
2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Verstecktes Kind. […] Das Kind, das hinter

der Portiere steht, wird selbst zu etwas

Wehendem und Weißem, zum Gespenst.

Der Eßtisch, unter den es sich gekauert

hat, läßt es zum hölzernen Idol des Tem-

pels werden, wo die geschnitzten Beine

die vier Säulen sind. Und hinter einer Türe

ist es selber Tür, ist mit ihr angetan als

schwerer Maske […]. Um keinen Preis darf

es gefunden werden. Wenn es Gesichter

schneidet, sagt man ihm, braucht nur die

Uhr zu schlagen und es muß so bleiben.

Was Wahres daran ist, das weiß es im

Versteck. Wer es entdeckt, kann es als

Götzen unterm Tisch erstarren machen,

für immer als Gespenst in die Gardine es

verweben, auf Lebenszeit es in die schwere

Tür bannen. […] Die Wohnung ist dabei

das Arsenal der Masken.

Walter Benjamin

Ist mit der Maske die Dynamik permanenter Verwandlungen verbunden, so steht

das ›Wort Maske‹ einer solchen fließenden Verwandelbarkeit in nichts nach. Das

an der einen Stelle verwendete Wort ›Maske‹ kann sich in dem ihm zugeeigneten

Bedeutungshorizont mehr oder weniger stark von ›demselben‹ Wort unterschei-

den, das andernorts in einen anderen Horizont eingelassen ist. Ähnlich dem Kind,

dessen VersteckspielWalter Benjamin beschreibt und das je nach seiner Umgebung

verwandelt wird: mal in den Gegenstand selbst, dann ist es Tür und Betttuch, mal

in ein Dazugehöriges, ein zwischen den Tischbeinsäulen aufgestellte Idol. Ähnlich

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Masken denken – in Masken denken

diesen Abläufen verwandelt sich auch das Wort ›Maske‹. Was ist also sein »Arsenal

der Masken«?1

Gemäß dem bisher entwickelten methodischen Vorgehen, das die Konstellati-

on verschiedener Motive als begriffliche Kontexte erschließt, soll es im Folgenden

darum gehen, einemöglichst umfassende Deutung der verschiedenen Facetten der

Maskenproblematik in Nietzsches Texten vorzulegen. Dabei werden drei Spielräu-

me ausgelotet: zunächst soll die konkrete Maskensemantik erschlossen, dann die

Perspektive auf den Begriff des Schauspielers erweitert werden, der sich wiederum

als Problem auf die Bedingungen philosophischer Erkenntnis öffnet. Zuletzt mar-

kiert die Figurenrede den Punkt, an dem der Masken-Modus der Verwandlungen

schließlich den Text selbst ergreift und durch die Vielstimmigkeit der Textfiguren

die Darstellungsoptionen des Erkennens vermehrt.

2.1. Die guten Masken – Nietzsches Umwertung und Erweiterung der
Maskenmetapher

Wie bereits ausgeführt, findet sich die Maske bei Nietzsche in verschiedenen Kon-

texten und mit dem Ziel verschiedenster Aussageabsichten eingesetzt. Das folgen-

de Kapitel zielt darauf ab, diese Vielschichtigkeit von Nietzsches Maskenseman-

tik in groben Zügen darzustellen. Dabei besteht die Herausforderung allerdings

darin, verkürzende Schematisierungen möglichst zu vermeiden, weshalb hier mit

eher deskriptivem Fokus ein Überblick der Tendenzen zu geben sein wird, statt

ein differenziertes Ordnungssystem auszuarbeiten.Demnach sindwenigstens drei

Ebenen der Verwendung entsprechender Begrifflichkeiten aus dem Begriffsumfeld

von Maske und Schauspieler nachweisbar: 1.) im eher traditionellen Bedeutungs-

umfang der Maskenmetapher der Täuschung, 2.) als Umwertung dieser Maskenme-

tapher, 3.) als Erweiterung und Öffnung der Maskensemantik auf andere Gebiete

hin. Die Nummerierung ist nun weder als chronologische Ordnung zu verstehen,

in dem Sinne, dass Nietzsche durch die Eroberung einer zweiten und dritten Be-

deutungsebene von der jeweils früheren abgesehen hätte, noch schließen sich die

verschiedenen Verwendungsweisen kategorisch aus (vgl. den unten zu erörternden

Abschnitt JGB 25). Vielmehr stehen sie bis in die späten Schriften hinein nebenein-

ander, wobei allerdings der Gebrauch der Maskenmetapher der Täuschung keine

neuen Aussagewerte prägt.

Aus diesem Grund ist die erste Kategorie für diese Untersuchung am wenigs-

ten bedeutend, weil sie lediglich diejenigen Wendungen versammelt, die der Um-

gangssprache entnommenen und an geläufige, in gewisser Weise triviale Redens-

1 Vgl.Walter Benjamin: Einbahnstraße (Hg. v. Detlev Schöttker). In: Ders.:Werke undNachlaß.

Kritische Gesamtausgabe, Bd. 8, Frankfurt a.M. 2009, S. 43f.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 53

arten angelehnt worden sind. Entsprechend bedienen sie die semantischenMecha-

nismen aus dem Bedeutungsumfeld der täuschenden Maskenmetapher: Wichtige

Informationen, eigentliche Beweggründe oder die wahre Überzeugung seien ›hin-

ter einer Maske‹ verborgen worden, wobei gleichzeitig eine böswillige Absicht un-

terstellt wird. Denn demUnbehagen gegenüberMaskierungen, verbergenden Ges-

ten, Lüge, Verschleierung oder Verschwiegenheit liegt immer auch der Vorwurf zu-

grunde, dass die Motive dafür schlecht und bedrohlich sein müssen, niemals aber

nur belanglos oder ungefährlich sein könnten. Lediglich der, der ›nichts zu verber-

gen hat‹, gilt als lautere und unbedenkliche Person und ist folglich gut. In diesem

Sinne ist die Maske moralisch gemacht worden. Die betreffenden Abschnitte, in

denen Nietzsche das Wort Maske oder verwandte Begriffe als Ausdruck solcher

Anwendungsformen der Maskenmetapher der Täuschung benutzt, sind denn auch

wenig überraschend von den geläufigen Sinnkontexten dominiert. Einige Beispiele

sollen dies exemplarisch veranschaulichen. Da wäre zunächst ein Aphorismus aus

der Fröhlichen Wissenschaft, in dem es um die überlieferten letzten Worte einiger

römischer Kaiser und insgesamt um Haltungen zum Lebensende geht:

L e t z t e Wo r t e . – Man wird sich erinnern, dass der Kaiser Augustus, jener

fürchterliche Mensch […], mit seinem letzten Worte indiscret gegen sich selber

wurde: er liess zum ersten Male seine Maske fallen, als er zu verstehen gab, dass

er eine Maske getragen und eine Komödie gespielt habe, – er hatte den Vater des

Vaterlandes und die Weisheit auf dem Throne gespielt, gut bis zur Illusion! Plau-

dite amici, comoedia finita est! –2

Fokussiert man nun bloß die infrage stehenden Begriffe und Bedeutungen, so kön-

nen folgende Redewendungen extrahiert werden: eine Maske tragen, eine Maske

fallen lassen, Komödie (bzw.Theater) spielen. Es bedarf wohl keiner ausführlichen

Erläuterung mehr, um eine Deutung dieser Zusammenstellung im Rahmen der

Maskenmetapher der Täuschung plausibel zumachen. Angeregt von demAugustus

als letzte Worte zugeschriebenen lateinischen Spruch, fährt Nietzsche auf gleicher

Höhe der Metapher fort und erweitert ihre Ebene des ›Komödienspielens‹ um die

etwas verbergende Maske, die, wenn sie fällt, die Wahrheit endlich enthüllt.

2 FW36, KSA 3, S. 405.Weitere BedeutungszusammenhängedesWortes ›Maske‹ aus der ersten

Kategorie seien hier in aller Kürze versammelt. In Verbindungmit einem geistlosen Reichen:

»Nun e r s c h e i n t er aber ganz anders, als seine armselige Abkunft erwarten lässt, weil

er sich mit Bildung und Kunst maskiren kann: er kann eben die Maske k a u f e n« (MA II,

VM 310, KSA 2, S. 505); öffentliche Meinungen als »Masken, Putz und Verkleidung« (MA II,

VM 325, KSA 2, S. 514); über ironisches Sprechen unter Studierenden, wobei einige »an Bil-

dung, Sittsamkeit, Gelehrtheit, Ordnung, Mässigung alles Maskeradenhafte aufdecken« und

dabei »mit einer Bosheit im Blicke und einer begleitenden Grimasse« die entsprechenden

Redegewohnheiten lächerlich machten (MA II, WS 228, KSA 2, S. 656).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Masken denken – in Masken denken

Weiterhin ist bemerkenswert, dass in Nietzsches Texten zu diesem konkreten

Bedeutungskomplex ganz bestimmte Worte beitragen: Insbesondere Begriffe wie

»Maskierung« oder »Maskerade« undWortgruppen wie »maskiert sein« oder »sich

maskieren« sind Signale für das Anwendungsgebiet der Täuschungsmetapher. So

endet etwa der Abschnitt JGB 5 nach einer Philosophenschelte, die die verbreitete

Überzeugung objektiven, reinen Erkennens unter Abstrahierung von der eigenen

Person kritisiert, folgendermaßen:

Oder gar jener Hocuspocus vonmathematischer Form, mit der Spinoza seine Phi-

losophie – »die Liebe zu s e i n e r Weisheit« zuletzt, das Wort richtig und billig

ausgelegt – wie in Erz panzerte undmaskirte, um damit von vornherein denMuth

des Angreifenden einzuschüchtern, der auf diese unüberwindliche Jungfrau und

Pallas Athene den Blick zu werfen wagen würde: – wie viel eigne Schüchternheit

und Angreifbarkeit verräth diese Maskerade eines einsiedlerischen Kranken!3

Auch hier wird rasch deutlich, dass die infrage stehenden Begriffe (maskieren,

Maskerade) keinen eigenständigen semantischen Stellenwert erhalten haben, wes-

halb sie im üblichen, metaphorischen Kontext zu interpretieren sind. Die ›Maske‹,

die Spinoza seiner Philosophie gegeben haben soll, sei einerseits der Versuch ei-

nes Schutzzaubers durch mathematische Formeln und diene andererseits wie eine

Panzerung dazu, die eigene Angreifbarkeit des Philosophen zu verbergen. Nietz-

sches Darstellung der Philosophie – als Liebe zu einer bestimmten Weisheit – er-

scheint in mehrfacher Überlagerung von Sinnbildern analog der Liebe zu einer

Frau, die der Liebende, der Philosoph, vor Angreifern und Eroberern zu schüt-

zen habe. Gleichzeitig werden auf engstem Raum (männliche) Neigungen wie et-

wa zum eifersüchtigen Bewachen von Jungfrauenmit demVerteidigen von Städten

parallel geführt (Athens Schutzgöttin war die gepanzerte Pallas Athene) und – als

provokante Klimax – mit dem Eifer zum Argumentieren für eine Sache. Die da-

für aufgebotene Panzerung, seien es Schilde oder Formeln, deklariert Nietzsche

kurzerhand zur »Maskerade« mit dem Ziel der Einschüchterung etwaiger Angrei-

fer jeder Art: Sie sei als Zeichen verborgen gehaltener Schwäche zu deuten. Denn

zuletzt verrät sich die Maske und verrät damit ihr Geheimnis, das in der bloßen

Täuschung lag: Der Schutzmechanismus bricht, unwirksam geworden, in sich zu-

sammen.

Ein zweites umfangreiches und für diese Arbeit relevanteres Bedeutungsfeld

der Maske lässt sich ebenfalls vielfach in den Texten nachweisen. Es ist einer weit-

reichende Konsequenzen zeitigenden Umwertung zu verdanken, durch die Nietz-

sche gerade jenen Täuschungsaspekt radikal aufwertet und umdeutet, der derMas-

ke den Ruf eines Emblems der Bösen, Lügner und Heuchler eingehandelt hatte.

3 JGB 5, KSA 5, S. 19. Vgl. zum Stichwort der ›Maskerade‹ in dieser Bedeutung z.B. WL 2; FW 39;

FW 352; FW 377; JGB 25.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 55

Mit ihr ist fortan die Moral der Maske umgedeutet und aus dem Bereich morali-

scher Ge- oder Verbote getilgt worden. Die entsprechenden Abschnitte themati-

sieren vorrangig Aspekte des zwischenmenschlichen Umgangs und seiner psycho-

logischen Ausdeutung. In ihrer argumentativen Struktur ähneln sie oft einander,

weshalb die zentrale Aussage leicht greifbar ist: Die Fähigkeit, sich im Verkehr mit

Anderen verschiedener Masken bedienen zu können, wird nun durchaus positiv

bewertet. Mithilfe solcher Masken, d.h. Verstellungskünste, vermögen Menschen

im Kontakt miteinander auf mancherlei Weise zu interagieren, wobei durch das

Verbergen der eigentlichen Beweggründe vorrangig Konflikte vermieden werden

sollen. Entsprechend ist das Vokabular erweitert um einige – wenig überraschen-

de, da geläufige –Redensarten, wie ›sich verstellen‹, ›etwas vorstellen‹, ›sich geben‹

oder um Worte wie ›Oberfläche‹, ›Verkleidung‹ etc.

Die in verschiedener Variation ausgeführten Themen beschreiben etwa Mo-

mente, in denen jemand demGegenüber aus bestimmten Gründen anders erschei-

nen will, als er ist (z.B. eitel und nicht stolz, oder neidisch und nicht edel).4 Ebenso

wird reflektiert, dass manche der eigenen Außergewöhnlichkeit wegen anderen et-

was vorspielen, um sie nicht zu beschämen:

M e d i o c r i t ä t a l s M a s k e . – Die Mediocrität ist die glücklichste Mas-

ke, die der überlegene Geist tragen kann, weil sie die grosse Menge, das heisst

die Mediocren, nicht an Maskirung denken lässt –: und doch nimmt er sie gerade

ihretwegen vor, – um sie nicht zu reizen, ja nicht selten aus Mitleid und Güte.5

Was hier einerseits leicht einen Klang des Überheblichen annehmen kann, ist an-

dererseits Ausdruck von Vorgängen, wie sie sich tagtäglich aufgrund von Status-

gefällen verschiedentlich ereignen mögen. Konfrontiert man wenig komplizierte

Menschen mit einem den gewöhnlichen Mustern entsprechenden Verhalten, so

werden sie deshalb »nicht an Maskirung denken«, weil die Wahrnehmung des Ver-

trauten überwiegt. Gesteht man also eine Differenz zwischen Durchschnittlich-

keit und Überlegenheit auf einem bestimmten Gebiet zu, so ist rasch klar, dass

die »Mediocrität« als das Bekannte kaum Misstrauen erwecken wird, noch könnte

die höhere Ebene ihrerseits überzeugend simuliert werden. Doch auch hinsicht-

lich anderer Themen wird das Zusammentreffen von Ungleichen problematisiert.

So besteht etwa die Herausforderung beim Kommunizieren darin, gewissermaßen

einen Transfer im Gefälle der jeweiligen Denkweisen und Artikulationsfähigkeiten

zu bewältigen, wobei die Bringschuld eindeutig bei denen liegt, die von vornherein

4 Vgl.MA II, VM240: »Die Eitelkeit ist dieHöflichkeits-Maske des Stolzen.« (MA II, VM240, KSA

2, S. 487) und in der Gegenüberstellung von Neid und Grossheit als Masken des jeweils an-

deren: »[S]icherlich aber wird Grossheit des Benehmens oft als Maske des Neides gebraucht,

von Ehrgeizigen,welche lieberNachtheile erleiden und ihre Feinde erbitternwollen, alsmer-

ken lassen, dass sie sich innerlich mit ihnen gleich setzen.« (MA II, VM 383, KSA 2, S. 528).

5 MA II, WS 175, KSA 2, S. 627.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Masken denken – in Masken denken

die notwendige Flexibilität v.a. bei der verbalen Verständigung mitbringen. Den-

noch resultiere daraus, dass sich solche ›tief‹ genanntenMenschen imUmgangmit

anderen fremd und wie Schauspieler fühlen können:

D i e T i e f e n . –TiefdenkendeMenschen kommen sich imVerkehrmitAndern

als Komödianten vor, weil sie sich da, um verstanden zu werden, immer erst eine

Oberfläche anheucheln müssen.6

ImWortspielmit demGegensatz zwischen ›Tiefe‹ und ›Oberfläche‹ liegt hier jedoch

nicht vordergründig eine Geringschätzung derjenigen, denen es an Tiefe erman-

gelt, sondern die schlichte Einsicht, dass fortwährendMenschen einander als etwas

bzw. als jemand ›zu erkennen geben‹, dassmithin kein Kontakt ohne dasWahrneh-

men und Anerkennen solcher Oberflächen möglich wäre. Jedoch entscheidet ein

ähnliches Maß an Tiefe darüber, ob man sich mehr oder weniger verstellen muss,

um für den anderen verständlich zu sein oder um Irritationen zu vermeiden. Spä-

ter wirdNietzsche den funktionalen Zusammenhang derWorteOberfläche,Maske,

Haut und Mantel betonen.

Insgesamt gilt, dass in früheren Schriften, etwa in Menschliches, Allzumenschli-

ches, Überlegungen dieser Art recht deutlich formuliert und knapp pointiert in ei-

ne aphoristische Form gebracht wurden, wohingegen beispielsweise in Jenseits von

Gut und Böse sehr ähnlicheThemen imRahmen vielschichtigerMotiv-Verbindungen

verhandelt werden. So sind etwa die Sinnebenen der soeben zitierten Abschnitte in

den bekannten Aphorismus JGB 40 eingegangen.Weil das Buch in frühen Entwür-

fen ein eigens derMaske gewidmetes Kapitel erhalten sollte,wovonNietzsche aller-

dings schon vor Anfertigung des Druckmanuskriptes absah und die betreffenden

Abschnitte auf andere Kapitel verteilte,7 enthält Jenseits von Gut und Böse zahlreiche

›Masken-Aphorismen‹. Darunter sind die vielleicht schönsten und eigenwilligsten

philosophischen Ausführungen, die der Maske je gewidmet wurden. In ihrer an-

mutigen Poetizität stellen sie eine interpretatorische Herausforderung dar. Jenseits

von Gut und Böse treibt nun die Umwertung bzw. positive Bewertung der täuschen-

den Maske insofern voran, als dass der Aspekt ihrer Schutzfunktion stärker in den

Fokus rückt. Solche Schutzmechanismen werden nötig, wenn es darum geht, Di-

stanzen gelten zu lassen und sie zu wahren. Beabsichtigt ist dabei ein Vermeiden

unnötiger Provokationen, Kränkungen oder Konflikte. Masken wirken hierbei in

zweierlei Richtung: Einerseits helfen sie dabei, etwas Schützenswertes vor ande-

rer Augen zu verbergen und dienen damit dem Selbstschutz. Andererseits aber –

und dieses Moment ist auch den vorigen Zitaten zu entnehmen – können Masken

6 MA II, VM 232, KSA 2, S. 485.

7 Vgl. Beat Röllin: Ein Fädchen um’s Druckmanuskript und fertig? Zur Werkgenese von Jenseits

von Gut und Böse. In: Marcus A. Born; Axel Pichler: Texturen des Denkens. Nietzsches Insze-

nierung der Philosophie in »Jenseits von Gut und Böse«, Berlin/Boston 2013, S. 47-67.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 57

zum Schutz anderer Menschen vorgenommen werden: Indemman das Gegenüber

nicht mit den eigentlichen Urteilen, den wahren Beweggründen oder einem all-

zu außergewöhnlichen Charakterzug konfrontiert, sondern diese verborgen hält

und ›maskiert‹, bleibt es von Unannehmlichkeiten und Beschwernissen solcher Art

unberührt.

Beide Ausprägungen (Selbstschutz und Schutz anderer) werden von Nietzsche

in mancherlei Variation thematisiert, wobei sie eng mit bestimmten Motiven zu-

sammenhängen, darunter etwa Scham, widerfahrenes Leid, Distanznahme, Ehr-

furcht. Als mögliche Maskierungen und Verkleidungen werden beispielsweise Hei-

terkeit, Wissenschaft, Frechheit, Narrheit genannt, jeweils zum Verbergen eines

tief empfundenen Leides: Eindringlich beschreibt der Paragraph JGB 270 das Tren-

nende von Schmerzerfahrungen. Ein leidender Mensch fände daher »alle Formen

von Verkleidung nöthig, um sich vor der Berührung mit zudringlichen und mitlei-

digen Händen und überhaupt vor Allem, was nicht Seinesgleichen im Schmerz ist,

zu schützen.«8 Der Abschnitt beschließt mit dem bekannten Fazit: »Woraus sich

ergibt, dass es zur feineren Menschlichkeit gehört, Ehrfurcht ›vor der Maske‹ zu

haben und nicht an falscher Stelle Psychologie und Neugierde zu treiben.«9 Unter

der Maßgabe einer Umwertung der Maskenmetapher ist es also nicht mehr gebo-

ten, andere zu ›entlarven‹ und ihnen ›die Maske vom Gesicht zu reißen‹, wie es

geläufige Redewendungen nahelegen. Vielmehr bezeugt die der Maske entgegen-

gebrachte Ehrfurcht ein Maß an Sensibilität und Takt, das vor der Maske innehält,

um deren Schutzfunktion zu respektieren. ›Ehrfurcht vor der Maske‹ hieße dem-

nach, eine Maske als Maske zu erkennen, mithin das Bedürfnis nach Verkleidung,

nach Verschwiegenheit anzuerkennen und ein Geheimnis, also Unwissenheit, zu-

zulassen.

Auf eine andere Ebene hebt JGB 225 die genannten Zusammenhänge, indem

dort die »Zucht des Leidens« gegen eine Ethik des unbedingten Mitleids gestellt

wird: Es sei gerade die »Spannung der Seele im Unglück«, durch die ihr wertvolle

Fähigkeiten anwüchsen, wie etwa Stärke, Tapferkeit »und was ihr nur je von Tie-

fe, Geheimniss, Maske, Geist, List, Grösse geschenkt worden ist«.10 Schon allein

die Reihe der Aufzählung adelt die Maske und lässt erahnen, in welchem Maße

eine Aufwertung von Maskierungsweisen hier unternommen wurde. Die Begrün-

dung, weshalb ein Mensch durchaus auch durch schwere Zeiten zu gehen habe

8 JGB 270, KSA 5, S. 225. Auch hier gibt nicht nur ein Wort den Zustand des Leidenden wie-

der, sondern wird durch Überblendung mehrerer Beschreibungsoptionen eine möglichste

Genauigkeit der Facetten ermöglicht, wobei das pathos der Wortwahl eine emotionale Nä-

he zum Gegenstand erreicht: Ein Leidender spüre etwa »geistige[n] Hochmuth und Ekel«,

»schaudernde Gewissheit« und einen »Stolz des Auserwählten der Erkenntnis« (ebd.).

9 JGB 270, KSA 5, S. 226. Mit einer Anspielung auf Hamlet war zuvor betont worden, bisweilen

sei »die Narrheit selbst die Maske für ein unseliges allzugewisses Wissen« (ebd.).

10 JGB 225, KSA 5, S. 161.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Masken denken – in Masken denken

und schmerzvolle Erfahrungen bereichernd wirken können, ist von beispielloser

Größe und Zeugnis von Nietzsches anspruchsvoller Ethik: »Im Menschen ist G e -

s c h ö p f und S c h ö p f e r vereint: im Menschen ist Stoff, Bruchstück, Über-

fluss, Lehm, Koth, Unsinn, Chaos; aber im Menschen ist auch Schöpfer, Bildner,

Hammer-Härte, Zuschauer-Göttlichkeit und siebenter Tag: – versteht ihr diesen

Gegensatz?«11 Es sind solche Effekte der Vertiefung und Erweiterung innerer Zu-

stände, der Steigerung, Stärkung und Verfeinerung seelischer Kräfte auf die Nietz-

sche hier verweist, deren Entstehungsbedingungen jedoch in Situationen von Un-

glück, Schmerz, Leid oder Vereinsamung verortet werden. Auch bestimmte For-

men der Maskierung haben hier ihren Ursprungsmoment. Dabei legt die analoge

Zusammenstellung der Begriffe ›Maske‹ und ›Leid‹ nahe, sie ganz im Sinne von JGB

270 in den Bedeutungshorizont der um des Selbstschutzes und der notwendigen

Distanzen Willen vorgenommenen Verkleidung zu stellen.

Am prominentesten ist die Maske wohl in dem bekannten Aphorismus JGB 40

verewigt, der mit den so einprägsamen Worten beginnt: »Alles, was tief ist, liebt

dieMaske«, um dann fortzufahren: »die allertiefsten Dinge haben sogar einenHass

auf Bild und Gleichniss. Sollte nicht erst der G e g e n s a t z die rechte Verklei-

dung sein, in der die Scham eines Gottes einhergienge?«.12 Auch dieser Aphoris-

mus hat seinen Platz in dem erörterten Kontext der Schutzfunktion und positiv

gewendeten Täuschung, wenngleich er zusätzlich einige ungewöhnliche Deutun-

gen bereithält. Maske wird hier als probates Mittel der Verkleidung angesehen,

durch das die Unkenntlichmachung so weit vorangetrieben werden könne, dass

nurmehr der Anschein des Gegensatzes gegeben ist. Sie ist also erst dann die beste

Maske für die »allertiefsten Dinge«, wenn sie diese in ihren Gegensatz zu klei-

den vermag. Bloß durch ein Bild, durch eine andere Oberfläche maskiert zu sein,

genügt offenbar ebenso wenig, wie die Verkleidung in ein Gleichnis, das seinen

Gegenstand umschreibt und in ein anderes ›Gewand‹ hüllt, per Analogie oder Ver-

gleichung jedoch wieder Rückschlüsse zulässt: Die Gefahr ist zu groß, trotz Mas-

ke erkannt oder erahnt zu werden. Entsprechend fällt die Empfehlung für taug-

lichere Gegensatz-Masken aus: Zartes wird hinter Grobheit versteckt, Liebe und

Grossmut von schroffer Härte verborgen, Reden zum Verschweigen gebraucht. Je-

doch entwirft Nietzsche die Vorstellung willentlich vorgenommener Masken nur

als eine Seite des Problems. Im gleichen Maße wie absichtsvolle Verbergehandlun-

gen würden nämlich auch unwillkürliche, nicht beabsichtigte Masken gerade um

11 Ebd. Zu der Idee asymmetrischer Moralvorstellungen im Verzichten auf Gegenseitigkeit vgl.

Werner Stegmaier, Philosophie der Orientierung, Berlin 2007. Insbesondere Kapitel 16, S. 591ff.

12 JGB 40, KSA 5, S. 57. Für eine ausführliche Interpretation von JGB 40 v.a. hinsichtlich des Pro-

blems der Scham und der Selbst- bzw. Fremdkenntnis vgl. Enrico Müller: Geist und Liebe

zur Maske. Zu Aphorismus JGB 40 und Nietzsches Personenbegriff. In: Marcus A. Born; Axel

Pichler (Hg.): Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in »Jenseits

von Gut und Böse«, Berlin/Boston 2013, S. 243-257.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 59

die tieferen, gedankenschweren Menschen entstehen. Aufgrund bestehender Dif-

ferenzen könnten solche nicht einfach auf Verständnis zählen, weshalb Momen-

te bedrohlicher Unsicherheit ebenso verborgen würden, wie die wiedergewonne-

ne Lebenssicherheit. Als Missverständnisse, Fehldeutungen, Verwechslungen und

Verkennungen trügen auch die ungewollten Masken maßgeblich zu dem Bild bei,

das sich andere von der entsprechenden Person machten:

Ein solcher Verborgener […] w i l l es und fördert es, dass eine Maske von ihm

an seiner Statt in den Herzen und Köpfen seiner Freunde herum wandelt; und

gesetzt, er will es nicht, so werden ihm eines Tages die Augen darüber aufgehn,

dass es trotzdemdort eineMaske von ihmgiebt, – unddass es gut so ist. Jeder tiefe

Geist braucht eine Maske: mehr noch, um jeden tiefen Geist wächst fortwährend

eine Maske, Dank der beständig falschen, nämlich f l a c h e n Auslegung jedes

Wortes, jedes Schrittes, jedes Lebens-Zeichens, das er giebt.

Hervorzuheben wäre an dieser Stelle die nachdrückliche Bewertung der Maske als

›gut‹, wobei damit nichts geringeres gesagt ist, als dass im Zweifelsfall selbst die

vertrautesten Menschen umfassend über die wirkliche Situation und Verfassung

getäuscht würden. Die Furcht vor Unverständnis oder die Erfahrung von Inakzep-

tanz gerade gegenüber den zartesten Hoffnungen oder Nöten mögen dafür aus-

schlaggebend sein. Ferner überrascht die Formulierung von der Maske, die fort-

während ›um jemanden herum‹ wachse. Zuvor war dem Umstand Ausdruck verlie-

hen worden, dass es Maskierungsprozesse gebe, die nicht willentlich beeinflussbar

sind, sondern sich ohne eigenes Zutun ereignen. Ein solches Wachstum verber-

gender Hüllen basiert in diesem Fall auf fehlgreifenden Interpretationen, auf dem

Missverstehen und Missdeuten von Gesagtem oder von Handlungen. Indem auch

gegen den Willen und selbst gegen das Wissen des ›tiefen Geistes‹ um ihn herum

Masken notwendig entstehen, ist also ein Moment der Unfreiwilligkeit, Unwill-

kürlichkeit und Unverfügbarkeit von Maske betont. Hier ist sie nicht mehr bloß

eine bewusst gewählte, willentliche Geste des Schutzes, sondern auch ein Zufall

des Missverstehens und ein mitunter ungewolltes, durch Differenzen verursachtes

einander-Verfehlen. Mehr noch entzieht sich die Maske dem Einfluss desjenigen,

um den sie wächst, zu dem sie unwiderruflich gehört und von dem sie doch nicht

verantwortet ist.

Wie beiläufig erschließt Nietzsche hier den Radius zwischenmenschlicher Ak-

tion als ein Interpretationsgeschehen, bei dem das Gegenüber ausgelegt und ge-

deutet wird – während infolgedessen die Vorstellung, irgendwann zu einem ›wah-

ren Kern‹ vorzudringen, als reine Illusion nicht einmal Erwähnung findet. Viel-

mehr dominiert eine Mischung aus Wahrnehmungen, Erwartungen und Projek-

tionen diesen Prozess, dessen Resultat dann auch Falschbilder und Missverständ-

nisse, das Verkennen der spezifischen Seinsweise anderer, wie nicht zuletzt der

eigenen Existenz ist. Unüberbrückbar einziger Zugang zum Anderen, gerät nun-

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Masken denken – in Masken denken

mehr die entstandene und fortlaufend entstehende Kruste der Interpretationen

zur umwachsenden Maske. Diese ist zwar als Merkmal jeglicher Intersubjektivi-

tät erschlossen, für den ›tiefen Geist‹ jedoch insofern fortwährend problematisch,

als sie infolge klaffender Differenzen und des nur ›flachen‹ Verständnisses umso

deutlicher gespürt wird, als es gewöhnlich der Fall sein mag. Nietzsche macht sich

und seinen Lesern indes keine Illusionen darüber, wie weitreichend dieses Phäno-

men zu veranschlagen ist und wie wenig man sein Gegenüber tatsächlich kennen

kann: »Wir machen es auch imWachen wie im Traume: wir erfinden und erdichten

erst den Menschen, mit dem wir verkehren – und vergessen es sofort.«13 Es liegen

also mehrfache Implikationen dem pointierten ersten Satz von JGB 40 zugrun-

de. »Alles, was tief ist, liebt die Maske« impliziert zunächst, dass Tiefe einerseits

die Ausnahme ist, andererseits schon in der Tiefe selbst Distanzen, Unterschiede,

Trennendes begründet liegen. Deshalb ist zweitens ein ›tiefer Geist‹ besser damit

beraten,Masken zu tragen,Missverständnisse undMissdeutungen zuzulassen, als

sich erkennen zu lassen. Er wird die willkürlichen und die gewachsenen Masken

lieben, weil er durch sie als Verborgener nicht fortwährend mit all jenen Folgen

von Unverständnis, Neid, aber auch von Mitleid oder Ängsten konfrontiert ist, die

seine Ausgezeichnetheit hervorrufen.

Dass Nietzsche nun nicht einfach jede Ausprägung von Täuschungsmanö-

vern gutheißt, sondern sehr wohl zwischen verschiedenen Formen legitimer,

weil Schutz bietender Verschleierung, harmlos verbergender Betrügerei und

anmaßender Selbstgerechtigkeit in der Zurschaustellung unterscheidet, soll nun

zuletzt ein Blick auf JGB 25 veranschaulichen. Bemerkenswerterweise ist dabei der

Gebrauch schamvoll täuschender und verbergender Strategien, der von Nietzsche

eine positive Wertung erfährt, mit dem Wort der Maske versehen. Diejenigen

Regungen, die vielmehr Ausdruck von Ressentiment, Rachsucht, Furcht oder

Verfolgung sind, haben hingegen das Signum und den Begriff des Schauspielers

für sich. Statt ihren Lehren unbedingte Geltung zu verschaffen, wird den Philoso-

phen geraten: »Geht lieber bei Seite! Flieht in’s Verborgene! Und habt eure Maske

und Feinheit, dass man euch verwechsele! Oder ein Wenig fürchte!«.14 Denn des

Philosophen »Aufopferung für die Wahrheit« offenbare, »was vom Agitator und

vom Schauspieler in ihm steckte«: Er sei dann »entartet zum »Märtyrer«, zum

Bühnen- und Tribünen-Schreihals«.15 Maske also gegen Schauspielerei, die Geste

des Verbergens gegen die der öffentlich-radikalen Positionierung und beflissenen

Verteidigung unter Gefahren. Kaum ein Abschnitt verdeutlicht in so gedrängter

Form die von Nietzsche vollzogenen Wertungen. Ein drittes Moment differenziert

zusätzlich den Gebrauch der Maskensemantik, wobei Nietzsche der Vermutung

13 JGB 138, KSA 5, S. 97.

14 JGB 25, KSA 5, S. 42.

15 Ebd. S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 61

Raum gibt, dass Menschen, die ob der Provokationskraft ihrer Wahrheit intensiver

Verfolgung und Ausgrenzung, Zuständen von Furcht und Feindschaft ausgesetzt

waren, zu Rachsucht, Bosheit, Arglist und Hochmut neigen und dass solche Im-

pulse auch ihr Denken untergründig bestimmen würden. Genau diese Tendenzen

meint Nietzsche dann bei Spinoza oder Giordano Bruno zu entdecken, indem sie

in ihren Schriften »unter der geistigsten Maskerade« lediglich ihre Rachsucht ver-

bergen würden.16 Hier bezeichnet also der Begriff ›Maskerade‹ die Verschleierung

selbstgerechter, unbedingter und unbeirrbarer Positionen, die Nietzsche aus den

Bedingungen von Rebellion und Widerstand hervorgegangen zu sein verdächtigt.

Es wurde bereits angedeutet, inwiefern diese Aufwertung der Maskenmeta-

pher der Täuschung – bei all ihrem psychologischen und ideellen Verdienst – noch

der alten Logik verpflichtet bleibt: Ihre Bewegung ist die des Verbergens von etwas,

das als wahrer, echter und eigentlicher vorausgesetzt wird, durch das ›Vorspielen‹

falscher Tatsachen. In diesem Sinne betrifft die Umwertung lediglich das Bewerten

der Motive bzw. Effekte der verschiedenen Maskierungs- und Täuschungsvorgän-

ge, nicht aber die dahinterliegende logische Struktur. Dies ändert sich nun mit

Blick auf die dritte Kategorie, die eine Erweiterung und Öffnung der Maskense-

mantik hin zu ganz anderen Konzepten ermöglicht. Leitbegriffe dieser Kategorie

sind etwa das lateinische persona, vor allem aber Verwandlung, Vielheit, Vielfältig-

keit, Wechsel und das Wort ›Masken‹ im Plural bzw. im intendierten Plural. Die

nun unter Zuhilfenahme der Maskensemantik durchmessenen thematischen Fel-

der reichen von einer neuen Konzeption des Menschen als Vielheit,17 über das poli-

tische System der Demokratie und daran anschließende kulturelle Implikationen,

bis hin zu einer folgenreichen Umwertung im Bereich der Erkenntnistheorie.18 Ein

solch enormes Spektrum kann in diesem Kapitel also keinesfalls in jedem philoso-

phischen Aspekt detailliert gewürdigt, soll aber dennoch, orientiert am Leitfaden

der Maskenproblematik, durchschritten werden. An dieser Stelle erfolgt nun ei-

ne Deutung derjenigen Abschnitte, die in der weiteren Arbeit nicht ausführlich

zur Sprache kommen werden und die trotzdem als wichtige Bestandteile der von

Nietzsche geprägten Maskensemantik anzusehen sind.

16 Ebd.

17 Als exemplarisch für das Verhältnis von Maske und Subjekts-Vielheit kann der ›Wanderer‹-

Aphorismus (JGB 278) gelten, über den ich eine detaillierte Analyse vorgelegt habe. Vgl. Co-

rinna Schubert: »Wanderer, wer bist du?« Überlegungen zuMaske undDialog, Figur und dem

Vornehmen in Jenseits vonGut undBöse 278. In:MarcusA. Born; Axel Pichler: TexturendesDen-

kens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in »Jenseits von Gut und Böse«, Berlin/Boston

2013, S. 279-303.

18 Vgl. zu dieser Thematik das Kapitel 2.2.5 und zur Interpretation des für die Maskenproble-

matik bedeutenden Aphorismus JGB 289, nach dem »jedes Wort auch eine Maske« sei (JGB

289, KSA 5, S. 234), das Kapitel 3.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Masken denken – in Masken denken

War die Interpretation von Textstellen aus den ersten beiden Bedeutungsebe-

nen relativ unzweideutig und leicht erschließbar, weil sie entweder derMaskenme-

tapher der Täuschung oder derenUmwertung gehorchten, ist der semantischeUm-

fang nun umso verzweigter und herausfordernder. Nunmehr können Masken zur

Erörterung von erkenntnistheoretischen,metaphysischen und psychologischen so-

wie kulturellen Problemen fruchtbar gemacht werden, sind sie an der Konstituti-

on von Subjektivität und der menschlichen Verfasstheit beteiligt, werden mit dem

Verhältnis von Vielheit und Einheit in Verbindung gebracht und sind damit nicht

zuletzt ein Teil der Ontologie- und Substanzkritik. Mit Nachdruck hat Nietzsche

die Maske auf dieseWeise in einen Bezug zu seinemModell des Menschen gestellt.

Nachdem mit der jahrhundertealten Vorherrschaft der Maskenmetapher der

Täuschung mitsamt ihrer Reduktion der Maske auf das Gesicht bzw. die Gesichts-

maske gebrochenwurde, erhaltenMasken ihre auf den ganzenMenschen bezogene

Bedeutung zurück. Vor allem geschieht dies im Zusammenhangmit demMotiv des

Kleides, der Verkleidung, aber auch Kontextbegriffe wie Mantel, Haut oder Ober-

fläche deuten darauf hin. Im folgenden Beispiel aus der FröhlichenWissenschaft sind

beide Ebenen –die der Umwertung der Täuschungsmetapher und der Erweiterung

der Maskensemantik – miteinander verbunden. Nachdem schon im Aphorismus

zuvor in der Form einer Figurenrede ›der Einsiedler‹ sich über die Kunst des Um-

gangs mit Menschen geäußert hat, folgt eine weitere ›angekündigte Rede‹ (vgl.

hierzu das Kapitel 2.3.1):

D e r E i n s i e d l e r s p r i c h t n o c h e i n m a l . – Auch wir gehn mit

»Menschen« um, auch wir ziehn bescheiden das Kleid an, in dem (a l s das) man

uns kennt, achtet, sucht, und begeben uns damit in Gesellschaft, das heisst unter

Verkleidete, die es nicht heissen wollen; auch wir machen es wie alle klugenMas-

ken und setzen jeder Neugierde, die nicht unser »Kleid« betrifft, auf eine höfliche

Weise den Stuhl vor die Thüre.19

Während der zweite Teil des hier zitierten Abschnittes eindeutig im Rahmen der

positiv gewendeten Maske als Selbstschutz gedeutet werden kann, muss der Be-

ginn gesondert erschlossen werden. Die hier sogar ›klug‹ genannten Masken prä-

sentieren zuverlässig ein ›Kleid‹, d.h. eine Oberfläche, die allein zurWahrnehmung

bestimmt ist. Wird der Einsiedler nun mit neugierigen Impulsen konfrontiert, die

nicht sein ›Kleid‹, dieMaske undOberfläche, betreffen, sondern das,was ›darunter‹

ist, wird einer solchen Indiskretion mit abweisender Haltung begegnet. Bemer-

kenswert ist auch die Wortwahl, die ein gewisses Verständnis für die Neugier, je-

denfalls aber keine Kränkung zeigt, denn die Ermahnungwird auf »höflicheWeise«

unternommen – anders, als es in Jenseits von Gut und Böse häufig der Fall ist, wenn

19 FW 365, KSA 3, S. 613.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 63

Maske, Verletztheit und Scham zusammentreffen. Auch der eingangs angeschlage-

ne Ton signalisiert eine grundsätzliche Bereitschaft, die Spielregeln des Umgangs

mit anderenMenschen zu akzeptieren:Weil die Einsiedler-Figur darumweiß, dass

sie von ihrenMitmenschen geachtet und (auf)gesucht wird, unterwirft sie sich »be-

scheiden« den an sie gerichteten Erwartungen. Dies führt uns geradewegs ins Zen-

trum des Zusammenhangs von Mensch und Maske. Im ersten Satz lenkt die kurze

Einfügung in Klammern die Aufmerksamkeit auf eine folgenreiche Bedeutungs-

verschiebung: von »in dem« Kleid zu »a l s das« Kleid. Während die (verkürzte)

Satz-Option »Wir ziehen das Kleid an, in dem man uns kennt« zwar bereits die

Notwendigkeit von Verkleidungsformen im Umgang mit anderen Menschen of-

fenlegt, scheint die Formulierung dennoch mangelhaft. Aufgrund der sprachlich

noch vorhandenen Differenz zwischen dem ›Kleid‹ und demjenigen, der ›es trägt‹,

entsteht der Eindruck,man könne einerseits das Kleid, andererseits aber auch den-

jenigen kennen, den es kleidet. Demgegenüber bietet die zweite Option eine zwar

ungewöhnliche, doch überraschend exakte Formulierung: ›Wir ziehen das Kleid an,

als das man uns kennt.‹ Das im Original im Sperrdruck hervorgehobene Wörtchen

»a l s« ändert die Bedeutung so immens, dass an ihm eine ganze Anschauung zur

Konstitution von Personalität abzulesen ist: Jemanden ›als ein Kleid‹ zu kennen,

heißt, nichts anderes von ihm als das Kleid zu kennen und die wahrgenommene

Oberfläche als seine Identität zu akzeptieren. Der Begriff ›Kleid‹ hat hier freilich

die Bedeutung von Erscheinungsbild, Gebaren, Auftreten, Gesamteindruck eines

Menschen. Und noch ein Detail verblüfft: Im Gegensatz zu den gleich eingangs in

Anführungszeichen (und damit infrage) gestellten »Menschen«, scheint der Ein-

siedler bestens darum zu wissen, dass er nicht mit Menschen umgeht, sondernmit

Kleid und Maske. Schließlich folgt auf das Bekenntnis zu erwartungskonformem

Verhalten, also zum Anlegen eines bestimmten Kleides, der Verweis, damit begebe

man sich nun »in Gesellschaft, das heisst unter Verkleidete, die es nicht heissen

wollen«.20 Verkleidet sein, ein Kleid tragen ›als das‹ man wahrgenommen wird, ist

folglich mitnichten ein Privileg des Einsiedlers, sondern wird zu einer Grundbe-

dingung gesellschaftlicher Interaktion und damit zur fundamentalen Konstitution

desMenschen.Die Grenzlinie verläuft nun dort, woman sich der Unentrinnbarkeit

der Masken bewusst ist oder sie andererseits leugnet. Dann will man eben nicht

ein ›Verkleideter‹ heißen, sondern besteht auf dem Eindruck von Wahrhaftigkeit

20 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Masken denken – in Masken denken

des eigenen Selbst, modern gesprochen, auf Authentizität.21 Was der Einsiedler

den übrigen Menschen voraus hat, ist genau diese Einsicht.

Es sind solche Abschnitte, in denen verschiedene Aspekte der Maskenproble-

matik miteinander vermischt sind oder nebeneinander verhandelt werden, die ein

erhebliches Irritationspotential bereithalten. Indes ist das Spektrum der ›guten

Maske‹ in einem Maße erweitert, das den hohen Stellenwert erkennen lässt, den

die Masken bei Nietzsche nunmehr einnehmen, aber auch, in wie großem Umfang

sich die Maskenproblematik tatsächlich strapazieren und ausdehnen lässt. Einige

nun zu veranschaulichende Tendenzen sollen zeigen, welche Aspekte hinzugetra-

gen bzw. reaktiviert wurden. Da ist zum einen der bedeutende Topos, mit dem ei-

ne Brücke zwischen den bislang einander ausschließenden Konzepten ›Sein‹ und

›Schein‹ geschaffen wird.22 Üblicherweise ist das Verhältnis von Sein und Schein in

eindeutiger Weise bestimmt: Ziel und Zweck des Scheins ist es, einen täuschenden

oder verbergenden Schleier über die Wirklichkeit zu legen, wodurch der Eindruck

des Seins verändert und erst einmal unkenntlich gemacht ist. Der Schein (bzw. die

Maske) täuscht über die wahre Beschaffenheit der Dinge. Vor allem aber müssen

Schein und Sein als wesentlich voneinander getrennt gelten, während zusätzlich

jenes diesem hierarchisch übergeordnet gedacht wird. Es erübrigt sich, hinzuzu-

fügen, dass ein Großteil des Selbstverständnisses und Stolzes der Philosophen bis-

lang darin lag, solche Schleier und Geheimnisse zu lüften, um ›die Wahrheit ans

Licht‹ zu bringen.

Bei Nietzsche lassen sich nun etliche Textstellen finden, in denen nicht nur

die Scheinhaftigkeit der Welt aufgewertet, sondern einer ganz neuen Dynamik im

Umschlagen des ›Scheins‹ in ›Sein‹ überantwortet wird. Eine solche Vorstellung, es

sei grundsätzlich ein ineinander-Übergehen von ›Schein‹ in ›Sein‹ möglich, torpe-

diert zunächst einmal das geläufige Modell ihrer grundlegenden Getrenntheit. Ein

21 Zum Ansatz des ›Mehr Sein als Scheinen Wollens‹ vgl. Baumbach: »Doch in der aufgeklär-

ten abendländischen Welt, besonders in der protestantischen, zählt es zu den Tugenden,

die Mühe zu verbergen, die tagtäglich darauf verwendet wird, bella figura, einen guten Ein-

druck zu machen: begonnen beim Sich Kleiden über die Gestik bis zum Reproduzieren von

Formen zustimmungsfähigen Verhaltens, abgestimmt auf die verschiedensten Situationen,

etwa andere von der eigenen Verlässlichkeit und Befähigung zu überzeugen, die Anforde-

rungen an Benehmen und Schönheit zu erfüllen oder, um sicher zu wirken. […] Dieses öf-

fentliche ›Selbst‹ ist, ob bewusst oder nicht, auch eine Person, die man gleichsam ›vorträgt‹.«

Jedoch zerfalle das Schauspieler-Sein im Alltag »nicht einfach in ›öffentlich‹ und ›privat‹, in

›Schein‹ und ›Sein‹. Eine Aufteilung des Menschseins in einen ›privaten Rollenträger‹ und ei-

ne ›öffentliche Rolle‹ wird dem sozialen Spiel im Dasein nicht gerecht. Auch das alltägliche

Schauspieler-Sein ist ein doppeltes und vielfaches Sein.« (Gerda Baumbach: Schauspieler.

Historische Anthropologie des Akteurs. Band 1: Schauspielstile, Leipzig 2012, S. 128f.).

22 Vgl. zu diesem Aspekt die bis heute maßgebliche Studie von Hans-Gerd von Seggern: Nietz-

sches Philosophie des Scheins, Weimar 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 65

Aphorismus ausMenschliches, Allzumenschliches zeigt dies in aller wünschenswerten

Deutlichkeit:

W i e d e r S c h e i n z u m S e i n w i r d . – […] Der Heuchler, welcher im-

mer ein und die selbe Rolle spielt, hört zuletzt auf, Heuchler zu sein […]. Wenn

Einer sehr lange und hartnäckig Etwas s c h e i n e n will, so wird es ihm zuletzt

schwer, etwas Anderes zu s e i n. Der Beruf fast jedesMenschen, sogar des Künst-

lers, beginnt mit Heuchelei, mit einem Nachmachen von Aussen her, mit einem

Copiren des Wirkungsvollen. Der, welcher immer die Maske freundlicher Mienen

trägt, muss zuletzt eine Gewalt über wohlwollende Stimmungen bekommen, oh-

ne welche der Ausdruck der Freundlichkeit nicht zu erzwingen ist, – und zuletzt

wieder bekommen diese über ihn Gewalt, er i s t wohlwollend.23

Im Kern geht es hier um etwas, das wir mit Bourdieu ›Habitus‹ zu nennen uns an-

gewöhnt haben: um Verhaltensweisen, deren Schnittpunkte im Bereich des inter-

individuellen Umgangs von Menschen miteinander sowie des Selbstverhältnisses

des einzelnen Menschen zu sich liegen. In der Dauer und Intensität eines Verhal-

tens besteht Nietzsche zufolge der Grund dafür, dass ›Schein‹ zu ›Sein‹ werden

könne. Daraufhin ist in einen vergleichsweise kurzen Satz eine Beobachtung ge-

drängt, die später in FW 356 und FW 361 weiter ausgearbeitet wird:24 Der Umstand

des Erlernens von Techniken und Fähigkeiten, verstanden als Einüben in die je-

weiligen beruflichen Praktiken, sei demnach im Beginn allererst ein Nachahmen

dessen, was von außen vorgegeben werde und die jeweiligen Rollenmuster erfül-

le. Bevor mit der Zeit zunehmend der erzeugte Anschein in eine Verinnerlichung

bzw. Verleiblichung überführt werde, müsse man sich anfangs in die wirkungsvol-

len Elemente erst einüben, um Anerkennung in seiner ›Rolle‹ zu erfahren. Selbst

Künstler seien – entgegen ihrer von der Romantik stammenden Aura einer ange-

borenen Genialität und ihnen zufallenden Inspiration – hier zu verorten, denn sie

müssten sich sowohl die künstlerischen Fähigkeiten aneignen, als auch die ent-

sprechenden Inszenierungstechniken ihrer Zunft bedienen lernen. Wenn darüber

hinaus im täglichen Umgang das Gesicht dazu dienen soll, eine »Maske freundli-

cher Mienen« zu präsentieren,25 so folgert Nietzsche, müsse sich der Mensch zu

beherrschen und neben der Mimik auch die innere Einstellung zu kontrollieren ge-

lernt haben. Der Rückkoppelungseffekt, durch den anschließend aus dem Vorspie-

len von Freundlichkeit ein echtes Gefühl des Wohlwollens entstehe, ist wiederum

Ausdruck der Idee einer fundamentalen Transformierbarkeit von ›Schein‹ in ›Sein‹.

Der Metapher folgend, könnte man sagen, dass die ›Maske‹, die anfangs noch nö-

tig war den Schein zu wahren, später ganz zum ›Gesicht‹ wird, also durch Übung

23 MA I, 51, KSA 2, S. 71f.

24 Vgl. die Ausführungen zu beiden Aphorismen in Kapitel 2.2.3.

25 MA I, 51, KSA 2, S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Masken denken – in Masken denken

und Gewohnheit in ein mehr unverstelltes Sein übergeht. Schein und Sein sind

also nicht einander wesensgemäß entgegengesetzt, sondern diffundieren stetig.

Der Moment des Umschlagens indes – und das ist der neuralgische Punkt – kann

weder genau bestimmt werden, noch ist er irreversibel. Deshalb sind die Grenzen

zwischen ›Sein‹ und ›Schein‹ aufgelöst, diejenigen zwischen ›Wahrheit‹ und ›Lüge‹

mitunter verwischt, ohne dass ein Moment erlösender Beruhigung, etwa anhand

klarer Kriterien angezeigt wäre. Steht im hier diskutierten Abschnitt noch das uni-

direktionale Übergehen vom Anschein in Echtheit im Vordergrund, werden später

die Konsequenzen aus dieser Konzeption gezogen.

Auch der Abschnitt FW 54, der den Titel »D a s B e w u s s t s e i n v o m

S c h e i n e« trägt, ist dahingehend bedeutsam. In die Analogie eines Trau-

mes gekleidet, ist er einer der ergreifendsten Einlassungen mit dem Motiv der

Bedeutungslosigkeit menschlicher Existenz und den daraus resultierenden Me-

chanismen von Sinnstiftung. Das Sprecher-Ich gibt an, von einem Traum erwacht

und zu der Überzeugung gelangt zu sein, dass es weiterträumen müsse, um nicht

zu Schaden zu kommen. Es resümiert:

Was ist mir jetzt »Schein«! Wahrlich nicht der Gegensatz irgend eines Wesens, –

was weiss ich von irgend welchemWesen auszusagen, als eben nur die Prädicate

seines Scheines! Wahrlich nicht eine todte Maske, die man einem unbekannten

X aufsetzen und auch wohl abnehmen könnte! Schein ist für mich das Wirkende

und Lebende selber, das soweit in seiner Selbstverspottung geht, mich fühlen zu

lassen, dass hier Schein und Irrlicht und Geistertanz und nichts Mehr ist […].26

Hier wird, wie bereits zuvor, die Idee verworfen, es gebe einen essenziellen Gegen-

satz zwischen Schein und Wahrheit, zwischen wahrgenommener Welt und einer

dahinter vermuteten ›wirklicheren‹ Welt. Im Gegenteil ›ist‹ die Welt Nietzsche zu-

folge so, wie sie ›scheint‹. Ebenso wird das geläufige sprachliche Bild als ungültig

erklärt, nach dem der Schein vor dem Wesen der Dinge wie die Maske vor einem

Gesicht sitze, wobei die ›Wahrheit‹ (das Gesicht) vom ›Schein‹ (der Maske) verbor-

gen werde. Nietzsche rekurriert hier deutlich auf die mit der Maskenmetapher

einhergehende Logik, nach der Masken sowohl aufgesetzt als auch abgenommen

werden können. Dadurch aber werde der Eindruck erweckt, der ›Schein‹ sei auf ir-

gendeine Weise rückstandslos abtrennbar von jenem ›Wesen‹, das er verberge. An

dieser Stelle tritt eine besonders fatale Inadäquanz derMetapher zutage, die jedoch

die problematische Eigendynamik sprachlicher Bilder überhaupt aufzeigt. Nietz-

sche bezieht daher die Gegenposition, wonach Schein, Schleier und Maske auf der

einen und Sein, Wahrheit und Wesen auf der anderen Seite viel enger miteinan-

der zusammenhängen und dass folglich die Dinge grundlegend verändert werden,

26 FW 54, KSA 3, S. 417.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 67

sobald man ihnen ihre Scheinhaftigkeit nimmt. Entsprechend heißt es in der Vor-

rede zur zweiten Auflage der FröhlichenWissenschaft: »Wir glauben nicht mehr dar-

an, dass Wahrheit noch Wahrheit bleibt, wenn man ihr die Schleier abzieht«.27

Statt die tatsächliche Wahrheit zu ent-decken, würden ihr vielmehr jeweils andere

Schleier und neuer Schein hinzugefügt, die aus den Erwartungen, Standpunkten,

Moralen und Absichten bestehen, mit denen jemand an die Dinge herangeht, weil

es im Anschluss an Nietzsche keine voraussetzungslose Wissenschaft geben kann.

Zuletzt liegt in der vom Sprecher-Ich eröffneten Opposition, Schein sei eben

nicht als »eine todte Maske« zu betrachten, sondern »das Wirkende und Lebende

selber«, eine Präferenz zugunsten dynamischer, flüssiger, wechselnder, verwan-

delnder Beschreibungsmomente.28 Mit etwas interpretatorischem Mutwillen

könnte die ausgeschlossene Option der einen ›toten Maske‹ auch dahin verscho-

ben werden, dass nunmehr von vielen lebendigen Masken zu reden wäre. Zu dem

auf dieseWeise ins Werk gesetzten Schein tritt nun noch dessen Sichtbarmachung

hinzu: Durch Spott werde der Umstand wahrnehmbar gemacht, »dass hier Schein

und Irrlicht und Geistertanz und nichts Mehr ist« – wobei das »Mehr« auf jenes

»Wesen« und Sein zurückverweist, das alsWiderpart zuvor ausgeschlossen worden

war.29 Aufgrund des positiven Hervorhebens von Artifizialität und der Tatsache,

dass dem Zeigen und Aufzeigen des Scheins ein hoher Stellenwert zugesprochen

wird, können diese Mechanismen im Sinne der Denkfigur der Maske eingestuft

werden, die später zu entwickeln sein wird (vgl. Kapitel 3). Der Aphorismus be-

schließt damit, der Arbeit aller Erkennenden einen besonderen Sinn zu verleihen,

wonach ihre Überzeugungen, ihr Eifer, das zusammengetragene Wissen und ihr

Drang nach Wahrheit dazu da seien, »den irdischen Tanz in die Länge zu ziehen«:

Der Erkennende gilt in feierlichen Worten als »Festordner des Daseins«, um

»d i e D a u e r d e s T r a u m e s a u f r e c h t z u e r h a l t e n« und folglich

den Menschen vor den defätistischen, nihilistischen Folgen der Einsicht in ihre

Bedeutungslosigkeit zu bewahren.30

Hier wie auch an anderen Stellen wird ersichtlich, dass Nietzsche den Begriff

der Maske mitunter konkret im Umfeld der Problematik von ›Schein und Sein‹

verortet und sie zunächst auf die Seite des Scheinhaften schlägt. Aufgrund des

eng mit ihr verbundenen Aspekts der Vielheit jedoch, wird sie mehr und mehr

zum Katalysator einer Dynamik, die in der Konsequenz das Gegensatzprinzip

›Schein‹ vs. ›Sein‹ grundsätzlich infrage stellt. Tatsächlich kann spätestens seit

den einschlägigen Abschnitten aus Jenseits von Gut und BöseNietzsches Umgang mit

demDichotomie-Problem beschrieben werden als ein Verfahren der Pluralisierung

27 FW, Vorrede 4, KSA 3, S. 352.

28 FW 54, KSA 3, S. 417.

29 Ebd.

30 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Masken denken – in Masken denken

und der Abstufung mehrerer Ebenen. Indem auf diese Weise die absolute Positio-

nierung Eines gegen ein Andres abgelöst wird durch den Maßstab des Vielen, stellt

sich der harte Gegensatz zwischen ›wahr‹ und ›falsch‹ als aufgebrochen dar. Er

wird stattdessen in die Annahme von »Stufen der Scheinbarkeit« transformiert.31

An diesem für die Maskenproblematik höchst folgenreichen Schritt ist ablesbar,

in welchem Maße der seit Platon gültigen Lehre vom Wahren als dem Guten

widersprochen ist, indem Nietzsche die Logik der Täuschung, nach der jedwede

Täuschung als schlecht, Wahrhaftigkeit jedoch als gut gilt, aushebelt (Umwertung

der Maskenmetapher). Wenn gleichzeitig Täuschung und Schein nicht mehr einer

absoluten ›wahren Welt‹ entgegenzusetzen sind, wenn demgegenüber viele feine

Ebenen des ›mehr oder weniger Scheinbaren‹ angenommen werden, dann tritt die

wachsende Bedeutung hervor, die der Maske als für die Organisation von Vielheit

und Verwandlung Zuständige verliehen wird.

Davon zeugt beispielsweise der Abschnitt JGB 230, worin zunächst ein

»Grundwille des Geistes« als vereinfachender, manches Wissen abweisender und

sich selbst bereitwillig täuschender Mechanismus dargestellt wird, der insgesamt

ein ausgesprochen hohes Maß an Scheinbarkeit um sich erzeugt und akzeptiert.

Zu ihm gehöre ebenso

jene nicht unbedenkliche Bereitwilligkeit des Geistes, andere Geister zu täuschen

und sich vor ihnen zu verstellen, jener beständige Druck und Drang einer schaf-

fenden, bildenden, wandelfähigen Kraft: der Geist geniesst darin seine Masken-

Vielfältigkeit und Verschlagenheit, er geniesst auch das Gefühl seiner Sicherheit

darin, – gerade durch seine Proteuskünste ist er ja am besten vertheidigt und ver-

steckt.32

31 Vgl. »Ja, was zwingt uns überhaupt zur Annahme, dass es einen wesenhaften Gegensatz von

›wahr‹ und ›falsch‹ giebt? Genügt es nicht, Stufen der Scheinbarkeit anzunehmen und gleich-

samhellere und dunklere Schatten und Gesammtöne des Scheins […]?« (JGB 34, KSA 5, S. 53f.)

und: »Mag nämlich auch die Sprache, hier wie anderwärts, nicht über ihre Plumpheit hinaus-

können und fortfahren, von Gegensätzen zu reden, wo es nur Grade undmancherlei Feinheit

der Stufen giebt« (JGB 24, KSA 5, S. 41).

32 JGB 230, KSA 5, S. 168. Es sind verschiedene Motivebenen miteinander verflochtenen, wo-

bei zunächst zu bemerken ist, dass JGB 230 gleich zu Beginn auf den ihm vorangehenden

Abschnitt mit den Worten rekurriert: »Vielleicht versteht man nicht ohne Weiteres, was ich

hier von einem ›Grundwillen des Geistes‹ gesagt habe: man gestatte mir eine Erläuterung.

–« (ebd. S. 167). Diese folgt auf dem Fuß und entwickelt eben jenen »Grundwillen« in seinen

Mechanismen der Vereinfachung und Verfälschung. Zu ihm kann der »Hang des Erkennen-

den« nur noch als Gegenspieler und vergeistigte Grausamkeit ins Verhältnis treten, weil er

demgegenüber »die Dinge tief, vielfach, gründlich nimmt und nehmen w i l l« (ebd. S. 168).

Dieses Moment ist eine Art Bindeglied zwischen dem Motiv des ›Grundwillens‹, das unge-

fähr die Hälfte des Abschnittes einnimmt und dem folgenden Motiv, das sich mit dem Pro-

blem beschäftigt, wie dieser Erkenntniswille bislang benannt worden ist. Was zunächst tri-

vial erscheinen mag, ist die – wiederum jenem Interesse geschuldete – Einsicht, dass mit

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 69

Hervorzuheben wäre hier, dass das verbergende Täuschen aus Gründen des Selbst-

schutzes und der Selbstsicherheit zwar erwähnt wird, jedoch eben nur ein Aspekt

ist. Ergänzend dazu wird der Genuss thematisiert, den es demmenschlichen Geist

offenbar bereite, »seine Masken-Vielfältigkeit« auszuspielen: Diese ist nun nicht

bloß Ausdruck einer Lust zum Lügen und Betrügen, sondern gilt als das Resul-

tat vom »Druck und Drang einer schaffenden, bildenden, wandelfähigen Kraft«.33

Mit diesen Worten ist der menschlichen Fähigkeit, sich verstellen zu können und

nicht ausschließlich wahrhaftig zu sein, ein nicht unbedeutender Wert als hoch-

produktives, zum ›Schaffen‹ und ›Bilden‹ taugliches Vermögen verliehen. Gleich-

zeitig impliziert es geradezu ein Bedürfnis nach Verwandlung, Schauspielen und

Maskentragen. Indem Nietzsche hierbei von inneren Kräften redet, die bestän-

dig ›drücken‹ und ›drängen‹, werden die Mechanismen von Verstellung und Täu-

schung nicht zuvorderst im Bereich des intentionalen, bewussten, zielgerichteten

Handelns verortet, sondern den unwillkürlichen Regungen zugerechnet. Der Geist

genieße schlechthin seine Potentialität, die sich darin äußere, nicht lediglich ei-

ne Wirklichkeit zu präsentieren, sondern in der Freude am Spiel Varianten seiner

selbst zu entwerfen, wobei diese Vielheit der Masken durchaus als Aneignung des

Anderen, des Fremden, vielleicht gerade des Gegenteils zu verstehen ist.

Bemerkenswerterweise wird in diesem Zusammenhang das Wort ›Schauspie-

ler‹ gar nicht verwendet, sondern es bleibt denMasken vorbehalten, diesen Stellen-

wert zu besetzen. Vermutlich ist dieser Umstand dem Vergleich der Geistesfähig-

keiten mit dem antiken Gott Proteus geschuldet, der wie auch andere griechische

Meergottheiten mit den vielfältigsten Formwandlungen assoziiert wurde. Damit

wird zusätzlich der Aspekt verstärkt, solche Masken nicht lediglich als (böswil-

lig-täuschende) Gesichts-Masken anzusehen, sondern in ihnen vielmehr das um-

fassende Verwandlungen ermöglichende Element und die daraus resultierenden

Spielformen im Verhältnis zu anderenMenschen zu betonen, seien sie nun scherz-

hafter und übermütiger Art oder distanzbildend.

Im direkten Anschluss an die zitierte Passage versinnbildlicht eine illustre

Zusammenstellung von Worten nochmals den Grundcharakter des menschlichen

Geistes als »Willen zum Schein, zur Vereinfachung, zur Maske, zum Mantel, kurz

zur Oberfläche – denn jede Oberfläche ist einMantel«.34 Die semantischen Vorstel-

lungswelten, die durch die Verbindung ›Oberfläche als Mantel‹ im Zusammenhang

mit der Maske erzeugt werden, betonen nun wieder mehr deren verbergenden

Effekt. Dazu tritt die noch kurz zuvor thematisierte »Masken-Vielfältigkeit« als

ehrenwerten Namen (z.B. Liebe zur Wahrheit oder Weisheit, also Philosophie) lediglich der

»schreckliche Grundtext homo natura« überschrieben worden sei. Folglich fußt der Erkennt-

niswille auf einer vergeistigten Grausamkeit, die der Erkennende gegen sich selbst richtet,

wie es Zur Genealogie der Moral detaillierter entwickeln wird (ebd. S. 169).

33 Ebd.

34 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Masken denken – in Masken denken

Aspekt einer immanenten Vielheit in eine eigentümliche Spannung. Diese rührt

nicht zuletzt von der Verwendung des Singulars ›Maske‹ im Zusammenhang mit

dem verbergenden Mantel und des Plurals der ›Masken‹, wenn es demgegenüber

die Möglichkeitsräume und Verwandlungspotentiale hervorzuheben gilt.

Dieser zweite Aspekt, der die mit Masken einhergehende Vielheit als Chance

und gleichsam als Mittel der Neugier, des Spielens und Experimentierens begreift,

durchdringt und bestimmt vielerorts die von Nietzsche eingesetzteMaskenseman-

tik. So findet sich beispielsweise in der 1881 veröffentlichten Morgenröthe inmit-

ten einer wenig schmeichelhaften, spöttischen Charakterisierung der Deutschen,

die seit der Gründung des deutschen Kaiserreiches (1871) neue politische Entwick-

lungen erlebten, folgende Wendung: In der Politik sei der Deutsche jetzt »insge-

heim voller Übermuth, einmal schwärmen und launenhaft und neuerungssüchtig

sein zu dürfen und mit Personen, Parteien, Hoffnungen wie mit Masken zu wech-

seln«.35 Obwohl die Masken hier keinen eigenen Schwerpunkt darstellen, sondern

lediglich als Vergleich fungieren, ist die ihnen zugewiesene Bedeutung bemerkens-

wert. Thematisiert wird das Wechseln von Masken und zwar als ein Abtauschen

mehrerer verschiedener Positionen. Nietzsche stellt dieses Moment radikal gegen

den diagnostizierten Charakter des Deutschen, den er als träge, ängstlich, gehor-

chend und daher berechenbar skizziert: »aber in ganz neuen Lagen, die ihn aus

der Schläfrigkeit herausziehen, ist er b e i n a h e leichtsinnig; er geniesst dann

die Seltenheit der neuen Lage wie einen Rausch«.36 Dieser Rausch erst bringe je-

nen Übermut hervor und geradezu eine Sucht nach Neuerungen. Welche histori-

schen Ereignisse Nietzsche genau im Sinn hatte, wird aus den Andeutungen nicht

abschließend ersichtlich. Vermutlich spielen die vorangegangenen politischen, so-

zialen und kulturellen Umbrüche der Zeit – die 1848er Bewegung und der in die

Reichsgründung mündende deutsch-französische Krieg – ebenso eine Rolle, wie

die kontroversen Reaktionen auf den ›Kulturkampf‹ und die von Bismarck erlasse-

nen Sozialistengesetze. Die Masken stehen hier also im Zeichen des Experimen-

tierens, wobei Meinungen und Hoffnungen ausprobiert oder das Sympathisieren

mit Personen und deren Positionen durchgespielt werden können. Angesichts der

sonstigen Trägheit des deutschen Charakters, dem noch dazu im zweiten Teil des

Aphorismus eine wesentlich am Gehorsam orientierte Moral bescheinigt wird, ge-

rät die Darstellung des Maskenwechsels zu einem Moment ausnahmsweiser, spie-

lerischer, beinah erreichter Leichtigkeit, die auf jene Ausnahme und »Stunde des

Ungehorsams« vorzubereiten geeignet scheint, in der der Deutsche sich über die

eigene Moral erheben könne.37

35 M 207, KSA 3, S. 186.

36 Ebd.

37 Ebd. S. 188.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 71

Dieses Thema einer gewissen Unentscheidbarkeit und Multioptionalität, bei

gleichzeitiger Nicht-Passung und das darauffolgende Wechseln mit Meinungen,

Identitäten, Interessen oder Berufen klingt bei Nietzsche oft mit Bezug auf den

zeitgenössischen europäischen Menschen an.38 Offenbar verleiten solche Zusam-

menhänge sogar dazu, das von Nietzsche sonst eher verächtlich und ganz im Sinne

der Täuschungsmetapher gebrauchte Wort ›Maskerade‹ wenigstens zeitweilig zu

rehabilitieren und in den Kontext der Vielheit einzutragen. Jedenfalls schlägt JGB

223 diesbezüglich ungewohnte Töne an: Rekurrierend auf einen Übereifer im His-

torischen, mit dessen Kritik auch schon die zweite Unzeitgemässe Betrachtung

Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben (1874) beschäftigt war, wird das

übertriebene Interesse für andere Zeitalter, für »Vorzeit und Ausland« einerseits als

kulturelle und geistesgeschichtliche Schwäche und Mangel an Eigenem ausgelegt,

andererseits in durchaus parodistischem Ton ein möglicher Nutzen aufgezeigt.39

Mit betont beißendem Spott in rhythmisch perfektionierter Sprache beginnt der

Aphorismus und stimmt auf das Leitmotiv ein: »Der europäische Mischmensch –

ein leidlich hässlicher Plebejer, Alles in Allem – braucht schlechterdings ein Kos-

tüm: er hat die Historie nöthig als die Vorrathskammer der Kostüme«.40 Als sol-

che Kostüme gelten im folgenden »Moralen, Glaubensartikel, Kunstgeschmäcker

und Religionen«, konkret etwa sei es möglich – in einer wilden Mischung aus Be-

griffen der Architektur-, Kunst-, Musik- und Kulturgeschichte – »sich romantisch

oder klassisch oder christlich oder florentinisch oder barokko oder ›national‹ vor-

zuführen«.41 Dabei müsse der Europäer jedoch bemerken, dass ihm keines der

vielen Kleider aus anderen Jahrhunderten tatsächlich stehe und sich folglich ei-

nem »Wechsel der Stil-Maskeraden« hingeben.42 Hier geht es also nicht darum,

durch die Maskerade ein Täuschungsmanöver zu inszenieren – im Gegenteil gebe

es sogar »Verzweiflung darüber, dass uns ›nichts steht‹« – sondern die Vielheit im

Wechsel hervorzuheben. Die bestürzende Erkenntnis ist dabei, dass es gar keinen

›Kern‹ gibt, der verborgen werden könnte, keine bleibende ›Identität‹ (nicht ein-

mal eine nationale), die auf den Leib des modernen Europäers passte. Das durch-

aus tragische, pessimistische Moment dieser Darstellung wird nun allerdings mit

einem grotesk-komischen Ton vermischt, der der Überzeugung Raum gibt, man

sei doch wenigstens als »Parodisten der Weltgeschichte« noch geeignet. Da sich

eine gelungene Parodie nicht zuletzt durch die genaue Kenntnis des Gegenstands

auszeichnet und insofern das Spotten als Korrektiv eine lange kulturgeschichtliche

Tradition hat, sei man »vorbereitet wie noch keine Zeit es war, zum Karneval gros-

sen Stils, zum geistigsten Fasching-Gelächter und Übermuth, zur transscendenta-

38 Vgl. etwa FW 352; FW 365; JGB 214.

39 JGB 223, KSA 5, S. 157.

40 Ebd.

41 Ebd.

42 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Masken denken – in Masken denken

len Höhe des höchsten Blödsinns und der aristophanischen Welt-Verspottung«.43

Dieses durch die Masken-Wechsel bewirkte Experimentieren mit einer affirma-

tiven Haltung kulminiert in der Schlussbemerkung, dass womöglich, wenn auch

sonst die Originalität fehle, »doch gerade unser L a c h e n noch Zukunft hat!«.44

Ebenfalls bezugnehmend auf die kulturelle Entwicklung Europas, dabei aber

das Spektrum politischer Themen wiederaufgreifend, stellt JGB 242 die Maske in

einen gesellschaftlichen Zusammenhang. Spekulativ nähert sich Nietzsche der Be-

schreibung eines gerade im Entstehen begriffenenMenschentyps. Zunächst sei ein

»p h y s i o l o g i s c h e r Prozess« zu bemerken, der sich im Rahmen der »de-

mokratische[n] Bewegung Europa’s« vollziehe: Entlang einer immer größeren Un-

abhängigkeit von dauernden klimatischen, ständischen, nationalen, beruflichen

und soziokulturellen Bedingungen, entwickle der neue Europäer »ein Maximum

von Anpassungskunst und -kraft«, die Nietzsche in ein Verhältnis zur Ausbildung

schauspielerischer Fähigkeiten gestellt hatte.45 Umdie aus diesemProzess resultie-

renden Auswirkungen zu fassen, nimmt Nietzsche zum leitenden Motiv der Gene-

se des europäischen Menschen nun die Entgegensetzung zweier Pole hinzu: zwi-

schen den vielen Menschen, die eher gehorchen und solchen wenigen, die herr-

schen, zwischen dem »Heerdenthier Mensch« und dem »Ausnahme-Menschen«,

zwischen Sklaven und Herren, hier in das Wort des »Tyrannen« gekleidet.46 Die

Entstehung beider Typen würde von den beschriebenen Entwicklungen in Rich-

tung Demokratie begünstigt. Aufgrund der nun notwendigen »Anpassungskraft,

43 Ebd.

44 Ebd.

45 JGB 242, KSA 5, S. 182. Thematischwie werkgenetisch besteht ein deutlicher Zusammenhang

zwischen diesem Aphorismus und zwei Abschnitten aus dem V. Buch der Fröhlichen Wissen-

schaft. In FW 361wird von solchen »Anpassungs-Fähigkeiten« als »mimicry« imRahmen einer

Entwicklungsgeschichte des schauspielerischen Instinkts gesprochen (FW361, KSA 3, S. 608).

Auch FW 356 verknüpft die Motive Europa, Demokratie und Schauspieler. Hier findet sich

ebenso wie in JGB 242 die Überlegung, nach der eine über mehrere Generationen feste Zu-

gehörigkeit zu einem Beruf durch ein Ausprobieren unterschiedlicher Berufsfelder abgelöst

werde. Sowohl in FW 356 als auch in JGB 242 wird dieser gesellschaftliche Umstand auf die

individuelle Charakterbildung rückbezogen. Zu beiden Abschnitten vgl. das Kapitel 2.2.3.

46 JGB 242, KSA 5, S. 183. Vgl. Müllers Deutung dieses Aspekts von JGB 242: »Nietzsches ›Tyran-

nen‹ sind angesichts der Erfahrungen des 20. Jahrhunderts vermutlich keine megalomanen

Machtpolitiker mehr, die eine Gesellschaft beherrschen und beliebig lenken können. Eher

noch sind es jene Einzelne, die ihr Selbst nicht nur gesellschaftlich verwirklichen wollen,

sondern sich, jenseits von neuemGut und Böse, darin entäußern, eine sich selbst als alterna-

tivlos beschreibende Gesellschaft wenigstens noch ›geistig‹ tyrannisieren zu können.« (En-

rico Müller: Die Sprache des Ressentiments, die Musikalität der Sprache und der »Europäer

der Zukunft«. Das achte Hauptstück: »Völker und Vaterländer«. In: Marcus A. Born: Friedrich

Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse, Klassiker auslegen, Bd. 48, Berlin 2014, S. 167-178, hier

S. 178).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 73

welche immer wechselnde Bedingungen durchprobiert« (man lese: schauspiele-

rische Fähigkeiten), entwickle sich die Mehrheit schlicht zum nützlichen Arbei-

ter.47 Andererseits werde »im Einzel- und Ausnahmefall […] der s t a r k e Mensch

stärker und reicher gerathen müssen, als er vielleicht bisher gerathen ist, – Dank

der Vorurtheilslosigkeit seiner Schulung, Dank der ungeheuren Vielfältigkeit von

Übung, Kunst und Maske«.48 So sehr diese Stelle im Allgemeinen verbleibt und ih-

ren Gegenstand nicht konkretisiert, so deutlich wird hier doch der grundlegenden

Variabilität von Lebensbedingungen, durch die die allzu schnelle Sedimentierung

eines Charakters verzögert wird, eine bereichernde, stärkende Wirkung attestiert.

Denn wo es notwendig ist, auf die Wechsel zu reagieren, sich selbst umzustellen,

sich zu verwandeln und zu verändern, eignet man sich automatisch ›Übung‹ in al-

lerlei ›Kunstfertigkeiten‹ und im Umgang mit ›Masken‹, mit Verstellungskünsten

an. Ohne dass vorher eine selektierende Vorauswahl oder Beschränkung der Erfah-

rungen stattgefunden hätte, reagiere der starke Mensch unter Aufbietung seiner

ganzen Persönlichkeit auf die veränderliche Umgebung. Für Nietzsche scheint in

diesem sich selbst organisierenden Chaos und in den Bedeutung tragenden Zu-

fällen ein immenser Wert für die Erlebniswelt und die Ausbildung jener Menschen

zu liegen. Bemerkenswert ist wiederum die Zusammenstellung einer ›ungeheuren‹

Vielfältigkeit mit dem Begriff der Maske, wobei das semantische Spektrum durch

die Unterbestimmtheit als weit gefächert anzunehmen ist und somit das gesam-

te Feld des Masken-Gebrauchs infrage kommt: vom verbergenden Täuschen und

dem Einüben in eine Tätigkeit, über Formen des Selbstschutzes bis zum Übermut

im Spiel mit Möglichkeiten, Alternativen, Verwandlungen, Personifikationen und

dem Nicht-Festgestellten.

Nietzsches verschiedene Verwendungsweisen von Begriffen aus demWortum-

feld ›Maske‹ (Masken, Maskierung, Maskerade, maskieren) sind in diesem Kapi-

tel in eine großflächige Ordnung gebracht worden. Die hiermit vorgelegte Über-

sicht verfährt bewusst linear-akkumulativ und nicht systematisch im kleinteiligen

Sinne, um eine verkürzende Schematisierung der individuellen Zusammenhänge

zu vermeiden. Drei Bereiche des Gebrauchs der Maskensemantik können unter-

schieden werden: 1. Maskenmetapher der Täuschung; 2. Umwertung der Masken-

metapher; 3. Erweiterung der Maskenmetapher und Öffnung der Maskenseman-

tik auf neue Themen. Die in diesem Kapitel erfolgte Interpretation von Schlüssel-

Aphorismen hatte zum Ziel, auf exemplarische Weise die Deutung der verschiede-

nen Facetten Nietzschescher Maskensemantik zu unternehmen und aufzuzeigen,

welches hermeneutische Spektrum mit einem differenzierten Blick auf die Maske

gewonnen ist.

47 JGB 242, KSA 5, S. 183.

48 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Masken denken – in Masken denken

Mit dem nächsten Kapitel soll die Maskenproblematik ihrerseits auf ein wei-

teres Wort hin ausgedehnt werden: Besetzt doch der ›Schauspieler‹ nicht allein

wichtige Positionen in Nietzsches Schriften, sondern wirkt darüber hinaus als ein

zur Maske komplementärer Begriff, mit dessen Hilfe erst der Zugriff insbesondere

auf ein neues erkenntnistheoretisches Ethos als radikale Neuverortung des Philo-

sophierens selbst möglich wird.

2.2. Der Schauspieler als Problem

»Das Problem des Schauspielers hat mich am längsten beunruhigt; ich war im Un-

gewissen darüber […], ob man nicht erst von da aus dem gefährlichen ›Künstler‹

– einem mit unverzeihlicher Gutmüthigkeit bisher behandelten Begriff – beikom-

men wird.«49. Der Satz aus der Fröhlichen Wissenschaft ist nicht etwa als das Be-

kenntnis eines wissenschaftlichen Forschers zu lesen, den es auch einmal in den

Bereich der Kunst verschlagen hat. Vielmehr bestimmt er einen der Eckpunkte ei-

nes ausgesprochen vielseitigen Philosophen, der nicht einfach nebeneinander ver-

schiedene Professionen in sich vereinte, sondern der, mit einemWorte Sloterdijks,

»Musiker als Schriftsteller, Dichter als Philosoph« gewesen ist.50 Für diese Unter-

suchung müsste hinzugefügt werden, dass Nietzsche mit Blick auf Wagner kunst-

theoretische Ausführungen am Moralisch-Philosophischen abbildet. Dementspre-

chend wäre Nietzsche hier Moralist als Musiker bzw. Moralist mit dem Gewis-

sen eines Musikers, wenn er den Opernkomponisten Wagner als durchtriebenen

Schauspieler darstellt und dabei in Kauf nimmt, dass die provozierende Geste stär-

ker als die thematische Explikation wahrgenommen wird.

Doch auch jenseits dieser das Schauspieler-Problem insgesamt dominierenden

Konstellation (Schauspieler – Wagner) werden der Begriff des Schauspielers und

das Phänomen des Schauspielerischen in Nietzsches Texten thematisch. Ich hatte

bereits darauf hingewiesen, dass die Maskenproblematik nicht lediglich anhand

des Wortes ›Maske‹ zu diskutieren ist, sondern in ihrer strukturellen Ausprägung

auch andere Worte und Begriffe umfasst. Folglich wird dem Schauspieler-Problem

in dieser Arbeit ein relativ umfangreicher Platz eingeräumt, weil der ›Schauspie-

ler‹ als zur Maske komplementärer Begriff eins der großen thematischen Felder

einnimmt. Dabei steht nun keinesfalls die Annahme im Vordergrund, durch die

beiden Begriffe seien auch zwei distinkte Bedeutungsfelder abgesteckt: So können

sich die Einsatzbereiche beider durchaus überschneiden, beispielsweise um der

49 FW 361, KSA 3, S. 608.

50 Peter Sloterdijk: Der Denker auf der Bühne. Nietzsches Materialismus, Frankfurt a.M. 1986,

S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006 - am 14.02.2026, 07:35:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

