3 Muslimische Glaubige und Organisationen in der
Schweiz und in Osterreich: Hintergriinde,
Rahmenbedingungen und Forschungsstand

Die Griindung von Moscheen in der Schweiz und in Osterreich ist untrennbar
mit der Zuwanderung von Musliminnen und Muslimen im Zuge der Arbeitsmi-
gration ab den 1960er Jahren und aufgrund der Balkankriege in den 1990er Jahren
verbunden. In einem Punkt unterscheidet sich die Geschichte der Institutionali-
sierung muslimischen Lebens in den beiden Lindern: Aufgrund der Ausweitung
Osterreich-Ungarns auf das Gebiet des heutigen Bosniens und der Herzegowina
lebten schon vor gut 100 Jahren Musliminnen und Muslime auf 6sterreichischem
Territorium. Um ihnen die 6ffentliche Religionsausiibung zu erméglichen, war
eine rechtliche Grundlage notwendig, die im Islamgesetz von 1912' festgeschrie-
ben wurde. Die spiter daraus resultierende 6ffentlich-rechtliche Anerkennung des
muslimischen Dachverbandes »Islamische Glaubensgemeinschaft in Osterreich -
IGGiO« stellt im Vergleich zur Schweiz den gréfiten Unterschied im Verhiltnis
von Staat und muslimischen Organisationen dar und ich vermute, dass diese
Anerkennung auch Auswirkungen auf die Moscheen hat.

Inhalt der folgenden Ausfithrungen ist zunichst ein Uberblick itber das For-
schungsfeld der muslimischen Gliubigen und ihrer Moschee-Organisationen. Um
das Handeln in Moscheen und die Einflussfaktoren auf dieses Handeln untersu-
chen zu konnen, werden Moscheen in ihrem gesamtgesellschaftlichen Kontext
verortet. Neben historischen Entwicklungen sowie aktuellen Zahlen und Fakten
geht es daher insbesondere um die institutionelle Einbettung von Moscheen im
Hinblick auf den rechtlichen und gesellschaftlichen Rahmen. SchlieRlich werde
ich Augenmerk auf den Islam-Diskurs in beiden Lindern legen, denn ich vermu-
te, dass dieser einen Einfluss auf das Handeln in Moscheen hat. Daran schlief3t
sich ein Uberblick itber den Stand der Forschung zu Moscheen in der Schweiz
und in Osterreich an, wobei auch ein Blick itber die Landesgrenzen in andere

1 Langtitel: Gesetz, betreffend die Anerkennung der Anhédnger des Islams nach hanefitischem
Ritus als Religionsgesellschaft.

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23,



https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Alltag in der Moschee

europiische Linder geworfen wird. Den Abschluss bilden sich daraus ergebende
Fragen und Annahmen, die in der Arbeit beantwortet und analysiert werden.

3.1 Forschungskontext Schweiz
3.1.1  Geschichte und Institutionalisierung muslimischen Lebens

Die fiir die heutige Moschee-Landschaft in der Schweiz bedeutenden Immigrati-
onswellen® fanden in den letzten 60 Jahren statt (vgl. Lathion & Tunger-Zanetti
2013: 633). In den spiten 1960er Jahren kamen aufgrund eines akuten Man-
gels an Arbeitskriften iiberwiegend Minner aus siideuropiischen Lindern in
die Schweiz. Neben Spaniern und Italienern waren dies vor allem Tiirken und
Menschen aus dem damaligen Jugoslawien. Aufgrund des anfangs provisorischen
Charakters des Aufenthaltes bildete sich zunichst kaum kulturelles und religis-
ses Leben. In den 1970er Jahren dnderte jedoch die Schweiz die Rechtslage und
machte einen Familiennachzug méglich. Infolgedessen wurden in den 1980er Jah-
ren die ersten Moscheevereine gegriindet (vgl. Behloul & Lathion 2007: 200) und
viele Zugezogene stellten sich auf einen lingeren Aufenthalt ein oder schlossen
eine Riickkehr in die Herkunftslinder ganz aus. Zwei Ausnahmen in diesem zeit-
lichen Ablauf bilden die erste Moschee der Schweiz, welche bereits 1963 von der
Ahmadiyya-Gemeinde in Zirich eréffnet wurde, und die 1978 er6ffnete Moschee
in Genf. Insgesamt aber sind Moscheen in der Schweiz ein vergleichbar junges
Phinomen.

Neben Arbeit und Familienzusammenfithrung war der dritte Grund fiir die
Zuwanderung politischer Natur — und ist dies nach wie vor. Seit Anfang der
1980er Jahre waren es vor allem Kriegsfliichtlinge und politisch Verfolgte, die
in die Schweiz kamen. In den 1990er Jahren flohen insbesondere Menschen aus
Bosnien-Herzegowina und dem Kosovo vor den Auseinandersetzungen in ihren
Lindern. In jiingster Zeit sind es politisch Verfolgte und Kriegsfliichtlinge aus
dem Nahen und Mittleren Osten und Afrika. Es handelt sich dabei also weniger
um eine klar abgrenzbare Einwanderungswelle als um eine andauernde Bewe-
gung (Lathion & Tunger-Zanetti 2013: 633). Durch die Einwanderung aus unter-
schiedlichen Regionen hat sich in den letzten Jahren auch das Zielpublikum von
Moscheen immer wieder verandert.

Allerdings waren die ersten Moscheen zunichst noch nicht nach der Her-
kunft und der religiésen Tradition ihrer Mitglieder ausdifferenziert (vgl. Herzog

2 Durch die Ansiedlung von Sarazenen im Alpenraum vor gut1000 Jahren gab esin der Schweiz
bereits eine sehr friihe Prisenz muslimischen Lebens. Vgl. Behloul (2012a) und http://vi-
oz.ch/uncategorized/grundsatzerklaerung/, zuletzt gepriift am 03.01.2017.

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23,



http://vioz.ch/uncategorized/grundsatzerklaerung/
http://vioz.ch/uncategorized/grundsatzerklaerung/
https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://vioz.ch/uncategorized/grundsatzerklaerung/
http://vioz.ch/uncategorized/grundsatzerklaerung/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

& Spielhaus 2015: 427). So zdhlten in den Anfingen der Mahmud-Moschee der
Ahmadiyya-Bewegung in Ziirich neben Menschen aus der Schweiz sogar Gliubige
aus dem siiddeutschen Raum zu den meist minnlichen Besuchern (vgl. Beyeler
2010: 78). Diese stammten grofdteils weder aus Pakistan noch waren sie Anhin-
ger der Ahmadiyya-Bewegung®. In den folgenden Jahren kam es aber zu einer
Ausdifferenzierung der Vereinslandschaft entlang ethnischer und ideologischer
Linien (vgl. C. Monnot 2016). Dies ist bis heute weitgehend so geblieben und
verdeutlicht, dass die Bedeutung der Moscheen iiber die Ermdéglichung religiser
Praxis hinausgeht und kulturelle, religiése und teilweise politische Sozialisation
mit einschliefdt (vgl. Yiikleyen 2012: 9).

Die Diversifizierung der Moscheevereine steht auch mit der Griindung der
Dachverbinde in Zusammenhang (vgl. Herzog & Spielhaus 2015: 427). So ha-
ben sich in der Schweiz gesamtschweizerische Dachverbinde mit ethnischen und
ideologischen Profilen etabliert. Viele dieser Verbinde sind Mitglied im Dach-
verband FIDS (Fdderation Islamischer Dachorganisationen in der Schweiz), der
grofiten islamischen Organisation in der Schweiz, welcher Ansprechpartner fiir
Bund, Kantone und Gemeinden sein und einen einheitlichen Islam vertreten
mochte*. 2017 gehérten ihr laut eigener Auskunft 12 Dachverbinde an und sie
vertritt 170 islamische Zentren in der Schweiz. Dariiber hinaus existiert seit 2009
der Islamische Zentralrat Schweiz (IZRS). Aktuelle Zahlen, wie viele Moscheen
oder Dachverbinde von ihm vertreten werden, existieren jedoch nicht. Anfang
2012 wurden Pline bekannt, nach denen die beiden muslimischen Dachorganisa-
tionen KIOS (Koordination Islamischer Organisationen Schweiz) und FIDS eine
sogenannte »Umma-Schweiz«, ein muslimisches Parlament fir die Schweiz, pla-
nen. Es ist bis dato aber noch zu keinen konkreten Schritten gekommen (vgl.
Herzig 2012). Dariiber hinaus gibt es kantonale Dachverbinde, die die Interessen
der Musliminnen und Muslime auf Kantonsebene vertreten. An ihnen zeigt sich
die rechtliche Strukturierung des Verhiltnisses zwischen Staat und Religionsge-
meinschaften in der Schweiz, denn die Regelung des Verhiltnisses ist Kantonssa-
che. Daher sind es die Kantone, innerhalb deren Grenzen Verbinde am meisten
fiir die Interessen der Gliubigen erreichen konnen. Einige der Dachverbinde ha-
ben sich zum Ziel gesetzt, in ihren jeweiligen Kantonen die 6ffentlich-rechtliche
Anerkennung als Religionsgemeinschaft zu erwirken (vgl. Tunger-Zanetti 2015;
Tanner-Tiziani 2010). Der heute im Kanton Ziirich etablierte Dachverband Ver-
einigung islamischer Organisationen Ziirich (VIOZ) wurde 1995 gegriindet®. Er

3 Nachdem die Ahmadiyya-Bewegung 1974 von dem pakistanischen Prasidenten Bhutto zur
nicht-muslimischen Minderheit erklart wurde, kamen andere Glaubige nicht mehr zum Ge-
bet (vgl. Beyeler 2010: 78).
Vgl. http://www.fids.ch/?page/_id=344, zuletzt geprift am 15.05.2017.

5 In den folgenden Jahren wurden die Vereinigung islamischer Organisationen des Kantons
Luzern (VIOKL; heute Islamische Gemeinde Luzern —IGL), in St. Gallen der Dachverband isla-

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23, - Open A

53


http://www.fids.ch/?page_id=344
https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.fids.ch/?page_id=344

54

Alltag in der Moschee

ist besonders wichtig, da sich die Erhebung in der Schweiz auf den Kanton Zii-
rich bezieht. Die VIOZ hat nach eigenen Angaben derzeit 30 Mitgliedsorganisa-
tionen, welche 40 Moscheen im Kanton Ziirich betreuen®. Die Vereinigung ist
Ansprechpartnerin fir die Stadt Zirich, den Kanton sowie Kirchen und andere
Organisationen. Sie »setzt sich fir die Interessen der Muslime sowie ihrer Mit-
gliedsorganisationen im Geiste gesellschaftlichen Konsenses und hiesigen Rechts
ein«’. Dies umfasst, neben der Rolle als Ansprechpartnerin, unter anderem die
Einrichtung von Grabfeldern sowie den Aufbau von Seelsorgestrukturen®. Dar-
tiber hinaus organisiert die VIOZ einmal im Jahr einen Tag der offenen Moschee
und koordiniert Moscheefithrungen fiir Schulklassen und interessierte Gruppen.
Die VIOZ hat bereits verschiedene Handreichungen herausgebracht, so z.B. einen
Wegweiser fiir Muslime im Militirdienst.

Neben den kantonalen Dachverbinden gibt es weitere Verbinde mit ethni-
schem oder ideologischem Profil’. Fiir diese Arbeit relevant ist vor allem die
Tiirkisch-Islamische Stiftung Schweiz (Isvigre Tiirk Diyanet Vakfi), kurz Diyanet,
welche wie die DITIB in Deutschland oder die ATIB in Osterreich organisiert ist
und eng mit der tiirkischen Religionsbehérde (Diyanet Isleri Baskanligi) verbun-
den ist’®. In den Medien wurde in letzter Zeit wiederholt die Auslandsfinanzie-
rung der Imame thematisiert (vgl. 0.V. 2016; Higler 2016). Dabei wird die Frage
aufgeworfen, inwiefern die Diyanet-Moscheen in der Schweiz durch die tiirki-
sche Religionsbehorde gesteuert werden. Fiir Deutschland mahnt Beilschmidt ei-
ne differenzierte Betrachtung an und stellt fest, dass innerhalb des Verbandes
teils gegensitzliche Positionen im Hinblick auf die transnationalen Beziehungen
mit der Tirkei existieren (Beilschmidt 2015: 200). Transnationale Beziehungen
der Diyanet werden besonders bei der Entsendung von Imamen aus der Tiirkei
sichtbar sowie bei der Bereitstellung von Unterrichtsmaterialien (ebd.: 38). Auf
der Internetseite der Diyanet Schweiz konnen dariiber hinaus einige Freitags-
predigten mit ihren kurzen deutschen Ubersetzungen eingesehen werden". Au-
Berdem stellt die Diyanet Schweiz Dienstleistungen wie einen Wallfahrtsservice

mischer Gemeinden der Ostschweiz und des Fiirstentums Liechtenstein (DIGO), in Neuenhof
der Verband Aargauer Muslime (VAM), in Genf die LUnion des organisations musulmanes de
Genéve (UOMG), die Union Vaudoise des Associations Musulmanes (UVAM) fiir Waadt so-
wie die Kantonalverbande fiir Neuenburg (Union des Associations Musulmans de Neuchétel)
und Tessin (Communita Islamica nel Canton Ticino) gegriindet.

6 http://vioz.ch/vioz-vorstand/mitgliedsorganisationen/, zuletzt gepriift am 03.01.2018.17 Mo-
scheen im Kanton sind aufRerhalb der VIOZ organisiert.

7 Informationsbroschiire der VIOZ, 2016.

8 Vgl. http://www.islam-seelsorge.ch, zuletzt gepriift am 11.07.2016.

9 Vgl. die Auflistung unter http://www.inforel.ch, zuletzt gepriift am 14.02.2018.

10  Eine systematische Beschreibung der Diyanet in der Schweiz ist bislang nicht erfolgt. Fiir

Deutschland liegt eine Arbeit von Beilschmidt (2015) vor.
11 http://diyanet.ch/de/hutbeler/, zuletzt gepriift am 14.02.2018.

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23, - Open A



http://vioz.ch/vioz-vorstand/mitgliedsorganisationen/
http://www.islam-seelsorge.ch
http://www.inforel.ch
http://diyanet.ch/de/hutbeler/
https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://vioz.ch/vioz-vorstand/mitgliedsorganisationen/
http://www.islam-seelsorge.ch
http://www.inforel.ch
http://diyanet.ch/de/hutbeler/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

fiir Hadsch und Umrah, einen Bestattungsfonds, eine Familienberatungshotline,
Stipendien fiir Schiilerinnen und Schiiler sowie Studierende und schlief3lich die
stellvertretende Ausfithrung von Opferspenden fiir Glaubige. Dariiber hinaus halt
die Diyanet Schweiz Bildungsangebote vor. So konnte ich in der Blauen Moschee
in Ziirich an einer Unterrichtsstunde fiir Frauen teilnehmen, die zentral von der
Diyanet Schweiz organisiert und durchgefithrt wurde.

Neben der Diyanet gibt es weitere ethnisch orientierte Dachverbinde. Rund
30 albanische Imame haben sich zu einer »Union albanischer Imame Schweiz«
zusammengeschlossen, welche sich den »Bediirfnissen der muslimischen Albaner
in der Schweiz«'* widmet. Dariiber hinaus gibt es die »Gemeinschaft muslimi-
scher Albaner in der Schweiz«, welche Anfang 2017 gemeinsam mit der UAIS eine
Charta mit Bekenntnis zu Rechtsstaat und Demokratie unterzeichnet hat™. Ein
weiterer schweizweiter ethnischer Verband ist die »Islamische Gemeinschaft der
Bosniaken« (IGB), der mit der »Islamischen Gemeinschaft Bosnien-Herzegowina«
(Islamska Zajednica u Bosni i Herzegovini — IGG BiH) in Sarajevo kooperiert. Au-
Rerdem gibt es einen gesamtschweizerischen Verein der indonesischen Muslime
(Percikan Iman), der jedoch keine eigene Moschee unterhilt™. Die Dachverbinde
iibernehmen vor allem Aufgaben der Reprisentation und die Rolle der Ansprech-
partner fir staatliche Einrichtungen. Sie organisieren dariiber hinaus moscheen-
iibergreifende religiose und soziale Aktivititen. Hier werden also Aufgaben, die
sonst die Moscheen ibernehmen miissten, an die Dachverbinde ausgelagert und
die Moscheen werden dadurch entlastet.

2015 gab es schitzungsweise 240 Moscheen bzw. Gebetsriume in der Schweiz
(vgl. Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti 2017: 683). Lediglich vier von diesen sind
durch ein Minarett nach auflen erkennbar. Neuere Bauten wie die Moschee in Wil
haben eine Kuppel oder andere orientalische Elemente, wie z.B. das ImanZen-
trum Volketswil®. Bis auf die Mahmud-Moschee in Ziirich, die Genfer Moschee
und das ImanZentrum sind die Gebetsriume und Zentren in Wohnhiusern oder

12 Eigene Ubersetzung. Vgl. http://www.uais.ch, zuletzt gepriift am 06.01.2017, und Schneuwly
Purdie & Tunger-Zanetti (2018).

13 Vgl http://www.uais.ch/2017/03/21/die-charta, zuletzt gepriift am 15.05.2017.

14 http://percikaniman.ch, zuletzt geprift am 15.05.2017.

15 In Zurich die Mahmud-Moschee der Ahmadiyya-Bewegung (er6ffnet 1963), in Genf eine von
Saudi Arabien finanzierte Moschee (er6ffnet 1978), und die beiden Moscheen in Winterthur
(2005, albanisch-gepragte Moschee) und Wangen (2009, tiirkisch-gepragte Moschee), bei
denen es sich um umgebaute Industriegebdude handelt. Das ImanZentrum Volketswil im
Kanton Ziirich ist hier nicht eindeutig zu verorten: Der Neubau zeigt orientalische Stilele-
mente an der Gebiudefront, hat aber kein Minarett. Das Minarett wird allgemein als das
bauliche Merkmal angegeben, das eine Moschee als eine solche identifizierbar macht. Dass
esjedoch andere Baustile als Kuppel und Minarett gibt, zeigt der Band »Moscheen der Welt«
(Frishman & Khan 2002).

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23, - Open A

55


http://www.uais.ch
http://www.uais.ch/2017/03/21/die-charta
http://percikaniman.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.uais.ch
http://www.uais.ch/2017/03/21/die-charta
http://percikaniman.ch

56

Alltag in der Moschee

Schaffhausen
']

f\\/ﬁﬁ o °
) @ Kreuzlingen
@—. sacel : Frauenfeld gioion @ Fomanshorn
. ° Regensdort o . o ® © poschach
i

)
°q ® o Chjieren
o Liestl Bars L8
° 8
. .mmn o 9
°
o °8 ® . Dletikon @ Veuikon
o Aarburg! o Zirich
°

)
o Warwil

) .‘.Sx Gallen @ o

® Winterthur
0@ &
e °
" ©°Rebstein

Bl o @ o @ Langenthal Reinach
o
. Emmenbriicke  ®

°
o
. @ Burgdorf Luzern () @ Netstal

Neuchate! @
. @

Bern
° Fribourg ° @ Chur
Yverdon-les-Bains @ O .

@ Buchs

o o
& Wadenswil @ ®

.
Lausanne.

nﬁ’
Vevey @
.

[ ] 2
Geneve
L )

Plan-les-Ouates

Lugano

Abbildung 2: Karte der Moscheen in der Schweiz, Stand 2020 (Quelle: Universitat Luzern).

ehemaligen Gewerberiumen untergebracht und weitgehend nicht als Moscheen
erkennbar.

Eine genaue Anzahl der Moscheen im Grofraum Ziirich ist nur mit Einschrin-
kungen zu ermitteln, da die Erhebungen der hiufigen Fluktuation der Moscheen
einen Schritt hinterher sind. Auch hier zeigt sich die Moschee-Landschaft in der
Schweiz als ein dynamisches Feld. Eigene Recherchen haben fiir das Jahr 2013 im
Grofraum Ziirich eine Anzahl von 36 Moscheen ergeben, wobei hier Winterthur
als eigenes Zentrum nicht mitgezihlt wurde’. Genauere Angaben zur Auswahl
der Untersuchungsfille und zur Eingrenzung des GrofRraumes Ziirich finden sich
im Kapitel zur Methodik (Kap. 4). Eine Karte des Projekts »Religionen Schweiz«
der Universitit Luzern gibt einen Uberblick der Verteilung der Moscheen in der
Schweiz (Abb. 2, Stand: 2020). Hier zeigt sich, dass vor allem die Industriestidte
Ballungsraume fiir muslimisches Leben sind und Ziirich ein wichtiges Zentrum
darstellt.

3.1.2  Muslimische Bevdlkerung

Um zu verstehen, wie Moscheen funktionieren und organisiert sind, ist ein Blick
auf die muslimische Bevolkerung in der Schweiz wichtig. Das Bundesamt fir

16 Andreas Tunger-Zanetti (schriftliche Auskunft) hat fir 2017 56—57 Moscheen fir den Kanton
Zurich ermittelt, wovon sich 19 in der Stadt Ziirich befinden. Meine Recherche fiir den GrofR-
raum Zrich dirfte daher in etwa richtig liegen.

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

Tabelle 2: Entwicklung der muslimischen Wohnbevdlkerung in der Schweiz 1970-2012 (Quellen: Bundesamt
fir Statistik; Lathion & Tunger-Zanetti 2013; Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti 2017).

1970 1980 1990 2000 2012 2015

Muslim*innentotal 16353 56 625 152217 310807 440000 450 000
Anteil 0,26% 0,89% 2,21% 4,26 % 55% 5,5%

Statistik hat bis 2000 sehr genaue Zahlen zur Religionszugehérigkeit der Schwei-
zerischen Wohnbevélkerung erhoben, da die Teilnahme an der Volkszihlung ob-
ligatorisch ist. Der Modus wurde jedoch 2010 geindert und seither gehen nur
noch Personen ab einem Alter von 15 Jahren in die Statistik ein. Auf Grundlage
der alten Zahlen und der Geburtenstatistik haben Schneuwly Purdie & Tunger-
Zanetti fiir 2015 einen Anteil von 5,5 Prozent Personen muslimischen Glaubens an
der Wohnbevélkerung ermittelt (Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti 2017: 682)".
Tabelle 2 zeigt die Entwicklung der muslimischen Bevélkerung in der Schweiz
seit 1970. Die Verdoppelung zwischen den Jahren 1990 und 2000 diirfte auf den
Zuzug aufgrund des Balkankrieges zuriickzufithren sein. Im Kanton Ziirich lag
der Anteil an muslimischen Gliaubigen 2000 bei 5,3 Prozent und damit geschitzt
auch 2015 iiber dem Landesdurchschnitt.

Etwa 75 Prozent der Musliminnen und Muslime lassen sich der sunnitischen
Tradition zuordnen, sieben Prozent sind Shiiten, 10-15 Prozent Aleviten und ei-
nige wenige Gliubige gehéren Sufi-Orden oder anderen Sonderrichtungen wie
der Ahmadiyya an (vgl. Lathion & Tunger-Zanetti 2013: 634). Eine Einschitzung
dariiber, wie viele Personen ihre Religion regelmifig praktizieren, ist methodisch
schwierig. Dariiber hinaus ist unklar, an welchen Kriterien das Praktizieren von

I'®. Das schweizerische Bundesamt fiir Statistik

Religion festgemacht werden sol
hat Daten zur religiésen Praxis erhoben. Daraus geht hervor, dass der Anteil der
muslimischen Minner, die einmal in der Woche einen »Gottesdienst« aufsuchen,
bei 17 Prozent liegt, der der muslimischen Frauen bei finf Prozent (Flaugergues
2016: 9). 40 Prozent der muslimischen Befragten geben an, nie zu beten, tig-
lich oder fast tiglich beten 17 Prozent. Bei Musliminnen liegt der Anteil derer,
die regelmifiig beten (mehrmals pro Tag, tiglich oder fast tiglich) bei 38 Pro-
zent, wohingegen 23 Prozent der Minner angeben, regelmifig zu beten (ebd.:

12). Da der Begrift »Gottesdienst« mit dem gemeinschaftlichen Gebet, vor allem

17 Fir 2015 hat das Bundesamt fiir Statistik eine Stichprobenerhebung durchgefiihrt, welche
351961 Personen mit muslimischem Glauben ergeben hat (etwa 5,1 % der Wohnbevélke-
rung). Allerdings sind hier die Personen bis zum Alter von 15 Jahren nicht mit eingerechnet.

18  Halten sie sich an die finf Sdulen? Suchen sie regelmafiig Moscheen auf? Sind sie Mitglied
in einem Moscheeverein bzw. engagieren sie sich dort?

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23, - Open A

57


https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Alltag in der Moschee

dem Freitagsgebet, in der Moschee gleichgesetzt werden kann, kann aufgrund
der Daten davon ausgegangen werden, dass Frauen eher zu Hause beten als in
der Moschee. Nimmt man die Teilnahme am Gebet in der Moschee als Maf3stab
dafiir, ob Musliminnen und Muslime ihre Religion regelmifig praktizieren, dann
liegt der Anteil der regelmifiig Praktizierenden bei 10-20 Prozent, was mit bis-
herigen Schitzungen iibereinstimmt (vgl. Lathion & Tunger-Zanetti 2013: 634; C.
Monnot 2016: 47). Die individuelle Praxis, die nicht in den Moscheen stattfindet,
liegt jedoch etwas hoher. Gemessen an der muslimischen Gesamtbevolkerung sind
es schweizweit daher 45 000-90 000 Musliminnen und Muslime, die regelmifig
eine Moschee aufsuchen. Allerdings geben etwa 54 Prozent der Befragten an, in
den letzten zwolf Monaten keinen Gottesdienst besucht zu haben. Daher kann
davon ausgegangen werden, dass die Mehrheit der Muslime in der Schweiz nicht
am Leben in einer Moschee teilnimmt. Dies verdeutlichen auch Schitzungen der
VIOZ, denen zufolge 70 Prozent der Musliminnen und Muslime im Kanton Ziirich
nicht formales Mitglied in einer Moschee sind"™.

Einschrinkend muss hier jedoch angemerkt werden, dass die tatsichlichen
Mitgliederzahlen schwer zu ermitteln sind, da es sich dabei hiufig um Famili-
enmitgliedschaften handelt. Dariiber hinaus muss eine Mitgliedschaft nicht auch
das Praktizieren in einer Moschee zur Folge haben und umgekehrt miissen Prak-
tizierende nicht immer auch Mitglied sein. Die Frage der Zugehorigkeit ist eine
wichtige, wenn es darum geht, Moscheen tiber das Handeln in Moscheen zu be-
schreiben. Daher werde ich in der empirischen Analyse genauer darauf eingehen.
Wichtig scheint hier allerdings, dass Moscheen und Dachverbinde keineswegs die
Mehrheit der Menschen muslimischen Glaubens reprisentieren und sie deshalb
nur eingeschrinkt als Ansprechpartner fiir den Staat dienen kénnen.

Ein Blick auf die Herkunftslinder (Tab. 3) verdeutlicht einen entscheidenden
Unterschied zu den Nachbarlindern Deutschland und Osterreich, denn die grofR-
te Gruppe muslimischer Gliubiger in der Schweiz stammt aus den Balkanlindern
(Serbien, Kroatien, Slowenien, Bosnien-Herzegowina, Mazedonien, Kosovo, Mon-
tenegro sowie Albanien) oder es handelt sich um Nachkommen von Menschen, die
aus diesen Lindern eingewandert sind. Die zweitgrofite Gruppe hat ihre Wurzeln
in der Tirkei. Ein Anteil von 31 Prozent der Menschen mit einer Nationalitit ei-
nes der Balkanldnder und 27 Prozent mit tirkischer Staatsbiirgerschaft ist in der
Schweiz geboren und zihlt damit zur zweiten oder dritten Einwanderergenera-
tion. Dies gibt einen wichtigen Hinweis auf die zahlenmiRige Bedeutung dieser
Generationen fiir die Moscheen. Im Jahr 2000 hatten noch 14 Prozent der Men-
schen muslimischen Glaubens die Schweizer Staatsbiirgerschaft, fiir 2013 geben
Lathion & Tunger-Zanetti (2013: 634) bereits einen Anteil von 35 Prozent der iiber
15-Jahrigen an. Nimmt man die unter 15-Jihrigen hinzu, diirfte der Anteil bei

19 Vortrag Muris Begovic, Universitat Luzern, 27.10.2015.

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen 59

Tabelle 3: Nationalitaten und Anteil Geburtsland Schweiz der Musliminnen und Muslime im Kanton Ziirich,
Volkszahlung 2000 (Quelle: Bundesamt fir Statistik in Widmer & Strebel 2008: 25).

Region Nationalitaten Geburtsland Schweiz
prozentual absolut prozentual absolut
Afrika 5% 3066 12% 379
Asien 5% 3448 10% 3448
Balkan 56 % 36 946 31% 7043
Tirkei 19 % 12882 27% 4053
Schweiz 14 % 9519 46 % 4416
librige 1% 654 25% 178
Gesamt 100 % 66 520 25% 16 426

etwa 40 Prozent liegen. Dies ist einerseits ein starker Anstieg, andererseits hat
nach wie vor die Mehrheit der Musliminnen und Muslime keinen Schweizer Pass.
Die Zahl der Konvertierten bezogen auf die ganze Schweiz liegt Schitzungen von
Leuenberger zufolge bei etwa 10000 Personen (zitiert in Wissmann 2010). Sie
diirften ebenfalls in den Moscheen vertreten sein. Die Ausfithrungen verdeutli-
chen, dass die Zusammensetzung der muslimischen Community in der Schweiz
sehr heterogen ist, vor allem was die Herkunftslinder betrifft.

3.1.3  Das Verhéltnis von Staat und Religionsgemeinschaften
im Kanton Ziirich

Das Verhiltnis des Staates zu den Religionsgemeinschaften wird zum einen als
Gradmesser fiir symbolische Anerkennung gesehen und hat zum anderen Auswir-
kungen auf die rechtliche Verfasstheit von Religionsgemeinschaften. Die Schweiz
ist ein sdkularer Staat, der aufgrund seines foderalen Systems das Verhiltnis zwi-
schen Staat und Religionsgemeinschaften auf der Ebene der Kantone regelt (vgl.
Schweizerische Bundesverfassung (BV) Art. 72 Abs. 1)*°.

20 Die Ubertragung der Ausgestaltung des Staat-Religionen-Verhiltnisses an die Kantone hat
historische Griinde. Durch den Zusammenschluss katholischer und liberaler, mehrheitlich
reformierter Kantone kam es dazu, dass vom sogenannten »Trennungskanton« Genf bis hin
zu Landeskirchen in einigen Kantonen bereits verschiedene Varianten des Verhiltnisses von
Staat und Religion existieren.

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Alltag in der Moschee

Dementsprechend gibt es 26 mehr oder weniger unterschiedliche Rege-
lungen®. Die Kantone sind in ihrer Ausgestaltung des Verhiltnisses zwischen
Staat und Religionsgemeinschaften an die Bundesverfassung gebunden, wel-
che Glaubens- und Gewissensfreiheit (Art.15 BV) sowie die Rechtsgleichheit
und das Diskriminierungsverbot (Art.8 BV) regelt. Sie sind jedoch frei in der
Entscheidung, welchen Religionsgemeinschaften sie die 6ffentlich-rechtliche
Anerkennung zusprechen. Das bedeutet, dass Religionsgemeinschaften keinen
rechtlichen Anspruch auf eine Anerkennung haben. Die 6ffentlich-rechtliche An-
erkennung schafft Voraussetzungen, um Aufgaben der Religionsgemeinschaften
wie z.B. den Religionsunterricht an 6ffentlichen Schulen zu finanzieren. Denn
das staatliche Recht gibt den Religionsgemeinschaften die Moglichkeit, von ihren
Mitgliedern Steuern zu erheben (vgl. Loretan 2015: 54f.)*2.

Es lassen sich drei Grundkonzeptionen des Verhiltnisses des Staates zu den
Religionsgemeinschaften skizzieren (vgl. Tanner-Tiziani 2010: 335):

1. Organisationen nach privatem Recht, das sind Vereine oder Stiftungen

(Art. 52 ., Art. 60 fI. oder Art. 80 ff. ZGB): Ein Verein kann auf der Grundlage
von Ideologien, Interessen und auch Religionen gegriindet werden - es
bedarf dabei keiner formellen Anerkennung einer Religion. In der Schweiz
sind mit dieser Rechtsform nur wenige formale Regeln verbunden, so gibt
es keine direkte staatliche Kontrolle iiber das Vereinswesen. Eine Eintragung
ins Handelsregister ist moglich, aber nicht zwingend, wenn der Verein keine
wirtschaftlichen Zwecke verfolgt. Jedoch miissen gewisse demokratische
Formen eingehalten werden, welche durch das bundesrechtliche Zivilrecht
vorgegeben sind (siehe unten). Spenden an den Verein sind steuerlich
absetzbar.
Eine weitere Moglichkeit der Verfasstheit nach privatem Recht ist die Stiftung,
die zu einem bestimmten Zweck gegriindet wird und fiir die es der Widmung
eines Vermogens bedarf (Art. 80 ff. ZGB). Im Gegensatz zur Vereinsform ist
eine Eintragung ins Handelsregister notwendig, dariiber hinaus unterstehen
Stiftungen einer Aufsichtsbehorde.

2. Mit der sogenannten »kleinen Anerkennung« versehene Religionsgemein-
schaften bleiben in ihrer juristischen Form Vereine oder Stiftungen, erlangen

21 Einen Uberblick iiber die Moglichkeiten rechtlicher Verfasstheit von Religionsgemeinschaf-
ten in der Schweiz und die kantonalen Besonderheiten geben Kélbener (2015), Loretan (2015)
und Cattacin etal. (2003). Auf ihre Ausfithrungen sowie auf den Kommentar zur neuen Ziir-
cher Kantonsverfassung von Rohl (2007) bezieht sich die folgende Darstellung.

22 Zuden Chancen und Risiken 6ffentlich-rechtlicher Anerkennung vgl. Loretan (2015). Er dis-
kutiert Fragen der Reprasentation und Organisation der Mitglieder, z.B. bei der Wahl der Re-
ligionsdiener, Mitgliedschaft und Austritt aus der Religionsgemeinschaft, Regelung der reli-
giosen Bildung und schliefilich auch die Frage nach der Cleichstellung von Mann und Frau.

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

aber bestimmte Privilegien®®. Diese sind von Kanton zu Kanton unter-
schiedlich. So kénnen diese Religionsgemeinschaften dann z. B. dffentliche
Schulriume nutzen, um konfessionellen Religionsunterricht zu erteilen und
diirfen Seelsorge fiir die eigenen Mitglieder in Krankenhiusern, Gefingnissen
oder Pflegeheimen erteilen. Die Mitglieder kénnen ihre Religionszugehorig-
keit bei der Einwohnerbehorde eintragen lassen und die Organisationen sind
von bestimmten Steuern befreit (vgl. Tanner-Tiziani 2010: 336). Loretan (2015:
53) bezeichnet diese Art der Anerkennung als einen »symbolischen Akt, der
zeigt, dass Staat und Religionsgemeinschaft nun enger und verbindlicher
miteinander ins Gesprich kommen«. Im Kanton Basel-Stadt ist bereits
eine alevitische Gemeinschaft anerkannt, in anderen Kantonen wird derzeit
verhandelt (vgl. Winzeler 2015).

Organisationen nach 6ffentlichem kantonalen Recht, also 6ffentlich-rechtlich
anerkannte Religionsgemeinschaften (die sog. »grofe Anerkennung«), haben
neben den Privilegien, wie sie auch fiir die »kleine Anerkennung« gelten, ins-
besondere noch das Recht auf Religionsgemeinschaftssteuer (»Kirchensteuer«)
sowie die Befreiung von der Steuerpflicht*. Als Pflichten gelten der Zwang
zur demokratischen Organisation, wozu auch gleiche Rechte fiir Mdnner und
Frauen zihlen, oder auch zum partnerschaftlichen Umgang mit dem Staat.
Dadurch verliert die Religionsgemeinschaft auch einen Teil ihrer Autonomie,
denn so werden z.B. Rechtsakte und Ermessensentscheide durch den Staat
kontrolliert, die Grundordnungen der Kérperschaft und etwaige Anderungen
miissen genehmigt, Jahresberichte und Jahresrechnungen vorgelegt werden
(vgl. Tanner-Tiziani 2010: 336f.).

Fir muslimische Organisationen steht derzeit mit genannter Ausnahme nur

die Verfasstheit nach privatem Recht offen. Eine »grofie Anerkennung« ist bislang

in keinem Kanton erfolgt, obwohl sich dies die meisten der Verbinde zum Ziel ge-

setzt haben (vgl. Lathion & Tunger-Zanetti 2013: 635; Tanner-Tiziani 2010: 338ft.).

Die »kleine Anerkennung« der Alevitischen Religionsgemeinschaft in Basel-Stadt

wurde von anderen muslimischen Organisationen mit grofRem Interesse verfolgt,

23

24

Pahud de Mortanges (2015: 21) beschreibt diese Form der Anerkennung und weitere Maf3-
nahmen als»partielle Entkoppelung«, da das Volk als Souverén die Fortentwicklung des kan-
tonalen Anerkennungsrechtes blockiert und die Verwaltungen nach Wegen suchen, die Be-
durfnisse der Religionsgemeinschaften und ihrer Angehdrigen zu erfiillen.

Vereine bezahlen grundsitzlich Bundessteuer, Kantons- und Gemeindesteuern, allerdings
wird ein Jahresgewinn unter 10000 CHF und ein Vereinsvermdgen unter 100 000 CHF
nicht besteuert. Mitgliederbeitrige an die Vereine werden nicht zum steuerbaren Ge-
winn gezahlt. Vgl. https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfra-
gen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html, zuletzt geprift am 29.03.2017.

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23, - Open A

61


https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfragen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html
https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfragen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfragen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html
https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfragen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html

62

Alltag in der Moschee

handelt es sich doch hierbei um die erste kantonale Anerkennung einer Religions-
gemeinschaft auflerhalb der christlichen oder jidischen Tradition (vgl. Lathion &
Tunger-Zanetti 2013: 636)>.

Im Kanton Ziirich ist verfassungsrechtlich festgelegt, wer zum Kreis der an-
erkannten Religionsgemeinschaften gehort®. Mit einer Abstimmung im Kanton
Ziirich im November 2003 wurde ein Reformpaket abgelehnt, das die Moglichkeit
zur Anerkennung weiterer Religionsgemeinschaften gewihrt hitte. Das heif3t,
dass nach wie vor Religionsgemeinschaften nur per Verfassungsinderung auf-
genommen werden konnen. Fiir muslimische Gemeinschaften im Kanton Ziirich
(und auch fiir andere Glaubensgemeinschaften) bedeutet dies, dass eine Anerken-
nung als Korperschaft des 6ffentlichen Rechts in der Regel der Volksabstimmung
unterworfen ist. Allerdings dirfte aufgrund der derzeitigen gesellschaftlichen und
politischen Stimmung gegeniiber dem Islam und Menschen muslimischen Glau-
bens eine mittelfristige Anpassung der Kantonsverfassung im Hinblick auf ei-
ne Anerkennung einer muslimischen Glaubensgemeinschaft zweifelhaft sein (vgl.
auch Famos 2007: 308).

Damit bleibt den Moscheeorganisationen als Organisationsform die Wahl zwi-
schen Verein und Stiftung und hier wihlen die meisten Organisationen die Ver-
einsform. Rilegg (2002: 345) fithrt dies darauf zuriick, dass eine Stiftung keiner
Mitglieder bediirfe, Religionsgemeinschaften aber ein starkes gemeinschaftliches
Moment hitten und die Zugehorigkeit zu einer Gruppe Gleichdenkender bedeut-
sam sei. Stiftungen béten im Gegenzug keine Moglichkeit zur demokratischen
Mitbestimmung und die Verwaltungsrite hitten primir verwaltungstechnische
Aufgaben zu erfiillen. Daher hilt Riegg die Stiftungsform fur Religionsgemein-
schaften im Allgemeinen nicht fiir angemessen (ebd.: 345). Allerdings zeugt seine
Einschitzung von einem christlichen Verstindnis von Religionsgemeinschaften.
Es ist durchaus zu bezweifeln, ob dies fiir alle Formen von Religionsgemeinschaf-
ten zutrifft, wie dies bereits in der Einleitung diskutiert wurde. Wichtiger scheint,
dass die Vereinsverfasstheit die Glaubigen vor geringere Herausforderungen stellt

25 Vgl auch Expertise der Universitat Luzern zur Anerkennung weiterer Religionsgemeinschaf-
ten (Loretan etal. 2014).

26  Vgl. Ziircher Kantonsverfassung, 10. Kapitel: Kirchen und weitere Religionsgemeinschaften,
Art. 130 (Verfassung des Kantons Ziirich). Derzeit sind dies die romisch-katholische Korper-
schaft und ihre Kirchgemeinden, die evangelisch-reformierte Landeskirche und ihre Kirch-
gemeinden und die christkatholische Kirchgemeinde. Dariiber hinaus sind die Israelitische
Cultusgemeinde und die Jiidische Liberale Gemeinde anerkannt. Die Art der Anerkennung
unterscheidet sich jedoch von der der Kirchen, da die jidischen Gemeinden in der Form
privatrechtlicher Vereine bleiben und keine Steuern erheben diirfen. Zu den Rechten und
Pflichten siehe Rohl (2007: 1252). Sie werden im Gesetz liber die anerkannten jiidischen Ce-
meinden (GjC) geregelt.

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

als die Stiftungsform und sie mit keinem Haftungsrisiko fiir Einzelpersonen ver-
bunden ist. Als in der Schweiz weit verbreitete und niedrigschwellige Organisati-
onsform kann somit einfach auf bereits vorhandenes Wissen aufgebaut werden.
Stiftungen sind in weitaus geringerer Zahl in der Schweiz vertreten, so z.B. die
Stiftung Islamisches Zentrum Volketswil, welche den Zweck hat, das Gebiude fur
eine Moschee bereitzustellen. Die operativen Aufgaben werden hingegen durch
einen demokratisch aufgebauten Verein durchgefiithrt®.

Die Vereinsform, wie gesagt, ist nur wenigen formalen Regeln unterstellt. Das
ZGB regelt das Vereinsrecht in den Artikeln 60-79. Besonderes Merkmal von Ver-
einen sind neben den Statuten die Mitglieder, welche einen Vorstand wihlen. Der
Vorstand vertritt den Verein und fithrt seine Geschiftsbiicher. Die Vereine kén-
nen in ihren Statuten Zweck, Organisation, Mitgliedschaft und Mitgliedschafts-
beitrige selbst regeln oder sie richten sich nach den Regelungen im ZGB. Ein
Blick in die Vereinsstatuten muslimischer Vereine lisst feststellen, dass dort als
primirer Zweck der Unterhalt des Gebiudes oder des Gebetsraums fiir die Er-
moglichung des gemeinsamen Gebetes sowie die Durchfithrung von Koran- und
Religionsunterricht angegeben ist. Andere Aufgaben, die daneben in den Statu-
ten festgehalten sind, sind Jugendarbeit und Unterstiitzungsleistungen (vgl. auch
ebd.: 347).

Die Form des Vereins bringt Vorteile mit sich. Dies gilt sowohl fiir die Schweiz
als auch fiir Osterreich. Wenn nicht der Verein als rechtliche Person agiert, so
miissen dies Privatpersonen itbernehmen. Dies bedeutet zum Beispiel, dass Pri-
vatpersonen Riume anmieten, mit ihrem Privatvermégen haften etc. Spenden
oder Beitrige konnen dann nur auf Privatkonten itberwiesen werden und Zah-
lungen nur von dort vorgenommen werden. Spitestens also wenn Geld ins Spiel
kommyt, entscheiden sich viele Gruppen fiir eine Vereinsgriindung. Aulerdem ist
der Fortbestand eines Vereins nicht von einzelnen Personen abhingig, sondern
basiert auf Funktionen. Wenn jemand also austritt, itbernimmt ein anderer oder
eine andere Person seinen oder ihren Platz. Der Verein ist dariiber hinaus demo-
kratisch (im Gegensatz zur Stiftung) und haftet mit seinem Vermégen und nicht
mit dem Vermdgen von Privatpersonen. Der Nachteil ist, dass eine Vereinsgriin-
dung einige Vorarbeit braucht, da gemeinsame Statuten formuliert und geeignete
Personen fir den Vorstand gefunden werden miissen, die dazu noch bereit sind,
ehrenamtlich titig zu werden.

27  Eine weitere Stiftung in Ziirich ist die Stiftung Islamische Gemeinschaft Ziirich, die ihre Mo-
schee in der Rételstrale hat.

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23, - Open A

63


https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Alltag in der Moschee

3.1.4  Kommunale und kantonale Zustandigkeiten fiir Moscheevereine

Moscheevereine werden in den kommunalen Verwaltungen der Stadt und des
Kantons Ziirich als »Migrant*innenvereine« behandelt. Daher liegt die Zustindig-
keit bei den Fachstellen fiir Integration der Stadt und des Kantons, welche sich
mit Fragen, die sich aus der Zuwanderung von Menschen auslindischer Her-
kunft ergeben, beschiftigen (vgl. Jahresberichte der Integrationsforderung der
Stadt Ziirich)*®. Die Integrationsférderung der Stadt Ziirich leitet die Geschifts-
stelle des Auslinderbeirates und arbeitet im Zuge ihrer Aufgaben mit zivilgesell-
schaftlichen Akteuren zusammen, zu denen auch Moscheevereine gehéren. Als
Teil der Integrationsforderung werden Projekte finanziell unterstiitzt, die der In-
formationsvermittlung und dem Austausch dienen®. Dabei handelt es sich nach
Auskunft der Integrationsfachstelle um keine strukturelle Unterstiitzung von Reli-
gionsgemeinschaften, sondern lediglich um die Férderung integrationsfordernder
Projekte. Die Vergabe der Gelder liuft iiber die Gemeinden, welche vom Kanton
Geld erhalten.

In der Stadt Ziirich sind neun Stellen fir die Integrationsférderung zustindig,
welche auf 12 Mitarbeitende aufgeteilt sind. Zum Zeitpunkt der Erhebung gab es
in den Integrationsfachstellen der Stadt und des Kantons Ziirich keine Personen,
die explizit fiir religiose Gemeinschaften zustindig waren®, und beim Kanton
war lediglich angedacht, eine solche Stelle zu schaffen (J. Morais, ZH_ExpInt_21).
Dies verdeutlicht, dass Moscheen als Migrant*innenvereine gesehen werden und
auch so mit ihnen verfahren wird. Die Besonderheit ihrer religiésen Ausrichtung
ist fur die Arbeit der Integrationsfachstellen nicht erheblich. Anders ist dies bei
der interreligisen Initiative, dem »Forum der Religionenc, das die Stadt Ziirich
gegriindet hat und welches die »Woche der Religionen« und das »Gebet der Re-
ligionen« organisiert. Daneben gibt es ein jihrliches Austauschtreffen mit allen
Migrant*innenvereinen sowie den Empfang der Imame und Vereinsleitungen an-
lasslich des Fastenmonats Ramadan. Stadt und Kanton haben gemeinsam eine
Dialogplattform fiir Muslimische Dachverbinde gegriindet und Imame werden
regelmiflig eingeladen. Im Rahmen dieser Plattform wurde bereits ein Flyer zu

28  http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikatio-
nen_nach_thema/integrationspolitik.html, zuletzt geprift am 13.12.2016.

29 2012 erhielt die Diyanet 7500 CHF fiir die Ausbildung von Moscheefiithrerinnen und -fiith-
rern zugesprochen. Der Dachverband VIOZ erhielt 10 0oo CHF fiir das Projekt »Imagex,
welches sich der Informationsvermittlung widmete. 2015 beantragte der Verein Umma
- Muslimische Jugend erfolgreich 4000 CHF fir ein Projekt zur Integration muslimi-
scher Jugendlicher in der Schule und am Arbeitsplatz. Vgl. Ubersicht iiber genehmigte
Projekte: https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerde-
rung/integrationsprojekte.html, zuletzt gepriift am 06.01.2018.

30 Interview mit Ch. Meier, ZH_Explnt_20, sowie schriftliche Auskunft Ch. Meier 21.12.2016.

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23, - Open A



http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikationen_nach_thema/integrationspolitik.html
http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikationen_nach_thema/integrationspolitik.html
https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerderung/integrationsprojekte.html
https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerderung/integrationsprojekte.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikationen_nach_thema/integrationspolitik.html
http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikationen_nach_thema/integrationspolitik.html
https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerderung/integrationsprojekte.html
https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerderung/integrationsprojekte.html

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

muslimischen Bestattungen entwickelt, ein Flyer fiir Betriebe und Beschiftigte
war zum Zeitpunkt der Erhebung in Vorbereitung.

Neben dem Forum der Religionen gibt es im Kanton noch weitere interre-
ligiose Initiativen wie das Ziiricher Institut fiir interreligiésen Dialog®, einen
interreligiésen runden Tisch und die Interreligiose Arbeitsgemeinschaft in der
Schweiz — Iras Cotis** (J. Morais, ZH_ExpInt_21).

Eine weitere Aufgabe der kantonalen Integrationsfachstelle ist das Abschlie-
Ren von Integrationsvereinbarungen mit religiosen Betreuungspersonen, wenn
diese nicht tiber deutsche Sprachkenntnisse auf dem Level B1 gemifd Europii-
schem Referenzrahmen verfiigen (vgl. dazu auch Achermann etal. 2013: 17).

3.1.5  Islamdiskurs in der Schweiz

Islam und Menschen muslimischen Glaubens sind in der Schweiz ein 6ffentliches
Thema, welches nach den Anschligen vom 11. September 2001 eine gesteiger-
te mediale Aufmerksambkeit erfuhr. Durch die Omniprisenz des Diskurses gehe
ich davon aus, dass sich Musliminnen und Muslime und auch Moscheen irgend-
wie dazu verhalten miissen. In meinem dargestellten theoretischen Verstindnis
widerspiegelt der mediale Diskurs die Erwartungen der Gesamtgesellschaft und
reproduziert sie.

Behloul, der sich verstirkt mit dem o6ffentlichen Diskurs (im Foucauld’schen
Sinne) iber Islam und Muslime auseinandergesetzt hat, stellt hierzu zwei Haupt-
diskursstringe fest: Zum einen die Frage nach den Moglichkeiten der Kompatibi-
litit des Islam mit dem normativen Rahmen europiisch-westlicher Gesellschaf-
ten, zum anderen sicherheitspolitische Fragen (Behloul 2010b). Hauptmerkmale
des Diskurses seien, dass Musliminnen und Muslime als ein Kollektiv wahrge-
nommen witrden und es parallel dazu eine Verlagerung vom Begriff »Auslinder«
zum »Muslim« gibe (vgl. auch Lindemann & Stolz 2014; Tezcan 2007; Ettinger
& Imhof 2006; DAmato 2015). Damit wurde die Zuschreibung als Zuwanderer
im Laufe der Zeit durch die religiése Typisierung als Muslime tberformt und
verdrangt. Religion dient nun als Identifikator der »foreign otherness«, was sich
jedoch nur hinsichtlich der muslimischen Zugehérigkeit so verhilt, nicht aber bei
anderen Religionen (Lindemann & Stolz 2014: 46).

Behloul gibt an, dass aus historischen Griinden von Religion erwartet wiirde,
dass sie kompatibel sei mit sikularen Kategorien des Friedens, der Geschlechter-
gleichheit, Freiheit, Individualitit und Integration in ein sikulares Rechtssystem
(Behloul 2013: 15f.). In diesem Kontext geht es daher um die Akzeptanz normati-
ver Paradigmen und gesellschaftlicher Entwicklungen und Errungenschaften der

31 http://www.ziid.ch, zuletzt gepriift am 13.12.2016.
32 http://www.iras-cotis.ch, zuletzt gepriift am 13.12.2016.

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23,

65


http://www.ziid.ch
http://www.iras-cotis.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.ziid.ch
http://www.iras-cotis.ch

66

Alltag in der Moschee

Moderne. Diese Kompatibilitit mit modernen Werten werde dem Islam an sich
abgesprochen. Heutige Debatten iiber Islam in west-europiischen Lindern seien
gepragt durch »an ultimate defence of liberal and democratic societies against the
fundamentalist and patriarchal customs of a religion that is perceived as alien
and non-European« (Behloul 2013: 23). Entweder werde dem Islam dabei unter-
stellt, er wire inhirent resistent gegen Modernisierung, oder er miisse sich einem
Modernisierungsprozess unterziehen, analog zum christlichen Modell (ebd.: 24).
Es ginge im Groflen und Ganzen um die Frage, welche Form von Religion sozio-
politisch akzeptiert und legitim sei. Die gestiegene sichtbare infrastrukturelle
und symbolische Prisenz von Menschen muslimischen Glaubens im 6ffentlichen
Raum werde als eine Provokation, sogar Bedrohung, fiir den normativen gesell-
schaftlichen Rahmen gesehen (ebd.: 24). Ein Beispiel hierfiir sei die Debatte um
die Initiative zum Verbot des Baus von Minaretten in der Schweiz (2008/2009),
welche einen zentralen Kristallisationspunkt islamfeindlicher Motive darstelle. In
dem Kontext wurden Minarette als Symbole religiéser und politischer Machtan-
spriiche und als Gefahr fiir den religiésen Frieden bezeichnet (ebd.: 26). Bei der
Abstimmung am 29. November 2009 wurde die Initiative zur Uberraschung vieler,
auch vieler Musliminnen und Muslime, angenommen. Seither enthilt der Artikel
72 der Bundesverfassung, in dem das Verhiltnis von Kirche und Staat geregelt
ist, den Zusatz »Der Bau von Minaretten ist verboten«.

Behloul stellt auch fest, dass von Seiten muslimischer Akteure der Diskurs
um die Kompatibilitit des Islam mit der Moderne aufgegriffen werde, was sich
entlang der Auseinandersetzungen um Fragen eines »authentischen« oder »miss-
brauchten« Islam verdeutlichen lieRe. Ein »authentischer« Islam werde dabei
nicht als widerspriichlich zum normativen Rahmen der Mehrheitsgesellschaft
dargestellt (ebd.: 28f.).

Mediale Berichterstattung spielt eine wichtige Rolle in der Formung eines
Diskurses, er wird von ihr getragen und reproduziert. Lindemann & Stolz kom-
men in ihrer quantitativen Analyse zu dem Schluss®, dass der mediale Diskurs
iiber Musliminnen und Muslime in der Schweiz im Durchschnitt negativ sei®.
Allerdings liege das Ergebnis in einem Zhnlichen Bereich wie die Berichterstat-
tung iber andere, nicht-muslimische Auslinderinnen und Auslinder, wodurch
nicht von einer islamophoben Medienlandschaft gesprochen werden kénne (Lin-
demann & Stolz 2014: 53).

33 Lindemann & Stolz haben dafiir die beiden Zeitungen Le Temps und Le Matin und ihre Vor-
ganger La Tribune de Genéve und Le Journal de Geneve sowie La Gazette de Lausanne untersucht.
Bei ersterer handelt es sich um eine populdre Tageszeitung, die zweite ist dem »Qualitats-
journalismus« zuzuordnen.

34  Auf einer Skala von —1 (stark negative Haltung) bis +1 (stark positive Haltung) liegt das Er-
gebnis der Analyse bei —0,3.

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

Gianni allerdings ermittelt im medialen Diskurs ein Bild muslimischer Gliu-
biger, welches sie als potenzielle Terroristen darstellt, die in ihren Moscheen Hass
gegen die westliche Welt predigen und ihre Frauen unterdriicken (Gianni 2010:
31). Weitere Themen sind eine mutmafiliche »Islamisierung« der Schweiz, welche
mit quantitativen Daten untermauert wird, religiéser Fanatismus und religiose
Intoleranz bzw. Gewalt.

Im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms NFP 58 wurde im Zu-
ge zweier Projekte eine Politisierung nicht-christlicher Religionsgemeinschaften,
insbesondere der muslimischen, festgestellt (vgl. Dahinden 2009; Dahinden etal.
2011; Ettinger & Imhof 2006). Menschen muslimischen Glaubens werden dariiber
hinaus hiufig als »Bésewichte« und »Schuldige« typisiert (Dahinden 2009; Da-
hinden etal. 2011). Nach 9/11 und dem Karikaturenstreit®® sei die grundsitzliche
Inkompatibilitit religioser Werte des Islam mit dem schweizerischen Selbstver-
stindnis und schweizerischen Institutionen behauptet worden, so Ettinger & Im-
hof (2006: 13). Threr Studie zufolge wiirden Menschen muslimischen Glaubens mit
Gewaltbereitschaft und einem Bedrohungsbild in Verbindung gebracht. Der Islam
werde als Ursache und Folge einer funktional nicht ausdifferenzierten, theokra-
tisch orientierten Gesellschaft dargestellt. Er werde als Religion charakterisiert,
welche nicht aufgeklirt sei, religiose Radikalisierung begiinstige und armutsver-
stirkend wirke, so wie dies auch Behloul (2013) analysiert.

Das negative Image von Musliminnen und Muslimen wird insbesondere durch
die Schweizerische Volkspartei (SVP) benutzt, um ihre politischen Ziele zu er-
reichen. Entsprechend legt Behloul dar, wie im Rahmen von Volksabstimmun-
gen zum Einbiirgerungsrecht und zu 6ffentlich-rechtlichen Anerkennungen von
nicht-christlichen Religionsgemeinschaften in Ziirich diskursiv mit Argumenten
gespielt wurde, welche sich vor allem auf Islam und Menschen muslimischen
Glaubens bezogen. Die SVP argumentierte, dass bei einer Erleichterung der Ein-
biirgerung fiir Secondos®® und einem Erwerb des Biirgerrechts fiir Angehérige
der dritten Generation bis zum Jahr 2040 70 Prozent der Bevolkerung musli-
mischen Glaubens wire (vgl. Behloul 2010b: 4). Gegen die Anderung der Ziircher
Kantonsverfassung fiir eine leichtere Anerkennung nicht-christlicher Religionsge-
meinschaften wurde mit dem Slogan »Steuergelder fiir Koranschulen« Stimmung
gemacht (vgl. ebd.: 4). Damit wurde sachwidrig suggeriert, dass nicht-offentliche
religise Erziehung von Kindern mit 6ffentlichen Mitteln finanziert werden konn-
te. Die Stimmungsmache hatte Erfolg und letztendlich wurden beide Initiativen

35 Die dénische Zeitschrift Jyllands-Posten hatte im Herbst 2005 eine Serie von 12 Karikaturen
des Propheten Mohammed publiziert, die zu Demonstrationen und teilweise zu Ausschrei-
tungen gefiihrt hat. Die Kritik wandte sich vor allem gegen die bildliche Gleichsetzung des
Islam mit Terrorismus und die Abbildung des Propheten Mohammeds.

36  Angehorige der zweiten Einwanderergeneration.

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23, - Open A

67


https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Alltag in der Moschee

und damit die erleichterte Einbiirgerung von Secondos und die erleichterte An-
erkennung von Religionsgemeinschaften abgelehnt.

Ettinger und Imhof identifizieren dariiber hinaus vor allem die Berichterstat-
tung um die Proteste im Zuge der »Mohammed-Karikaturen« als Gelegenheit, die
politische und mediale Akteure (SVP, Weltwoche, SonntagsBlick) nutzten, um »der
Problematisierung von Muslimen und des Islam an sich Resonanz zu verschaf-
fen« (Ettinger & Imhof 2006: 13). Weitere Nahrung bekam der Diskurs durch die
Bombenanschlige in London 2004 und Madrid 2005 sowie durch die beiden An-
schlidge in Paris 2015. Hinzu kommen die kriegerischen Auseinandersetzungen in
vielen muslimisch geprigten Lindern. Dabei kam es durch politische und mediale
Akteure zu einer Ubertragung von Deutungsperspektiven und Differenzsemanti-
ken aus der Beobachtung internationaler Ereignisse auf Menschen muslimischen
Glaubens in der Schweiz (vgl. Tunger-Zanetti 2013).

Jiungstes Ereignis ist die Abstimmung des Tessiner Stimmvolks (2013) fiir ein
sogenanntes Burkaverbot (vgl. Jankovsky 2015) welches seit dem 1. Juli 2016 in
Kraft ist. Ein Versuch, das Verbot via parlamentarische Initiative auf die ganze
Schweiz auszuweiten, ist zunichst gescheitert. Im Mirz 2017 wurde aber eine
Initiative fiir ein Referendum gestartet (vgl. Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti
2017). Allerdings kann in keiner Weise davon gesprochen werden, dass sich Mus-
liminnen in der Offentlichkeit in grofRer Zahl mit Burka oder besser Nigab in
der Offentlichkeit zeigen wiirden (vgl. Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti 2016:
570). Ein weiterer medial diskutierter Vorfall ist die Frage, ob Schiilerinnen und
Schiiler dazu verpflichtet werden miissen, Lehrpersonen des anderen Geschlechts
die Hand zu schiitteln. Diese Diskussionen um das Handschiitteln, darum, das
Gesicht in der Offentlichkeit zu zeigen, oder die Koedukation von Midchen und
Jungen verorten Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti (2017) in einem Diskurs iiber
unverhandelbare »Werte« der »Schweizer Kultur«.

Im Hinblick auf Moscheen wird einerseits diskutiert, wer die Moscheen in
der Schweiz finanziert und welche Werte dort vermittelt werden. Dabei wird der
Verdacht geduf3ert, dass arabisches oder tiirkisches Geld die Verbreitung radikaler
und fundamentalistischer Ansichten unterstiitzt (vgl. ebd.).

3.2 Forschungskontext Osterreich

3.2.1 Geschichte und Institutionalisierung muslimischen Lebens

Im Vergleich mit der Schweiz lassen sich in Osterreich einige Gemeinsamkei-
ten, aber auch Unterschiede beziiglich der Institutionalisierung muslimischen

Lebens feststellen. Wie bereits angedeutet besteht der grofite Unterschied in
der offentlich-rechtlichen Anerkennung der Islamischen Glaubensgemeinschaft

https://dol.org/10:14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23,



https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

