
3 Muslimische Gläubige und Organisationen in der

Schweiz und in Österreich: Hintergründe,

Rahmenbedingungen und Forschungsstand

Die Gründung von Moscheen in der Schweiz und in Österreich ist untrennbar

mit der Zuwanderung von Musliminnen und Muslimen im Zuge der Arbeitsmi-

gration ab den 1960er Jahren und aufgrund der Balkankriege in den 1990er Jahren

verbunden. In einem Punkt unterscheidet sich die Geschichte der Institutionali-

sierung muslimischen Lebens in den beiden Ländern: Aufgrund der Ausweitung

Österreich-Ungarns auf das Gebiet des heutigen Bosniens und der Herzegowina

lebten schon vor gut 100 Jahren Musliminnen und Muslime auf österreichischem

Territorium. Um ihnen die öffentliche Religionsausübung zu ermöglichen, war

eine rechtliche Grundlage notwendig, die im Islamgesetz von 19121 festgeschrie-

ben wurde. Die später daraus resultierende öffentlich-rechtliche Anerkennung des

muslimischen Dachverbandes »Islamische Glaubensgemeinschaft in Österreich –

IGGiÖ« stellt im Vergleich zur Schweiz den größten Unterschied im Verhältnis

von Staat und muslimischen Organisationen dar und ich vermute, dass diese

Anerkennung auch Auswirkungen auf die Moscheen hat.

Inhalt der folgenden Ausführungen ist zunächst ein Überblick über das For-

schungsfeld der muslimischen Gläubigen und ihrer Moschee-Organisationen. Um

das Handeln in Moscheen und die Einflussfaktoren auf dieses Handeln untersu-

chen zu können, werden Moscheen in ihrem gesamtgesellschaftlichen Kontext

verortet. Neben historischen Entwicklungen sowie aktuellen Zahlen und Fakten

geht es daher insbesondere um die institutionelle Einbettung von Moscheen im

Hinblick auf den rechtlichen und gesellschaftlichen Rahmen. Schließlich werde

ich Augenmerk auf den Islam-Diskurs in beiden Ländern legen, denn ich vermu-

te, dass dieser einen Einfluss auf das Handeln in Moscheen hat. Daran schließt

sich ein Überblick über den Stand der Forschung zu Moscheen in der Schweiz

und in Österreich an, wobei auch ein Blick über die Landesgrenzen in andere

1 Langtitel: Gesetz, betreffend die Anerkennung der Anhänger des Islams nach hanefitischem

Ritus als Religionsgesellschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Alltag in der Moschee

europäische Länder geworfen wird. Den Abschluss bilden sich daraus ergebende

Fragen und Annahmen, die in der Arbeit beantwortet und analysiert werden.

3.1 Forschungskontext Schweiz

3.1.1 Geschichte und Institutionalisierung muslimischen Lebens

Die für die heutige Moschee-Landschaft in der Schweiz bedeutenden Immigrati-

onswellen2 fanden in den letzten 60 Jahren statt (vgl. Lathion & Tunger-Zanetti

2013: 633). In den späten 1960er Jahren kamen aufgrund eines akuten Man-

gels an Arbeitskräften überwiegend Männer aus südeuropäischen Ländern in

die Schweiz. Neben Spaniern und Italienern waren dies vor allem Türken und

Menschen aus dem damaligen Jugoslawien. Aufgrund des anfangs provisorischen

Charakters des Aufenthaltes bildete sich zunächst kaum kulturelles und religiö-

ses Leben. In den 1970er Jahren änderte jedoch die Schweiz die Rechtslage und

machte einen Familiennachzug möglich. Infolgedessen wurden in den 1980er Jah-

ren die ersten Moscheevereine gegründet (vgl. Behloul & Lathion 2007: 200) und

viele Zugezogene stellten sich auf einen längeren Aufenthalt ein oder schlossen

eine Rückkehr in die Herkunftsländer ganz aus. Zwei Ausnahmen in diesem zeit-

lichen Ablauf bilden die erste Moschee der Schweiz, welche bereits 1963 von der

Ahmadiyya-Gemeinde in Zürich eröffnet wurde, und die 1978 eröffnete Moschee

in Genf. Insgesamt aber sind Moscheen in der Schweiz ein vergleichbar junges

Phänomen.

Neben Arbeit und Familienzusammenführung war der dritte Grund für die

Zuwanderung politischer Natur – und ist dies nach wie vor. Seit Anfang der

1980er Jahre waren es vor allem Kriegsflüchtlinge und politisch Verfolgte, die

in die Schweiz kamen. In den 1990er Jahren flohen insbesondere Menschen aus

Bosnien-Herzegowina und dem Kosovo vor den Auseinandersetzungen in ihren

Ländern. In jüngster Zeit sind es politisch Verfolgte und Kriegsflüchtlinge aus

dem Nahen und Mittleren Osten und Afrika. Es handelt sich dabei also weniger

um eine klar abgrenzbare Einwanderungswelle als um eine andauernde Bewe-

gung (Lathion & Tunger-Zanetti 2013: 633). Durch die Einwanderung aus unter-

schiedlichen Regionen hat sich in den letzten Jahren auch das Zielpublikum von

Moscheen immer wieder verändert.

Allerdings waren die ersten Moscheen zunächst noch nicht nach der Her-

kunft und der religiösen Tradition ihrer Mitglieder ausdifferenziert (vgl. Herzog

2 Durch die Ansiedlung von Sarazenen imAlpenraumvor gut 1000 Jahren gab es in der Schweiz

bereits eine sehr frühe Präsenz muslimischen Lebens. Vgl. Behloul (2012a) und http://vi-

oz.ch/uncategorized/grundsatzerklaerung/, zuletzt geprüft am 03.01.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://vioz.ch/uncategorized/grundsatzerklaerung/
http://vioz.ch/uncategorized/grundsatzerklaerung/
https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://vioz.ch/uncategorized/grundsatzerklaerung/
http://vioz.ch/uncategorized/grundsatzerklaerung/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 53

& Spielhaus 2015: 427). So zählten in den Anfängen der Mahmud-Moschee der

Ahmadiyya-Bewegung in Zürich neben Menschen aus der Schweiz sogar Gläubige

aus dem süddeutschen Raum zu den meist männlichen Besuchern (vgl. Beyeler

2010: 78). Diese stammten großteils weder aus Pakistan noch waren sie Anhän-

ger der Ahmadiyya-Bewegung3. In den folgenden Jahren kam es aber zu einer

Ausdifferenzierung der Vereinslandschaft entlang ethnischer und ideologischer

Linien (vgl. C. Monnot 2016). Dies ist bis heute weitgehend so geblieben und

verdeutlicht, dass die Bedeutung der Moscheen über die Ermöglichung religiöser

Praxis hinausgeht und kulturelle, religiöse und teilweise politische Sozialisation

mit einschließt (vgl. Yükleyen 2012: 9).

Die Diversifizierung der Moscheevereine steht auch mit der Gründung der

Dachverbände in Zusammenhang (vgl. Herzog & Spielhaus 2015: 427). So ha-

ben sich in der Schweiz gesamtschweizerische Dachverbände mit ethnischen und

ideologischen Profilen etabliert. Viele dieser Verbände sind Mitglied im Dach-

verband FIDS (Föderation Islamischer Dachorganisationen in der Schweiz), der

größten islamischen Organisation in der Schweiz, welcher Ansprechpartner für

Bund, Kantone und Gemeinden sein und einen einheitlichen Islam vertreten

möchte4. 2017 gehörten ihr laut eigener Auskunft 12 Dachverbände an und sie

vertritt 170 islamische Zentren in der Schweiz. Darüber hinaus existiert seit 2009

der Islamische Zentralrat Schweiz (IZRS). Aktuelle Zahlen, wie viele Moscheen

oder Dachverbände von ihm vertreten werden, existieren jedoch nicht. Anfang

2012 wurden Pläne bekannt, nach denen die beiden muslimischen Dachorganisa-

tionen KIOS (Koordination Islamischer Organisationen Schweiz) und FIDS eine

sogenannte »Umma-Schweiz«, ein muslimisches Parlament für die Schweiz, pla-

nen. Es ist bis dato aber noch zu keinen konkreten Schritten gekommen (vgl.

Herzig 2012). Darüber hinaus gibt es kantonale Dachverbände, die die Interessen

der Musliminnen und Muslime auf Kantonsebene vertreten. An ihnen zeigt sich

die rechtliche Strukturierung des Verhältnisses zwischen Staat und Religionsge-

meinschaften in der Schweiz, denn die Regelung des Verhältnisses ist Kantonssa-

che. Daher sind es die Kantone, innerhalb deren Grenzen Verbände am meisten

für die Interessen der Gläubigen erreichen können. Einige der Dachverbände ha-

ben sich zum Ziel gesetzt, in ihren jeweiligen Kantonen die öffentlich-rechtliche

Anerkennung als Religionsgemeinschaft zu erwirken (vgl. Tunger-Zanetti 2015;

Tanner-Tiziani 2010). Der heute im Kanton Zürich etablierte Dachverband Ver-

einigung islamischer Organisationen Zürich (VIOZ) wurde 1995 gegründet5. Er

3 Nachdem die Ahmadiyya-Bewegung 1974 von dem pakistanischen Präsidenten Bhutto zur

nicht-muslimischen Minderheit erklärt wurde, kamen andere Gläubige nicht mehr zum Ge-

bet (vgl. Beyeler 2010: 78).

4 Vgl. http://www.fids.ch/?page/_id=344, zuletzt geprüft am 15.05.2017.

5 In den folgenden Jahren wurden die Vereinigung islamischer Organisationen des Kantons

Luzern (VIOKL; heute Islamische Gemeinde Luzern – IGL), in St. Gallen der Dachverband isla-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.fids.ch/?page_id=344
https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.fids.ch/?page_id=344


54 Alltag in der Moschee

ist besonders wichtig, da sich die Erhebung in der Schweiz auf den Kanton Zü-

rich bezieht. Die VIOZ hat nach eigenen Angaben derzeit 30 Mitgliedsorganisa-

tionen, welche 40 Moscheen im Kanton Zürich betreuen6. Die Vereinigung ist

Ansprechpartnerin für die Stadt Zürich, den Kanton sowie Kirchen und andere

Organisationen. Sie »setzt sich für die Interessen der Muslime sowie ihrer Mit-

gliedsorganisationen im Geiste gesellschaftlichen Konsenses und hiesigen Rechts

ein«7. Dies umfasst, neben der Rolle als Ansprechpartnerin, unter anderem die

Einrichtung von Grabfeldern sowie den Aufbau von Seelsorgestrukturen8. Dar-

über hinaus organisiert die VIOZ einmal im Jahr einen Tag der offenen Moschee

und koordiniert Moscheeführungen für Schulklassen und interessierte Gruppen.

Die VIOZ hat bereits verschiedene Handreichungen herausgebracht, so z.B. einen

Wegweiser für Muslime im Militärdienst.

Neben den kantonalen Dachverbänden gibt es weitere Verbände mit ethni-

schem oder ideologischem Profil9. Für diese Arbeit relevant ist vor allem die

Türkisch-Islamische Stiftung Schweiz (İsviçre Türk Diyanet Vakfı), kurz Diyanet,

welche wie die DİTİB in Deutschland oder die ATİB in Österreich organisiert ist

und eng mit der türkischen Religionsbehörde (Diyanet İşleri Başkanlıǧı) verbun-

den ist10. In den Medien wurde in letzter Zeit wiederholt die Auslandsfinanzie-

rung der Imame thematisiert (vgl. o.V. 2016; Hägler 2016). Dabei wird die Frage

aufgeworfen, inwiefern die Diyanet-Moscheen in der Schweiz durch die türki-

sche Religionsbehörde gesteuert werden. Für Deutschland mahnt Beilschmidt ei-

ne differenzierte Betrachtung an und stellt fest, dass innerhalb des Verbandes

teils gegensätzliche Positionen im Hinblick auf die transnationalen Beziehungen

mit der Türkei existieren (Beilschmidt 2015: 200). Transnationale Beziehungen

der Diyanet werden besonders bei der Entsendung von Imamen aus der Türkei

sichtbar sowie bei der Bereitstellung von Unterrichtsmaterialien (ebd.: 38). Auf

der Internetseite der Diyanet Schweiz können darüber hinaus einige Freitags-

predigten mit ihren kurzen deutschen Übersetzungen eingesehen werden11. Au-

ßerdem stellt die Diyanet Schweiz Dienstleistungen wie einen Wallfahrtsservice

mischer Gemeinden der Ostschweiz und des Fürstentums Liechtenstein (DIGO), in Neuenhof

der Verband AargauerMuslime (VAM), in Genf die L’Union des organisationsmusulmanes de

Genève (UOMG), die Union Vaudoise des Associations Musulmanes (UVAM) für Waadt so-

wie die Kantonalverbände fürNeuenburg (Union des AssociationsMusulmans deNeuchâtel)

und Tessin (Communità Islamica nel Canton Ticino) gegründet.

6 http://vioz.ch/vioz-vorstand/mitgliedsorganisationen/, zuletzt geprüft am03.01.2018. 17Mo-

scheen im Kanton sind außerhalb der VIOZ organisiert.

7 Informationsbroschüre der VIOZ, 2016.

8 Vgl. http://www.islam-seelsorge.ch, zuletzt geprüft am 11.07.2016.

9 Vgl. die Auflistung unter http://www.inforel.ch, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

10 Eine systematische Beschreibung der Diyanet in der Schweiz ist bislang nicht erfolgt. Für

Deutschland liegt eine Arbeit von Beilschmidt (2015) vor.

11 http://diyanet.ch/de/hutbeler/, zuletzt geprüft am 14.02.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://vioz.ch/vioz-vorstand/mitgliedsorganisationen/
http://www.islam-seelsorge.ch
http://www.inforel.ch
http://diyanet.ch/de/hutbeler/
https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://vioz.ch/vioz-vorstand/mitgliedsorganisationen/
http://www.islam-seelsorge.ch
http://www.inforel.ch
http://diyanet.ch/de/hutbeler/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 55

für Hadsch und Umrah, einen Bestattungsfonds, eine Familienberatungshotline,

Stipendien für Schülerinnen und Schüler sowie Studierende und schließlich die

stellvertretende Ausführung von Opferspenden für Gläubige. Darüber hinaus hält

die Diyanet Schweiz Bildungsangebote vor. So konnte ich in der Blauen Moschee

in Zürich an einer Unterrichtsstunde für Frauen teilnehmen, die zentral von der

Diyanet Schweiz organisiert und durchgeführt wurde.

Neben der Diyanet gibt es weitere ethnisch orientierte Dachverbände. Rund

30 albanische Imame haben sich zu einer »Union albanischer Imame Schweiz«

zusammengeschlossen, welche sich den »Bedürfnissen der muslimischen Albaner

in der Schweiz«12 widmet. Darüber hinaus gibt es die »Gemeinschaft muslimi-

scher Albaner in der Schweiz«, welche Anfang 2017 gemeinsam mit der UAIS eine

Charta mit Bekenntnis zu Rechtsstaat und Demokratie unterzeichnet hat13. Ein

weiterer schweizweiter ethnischer Verband ist die »Islamische Gemeinschaft der

Bosniaken« (IGB), der mit der »Islamischen Gemeinschaft Bosnien-Herzegowina«

(Islamska Zajednica u Bosni i Herzegovini – IGG BiH) in Sarajevo kooperiert. Au-

ßerdem gibt es einen gesamtschweizerischen Verein der indonesischen Muslime

(Percikan Iman), der jedoch keine eigene Moschee unterhält14. Die Dachverbände

übernehmen vor allem Aufgaben der Repräsentation und die Rolle der Ansprech-

partner für staatliche Einrichtungen. Sie organisieren darüber hinaus moscheen-

übergreifende religiöse und soziale Aktivitäten. Hier werden also Aufgaben, die

sonst die Moscheen übernehmen müssten, an die Dachverbände ausgelagert und

die Moscheen werden dadurch entlastet.

2015 gab es schätzungsweise 240 Moscheen bzw. Gebetsräume in der Schweiz

(vgl. Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti 2017: 683). Lediglich vier von diesen sind

durch ein Minarett nach außen erkennbar. Neuere Bauten wie die Moschee in Wil

haben eine Kuppel oder andere orientalische Elemente, wie z.B. das ImanZen-

trum Volketswil15. Bis auf die Mahmud-Moschee in Zürich, die Genfer Moschee

und das ImanZentrum sind die Gebetsräume und Zentren in Wohnhäusern oder

12 Eigene Übersetzung. Vgl. http://www.uais.ch, zuletzt geprüft am 06.01.2017, und Schneuwly

Purdie & Tunger-Zanetti (2018).

13 Vgl. http://www.uais.ch/2017/03/21/die-charta, zuletzt geprüft am 15.05.2017.

14 http://percikaniman.ch, zuletzt geprüft am 15.05.2017.

15 In Zürich die Mahmud-Moschee der Ahmadiyya-Bewegung (eröffnet 1963), in Genf eine von

Saudi Arabien finanzierte Moschee (eröffnet 1978), und die beiden Moscheen in Winterthur

(2005, albanisch-geprägte Moschee) und Wangen (2009, türkisch-geprägte Moschee), bei

denen es sich um umgebaute Industriegebäude handelt. Das ImanZentrum Volketswil im

Kanton Zürich ist hier nicht eindeutig zu verorten: Der Neubau zeigt orientalische Stilele-

mente an der Gebäudefront, hat aber kein Minarett. Das Minarett wird allgemein als das

bauliche Merkmal angegeben, das eine Moschee als eine solche identifizierbar macht. Dass

es jedoch andere Baustile als Kuppel undMinarett gibt, zeigt der Band »Moscheen derWelt«

(Frishman & Khan 2002).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.uais.ch
http://www.uais.ch/2017/03/21/die-charta
http://percikaniman.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.uais.ch
http://www.uais.ch/2017/03/21/die-charta
http://percikaniman.ch


56 Alltag in der Moschee

Abbildung 2: Karte der Moscheen in der Schweiz, Stand 2020 (Quelle: Universität Luzern).

ehemaligen Gewerberäumen untergebracht und weitgehend nicht als Moscheen

erkennbar.

Eine genaue Anzahl der Moscheen im Großraum Zürich ist nur mit Einschrän-

kungen zu ermitteln, da die Erhebungen der häufigen Fluktuation der Moscheen

einen Schritt hinterher sind. Auch hier zeigt sich die Moschee-Landschaft in der

Schweiz als ein dynamisches Feld. Eigene Recherchen haben für das Jahr 2013 im

Großraum Zürich eine Anzahl von 36 Moscheen ergeben, wobei hier Winterthur

als eigenes Zentrum nicht mitgezählt wurde16. Genauere Angaben zur Auswahl

der Untersuchungsfälle und zur Eingrenzung des Großraumes Zürich finden sich

im Kapitel zur Methodik (Kap. 4). Eine Karte des Projekts »Religionen Schweiz«

der Universität Luzern gibt einen Überblick der Verteilung der Moscheen in der

Schweiz (Abb. 2, Stand: 2020). Hier zeigt sich, dass vor allem die Industriestädte

Ballungsräume für muslimisches Leben sind und Zürich ein wichtiges Zentrum

darstellt.

3.1.2 Muslimische Bevölkerung

Um zu verstehen, wie Moscheen funktionieren und organisiert sind, ist ein Blick

auf die muslimische Bevölkerung in der Schweiz wichtig. Das Bundesamt für

16 Andreas Tunger-Zanetti (schriftliche Auskunft) hat für 2017 56–57 Moscheen für den Kanton

Zürich ermittelt, wovon sich 19 in der Stadt Zürich befinden. Meine Recherche für den Groß-

raum Zürich dürfte daher in etwa richtig liegen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 57

Tabelle 2: Entwicklung der muslimischen Wohnbevölkerung in der Schweiz 1970–2012 (Quellen: Bundesamt

für Statistik; Lathion & Tunger-Zanetti 2013; Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti 2017).

1970 1980 1990 2000 2012 2015

Muslim*innen total 16 353 56 625 152 217 310 807 440 000 450 000

Anteil 0,26% 0,89% 2,21% 4,26% 5,5% 5,5%

Statistik hat bis 2000 sehr genaue Zahlen zur Religionszugehörigkeit der Schwei-

zerischen Wohnbevölkerung erhoben, da die Teilnahme an der Volkszählung ob-

ligatorisch ist. Der Modus wurde jedoch 2010 geändert und seither gehen nur

noch Personen ab einem Alter von 15 Jahren in die Statistik ein. Auf Grundlage

der alten Zahlen und der Geburtenstatistik haben Schneuwly Purdie & Tunger-

Zanetti für 2015 einen Anteil von 5,5 Prozent Personen muslimischen Glaubens an

der Wohnbevölkerung ermittelt (Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti 2017: 682)17.

Tabelle 2 zeigt die Entwicklung der muslimischen Bevölkerung in der Schweiz

seit 1970. Die Verdoppelung zwischen den Jahren 1990 und 2000 dürfte auf den

Zuzug aufgrund des Balkankrieges zurückzuführen sein. Im Kanton Zürich lag

der Anteil an muslimischen Gläubigen 2000 bei 5,3 Prozent und damit geschätzt

auch 2015 über dem Landesdurchschnitt.

Etwa 75 Prozent der Musliminnen und Muslime lassen sich der sunnitischen

Tradition zuordnen, sieben Prozent sind Shiiten, 10–15 Prozent Aleviten und ei-

nige wenige Gläubige gehören Sufi-Orden oder anderen Sonderrichtungen wie

der Ahmadiyya an (vgl. Lathion & Tunger-Zanetti 2013: 634). Eine Einschätzung

darüber, wie viele Personen ihre Religion regelmäßig praktizieren, ist methodisch

schwierig. Darüber hinaus ist unklar, an welchen Kriterien das Praktizieren von

Religion festgemacht werden soll18. Das schweizerische Bundesamt für Statistik

hat Daten zur religiösen Praxis erhoben. Daraus geht hervor, dass der Anteil der

muslimischen Männer, die einmal in der Woche einen »Gottesdienst« aufsuchen,

bei 17 Prozent liegt, der der muslimischen Frauen bei fünf Prozent (Flaugergues

2016: 9). 40 Prozent der muslimischen Befragten geben an, nie zu beten, täg-

lich oder fast täglich beten 17 Prozent. Bei Musliminnen liegt der Anteil derer,

die regelmäßig beten (mehrmals pro Tag, täglich oder fast täglich) bei 38 Pro-

zent, wohingegen 23 Prozent der Männer angeben, regelmäßig zu beten (ebd.:

12). Da der Begriff »Gottesdienst« mit dem gemeinschaftlichen Gebet, vor allem

17 Für 2015 hat das Bundesamt für Statistik eine Stichprobenerhebung durchgeführt, welche

351 961 Personen mit muslimischem Glauben ergeben hat (etwa 5,1 % der Wohnbevölke-

rung). Allerdings sind hier die Personen bis zum Alter von 15 Jahren nicht mit eingerechnet.

18 Halten sie sich an die fünf Säulen? Suchen sie regelmäßig Moscheen auf? Sind sie Mitglied

in einemMoscheeverein bzw. engagieren sie sich dort?

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Alltag in der Moschee

dem Freitagsgebet, in der Moschee gleichgesetzt werden kann, kann aufgrund

der Daten davon ausgegangen werden, dass Frauen eher zu Hause beten als in

der Moschee. Nimmt man die Teilnahme am Gebet in der Moschee als Maßstab

dafür, ob Musliminnen und Muslime ihre Religion regelmäßig praktizieren, dann

liegt der Anteil der regelmäßig Praktizierenden bei 10–20 Prozent, was mit bis-

herigen Schätzungen übereinstimmt (vgl. Lathion & Tunger-Zanetti 2013: 634; C.

Monnot 2016: 47). Die individuelle Praxis, die nicht in den Moscheen stattfindet,

liegt jedoch etwas höher. Gemessen an der muslimischen Gesamtbevölkerung sind

es schweizweit daher 45 000–90 000 Musliminnen und Muslime, die regelmäßig

eine Moschee aufsuchen. Allerdings geben etwa 54 Prozent der Befragten an, in

den letzten zwölf Monaten keinen Gottesdienst besucht zu haben. Daher kann

davon ausgegangen werden, dass die Mehrheit der Muslime in der Schweiz nicht

am Leben in einer Moschee teilnimmt. Dies verdeutlichen auch Schätzungen der

VIOZ, denen zufolge 70 Prozent der Musliminnen und Muslime im Kanton Zürich

nicht formales Mitglied in einer Moschee sind19.

Einschränkend muss hier jedoch angemerkt werden, dass die tatsächlichen

Mitgliederzahlen schwer zu ermitteln sind, da es sich dabei häufig um Famili-

enmitgliedschaften handelt. Darüber hinaus muss eine Mitgliedschaft nicht auch

das Praktizieren in einer Moschee zur Folge haben und umgekehrt müssen Prak-

tizierende nicht immer auch Mitglied sein. Die Frage der Zugehörigkeit ist eine

wichtige, wenn es darum geht, Moscheen über das Handeln in Moscheen zu be-

schreiben. Daher werde ich in der empirischen Analyse genauer darauf eingehen.

Wichtig scheint hier allerdings, dass Moscheen und Dachverbände keineswegs die

Mehrheit der Menschen muslimischen Glaubens repräsentieren und sie deshalb

nur eingeschränkt als Ansprechpartner für den Staat dienen können.

Ein Blick auf die Herkunftsländer (Tab. 3) verdeutlicht einen entscheidenden

Unterschied zu den Nachbarländern Deutschland und Österreich, denn die größ-

te Gruppe muslimischer Gläubiger in der Schweiz stammt aus den Balkanländern

(Serbien, Kroatien, Slowenien, Bosnien-Herzegowina, Mazedonien, Kosovo, Mon-

tenegro sowie Albanien) oder es handelt sich um Nachkommen von Menschen, die

aus diesen Ländern eingewandert sind. Die zweitgrößte Gruppe hat ihre Wurzeln

in der Türkei. Ein Anteil von 31 Prozent der Menschen mit einer Nationalität ei-

nes der Balkanländer und 27 Prozent mit türkischer Staatsbürgerschaft ist in der

Schweiz geboren und zählt damit zur zweiten oder dritten Einwanderergenera-

tion. Dies gibt einen wichtigen Hinweis auf die zahlenmäßige Bedeutung dieser

Generationen für die Moscheen. Im Jahr 2000 hatten noch 14 Prozent der Men-

schen muslimischen Glaubens die Schweizer Staatsbürgerschaft, für 2013 geben

Lathion & Tunger-Zanetti (2013: 634) bereits einen Anteil von 35 Prozent der über

15-Jährigen an. Nimmt man die unter 15-Jährigen hinzu, dürfte der Anteil bei

19 Vortrag Muris Begovic, Universität Luzern, 27.10.2015.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 59

Tabelle 3: Nationalitäten und Anteil Geburtsland Schweiz der Musliminnen und Muslime im Kanton Zürich,

Volkszählung 2000 (Quelle: Bundesamt für Statistik in Widmer & Strebel 2008: 25).

Region Nationalitäten Geburtsland Schweiz

prozentual absolut prozentual absolut

Afrika 5% 3 066 12% 379

Asien 5% 3 448 10% 3 448

Balkan 56% 36 946 31% 7 043

Türkei 19% 12 882 27% 4 053

Schweiz 14% 9 519 46% 4 416

übrige 1% 654 25% 178

Gesamt 100% 66 520 25% 16 426

etwa 40 Prozent liegen. Dies ist einerseits ein starker Anstieg, andererseits hat

nach wie vor die Mehrheit der Musliminnen und Muslime keinen Schweizer Pass.

Die Zahl der Konvertierten bezogen auf die ganze Schweiz liegt Schätzungen von

Leuenberger zufolge bei etwa 10 000 Personen (zitiert in Wissmann 2010). Sie

dürften ebenfalls in den Moscheen vertreten sein. Die Ausführungen verdeutli-

chen, dass die Zusammensetzung der muslimischen Community in der Schweiz

sehr heterogen ist, vor allem was die Herkunftsländer betrifft.

3.1.3 Das Verhältnis von Staat und Religionsgemeinschaften

im Kanton Zürich

Das Verhältnis des Staates zu den Religionsgemeinschaften wird zum einen als

Gradmesser für symbolische Anerkennung gesehen und hat zum anderen Auswir-

kungen auf die rechtliche Verfasstheit von Religionsgemeinschaften. Die Schweiz

ist ein säkularer Staat, der aufgrund seines föderalen Systems das Verhältnis zwi-

schen Staat und Religionsgemeinschaften auf der Ebene der Kantone regelt (vgl.

Schweizerische Bundesverfassung (BV) Art. 72 Abs. 1)20.

20 Die Übertragung der Ausgestaltung des Staat-Religionen-Verhältnisses an die Kantone hat

historische Gründe. Durch den Zusammenschluss katholischer und liberaler, mehrheitlich

reformierter Kantone kam es dazu, dass vom sogenannten »Trennungskanton« Genf bis hin

zu Landeskirchen in einigen Kantonen bereits verschiedene Varianten des Verhältnisses von

Staat und Religion existieren.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Alltag in der Moschee

Dementsprechend gibt es 26 mehr oder weniger unterschiedliche Rege-

lungen21. Die Kantone sind in ihrer Ausgestaltung des Verhältnisses zwischen

Staat und Religionsgemeinschaften an die Bundesverfassung gebunden, wel-

che Glaubens- und Gewissensfreiheit (Art. 15 BV) sowie die Rechtsgleichheit

und das Diskriminierungsverbot (Art. 8 BV) regelt. Sie sind jedoch frei in der

Entscheidung, welchen Religionsgemeinschaften sie die öffentlich-rechtliche

Anerkennung zusprechen. Das bedeutet, dass Religionsgemeinschaften keinen

rechtlichen Anspruch auf eine Anerkennung haben. Die öffentlich-rechtliche An-

erkennung schafft Voraussetzungen, um Aufgaben der Religionsgemeinschaften

wie z.B. den Religionsunterricht an öffentlichen Schulen zu finanzieren. Denn

das staatliche Recht gibt den Religionsgemeinschaften die Möglichkeit, von ihren

Mitgliedern Steuern zu erheben (vgl. Loretan 2015: 54f.)22.

Es lassen sich drei Grundkonzeptionen des Verhältnisses des Staates zu den

Religionsgemeinschaften skizzieren (vgl. Tanner-Tiziani 2010: 335):

1. Organisationen nach privatem Recht, das sind Vereine oder Stiftungen

(Art. 52 ff., Art. 60 ff. oder Art. 80 ff. ZGB): Ein Verein kann auf der Grundlage

von Ideologien, Interessen und auch Religionen gegründet werden – es

bedarf dabei keiner formellen Anerkennung einer Religion. In der Schweiz

sind mit dieser Rechtsform nur wenige formale Regeln verbunden, so gibt

es keine direkte staatliche Kontrolle über das Vereinswesen. Eine Eintragung

ins Handelsregister ist möglich, aber nicht zwingend, wenn der Verein keine

wirtschaftlichen Zwecke verfolgt. Jedoch müssen gewisse demokratische

Formen eingehalten werden, welche durch das bundesrechtliche Zivilrecht

vorgegeben sind (siehe unten). Spenden an den Verein sind steuerlich

absetzbar.

Eine weitere Möglichkeit der Verfasstheit nach privatem Recht ist die Stiftung,

die zu einem bestimmten Zweck gegründet wird und für die es der Widmung

eines Vermögens bedarf (Art. 80 ff. ZGB). Im Gegensatz zur Vereinsform ist

eine Eintragung ins Handelsregister notwendig, darüber hinaus unterstehen

Stiftungen einer Aufsichtsbehörde.

2. Mit der sogenannten »kleinen Anerkennung« versehene Religionsgemein-

schaften bleiben in ihrer juristischen Form Vereine oder Stiftungen, erlangen

21 Einen Überblick über die Möglichkeiten rechtlicher Verfasstheit von Religionsgemeinschaf-

ten in der Schweiz und die kantonalen Besonderheiten geben Kölbener (2015), Loretan (2015)

und Cattacin et al. (2003). Auf ihre Ausführungen sowie auf den Kommentar zur neuen Zür-

cher Kantonsverfassung von Röhl (2007) bezieht sich die folgende Darstellung.

22 Zu den Chancen und Risiken öffentlich-rechtlicher Anerkennung vgl. Loretan (2015). Er dis-

kutiert Fragen der Repräsentation und Organisation der Mitglieder, z.B. bei derWahl der Re-

ligionsdiener, Mitgliedschaft und Austritt aus der Religionsgemeinschaft, Regelung der reli-

giösen Bildung und schließlich auch die Frage nach der Gleichstellung von Mann und Frau.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 61

aber bestimmte Privilegien23. Diese sind von Kanton zu Kanton unter-

schiedlich. So können diese Religionsgemeinschaften dann z. B. öffentliche

Schulräume nutzen, um konfessionellen Religionsunterricht zu erteilen und

dürfen Seelsorge für die eigenen Mitglieder in Krankenhäusern, Gefängnissen

oder Pflegeheimen erteilen. Die Mitglieder können ihre Religionszugehörig-

keit bei der Einwohnerbehörde eintragen lassen und die Organisationen sind

von bestimmten Steuern befreit (vgl. Tanner-Tiziani 2010: 336). Loretan (2015:

53) bezeichnet diese Art der Anerkennung als einen »symbolischen Akt, der

zeigt, dass Staat und Religionsgemeinschaft nun enger und verbindlicher

miteinander ins Gespräch kommen«. Im Kanton Basel-Stadt ist bereits

eine alevitische Gemeinschaft anerkannt, in anderen Kantonen wird derzeit

verhandelt (vgl. Winzeler 2015).

3. Organisationen nach öffentlichem kantonalen Recht, also öffentlich-rechtlich

anerkannte Religionsgemeinschaften (die sog. »große Anerkennung«), haben

neben den Privilegien, wie sie auch für die »kleine Anerkennung« gelten, ins-

besondere noch das Recht auf Religionsgemeinschaftssteuer (»Kirchensteuer«)

sowie die Befreiung von der Steuerpflicht24. Als Pflichten gelten der Zwang

zur demokratischen Organisation, wozu auch gleiche Rechte für Männer und

Frauen zählen, oder auch zum partnerschaftlichen Umgang mit dem Staat.

Dadurch verliert die Religionsgemeinschaft auch einen Teil ihrer Autonomie,

denn so werden z.B. Rechtsakte und Ermessensentscheide durch den Staat

kontrolliert, die Grundordnungen der Körperschaft und etwaige Änderungen

müssen genehmigt, Jahresberichte und Jahresrechnungen vorgelegt werden

(vgl. Tanner-Tiziani 2010: 336f.).

Für muslimische Organisationen steht derzeit mit genannter Ausnahme nur

die Verfasstheit nach privatem Recht offen. Eine »große Anerkennung« ist bislang

in keinem Kanton erfolgt, obwohl sich dies die meisten der Verbände zum Ziel ge-

setzt haben (vgl. Lathion & Tunger-Zanetti 2013: 635; Tanner-Tiziani 2010: 338ff.).

Die »kleine Anerkennung« der Alevitischen Religionsgemeinschaft in Basel-Stadt

wurde von anderen muslimischen Organisationen mit großem Interesse verfolgt,

23 Pahud de Mortanges (2015: 21) beschreibt diese Form der Anerkennung und weitere Maß-

nahmen als »partielle Entkoppelung«, da das Volk als Souverän die Fortentwicklung des kan-

tonalen Anerkennungsrechtes blockiert und die Verwaltungen nach Wegen suchen, die Be-

dürfnisse der Religionsgemeinschaften und ihrer Angehörigen zu erfüllen.

24 Vereine bezahlen grundsätzlich Bundessteuer, Kantons- und Gemeindesteuern, allerdings

wird ein Jahresgewinn unter 10 000 CHF und ein Vereinsvermögen unter 100 000 CHF

nicht besteuert. Mitgliederbeiträge an die Vereine werden nicht zum steuerbaren Ge-

winn gezählt. Vgl. https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfra-

gen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html, zuletzt geprüft am 29.03.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfragen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html
https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfragen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfragen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html
https://www.steueramt.zh.ch/internet/finanzdirektion/ksta/de/steuerfragen/faq/steuerpflicht_natuerlichepersonenvereinen.html


62 Alltag in der Moschee

handelt es sich doch hierbei um die erste kantonale Anerkennung einer Religions-

gemeinschaft außerhalb der christlichen oder jüdischen Tradition (vgl. Lathion &

Tunger-Zanetti 2013: 636)25.

Im Kanton Zürich ist verfassungsrechtlich festgelegt, wer zum Kreis der an-

erkannten Religionsgemeinschaften gehört26. Mit einer Abstimmung im Kanton

Zürich im November 2003 wurde ein Reformpaket abgelehnt, das die Möglichkeit

zur Anerkennung weiterer Religionsgemeinschaften gewährt hätte. Das heißt,

dass nach wie vor Religionsgemeinschaften nur per Verfassungsänderung auf-

genommen werden können. Für muslimische Gemeinschaften im Kanton Zürich

(und auch für andere Glaubensgemeinschaften) bedeutet dies, dass eine Anerken-

nung als Körperschaft des öffentlichen Rechts in der Regel der Volksabstimmung

unterworfen ist. Allerdings dürfte aufgrund der derzeitigen gesellschaftlichen und

politischen Stimmung gegenüber dem Islam und Menschen muslimischen Glau-

bens eine mittelfristige Anpassung der Kantonsverfassung im Hinblick auf ei-

ne Anerkennung einer muslimischen Glaubensgemeinschaft zweifelhaft sein (vgl.

auch Famos 2007: 308).

Damit bleibt den Moscheeorganisationen als Organisationsform die Wahl zwi-

schen Verein und Stiftung und hier wählen die meisten Organisationen die Ver-

einsform. Rüegg (2002: 345) führt dies darauf zurück, dass eine Stiftung keiner

Mitglieder bedürfe, Religionsgemeinschaften aber ein starkes gemeinschaftliches

Moment hätten und die Zugehörigkeit zu einer Gruppe Gleichdenkender bedeut-

sam sei. Stiftungen böten im Gegenzug keine Möglichkeit zur demokratischen

Mitbestimmung und die Verwaltungsräte hätten primär verwaltungstechnische

Aufgaben zu erfüllen. Daher hält Rüegg die Stiftungsform für Religionsgemein-

schaften im Allgemeinen nicht für angemessen (ebd.: 345). Allerdings zeugt seine

Einschätzung von einem christlichen Verständnis von Religionsgemeinschaften.

Es ist durchaus zu bezweifeln, ob dies für alle Formen von Religionsgemeinschaf-

ten zutrifft, wie dies bereits in der Einleitung diskutiert wurde. Wichtiger scheint,

dass die Vereinsverfasstheit die Gläubigen vor geringere Herausforderungen stellt

25 Vgl. auch Expertise der Universität Luzern zur Anerkennung weiterer Religionsgemeinschaf-

ten (Loretan et al. 2014).

26 Vgl. Zürcher Kantonsverfassung, 10. Kapitel: Kirchen und weitere Religionsgemeinschaften,

Art. 130 (Verfassung des Kantons Zürich). Derzeit sind dies die römisch-katholische Körper-

schaft und ihre Kirchgemeinden, die evangelisch-reformierte Landeskirche und ihre Kirch-

gemeinden und die christkatholische Kirchgemeinde. Darüber hinaus sind die Israelitische

Cultusgemeinde und die Jüdische Liberale Gemeinde anerkannt. Die Art der Anerkennung

unterscheidet sich jedoch von der der Kirchen, da die jüdischen Gemeinden in der Form

privatrechtlicher Vereine bleiben und keine Steuern erheben dürfen. Zu den Rechten und

Pflichten siehe Röhl (2007: 1252). Sie werden im Gesetz über die anerkannten jüdischen Ge-

meinden (GjG) geregelt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 63

als die Stiftungsform und sie mit keinem Haftungsrisiko für Einzelpersonen ver-

bunden ist. Als in der Schweiz weit verbreitete und niedrigschwellige Organisati-

onsform kann somit einfach auf bereits vorhandenes Wissen aufgebaut werden.

Stiftungen sind in weitaus geringerer Zahl in der Schweiz vertreten, so z.B. die

Stiftung Islamisches Zentrum Volketswil, welche den Zweck hat, das Gebäude für

eine Moschee bereitzustellen. Die operativen Aufgaben werden hingegen durch

einen demokratisch aufgebauten Verein durchgeführt27.

Die Vereinsform, wie gesagt, ist nur wenigen formalen Regeln unterstellt. Das

ZGB regelt das Vereinsrecht in den Artikeln 60–79. Besonderes Merkmal von Ver-

einen sind neben den Statuten die Mitglieder, welche einen Vorstand wählen. Der

Vorstand vertritt den Verein und führt seine Geschäftsbücher. Die Vereine kön-

nen in ihren Statuten Zweck, Organisation, Mitgliedschaft und Mitgliedschafts-

beiträge selbst regeln oder sie richten sich nach den Regelungen im ZGB. Ein

Blick in die Vereinsstatuten muslimischer Vereine lässt feststellen, dass dort als

primärer Zweck der Unterhalt des Gebäudes oder des Gebetsraums für die Er-

möglichung des gemeinsamen Gebetes sowie die Durchführung von Koran- und

Religionsunterricht angegeben ist. Andere Aufgaben, die daneben in den Statu-

ten festgehalten sind, sind Jugendarbeit und Unterstützungsleistungen (vgl. auch

ebd.: 347).

Die Form des Vereins bringt Vorteile mit sich. Dies gilt sowohl für die Schweiz

als auch für Österreich. Wenn nicht der Verein als rechtliche Person agiert, so

müssen dies Privatpersonen übernehmen. Dies bedeutet zum Beispiel, dass Pri-

vatpersonen Räume anmieten, mit ihrem Privatvermögen haften etc. Spenden

oder Beiträge können dann nur auf Privatkonten überwiesen werden und Zah-

lungen nur von dort vorgenommen werden. Spätestens also wenn Geld ins Spiel

kommt, entscheiden sich viele Gruppen für eine Vereinsgründung. Außerdem ist

der Fortbestand eines Vereins nicht von einzelnen Personen abhängig, sondern

basiert auf Funktionen. Wenn jemand also austritt, übernimmt ein anderer oder

eine andere Person seinen oder ihren Platz. Der Verein ist darüber hinaus demo-

kratisch (im Gegensatz zur Stiftung) und haftet mit seinem Vermögen und nicht

mit dem Vermögen von Privatpersonen. Der Nachteil ist, dass eine Vereinsgrün-

dung einige Vorarbeit braucht, da gemeinsame Statuten formuliert und geeignete

Personen für den Vorstand gefunden werden müssen, die dazu noch bereit sind,

ehrenamtlich tätig zu werden.

27 Eine weitere Stiftung in Zürich ist die Stiftung Islamische Gemeinschaft Zürich, die ihre Mo-

schee in der Rötelstraße hat.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Alltag in der Moschee

3.1.4 Kommunale und kantonale Zuständigkeiten für Moscheevereine

Moscheevereine werden in den kommunalen Verwaltungen der Stadt und des

Kantons Zürich als »Migrant*innenvereine« behandelt. Daher liegt die Zuständig-

keit bei den Fachstellen für Integration der Stadt und des Kantons, welche sich

mit Fragen, die sich aus der Zuwanderung von Menschen ausländischer Her-

kunft ergeben, beschäftigen (vgl. Jahresberichte der Integrationsförderung der

Stadt Zürich)28. Die Integrationsförderung der Stadt Zürich leitet die Geschäfts-

stelle des Ausländerbeirates und arbeitet im Zuge ihrer Aufgaben mit zivilgesell-

schaftlichen Akteuren zusammen, zu denen auch Moscheevereine gehören. Als

Teil der Integrationsförderung werden Projekte finanziell unterstützt, die der In-

formationsvermittlung und dem Austausch dienen29. Dabei handelt es sich nach

Auskunft der Integrationsfachstelle um keine strukturelle Unterstützung von Reli-

gionsgemeinschaften, sondern lediglich um die Förderung integrationsfördernder

Projekte. Die Vergabe der Gelder läuft über die Gemeinden, welche vom Kanton

Geld erhalten.

In der Stadt Zürich sind neun Stellen für die Integrationsförderung zuständig,

welche auf 12 Mitarbeitende aufgeteilt sind. Zum Zeitpunkt der Erhebung gab es

in den Integrationsfachstellen der Stadt und des Kantons Zürich keine Personen,

die explizit für religiöse Gemeinschaften zuständig waren30, und beim Kanton

war lediglich angedacht, eine solche Stelle zu schaffen (J. Morais, ZH_ExpInt_21).

Dies verdeutlicht, dass Moscheen als Migrant*innenvereine gesehen werden und

auch so mit ihnen verfahren wird. Die Besonderheit ihrer religiösen Ausrichtung

ist für die Arbeit der Integrationsfachstellen nicht erheblich. Anders ist dies bei

der interreligiösen Initiative, dem »Forum der Religionen«, das die Stadt Zürich

gegründet hat und welches die »Woche der Religionen« und das »Gebet der Re-

ligionen« organisiert. Daneben gibt es ein jährliches Austauschtreffen mit allen

Migrant*innenvereinen sowie den Empfang der Imame und Vereinsleitungen an-

lässlich des Fastenmonats Ramadan. Stadt und Kanton haben gemeinsam eine

Dialogplattform für Muslimische Dachverbände gegründet und Imame werden

regelmäßig eingeladen. Im Rahmen dieser Plattform wurde bereits ein Flyer zu

28 http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikatio-

nen_nach_thema/integrationspolitik.html, zuletzt geprüft am 13.12.2016.

29 2012 erhielt die Diyanet 7 500 CHF für die Ausbildung von Moscheeführerinnen und -füh-

rern zugesprochen. Der Dachverband VIOZ erhielt 10 000 CHF für das Projekt »Image«,

welches sich der Informationsvermittlung widmete. 2015 beantragte der Verein Umma

- Muslimische Jugend erfolgreich 4 000 CHF für ein Projekt zur Integration muslimi-

scher Jugendlicher in der Schule und am Arbeitsplatz. Vgl. Übersicht über genehmigte

Projekte: https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerde-

rung/integrationsprojekte.html, zuletzt geprüft am 06.01.2018.

30 Interview mit Ch. Meier, ZH_ExpInt_20, sowie schriftliche Auskunft Ch. Meier 21.12.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikationen_nach_thema/integrationspolitik.html
http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikationen_nach_thema/integrationspolitik.html
https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerderung/integrationsprojekte.html
https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerderung/integrationsprojekte.html
https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikationen_nach_thema/integrationspolitik.html
http://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/publikationen/publikationen_nach_thema/integrationspolitik.html
https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerderung/integrationsprojekte.html
https://www.stadt-zuerich.ch/prd/de/index/stadtentwicklung/integrationsfoerderung/integrationsprojekte.html


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 65

muslimischen Bestattungen entwickelt, ein Flyer für Betriebe und Beschäftigte

war zum Zeitpunkt der Erhebung in Vorbereitung.

Neben dem Forum der Religionen gibt es im Kanton noch weitere interre-

ligiöse Initiativen wie das Züricher Institut für interreligiösen Dialog31, einen

interreligiösen runden Tisch und die Interreligiöse Arbeitsgemeinschaft in der

Schweiz – Iras Cotis32 (J. Morais, ZH_ExpInt_21).

Eine weitere Aufgabe der kantonalen Integrationsfachstelle ist das Abschlie-

ßen von Integrationsvereinbarungen mit religiösen Betreuungspersonen, wenn

diese nicht über deutsche Sprachkenntnisse auf dem Level B1 gemäß Europäi-

schem Referenzrahmen verfügen (vgl. dazu auch Achermann et al. 2013: 17).

3.1.5 Islamdiskurs in der Schweiz

Islam und Menschen muslimischen Glaubens sind in der Schweiz ein öffentliches

Thema, welches nach den Anschlägen vom 11. September 2001 eine gesteiger-

te mediale Aufmerksamkeit erfuhr. Durch die Omnipräsenz des Diskurses gehe

ich davon aus, dass sich Musliminnen und Muslime und auch Moscheen irgend-

wie dazu verhalten müssen. In meinem dargestellten theoretischen Verständnis

widerspiegelt der mediale Diskurs die Erwartungen der Gesamtgesellschaft und

reproduziert sie.

Behloul, der sich verstärkt mit dem öffentlichen Diskurs (im Foucauld’schen

Sinne) über Islam und Muslime auseinandergesetzt hat, stellt hierzu zwei Haupt-

diskursstränge fest: Zum einen die Frage nach den Möglichkeiten der Kompatibi-

lität des Islam mit dem normativen Rahmen europäisch-westlicher Gesellschaf-

ten, zum anderen sicherheitspolitische Fragen (Behloul 2010b). Hauptmerkmale

des Diskurses seien, dass Musliminnen und Muslime als ein Kollektiv wahrge-

nommen würden und es parallel dazu eine Verlagerung vom Begriff »Ausländer«

zum »Muslim« gäbe (vgl. auch Lindemann & Stolz 2014; Tezcan 2007; Ettinger

& Imhof 2006; D’Amato 2015). Damit wurde die Zuschreibung als Zuwanderer

im Laufe der Zeit durch die religiöse Typisierung als Muslime überformt und

verdrängt. Religion dient nun als Identifikator der »foreign otherness«, was sich

jedoch nur hinsichtlich der muslimischen Zugehörigkeit so verhält, nicht aber bei

anderen Religionen (Lindemann & Stolz 2014: 46).

Behloul gibt an, dass aus historischen Gründen von Religion erwartet würde,

dass sie kompatibel sei mit säkularen Kategorien des Friedens, der Geschlechter-

gleichheit, Freiheit, Individualität und Integration in ein säkulares Rechtssystem

(Behloul 2013: 15f.). In diesem Kontext geht es daher um die Akzeptanz normati-

ver Paradigmen und gesellschaftlicher Entwicklungen und Errungenschaften der

31 http://www.ziid.ch, zuletzt geprüft am 13.12.2016.

32 http://www.iras-cotis.ch, zuletzt geprüft am 13.12.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.ziid.ch
http://www.iras-cotis.ch
https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.ziid.ch
http://www.iras-cotis.ch


66 Alltag in der Moschee

Moderne. Diese Kompatibilität mit modernen Werten werde dem Islam an sich

abgesprochen. Heutige Debatten über Islam in west-europäischen Ländern seien

geprägt durch »an ultimate defence of liberal and democratic societies against the

fundamentalist and patriarchal customs of a religion that is perceived as alien

and non-European« (Behloul 2013: 23). Entweder werde dem Islam dabei unter-

stellt, er wäre inhärent resistent gegen Modernisierung, oder er müsse sich einem

Modernisierungsprozess unterziehen, analog zum christlichen Modell (ebd.: 24).

Es ginge im Großen und Ganzen um die Frage, welche Form von Religion sozio-

politisch akzeptiert und legitim sei. Die gestiegene sichtbare infrastrukturelle

und symbolische Präsenz von Menschen muslimischen Glaubens im öffentlichen

Raum werde als eine Provokation, sogar Bedrohung, für den normativen gesell-

schaftlichen Rahmen gesehen (ebd.: 24). Ein Beispiel hierfür sei die Debatte um

die Initiative zum Verbot des Baus von Minaretten in der Schweiz (2008/2009),

welche einen zentralen Kristallisationspunkt islamfeindlicher Motive darstelle. In

dem Kontext wurden Minarette als Symbole religiöser und politischer Machtan-

sprüche und als Gefahr für den religiösen Frieden bezeichnet (ebd.: 26). Bei der

Abstimmung am 29. November 2009 wurde die Initiative zur Überraschung vieler,

auch vieler Musliminnen und Muslime, angenommen. Seither enthält der Artikel

72 der Bundesverfassung, in dem das Verhältnis von Kirche und Staat geregelt

ist, den Zusatz »Der Bau von Minaretten ist verboten«.

Behloul stellt auch fest, dass von Seiten muslimischer Akteure der Diskurs

um die Kompatibilität des Islam mit der Moderne aufgegriffen werde, was sich

entlang der Auseinandersetzungen um Fragen eines »authentischen« oder »miss-

brauchten« Islam verdeutlichen ließe. Ein »authentischer« Islam werde dabei

nicht als widersprüchlich zum normativen Rahmen der Mehrheitsgesellschaft

dargestellt (ebd.: 28f.).

Mediale Berichterstattung spielt eine wichtige Rolle in der Formung eines

Diskurses, er wird von ihr getragen und reproduziert. Lindemann & Stolz kom-

men in ihrer quantitativen Analyse zu dem Schluss33, dass der mediale Diskurs

über Musliminnen und Muslime in der Schweiz im Durchschnitt negativ sei34.

Allerdings liege das Ergebnis in einem ähnlichen Bereich wie die Berichterstat-

tung über andere, nicht-muslimische Ausländerinnen und Ausländer, wodurch

nicht von einer islamophoben Medienlandschaft gesprochen werden könne (Lin-

demann & Stolz 2014: 53).

33 Lindemann & Stolz haben dafür die beiden Zeitungen Le Temps und Le Matin und ihre Vor-

gänger La Tribune de Genève und Le Journal de Genève sowie La Gazette de Lausanne untersucht.

Bei ersterer handelt es sich um eine populäre Tageszeitung, die zweite ist dem »Qualitäts-

journalismus« zuzuordnen.

34 Auf einer Skala von−1 (stark negative Haltung) bis +1 (stark positive Haltung) liegt das Er-

gebnis der Analyse bei−0,3.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 67

Gianni allerdings ermittelt im medialen Diskurs ein Bild muslimischer Gläu-

biger, welches sie als potenzielle Terroristen darstellt, die in ihren Moscheen Hass

gegen die westliche Welt predigen und ihre Frauen unterdrücken (Gianni 2010:

31). Weitere Themen sind eine mutmaßliche »Islamisierung« der Schweiz, welche

mit quantitativen Daten untermauert wird, religiöser Fanatismus und religiöse

Intoleranz bzw. Gewalt.

Im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms NFP 58 wurde im Zu-

ge zweier Projekte eine Politisierung nicht-christlicher Religionsgemeinschaften,

insbesondere der muslimischen, festgestellt (vgl. Dahinden 2009; Dahinden et al.

2011; Ettinger & Imhof 2006). Menschen muslimischen Glaubens werden darüber

hinaus häufig als »Bösewichte« und »Schuldige« typisiert (Dahinden 2009; Da-

hinden et al. 2011). Nach 9/11 und dem Karikaturenstreit35 sei die grundsätzliche

Inkompatibilität religiöser Werte des Islam mit dem schweizerischen Selbstver-

ständnis und schweizerischen Institutionen behauptet worden, so Ettinger & Im-

hof (2006: 13). Ihrer Studie zufolge würden Menschen muslimischen Glaubens mit

Gewaltbereitschaft und einem Bedrohungsbild in Verbindung gebracht. Der Islam

werde als Ursache und Folge einer funktional nicht ausdifferenzierten, theokra-

tisch orientierten Gesellschaft dargestellt. Er werde als Religion charakterisiert,

welche nicht aufgeklärt sei, religiöse Radikalisierung begünstige und armutsver-

stärkend wirke, so wie dies auch Behloul (2013) analysiert.

Das negative Image von Musliminnen und Muslimen wird insbesondere durch

die Schweizerische Volkspartei (SVP) benutzt, um ihre politischen Ziele zu er-

reichen. Entsprechend legt Behloul dar, wie im Rahmen von Volksabstimmun-

gen zum Einbürgerungsrecht und zu öffentlich-rechtlichen Anerkennungen von

nicht-christlichen Religionsgemeinschaften in Zürich diskursiv mit Argumenten

gespielt wurde, welche sich vor allem auf Islam und Menschen muslimischen

Glaubens bezogen. Die SVP argumentierte, dass bei einer Erleichterung der Ein-

bürgerung für Secondos36 und einem Erwerb des Bürgerrechts für Angehörige

der dritten Generation bis zum Jahr 2040 70 Prozent der Bevölkerung musli-

mischen Glaubens wäre (vgl. Behloul 2010b: 4). Gegen die Änderung der Zürcher

Kantonsverfassung für eine leichtere Anerkennung nicht-christlicher Religionsge-

meinschaften wurde mit dem Slogan »Steuergelder für Koranschulen« Stimmung

gemacht (vgl. ebd.: 4). Damit wurde sachwidrig suggeriert, dass nicht-öffentliche

religiöse Erziehung von Kindern mit öffentlichen Mitteln finanziert werden könn-

te. Die Stimmungsmache hatte Erfolg und letztendlich wurden beide Initiativen

35 Die dänische Zeitschrift Jyllands-Posten hatte im Herbst 2005 eine Serie von 12 Karikaturen

des Propheten Mohammed publiziert, die zu Demonstrationen und teilweise zu Ausschrei-

tungen geführt hat. Die Kritik wandte sich vor allem gegen die bildliche Gleichsetzung des

Islam mit Terrorismus und die Abbildung des Propheten Mohammeds.

36 Angehörige der zweiten Einwanderergeneration.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Alltag in der Moschee

und damit die erleichterte Einbürgerung von Secondos und die erleichterte An-

erkennung von Religionsgemeinschaften abgelehnt.

Ettinger und Imhof identifizieren darüber hinaus vor allem die Berichterstat-

tung um die Proteste im Zuge der »Mohammed-Karikaturen« als Gelegenheit, die

politische und mediale Akteure (SVP,Weltwoche, SonntagsBlick) nutzten, um »der

Problematisierung von Muslimen und des Islam an sich Resonanz zu verschaf-

fen« (Ettinger & Imhof 2006: 13). Weitere Nahrung bekam der Diskurs durch die

Bombenanschläge in London 2004 und Madrid 2005 sowie durch die beiden An-

schläge in Paris 2015. Hinzu kommen die kriegerischen Auseinandersetzungen in

vielen muslimisch geprägten Ländern. Dabei kam es durch politische und mediale

Akteure zu einer Übertragung von Deutungsperspektiven und Differenzsemanti-

ken aus der Beobachtung internationaler Ereignisse auf Menschen muslimischen

Glaubens in der Schweiz (vgl. Tunger-Zanetti 2013).

Jüngstes Ereignis ist die Abstimmung des Tessiner Stimmvolks (2013) für ein

sogenanntes Burkaverbot (vgl. Jankovsky 2015) welches seit dem 1. Juli 2016 in

Kraft ist. Ein Versuch, das Verbot via parlamentarische Initiative auf die ganze

Schweiz auszuweiten, ist zunächst gescheitert. Im März 2017 wurde aber eine

Initiative für ein Referendum gestartet (vgl. Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti

2017). Allerdings kann in keiner Weise davon gesprochen werden, dass sich Mus-

liminnen in der Öffentlichkeit in großer Zahl mit Burka oder besser Niqab in

der Öffentlichkeit zeigen würden (vgl. Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti 2016:

570). Ein weiterer medial diskutierter Vorfall ist die Frage, ob Schülerinnen und

Schüler dazu verpflichtet werden müssen, Lehrpersonen des anderen Geschlechts

die Hand zu schütteln. Diese Diskussionen um das Handschütteln, darum, das

Gesicht in der Öffentlichkeit zu zeigen, oder die Koedukation von Mädchen und

Jungen verorten Schneuwly Purdie & Tunger-Zanetti (2017) in einem Diskurs über

unverhandelbare »Werte« der »Schweizer Kultur«.

Im Hinblick auf Moscheen wird einerseits diskutiert, wer die Moscheen in

der Schweiz finanziert und welche Werte dort vermittelt werden. Dabei wird der

Verdacht geäußert, dass arabisches oder türkisches Geld die Verbreitung radikaler

und fundamentalistischer Ansichten unterstützt (vgl. ebd.).

3.2 Forschungskontext Österreich

3.2.1 Geschichte und Institutionalisierung muslimischen Lebens

Im Vergleich mit der Schweiz lassen sich in Österreich einige Gemeinsamkei-

ten, aber auch Unterschiede bezüglich der Institutionalisierung muslimischen

Lebens feststellen. Wie bereits angedeutet besteht der größte Unterschied in

der öffentlich-rechtlichen Anerkennung der Islamischen Glaubensgemeinschaft

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011 - am 13.02.2026, 15:48:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

