
Rezensionen 311

belts. Hamar women and their body decorations again
emerge as the most photogenic and are much depicted.
Few items are shown from the Suri (lip plates, a hand
shield, and some headrests) and from the Kara (head-
rests, decorative items, shields). The function, use, and
symbolism of the objects are described very well. Few
weapons are shown: two spears, some fighting sticks, and
a wrist knife (but not the Suri cattle horn-shaped, one, the
órré). While modern weapons (automatic rifles) are now
prime material objects amongst all peoples described,
they are not depicted here (understandable because they
are not produced by the people). But they are very present
in daily life and much cherished.

A last chapter is devoted to the characteristic body
painting among the Suri, which was already developed
by the time when the first pictures of the Suri were taken,
ca. 80–90 years ago, but was much stimulated by recent
tourist demand. In this brief photo essay chapter (242–
253), wise words are said by G. Verswijver about the
effects of tourist interference and the monetization of
culture among the Suri and other groups. He notes that
people have started “staging” for tourists. This indeed has
produced new and exuberant forms of display and use of
natural materials that people do not recognize as “their
culture” (cf. 244). Paradoxically, Hans Silvester in his
earlier works on the Omo Valley people has contributed
himself to this staging of non-authentic forms of display,
creating a somewhat misleading image of the people.
But we could also see this as a new adaptation on the
part of some peoples, notably Mursi and Suri, to the
incessant presence and demands of the tourists who want
to pay for ever more bizarre pictures; and the local people
now perhaps think that if this is what the tourists want,
they can get it. These new displays, or manipulations,
of painting, new decorative items, etc. may not threaten
their way of life but only represent a clever catering to
the demand of tourists and even in a way show disdain
for them.

Meanwhile the cultures depicted here have come un-
der more serious threat due to a massive and arrogant
plan by the Ethiopian government (2009) to build a huge
dam upstream the Omo River, of course, without any
consultation with the local peoples. The dam is intended
to generate electricity that will reduce water levels, and
thereby significantly affect the fragile ecosystem and
the local peoples’ agricultural, fisheries, pastoral, and
other activities. The results can perhaps be predicted:
more local food insecurity, more poverty and migratory
drift, more strife between ethnic groups, and alienation
and forced resettlement away from their ancestral homes
and culturally significant locations (most of these groups
have lived in the Omo Valley area for hundreds of years
and have marked the landscape). In this respect, this
valuable and well-produced book may soon acquire the
character of a nostalgic monument to a soon bygone era
and group of cultures in this part of Africa.

Jan Abbink

Wangenheim, Huberta von: beGeisterte Wahrneh-
mung. Das Phänomen der médium unidad, eine besonde-
re Form der Welterfahrung im Kontext afrokubanischer
Religionen. Berlin: edition tranvía – Verlag Walter Frey,
2009. 282 pp. ISBN 978-3-938944-31-8. (Fragmentierte
Moderne in Lateinamerika, 8) Preis: € 24.80

Die in Deutsch(land) publizierten ethnologischen Ar-
beiten zu afroamerikanischen Themen nehmen an Zahl
und Qualität zu. Das vorliegende Buch ist hierfür ein gu-
tes Beispiel. Es ist eine Dissertation am Lateinamerika-
Institut der Freien Universität Berlin, die besticht durch
ihre empirische Nähe zum untersuchten Gegenstand, ihre
ethnographische Anschaulichkeit und eine Fragestellung,
die so neu nicht ist, die hier aber neu aufgegriffen und
diskutiert wird: Besessenheit in afrokubanischen Reli-
gionen im Spannungsfeld von Religion und Psychiatrie.

Die Autorin hat “unsere” begrifflichen Schwierigkei-
ten mit dem Phänomen der Besessenheit gut bewältigt.
Sie hat einen eigenen Begriff gefunden und spricht von
“beGeisterter Wahrnehmung”. Damit kann sie mehre-
re Probleme gleichzeitig lösen. Sie kann den negativ
konnotierten Begriff der “Besessenheit” umgehen, zu-
mal er, wie man der Arbeit entnehmen kann, den spiri-
tuellen Wahrnehmungsdimensionen der afrokubanischen
Religionen nicht gerecht wird. Dabei wird die Geister-
wahrnehmung auch nicht begrifflich versachlicht, indem
man sie als “Inkorporation” oder “Manifestation” ver-
fremdwortet. Stattdessen wird eine eigene Kategorie ent-
wickelt, der man die erfahrungsgesättigten Einsichten
der Autorin über Phänomene der Geisterwahrnehmung
in Kuba anmerkt und die mit einem verbreiteten Miss-
verständnis aufräumt: “Besessenheit” als vollkommene
Kontrolle durch ein Geistwesen, das von einem leben-
den Menschen umfassend Besitz ergreift, ist zwar ei-
ne, aber nicht die einzige Möglichkeit. Zusätzlich kön-
nen Personen mit medialen Fähigkeiten im Zustand der
Selbstkontrolle Geister sehen, hören oder auch spüren.
Damit ist “Wahrnehmung” ein gut gewählter Begriff, der
es von Wangenheim zudem erlaubt, spirituelle Wahrneh-
mungsphänomene mit entsprechenden wissenschaftli-
chen Theorien, etwa der philosophischen Phänomenolo-
gie, zu konfrontieren (25ff.). Das dialogische Prinzip der
Gegenüberstellung fremdkultureller und wissenschaft-
licher Dimensionen von “Welterfahrung” ist ein metho-
disches Prinzip, das wiederholt in der Arbeit aufscheint.

Nach einer Einleitung, in der sich die Autorin dem
Phänomen als solchem, der Region, dem politischen Um-
feld und ihren Gewährsleuten in theoretischer, geogra-
phischer und forschender Hinsicht nähert (Kap. 1), stellt
sie zunächst das komplexe Geflecht der afrikanisch ge-
prägten bzw. beeinflussten Religionen Kubas vor, wobei
sie den Bogen spannt von der santería mit ihrem – trotz
christlicher Einflüsse – weiterhin erkennbaren Yoruba-
Hintergrund, über die unterschiedlichen Ausprägungen
des (europäischen) Spiritismus bis hin zum palo mon-
te der “Kongo-Tradition”. Sie geht kurz auf die histori-
sche Entwicklung ein, stellt die in Erscheinung treten-
den Yoruba-Gottheiten an Beispielen vor und spart auch
den Ifá-Kult der babalawos nicht aus. Hierin zeigt sich
die breite empirische Kenntnis der Autorin, die seit über

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-311 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-311


312 Rezensionen

einem Jahrzehnt Kuba bereist, vorwiegend in Havanna
forscht und die Entwicklung des Landes sowie der afro-
kubanischen Religionen verfolgt.

Die Achtung und Ehrung der Totengeister und den
religiösen Umgang mit ihnen stellt die Autorin als ge-
meinsames “Element” aller afrokubanischen Religionen
dar. Sie bilden sozusagen die religiöse Schnittmenge,
und sie gehen mit einer großen Durchlässigkeit einher:
Priester oder Ritualexperten der einen Religion sind auch
in die andere initiiert oder eingeführt, d. h. sie agieren
in mehreren religiösen Kontexten, ohne diese jedoch zu
vermischen. Die Konturen und Durchlässigkeit der afro-
kubanischen Religionen hinsichtlich der wahrnehmbaren
Geister anschaulich zu machen und sich dennoch auf die
spiritistische Tradition zu konzentrieren, ist ein Vorzug
dieser Arbeit. Im übrigen werden auch die Geisterwesen
selbst in ihrer Vielfalt präsentiert (69ff.). Neben konkre-
ten verstorbenen Individuen können bestimmte Geister-
typen wie auch diffuse Geister wahrgenommen werden.
In unterschiedlichen Konstellationen begleiten sie die
Lebenden, und beide Seiten können sich in der rituellen
Praxis gegenseitig helfen: die Toten den Lebenden mit
Ratschlägen zur Lösung von Problemen, und die Leben-
den den Toten bei der Fortentwicklung zu Lichtgestalten.

Der eigentliche empirische Hauptteil (Kap. 3) be-
ginnt mit der Beschreibung der ersten Begegnungen der
Gewährsleute mit ihren Geistwesen, die anschließend
(Kap. 4) im Hinblick auf den weiteren Lebensweg die-
ser Menschen vertieft werden. Es folgt in Kapitel 5 ei-
ne ausführliche Darlegung der rituellen Praxis des ku-
banischen Spiritismus. Anhand von ganz konkreten, aus
der Feldforschung resultierenden Begebenheiten wird ei-
ne Vielzahl von Phänomenen beschrieben, bei der Geis-
terwahrnehmung eine Rolle spielt: Vom Erlernen und
Entwickeln der Wahrnehmungsfähigkeit in privat organi-
sierten Zirkeln oder “Schulen” (100ff.), über die Arbeit
mit den Totengeistern (129) bis hin zum Umgang mit
“dunklen Toten” (148ff.), die sich an die Lebenden hef-
ten und ihnen Unglück bescheren. Die gesamte rituelle
Praxis (152ff.) wird dargelegt. Darin flicht die Autorin
immer wieder theoretische Überlegungen ein. Darunter
wird auf Ansätze zu Performativität am ausführlichsten
eingegangen.

Das 6. Kapitel (185ff.) kommt dem Phänomen der
Besessenheit wirklich “nahe”. Es werden die Gewährs-
leute nach ihrem Erleben und ihrer Erfahrung während
des entrückten Zustands befragt. Hier verwendet die Au-
torin den Begriff der “Trance”, der für die Inkorpora-
tion von Geistern und Gottheiten nicht ganz zu passen
scheint, vor allem weil es Trance auch ohne die Gegen-
wart von Geistern und Gottheiten gibt. Andererseits ist
es der Begriff, der sich in Kuba (span. trance) weitge-
hend durchgesetzt hat, sofern nicht der gebräuchlichere
Begriff des “Berittenwerdens” Verwendung findet.

Im 7. Kapitel wird das Phänomen der beGeisterten
Wahrnehmung mit der Sicht der Psychiatrie konfrontiert.
Neben der Darlegung der wissenschaftlichen Debatte
über außergewöhnliche Wahrnehmungsphänomene aus
psychopathologischer Sicht (220ff.) ist vor allem die ku-
banische Auseinandersetzung bemerkenswert. Von Wan-

genheim hat neben der Auswertung der Literatur auch
kubanische Psychiater interviewt und dabei vereinzelt
eingeweihte Ifá-Orakelpriester getroffen. Obgleich damit
das Spannungsverhältnis von Biomedizin und Religion
auch in Kuba noch nicht aufgehoben ist, stieg vor diesem
Hintergrund doch die Bereitschaft, zwischen “kultureller
Eigentümlichkeit”, also Religion, und psychischer Stö-
rung zu unterscheiden. Und dass diese Differenzierung in
Kuba vorgenommen wird, markiert den wichtigsten Un-
terschied zu den wiederholt kritisierten, psychosozialen
Studien aus dem Miami der späten 1970er Jahre, welche
die santería insgesamt als System zur psychomentalen
Krisenbewältigung ihrer Anhänger charakterisierten.

In Kuba haben sich Ansätze einer transkulturellen
Psychiatrie nicht nur in der Theorie, sondern auch in der
Behandlungspraxis formiert. Psychiater “überweisen”
Patienten in das “andere Lager”, d. h. zu Priestern, und
umgekehrt. Die Spezialisten der afrokubanischen Reli-
gionen diagnostizieren ihrerseits psychische Erkrankun-
gen und verfügen über eigene spirituelle Heilverfahren.

Die Arbeit endet mit einem philosophischen Epilog,
der den espiritismo als eine Art Seinslehre in seiner
Qualität als Lebensphilosophie beschreibt. Ein Glossar
hilft beim Verständnis der Insiderbegrifflichkeiten der
afrokubanischen Religionen.

Insgesamt beeindruckt die Arbeit durch ihre ethno-
graphische Nähe zu Ritualen, Zeremonien und Begeben-
heiten, welche die Autorin im engen Kontakt mit ih-
ren spiritistisch arbeitenden Gewährsleuten in Havanna
in Erfahrung bringen konnte. An der Qualität der Feld-
forschung besteht kein Zweifel. Hierbei ist besonders
die kenntnisreiche Darstellung der verschiedenen afri-
kanisch beeinflussten Religionen Kubas zu nennen, die
durchaus nicht alle Autoren in gleicher Weise in ihrer
wechselseitigen Verflochtenheit zu verstehen und zu be-
schreiben in der Lage sind.

Immer wieder nimmt die Autorin in guter ethnologi-
scher Tradition eine kulturkritische Perspektive ein, die
das religiös Fremdkulturelle auch kritisch gegen west-
liche Rationalitätsdiskurse zu wenden versteht. Dies ist
bei einem Thema wie der Geisterwahrnehmung durch-
aus kein einfaches Unterfangen. Zudem ist die Arbeit
angenehm zu lesen, wobei unterschiedliche Theoriean-
sätze anregend an das ethnographische Material herange-
führt wurden. Lediglich zum Konzept der “BeGeisterten
Wahrnehmung”, das sich der Leser weitgehend selbst er-
schließen muss, hätte man sich eine etwas ausführliche
Erläuterung der Autorin gewünscht.

Lioba Rossbach de Olmos

Weller, Robert P.: Discovering Nature. Globalization
and Environmental Culture in China and Taiwan. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 2006. 189 pp. ISBN
978-0-521-54841-1. Price: £ 15.99

This interesting book retells well the story of why and
how the Taiwanese public has discovered “nature” and
“environment” through suffering, protest, and apprecia-
tion since the 1980s, though the comparative discussion
between that and the experience in China has not been

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-311 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-311

