2 Theoretischer Rahmen

2.1 IpENTITAT UND NATION

Wihrend der Staat eine Organisationsform des Politischen ist, bezeichnet der
Begrift Nation ein sehr heterogenes Konzept. Entsprechend wird der Begriff
haufig unscharf gebraucht.” Bei der Analyse des Phinomens der Luxemburger
nationalen Identitit liegt genau an dieser Stelle die erste Crux. Differenzen
und Uberschneidungen in Terminologie, Ubersetzung und Interpretation hin-
sichtlich der gemeinsamen Wurzel lat. natio (von nasci >geboren werdens) ver-
weisen dabei nicht selten auf die unterschiedlichen politischen sowie sozialen
Bedingungen und die damit verbundenen Interessen bzw. Ideologien. Bereits
in der Antike verwendet, wurde der Begriff Nation bis in die Neuzeit tradiert,
einem Bedeutungswandel unterworfen und schlieflich theoretisch konzipiert.

Von ihren mittelalterlichen und frithneuzeitlichen Vorliufern setzt sich die
moderne Nation als oberste Legitimationsebene der Gesellschaft fundamental
ab.? Die Idee der Nation als Hochstwert, die etwa die persénliche Teilnahme an
einem Krieg und die Bereitschaft zum Sterben legitimiert, avancierte erst im
Laufe des 19. Jahrhunderts nach der Franzdsischen Revolution.’ Zuvor standen
religiése Glaubensgemeinschaften oder die Zugehorigkeit zu einem bestimm-
ten Territorium im Zentrum des gesellschaftlichen Wertesystems. Ab dieser
Umbruchsphase wird die Nation als politische Ordnungseinheit aufgefasst, die
entweder durch objektive, empirisch tiberpriifbare Merkmale zu bestimmen

7 | Vgl. Ruth Wodak u. a.: Zur diskursiven Konstruktion nationaler Identitdt. Frankfurt
am Main 1998.

8 | Vgl. insbesondere Anthony Smith: Theories of Nationalism. London 1983; ders.:
National Identity. London 1991.

9 | Vgl. Reinhard Koselleck/Michael Jeisman (Hg.): Der politische Totenkult. Krieger-
denkmaler in der Moderne. Miinchen, S. 24f. Einen detaillierten Uberblick iiber den
Bedeutungswandel des Begriffs liefert der Eintrag Nation, Nationalismus, Nationalitat
von Ulrich Dierse und Helmut Rath im Historischen Wdrterbuch der Philosophie (Bd. 6,
S. 406-414).

- am 14.02.2028, 08:40:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Die Emanzipation des hybriden Selbst

sei oder anhand von subjektiven Kennzeichen zu definieren wire."® Letztere
Auffassung, die den Mitgliedern der Nation das Bewusstsein und den Willen
zur Nation zugrunde legt, ist die von Ernest Renan, der in seiner berithmten
Rede Qu'est-ce qu’ une nation? charakterisierenden Eigenschaften der Nation zu
bestimmen versucht. Ausgehend von der nationalen Zerrissenheit des Elsass
nach dem Deutsch-Franzgsischen Krieg von 1870/71 widerlegt er die zu dieser
Zeit allgemeinen angenommenen Merkmale einer Nation. So ist eine Nation
fuir ihn nicht gleichbedeutend mit der Sprache. Damit stellt er dem essenziali-
stischen Denkmodell der Kulturnation, das nationale Zusammengehdérigkeit
auf eine gemeinsam geteilte Sprache und Kultur sowie auf die gemeinsame
Abstammung zurtickfithrt, diametral ein Konzept der Staatsnation entgegen,
das die Nation als eine Willensgemeinschaft beschreibt. Fiir ihn ist eine Nation
ein geistiges Prinzip, das aus zwei Dingen besteht.

L'une est dans le passé, I'autre dans le présent. Lune est la possession en commun
d’unriche legs de souvenirs; I'autre est le consentement actuel, le désir de vivre ensem-
ble, la volonté de continuer a faire valoir I'héritage qu’on a regu indivis.!

Diese Willensgemeinschaft wird also, folgt man Renan, getragen von einem
Gefiihl, das an eine gemeinsame Vergangenheit ankniipft und sich gleichzei-
tig auf den Wunsch stiitzt, Gegenwart und Zukunft zu teilen. Neben dem vo-
luntaristischen Charakter der Nation attestiert sein Begriffsverstindnis folg-
lich eine Form von historischer Prozesshaftigkeit, wenn er das »Dasein der
Nation« als »tdgliche[s] Plebiszit der Zugehorigkeit« beschreibt, das »wie das
Dasein des einzelnen eine andauernde Behauptung des Lebens ist«.”? Renan
operiert folglich mit einem voluntaristischen Nationenbegriff, der auf dem
subjektiven Bekenntnis des Gemeinschaftsmitglieds zu seiner Nationenzuge-
horigkeit beruht. Dem gegentiber steht ein objektiv-deterministischer Natio-
nenbegriff, bei dem sich die Zugehorigkeit aus scheinbar objektiven Gegeben-
heiten wie einer gemeinsamen Sprache oder Kultur speist.

10 | Vgl. Miroslav Hroch: Das Europa der Nationen. Die moderne Nationsbhildung im eu-
ropdischen Vergleich. Gottingen 2005, S. 13.

11 | ErnestRenan:Qu’est-cequ’unnation?In:Ders.: CEuvrescomplétes.Bd.30:Discours
et Conférences. Paris 1887, S. 306. Ubers.: »Eines davon gehért der Vergangenheit an,
das andere der Gegenwart. Das eine ist der gemeinsame Besitz eines reichen Besitzes
an Erinnerungen, das andere ist das gegenseitige Einvernehmen, der Wunsch zusam-
men zu leben, der Wille, das Erbe hochzuhalten, welches man ungeteilt empfangen
hat.« (Ernest Renan: Was ist eine Nation? Vortrag in der Sorbonne am 11. Marz 1882.
In: Michael Jeismann/Henning Ritter: Grenzfalle. Uber neuen und alten Nationalismus.
Leipzig 1993, S. 290-311, hier S. 308)

12 | Ebd., S. 309. Orig.: »L'existence d’une nation est [...] un plébiscite de tous les
jours, comme I'existence de 'individu est une affirmation perpétuelle de vie.«

- am 14.02.2028, 08:40:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretischer Rahmen

Im Luxemburg des 19. Jahrhunderts kann nicht von einer homogenen
Sprachgemeinschaft ausgegangen werden, die sich auf eine von allen geteilte
Sprache stiitzte. Wihrend die Bourgeoisie zusitzlich die Prestigesprachen
Franzosisch und Hochdeutsch beherrschte, sprachen die weniger Gebildeten
moselfrinkische Dialekte, aus denen sich erst allmihlich das Létzebuergesche
als eigene Sprache entwickeln und sich dann auch sukzessive literarisch mani-
festieren sollte.” Diese »Emanzipation des Létzebuergeschen aus dem Gefiige
deutscher Mundarten«— um die Beschreibung von Peter Gilles zu verwen-
den — wurde von Luxemburger Intellektuellen eng mit der Nationalstaatsbil-
dung verwoben. Vor allem Lehrer und Pfarrer, die sich als Dichter betitigten,
spielten bei der Etablierung eines Nationalbewusstseins eine tragende Rolle.
Unter anderem versuchten sie hiufig, die wihrend des Studiums im Ausland
erworbenen Theorien auf Luxemburg zu applizieren. Obschon das Kennzei-
chen einer einzigen gemeinsamen Sprache nicht in der luxemburgischen Ge-
sellschaft zu finden ist, betonen sie die gemeinsame Abstammung von einem
weit in die Vergangenheit zuriickreichenden Volk und versuchten so die Iden-
titdt einer Kulturnation zu etablieren. Auf die tragende Rolle von Intellektuel-
len bei der Entstehung eines Nationalbewusstseins hat auch Max Weber ver-
wiesen:

Die Uberlegenheit oder doch die Unersetzlichkeit der nur kraft der Pflege der Eigenart zu
bewahrenden und zu entwickelnden »Kulturgiiter« ist es denn, an welcher die Bedeut-
samkeit der »Nation« verankert zu werden pflegt, und es ist daher selbstversténdlich,
daR, wie die in der politischen Gemeinschaft Machtigen die Staatsidee provozieren, so
diejenigen welche innerhalb einerKulturgemeinschaft« [...] die Fiihrung usurpieren: die
sIntellektuellen« also, wie wir sie vorldufig genannt haben, in spezifischem Mafie dazu
pradestiniert sind, die nationale Idee zu propagieren.'®

Anders als in Deutschland, das schon vor dem 19. Jahrhundert — dem »Zeitalter
des Nationalismus« — ein Nationalbewusstsein besaf3, entwickelten die Luxem-

13 | Vgl. Fernand Fehlen: Multilingualismus und Sprachenpolitik. In: Wolfgang H. Lo-
rig/Mario Hirsch (Hg.): Das politische System Luxemburgs. Eine Einfiihrung. Wiesbaden
2008, S. 45-61, hier S. 47.

14 | Vgl. Peter Gilles: Die Emanzipation des Létzebuergeschen aus dem Gefiige der
deutschen Mundarten. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 117 (1998), S. 20-35.

15 | Max Weber: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundri8 der verstehenden Soziologie.
Kdln/Berlin 1968, S. 678, zit. n. Hans Manfred Bock: Nation als vorgegebene oder vor-
gestellte Wirklichkeit? Anmerkungen zur Analyse fremdnationaler Identitédtszuschrei-
bung. In: Ruth Florack (Hg.): Nation als Stereotyp: Fremdwahrnehmung und Identitéat in
deutscher und franzésischer Literatur. Tibingen 2000 (Studien und Texte zur Sozialge-
schichte der Literatur 76), S. 22f.

- am 14.02.2028, 08:40:08.

17


https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18

Die Emanzipation des hybriden Selbst

burger Intellektuellen ihr Nationalbewusstsein erst vor dem Hintergrund ei-
ner Vorstellung von nationaler Unabhingigkeit.'

Nation und nationales Identititsbewusstsein bedingen einander, da die Ab-
grenzung nach auflen sowie die Imagination einer inneren Homogenitit zum
Kern des Nationalismus zdhlen. Ebenso wie Nation hat auch der Begriff Iden-
titit in den letzten Jahrzehnten eine die unterschiedlichsten Disziplinen und
Handlungsfelder tibergreifende Hochkonjunktur erfahren und ist zum Ge-
genstand einer ebenso groflen Flut von politischen, wissenschaftlichen und
feuilletonistischen Publikationen avanciert. Lutz Niethammer weist darauf
hin, dass sich die Anzahl deutschsprachiger Veréffentlichungen zu diesen bei-
den Themenfeldern seit den 1950er-Jahren pro Jahrzehnt ungefihr verdoppelt
hat.” Einerseits werden in offentlichen Debatten Konzepte etwa von ethni-
scher, europiischer, nationaler, regionaler oder geschlechtlicher Identitit ver-
handelt, und andererseits sind sie Gegenstand der sozial- und auch literatur-
wissenschaftlichen Forschung geworden. Letztere beschreiben meist ein
Verstindnis von Identitit als Ergebnis von Konstruktionsprozessen.

Die nationale luxemburgische Identitit wird aus der dieser Arbeit zugrun-
deliegenden konstruktivistischen Lesart im Folgenden weder als ein a priori
vorhandener Zustand noch als eine »quasi-natiirliche« kollektive Einheit (wie
etwa primordialistische Konzepte von Nation, die gemeinsame Abstammung
oder gemeinsames »Blut« betonen) verstanden. Vielmehr folgt diese Untersu-
chung dem Konzept von Benedict Anderson, nach dem die luxemburgische
nationale Identitit kulturellen Konstitutionsbedingungen unterliegt und auf
der Grundlage erfundener Traditionen und Erinnerungen diskursiv erzeugt
wird.®® Ahnlich wie Anderson betont auch Jan Assmann die konstruktivisti-
sche Seite kollektiver Identititsbildung. Er definiert die kollektive Identitit als
ein Bild, »das eine Gruppe von sich aufbaut und mit dem sich deren Mitglieder
identifizieren«,” womit er ebenfalls auf das konstruktivistische Moment der
kollektiven Identitit verweist. Prononciert formuliert kann man sagen, dass
diese Identitdt erst durch kulturelle Formationen, das heifit die Verwendung
eines gemeinsam kodierten Symbol- und Zeichensystems als Medium, gene-
riert wird. Gleichzeitig tritt dadurch die Janusképfigkeit des kollektiven, iden-

16 | ZurRolle derIntellektuellen bei der Etablierung der deutschen nationalen Identitat
vgl. Bernhard Giesen: Die Intellektuellen und die Nation. Deutsche Achsenzeit. Frank-
furt am Main 1993.

17 | Lutz Niethammer: Kollektive Identitat. Heimliche Quellen einer unheimlichen Kon-
junktur. Reinbek b. Hamburg 2000, S. 21.

18 | Vgl. Anderson: Die Erfindung der Nation (Anm. 6); auch M. Rainer Lepsius: Nation
und Nationalismus in Deutschland. In: Ders.: Interessen, Ideen und Institutionen. Op-
laden 1990, S. 232-246.

19 | Jan Assmann: Das kulturelle Gedachtnis. Schrift, Erinnerung und politische Iden-
tittin frihen Hochkulturen. Minchen 1992, S. 132.

- am 14.02.2028, 08:40:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretischer Rahmen

titdren Selbstverstindnisses der Nation zutage. Erst das Oszillieren zwischen
der eigenen politischen Emanzipation, die im nationalen Binnendiskurs iden-
tititsstiftend wirkt, und der Ausgrenzung des Fremden erméglicht das Erden-
ken einer Grenze, die das eigene Kollektiv von dem anderer Gemeinschaften
abgrenzt. Die Einbettung von Selbstbildern erfolgt im Rahmen von gemein-
sam verstindlichen kulturellen Symbolisierungen in Abgrenzung zu Bildern
des Fremden, denen ebenfalls identititsstiftende Funktion zukommt.

Das Konzept der Identitit und Alteritit ist ferner an die Erinnerung als
kollektive Erfahrung gekoppelt. In den Sozialwissenschaften wird etwa die
Riickbindung der Sozialisation an die Gesellschaft betont und damit die Ent-
stehung von gemeinsamen Werten, Normen und kollektivem Wissen einer
Gesellschaft verdeutlicht. Als identititsstiftendes Prinzip einer Gesellschaft
gilt das kollektive Gedichtnis, denn dieses Selbstbild sozialer und kultureller
Formationen wird aus gemeinsamen Erinnerungen gespeist, ¥ auf die sowohl
Autoren als auch Leser zuriickgreifen. Diese kollektiven Konzepte zeichnen
die Uberlegungen aus, die der franzésische Soziologe Maurice Halbwachs in
seinen Gedichtnisstudien herausgearbeitet hat. In seinem 1925 erschienenen
Werk Les cadres sociaux de la mémoire? diskutiert er die Notwendigkeit verschie-
dener sozialer Bezugsrahmen (cadres sociaux) fir das individuelle sowie fiir
das kollektive Erinnern und versteht die persénliche Erinnerung als ein kollek-
tives Phidnomen, als eine mémoire collective. In seinem gleichnamigen Werk,
das erst im Jahre 1950 erschien, weitet er das Konzept aus.?? Unter sozialem
Rahmen versteht er dabei zunichst die einen Menschen umgebenden sozialen
Komponenten, wie beispielsweise die Familie oder die Religion. Durch Kom-
munikation werden Sprache, Zeit- und Raumvorstellungen, Faktenwissen oder
andere Erfahrungen vermittelt und sie fungieren somit als soziale Rahmen.
Cadres sociaux bilden also den umfassenden, sich aus der materialen, mentalen
und sozialen Dimension kultureller Formationen konstituierenden Denkhori-
zont, nach dem sich unsere Wahrnehmungen und Erinnerungen strukturie-
ren.

Im Vordergrund des Gedachtnisses einer Gruppe stehen die Erinnerungen an Ereignisse
und Erfahrungen, die die grofite Anzahl ihrer Mitglieder betreffen und die sich ihr entwe-
der aus ihrem Eigenleben oder aus ihren Beziehungen zu den ihr ndchsten, am haufigs-
ten mitihrin Beriihrung kommenden Gruppen ergeben. 23

20 | Ebd.

21 | 1985 wurde die Ubersetzung Das Geddchtnis und seine sozialen Bedingungen
veroffentlicht.

22 | Die deutsche Ubersetzung Das kollektive Gedéchtnis erschien erst 1991.

23 | Vgl. Astrid Erll: Kollektives Gedachtnis und Erinnerungskulturen. Stuttgart/Wei-
mar 2005, S. 15.

- am 14.02.2028, 08:40:08.

19


https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Die Emanzipation des hybriden Selbst

Wihrend die Gedichtnistheorien seiner Zeitgenossen Sigmund Freud und
Henri Bergson nahelegen, kollektive Vergangenheit lediglich als Teil des indi-
viduellen Lebens zu sehen, exemplifiziert Halbwachs’ Theorie kollektive Erin-
nerung als wichtiges Instrument der Gruppenkohision. Dabei tragen Erinne-
rungen nicht nur zur Stabilitit der Gruppe bei, vielmehr stabilisiert die Gruppe
auch die Erinnerung. Nach Halbwachs lassen sich aus dem Medium Literatur
soziale Bezugsrahmen ableiten. Folglich wird das individuelle Gedichtnis
ebenso qua Literatur als cadre médial wie durch soziale Interaktion in Gruppen
(cadres sociaux) geprigt. Durch das Aufgreifen vorhandener kultureller Model-
le oder miindlicher Erzihlungen sind Individuen demnach in der Lage, sich an
etwas zu erinnern, das ihrem Leben vorausging — das sie in persona nicht mit-
erlebt haben.?* Um gesellschaftlich wirksam zu werden, bediirfen diese Medi-
en des kollektiven Gedichtnisses der substanziellen Aufladung und der Aktu-
alisierung.”

Im Gegensatz zu Halbwachs, der sich auf das kollektive Gedichtnis stiitzt,
geht der franzosische Geschichtswissenschaftler Pierre Nora in seinen Studi-
en davon aus, dass kein Gedichtnis der Gruppe per se mehr existiert.” Als Ge-
dichtnis der Gruppe fungieren nach Nora die von der Gesellschaft verwende-
ten Symbole, sogenannte Erinnerungsorte. Versteht er darunter zunichst
fassbare Gegenstinde wie Monumente oder Gemilde, so weitet er seine Defi-
nition auf alle materiellen, sozialen und mentalen kulturellen Phinomene aus,
die auf kollektiver Ebene mit symbolischem Gehalt aufgeladen und zu einer
nationalen Identitdt verflochten sind. Somit avancieren auch Denkfiguren, Re-
deweisen oder Masternarrative zu lieux de mémoire. Auch der Literatur schreibt
Nora eine Funktion als Gedichtnisort zu. Durch diese gemeinsamen Symbole
hat das Individuum Teil am kollektiven Gedichtnis und damit an einer ge-
meinsamen Identitit, ohne die einzelnen Mitglieder zwangslidufig kennen zu
miissen. Prototypisch kann an dieser Stelle die Nation genannt werden, deren
Kollektivgedichtnis und Identitit sich unter anderem auf Symboliken stiitzt.

24 | Vgl. Maurice Halbwachs: Das Gedachtnis und seine sozialen Bedingungen. Frank-
furt am Main 1985, S. 275 ff.

25 | Vgl. Aleida Assmann: Erinnerungsrdume. Formen und Wandlungen des kulturel-
len Geddchtnisses. Miinchen 2003, S. 131. Ich orientiere mich an Erll: Kollektives
Ged&chtnis (Anm. 23), S. 19-22. Warburg deutet die klassische Kunstgeschichte vor
dem Hintergrund der Kulturtheorie, indem er dem Bild die zentrale Stellung in seinen
Gedéachtnistheorien zukommen I3sst.

26 | Pierre Nora (Hg.): Les lieux de mémoire |. La Republique. Paris 1984; ders. (Hg.):
Les lieux de mémoire I1. La nation. Paris 1986; ders. (Hg.): Les lieux de mémoire lll. Les
France. Paris 1992. Zur Kritik an der »stark wertbesetzten Konstruktion einer Verfalls-
geschichte des Gedachtnisses« bei Nora vgl. Erll: Kollektives Ged&chtnis (Anm. 23),
S. 25.

- am 14.02.2028, 08:40:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretischer Rahmen

Das Konzept von Maurice Halbwachs wurde nun mafgeblich durch Aleida
und Jan Assmann erweitert. Das Novum ist dabei die von ihnen vorgenomme-
ne Zweiteilung der {ibergreifenden Konzeption des kollektiven Erinnerungs-
prozesses in die beiden Gedichtnisrahmen des kommunikativen Geddchtnisses
einerseits und des kulturellen Geddchtnisses andererseits. Ersteres umfasst Erin-
nerungen, die sich aus den Geschichtserfahrungen der Zeitgenossen speisen,
und bezieht sich daher auf die letzten drei bis vier Generationen, das heifst auf
eine Zeitspanne von 8o bis 100 Jahren.” Im Gegensatz dazu sind zuriicklie-
gende mythische Ereignisse wie die Ursprungsgeschichte einer Nation Gegen-
stand des kulturellen Gedichtnisses. Sein Inhalt wird in Form von fest instal-
lierten rituellen Festen vergegenwirtigt, die sinnstiftend wirken. Dazu merkt
Jan Assmann an:

Unter dem Begriff kulturelles Gedachtnis fassen wir den jeder Gesellschaft und jeder
Epoche eigentiimlichen Bestand an Wiedergebrauchs-Texten, -Bildern, und -Riten zu-
sammen, in deren»Pflege«sie ihr Selbstbild stabilisiert und vermittelt, ein kollektiv ge-
teiltes Wissen vorzugsweise (aber nicht ausschlieilich) Uber die Vergangenheit, auf das
eine Gruppe ihr BewuRtsein von Einheit und Eigenheit stiitzt.?®

Historische Bezugspunkte miissen die floating gap, d.h. die zeitliche Liicke
zwischen den beiden Gedachtnisrahmen, iitberwinden, um im kulturellen Ge-
dichtnis gefestigt und zu kulturellen Konventionen zu werden. Das kulturelle
Gedichtnis kann tiber Jahrhunderte hinweg bestehen, da sich in ihm Ge-
schichte zu einem normativen, fiir die Gesellschaft identititsstiftenden My-
thos ausbildet. Nicht nur die vielfiltigen Formen kommunikativer Tradierung
des kulturellen Gedichtnisses sind demnach identititsstiftend, sondern vor
allem seine zahlreichen medial stabilisierten Ausprigungen.? Dabei handelt
es sich um an feste Medien gebundene Erinnerungen, symbolische Kodierun-
gen und Inszenierungen in Wort, Schrift und Bild, die besonders durch Tradi-
tionen vergegenwirtigt werden. Auch wenn Jan Assmann die beiden Erinne-
rungsmodi zunichst diametral entgegensetzt, weist er dennoch darauf hin,
dass sie sich »in der Realitit einer geschichtlichen Kultur [...] vielfiltig
durchdringen«®. Dabei unterliegen Erinnerungen einem Selektionsprozess,
denn es stellt sich die Frage, welche Aspekte des historischen Ereignisses als
derart relevant angesehen werden, dass sie nicht vergessen werden diirfen. So-

27 | Vgl. ebd., S. 27-33.

28 | Jan Assmann: Kollektives Gedachtnis und kulturelle Identitat. In: Ders./Tonio Hol-
scher (Hg.): Kultur und Gedé&chtnis. Frankfurt am Main 1988, S. 15.

29 | Vgl. Birgit Neumann: Erinnerung. Identitat. Narration. Gattungstypologie und
Funktion kanadischer Fiction of Memory. Berlin/New York 2005, S. 85.

30 | Jan Assmann: Das kulturelle Gedé&chtnis. Schrift, Erinnerung und politische
Identitatin friihen Hochkulturen. Miinchen: Beck 1992, hier S. 51.

- am 14.02.2028, 08:40:08.

21


https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Die Emanzipation des hybriden Selbst

mit bedarf es einer Entscheidung, welche Ereignisse oder Personen der Ver-
gangenheit tradiert werden sollen. Daran schliefdt sich die Wahl des Mediums
an, mit dessen Hilfe erinnert werden soll, damit die Vergangenheit nicht als
etwas Losgelostes erscheint, sondern im Blickpunkt des aktuellen gesellschaft-
lichen Diskurses bleibt.

Die bisher dargestellten Gedichtniskonzepte haben die Funktionsweise
der Interaktionen zwischen Erinnerung und Identititsbildung einer Gruppe
skizziert. Dabei wurde deutlich, dass sich Erinnerung und Identitétsbildung
zueinander reflexiv verhalten. Einerseits entsteht kollektive Identitdt durch ge-
meinsame Geschichten und Erinnerungen, andererseits setzt die Entstehung
von Erinnerung die Interaktion, beispielsweise die Tradierung von Vergangen-
heitsversionen innerhalb einer sozialen Gruppe, voraus.

Auch Benedict Anderson unterstreicht in seiner Analyse der Phinomene
des Nationalismus und des Prozesses der Nationalstaatsbildung die bewussten
Anteile kollektiver Identitit in imagined communities, wenn er schreibt, dass
»im Bewusstsein von jedem das mentale Bild der Gemeinschaft existiert.«*! Im
Sinne Andersons sind Nationen »vorgestellte politische Gemeinschaft[en] —
vorgestellt als begrenzt und souverin«??, deren kollektive Identititen sich unter
anderem aus einer gemeinsamen Geschichte, der Literatur und den Massen-
medien in einer gemeinsamen Sprache speisen. Anderson definiert den Be-
griff in Abgrenzung zu religiosen oder dynastischen vorgestellten Gemein-
schaften und zeigt, dass die Durchsetzung dieser kollektiven Identititen spezi-
elle kulturelle Konstitutionsbedingungen hat. Historisch fithrt er das Gesell-
schaftsmodell des Nationalstaates und der nationalen Identitit auf die
Industrialisierung, die Entstehung eines Marktes fiir Druckerzeugnisse sowie
die Sikularisierung zurtick. Denn erst das Aufkommen von Roman und Zei-
tung, d. h. von Reproduktionstechnologien und Massenmedien, so schreibt
Anderson in Die Erfindung der Nation, hat die Vorstellung von Raum und Zeit
derart geprigt, dass sich ein Nationenkonzept etablieren konnte. Als zentrales
Moment bei der Genese einer nationalen Identitit betont Anderson das Prinzip
der Gleichzeitigkeit. Der Roman vermittelt dem Leser das Bild gleichzeitig
handelnder Charaktere, eingebettet in einen gesellschaftlichen Kontext, und
tiber das Lesen der Zeitung erhalten Tausende Leser tiglich die Fiktion, gleich-
zeitig an einer Massenzeremonie teilzunehmen.*

Der Zeitungsleser, der beobachtet, wie exakte Kopien seiner eigenen Zeitung in der U-
Bahn, beim Frisér, von Nachbarn konsumiert werden, sieht sich kontinuierlich bestatigt,
dass die vorgestellte Welt sichtbar im Alltagsleben verwurzelt ist. [...] Die Fiktion dringt

31 | Anderson: Die Erfindung der Nation (Anm. 6), ,S. 9.
32 | Ebd., S. 15.
33 | Ebd., S.35u. 41.

- am 14.02.2028, 08:40:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretischer Rahmen

still und stetig in die Realitat vor und schafft dort das bemerkenswerte Vertrauen in eine
anonyme Gemeinschaft, das moderne Nationen auszeichnet.3*

Narrative Muster und Medien konnen soziale Strukturen nicht nur reflektie-
ren, sondern generieren und beeinflussen diese auch. Die Vorstellung eines
sozialen Organismus, der sich bestimmbar durch eine homogene und leere
Zeit bewegt, ist eine genaue Analogie zur Nation, die ebenfalls als bestindige
Gemeinschaft verstanden wird, die sich gleichmiflig die Geschichte hinauf
(und hinunter) bewegt.* Durch diese Integration in dieselbe zeitliche Synchro-
nie, die das Gefiithl der Gleichzeitigkeit in der Gegenwart erzeugt, verbinden
Massenmedien Handlungen sowie Handelnde auf nationaler Ebene und stif-
ten dadurch ein Zusammengehorigkeits- und Gemeinschaftsgefiihl.

Jede dieser vorgestellten Gemeinschaften bezieht sich also auf eine Mei-
stererzihlung, in der sie zu einer Schicksalsgemeinschaft erhoben wird. Dabei
stellen Erinnern und Vergessen, Inklusion und Exklusion von historischen Er-
eignissen, eine starke Reduktion des Komplexen sowie eine liickenlose teleolo-
gisch dargestellte Folge der nationalen Ereignisse die Konstruktionsmechanis-
men dieser sinnstiftenden und sinnverindernden Strategien dar, die das
kollektive Gedichtnis organisieren. Die Konstruktion kollektiver Identitit ver-
lduft tiber die Setzung von duflerer Differenz und einer die inneren Briiche
verschleiernden Homogenitit. Darum finden Geschichtsbilder, die nicht auf
einen linearen Fortgang, sondern auf interne Entwicklungsbriiche verweisen,
meist keinen Eingang in den nationalen Diskurs. Indem in einer Nation nun
eine eigene durch nationale Ereignisse, Daten und sogar Heldenfiguren ge-
pragte Geschichte konstruiert wird, ja fiir sie — um mit Pierre Nora zu spre-
chen - eigene lieux de mémoire geschaffen werden, leistet auch die Meisterer-
zihlung eine Identifikation mit dem Kollektiv. Durch die Tradierung des
Masternarrativs von Generation zu Generation tiber Jahrhunderte hinweg —
getarnt als wissenschaftlich abgesicherte Wahrheit — hat dieses Narrativ Teil an
der Identititsbildung einer Nation.

Die Autoren des 2010 erschienen Werks Inventing Luxembourg haben drei
fur die Konstruktion der luxemburgischen Nation mafdgeblich tradierten Pha-
sen der Luxemburger Geschichte nachgezeichnet und gezeigt, wie sie zur my-
thischen Meistererzihlung Luxemburgs gedeutet wurden und immer noch
werden.* Diese Phasen entsprechen genau den lieux de mémoire, die die Lu-
xemburger Identitit symbolisieren sollen. Dabei haben sie zunichst die erste
Etappe herausgearbeitet, die mit dem Griindungsdatum Luxemburgs im Jahre
993 beginnt und in die Tradition der mittelalterlichen Grafschaft Luxemburg

34 | Ebd., S. 41f.

35 | Ebd., S. 33f.

36 | Pit Pérporté u.a.: Inventing Luxembourg. Representations of the Past, Space and
Language from the Nineteenth to the Twenty-First Century. Leiden/Boston 2010.

- am 14.02.2028, 08:40:08.

23


https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Die Emanzipation des hybriden Selbst

gestellt wird. Diese erste Phase sei lediglich durch Zeiten der »Fremdherr-
schaft« unterbrochen worden, in der das Herzogtum und seine Einwohner von
burgundischen, spanischen, franzésischen und 6sterreichischen Herrschern
regiert wurden. Hier wird im Masternarrativ betont, dass das Volk gegeniiber
seinen Herrschern immer loyal gewesen sei, obwohl es die Fremdherrschaft
nur als Zwischenphase und als »Joch, unter das man sich beugen musste,
ansah. Als dritte Etappe stellten die Autoren die Phase der »Wiedergeburt« Lu-
xemburgs heraus, die mit dem Londoner Vertrag von 1839 und dem daraus
entstandenen eigenen Staat dem Volk seine Unabhingigkeit zuriickgab. Dabei
wird, das betonen die Autoren, zwischen dem Mittelalter und dem 20. Jahr-
hundert eine Kontinuitit konstruiert, die aus der ostentativ linearen Darstel-
lung der drei Phasen in der Meistererzihlung resultiert. Somit wird eine kon-
tinuierliche sowie progressive Entwicklung der luxemburgischen Identitit—von
der Geburtsstunde im Jahre 963 bis ins 20. Jahrhundert — suggeriert. Als lieux
de mémoire fungieren nach ihrer Auffassung sowohl positiv konnotierte und
symboltrichtige Helden wie etwa Johann der Blinde als auch Erinnerungsorte
im klassischen Sinne. Die Geschichte Luxemburgs, die damit inszeniert wird,
wird also immer in den Bezugsrahmen der Nation eingebettet, um eine kollek-
tive Erinnerung zu konservieren, zu tiberliefern und zu reaktivieren. Einer-
seits verweist sie demnach in die Vergangenheit, andererseits wird die Nation
auf der Folie von Gegenwarts- und Zukunftsdimensionen perspektiviert.

Aus seinen Erfahrungen mit Prozessen politischer Gemeinschaftsbildung
im siid-ost-asiatischen Raum leitet Benedict Anderson richtungsweisende An-
nahmen iiber die Konstruktion von Nationen in Europa ab. Dabei fragt er ins-
besondere nach Mechanismen, die zur Genese und Stabilisation von Nationen
beitragen. Anderungen in der Organisation kultureller Gedichtnisse implizie-
ren hiufig auch fundamentale Modifikationen im Bereich nationaler Identiti-
ten, was Anderson am Beispiel des Buchdrucks zeigt. Historisch fiihrt er das
Gesellschaftsmodell des Nationalstaates und die nationale Identitdt auf die In-
dustrialisierung, die Entstehung eines Marktes fiir Druckerzeugnisse sowie
die Sikularisierung zurtick. Das Aufkommen der Massenmedien mit ihren
neuen Kommunikationskanilen evoziert den Wechsel von der konkret erfahr-
baren Face-to-Face-Gemeinschaft zur imaginierten Gemeinschaft, die kiinftig
aus »Mit-Lesern« bestehen wird. Die Nation ist also insofern vorgestellt, als
sich ihre Mitglieder niemals alle begegnen kénnen, sie sich ihre Gemeinsam-
keit aber dennoch vorstellen kénnen. In diesem Sinne versteht auch Dieter
Langewiesche die Nation nicht nur als »Emotionsgemeinschaft«, sondern vor
allem als gesellschaftlich[en] umfassende[n] Kommunikationsprozess, in dem
politische und gesellschaftliche Werte verallgemeinert werden kénnen«.”
Nicht zuletzt durch Andersons These, der zufolge Literatur einen entscheiden-

37 | Dieter Langewiesche: »Nation«, »Nationalismus«, »Nationalstaat« in Deutschland
und Europa. Miinchen 2000, S. 33.

- am 14.02.2028, 08:40:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretischer Rahmen

den Anteil am Umbruch der kulturhistorischen Systemformation habe, inso-
fern als sich die Imagination der nationalen Gemeinschaft in ihr vollziehe,
gelangt die Literatur in den Blick der Nationenforschung. Mit Blick auf die
Herausbildung eines nationalen Identititsbewusstseins hat neben Benedict
Anderson unter anderem auch Karl W. Deutsch die Relevanz von Massenmedi-
en betont, da sie einen geteilten Kommunikationsraum darstellen, der eine
gemeinsame Identitit zu generieren vermag.*® Insofern gilt auch ein Augen-
merk dieser Studie der Einbeziehung von Zeitungsartikeln.

2.2 NATIONALE IDENTITAT UND LITERATUR

Die nationale Identitit »basiert auf der Selbstdefinition eines Kollektivs als >Na-
tion« mit einer gemeinsamen Geschichte«* und manifestiert sich in Anleh-
nung an Eric Hobsbawm (invention of tradition)* und Ernest Gellner (»Es ist
der Nationalismus, der die Nation hervorbringt, und nicht umgekehrt«*) als
eine Erfindung in Form einer spezifischen Interpretation der Geschichte. Kol-
lektive nationale Identititen sind also symbolische Ordnungen, die sich sowohl
aus der Imagination ableiten lassen als auch an der jeweiligen historischen
Realitit angelehnt werden. Die Erfindung von geschichtlichen, kulturellen,
sprachlichen oder religiosen Traditionen gilt als zentrales Merkmal einer ent-
stehenden und bestehenden nationalen Identitit. Die Codierung dieser natio-
nalen Identitit verlduft tiber die Inszenierung von Erinnerung und Tradition,
die Gemeinschaftlichkeit symbolisch fassbar machen und kulturell begriin-
den. Aus diesem Grund werden auch im Folgenden die im multilingualen he-
terogenen Raum Luxemburg verwendeten Mythen als Symbol- und Zeichensy-
stem mit in die Untersuchung einbezogen. Fiir Luxemburg stellt sich zunichst
die Frage, in welcher Form dieses gemeinsam codierte Symbol- und Zeichen-
system manifest wird, wie aus dem Imaginierten eine wahrnehmbare Realitit
wird. Im luxemburgischen Fall beruht die Inszenierung von kollektiver Erin-
nerung und Tradition auch auf gemeinsam erzihlten Geschichten wie etwa
dem konstruierten Masternarrativ der Gemeinschaft. Durch sie wird die natio-
nale Vergangenheit mittels an Texte, Personen, Orte oder Ereignisse gebunde-
ner Rituale in der Gegenwart aktualisiert und so die geteilte Vergangenheit
reaktiviert. In Anlehnung an die oben skizzierten Gedichtnistheorien der kul-

38 | Vgl. Karl W. Deutsch: Nationalism and Social Communication. An Inquiery into the
Foundations of Nationality. Cambridge (MA) 1962, S. 97.

39 | Bernhard Stahl: Frankreichs Identitat und aufienpolitische Krisen. Baden-Baden:
Nomos Verlagsgesellschaft, 2006, S. 48 f.

40 | Eric Hobsbawn/Terence Ranger (Hg.): The Invention of Tradition. Cambridge (MA)
1983.

41 | Ernest Gellner: Nationalismus und Moderne. Hamburg 1995, S. 86f.

- am 14.02.2028, 08:40:08.

25


https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Die Emanzipation des hybriden Selbst

turwissenschaftlichen Forschung gilt dieses gemeinsame Erinnern als Aus-
gangspunkt fiir gesellschaftliche Sinnstiftungsprozesse und damit auch fiir
die Konstruktion einer gemeinsamen Identitit. Zur Erzeugung eines kollekti-
ven Gedichtnisses einer Nation und damit der nationalen Identitit bedarf es,
wie eben gezeigt, der Selektion, Gewichtung und Ordnung vergangener Ereig-
nisse. So schaffen etwa literarische Texte wie auch Kunst die Voraussetzungen
fir kulturelle Uberlieferungen, weil sie durch Selektion, Speicherung und
Kommunikation die Aneignung und Tradierung des kollektiven Wissens si-
cherstellen und aktivieren.

Mit Blick auf die Prozesse der luxemburgischen Nationenbildung und der
damit untrennbar verbundenen Entstehungsprozesse einer nationalen Identi-
tit ist die Offenlegung der oben erwihnten Inszenierungen von Erinnerung
und Tradition entscheidend fiir die Nachvollziehbarkeit ihrer Funktionsweise.
Inszenierungen in Literatur, Kunst und Medien sind dabei von besonderer Be-
deutung — ist doch die in diesem System vorherrschende spezifische Funktion
narrativer Strukturen als wesentlicher anthropologischer Modus zur Konstitu-
tion von Identitit innerhalb der kulturwissenschaftlichen Forschung lingst
zum Gemeinplatz avanciert.” Literatur rekurriert nicht nur auf die in der Ge-
sellschaft vorherrschenden Diskurse und verarbeitet diese narrativ, sondern
wird auch umgekehrt durch ebendiese Diskurse bestimmt. Das Gesamtsystem
kulturell gepragter Werte und Kollektivvorstellungen manifestiert sich in lite-
rarischen Texten in dsthetisch verdichteter Form, sodass Literatur auch in
komplexen multilingualen Kontexten als mediale Ausdrucksform fungiert,
durch die kollektive Identitit beobachtbar wird. Die Mechanismen der Identi-
titsbildung werden etwa durch Metaphern, Stereotype oder Symbole insze-
niert. Demgemif} generieren literarische Texte also auch eigene Bilder und
Ideen, die dann wiederum von der Gesellschaft rezipiert werden und insofern
Einfluss auf die aufRerliterarische Wirklichkeit haben, als sie als konstruieren-
des Moment der Sinnstiftung wirken und das Bewusstsein einer kollektiven
Identitit mitprigen. Das reziproke Verhiltnis zwischen Literatur und Gesell-
schaft bezeichnen Vertreter des New Historicism wie etwa Stephen Greenblatt
in Anlehnung an Clifford Geertz als »poetics of culture«. Aufgabe dieser Kul-
turpoetik sei es, sowohl die Prisenz des literarischen Textes in der sozialen
Welt als auch die Prisenz kultureller Praktiken und Bedeutungssysteme im
historischen Text zu analysieren.® Besonders eindrucksvoll hat in diesem Zu-
sammenhang Hayden White die Bedeutung literarischer Narrationsmuster fiir
die vermeintliche Faktizitit des historischen Narrativs herausgearbeitet. Er

42 | Aleida und Jan Assmann haben mitihrem kulturwissenschaftlichen Ansatz der Ge-
déchtnistheorie die Funktion von literarischen Werken fiir die Stabilisierung von kollek-
tiver Erinnerung und ldentit4t herausgearbeitet.

43 | Stephan Greenblatt: Renaissance Self-Fashioning. From More to Shakespeare.
Chicago/London 1980, S. 4f.

- am 14.02.2028, 08:40:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretischer Rahmen

geht davon aus, dass sich der moderne Geschichtsdiskurs einer linear-narrati-
ven Darstellungsform und damit Sinngebungsstrategien bediene, wie sie auch
im literarischen Diskurs vorzufinden seien. Er stellt fest, dass

Ereignisse [...] zu einer Geschichte gemacht [werden] durch das Weglassen oder die Un-
terordnung bestimmter Ereignisse und die Hervorhebung anderer, durch Beschreibung,
motivische Wiederholung, Wechsel in Ton und Perspektive, durch alternative Beschrei-
bungsverfahren und dhnlichem - kurz mit Hilfe all der Verfahren, die wir normalerweise
beim Aufbau einer Plotstruktur eines Romans oder eines Dramas erwarten.*

Indem dadurch die rein chronologische Anordnung der Ereignisse aufgebro-
chen wird, verschafft der Historiker seiner Darstellung eine spezifische
Plotstruktur. Erst durch diese sinnstiftenden Perspektivierungen werden hi-
storische Ereignisse also symbolisch strukturiert und damit kohirent.

Anders als der Schriftsteller steht der Historiker einem realen Chaos von bereits fest-
stehenden Ereignissen gegeniiber, aus denen er die Elemente fiir die Geschichte, die er
erzahlen will, auswahlen muf. [...] Diese Arbeit der AusschlieSung, der Akzentuierung
und der Unterordnung geschieht in der Absicht, eine bestimmte Art von Historie hervor-
zubringen, kurz, sie entwickelt und ordnet die Fabel zur Handlung.*®

Bereits bei Auswahl- und Strukturierungsprinzipien des Stoffes, von denen
Historiker bei ihren Studien zur Gestaltung von Geschichten Gebrauch ma-
chen, werden sie durch ihre eigenen kulturspezifischen Vorstellungen geleitet.
Wenn fiir Walter Benjamin Geschichteschreiben bedeutet, »Jahreszahlen Phy-
siognomie zu geben«*, so geht er wie White davon aus, dass vergangene Ereig-
nisse mittels der Geschichtsschreibung selektiert werden — und zwar entspre-
chend der Regeln des nationalen Diskurses. Einmal etabliert, werden sie zu
konstitutiven Elementen und Eckpfeilern der nationalen Identitit. Die von
Benjamin und White beschriebenen Narrationsmuster in der Geschichts-
schreibung generieren Kontinuitit zwischen Vergangenheit und Gegenwart,
sodass Symbole und Rituale die identititsstiftende Form der Vergangenheit
reprisentieren. Sie bilden Briicken zwischen der Gegenwart und weit zuriick-
liegenden schicksalhaften Epochen, was im Falle Luxemburgs an der Kon-
struktion des oben skizzierten Masternarrativs besonders deutlich wird. Dem-
nach sind Vergangenheitsversionen mit ihren narrativen Strukturierungen

44 | Hayden White: Auch Klio dichtet oder Die Fiktion des Faktischen: Studien zur Tro-
pologie des historischen Diskurses. Stuttgart 1986, hier S. 104.

45 | Hayden White: Metahistory. Die historische Einbildungskraftim 19. Jahrhundertin
Europa [1973]. Frankfurt am Main 1991, S. 569.

46 | Walter Benjamin: Das Passagen-Werk. Hg. v. Rolf Tiedemann. Bd. 1. Frankfurt am
Main 1983, S. 595.

- am 14.02.2028, 08:40:08.

27


https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Die Emanzipation des hybriden Selbst

immer sowohl als Projektionen der Vergangenheit in die Gegenwart als auch
umgekehrt als Projektionen der Gegenwart in die Vergangenheit zu verstehen.

Davon ausgehend, dass nationale Identititskonstruktionen durch Literatur
als mediale bzw. materielle Ausdrucksform beobachtbar werden, liegt dieser Stu-
die ein weiter Literaturbegriff zugrunde. Neben literarischen Zeugnissen dienen
auch kulturelle Manifestationen wie Zeitungsartikel oder Kunstobjekte, politi-
sche Diskussionen oder Volksfeste als Grundlage der Analyse. Anhand von ex-
emplarisch ausgewihlten Werken soll schlaglichtartig skizziert werden, wie sich
die Konstruktion einer Luxemburger Identitit im nationalen Diskurs nieder-
schligt, nachdem das GrofRherzogtum als eine Art Zufallsprodukt der Geschich-
te entstanden ist. Auswahlkriterium ist nicht ein allen Quellen gemeinsamer
Redegegenstand, sondern vielmehr ihr Vermégen, Gegenstinde verschiedener
Diskurse zu verarbeiten und zu verkniipfen. Neben den Inhalten riicken also vor
allem die Verfahren in den Fokus der Arbeit, nach denen diese Konstrukte gebil-
det werden und iiber die gemeinsam geteilten Reprisentationsvorginge verlau-
fen. Durch die Tradierung gemeinsamer Zeichen findet eine zunehmende
Transformation und Verwirklichung einer kollektiven Identitit statt. In diesem
auf Zeichen gegriindeten Prozess sind Symbole und Reprisentationsformen, die
die Vorstellung einer gemeinsamen Vergangenheit entwerfen, entscheidender
als ihre Faktizitit. Um die Schnittstellen der Trias Literatur — Erinnern — natio-
nale Identitit fassbar und in Bezug auf den luxemburgischen Identititsbildungs-
prozess fruchtbar zu machen, scheint das von Jiirgen Link und Rolf Parr entwor-
fene Konzept der Interdiskurstheorie hilfreich zu sein. Diese Theorie operiert in
Anschluss an die Arbeiten von Michel Foucault zu Diskursen und Diskuranaly-
sen.” Durch gesellschaftliche Ausdifferenzierung bzw. Arbeitsteilung seit dem
18. Jahrhundert kommt der funktional differenzierten Gesellschaft eine zuneh-
mende horizontale Gliederung in autonome Wissensbereiche zu. Dabei handelt
es sich um »hochgradig spezialisierte Wissensbereiche, die jeweils relativ ge-
schlossene Spezialdiskurse« ausgebildet haben (z.B. medizinische, naturwis-
senschaftliche, kultur- und geisteswissenschaftliche oder juristische Diskurse).*®
Damit tiber diese Grenzen der Spezialdiskurse hinweg Verstindigung erreicht
werden kann, muss es in modernen Gesellschaften auch gegenliufige Elemente
zur Tendenz der Spezialisierung geben, die spezialdiskursiibergreifend wirken
und dadurch erst die Mdglichkeit eines kulturellen Kollektivbewusstseins schaf-
fen. Diese kompensierenden und vermittelnden Verbindungen zwischen den

47 | Vgl. Michel Foucault: L'ordre du discours. Paris 1972.

48 | Ute Gerhard/Jirgen Link/Rolf Parr: [Art.] Diskurs und Diskurstheorien. In: Ansgar
Ninning (Hg.): Metzler Lexikon. Literatur- und Kulturtheorie. Stuttgart/Weimar 2004,
S. 117-120, hier S. 118. Einen vollstandigen Uberblick iiber die Literatur zum Thema
Interdiskurs und Kollektivsymbolanalyse geben Rolf Parr und Matthias Thiele: Link(s).
Eine Bibliografie zu den Konzepten »Interdiskurse, »Kollektivsymbolikc und »Normalis-
mus« sowie einigen weiteren Fluchtlinien. Heidelberg 2010, S. 9-42.

- am 14.02.2028, 08:40:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretischer Rahmen

einzelnen Teilbereichen werden als interdiskursiv bzw. Interdiskurse bezeichnet
und verlaufen meist iiber analogiebildende Verfahren.” Kollektivsymbole und
andere interdiskursive Elemente kénnen insofern als genuine Medien des kollek-
tiven Gedichtnisses aufgefasst werden, wie Rolf Parr hervorhebt.®® Seit den
1970er-Jahren entwickelten zunichst Jiirgen Link und spéiter auch Rolf Parr die-
sen Ansatz in der deutschen Literatur- und Kulturwissenschaft weiter. So fragen
sie beispielsweise nach der Funktionsweise der Interdiskurse einer Kultur sowie
nach den Bausteinen des interdiskursiven Wissens wie Metaphern, Symbolen,
Mythen oder Stereotypen. Wichtige Elemente des Interdiskurses sind Kollektiv-
symbole. Jiirgen Link definiert sie als »Sinn-Bilder (komplexe, ikonische, moti-
vierte Zeichen) [...], deren kollektive Verankerung sich aus ihrer sozialhistorischen
[...] Relevanz ergibt, und die gleichermafien metaphorisch wie reprisentativ-
synekdochisch und nicht zuletzt pragmatisch verwendbar sind«,* kurz: die ge-
samte kollektiv verankerte, stereotype »Bildlichkeit« einer Kultur — alle Allegori-
en, Vergleiche und Analogien, die ein synchrones System bilden. Zentraler
Bestandteil interdiskursiver Formationen ist die Literatur, da Interdiskurse in ihr
verarbeitet werden. Die einzelnen Kollektivsymbole spiegeln hiufig einen be-
stimmten Spezialdiskurs als Herkunftsbereich wider. So reprisentieren etwa
Kollektivsymbole aus dem Bereich der Krankheiten den medizinischen Diskurs.
Synchron bilden sie ein relativ stabiles System, wobei kulturelle Systeme einer
Epoche nicht immer statisch sein miissen, da sie etwa durch technische Innova-
tionen modifiziert werden kénnen. So wurde die in den 198cer-Jahren neu auf-
gekommene Computersymbolik mit der bereits bestehenden Symbolik der Viren
verkniipft. Dieses prototypische Beispiel zeigt, dass das Auftauchen neuartiger
Kollektivsymbolsysteme neue dominante Spezialdiskurse voraussetzt, die wie-
derum zu neuen Interdiskursen fithren. Auch wenn es sich bei Luxemburg bis
heute um eine »kleine Gesellschaft«** handelt und es im Sinne Bourdieus nur zu
wenig ausdifferenzierten Feldern und damit nur bedingt zu Spezialisierungen

49 | Vgl. Rolf Parr: Interdiskurstheorie/Interdiskursanalyse. In: Foucault Handbuch.
Leben - Werk - Wirkung. Hg. von Clemens Kammler/Rolf Parr/Ulrich Johannes Schnei-
der. Stuttgart/Weimar 2008, S. 202-206.

50 | Rolf Parr: Medialitat und Interdiskurs. In: Georg Mein/Heinz Sieburg (Hg.): Medien
des Wissens. Interdisziplindre Aspekte von Medialitat. Bielefeld 2011, S. 23-43, hier
S. 41.

51 | Jurgen Link: Literaturanalyse als Interdiskursanalyse. Am Beispiel des Ursprungs
literarischer Symbolik in der Kollektivsymbolik. In: Diskurstheorien und Literaturwis-
senschaft. Hg. von Jirgen Fohrmann u. Harro Miller. Frankfurt am Main 1988, S. 284-
307, hier S. 286.

52 | Fernand Fehlen: Sozialstruktur und sozialer Wandel in Luxemburg. In: Helmut Wil-
lems u. a. (Hg.): Handbuch der sozialen und erzieherischen Arbeit in Luxemburg/Manu-
el de I'intervention sociale et éducative au Grand-Duché de Luxembourg. Luxemburg
2009, Bd. 1, S. 129-142, hier S. 132f.

- am 14.02.2028, 08:40:08.

29


https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Die Emanzipation des hybriden Selbst

gekommen ist,”® soll nun im Folgenden unter Zuhilfenahme dieses theoreti-
schen Konzepts der Interdiskurstheorie das diskursive Feld Luxemburgs dia-
chron mit Blick auf das nationale Identititsbewusstsein untersucht werden.

Anhand der untersuchten Texte wird gezeigt, wie die kollektive Selbstveror-
tung iiber die Erzeugung von Kohirenz nach innen und der Abgrenzung nach
auflen auf der Darstellungsebene inszeniert wird. Dazu riickt in einem ersten
Schritt die Zeitspanne 1815 (Griitndung Luxemburgs) bis 1867 (Londoner Kon-
ferenz) in den Fokus.

53 | Auch wenn Luhmann die Gegenwartsgesellschaft horizontal, differenzierungs-
theoretisch und als bestehend aus ausdifferenzierten Teilsystemen wie Wirtschaft,
Recht oder Politik beschreibt und Bourdieus Analyse hingegen vertikal auf stratifikato-
rischen Distinktionen durch 6konomisches, kulturelles und soziales Kapital ausgelegt
ist, gibt es doch grundlegende Gemeinsamkeiten in der Sozialtheorie beider soziolo-
gischer Theorien. Vgl. dazu Joachim Fischer: Luhmann und Bourdieu: Soziologische
Doppelbeobachtung der »biirgerlichen Gesellschaft« nach ihrer Kontingenzerfahrung.
In: Karl Siegbert Rehberg (Hg.): Soziale Ungleichheit - Kulturelle Unterschiede. Ver-
handlungen des 32. Kongresses der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie in Miinchen
2004. Frankfurt am Main/New York 2006, S. 2850-2858.

- am 14.02.2028, 08:40:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

