
2  Theoretischer Rahmen

2.1	 Identität und Nation

Während der Staat eine Organisationsform des Politischen ist, bezeichnet der 
Begriff Nation ein sehr heterogenes Konzept. Entsprechend wird der Begriff 
häufig unscharf gebraucht.7 Bei der Analyse des Phänomens der Luxemburger 
nationalen Identität liegt genau an dieser Stelle die erste Crux. Differenzen 
und Überschneidungen in Terminologie, Übersetzung und Interpretation hin-
sichtlich der gemeinsamen Wurzel lat. natio (von nasci ›geboren werden‹) ver-
weisen dabei nicht selten auf die unterschiedlichen politischen sowie sozialen 
Bedingungen und die damit verbundenen Interessen bzw. Ideologien. Bereits 
in der Antike verwendet, wurde der Begriff Nation bis in die Neuzeit tradiert, 
einem Bedeutungswandel unterworfen und schließlich theoretisch konzipiert.

Von ihren mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Vorläufern setzt sich die 
moderne Nation als oberste Legitimationsebene der Gesellschaft fundamental 
ab.8 Die Idee der Nation als Höchstwert, die etwa die persönliche Teilnahme an 
einem Krieg und die Bereitschaft zum Sterben legitimiert, avancierte erst im 
Laufe des 19. Jahrhunderts nach der Französischen Revolution.9 Zuvor standen 
religiöse Glaubensgemeinschaften oder die Zugehörigkeit zu einem bestimm-
ten Territorium im Zentrum des gesellschaftlichen Wertesystems. Ab dieser 
Umbruchsphase wird die Nation als politische Ordnungseinheit aufgefasst, die 
entweder durch objektive, empirisch überprüfbare Merkmale zu bestimmen 

7 | Vgl. Ruth Wodak u. a.: Zur diskursiven Konstruktion nationaler Identität. Frankfur t 
am Main 1998.

8 | Vgl. insbesondere Anthony Smith: Theories of Nationalism. London 1983; ders.: 
National Identity. London 1991.

9 | Vgl. Reinhard Koselleck/Michael Jeisman (Hg.): Der politische Totenkult. Krieger
denkmäler in der Moderne. München, S. 24 f. Einen detaillier ten Überblick über den 
Bedeutungswandel des Begrif fs liefer t der Eintrag Nation, Nationalismus, Nationalität 
von Ulrich Dierse und Helmut Rath im Historischen Wörterbuch der Philosophie (Bd. 6, 
S. 406–414).

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004 - am 14.02.2026, 09:40:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Emanzipation des hybriden Selbst16

sei oder anhand von subjektiven Kennzeichen zu definieren wäre.10 Letztere 
Auffassung, die den Mitgliedern der Nation das Bewusstsein und den Willen 
zur Nation zugrunde legt, ist die von Ernest Renan, der in seiner berühmten 
Rede Qu’est-ce qu’ une nation? charakterisierenden Eigenschaften der Nation zu 
bestimmen versucht. Ausgehend von der nationalen Zerrissenheit des Elsass 
nach dem Deutsch-Französischen Krieg von 1870/71 widerlegt er die zu dieser 
Zeit allgemeinen angenommenen Merkmale einer Nation. So ist eine Nation 
für ihn nicht gleichbedeutend mit der Sprache. Damit stellt er dem essenziali-
stischen Denkmodell der Kulturnation, das nationale Zusammengehörigkeit 
auf eine gemeinsam geteilte Sprache und Kultur sowie auf die gemeinsame 
Abstammung zurückführt, diametral ein Konzept der Staatsnation entgegen, 
das die Nation als eine Willensgemeinschaft beschreibt. Für ihn ist eine Nation 
ein geistiges Prinzip, das aus zwei Dingen besteht.

L’une est dans le passé, l’autre dans le présent. L’une est la possession en commun 
d’un riche legs de souvenirs; l’autre est le consentement actuel, le désir de vivre ensem-
ble, la volonté de continuer à faire valoir l’héritage qu’on a reçu indivis.11

Diese Willensgemeinschaft wird also, folgt man Renan, getragen von einem 
Gefühl, das an eine gemeinsame Vergangenheit anknüpft und sich gleichzei-
tig auf den Wunsch stützt, Gegenwart und Zukunft zu teilen. Neben dem vo-
luntaristischen Charakter der Nation attestiert sein Begriffsverständnis folg-
lich eine Form von historischer Prozesshaftigkeit, wenn er das »Dasein der 
Nation« als »tägliche[s] Plebiszit der Zugehörigkeit« beschreibt, das »wie das 
Dasein des einzelnen eine andauernde Behauptung des Lebens ist«.12 Renan 
operiert folglich mit einem voluntaristischen Nationenbegriff, der auf dem 
subjektiven Bekenntnis des Gemeinschaftsmitglieds zu seiner Nationenzuge-
hörigkeit beruht. Dem gegenüber steht ein objektiv-deterministischer Natio-
nenbegriff, bei dem sich die Zugehörigkeit aus scheinbar objektiven Gegeben-
heiten wie einer gemeinsamen Sprache oder Kultur speist.

10 | Vgl. Miroslav Hroch: Das Europa der Nationen. Die moderne Nationsbildung im eu-
ropäischen Vergleich. Göttingen 2005, S. 13.

11 | Ernest Renan: Qu’est-ce qu’un nation? In: Ders.: Œuvres complètes. Bd. 30: Discours 
et Conférences. Paris 1887, S. 306. Übers.: »Eines davon gehört der Vergangenheit an, 
das andere der Gegenwart. Das eine ist der gemeinsame Besitz eines reichen Besitzes 
an Erinnerungen, das andere ist das gegenseitige Einvernehmen, der Wunsch zusam-
men zu leben, der Wille, das Erbe hochzuhalten, welches man ungeteilt empfangen 
hat.« (Ernest Renan: Was ist eine Nation? Vortrag in der Sorbonne am 11. März 1882. 
In: Michael Jeismann/Henning Ritter: Grenzfälle. Über neuen und alten Nationalismus. 
Leipzig 1993, S. 290–311, hier S. 308)

12 | Ebd., S. 309. Orig.: »L’existence d’une nation est […] un plébiscite de tous les 
jours, comme l’existence de l’individu est une affirmation perpétuelle de vie.«

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004 - am 14.02.2026, 09:40:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretischer Rahmen 17

Im Luxemburg des 19. Jahrhunderts kann nicht von einer homogenen 
Sprachgemeinschaft ausgegangen werden, die sich auf eine von allen geteilte 
Sprache stützte. Während die Bourgeoisie zusätzlich die Prestigesprachen 
Französisch und Hochdeutsch beherrschte, sprachen die weniger Gebildeten 
moselfränkische Dialekte, aus denen sich erst allmählich das Lëtzebuergesche 
als eigene Sprache entwickeln und sich dann auch sukzessive literarisch mani-
festieren sollte.13 Diese »Emanzipation des Lëtzebuergeschen aus dem Gefüge 
deutscher Mundarten«14 – um die Beschreibung von Peter Gilles zu verwen-
den – wurde von Luxemburger Intellektuellen eng mit der Nationalstaatsbil-
dung verwoben. Vor allem Lehrer und Pfarrer, die sich als Dichter betätigten, 
spielten bei der Etablierung eines Nationalbewusstseins eine tragende Rolle. 
Unter anderem versuchten sie häufig, die während des Studiums im Ausland 
erworbenen Theorien auf Luxemburg zu applizieren. Obschon das Kennzei-
chen einer einzigen gemeinsamen Sprache nicht in der luxemburgischen Ge-
sellschaft zu finden ist, betonen sie die gemeinsame Abstammung von einem 
weit in die Vergangenheit zurückreichenden Volk und versuchten so die Iden-
tität einer Kulturnation zu etablieren. Auf die tragende Rolle von Intellektuel-
len bei der Entstehung eines Nationalbewusstseins hat auch Max Weber ver-
wiesen:

Die Überlegenheit oder doch die Unersetzlichkeit der nur kraft der Pflege der Eigenart zu 
bewahrenden und zu entwickelnden ›Kulturgüter‹ ist es denn, an welcher die Bedeut-
samkeit der ›Nation‹ verankert zu werden pflegt, und es ist daher selbstverständlich, 
daß, wie die in der politischen Gemeinschaft Mächtigen die Staatsidee provozieren, so 
diejenigen welche innerhalb einer ›Kulturgemeinschaft‹ […] die Führung usurpieren: die 
›Intellektuellen‹ also, wie wir sie vorläufig genannt haben, in spezifischem Maße dazu 
prädestinier t sind, die nationale Idee zu propagieren.15

Anders als in Deutschland, das schon vor dem 19. Jahrhundert – dem »Zeitalter 
des Nationalismus« – ein Nationalbewusstsein besaß, entwickelten die Luxem-

13 | Vgl. Fernand Fehlen: Multilingualismus und Sprachenpolitik. In: Wolfgang H. Lo-
rig/Mario Hirsch (Hg.): Das politische System Luxemburgs. Eine Einführung. Wiesbaden 
2008, S. 45–61, hier S. 47.

14 | Vgl. Peter Gilles: Die Emanzipation des Lëtzebuergeschen aus dem Gefüge der 
deutschen Mundarten. In: Zeitschrif t für deutsche Philologie 117 (1998), S. 20–35.

15 | Max Weber: Wir tschaft und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie. 
Köln/Berlin 1968, S. 678, zit. n. Hans Manfred Bock: Nation als vorgegebene oder vor-
gestellte Wirklichkeit? Anmerkungen zur Analyse fremdnationaler Identitätszuschrei-
bung. In: Ruth Florack (Hg.): Nation als Stereotyp: Fremdwahrnehmung und Identität in 
deutscher und französischer Literatur. Tübingen 2000 (Studien und Texte zur Sozialge-
schichte der Literatur 76), S. 22 f.

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004 - am 14.02.2026, 09:40:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Emanzipation des hybriden Selbst18

burger Intellektuellen ihr Nationalbewusstsein erst vor dem Hintergrund ei-
ner Vorstellung von nationaler Unabhängigkeit.16

Nation und nationales Identitätsbewusstsein bedingen einander, da die Ab-
grenzung nach außen sowie die Imagination einer inneren Homogenität zum 
Kern des Nationalismus zählen. Ebenso wie Nation hat auch der Begriff Iden-
tität in den letzten Jahrzehnten eine die unterschiedlichsten Disziplinen und 
Handlungsfelder übergreifende Hochkonjunktur erfahren und ist zum Ge-
genstand einer ebenso großen Flut von politischen, wissenschaftlichen und 
feuilletonistischen Publikationen avanciert. Lutz Niethammer weist darauf 
hin, dass sich die Anzahl deutschsprachiger Veröffentlichungen zu diesen bei-
den Themenfeldern seit den 1950er-Jahren pro Jahrzehnt ungefähr verdoppelt 
hat.17 Einerseits werden in öffentlichen Debatten Konzepte etwa von ethni-
scher, europäischer, nationaler, regionaler oder geschlechtlicher Identität ver-
handelt, und andererseits sind sie Gegenstand der sozial- und auch literatur-
wissenschaftlichen Forschung geworden. Letztere beschreiben meist ein 
Verständnis von Identität als Ergebnis von Konstruktionsprozessen. 

Die nationale luxemburgische Identität wird aus der dieser Arbeit zugrun-
deliegenden konstruktivistischen Lesart im Folgenden weder als ein a priori 
vorhandener Zustand noch als eine »quasi-natürliche« kollektive Einheit (wie 
etwa primordialistische Konzepte von Nation, die gemeinsame Abstammung 
oder gemeinsames »Blut« betonen) verstanden. Vielmehr folgt diese Untersu-
chung dem Konzept von Benedict Anderson, nach dem die luxemburgische 
nationale Identität kulturellen Konstitutionsbedingungen unterliegt und auf 
der Grundlage erfundener Traditionen und Erinnerungen diskursiv erzeugt 
wird.18 Ähnlich wie Anderson betont auch Jan Assmann die konstruktivisti-
sche Seite kollektiver Identitätsbildung. Er definiert die kollektive Identität als 
ein Bild, »das eine Gruppe von sich aufbaut und mit dem sich deren Mitglieder 
identifizieren«,19 womit er ebenfalls auf das konstruktivistische Moment der 
kollektiven Identität verweist. Prononciert formuliert kann man sagen, dass 
diese Identität erst durch kulturelle Formationen, das heißt die Verwendung 
eines gemeinsam kodierten Symbol- und Zeichensystems als Medium, gene-
riert wird. Gleichzeitig tritt dadurch die Janusköpfigkeit des kollektiven, iden-

16 | Zur Rolle der Intellektuellen bei der Etablierung der deutschen nationalen Identität 
vgl. Bernhard Giesen: Die Intellektuellen und die Nation. Deutsche Achsenzeit. Frank-
fur t am Main 1993.

17 | Lutz Niethammer: Kollektive Identität. Heimliche Quellen einer unheimlichen Kon-
junktur. Reinbek b. Hamburg 2000, S. 21.

18 | Vgl. Anderson: Die Er findung der Nation (Anm. 6); auch M. Rainer Lepsius: Nation 
und Nationalismus in Deutschland. In: Ders.: Interessen, Ideen und Institutionen. Op-
laden 1990, S. 232–246.

19 | Jan Assmann: Das kulturelle Gedächtnis. Schrif t, Erinnerung und politische Iden-
tität in frühen Hochkulturen. München 1992, S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004 - am 14.02.2026, 09:40:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretischer Rahmen 19

titären Selbstverständnisses der Nation zutage. Erst das Oszillieren zwischen 
der eigenen politischen Emanzipation, die im nationalen Binnendiskurs iden-
titätsstiftend wirkt, und der Ausgrenzung des Fremden ermöglicht das Erden-
ken einer Grenze, die das eigene Kollektiv von dem anderer Gemeinschaften 
abgrenzt. Die Einbettung von Selbstbildern erfolgt im Rahmen von gemein-
sam verständlichen kulturellen Symbolisierungen in Abgrenzung zu Bildern 
des Fremden, denen ebenfalls identitätsstiftende Funktion zukommt.

Das Konzept der Identität und Alterität ist ferner an die Erinnerung als 
kollektive Erfahrung gekoppelt. In den Sozialwissenschaften wird etwa die 
Rückbindung der Sozialisation an die Gesellschaft betont und damit die Ent-
stehung von gemeinsamen Werten, Normen und kollektivem Wissen einer 
Gesellschaft verdeutlicht. Als identitätsstiftendes Prinzip einer Gesellschaft 
gilt das kollektive Gedächtnis, denn dieses Selbstbild sozialer und kultureller 
Formationen wird aus gemeinsamen Erinnerungen gespeist, 20 auf die sowohl 
Autoren als auch Leser zurückgreifen. Diese kollektiven Konzepte zeichnen 
die Überlegungen aus, die der französische Soziologe Maurice Halbwachs in 
seinen Gedächtnisstudien herausgearbeitet hat. In seinem 1925 erschienenen 
Werk Les cadres sociaux de la mémoire21 diskutiert er die Notwendigkeit verschie-
dener sozialer Bezugsrahmen (cadres sociaux) für das individuelle sowie für 
das kollektive Erinnern und versteht die persönliche Erinnerung als ein kollek-
tives Phänomen, als eine mémoire collective. In seinem gleichnamigen Werk, 
das erst im Jahre 1950 erschien, weitet er das Konzept aus.22 Unter sozialem 
Rahmen versteht er dabei zunächst die einen Menschen umgebenden sozialen 
Komponenten, wie beispielsweise die Familie oder die Religion. Durch Kom-
munikation werden Sprache, Zeit- und Raumvorstellungen, Faktenwissen oder 
andere Erfahrungen vermittelt und sie fungieren somit als soziale Rahmen. 
Cadres sociaux bilden also den umfassenden, sich aus der materialen, mentalen 
und sozialen Dimension kultureller Formationen konstituierenden Denkhori-
zont, nach dem sich unsere Wahrnehmungen und Erinnerungen strukturie-
ren.

Im Vordergrund des Gedächtnisses einer Gruppe stehen die Erinnerungen an Ereignisse 
und Er fahrungen, die die größte Anzahl ihrer Mitglieder betreffen und die sich ihr entwe-
der aus ihrem Eigenleben oder aus ihren Beziehungen zu den ihr nächsten, am häufigs-

ten mit ihr in Berührung kommenden Gruppen ergeben. 23

20 | Ebd.

21 | 1985 wurde die Übersetzung Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen 

veröffentlicht.

22 | Die deutsche Übersetzung Das kollektive Gedächtnis erschien erst 1991.

23 | Vgl. Astrid Erll: Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen. Stuttgart/Wei-
mar 2005, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004 - am 14.02.2026, 09:40:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Emanzipation des hybriden Selbst20

Während die Gedächtnistheorien seiner Zeitgenossen Sigmund Freud und 
Henri Bergson nahelegen, kollektive Vergangenheit lediglich als Teil des indi-
viduellen Lebens zu sehen, exemplifiziert Halbwachs’ Theorie kollektive Erin-
nerung als wichtiges Instrument der Gruppenkohäsion. Dabei tragen Erinne-
rungen nicht nur zur Stabilität der Gruppe bei, vielmehr stabilisiert die Gruppe 
auch die Erinnerung. Nach Halbwachs lassen sich aus dem Medium Literatur 
soziale Bezugsrahmen ableiten. Folglich wird das individuelle Gedächtnis 
ebenso qua Literatur als cadre médial wie durch soziale Interaktion in Gruppen 
(cadres sociaux) geprägt. Durch das Aufgreifen vorhandener kultureller Model-
le oder mündlicher Erzählungen sind Individuen demnach in der Lage, sich an 
etwas zu erinnern, das ihrem Leben vorausging – das sie in persona nicht mit-
erlebt haben.24 Um gesellschaftlich wirksam zu werden, bedürfen diese Medi-
en des kollektiven Gedächtnisses der substanziellen Aufladung und der Aktu-
alisierung.25 

Im Gegensatz zu Halbwachs, der sich auf das kollektive Gedächtnis stützt, 
geht der französische Geschichtswissenschaftler Pierre Nora in seinen Studi-
en davon aus, dass kein Gedächtnis der Gruppe per se mehr existiert.26 Als Ge-
dächtnis der Gruppe fungieren nach Nora die von der Gesellschaft verwende-
ten Symbole, sogenannte Erinnerungsorte. Versteht er darunter zunächst 
fassbare Gegenstände wie Monumente oder Gemälde, so weitet er seine Defi-
nition auf alle materiellen, sozialen und mentalen kulturellen Phänomene aus, 
die auf kollektiver Ebene mit symbolischem Gehalt aufgeladen und zu einer 
nationalen Identität verflochten sind. Somit avancieren auch Denkfiguren, Re-
deweisen oder Masternarrative zu lieux de mémoire. Auch der Literatur schreibt 
Nora eine Funktion als Gedächtnisort zu. Durch diese gemeinsamen Symbole 
hat das Individuum Teil am kollektiven Gedächtnis und damit an einer ge-
meinsamen Identität, ohne die einzelnen Mitglieder zwangsläufig kennen zu 
müssen. Prototypisch kann an dieser Stelle die Nation genannt werden, deren 
Kollektivgedächtnis und Identität sich unter anderem auf Symboliken stützt. 

24 | Vgl. Maurice Halbwachs: Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen. Frank-
fur t am Main 1985, S. 275 f f.

25 | Vgl. Aleida Assmann: Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturel-
len Gedächtnisses. München 2003, S. 131. Ich orientiere mich an Erll: Kollektives 
Gedächtnis (Anm. 23), S. 19–22. Warburg deutet die klassische Kunstgeschichte vor 
dem Hintergrund der Kultur theorie, indem er dem Bild die zentrale Stellung in seinen 
Gedächtnistheorien zukommen lässt.

26 | Pierre Nora (Hg.): Les lieux de mémoire I. La Republique. Paris 1984; ders. (Hg.): 
Les lieux de mémoire II. La nation. Paris 1986; ders. (Hg.): Les lieux de mémoire III. Les 
France. Paris 1992. Zur Kritik an der »stark wertbesetzten Konstruktion einer Verfalls-
geschichte des Gedächtnisses« bei Nora vgl. Erll: Kollektives Gedächtnis (Anm. 23), 
S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004 - am 14.02.2026, 09:40:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretischer Rahmen 21

Das Konzept von Maurice Halbwachs wurde nun maßgeblich durch Aleida 
und Jan Assmann erweitert. Das Novum ist dabei die von ihnen vorgenomme-
ne Zweiteilung der übergreifenden Konzeption des kollektiven Erinnerungs-
prozesses in die beiden Gedächtnisrahmen des kommunikativen Gedächtnisses 
einerseits und des kulturellen Gedächtnisses andererseits. Ersteres umfasst Erin-
nerungen, die sich aus den Geschichtserfahrungen der Zeitgenossen speisen, 
und bezieht sich daher auf die letzten drei bis vier Generationen, das heißt auf 
eine Zeitspanne von 80 bis 100 Jahren.27 Im Gegensatz dazu sind zurücklie-
gende mythische Ereignisse wie die Ursprungsgeschichte einer Nation Gegen-
stand des kulturellen Gedächtnisses. Sein Inhalt wird in Form von fest instal-
lierten rituellen Festen vergegenwärtigt, die sinnstiftend wirken. Dazu merkt 
Jan Assmann an:

Unter dem Begrif f kulturelles Gedächtnis fassen wir den jeder Gesellschaft und jeder 
Epoche eigentümlichen Bestand an Wiedergebrauchs-Texten, -Bildern, und -Riten zu-
sammen, in deren ›Pflege‹ sie ihr Selbstbild stabilisier t und vermittelt, ein kollektiv ge-
teiltes Wissen vorzugsweise (aber nicht ausschließlich) über die Vergangenheit, auf das 
eine Gruppe ihr Bewußtsein von Einheit und Eigenheit stützt.28

Historische Bezugspunkte müssen die floating gap, d. h. die zeitliche Lücke 
zwischen den beiden Gedächtnisrahmen, überwinden, um im kulturellen Ge-
dächtnis gefestigt und zu kulturellen Konventionen zu werden. Das kulturelle 
Gedächtnis kann über Jahrhunderte hinweg bestehen, da sich in ihm Ge-
schichte zu einem normativen, für die Gesellschaft identitätsstiftenden My-
thos ausbildet. Nicht nur die vielfältigen Formen kommunikativer Tradierung 
des kulturellen Gedächtnisses sind demnach identitätsstiftend, sondern vor 
allem seine zahlreichen medial stabilisierten Ausprägungen.29 Dabei handelt 
es sich um an feste Medien gebundene Erinnerungen, symbolische Kodierun-
gen und Inszenierungen in Wort, Schrift und Bild, die besonders durch Tradi-
tionen vergegenwärtigt werden. Auch wenn Jan Assmann die beiden Erinne-
rungsmodi zunächst diametral entgegensetzt, weist er dennoch darauf hin, 
dass sie sich »in der Realität einer geschichtlichen Kultur […] vielfältig 
durchdringen«30. Dabei unterliegen Erinnerungen einem Selektionsprozess, 
denn es stellt sich die Frage, welche Aspekte des historischen Ereignisses als 
derart relevant angesehen werden, dass sie nicht vergessen werden dürfen. So-

27 | Vgl. ebd., S. 27–33.

28 | Jan Assmann: Kollektives Gedächtnis und kulturelle Identität. In: Ders./Tonio Höl-
scher (Hg.): Kultur und Gedächtnis. Frankfur t am Main 1988, S. 15.

29 | Vgl. Birgit Neumann: Erinnerung. Identität. Narration. Gattungstypologie und 
Funktion kanadischer Fiction of Memory. Berlin/New York 2005, S. 85. 

30 | Jan Assmann: Das kulturelle Gedächtnis. Schrif t, Erinnerung und politische 
Identität in frühen Hochkulturen. München: Beck 1992, hier S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004 - am 14.02.2026, 09:40:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Emanzipation des hybriden Selbst22

mit bedarf es einer Entscheidung, welche Ereignisse oder Personen der Ver-
gangenheit tradiert werden sollen. Daran schließt sich die Wahl des Mediums 
an, mit dessen Hilfe erinnert werden soll, damit die Vergangenheit nicht als 
etwas Losgelöstes erscheint, sondern im Blickpunkt des aktuellen gesellschaft-
lichen Diskurses bleibt. 

Die bisher dargestellten Gedächtniskonzepte haben die Funktionsweise 
der Interaktionen zwischen Erinnerung und Identitätsbildung einer Gruppe 
skizziert. Dabei wurde deutlich, dass sich Erinnerung und Identitätsbildung 
zueinander reflexiv verhalten. Einerseits entsteht kollektive Identität durch ge-
meinsame Geschichten und Erinnerungen, andererseits setzt die Entstehung 
von Erinnerung die Interaktion, beispielsweise die Tradierung von Vergangen-
heitsversionen innerhalb einer sozialen Gruppe, voraus.

Auch Benedict Anderson unterstreicht in seiner Analyse der Phänomene 
des Nationalismus und des Prozesses der Nationalstaatsbildung die bewussten 
Anteile kollektiver Identität in imagined communities, wenn er schreibt, dass 
»im Bewusstsein von jedem das mentale Bild der Gemeinschaft existiert.«31 Im 
Sinne Andersons sind Nationen »vorgestellte politische Gemeinschaft[en] – 
vorgestellt als begrenzt und souverän«32, deren kollektive Identitäten sich unter 
anderem aus einer gemeinsamen Geschichte, der Literatur und den Massen-
medien in einer gemeinsamen Sprache speisen. Anderson definiert den Be-
griff in Abgrenzung zu religiösen oder dynastischen vorgestellten Gemein-
schaften und zeigt, dass die Durchsetzung dieser kollektiven Identitäten spezi-
elle kulturelle Konstitutionsbedingungen hat. Historisch führt er das Gesell-
schaftsmodell des Nationalstaates und der nationalen Identität auf die 
Industrialisierung, die Entstehung eines Marktes für Druckerzeugnisse sowie 
die Säkularisierung zurück. Denn erst das Aufkommen von Roman und Zei-
tung, d. h. von Reproduktionstechnologien und Massenmedien, so schreibt 
Anderson in Die Erfindung der Nation, hat die Vorstellung von Raum und Zeit 
derart geprägt, dass sich ein Nationenkonzept etablieren konnte. Als zentrales 
Moment bei der Genese einer nationalen Identität betont Anderson das Prinzip 
der Gleichzeitigkeit. Der Roman vermittelt dem Leser das Bild gleichzeitig 
handelnder Charaktere, eingebettet in einen gesellschaftlichen Kontext, und 
über das Lesen der Zeitung erhalten Tausende Leser täglich die Fiktion, gleich-
zeitig an einer Massenzeremonie teilzunehmen.33

Der Zeitungsleser, der beobachtet, wie exakte Kopien seiner eigenen Zeitung in der U-
Bahn, beim Frisör, von Nachbarn konsumiert werden, sieht sich kontinuierlich bestätigt, 
dass die vorgestellte Welt sichtbar im Alltagsleben verwurzelt ist. [...] Die Fiktion dringt 

31 | Anderson: Die Er findung der Nation (Anm. 6), ,S. 9.

32 | Ebd., S. 15.

33 | Ebd., S. 35 u. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004 - am 14.02.2026, 09:40:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretischer Rahmen 23

still und stetig in die Realität vor und schaff t dor t das bemerkenswerte Ver trauen in eine 
anonyme Gemeinschaft, das moderne Nationen auszeichnet.34

Narrative Muster und Medien können soziale Strukturen nicht nur reflektie-
ren, sondern generieren und beeinflussen diese auch. Die Vorstellung eines 
sozialen Organismus, der sich bestimmbar durch eine homogene und leere 
Zeit bewegt, ist eine genaue Analogie zur Nation, die ebenfalls als beständige 
Gemeinschaft verstanden wird, die sich gleichmäßig die Geschichte hinauf 
(und hinunter) bewegt.35 Durch diese Integration in dieselbe zeitliche Synchro-
nie, die das Gefühl der Gleichzeitigkeit in der Gegenwart erzeugt, verbinden 
Massenmedien Handlungen sowie Handelnde auf nationaler Ebene und stif-
ten dadurch ein Zusammengehörigkeits- und Gemeinschaftsgefühl. 

Jede dieser vorgestellten Gemeinschaften bezieht sich also auf eine Mei-
stererzählung, in der sie zu einer Schicksalsgemeinschaft erhoben wird. Dabei 
stellen Erinnern und Vergessen, Inklusion und Exklusion von historischen Er-
eignissen, eine starke Reduktion des Komplexen sowie eine lückenlose teleolo-
gisch dargestellte Folge der nationalen Ereignisse die Konstruktionsmechanis-
men dieser sinnstiftenden und sinnverändernden Strategien dar, die das 
kollektive Gedächtnis organisieren. Die Konstruktion kollektiver Identität ver-
läuft über die Setzung von äußerer Differenz und einer die inneren Brüche 
verschleiernden Homogenität. Darum finden Geschichtsbilder, die nicht auf 
einen linearen Fortgang, sondern auf interne Entwicklungsbrüche verweisen, 
meist keinen Eingang in den nationalen Diskurs. Indem in einer Nation nun 
eine eigene durch nationale Ereignisse, Daten und sogar Heldenfiguren ge-
prägte Geschichte konstruiert wird, ja für sie – um mit Pierre Nora zu spre-
chen – eigene lieux de mémoire geschaffen werden, leistet auch die Meisterer-
zählung eine Identifikation mit dem Kollektiv. Durch die Tradierung des 
Masternarrativs von Generation zu Generation über Jahrhunderte hinweg – 
getarnt als wissenschaftlich abgesicherte Wahrheit – hat dieses Narrativ Teil an 
der Identitätsbildung einer Nation.

Die Autoren des 2010 erschienen Werks Inventing Luxembourg haben drei 
für die Konstruktion der luxemburgischen Nation maßgeblich tradierten Pha-
sen der Luxemburger Geschichte nachgezeichnet und gezeigt, wie sie zur my-
thischen Meistererzählung Luxemburgs gedeutet wurden und immer noch 
werden.36 Diese Phasen entsprechen genau den lieux de mémoire, die die Lu-
xemburger Identität symbolisieren sollen. Dabei haben sie zunächst die erste 
Etappe herausgearbeitet, die mit dem Gründungsdatum Luxemburgs im Jahre 
993 beginnt und in die Tradition der mittelalterlichen Grafschaft Luxemburg 

34 | Ebd., S. 41 f.

35 | Ebd., S. 33 f.

36 | Pit Pérporté u. a.: Inventing Luxembourg. Representations of the Past, Space and 
Language from the Nineteenth to the Twenty-First Century. Leiden/Boston 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004 - am 14.02.2026, 09:40:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Emanzipation des hybriden Selbst24

gestellt wird. Diese erste Phase sei lediglich durch Zeiten der »Fremdherr-
schaft« unterbrochen worden, in der das Herzogtum und seine Einwohner von 
burgundischen, spanischen, französischen und österreichischen Herrschern 
regiert wurden. Hier wird im Masternarrativ betont, dass das Volk gegenüber 
seinen Herrschern immer loyal gewesen sei, obwohl es die Fremdherrschaft 
nur als Zwischenphase und als »Joch, unter das man sich beugen musste«, 
ansah. Als dritte Etappe stellten die Autoren die Phase der »Wiedergeburt« Lu-
xemburgs heraus, die mit dem Londoner Vertrag von 1839 und dem daraus 
entstandenen eigenen Staat dem Volk seine Unabhängigkeit zurückgab. Dabei 
wird, das betonen die Autoren, zwischen dem Mittelalter und dem 20. Jahr-
hundert eine Kontinuität konstruiert, die aus der ostentativ linearen Darstel-
lung der drei Phasen in der Meistererzählung resultiert. Somit wird eine kon-
tinuierliche sowie progressive Entwicklung der luxemburgischen Identität – von 
der Geburtsstunde im Jahre 963 bis ins 20. Jahrhundert – suggeriert. Als lieux 
de mémoire fungieren nach ihrer Auffassung sowohl positiv konnotierte und 
symbolträchtige Helden wie etwa Johann der Blinde als auch Erinnerungsorte 
im klassischen Sinne. Die Geschichte Luxemburgs, die damit inszeniert wird, 
wird also immer in den Bezugsrahmen der Nation eingebettet, um eine kollek-
tive Erinnerung zu konservieren, zu überliefern und zu reaktivieren. Einer-
seits verweist sie demnach in die Vergangenheit, andererseits wird die Nation 
auf der Folie von Gegenwarts- und Zukunftsdimensionen perspektiviert. 

Aus seinen Erfahrungen mit Prozessen politischer Gemeinschaftsbildung 
im süd-ost-asiatischen Raum leitet Benedict Anderson richtungsweisende An-
nahmen über die Konstruktion von Nationen in Europa ab. Dabei fragt er ins-
besondere nach Mechanismen, die zur Genese und Stabilisation von Nationen 
beitragen. Änderungen in der Organisation kultureller Gedächtnisse implizie-
ren häufig auch fundamentale Modifikationen im Bereich nationaler Identitä-
ten, was Anderson am Beispiel des Buchdrucks zeigt. Historisch führt er das 
Gesellschaftsmodell des Nationalstaates und die nationale Identität auf die In-
dustrialisierung, die Entstehung eines Marktes für Druckerzeugnisse sowie 
die Säkularisierung zurück. Das Aufkommen der Massenmedien mit ihren 
neuen Kommunikationskanälen evoziert den Wechsel von der konkret erfahr-
baren Face-to-Face-Gemeinschaft zur imaginierten Gemeinschaft, die künftig 
aus »Mit-Lesern« bestehen wird. Die Nation ist also insofern vorgestellt, als 
sich ihre Mitglieder niemals alle begegnen können, sie sich ihre Gemeinsam-
keit aber dennoch vorstellen können. In diesem Sinne versteht auch Dieter 
Langewiesche die Nation nicht nur als »Emotionsgemeinschaft«, sondern vor 
allem als gesellschaftlich[en] umfassende[n] Kommunikationsprozess, in dem 
politische und gesellschaftliche Werte verallgemeinert werden können«.37 
Nicht zuletzt durch Andersons These, der zufolge Literatur einen entscheiden-

37 | Dieter Langewiesche: »Nation«, »Nationalismus«, »Nationalstaat« in Deutschland 
und Europa. München 2000, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004 - am 14.02.2026, 09:40:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretischer Rahmen 25

den Anteil am Umbruch der kulturhistorischen Systemformation habe, inso-
fern als sich die Imagination der nationalen Gemeinschaft in ihr vollziehe, 
gelangt die Literatur in den Blick der Nationenforschung. Mit Blick auf die 
Herausbildung eines nationalen Identitätsbewusstseins hat neben Benedict 
Anderson unter anderem auch Karl W. Deutsch die Relevanz von Massenmedi-
en betont, da sie einen geteilten Kommunikationsraum darstellen, der eine
gemeinsame Identität zu generieren vermag.38 Insofern gilt auch ein Augen-
merk dieser Studie der Einbeziehung von Zeitungsartikeln.

2.2	N ationale Identität und Liter atur

Die nationale Identität »basiert auf der Selbstdefinition eines Kollektivs als ›Na-
tion‹ mit einer gemeinsamen Geschichte«39 und manifestiert sich in Anleh-
nung an Eric Hobsbawm (invention of tradition)40 und Ernest Gellner (»Es ist 
der Nationalismus, der die Nation hervorbringt, und nicht umgekehrt«41) als 
eine Erfindung in Form einer spezifischen Interpretation der Geschichte. Kol-
lektive nationale Identitäten sind also symbolische Ordnungen, die sich sowohl 
aus der Imagination ableiten lassen als auch an der jeweiligen historischen 
Realität angelehnt werden. Die Erfindung von geschichtlichen, kulturellen, 
sprachlichen oder religiösen Traditionen gilt als zentrales Merkmal einer ent-
stehenden und bestehenden nationalen Identität. Die Codierung dieser natio-
nalen Identität verläuft über die Inszenierung von Erinnerung und Tradition, 
die Gemeinschaftlichkeit symbolisch fassbar machen und kulturell begrün-
den. Aus diesem Grund werden auch im Folgenden die im multilingualen he-
terogenen Raum Luxemburg verwendeten Mythen als Symbol- und Zeichensy-
stem mit in die Untersuchung einbezogen. Für Luxemburg stellt sich zunächst 
die Frage, in welcher Form dieses gemeinsam codierte Symbol- und Zeichen-
system manifest wird, wie aus dem Imaginierten eine wahrnehmbare Realität 
wird. Im luxemburgischen Fall beruht die Inszenierung von kollektiver Erin-
nerung und Tradition auch auf gemeinsam erzählten Geschichten wie etwa 
dem konstruierten Masternarrativ der Gemeinschaft. Durch sie wird die natio-
nale Vergangenheit mittels an Texte, Personen, Orte oder Ereignisse gebunde-
ner Rituale in der Gegenwart aktualisiert und so die geteilte Vergangenheit 
reaktiviert. In Anlehnung an die oben skizzierten Gedächtnistheorien der kul-

38 | Vgl. Karl W. Deutsch: Nationalism and Social Communication. An Inquiery into the 
Foundations of Nationality. Cambridge (MA) 1962, S. 97.

39 | Bernhard Stahl: Frankreichs Identität und außenpolitische Krisen. Baden-Baden: 
Nomos Verlagsgesellschaft, 2006, S. 48 f.

40 | Eric Hobsbawn/Terence Ranger (Hg.): The Invention of Tradition. Cambridge (MA) 
1983.

41 | Ernest Gellner: Nationalismus und Moderne. Hamburg 1995, S. 86 f.

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004 - am 14.02.2026, 09:40:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Emanzipation des hybriden Selbst26

turwissenschaftlichen Forschung gilt dieses gemeinsame Erinnern als Aus-
gangspunkt für gesellschaftliche Sinnstiftungsprozesse und damit auch für 
die Konstruktion einer gemeinsamen Identität. Zur Erzeugung eines kollekti-
ven Gedächtnisses einer Nation und damit der nationalen Identität bedarf es, 
wie eben gezeigt, der Selektion, Gewichtung und Ordnung vergangener Ereig-
nisse. So schaffen etwa literarische Texte wie auch Kunst die Voraussetzungen 
für kulturelle Überlieferungen, weil sie durch Selektion, Speicherung und 
Kommunikation die Aneignung und Tradierung des kollektiven Wissens si-
cherstellen und aktivieren.

Mit Blick auf die Prozesse der luxemburgischen Nationenbildung und der 
damit untrennbar verbundenen Entstehungsprozesse einer nationalen Identi-
tät ist die Offenlegung der oben erwähnten Inszenierungen von Erinnerung 
und Tradition entscheidend für die Nachvollziehbarkeit ihrer Funktionsweise. 
Inszenierungen in Literatur, Kunst und Medien sind dabei von besonderer Be-
deutung – ist doch die in diesem System vorherrschende spezifische Funktion 
narrativer Strukturen als wesentlicher anthropologischer Modus zur Konstitu-
tion von Identität innerhalb der kulturwissenschaftlichen Forschung längst 
zum Gemeinplatz avanciert.42 Literatur rekurriert nicht nur auf die in der Ge-
sellschaft vorherrschenden Diskurse und verarbeitet diese narrativ, sondern 
wird auch umgekehrt durch ebendiese Diskurse bestimmt. Das Gesamtsystem 
kulturell geprägter Werte und Kollektivvorstellungen manifestiert sich in lite-
rarischen Texten in ästhetisch verdichteter Form, sodass Literatur auch in 
komplexen multilingualen Kontexten als mediale Ausdrucksform fungiert, 
durch die kollektive Identität beobachtbar wird. Die Mechanismen der Identi-
tätsbildung werden etwa durch Metaphern, Stereotype oder Symbole insze-
niert. Demgemäß generieren literarische Texte also auch eigene Bilder und 
Ideen, die dann wiederum von der Gesellschaft rezipiert werden und insofern 
Einfluss auf die außerliterarische Wirklichkeit haben, als sie als konstruieren-
des Moment der Sinnstiftung wirken und das Bewusstsein einer kollektiven 
Identität mitprägen. Das reziproke Verhältnis zwischen Literatur und Gesell-
schaft bezeichnen Vertreter des New Historicism wie etwa Stephen Greenblatt 
in Anlehnung an Clifford Geertz als »poetics of culture«. Aufgabe dieser Kul-
turpoetik sei es, sowohl die Präsenz des literarischen Textes in der sozialen 
Welt als auch die Präsenz kultureller Praktiken und Bedeutungssysteme im 
historischen Text zu analysieren.43 Besonders eindrucksvoll hat in diesem Zu-
sammenhang Hayden White die Bedeutung literarischer Narrationsmuster für 
die vermeintliche Faktizität des historischen Narrativs herausgearbeitet. Er 

42 | Aleida und Jan Assmann haben mit ihrem kulturwissenschaftlichen Ansatz der Ge-
dächtnistheorie die Funktion von literarischen Werken für die Stabilisierung von kollek-
tiver Erinnerung und Identität herausgearbeitet.

43 | Stephan Greenblatt: Renaissance Self-Fashioning. From More to Shakespeare. 
Chicago/London 1980, S. 4 f.

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004 - am 14.02.2026, 09:40:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretischer Rahmen 27

geht davon aus, dass sich der moderne Geschichtsdiskurs einer linear-narrati-
ven Darstellungsform und damit Sinngebungsstrategien bediene, wie sie auch 
im literarischen Diskurs vorzufinden seien. Er stellt fest, dass

Ereignisse […] zu einer Geschichte gemacht [werden] durch das Weglassen oder die Un-
terordnung bestimmter Ereignisse und die Hervorhebung anderer, durch Beschreibung, 
motivische Wiederholung, Wechsel in Ton und Perspektive, durch alternative Beschrei-
bungsverfahren und ähnlichem – kurz mit Hilfe all der Ver fahren, die wir normalerweise 
beim Aufbau einer Plotstruktur eines Romans oder eines Dramas erwarten.44 

Indem dadurch die rein chronologische Anordnung der Ereignisse aufgebro-
chen wird, verschafft der Historiker seiner Darstellung eine spezifische 
Plotstruktur. Erst durch diese sinnstiftenden Perspektivierungen werden hi-
storische Ereignisse also symbolisch strukturiert und damit kohärent.

Anders als der Schrif tsteller steht der Historiker einem realen Chaos von bereits fest-
stehenden Ereignissen gegenüber, aus denen er die Elemente für die Geschichte, die er 
erzählen will, auswählen muß. […] Diese Arbeit der Ausschließung, der Akzentuierung 
und der Unterordnung geschieht in der Absicht, eine bestimmte Ar t von Historie hervor-
zubringen, kurz, sie entwickelt und ordnet die Fabel zur Handlung.45

Bereits bei Auswahl- und Strukturierungsprinzipien des Stoffes, von denen 
Historiker bei ihren Studien zur Gestaltung von Geschichten Gebrauch ma-
chen, werden sie durch ihre eigenen kulturspezifischen Vorstellungen geleitet. 
Wenn für Walter Benjamin Geschichteschreiben bedeutet, »Jahreszahlen Phy-
siognomie zu geben«46, so geht er wie White davon aus, dass vergangene Ereig-
nisse mittels der Geschichtsschreibung selektiert werden – und zwar entspre-
chend der Regeln des nationalen Diskurses. Einmal etabliert, werden sie zu 
konstitutiven Elementen und Eckpfeilern der nationalen Identität. Die von 
Benjamin und White beschriebenen Narrationsmuster in der Geschichts-
schreibung generieren Kontinuität zwischen Vergangenheit und Gegenwart, 
sodass Symbole und Rituale die identitätsstiftende Form der Vergangenheit 
repräsentieren. Sie bilden Brücken zwischen der Gegenwart und weit zurück-
liegenden schicksalhaften Epochen, was im Falle Luxemburgs an der Kon-
struktion des oben skizzierten Masternarrativs besonders deutlich wird. Dem-
nach sind Vergangenheitsversionen mit ihren narrativen Strukturierungen 

44 | Hayden White: Auch Klio dichtet oder Die Fiktion des Faktischen: Studien zur Tro-
pologie des historischen Diskurses. Stuttgart 1986, hier S. 104.

45 | Hayden White: Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19. Jahrhundert in 
Europa [1973]. Frankfur t am Main 1991, S. 569.

46 | Walter Benjamin: Das Passagen-Werk. Hg. v. Rolf Tiedemann. Bd. 1. Frankfur t am 
Main 1983, S. 595.

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004 - am 14.02.2026, 09:40:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Emanzipation des hybriden Selbst28

immer sowohl als Projektionen der Vergangenheit in die Gegenwart als auch 
umgekehrt als Projektionen der Gegenwart in die Vergangenheit zu verstehen. 

Davon ausgehend, dass nationale Identitätskonstruktionen durch Literatur 
als mediale bzw. materielle Ausdrucksform beobachtbar werden, liegt dieser Stu-
die ein weiter Literaturbegriff zugrunde. Neben literarischen Zeugnissen dienen 
auch kulturelle Manifestationen wie Zeitungsartikel oder Kunstobjekte, politi-
sche Diskussionen oder Volksfeste als Grundlage der Analyse. Anhand von ex-
emplarisch ausgewählten Werken soll schlaglichtartig skizziert werden, wie sich 
die Konstruktion einer Luxemburger Identität im nationalen Diskurs nieder-
schlägt, nachdem das Großherzogtum als eine Art Zufallsprodukt der Geschich-
te entstanden ist. Auswahlkriterium ist nicht ein allen Quellen gemeinsamer 
Redegegenstand, sondern vielmehr ihr Vermögen, Gegenstände verschiedener 
Diskurse zu verarbeiten und zu verknüpfen. Neben den Inhalten rücken also vor 
allem die Verfahren in den Fokus der Arbeit, nach denen diese Konstrukte gebil-
det werden und über die gemeinsam geteilten Repräsentationsvorgänge verlau-
fen. Durch die Tradierung gemeinsamer Zeichen findet eine zunehmende 
Transformation und Verwirklichung einer kollektiven Identität statt. In diesem 
auf Zeichen gegründeten Prozess sind Symbole und Repräsentationsformen, die 
die Vorstellung einer gemeinsamen Vergangenheit entwerfen, entscheidender 
als ihre Faktizität. Um die Schnittstellen der Trias Literatur – Erinnern – natio-
nale Identität fassbar und in Bezug auf den luxemburgischen Identitätsbildungs-
prozess fruchtbar zu machen, scheint das von Jürgen Link und Rolf Parr entwor-
fene Konzept der Interdiskurstheorie hilfreich zu sein. Diese Theorie operiert in 
Anschluss an die Arbeiten von Michel Foucault zu Diskursen und Diskuranaly-
sen.47 Durch gesellschaftliche Ausdifferenzierung bzw. Arbeitsteilung seit dem 
18. Jahrhundert kommt der funktional differenzierten Gesellschaft eine zuneh-
mende horizontale Gliederung in autonome Wissensbereiche zu. Dabei handelt 
es sich um »hochgradig spezialisierte Wissensbereiche, die jeweils relativ ge-
schlossene Spezialdiskurse« ausgebildet haben (z. B. medizinische, naturwis-
senschaftliche, kultur- und geisteswissenschaftliche oder juristische Diskurse).48 
Damit über diese Grenzen der Spezialdiskurse hinweg Verständigung erreicht 
werden kann, muss es in modernen Gesellschaften auch gegenläufige Elemente 
zur Tendenz der Spezialisierung geben, die spezialdiskursübergreifend wirken 
und dadurch erst die Möglichkeit eines kulturellen Kollektivbewusstseins schaf-
fen. Diese kompensierenden und vermittelnden Verbindungen zwischen den 

47 | Vgl. Michel Foucault: L’ordre du discours. Paris 1972.

48 | Ute Gerhard/Jürgen Link/Rolf Parr: [Ar t.] Diskurs und Diskurstheorien. In: Ansgar 
Nünning (Hg.): Metzler Lexikon. Literatur- und Kultur theorie. Stuttgart/Weimar 2004, 
S. 117–120, hier S. 118. Einen vollständigen Überblick über die Literatur zum Thema 
Interdiskurs und Kollektivsymbolanalyse geben Rolf Parr und Matthias Thiele: Link(s). 
Eine Bibliografie zu den Konzepten ›Interdiskurs‹, ›Kollektivsymbolik‹ und ›Normalis-
mus‹ sowie einigen weiteren Fluchtlinien. Heidelberg 2010, S. 9–42.

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004 - am 14.02.2026, 09:40:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretischer Rahmen 29

einzelnen Teilbereichen werden als interdiskursiv bzw. Interdiskurse bezeichnet 
und verlaufen meist über analogiebildende Verfahren.49 Kollektivsymbole und 
andere interdiskursive Elemente können insofern als genuine Medien des kollek-
tiven Gedächtnisses aufgefasst werden, wie Rolf Parr hervorhebt.50 Seit den 
1970er-Jahren entwickelten zunächst Jürgen Link und später auch Rolf Parr die-
sen Ansatz in der deutschen Literatur- und Kulturwissenschaft weiter. So fragen 
sie beispielsweise nach der Funktionsweise der Interdiskurse einer Kultur sowie 
nach den Bausteinen des interdiskursiven Wissens wie Metaphern, Symbolen, 
Mythen oder Stereotypen. Wichtige Elemente des Interdiskurses sind Kollektiv-
symbole. Jürgen Link definiert sie als »Sinn-Bilder (komplexe, ikonische, moti-
vierte Zeichen) […], deren kollektive Verankerung sich aus ihrer sozialhistorischen 
[…] Relevanz ergibt, und die gleichermaßen metaphorisch wie repräsentativ-
synekdochisch und nicht zuletzt pragmatisch verwendbar sind«,51 kurz: die ge-
samte kollektiv verankerte, stereotype »Bildlichkeit« einer Kultur – alle Allegori-
en, Vergleiche und Analogien, die ein synchrones System bilden. Zentraler 
Bestandteil interdiskursiver Formationen ist die Literatur, da Interdiskurse in ihr 
verarbeitet werden. Die einzelnen Kollektivsymbole spiegeln häufig einen be-
stimmten Spezialdiskurs als Herkunftsbereich wider. So repräsentieren etwa 
Kollektivsymbole aus dem Bereich der Krankheiten den medizinischen Diskurs. 
Synchron bilden sie ein relativ stabiles System, wobei kulturelle Systeme einer 
Epoche nicht immer statisch sein müssen, da sie etwa durch technische Innova-
tionen modifiziert werden können. So wurde die in den 1980er-Jahren neu auf-
gekommene Computersymbolik mit der bereits bestehenden Symbolik der Viren 
verknüpft. Dieses prototypische Beispiel zeigt, dass das Auftauchen neuartiger 
Kollektivsymbolsysteme neue dominante Spezialdiskurse voraussetzt, die wie-
derum zu neuen Interdiskursen führen. Auch wenn es sich bei Luxemburg bis 
heute um eine »kleine Gesellschaft«52 handelt und es im Sinne Bourdieus nur zu 
wenig ausdifferenzierten Feldern und damit nur bedingt zu Spezialisierungen 

49 | Vgl. Rolf Parr: Interdiskurstheorie/Interdiskursanalyse. In: Foucault Handbuch. 
Leben – Werk – Wirkung. Hg. von Clemens Kammler/Rolf Parr/Ulrich Johannes Schnei-
der. Stuttgart/Weimar 2008, S. 202–206.

50 | Rolf Parr: Medialität und Interdiskurs. In: Georg Mein/Heinz Sieburg (Hg.): Medien 
des Wissens. Interdisziplinäre Aspekte von Medialität. Bielefeld 2011, S. 23–43, hier 
S. 41.

51 | Jürgen Link: Literaturanalyse als Interdiskursanalyse. Am Beispiel des Ursprungs 
literarischer Symbolik in der Kollektivsymbolik. In: Diskurstheorien und Literaturwis-
senschaft. Hg. von Jürgen Fohrmann u. Harro Müller. Frankfur t am Main 1988, S. 284–
307, hier S. 286.

52 | Fernand Fehlen: Sozialstruktur und sozialer Wandel in Luxemburg. In: Helmut Wil-
lems u. a. (Hg.): Handbuch der sozialen und erzieherischen Arbeit in Luxemburg/Manu-
el de l’intervention sociale et éducative au Grand-Duché de Luxembourg. Luxemburg 
2009, Bd. 1, S. 129–142, hier S. 132 f.

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004 - am 14.02.2026, 09:40:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Emanzipation des hybriden Selbst30

gekommen ist,53 soll nun im Folgenden unter Zuhilfenahme dieses theoreti-
schen Konzepts der Interdiskurstheorie das diskursive Feld Luxemburgs dia-
chron mit Blick auf das nationale Identitätsbewusstsein untersucht werden. 

Anhand der untersuchten Texte wird gezeigt, wie die kollektive Selbstveror-
tung über die Erzeugung von Kohärenz nach innen und der Abgrenzung nach 
außen auf der Darstellungsebene inszeniert wird. Dazu rückt in einem ersten 
Schritt die Zeitspanne 1815 (Gründung Luxemburgs) bis 1867 (Londoner Kon-
ferenz) in den Fokus.

53 | Auch wenn Luhmann die Gegenwartsgesellschaft horizontal, dif ferenzierungs-
theoretisch und als bestehend aus ausdif ferenzier ten Teilsystemen wie Wir tschaft, 
Recht oder Politik beschreibt und Bourdieus Analyse hingegen ver tikal auf stratifikato-
rischen Distinktionen durch ökonomisches, kulturelles und soziales Kapital ausgelegt 
ist, gibt es doch grundlegende Gemeinsamkeiten in der Sozialtheorie beider soziolo-
gischer Theorien. Vgl. dazu Joachim Fischer: Luhmann und Bourdieu: Soziologische 
Doppelbeobachtung der »bürgerlichen Gesellschaft« nach ihrer Kontingenzerfahrung. 
In: Karl Siegbert Rehberg (Hg.): Soziale Ungleichheit – Kulturelle Unterschiede. Ver-
handlungen des 32. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Soziologie in München 
2004. Frankfur t am Main/New York 2006, S. 2850–2858.

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004 - am 14.02.2026, 09:40:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451373-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

