86

Riskantes Denken

doch erwarten, daf® darin wenigstens partielle finalistische Betrachtungen
einen wichtigen Platz einnehmen wiirden. Denn wer sich beim Studium
einer Maschine nur die Frage vorlegt, durch welche Ursache ein bestimmter
Teil bewegt wird, sich aber nicht in den damit beabsichtigten unmittel-
baren Zweck vertieft, der sieht sie nicht in ihrer Eigenschaft als Maschine,
sondern betrachtet sie als ein willkiirliches mechanisches System.”#

3.6 Die Analogie als ideologische Figur

»Kulturkritik«, liest man bei Georg Bollenbeck, »steht zwar immer auch in
einem theoriegeschichtlichen Traditionsbezug, aber sie bietet keine imma-
nente Entfaltung einer Theorie.«”> Wissenschaftliche Theorie unterscheidet
sich von ideologischer Schrift mindestens durch das Fehlen normativer Ex-
oder Implikationen. Die Analogie zwischen Mensch und Maschine, die bereits
im Kontext eines neuzeitlichen Paradigmenwechsels ein normatives Surplus
mit sich fithrt, wird im franzdsischen Materialismus, im Zeitalter der Auf-
klirung, vollstindig iiberstrapaziert und in eine normative Argumentations-
figur Giberformt. Denn der spite franzdsische Materialismus greift mit der
Mensch-Maschine-Analogie auf eine bereits etablierte Denkfigur zuriick, de-
ren heuristisches Potenzial zu diesem Zeitpunkt bereits vollstindig erschépft
ist, auf der sich als tradierter Figur aber aufbauen lisst.

Es gibt vermutlich niemanden in den Annalen der Mensch-Maschine-
Analogie, der symbolisch so fiir diese steht wie der franzésische Arzt und
Philosoph La Mettrie. Seine Schrift IHomme machine, in deren Titel er den
Menschen schon mit einer »herausfordernden Absichtlichkeit«”® als Maschi-
ne bezeichnet, wird gerne als das Werk des franzosischen Materialismus her-
vorgehoben, weil in diesem Text die Vorstellungen eines mechanistischen Ma-
terialismus in seiner konsequentesten Form kulminieren.

»Am meisten hat La Mettrie seiner Sache durch seinen Tod geschadet«”7,
schreibt Friedrich Albert Lange 1866 in seiner Geschichte des Materialismus.

74  Dijksterhuis 1950, S. 551.

75  Georg Bollenbeck [2007]. Eine Geschichte der Kulturkritik. Von ]. ]. Rousseau bis G. Anders.
Miinchen 2007, S. 8.

76  Friedrich Albert Lange [1866]. Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in
der Gegenwart. Erstes Buch. Geschichte des Materialismus bis auf Kant. 1serlohn 18763, S. 329.

77 Ebd., S.358.

- am 14.02,2026, 10:18:17.


https://doi.org/10.14361/9783839466315-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Philosophia mechanica

»Hitte der neue Materialismus nur Vertreter gehabt, wie Gassendi, Hobbes,
Toland, Diderot, Grimm und Holbach, heif3t es weiter, »so wiirde den Fana-
tikern, die so gern ihre Urtheile auf verschwindende Einzelheiten begriinden,
eine erwiinschte Gelegenheit zu Verdammungsurtheilen tiber den Materia-
lismus entgangen sein.«’8 Sicher, La Mettrie ist der schillerndste Vertreter
des Materialismus, man kann aber dariiber streiten, ob es sich bei LHomme
machine tatsichlich um eine theoretische Konzeption des Materialismus han-
delt, m.E. ist sie das nicht. Zum einen, weil sie sich iiberhaupt nicht an einer
systematischen Grundlegung eines philosophischen Materialismus versucht,
zum anderen, weil La Mettrie von Beginn an keinen Zweifel aufkommen
lisst, was seine Schrift tatsichlich ist: Eine Polemik gegen jede Form von
Materialismus, die kein Atheismus sein will.

La Mettrie schreibt nicht fiir eine, sondern gegen viele Positionen; gegen
einen cartesianischen Dualismus, der dort immaterielle Entititen vermutet,
wo La Mettrie nur materielle sehen will, gegen die Unsterblichkeit der Seele,
die sich noch bei Boyle findet und gegen ein physiologisches Wissenschafts-
verstindnis etwa eines Albrecht von Hallers. Ebenso gegen die »grofRartigen
Genies, wie etwa Descartes, Malebranche, Leibniz, Wolff usw.«, die man »so-
gar in ihren unniitzesten Arbeiten bewundern« muss, so La Mettrie und fragt
dann weiter, »aber welche Frucht [..] hat man aus ihren tiefen Mediationen
und allen ihren Werken gewonnen?«’? An die Leibnizianer geht schlieflich
der Vorwurf, sie haben »die Materie eher spiritualisiert als die Seele materia-
lisiert.«®° Damit ist auch schon das Programm umrissen, das La Mettrie zum
grofien Zampano des franzosischen Materialismus macht, und das in der ver-
meintlichen Materialisierung der Seele gipfelt. Schon zu Lebzeiten wird er so
zu einem »Schreckbild [...], bei dem auch die tolerantesten Schriftsteller kei-
nen giinstigen Zug mehr anerkennen wollen.«®!

Die Mensch-Maschine-Analogie entwickelt sich unter La Mettrie von ei-
ner argumentativen Figur zu einem ideologischen Instrument gegen die Un-
sterblichkeit der Seele. Denn das, worum es La Mettrie in erster Linie geht, ist
nicht die Legitimierung eines Erklarungssystems oder die Demonstration ei-
nes wissenschaftlichen Ideals, sondern um einen normativen Rundumschlag,
eine radikale Materialisierung des Menschen und um den Geltungsanspruch

78  Ebd.
79  La Mettrie1747.S.35.
80 Ebd,S. 27.

81  lange 1866, S.329.

- am 14.02,2026, 10:18:17.

87


https://doi.org/10.14361/9783839466315-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Riskantes Denken

eines absoluten Materialismus, der kein theologisches Letztprinzip mehr in
der Hinterhand hilt.

3.6.1 Androidenkultur

Im 18. Jahrhundert befindet man sich in der Hochphase der mechanischen
Androidenkultur. Die fiir eine Mensch-Maschine-Analogie entscheidende
partielle Isomorphie bleibt die Selbstbewegung. So verfiigen die frithen Au-
tomaten bereits iiber Steuerungselemente wie etwa Stiftwalzen. Zehn Jahre
bevor L'Homme machine publiziert wird, stellt der franzdsische Ingenieur
Jacques de Vaucanson seinen Le Mécanisme du Fluteur Automate der Pariser
Académie Royale des Sciences vor. Vaucanson, der fir so manch anderes hitte
berithmt werden miissen — so erfand er etwa die Steuerung von Webstithlen
mithilfe von Lochkarten - ist heute ausschliefilich wegen seiner drei Auto-
matenfiguren bekannt. Diese sind der genannte Flotenspieler, ein Trommler
und die berithmte mechanische Ente, die sogar Nahrung verdauen und
wieder ausscheiden kann. Und es ist kein Zufall, dass sich La Mettrie neben
der Uhr, als dem Symbol fir Selbstbewegung schlechthin, an Automaten
abarbeitet, die tierisch oder menschenihnlich aussehen und dieselben Dinge
verrichten. Denn obwohl die Analogie mit einer Uhr auf der gleichen partiel-
len Isomorphie griindet wie die mit figiirlichen Automaten, erzeugt letztere
natiirlich viel stirkere Evidenzeffekte, weil sie mit visuellen Ahnlichkeiten
operiert.

Zu La Mettries Zeit sind die figiirlichen Automaten eine absolute Attrak-
tion. Voltaire schreibt im Mai 1743 an den Comte d’Argental: »[O]hne [...] die
Ente von Vaucanson hitten wir nichts, was noch an die Glorie Frankreichs er-
innert.«? Die tier- und menschenihnlichen Automaten befliigeln die Phan-
tasie der Menschen und auch wenn die anfingliche Euphorie gegeniiber der
Technik kein halbes Jahrhundert spiter, in der Epoche der Romantik, in ihr
Gegenteil kippt, werden die Ingenieure vorerst in die Nihe zur Schopfungs-
idee geriickt. So zieht Voltaire eine Parallele zwischen Vaucanson und der
mythologischen Figur des Titanen Prometheus: »Der kithne Vaucanson, Geg-
ner von Prometheus, schien, die Natur nachahmend, das Feuer des Himmels

82  Theodor Besterman. Correspondance de Voltaire, Vol. 1 Lettre 2323, S.105.

- am 14.02,2026, 10:18:17.


https://doi.org/10.14361/9783839466315-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Philosophia mechanica

zu nehmen, um die Kérper zu beleben.«33 Auch La Mettrie bezieht sich wie-
derholt auf den Automatenbauer, eben auch als prometheische Figur.

[W]enn Vaucanson grossere Kunst anwenden musste, seinen Flétenspieler
zu machen als fir seine Ente, so hitte er noch bei Weitem bedeutendere
Kunst zeigen missen, um ein sprechendes Gebilde hervorzurufen, was —
besonders unter den Hianden eines modernen Prometheus — nicht mehr

als unméglich erachtet werden kann.84

Wahrend die Analogie von Mensch und Maschine bei La Mettries Vorgin-
gern vergleichsweise unschuldig daherkommt, weil iiber weite Strecken
noch versucht wird, sie mit dem herrschenden normativen Wertesystem in
Einklang zu bringen, generiert sie in Homme machine einen normativen
Impact. Der Medienwissenschaftler Jochen Venus spricht in diesem Zusam-
menhang von einem »Diskursbruch«®, den La Mettrie begeht und dass die
Mensch-Maschine-Analogie als »antiklerikales Emanzipationsversprechen
[ﬁguriert].«86

L'Homme machine ist polemisch im Stil, zudem ist das heuristische Poten-
zial, das die Analogie zu Beginn noch gehabt haben mag, mittlerweile voll-
standig erschopft. Deswegen gilt es im Folgenden zu kliren, ob die Analogie
bei La Mettrie einfach nur ein rhetorisches Mittel ist oder ob sie dariiber hin-
aus noch weitere Funktionen erfiillt.

83  André Soriano [1985]. Mechanische Spielfiguren aus vergangenen Zeiten. Monaco 1985,
S. 40.

84  La Mettrie 1747, S.141f.

85  Jochen Venus [2015]. Vitale Maschinen und programmierte Androiden. Zum Automatendis-
kurs des18. Jahrhunderts. In: Annette Keck, Nicolas Pethes (Hg.). Mediale Anatomien. Bie-
lefeld 2015, S. 253-266, hier: S. 253.

86 Ebd.

- am 14.02,2026, 10:18:17.

89


https://doi.org/10.14361/9783839466315-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

