5. Yoga, Bollywood und IT - ethnic
entrepreneurship, ldentitatskonsum
und neue Gemeinschaften

In den spaten 1990er Jahren begannen Sonia, Aftab, Raj und Maya und viele an-
dere schweizerisch-indische Second@s ihre biografisch-ethischen Projekte des
Andersseins immer mehr in 6ffentlichen Rdumen auszuhandeln. Vor dem Hin-
tergrund eines kommerziellem Multikulturalismus und eines Indienhypes in der
urbanen Schweiz wurden Hobbys zu beruflichen Projekten und intime Aushand-
lungen von Herkunft und Zugehorigkeit nahmen in sozialen Beziehungen und
kulturellen Lebensstilpraktiken offentliche Gestalt an. Diese neuen Praktiken
gingen auch einher mit einem Perspektivenwechsel auf die eigene Biografie und
auf die Bewertung von Mehrfachzugehorigkeit und von transnationalen Lebens-
welten. Es ist symptomatisch fiir die globale Umbruchzeit der 1990er und 2000er
Jahren, dass die Praktiken und biografischen Prozesse dieser Pionier_innen in ih-
rer Bedeutung oszillierten. Je nach Perspektive in einer zunehmend multifokalen
Welt konnte eine arrangierte Ehe aus einer assimilatorischen Perspektive verur-
teilt werden oder als kosmopolitische Praxis reinterpretiert werden. Der Konsum
von Bollywood-Filmen konnte je nach lebensweltlicher Verankerung und postko-
lonialer Verortung als Kitsch, als postmigrantische Subversion oder als hindu-na-
tionalistische Erméchtigung gesehen werden - oder als Mischung von alle dem.
Eine Mehrstimmigkeit, die sich in den transnationalen Lebenswelten schon immer
subtil abgezeichnet hatte, fand zunehmend eine soziale Entsprechung — unter spe-
zifischen glokalen Bedingungen eines dezentralisierten globalen Kapitalismus. In
diesem Kapitel werden ethnografisch die performativen Strategien untersucht, mit
denen schweizerisch-indische Second@s Zwischenrdume und Unstimmigkeiten
inmitten von Assimilationsregime und multikultureller Kommerzialisierung aus-
marchen und daraus autonome Formen der Lebensfithrung und Subjektivierung
entwickeln. Kniipfen wir also an den Biografien von Sonia, Maya, Raj und Aftab
dort an, wo wir am Ende von Kapitel 3 aufgehort hatten.

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Kosmopolitische Pioniere

Sonia hatte 1998 mit ihrem Betriebswirtschaftsstudium begonnen und zuneh-
mend den Kontakt zu ihrem indischen Verlobten vertieft. Die Hochzeit 16ste in
ihrem Umfeld Unverstindnis und den Verdacht auf eine arrangierte Eheschlies-
sung aus. Die in der urbanen Schweiz aufkommende siidasiatische Populdrkultur
sowie der gute Ruf von indischen Finanzfachleuten in der globalen Bankenwelt
er6ffneten ihr und ihrem Ehemann jedoch die Moglichkeit einer transnationalen
Karriere und eines kosmopolitischen Lebensstils, was das Stigma einer angeblich
arrangierten Ehe zusehends relativierte — fiir sie selbst und ihr Umfeld.

Maya hatte Mitte der 1990er Jahre im Yoga ein spirituelles Projekt der Selbstver-
wirklichung entdeckt, in dem sie sich sowohl von assimilatorischen Anrufungen
als auch von elterlichen Erwartungen befreien konnte. Im Yoga-Boom nach dem
Millenniumswechsel konnte sie sich in der Schweiz als Yoga-Lehrerin selbststin-
dig machen und sich zunehmend selbstbewusst als transnational vernetzte Yogini
und indische Seconda positionieren.

Raj hatte seine Sehnsucht nach Indien, die im Spannungsfeld von Rassismuser-
fahrung ohne gleichzeitige ethnische Sozialisierung erwuchs, vor allem durch in-
dividuelle Reisen bearbeitet. Durch die Prasenz Indiens im kommerziellen Multi-
kulturalismus konnte er zusammen mit anderen indischen Second@s im Rahmen
eines expressiven Konsums von Bollywood-Filmen oder indischem Essen eine
freundschaftlich-ironische Form der Auseinandersetzung mit Rassismus und Her-
kunft entwickeln. Daraus entstanden neue Formen legitimer Selbstreprisentation
von ,,Indianness“ und Mehrfachzugehorigkeit.

Aftab wiederum vermochte sich nach langen Wanderjahren in den aufstreben-
den indischen Mirkten als interkultureller Unternehmensberater mit Siidasien-
schwerpunkt zu etablieren. Er machte seine intellektuelle und ironische Vermitt-
lung ,.zwischen den Welten®, die seine Biografie und Subjektivitit seit der Jugend
pragte, zum Geschaftsmodell.

Im Zentrum der folgenden Ausfithrungen steht das Argument, dass sich im kom-
merziellen Multikulturalismus, durch die Vervielfaltigung der (assimilatorischen)
Grenze von Privatem und Offentlichen, neue Riume fiir die Aulerung von Sub-
jektivitdt, Zugehorigkeit und kultureller Differenz herausbildeten. Ordnungen
der Bedeutung und Bewertung von Differenz waren in Bewegung geraten. In sich
iiberlappenden transnationalen Offentlichkeiten konnten Mehrfachzugehorigkei-
ten plotzlich als kulturelle Ressourcen eingesetzt und entwickelt werden, etwa als
kosmopolitischer Lifestyle, als interkulturelle Kompetenz oder als diasporisches
Kapital in einer zusehends globalen (indischen) Moderne.

Unter diesen historischen Bedingungen erdffnete sich fiir schweizerisch-indi-
sche Second@s zunehmend ein ,,dritter Raum® in den bestehenden Représentati-

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

onsregimes des ,,Eigenen® und des ,,Anderen®, wie dies Homi Bhabha formulierte.
Eine Hybridisierung des ,Lebens zwischen den Welten“ schien sich anzubahnen,
in denen sich neue berufliche Moglichkeiten, multiple Identititen, soziomorali-
sche Texturen und représentationspolitische Horizonte entwickelten.

The importance of hybridity is not to be able to trace two original moments
from which the third emerges, rather hybridity to me is the “third space”
which enables other positions to emerge. This third space displaces the his-
tories that constitute it, and sets up new structures of authority, new political
initiatives, which are inadequately understood through received wisdom [...].
The process of cultural hybridity gives rise to something different, something
new and unrecognisable, a new area of negotiation of meaning and represen-
tation. (Bhabha 1990:211)

Zu recht wurde eine Verwendung des Begriffs der Hybriditdt bei Homi Bhabha
vielfaltig kritisiert (z. B. Young 2005; Ha 2008). Insbesondere wurde beméngelt,
dass Bhabha Hybridisierung zu einseitig als widerstindige Praxis kultureller
Grenziiberschreitung interpretierte. Denn zu Recht wurde in Anschlag gebracht,
dass Prozesse und Praktiken der Hybridisierung in historische Machtverhéltnisse
eingebettet sind, die die Bedeutung, Handlungsmacht und Potenziale regulieren,
die diesen innewohnt. Wie ich im letzten Kapitel zum Beispiel am Bollywood-Kino
gezeigt habe, sind Prozesse und Asthetiken der Hybridisierung im Kontext des de-
zentralisierten Kapitalismus konstitutiv fiir einen hegemonialen Globalismus, der
sich in 6ffentlichen Rdumen geméf lokaler und nationaler Logiken duflert (Gar-
cfa-Canclini 1995; Ha 2008). Eine kritische (Analyse von) Reprasentationspolitik
anhand des Hybridititsbegriffs wird dadurch erschwert — aber nicht etwa obsolet.
Der Begrift der Hybriditét bietet gerade eine spannende Grundlage, um empirisch
und kulturpolitisch zu verstehen, wann Prozesse der kulturellen Ubersetzung und
der Transgression Hegemonien entweder verstirken oder aber Autonomie und
Subversion ermdglichen. Dies erfordert jedoch, den Zusammenhang des spezifi-
schen lebensweltlichen Einsatzes hybrider Sprache und Praktiken analytisch in
Verbindung zu setzen mit den machtvollen diskursiv-institutionellen Bedingun-
gen ihrer Produktion und Aushandlung.

Es ldsst sich also fiir die Analyse der Subjektivierungsprozesse von Sonia,
Maya, Raj, Aftab und anderen schweizerisch-indischen Second@s ethnografisch
fragen, wie sie inmitten hegemonialer Logiken der Hybriditét alternative Prozesse
der Lebensfithrung und der transnationalen Ethiken des guten Lebens entwickeln.
Die reprisentationspolitische Qualitat von Hybridisierung ist dabei grdsstenteils
unabhingig von der kulturell-asthetischen Form, sondern hingt von den repra-
sentationspolitischen und sozioethischen Bedingungen ab, in die sie eingebettet
sind und in denen sie eingesetzt werden. Der Begriff der Auferung kann helfen,
eine performative Theorie der Transformation anzudenken.

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

181


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Kosmopolitische Pioniere

[Der] ,,dritte Raum* konstituiert [...] die diskursiven Bedingungen der AufSe-
rung, die dafiir sorgen, dass die Bedeutung und die Symbole von Kultur nicht
von allem Anfang an einheitlich und festgelegt sind und dass selbst ein und
dieselben Zeichen neu belegt, iibersetzt, re-historisiert und gelesen werden
konnen. (Bhabha 2000:57)

Wiihrend Bhabha den Begriff der Auflerung eher universalistisch in den Raum
stellt, eignet er sich auch fiir eine genealogisch-ethnografische Analyse neuer Sub-
jektivierungsprozesse in einem Kontext historischer Transformation des 6ffentli-
chen Raums. Angesichts einer assimilatorischen Erziehung zum Schweigen waren
fir ,Inder_innen der zweiten Generation® die ,,plotzliche“ Moglichkeit, Notwen-
digkeit, ja Aufforderung, Erfahrungen des Andersseins zu dufern, neu. Angesichts
von Indienhype und kommerziellem Multikulturalismus mussten oder konnten
sie die durch Scham, Unsicherheit oder Unwissen belagerte Grenze ,,zwischen den
Welten® iiberwinden und sich zunehmend aktiv und selbstbewusst - statt defensiv
und beschwichtigend - {iber sich selbst, {iber ,Indianness“ und Mehrfachzugehé-
rigkeiten duflern. In diesem historischen Moment verschoben sich die soziethi-
schen Bedingungen der Anrufung und der Subjektivierung, was wiederum die
Entwicklung neuer kultureller Techniken der Auflerung und andere Erfahrungen
des Selbst- und Andersseins beforderte. Die folgende Analyse fokussiert daher auf
das performative Moment der verbalen oder korperlichen 6ffentlichen Aufierung,
der gesellschaftliche und subjektive Transformationsprozesse verbindet. Aus die-
ser Perspektive lassen sich drei analytische Ebenen unterscheiden, wie sich Sub-
jektivierungsprozesse von schweizerisch-indischen Second@s im Kontext eines
kommerziellen Multikulturalismus verdndert haben:

Erstens sind mit neuen Anerkennungsraumen auch neue berufliche Méglich-
keiten, neue kulturelle Praktiken, neue Handlungsspielraume und neue Subjekti-
vierungsprozesse entstanden. Zweitens entwickelten sich je nach Zusammenspiel
der inkorporierten biografischen Logik des Andersseins und der diskursiv-ins-
titutionellen Bedingungen unterschiedliche Auferungsweisen. Drittens hat sich
der Kampf um die Definitionsmacht, wer unter welchen Bedingungen iiber die
Reprisentation subjektiver Erfahrungen und kultureller Differenz verfiigen kann,
verandert. Wie ich zeigen mochte, haben Maya, Sonia, Aftab und Raj durch den
kommerziellen Multikulturalismus eine groflere Reprisentations- und Hand-
lungsmacht tiber sich selbst, ihre Herkunft und die Welt gewonnen - wenn auch
unter spezifischen und weiterhin asymmetrischen Bedingungen.

Die neuen kommerziell-multikulturellen Reprisentationsrdume er6ffnen da-
bei keineswegs eine lineare Form der ,,Befreiung” im Sinne eines normativen mul-
tikulturellen Paradigmas. Sie erlauben nicht, eine - wie auch immer authentische
- kulturelle Substanz zu duflern, wie dies in Taylors Konzept der multikulturellen
Anerkennung impliziert wird (Markell 2003; McNay 2008). Gerade umgekehrt
produziert der kommerzielle Multikulturalismus als soziales, institutionelles und

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

diskursives Reprisentationssystem ein machtvolles und spektakuldres Begehren
nach (indischer) Authentizitit, die im eigentlichen Moment der warenformigen
Anerkennung und des Konsums fixiert werden muss, um Befriedigung zu vermit-
teln. So beschreiben Comaroft/Comaroft in ihrem Buch ,, Ethnicity Inc.“ (2009) die
zeitgenossische Bedeutung - sowie die Ambivalenz — der Kommodifikation von
Ethnizitit folgendermaflen:

Ethnicity Inc. has, without doubt, opened up new means of producing value,
of claiming recognition, of asserting sovereignty, of giving affective voice to
belonging, this, not infrequently, in the all-but-total absence of alternatives.
[...] Ethno-commodities are queer things: their mass marketing is as likely
to animate cultural identities as to devalue the difference on which they are
founded - although, in the process, they may reformulate identity sui gene-
ris in important respects. But those commodities are also vulnerable to the
vagaries of commerce, which demands that the alienation of heritage ride a
delicate balance between exoticism and banalization - an equation that often
requires “natives” to perform themselves in such a way as to make their indi-
geneity legible to the consumer of otherness. (Comaroff/Comaroff 2009:142)

Die erwihnte Ambivalenz und die Kontingenz sind entscheidend: Denn weder
kann Massenexotisierung nur als rassistische oder kulturessenzialistische Aus-
grenzung durch die Kulturindustrie angesehen werden, die eine nicht-entfremde-
te, autonome Subjektivitit der ,,Anderen® verunmoglicht, wie dies in der marxisti-
schen Tradition oft dargestellt wird (Kalra et al. 2005; Hutnyk 2000). Noch kénnen
Praktiken der Hybidisierung als Fest der Anerkennung oder der Vielfalt zelebriert
werden, wie es in einem naiven kommerziellen Multikulturalismus geschieht. Die
Aushandlung neuer Subjektivititen und Repréasentationsrdume geschieht stattdes-
sen im Spannungsfeld zwischen einer Politik der Authentizitit und der Hybriditat,
zwischen Exotisierung und Selbstrepriasentation (Maira 2002): Einerseits werden
»Inder_innen der zweiten Generation® in diesen Raumen immer wieder dazu auf-
gerufen, das Begehren nach spektakuldrer Authentizitit Indiens zu erfiillen, das
der kommerzielle Multikulturalismus generiert, und sich dadurch der Logik der
Dominanzgesellschaft unterzuordnen. Andererseits 6ffnet der kommerzielle Mul-
tikulturalismus ihnen (transnationale) Handlungsspielrdume, um individuelle
Erfahrungen des Andersseins und von Mehrfachzugehorigkeit legitim zu dufern
oder um sich eindeutigen Zuschreibungen oder Anrufungen zu entziehen.

Die Argumentation in diesem Kapitel orientiert sich daher an folgenden Fra-
gen:

o Welche Verschiebungen in den Subjektivierungsprozessen und Biografien von
»Inder_innen der zweiten Generation“ entstanden innerhalb der Logik des
kommerziellen Multikulturalismus?

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

183


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Kosmopolitische Pioniere

o  Welche Auﬁerungsweisen und ethischen Spielrdume, aber auch welche Aus-
schlussprozesse und Widerspriiche haben sich angesichts neuer Anerken-
nungsraume, beruflicher Méglichkeiten und biografischer Chancen ergeben?

Zur Beantwortung dieser Fragen fiihre ich die vier Félle von Sonia, Maya, Raj und
Aftab weiter aus, die ich anhand teilnehmender Beobachtung, biografischer In-
terviews und diskursiver Dokumentenanalyse rekonstruiert habe. Die ergidnzende
Kombination dieser Fille liefert eine dichte Beschreibung einer widerspenstigen
Politik von Authentizitit und Hybriditit von ,Inder_innen der zweiten Genera-
tion“ im Kontext des kommerziellem Multikulturalismus. Eingebettet sind diese
Prozess in neue soziale Praktiken, die sich im Rahmen des kommerziellen Mul-
tikulturalismus herausgebildet haben: ethnic entrepreneurship, Identitatskonsum
und affektive Vergemeinschaftung. Wahrend der Feldforschung war ich immer
wieder fasziniert und erstaunt, wie indische Second@s ihre intimen biografi-
schen Projekte des Andersseins (die ich in Kapitel 3 beschrieben habe) in unter-
nehmerische Selbststandigkeit oder in professionelle Projekte und Aspirationen
ummiinzten. Genauso eréffneten die neuen Konsummaoglichkeiten in einer wach-
senden stidasiatischen Subkultur neue Lebensstilpraktiken und neue soziale und
ethnische Netzwerke. Innerhalb dieser Prozesse, die mehr oder weniger von der
Kommerzialisierung von kultureller Differenz geprigt sind, entstanden aber stets
auch neue sozioethische Beziehungen der Sorge und der Freundschaft, in denen
die Anerkennung von Mehrfachzughérigkeit gepflegt und neue Formen des Zu-
sammenlebens (conviviality) erprobt wurden.*

5.1 SONIA: ,,GLOBALE INDISCHE FRAU”
UND KOSMOPOLITISCHER LEBENSSTIL

Sonia hatte sich seit jeher in transnationalen Netzwerken bewegte und sich zumin-
dest implizit an den Geschlechterrollen einer ,,neuen indischen Mittelschicht“ ori-
entiert, die professionelle Karriere, westliche Konsumorientierung, traditionelle

69 | Im Gegensatz zu den in den entsprechenden Subfeldern der Migrationsforschung
relevanten Fragestellungen und Konzepten interessiere ich mich im Folgenden fiir eth-
nic entrepreneurship und Identitatskonsum als performativ-biografische Strategien zur
offentlichen Aushandlung assimilationistischer und multikulturell-exotisierender Sub-
jektivierungslogiken. Zu ethnic entrepreneurship, Netzwerken und ldentitdatskonsum
bei Angehorigen der ,zweiten Generation” in der Schweiz existieren einige spannen-
de Studien, die sich mit biografischen Verlaufen der Selbststandigkeit (Juhasz 2005;
Hettlage 2007 et al.), den sozialen und politischen Bedingungen der Netzwerkbildung
(Wimmer 2003, Wessendorf 2013) sowie mit subkulturellen Lebensstilpraktiken (Wes-
sendorf 2007; Ritter et al. 2010) beschaftigen.

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

Familiensinn und respektable Weiblichkeit verbanden. Diese Verschiebungen der
Geschlechterrollen verdichteten sich im Narrativ einer ,,globalen indischen Frau®
(Radhakrishnan 2008:11), und ergénzte im Kontext des Aufstiegs Indiens zu einer
globalen Wirtschaftsmacht altere, patriarchalische Weiblichkeitsideale (s. detail-
lierter Kapitel 6). Diese transnationale Subjektivitit lief} sich in den spaten 1990er
Jahren kaum reprasentieren. Im dominanten Narrativ der ,arrangierten Ehe“
und der ,,orientalischen Familie“ erschien Sonia entweder als Opfer patriarchaler
Strukturen oder als konservative und unberechenbare ,Verriterin® die einen Teil
ihres Selbst gegeniiber Schweizer Offentlichkeit und Peers geheim gehalten habe.
Sonia reagierte auf diese assimilationistischen Anrufungen mit einem romanti-
schen Narrativ einer diasporischen Liebesgeschichte, wonach die standesgemifle
Liebe, die schon in der Kindheit angelegt war, schliefllich iiber die Hindernisse
von Raum und Zeit obsiegte. Damit fand sie fiir sich selbst eine legitime Sprache
fir ihr Verstindnis von Ehe als Teil eines transnationalen familidren Projektes,
in dem sich familidre Werte, romantische Liebeserwartungen und soziale Aspi-
rationen verbinden lieflen. Diese Haltung entsprach einer Strategie innerhalb der
»heuen indischen Mittelschicht®, die sowohl die Wiinsche der Eltern nach einer
standesgemaflen Ehe als auch die eigenen Bediirfnisse nach Individualismus und
Romantik zu verbinden suchte (Uberoi 2006; Brosius 2010). Mit ihrem Narrativ
wies sie, ohne zu widersprechen, die Anrufung einer arrangierten Ehe zurtick. Sie
schwieg tiber die intimen familidren Aushandlungen und konnte sich trotzdem
selbst reprasentieren.

Im Zuge des populdrkulturellen Indienhypes, der Internationalisierung der
Arbeitswelt sowie der wachsenden siidasiatischen Mittelschichtsdiaspora in der
urbanen Schweiz erschienen Sonias kulturelle Praktiken und Zugehorigkeitsmus-
ter zunehmend in einem neuen Licht. Im Kontext ihrer Arbeit in einem multina-
tionalen Unternehmen und durch den kommerziellen Multikulturalismus gewan-
nen diese - fiir sie selbst, aber auch in ihrem Umfeld - neue Bedeutung, Legitimitét
und Anschlussmoglichkeiten.

«~Indian brain” und weibliche Respektabilitat in der Bankenwelt

Ab 2004 arbeitete Sonia in einer internationalen Bank im Investmentbanking und
wohnte mit ihrem indischen Mann in einer grofien Schweizer Stadt. Der Job in der
internationalen Bank entsprach Sonias Lebensentwurf. Neben dem damit verbun-
denen Status, der beruflichen Herausforderung und dem Wissenszuwachs gefiel
Sonia die internationale Ausrichtung der Bank. Zwar bestand ihr Team mehrheit-
lich aus Schweizer_innen und einigen Mitarbeiter_innen aus europédischen Lén-
dern. Aber wie auch andere Firmen im Rahmen globaler Arbeitsteilung herrscht
auch in Sonias Bank die Atmosphére eines corporate multiculturalism. Darunter
kann die Verwendung multikulturalistischer Imaginationen und Semantiken
in Organisationen verstanden werden, um den Erfolg und die Wettbewerbsfa-

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

185


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Kosmopolitische Pioniere

higkeit in einem globalen Markt aufrechtzuerhalten (Chicago Cultural Studies
Group 1992). Sind darin zwar Arbeitsbeziehungen von professionellen Standards
(westlicher Pragung) dominiert, spielen Herkunft und kulturelle Differenz fiir die
sinnhafte Aushandlung der kollegialen und freundschaftlichen Bindungen eine
tragende Rolle. Im sozialen Setting der internationalen Bank wurde fiir Sonia
die offentliche Aushandlung von kultureller Differenz zum selbstverstandlichen
Aspekt ihrer Subjektivierung. Sie erzahlte den Kolleg_innen viel von ihrem indi-
schen Hintergrund und ihrer Familie. Manchmal gingen sie gemeinsam indisch
oder asiatisch essen und Sonias Angewohnheit, das Essen scharf nachzuwdiirzen,
war ein stereotyper running gag. Diese alltdgliche Anerkennung von Differenz
wurde dadurch verstirkt, dass ,Indianness“ auch in die Konstruktion von Sonias
Position in der Bank eingeschrieben war.

Als ich mich eben fiir die Bank bewarb, haben wir so mathematische Tests
gehabt, und so language tests. Bei meinen mathematischen Tests haben dann
wirklich viele gesagt, das ist also ein Indian brain. In der Mathematik bin ich
eigentlich ganz normal, aber viele sagen halt auch, Inder haben dieses mathe-
matische Denken, das sei wahrscheinlich geerbt.

Dieses Narrativ des ,,Indian brain“ war nicht nur in alltiglichen Gesprichen pra-
sent, sondern spiegelte sich laut Sonia auch in der Personalstruktur und Arbeits-
teilung der Bank: ,Wir haben in London extrem viele indische traders. Und traders
sind die, die wirklich das beste mathematische Denken haben miissen, sie entwi-
ckeln alle unsere quantitativen Modelle fiir Derivate. Also es sind wirklich Genies
- und achtzig Prozent sind Inder.” Wenn auch die alltiglichen ethnischen Ste-
reotypisierungen im corporate multiculturalism sowie affirmative diversity policies
eine kritische Auseinandersetzung mit Diskriminierung konterkarieren mogen
(Ahmed 2013), so eroffneten sie fiir Sonia Rdume offentlicher Selbstreprasenta-
tion. Im Rahmen ihrer Arbeit absolvierte Sonia regelmaflige Geschéftsreisen und
Weiterbildungen in London und konnte auch beruflich stidasiatische Netzwerke
aufbauen, in denen sie mit den britisch-asiatischen Offentlichkeiten sowie mit
kritischen Diskursen tiber Rassismus in Kontakt kam, die in der Schweiz kaum
verbreitet sind. Eingebettet in diese vielfaltigen transnationalen Netzwerke ver-
mochte Sonia sich selbst noch nuancierter und selbstbewusster tiber die Werte als

70 | Diese Ethnisierung professioneller Aktivitaten im globalen Kapitalismus ist im
Falle von Inder_innen insbesondere in der IT-Branche (iblich (Xiang 2007). Analog zur
Finanzbranche wird auch dort auf die mathematischen und technologischen Fahig-
keiten Bezug genommen. Diese haben jedoch eher mit dem Bildungssystem zu tun,
das technologische und naturwissenschaftliche Disziplinen seit der Unabhéngigkeit
an Elite-Schulen fordert. Daher besteht nicht nur ein groBer Wettbewerb in diesen Dis-
ziplinen, sondern sie genieBen auch einen hohen Status in Indien.

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

moderne indische Frau zu reprisentieren, die Karriere und Familie, Erfolg und
Mifigung zu verbinden vermochte. Dies wurde vor allem spiirbar als mit der Fi-
nanzKkrise seit 2008 plotzlich der Ruf der Bankenwelt ins Wanken geriet und So-
nia - wie alle ihrer Kolleg_innen - um den sozialen Status als Bankerin fiirchten
musste. Sie grenzte sich vom iibermafligen Konsumismus und einer wachsenden
Gier in der Bankenwelt ab, die sie oft bei Mannern beobachtete. Noch dezidier-
ter war ihre Kritik an Bankerinnen, die ihrer Karriere weibliche Respektabilitit
und Familiensinn opferten — gerade wenn sie aus aus der siidasiatischen Diaspora
stammten. Sie hingegen sei noch eine ,,normale Frau®, sie gehe ,immer noch nach
Hause und koche fiir ihren Mann, statt nach Hause zu kommen und zu sagen,
koch jetzt was, ich habe auch gearbeitet“ (Jain 2010). Die Bewahrung dieser aus
ihrer Sicht indischen Familienwerte, die ihre Eltern sie gelehrt haben, unterschiede
sie von gierigen Anlageberatern, arroganten Bankern aber auch von maskulinen
Karrierefrauen sowohl europiischer als auch siidasiatischer Herkunft. Die Im-
mersion in die internationale Bankenwelt und die Aushandlung der moralischen
und strukturellen Bankenkrise 2008 verhalfen Sonia dazu, ihre Subjektivitat als
»globale indische Frau® weiter zu profilieren, die eine professionelle Karriere mit
Familienwerten, Emanzipation mit moralischer Respektabilitit verbindet.

Zwischen Diasporakultur und kosmopolitischem Lifestyle

Nach der Hochzeit 2005 hatte Sonias Ehemann Rahul eine Stelle als private banker
in der Schweiz gefunden. Die Entscheidung, einen Job in der Schweiz zu suchen, fiel
aufgrund Sonias Wunsch, bei ihrer Bank zu bleiben und in der Néhe ihrer Familie
zu wohnen. Der gute Ruf des Bankenplatzes Schweiz versprach zudem gute Ar-
beitsbedingungen. Angesichts dieser transnationalen Biografie fithlte Rahul sich
im internationalen Berufsumfeld seiner Bank wohl, fiir die er Privatvermogen aus
Stidamerika und dem Mittleren Osten verwaltete. Der Indienhype in der urbanen
Schweiz und die wachsende siidasiatische Subkultur boten Sonia und Rahul span-
nende private und berufliche Handlungs- und Anerkennungsrdume. Sie besuchten
mit Freunden, mit Bekannten oder Kunden neben anderen kosmopolitischen ur-
banen Angeboten insbesondere auch indische Restaurants und Bollywood-Partys
oder schauten sich Hindi-Filme im Kino an. Insbesondere fiir Sonia entstanden
damit siidasiatische Offentlichkeiten in der Schweiz, die sie sonst nur aus Indien,
London oder Dubai kannte. Dadurch konnte sie ihren Lebensentwurf als ,,globale
indische Frau“ auch vermehrt in der Schweiz 6ffentlich und legitim représentieren
und duflern.

Ich traf Sonia und Rahul zuféllig auf einer Bollywood-Charity-Party, die von einem
indischen IT-Mitarbeiter einer Schweizer Bank organisiert worden war. Dessen Par-
tys hatten seit einigen Jahren einen guten Ruf gewonnen und iiber E-Mail-Verteiler-
listen und digitale Plattformen einige Hundert Leute mobilisiert. Da der Anlass in

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

187


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Kosmopolitische Pioniere

den Expat-Kontext eingebettet war, inszenierte der Veranstalter die Party zu Beginn
als Spektakel der Vilkerverstindigung. Zuerst informierte er unter Applaus, dass
der Erlos der Charity-Veranstaltung an eine NGO fliefSe, die er gegriindet hatte und
die Bildungsprojekte in Indien unterstiitze. Danach fand ein Bhangra-Crash-Kurs
statt, in dem eine professionelle Tdnzerin den zahlreichen nicht-indischen Giis-
ten die wichtigsten Schritte dieses nordindischen Volkstanzes zeigten, der seit den
1990er Jahren die globale siidasiatische Clubszene dominierte. Nach einer Wei-
le trafen Sonia und Rahul mit einem befreundeten indischen Paar ein. Sie hatten
sich trotz eines langen Arbeitstags entschieden, sich noch ein bisschen zu amiisie-
ren. Rahul trug Jeans und ein sportliches Trainerjackett, Sonia ein schwarz-weifles
Tigertop, ein schwarze Hose und gleichfarbige Pumps. Ihre Bekannten und die ande-
ren Angehorigen der siidasiatischen Diaspora kannten alle Bollywood-Gassenhauer
auswendig, wie etwa den Hit ,Jai Ho“ (Hindi etwa: der Sieg sei dir; du schaffst es)
aus dem Soundtrack der britisch-indischen Ko-Produktion ,,Slum Dog Millionaire*
(2008). Der Film - und dessen indischer Musikproduzent A. R. Rahman - waren
im Jahr davor mit einem Oscar fiir die beste Musik geehrt worden und der Song ,,Jai
Ho“ verkorperte den Stolz des ,neuen Indiens“. Obwohl Sonia die Lieder und die
Choreografien nicht fliefend beherrschte, nahm sie voller Freude am Gruppentanz
teil, scherzte und sang, so gut es ging, mit. Sie kannte zwar die kulturellen Codes die-
ser neuen globalen indischen Partykultur nicht vollstindig, konnte aber performativ
einen sicheren Platz in der globalen indischen Diaspora einnehmen.

Einige Wochen zuvor hatte ich Sonia und Rahul auch auf dem Konzert von
Anoushka Shankar gesehen, das im Rahmen des ,,Griiezi India“-Festivals 2008 statt-
fand (s. Kapitel 4.2). Nach dem Konzert hatte ich mich im Publikum umgesehen und
war erstaunt gewesen, kaum Personen indischer Herkunft zu sehen. Stattdessen wa-
ren viele elegant gekleidete weifSe Minner und Frauen in der Halle des Ziircher Kon-
gresshauses. Plotzlich entdeckte ich Sonia und Rahul in Begleitung zweier Schweizer
Pérchen. Wie ich vermute, handelte es sich um Kunden oder Arbeitskolleg_innen
von Rahul oder Sonia. In Abendkleid und Anzug verkorperten Sonia und Rahul
sowohl eine eloquente und feierliche Eleganz als auch die Seriositit des beruflichen
Anlasses. Wie schon auf der Bollywood-Charity-Party erlaubte der Besuch des Kon-
zertes Sonia eine mehrfache performative Selbstreprdsentation. Einerseits konnte sie
sich in Anoushka Shankars musikalischer Fusion von Ost und West, Tradition und
Moderne, mit der Mehrfachzugehorigkeit des Weltstars identifizieren. Andererseits
konnte sie auch einen kosmopolitischen Lebensstil inszenieren, der transnationale
Mobilitit und soziale Distinktion mit dem Zugang zur Elite verband.

Die Arbeit bei einer multinationalen Bank und die Ehe mit einem Finanzfach-
mann aus der siidasiatischen Diaspora eréffneten Sonia im globalen Kapitalismus
neue transnationale Anerkennungs- und Handlungsraume. Das multikulturelle
Setting der Bank, das Expat-Umfeld an der urbanen Bollywood-Disco sowie die
internationalen Milieus der biirgerlichen Schweizer Elite boten fiir Sonia einen

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

polysemischen Subjektivierungsraum, in dem sie sich virtuos bewegte. Sonias
Aneignung des Familienprojektes erscheint — {ibersetzt in die illustre internati-
onale Finanzwelt, in die Netzwerke der wachsenden siidasiatischen Diaspora und
in den kommerziellen Multikulturalismus der urbanen Schweiz - nicht mehr als
traditionell oder gar riickstindig, sondern als erfolgreicher, selbstbewusster kos-
mopolitischer Lebensentwurf in einem globalen Kapitalismus. Durch die gute
Ausbildung, die Berufswahl, die standesgeméfle Ehe und die transnationalen fa-
milidren Netzwerke hat sie ihre sozialen Aspirationen in globale Opportunitéten
und Perspektiven iibersetzen kénnen. Zwar muss sich Sonia gegen die aus ihrer
Sicht allenfalls konservativen Normen und Erwartungen ihrer Verwandten oder
gegen assimilationistische Anrufungen ihrer lokalen Peers in der Schweiz positi-
onieren. Aber angesichts der 6konomischen, sozialen und kulturellen Ressourcen
und ihrer transnationalen Lebenswelt verfiigt sie iiber eine gewisse Autonomie,
um diese Spannungen auszuhalten.

Exkurs: Das Scheitern indischer Wunschbiografien, amor fati
und die Kontinuitat des ,Lebens zwischen den Welten”

Sonias beruflicher und privater Werdegang kann geradezu als Wunschbiografie
vieler indischer Eltern bezeichnet werden, die aus der Mittelschicht stammen und
die durch die Migration eine intergenerationelle soziale Mobilitit anstrebten. Die
Arbeit in einem internationalen Unternehmen entspricht einem oft gehegten Ide-
al, da dies erstens erlaubt, Anerkennung innerhalb der transnationalen indischen
Statushierarchien zu gewinnen, wogegen sich die Arbeit in einer unbekannten
Schweizer Firma kaum in transnationalen Statusgewinn iibertragen liele.”" Zwei-
tens konnen ,,Inder_innen der zweiten Generation“ in internationalen beruflichen
Kontexten ihre transnationale Biografie und Mehrfachzugehorigkeit pflegen und
assimilationistische Diskriminierung zumindest teilweise vermeiden. Auch die
Heirat ihrer Kinder mit einem indischen Mann oder einer indischen Frau ist fiir
viele Eltern eine ideale Moglichkeit, Status und Familienwerte innerhalb der Di-
aspora aufrechtzuerhalten und den Vorwurf des ,kulturellen Verlusts“ zu vermei-
den. In den 1990er Jahren machten sich jedoch Geriichte in den transnationalen
Netzwerken breit, dass Ehen zwischen Frauen aus der Diaspora und indischen
Minnern sehr problematisch seien. Es wurde insinuiert, dass Bildungsunterschie-
de, aber auch Verschiebungen in den Geschlechterrollen oft zu Konflikten inner-
halb der patriarchalen Logik fithrten. Daher etablierte sich bei indischen Secondas
und ihren Familien in der Schweiz die Strategie, indische Ménner aus der Diaspora
zu finden, die die westlichen Lebensbedingungen kannten und selbst eine trans-

71| Zur Ubersetzung von kulturellen und sozialen Kapitalien in transnationalen Netz-
werken - als Erweiterung der Bourdieu’schen Theorien zu sozialer Ungleichheit s.
Weiss 2005; Berger/Weiss 2008; Nieswand 2011; Nohl et al. 2014.

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

189


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Kosmopolitische Pioniere

nationale Karriere verfolgten — wie eben Rahul. Die Erfiillung der Idealbiografie,
wie im Falle von Sonia, war jedoch duflerst voraussetzungsvoll. Wenn die Ausbil-
dung nicht von Erfolg gekront war, die intergenerationelle Tradierung der Famili-
enwerte nicht wie erhofft funktionierte oder Eheplane scheiterten, wurde dies von
indischen Second@s und ihren Familien oft als krisenhaft erfahren. Diese Krisen
erforderten es, biografische Aspirationen innerhalb der Familie neu zu definieren
und soziale Werte umzulagern. So etwa bei Anil, einem 38-jihrigen Kundenbera-
ter:

Anils Eltern stammten aus der Mittelschicht einer mittelgrofien nordindischen
Stadt. Sein Vater hatte ab den 1970er Jahren als promovierter Naturwissenschaftler
fiir die Bundesverwaltung gearbeitet und sich seit einigen Jahren als Unternehmer
in der Import-Export-Branche selbststindig gemacht. Anils Mutter ist Hausfrau,
sein alterer Bruder Informatiker. Von Beginn an hatte Anil stets Mithe in der Schu-
le und seine Leistungen und seine Disziplin wurden immer wieder als unterdurch-
schnittlich eingestuft. Viel lieber vergniigte er sich bei Sport und Spiel mit Peers in
einer der kinderreichen Siedlungen in einer Agglomerationsgemeinde. Obwohl er
sich grundsatzlich akzeptiert und integriert fithlte, wurde er als Kind auch Opfer
eines gewalttitigen, alltagsrassistischen Ubergriffs, der sich ihm als verstérende
Urerfahrungen des Andersseins einschrieb. Da der Erfolg ausblieb, verlor er weit-
gehend das Interesse an der formalen Bildung und investierte mehr Zeit, Ehrgeiz
und Energie in seine sportlichen Aktivitidten, worin ihn die Eltern unterstiitzten.
Im Gegensatz zur Schule erschien ihm der Sport als (wirklich) meritokratisches
System, in dem Bemiithungen, Leistungen und Erfolg in einem nachvollziehbaren
und fairen Verhaltnis standen. Da der Zeitaufwand fiir den Sport die Ausbildung
jedoch stark gefihrdete, musste er diese Hobbys zeitweise zurtickstellen. Obwohl
er sich im Sportmilieu wohlfiihlte, blieb auch dort ein nennenswerter Erfolg aus,
woraufhin er sich auf Traineraktivititen im Jugendbereich konzentrierte. Der
Ubergang in den Beruf gestaltete sich schwierig: Beim zweiten Anlauf gelang
ihm der kaufméannische Abschluss und er arbeitete in unterschiedlichen Betrie-
ben als Auflendienstmitarbeiter oder Kundenberater. Eine Zeit lang arbeitete er
in einem multinationalen Informatikunternehmen, in dem auch sein Bruder ar-
beitete. Dies verschaffte ihm voriibergehend gegentiber der indischen Familie und
im Bekanntenkreis eine gewisse Anerkennung, aber eben nur voriibergehend. Als
junger Erwachsener hatte Anil eine Liebesbeziehung mit einer Schweizerin gehabt,
die aber in die Briiche ging, worunter er sehr gelitten hatte. Daher hatte er sich
mit der in Indien verbreiteten Sichtweise angefreundet, wonach westliche Frau-
en keine Kompromisse eingehen konnten und nicht zu ihm passten. Als ich Anil
traf, offenbarte er mir sichtlich peinlich beriihrt, dass er gerade nach Indien auf
»Brautschau® fahre. Ehen von Mannern aus der Diaspora mit Frauen aus Indien
schienen nicht problematisch, weil diese die bestehende patriarchale Asymmetrie
nicht infrage stellten (Thapan 2005; Palriwala/Uberoi 2008). Anils Bruder hatte
schon einige Jahre vorher eine Familie mit einer indischen Frau gegriindet, die

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

er iiber familidre Netzwerke und Heiratsannoncen in Indien kennengelernt hatte.
Anil meinte, er wolle aber eine ,,moderne indische Frau® suchen und diese vor der
Heirat richtig kennenlernen - im Gegensatz zu seinem Bruder. Zurzeit wohnen er
und seine Frau mit seinen Eltern, seinem Bruder und dessen Familie im eigens fiir
die patrilokale Grof3familie (joint family) konzipierten Haus, in der jede Partei ein
Stockwerk bewohnt. Seit einigen Jahren arbeitet er nun im familieneigenen trans-
nationalen Handelsunternehmen und treibt daneben weiterhin voller Leidenschaft
und intensiv Freizeitsport. Anil geniefit den kommerziellen Indienhype. Der Kon-
sum von Bollywood-Filmen, indischem Essen und indischer Musik ist fiir ihn sehr
wichtig und definiert sein Selbstverstdndnis als indischer Secondo. Dieser ,,Identi-
tatskonsum® findet jedoch vor allem zu Hause statt und kaum in 6ffentlichen An-
erkennungsrdaumen des kommerziellen Multikulturalismus. Die Verbindung zu
diasporischen Kreisen neuer indischer Migrant_innen ist nur schwach, da er sich
doch zu schweizerisch fithlt und ihm die distinguierte Weltlaufigkeit fehlt. Und
der Kontakt zu den anderen indischen Second@s ist seit der Jugend grofitenteils
abgebrochen und lief§ sich trotz Versuchen nicht mehr einfach auffrischen. Anil
erlebt die Situation ambivalent. Einerseits fiihlt er sich oft eingeengt und erféhrt
seine Wohnform als unpassend im Vergleich zu Schweizer Standards. Andererseits
genief3t er die enge Familiensolidaritat und die nostalgische Heimatverbunden-
heit, die zu Hause — nicht zuletzt dank der Kochkiinste seiner Mutter - herrscht.

Im Sinne von Bourdieus Begriff des amor fati hat Anil gelernt, sein Schick-
sal, wenn nicht zu lieben, so doch hinzunehmen. Angesichts des Misserfolgs in
der Ausbildung und im Berufsleben, dem trotz grofer sportlicher Anstrengungen
begrenzten ,natiirlichen Kapital“ und der deswegen ausbleibenden Perspektiven,
orientierte sich Anil zunehmend am Lebensmodell seiner Eltern. Das Wohnen bei
seinen Eltern nach der Lehre versprach ihm in den unsicheren Zeiten soziale und
finanzielle Sicherheit. Analog bestétigte fiir Anil das Scheitern der Beziehung mit
einer Schweizerin im jungen Erwachsenenalter den elterlichen Wunsch einer Ehe
mit einer indischen Frau. Zwar ist er selbst irritiert iiber seine ,,Brautschau®, doch
nimmt er sie trotzdem hin, um einen Familie griinden zu kénnen und damit den
sozialen Normen der (indischen und schweizerischen) Mittelschicht méglichst zu
geniigen. Als mannlicher Non-resident Indian im patriarchal gepriagten Statussys-
tem der indischen Diaspora konnte er so schliefilich eine legitime Rolle als Sohn
und Ehemann einnehmen. Fiir Anil und fiir seine Eltern wurde also die diaspori-
sche joint family zu einem Modell, um den unerfiillten Wunsch der transnationa-
len sozialen Mobilitit zu reartikulieren, ja zu kompensieren.

Sowohl Sonia als auch Anil haben ihre Biografie weitgehend im Familienidi-
om ausgehandelt. Durch ihre gute schulische Ausbildung konnte sich Sonia im
Gegensatz zu Anil jedoch eine gewisse Autonomie innerhalb des Familienprojek-
tes in Bezug auf Berufswahl und Aushandlung der Partnerschaft ausbedingen.
Gleichzeitig erlaubte ihr die Arbeit als Bankerin, sich in einem transnationalen
beruflichen Umfeld und einem kosmopolitischen Milieu zu bewegen. Gute Aus-

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

191


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Kosmopolitische Pioniere

bildung, guter Job, transnationale Kanile eréffneten ihr viele 6ffentliche Anerken-
nungs- und Gestaltungsrdume jenseits des ,,Lebens zwischen den Welten“. Anils
schulischer und beruflicher Hindernislauf und die damit verbundene Unsicher-
heit verstarkten in ihm die Orientierung an der ,indischen Familie“, ohne dass er
Anschluss an Raume der Anerkennung von Mehrfachzugehorigkeit hitte finden
kénnen. In seinem Fall hat sich das ,,Leben zwischen den Welten® fortgesetzt, in
dem er taglich zwischen Indien und der Schweiz, der Familie und der Schweizer
Offentlichkeit, Nostalgie und Assimilation hin- und herpendelt.

5.2 MAYA: SELBSTVERWIRKLICHUNG UND KULTURELLE
UBERSETZUNG IM YOGA-Boom

Die 42-jahrige Yogalehrerin Maya hatte wihrend Kindheit und Jugend im Gegen-
satz zu Sonia und Anil unter der soziordumlichen Undurchlissigkeit von ,,indi-
scher Familie* und Schweizer Offentlichkeit gelitten und einen eigenen biografi-
schen Weg jenseits dieser assimilatorischen Erfahrung gesucht. Nach Abschluss
des Gymnasiums Mitte der 1990er Jahre entdeckte Maya auf einer Indienreise
ihre Faszination fiir Yoga. In dem darin eingeschriebenen Ethos der Selbsttrans-
formation lief3 sie den wahrgenommenen kulturellen Konflikt zwischen den Er-
wartungen der ,indischen Migrationsfamilie® und den Normen der assimilatori-
schen Offentlichkeit hinter sich, indem sie ihr Leben als Prozess der spirituellen,
koérperlichen und psychischen Entwicklung des Selbst re-interpretierte. Nach dem
Abschluss ihres Studiums 2004 reiste Maya mit erspartem Geld nach Indien und
dann nach Thailand, wo ihr mehrjéhriger Yogalehrer eine neue Schule eréffnet
hatte. Durch die stindige Auseinandersetzung mit westlichen Yogis und Yoginis
in Indien und durch ihre subjektiven Erfahrungen als Auslandsinderin eignete
sich Maya eine transnationale Lebensweise an, in der sie raumlich und kulturell
»zwischen Ost und West® iibersetzte. Als sie in dieser intensiven Phase ethischer
Selbsttransformation von einer Bekannten angefragt wurde, in der Schweiz als Yo-
ga-Lehrerin zu arbeiten, wirkte diese Anfrage als geradezu schicksal- und krisen-
hafte Offenbarung.

Und dann, eineinhalb Jahre oder fiinfzehn Monate war ich schon in Thailand
und Indien unterwegs, hat mich meine ehemalige Tanzlehrerin aus der Uni-
Zeit gefragt, ob ich an ihrer Schule Yoga unterrichten wiirde. Und dann habe
ich zum ersten Mal so gedacht: Wow, das wire ja eine Moglichkeit, dass ich
das, was ich am liebsten mache auch da in der Schweiz machen kann. Das ist
irgendwie - ich bin ihr extrem dankbar - ich wire selbst nie auf diese Idee
gekommen.

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

Bis dahin hatte Maya Yoga als personliche und intime Erfahrung und ethische
Praxis der Selbsttransformation praktiziert. Sie iiberlegte, dass die Vermittlung
von Yoga Verantwortung und Selbstvertrauen als Lehrerin erforderte, die sie even-
tuell nicht aufbringen wiirde. Auch befiirchtete sie, dass die Bindung des Yoga an
organisatorische und 6konomische Fragen die Wahrhaftigkeit und Unbeschwert-
heit ihrer Yoga-Praxis beeintrichtigen konnte. Es féllt auf, dass Maya nie selbst
darauf gekommen wire, in der Schweiz Yoga zu unterrichten, was fiir viele Eu-
ropder_innen, die eine Yoga-Ausbildung absolvieren, eine offensichtliche Option,
wenn nicht gar das Ziel ist. Ich argumentiere, dass fiir Maya die Vorstellung, in der
Schweiz Yoga zu lehren, krisenhaft war, weil dies erforderte, ,Indianness“ - durch
das Symbol Yoga und aber auch durch ihre Person selbst - 6ffentlich zu reprasen-
tieren. Dies mochte in Indien, dem Herkunftsland des Yoga sowie ihrer Eltern, in
der globalen Yoga-Community und angesichts der biografischen Grenzerfahrung
des Reisens stimmig wirken. Aber in der Schweiz, wo sie wahrend Kindheit und
Jugend die assimilatorische Forderung internalisiert hatte, Ethnizitdt moglichst
als private und intime Angelegenheit zu behandeln, erschien die Moglichkeit und
die Aufforderung, die Grenze ,,zwischen den beiden Welten® zu tiberschreiten, also
»Indianness“ 6ffentlich und selbstbewusst zu reprasentieren, als existenzielle Para-
doxie. Nach langer Uberlegung nahm Maya schliefilich die Anfrage als Fiigung an
und entschied sich dazu, in der Schweiz in Teilzeit als Yoga-Lehrerin zu arbeiten.

Chancen und Grenzen des Yoga-Universalismus

Yoga hatte sich als wichtige Ressource fiir Maya entpuppt, um einen subjektiven
Erfahrungsort jenseits eines angeblichen biografischen ,,Kulturkonfliktes“ zu eta-
blieren. Es war ihr dabei wichtig zu betonen, dass sie Yoga nicht als Lebensweg
gewihlt hat, weil sie indischer Herkunft ist:

Fiir mich war und ist das Yoga primir ein personlicher Entwicklungsweg,
der sehr wenig mit meiner duferen Identitdt und ,Indianness“ zu tun hat.
Ich wiirde Yoga auch studieren, wenn ich Chinesin wire. Und hitte ich nicht
Yoga zuerst kennengelernt, hiatte mich wahrscheinlich Qi Gong mafigeblich
beeinflusst. Der Beweggrund Yoga auszuiiben war einfach: Ich lernte da erst-
mals, mich wirklich zu entspannen.

Diese universalistische Interpretation von Yoga erstaunt historisch gesehen nicht
sonderlich, da diese eng verflochten ist mit der modernen Geschichte dieser Philo-
sophie und Praxis. Im Kern des Yoga-Universalismus steht eine Methode, wonach
alle Menschen unabhingig von kulturellen oder ethnischen Unterschieden psy-
chische, spirituelle und gesundheitliche Erfiillung finden kénnen, indem sie durch
Praxis immer tiefer in die Weisheit des Yoga eintauchen. Das moderne Yoga hatte
sich seit dem spaten 19. Jahrhundert im Kontext kolonialer Wissenszirkulation von

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

193


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Kosmopolitische Pioniere

einer meditativen Geheimlehre indischer Eremiten und Monche zu einem umfas-
senden globalen Denk- und Heilsystem gewandelt, das in einem transnationalen
Netz von internationalen Schulen organisiert und finanziert wurde. Der Erfolg
des modernen Yoga im Westen ab dem Fin de Siecle wurde darauf zuriickgefiihrt,
dass es in der Tradition des romantischen Orientalismus eine Imagination, eine
Sprache und ein Ethos fiir eine ,alternative Moderne“ bot, um das ,,stdhlerne Ge-
hiuse“ der europdischen Moderne zu durchbrechen (Strauss 2005). Wie Joseph
Alter zudem argumentierte, erlaubte die naturwissenschaftliche Modernisierung
des Yoga in der antikolonialen Bewegung des frithen 20. Jahrhunderts, dieses als
empirisch fundierte Heilslehre in einer globalen Wissensgesellschaft zu etablie-
ren (Alter 2004). Der Fokus auf den Korper als experimenteller und spiritueller
Ort der Wahrheitsfindung sowie als Objekt der sportlichen und gesundheitlichen
Selbsttechnologie erlaubte seither, das mystische Wissen des Yoga in der globalen
Moderne anschlussfihig zu machen. Trotz ihrer performativen Affirmation des
Yoga-Universalismus ist Maya als Person und als Lehrerin mit der omniprasen-
ten Imagination Indiens als kulturellem und geografischem Ursprung des Yoga
konfrontiert. Unabhéngig davon, ob fiir sie ihre Herkunft eine Rolle bei der Fas-
zination fiir Yoga gespielt haben mag, wird ihre Herkunft in ihrer Tétigkeit als
Yoga-Lehrerin implizit oder explizit immer wieder Thema. Diese Herkunftsanru-
fungen erfordern von Maya im Alltag als Yoga-Lehrerin spezifische Techniken der
Selbstreprisentation.

An einem lauen Sommerabend nach einer Yoga-Lektion beschlossen Maya und ich,
etwas trinken zu gehen. Karin, eine Schiilerin im mittleren Alter, deren Heimweg in
die gleiche Richtung fiihrte, begleitete uns. Wir sprachen tiber Mayas anstehende be-
rufliche Selbststindigkeit sowie iiber ihre geplante Indienreise und tiber Kindheits-
erinnerungen in der indischen Gemeinschaft. Vollig fasziniert schaltete sich Karin
ein und erzdihlte, dass sie als Kind indische Tempeltinzerin hatte werden wollen.
Ein bisschen perplex wollte ich sagen, dass indische Tempeltinzerinnen urspriing-
lich Prostituierte waren, verkniff mir aber diesen Kommentar. Zweifellos war Maya
auch ein bisschen iiberrumpelt von dieser Offenbarung orientalistischer Phantasie
und zweifellos wusste sie um den historischen Hintergrund des klassischen Tem-
peltanzes. Trotzdem antwortete sie ehrlich und ohne Ironie, wie schin sie diesen
kindlichen Wunsch finde. Nicht nur konnte Maya sich wohl mit Karin identifizieren,
weil der klassische indische Tanz auch sie selbst seit der Kindheit faszinierte, wie sei
betonte. Gleichzeitig vermittelte sie damit auch eine wahrhaftige und empathische
Anerkennung der subjektiven Erfahrungen und Wiinsche ihrer Schiilerin. Nichts-
destotrotz war die kurze Antwort auch eine Moglichkeit, die lancierte exotistische
Schwirmerei abzublocken. Daraufhin fragte die Schiilerin, wie Maya Yoga kennen-
gelernt habe und Maya erzdhlte, wie sie als Gymnasiastin unter dem indischen Ster-
nenhimmel zum ersten Mal Yoga praktiziert habe. Karin war fasziniert und meinte:
»80 schon, so jung dieses Geschenk zu erhalten.“ Damit meinte sie wahrscheinlich

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

vor allem das Geschenk des Yoga, aber gleichzeitig verwies die Aussage im Kontext
des Gespriches iiber Kindheit, Nostalgie und Indienschwirmerei auch auf die kul-
turelle Nihe oder Privilegiertheit Mayas im Zugang zur spirituellen Quelle Indiens.
Sie habe schon viel Yoga gemacht, meinte Karin, finde jedoch Mayas Unterricht so
gut, weil er so ruhig und meditativ sei und eine tiefe Erfahrung erlaube. Diese Aus-
sage bezog sich zwar auf den Stil der Yogapraxis, war jedoch auch anschlussfihig an
ein Ursprungsnarrativ, wonach Menschen indischer Herkunft einen privilegierteren
Zugang zu Yoga hdtten. Symptomatisch (er)klirte Maya im Sinne des Universalis-
mus, dass Yoga zwar in Indien entstanden sei, aber grundsdtzlich alle Menschen
das Potenzial hitten, gemdfs Yoga sich selbst zu entwickeln. Sie nannte das Beispiel
des Schweizer Gurus Reinhard Gammenthaler, des letzten Schiilers des beriihmten
Yogis Dhirendra Bhramachari, der sich in langen Jahren als Eremit im Himalaya ins
Yoga vertieft hatte. Karin nickte zustimmend. Nach einer Weile verabschiedete sie
sich dann und Maya wandte sich zu mir: ,,Ich konnte das zwar vor ihr nicht sagen.
Aber ich finde schon, dass es in Indien generell viel mehr weise Leute gibt als hier,
das merkt man einfach. Die Leute sind niher bei der Weisheit als hier, wo die Leute
eher Kopfmenschen sind.“

In diesem vielfaltigen Gesprich zeigen sich die Chancen und Grenzen von May-
as Yoga-Universalismus. Erstens zeigt dieses Gespréach exemplarisch, wie Indien
im globalen Yoga-Diskurs als spiritueller und geografischer Ort der Authentizitit
eingeschrieben ist, der jeglichen Universalismus stets auch untergrabt. Sowohl die
orientalistische als auch die antikoloniale Konstruktion haben in der Yoga-Ge-
meinschaft, in der Populdrkultur und im westlichen Alltag die Sehnsucht nach In-
dien als Stétte spiritueller Befreiung und moralischer Uberlegenheit zutiefst veran-
kert. Nicht nur Karin, sondern auch Maya selbst konnen sich dieser Spannung in
der imaginédren Geografie des Yoga nicht entziehen. Wenn oft auch implizit, wird
im Gesprach immer wieder eine tief verankerte quasi-essenzialistische Kontinu-
itdt von Yoga und ,Indianness“ angedeutet. Wahrend Karin zwar stets iber Yoga
generell spricht, deutet sie immer auch eine Faszination dafiir an, dass Maya dieser
Kultur so nah sei, diese besitze. Als Reaktion auf Karins Exotisierung wahlt Maya
zunidchst eine Strategie des Schweigens. Erst als das Thema ihrer eigenen Herkunft
aufkommt, interveniert sie mit der Expertise als Lehrerin und belegt den Univer-
salismus des Yoga am Beispiel Gammenthalers. Obwohl Maya versucht, sich vor
allem durch Professionalitit und universalistische Narrative zu reprisentieren, ist
sie selbst nicht frei davon, in Indien eine besondere, authentische Qualitit des Yoga
zu verankern. Dies mochte sie jedoch Karin gegeniiber nicht duflern, entweder um
ihre Professionalitdt nicht infrage zu stellen, die auf dem Universalismus beruht,
oder um keine kulturelle Hierarchie zwischen ihr und ihrer Schiilerin zuzulassen.

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

195


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Kosmopolitische Pioniere

Die Konstruktion kultureller Ubersetzung als Expertise
und die Krise der Reprasentation

Wiéhrend Maya meistens versuchte, sich als Person und als Lehrerin durch die
universalistische Yoga-Philosophie zu positionieren, bot ihr die Tétigkeit als Yo-
ga-Lehrerin auch die Moglichkeit, ihre biografischen Erfahrungen des eines dif-
fusen Gefiihls des Andersseins in der Schweiz zu rahmen - und auch zu duflern.
Innerhalb der globalen Geschichte des Yoga bietet ihr dazu die Methode der ,kul-
turellen Ubersetzung* einen legitimen Rahmen, um ihre subjektiven Erfahrun-
gen in der universalistischen Philosophie des Yoga zu verorten. Als ich an einem
Yoga-Wochenende in den Schweizer Alpen teilnahm, erzahlte Maya bei einem
Spaziergang, wie konstitutiv die Ubersetzung ,,zwischen West und Ost* in ihrer
Yoga-Biografie gewesen sei. Sie hatte zwar Yoga nach dem Gymnasium in Indien
bei einem indischen Arzt kennengelernt und sie war fasziniert von dem Charisma
des Mannes, der Kraft des Ortes und der Intensitit der Erfahrung. Trotz dieser
Faszination konnte sie jedoch die, wie sie sagte, wirklich ,tiefen Erfahrungen® erst
machen, als sie einen ruménischen Lehrer einer Schule kennenlernte, in der das
mystische Yoga-Wissen aus einer naturwissenschaftlichen - in Mayas Worten:
westlichen - Logik erklart wurde. Erst dadurch konnte sie das Potenzial von Yoga
verstehen, nachvollziehen und schliefSlich in seiner Tiefe erfahren.

Ba|c > ¥ A B S U 2

Abbildung 18: Suche nach einer Asthetik und Spiritualitét zwischen Ost und
West. Selbstreprdsentation auf Website (Quelle: Autor)

Diese historische Geste der Ubersetzung manifestierte sich auch in Mayas Lizen-
tiatsarbeit, worin sie kdrperpsychotherapeutisches, neurowissenschaftliches und
»klassisches“ Yoga-Wissen tiber die menschliche psychische Entwicklung verglich.
In dieser Arbeit zeigt sich nicht nur die intensive und inspirierende personliche
Auseinandersetzung Mayas mit Yoga, sondern auch der Versuch, durch kulturelle

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

Ubersetzung unterschiedlicher Wissenstraditionen eine universalistische Wis-
sensform und Subjektivitit zu finden, in der sich westliche und 6stliche Weisheit
verbinden lassen. So schreibt sie auf ihrer Homepage:

Immer wieder ergeben sich aufgrund meiner Verwurzelung in zwei Kulturen
Dialoge, in welchen traditionelles Wissen aus dem Yoga und dem indischen
Kontext auf die Wissenschaft und das Wissen der westlichen Kultur treffen.
So tibersetzte ich beispielweise in Rishikesh (Indien) die Fragen von europa-
ischen Personen, die Yoga praktizierten, fiir einen indischen Yogi, der viele
Jahre weit weg von der Zivilisation gelebt hat. Eben solchen Austausch zu
ermoglichen, ist ein wesentlicher Teil meiner Arbeit.

Wie wir gesehen haben, stellt diese Beschreibung zweifellos eine wahrhafti-
ge Selbstreprasentation ihrer Reisen in Indien und ihres Selbstverstindnisses
als Yogini dar. Aber die Beschreibung transkultureller Subjektivierung auf der
Homepage generiert im Kontext des kommerziellen Multikulturalismus zwangs-
laufig auch andere Bedeutungen. In Broschiiren und auf der Homepage, die ne-
ben Selbstreprasentation und Information auch eine Werbeplattform darstellen,
konnen diese Aussagen auch das Begehren nach Authentizitit im kommerziellen
Multikulturalismus mobilisieren. Aus dieser Perspektive gelesen deutet der Home-
page-Text eine doppelte Expertise an: Erstens versprache Mayas Yoga-Unterricht
durch ihr Leben in ,,beiden Kulturen® einen privilegierten Zugang zum alten indi-
schen Wissen, das sich durch eine kulturelle Kontinuitét bis heute auszuzeichnen
scheint. Zweitens erlaubte Mayas doppelte Herkunft, dieses Wissen dem heutigen
und hiesigen Denken angepasst zu vermitteln. Mayas Versuch, ihre personliche
transkulturelle Erfahrung zu duflern, offenbart im diskursiven Kontext des kom-
merziellen Multikulturalismus einen problematischen Widerspruch: In einer ers-
ten, verbreiteten Lesart essenzialisiert und legitimiert die Semantik der Authen-
tizitdit Mayas ,,Verwurzelung in beiden Kulturen®, die sie geradezu genetisch oder
iiber kulturelle Tradition an die Kontinuitit indischer Zivilisation bindet. Diese
Interpretation fixiert Mayas oszillierende und fluide Performanz stindiger Uber-
setzung. Und insbesondere wird dadurch ihre langjahrige Yoga-Ausbildung und
stindige Arbeit an einem guten Unterricht ausgeblendet. In der zweiten oft vorge-
nommenen Lesart wird Mayas Selbstreprésentation im Yoga-Markt ,,lediglich“ als
Vermarktungsstrategie gelesen, in der die ,,kulturelle Ubersetzung® zu einer spezi-
fischen Leistung wird. Diese verbreitete Interpretation einer Instrumentalisierung
von Ethnizitdt zu Vermarktungszwecken verweigert ihr jedoch die Anerkennung
fiir die persénlichen Erfahrungen kultureller Ubersetzung sowie fiir ihre Erfah-
rungen des Andersseins, die Maya durch die 6ffentliche Kommunikation dieser
biografischen Perspektive implizit einfordert.

Das in den Differenzkonsum eingeschriebene Phantasma der Authentizitdt
schrankt Mayas Spielraum der Anerkennung von Mehrfachzugehdrigkeit ein.

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

197


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Kosmopolitische Pioniere

Maya spiirt intuitiv diese reprasentationspolitischen Tiicken: Sie versucht, ihre
Biografie und ihre Tétigkeit als Yoga-Lehrerin - aufler im Homepage-Text und
in den Broschiiren - méglichst zu trennen und in einer universalistischen Wel-
tanschauung und ihrer Qualifikation aufzuldsen: ,, Die Leute, die sich zu mir hin-
gezogen fiihlen, tun das, weil ihnen diese Art des Unterrichts entspricht und sie
in anderen Yogastunden das, was sie in dieser Praxis erfahren, nicht erfahren.”
Mayas Versuch, ihre eigene Biografie und Herkunft moglichst aus der 6ffentlichen
Aushandlung herauszuhalten und sich durch Professionalitit zu profilieren, repe-
tiert dabei ein assimilationistisches Schweigen, weil sie ihre Erfahrungen des An-
dersseins weiterhin nicht 6ffentlich duflert. Die Reprisentationskrise ist aber nicht
individuell, sondern diskursiv. Denn Mayas subjektive Erfahrung der stindigen
kulturellen Ubersetzung ist in der hiesigen, reprisentationspolitischen Gramma-
tik sprachlich und performativ weiterhin kaum zu vermitteln.

Trotzdem vergroflerte der Yoga-Boom fiir Maya einen 6ffentlichen und so-
zialen Handlungsraum, um ihre subjektiven Erfahrungen einer transkulturellen
Ubersetzung zu duflern. Durch die Weiterentwicklung ihrer Yoga-Schule, die
Beziehungen zu ihren Schiiler_innen und anderen Yoginis, die eigene Praxis und
Weiterbildung konnte sich Maya in einem transnationalen sozialen Feld bewegen
und etablieren, in dem sie stindig zwischen westlichem und Ostlichem Wissen,
zwischen Mystik und Naturwissenschaft sowie zwischen Vergangenheit und Ge-
genwart iibersetzen kann. Dadurch hat sie eine duflere und soziale Entsprechung
fiir ihre subjektiven Erfahrungen gefunden, statt sich wie im Assimilationismus
als ,anders“ wahrzunehmen und sich an 6ffentliche Normen anzugleichen.

Innerhalb dieser neuen transnationalen Rdume sind Schweigen und Nicht-Re-
présentation von Anderssein jedoch weiterhin sehr verbreitet: Einmal, als wir
uns trafen, meinte Maya, dass ihr der kurta (langes Hemd) gefiele, den ich trug.
Sie freue sich, in Indien auch wieder solche Kleider tragen zu kénnen, ohne auf-
zufallen. Da fragte ich sie, warum sie eigentlich in der Schweiz keine indischen
Kleider trage. Sie meinte erstaunt, das sei eine gute Idee, daran habe sie noch gar
nicht gedacht. Und tatsdchlich trug sie, als wir uns nach ihrer nachsten Indienreise
trafen, ein salwar kameez (weibliche Kombination von langem Hemd und Hose),
die im Sinne eines kosmopolitischen Lebensstils perfekt in den multikulturellen
Raum Ziirichs passten. Mayas legitime und 6ffentliche Aushandlung Indiens als
Yoga-Lehrerin zwischen kommerziellem Multikulturalismus und Indienreisen
verandert ihre subjektive Erfahrung von Biografie und Zugehorigkeit. Neben dem
professionellem Yoga-Universalismus stimulierte die Logik warenférmiger Aner-
kennung bei ihr auch subtile nostalgische Auflerungsformen des Andersseins. Als
wir uns das erste Mal zu einem Interview trafen — sie war eineinhalb Jahre davor
von ihrer Indien- und Thailandreise zuriickgekehrt — erzéhlte sie begeistert davon,
dass sie auf der Strafle in der Schweiz nun Menschen Hindi sprechen hére. Das
habe es in unserer Kindheit nicht gegeben. Nach den langen Indienaufenthalten
und angesichts dieser unerwarteten 6ffentlichen indischen Prisenz habe sie das

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

Bediirfnis, die Erfahrungen und Kontakte ihrer Kindheit wieder stirker zu pfle-
gen, die sie lange vernachldssigt habe. In den subtilen Représentationspraktiken
angesichts des Indienhypes und ihrer transnationalen biografisch-professionellen
Aushandlung Indiens zeigt sich bei Maya eine gewisse Nostalgie, aber auch ein
emanzipatorischer Schritt in Richtung der Uberwindung des (assimilationisti-
schen) Schweigens, hin zur Schaffung von Rdumen der Mehrfachzugehorigkeit.

5.3 RAJ: OFFENBARUNG, IDENTITATSKONSUM
UND IRONIE UNTER ,,INDIAN BROTHA’S AND SISTA’S"

Beim 49-jihrigen Pflegefachmann Raj war Nostalgie seit seiner Jugend eine wichti-
ge Ausdrucksweise, um Anderssein und Herkunft im Kontext des Assimilationis-
mus auszuhandeln. Die Suche nach den ,.eigenen Wurzeln“ war das Produkt aus
dem Zusammenspiel der Zuschreibung eines ,,Lebens zwischen den Welten“ und
fehlender korrespondierender ,,indischer Migrationsfamilie®. Sein indischer Vater
war wegen der Arbeit als Monteur oft abwesend und blieb Raj ein Mysterium — wie
seine Herkunft. Er reiste in den spiten 1980er Jahren und in den 1990er Jahren
mehrmals als Backpacker nach Indien, las Biicher und eignete sich Wissen iiber
das Heimatland seines Vaters an. Trotz dieses biografischen Projektes der ,,Indian-
ness®, das er mit seinen Freunden, seiner Frau und seinen Kindern teilte, blieb Raj
jedoch weitgehend allein in dieser Aushandlung des Andersseins.

Dies dnderte sich vor einigen Jahren, als er mit Jasmin und Tara zwei schwei-
zerisch-indische Secondas kennenlernte, die mit ihren jungen Familien im selben
Quartier wohnten wie er. Die 46-jihrige Jasmin, Innendekorateurin und Leiterin
einer Tagesschule, lebte bis zu ihrem siebten Lebensjahr in prekdren Verhéltnissen
in Indien, als sie von einer Schweizer Familie adoptiert wurde. Im Spannungsfeld
von Rassismus- und Ausschlusserfahrungen in einer laindlichen Umgebung zog sie
sich zunehmend in sich selbst zuriick und versuchte einen ,,eigenen Weg* zu gehen.
Sie versuchte sich zu assimilieren und gleichzeitig Orte und Milieus zu suchen, in
denen sie (wirklich) nicht auffiel. Die urbane linksalternative Subkultur bot ihr seit
den spéten 1980er Jahren gegenkulturelle Rdume, in denen kulturelle Differenz als
Bereicherung verstanden wurde. In einem damals betriebenen Treffpunkt fiir peo-
ple of colour fand sie auch das erste Mal Menschen, mit denen sie sich identifizieren
konnte, weil sie, ahnliche Erfahrungen des rassialisierten Andersseins hatten. Jas-
min bildete sich in dieser Zeit zur Innendekorateurin aus und griindete zusammen
mit ihrem Partner mit knapp 25 Jahren eine Familie, in ihren Worten: ein ,.eigenes
Nest, in dem sie sich zum ersten Mal aufgehoben fiihlte. Hatte sie sich schon in
ihrer Malausbildung mit ihren Kindheitserfahrungen und ihrer Herkunft ausein-
andergesetzt, loste schliefllich die Geburt ihrer ersten Tochter einen Prozess aus,
in dem sie sich nun bewusst mit ihrer Herkunft auseinandersetzte. Einerseits aus
Verantwortung gegeniiber ihrer Tochter, andererseits auch als Versuch, einen Teil

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

199


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Kosmopolitische Pioniere

ihres (Innen-)Lebens fir sich und andere zu 6ffnen, entwickelte sie eine reflexi-
ve und spielerische Auseinandersetzung mit ihrer Biografie und ihrer Herkunft.
Sie begann, ihre Wohnung in einem indischen anmutenden Stil einzurichten und
lernte indisch zu kochen. In den 1990er Jahren begab sie sich mit ihrem Partner
und ihrer dlteren Tochter nach Indien auf die Suche nach ihren Briidern, nach den
»Wurzeln, von denen sie abgeschnitten wurde®, wie sie es ausdriickt.

Wihrend Jasmin wie Raj angesichts fehlender ethnischer Sozialisierung und
Netzwerke ein sehr intimes und nostalgisches biografisches Projekt der ,,Indian-
ness® verfolgten, hatte die 45-jahrige Projektleiterin Tara ganz andere biografische
Bedingungen fiir die Aushandlungen kultureller Zugehorigkeit. Tara ist Tochter
eines Schweizer Journalisten und einer indischen Psychologin, die aus einer In-
dustriellenfamilie aus Mumbai stammt. Die Eltern hatten sich in der Schweiz ken-
nengelernt, als Taras Mutter hier studierte und arbeitete. War sie zwar auch wie
Raj Kind aus einer binationalen Familie, boten ihr die internationalen beruflichen
Pfade und das transnationale soziale und kulturelle Kapital der Eltern die Bedin-
gungen fiir eine im biirgerlichen Sinne kosmopolitische Biografie. Sie verbrachte
einen Teil ihrer Jugend in Indien, wo ihr Vater als Diplomat arbeitete, und studier-
te spéter in London an einer renommierten Universitit. Seit ihrer Geburt reist sie
jahrlich und selbstverstindlich nach Indien, wo neben ihrer erweiterten Familie
miitterlicherseits seit einigen Jahren auch ihre Eltern leben.

Die Bekanntschaft mit Tara und Jasmin seit dem Millenniumswechsel veran-
derte fiir Raj die sozioethischen Bedingungen, unter denen er sich mit seinen Er-
fahrungen des Andersseins auseinandersetzen und wie er dariiber sprechen konn-
te. Zum ersten Mal konnte er sich intensiv mit Menschen austauschen, mit denen
er sich identifizieren konnte, das heifit, gegeniiber denen er sich nicht ,,anders®
fithlte. Uber die Jahre sind freundschaftliche und vertraute Beziehungen zwischen
Raj, Tara und Jasmin entstanden, die sich durch alltigliche Aushandlung von Zu-
gehorigkeiten und Lebensentwiirfen auszeichnet. Wie Susanne Wessendorf fiir
Netzwerke von italienischen Second@s in der Schweiz argumentiert, erfordern sol-
che ,,starken Bindungen® neben gemeinsamer Herkunft eine zusitzliche Gemein-
samkeit, einen sogenannten ,,double-tie“ (Wessendorf 2013). Demnach war die als
gemeinsam wahrgenommene Herkunft fiir Raj mit Tara und Jasmin nur zusam-
men mit der dhnlichen soziokulturellen Lage als junge Eltern in einem &hnlichen
linksalternativen Milieu sowie durch die Position am Rande der siidasiatischen
Netzwerke bedeutsam und wirkungsvoll. Sowohl Raj als auch Jasmin - und auf
eine andere Weise auch Tara — waren nicht oder nur sehr schwach in die Netzwerke
der stidasiatischen Diaspora in der Schweiz eingebunden und nahmen sich ten-
denziell als illegitim oder als nicht zugehorig zu diesen Kreisen wahr und grenzten
sich davon ab. Wihrend sich fiir Raj die ohnehin vorhandene Erfahrung nicht zu
diesen Kreisen dazuzugehdren durch die Scheidung der Eltern noch verstarkte,
war die Zugehorigkeit fiir Jasmin durch die fehlende kulturelle Bindung zu Indien
und die Unkenntnis indischer Netzwerke in der Schweiz noch existenzieller infra-

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

ge gestellt. Fiir Tara wiederum muteten die kulturellen Praktiken in der siidasiati-
schen Gemeinschaft in der Schweiz angesichts ihrer kosmopolitischen Familie oft
konservativ und gar folkloristisch an.

Im freundschaftlichen Rahmen einer ethnischen Vergemeinschaftung ent-
standen fiir Raj und Jasmin - und teilweise auch fiir Tara - ein neuer Auferungs-
und Aushandlungsraum von Anderssein und Zugehorigkeit.

»Indian sista’s and brotha’s”: Offenbarung, Intimitat
und performative Vergemeinschaftung

In den Beziehungen von Raj, Tara und Jasmin spielt die Suche, Offenbarung und
Vermittlung der ,eigenen Geschichte® eine konstitutive Rolle. Die Freundschaft
»auf den ersten Blick® von Tara und Jasmin basierte darauf, einander die eigene
Biografie erzahlen zu kénnen und zu wollen. Die ,eigene Geschichte® erzdhlen zu
kénnen und zu wollen steht im Kontrast zum Erzahlen-Miissen oder zum Schwei-
gen, die in den assimilatorischen Erfahrungen seit der Kindheit und Jugend vor-
herrschten. Wie etwa Jasmin sich erinnert, war fiir sie seit der Kindheit die Frage
nach der Herkunft, diese Neugier nach ihrer Geschichte, der Inbegriff der Ohn-
macht und des Ausschlusses. Die Frage markierte die Erfahrung der Illegitimitét
des dunkelhdutigen Madchens, Mitglied einer weifien Schweizer Familie zu sein.
Sie sagt, sie sei ,als Bild und nicht als Mensch“ erfahren und dadurch zu einem Ob-
jekt degradiert worden. Die Erfahrung, entweder in ihrer Malerei, im Treffpunkt
fiir schwarze Menschen in ihrer Adoleszenz der spaten 1980er Jahre oder eben in
den Beziehungen mit Raj und Tara, ihre ,eigene Geschichte“ zu entdecken und
selbst dariiber verfiigen zu konnen, eréffnete fiir sie eine neue ethische und perfor-
mative Ebene von Identitit und der Sozialitit.”? Die Offenbarung der eigenen Ge-
schichte etabliert eine intime Beziehung zum Gespréchspartner, in der sich sowohl
die Verletzlichkeit angesichts der biografischen Erfahrungen spiegeln als auch die
reflexiven und praktischen Bemithungen, eine eigene Geschichte erarbeitet zu ha-
ben und dariiber verfiigen zu konnen. Durch die Bezeichnungen ,,Indian brotha“
und ,,Indian sista“ signalisieren sich Raj, Jasmin und Tara, dass sie qua Erfahrung
des Andersseins und qua Herkunft, sowie durch die Méglichkeit, ihre ,,Geschich-
te erzdhlen® zu kénnen, zu einer rituell-familidren Gemeinschaft geworden sind.

72 | Diese Praxis der Offenbarung zeigte sich immer wieder in meiner Forschung. Ins-
besondere das biografische Interview gab indischen Second@s Raum, intime Erfahrun-
gen des Andersseins zu dul3ern, die sie noch nie jemandem erzéhlt hatten, respektive
durch Ruckfragen an mich einen Vergleich mit sich selbst zu haben. Zwar beinhaltet
das biografische Interview immer diese Moglichkeit der Offenbarung, jedoch méch-
te ich argumentieren, dass bei vielen indischen Second@s, mit denen ich gesprochen
habe, das Schweigen, das durch die Offenbarung tiberwunden werden sollte, im spezi-
fischen assimilationistischen Dispositiv hervorgebracht worden war.

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

201


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Kosmopolitische Pioniere

Wihrend rituelle Verwandtschaften - wie etwa in der nordindischen Tradition
des rakshabandhan - bei Jugendlichen in der siidasiatischen Diaspora verbreitet
sein mogen und durch entsprechende indische Terminologien bezeichnet werden,
verweist die Rhetorik der ,,brotha’s and sista’s“ explizit auf afroamerikanische Sub-
kulturen und anti-rassistische Bewegungen, die schon auf den erwédhnten Jasmins
Besuchen im Treffpunkt fiir people of colour zuriickgeht. Angesichts der preka-
ren Zugehorigkeit sowohl zur schweizerischen Dominanzgesellschaft als auch zur
indischen Gemeinschaft in der Schweiz konstituieren sich die Beziehungen von
Raj, Jasmin und Tara in dieser familidren Rhetorik auf eine neue Weise. Vor allem
fiir Raj und Jasmin war die Griindung einer ,eigenen Familie“ ein existenzieller
Moment der Geborgenheit und Zugehoérigkeit, da sie durch Adoption und zerriit-
teten Familienverhaltnissen die Erfahrung internalisiert hatten, dass sie keine in
der Schweiz anerkannte soziale Herkunft vorweisen zu kénnen. Die performati-
ve ethnische Gemeinschaft von Raj, Jasmin und Tara erweiterte die schon durch
die ,eigenen Familien“ geschaffenen Milieus von Vielfalt und Anerkennung um
einen teil6ffentlichen Raum, in dem sie die eigenen intimen Erfahrungen des An-
dersseins explizit und legitim im Topos der ,Indianness“ austauschen konnten.
Durch ihre freundschaftlichen Beziehungen untereinander vermittelten sie diese
Aushandlungen von ,,Anderssein® und ,Indianness“ auch iiber die Generationen
an ihre Kinder weiter. Dadurch entstand ein erweitertes Netzwerk von Familien,
rituellen Verwandtschaften und Freundschaften, in denen sie sich zunehmend
gleichzeitig anders und ,heimisch® fithlen konnen (Brah 1996).

Identitatskonsum und Ambivalenz der Kommerzialisierung

Wiéhrend diese performativen, ethnischen Beziehungen zu einer stirkeren Pra-
senz Indiens im Alltag von Raj und Jasmin beigetragen haben, ist die Form dieser
neuen Sozialitit nur vor dem Hintergrund des populédrkulturellen und media-
len Indienhypes zu verstehen. ,,Indianness” war zwar seit der Hippie-Zeit durch
Kleider und Schmuck auf Straflenmiérkten oder religiose Paraphernalien in der
alternativen Populdrkultur (zum Beispiel in der Goa-Szene) stets priasent. Schon
frither war fiir Raj und Jasmin der Konsum von ,Indianness“ durch die Aneig-
nung von Kleidern oder Haushaltgegenstinden eine Praxis, um die genealogische
Verbindung zu Indien auszudriicken. Aber der Indienhype und die Rdume des
kommerziellen Multikulturalismus eréffneten diesem ,doing Indianness® eine
neue Dimension. Wie Urmila Goel argumentiert, schuf das urbane Angebot an
siidasiatischer Populdrkultur gerade fiir Personen an den Grenzen diasporischer
Netzwerke neue Rdume, um sich legitime Zugehorigkeit anzueignen und diese
auszudriicken (Goel 2008). Der Konsum von Bollywood, Asian Underground,
Bhangra und indischen Lebensmitteln markierten fiir Raj und Jasmin sowohl die
Identifikation mit Indien als auch eine fragile, mithin trotzige Inszenierung und
Reprasentation des Andersseins. Zu Hause, im privaten Raum, bedeutete dieser

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitatskonsum und neue Gemeinschaften

Identitdtskonsum eine intime dsthetische Praxis, in der ,die Aulenwelt stirker der
Innenwelt angeglichen® wird, wie Raj und Jasmin das nennen. Wéhrend Raj seine
indische Innenwelt so beschreibt, dass ,etwas“ anklingt oder ein ,,Film abgeht*,
wenn er mit Indien konfrontiert wird, beschreibt Jasmin, dass die ,,Farben Indi-
ens“ in ihrem Inneren stets vorhanden gewesen seien. Seit der Geburt ihrer ersten
Tochter, noch bevor sie Tara kannte, hatte sie begonnen, ,,ihr Nest“ starker indisch
zu gestalten. Die dsthetische Konstruktion des eigenen Indiens durch Gestaltung
des eigenen Wohnraums ermoglichte, die inneren Erfahrungen des Andersseins
asthetisch auszudriicken und sozial - und gleichzeitig kontrolliert - zu duflern.
Wihrend Raj zeitweise einen personlichen Schrein mit hinduistischen Goéttersta-
tuen, Fotos und Schmuck pflegte, dominieren bei der Innendekorateurin Jasmin
indische Textilien, M6bel und Bilder.

Abbildung 19: Sublime Selbstreprdsentation und neue Freundschaften schaf-
fen Nischen des Heimisch-Werdens (Quelle: Autor)

Die performative, familidre Vergemeinschaftung von Raj, Jasmin und Tara for-
derte und legitimierte diese Form von Identitatskonsum zusitzlich. Umgekehrt
wurden ihre freundschaftlichen Beziehungen durch die Konsumpraktiken und
»Indianness“ als alltdgliche Dimension in dieser Freundschaft verstirkt. Fiir Jas-
min und Raj bieten Indienhype und kommerzieller Multikulturalismus wichtige,
neue Ressourcen und Raume fiir eine autonome Aushandlung von Anderssein und
Zugehorigkeit. Sie fordern eine nostalgische Verankerung des Herkunftstopos,
aber auch eine legitime Reprasentation von prekarer Mehrfachzugehorigkeit. Tara
nutzt zwar diese Moglichkeiten des Indienhypes auch, sieht hingegen darin eher

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

203


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Kosmopolitische Pioniere

einen oberflichlichen Kommerz und eine postmoderne Beliebigkeit, ohne Subs-
tanz und Tiefe. Wéahrend etwa in den Indienwochen in einem bekannten Kauf-
haus vor dreiflig Jahren hohe Qualitit geboten wurde, weil die Einkaufer in Indien
selbst die besten Anbieter aufgesucht hatten, sei heute bei dhnlichen Aktionen nur
noch Massenware zu finden, sagt sie. Als Produkt des globalen Kapitalismus leis-
te der kommerzielle Indienhype einem kulturellen Einheitsbrei Vorschub, dessen
Symbole und Markierungen kulturell wertlos werden. In der kapitalismuskriti-
schen und kulturpessimistischen Einschatzung Taras kommt die privilegierte Zu-
gehorigkeit zu einer transnational vernetzten Familie der biirgerlichen Elite zum
Ausdruck. Erstens hat Tara den transnationalen Konsum indischer Giiter sowohl
als Identitatskonsum als auch als soziale Distinktion so stark inkorporiert, dass
er kaum eine explizite Anerkennungspraxis mehr darstellt wie etwa bei Raj und
Jasmin. Zweitens wird bei Tara in der kulturpessimistischen Kritik an der globalen
Kommerzialisierung indischer Alltagskultur auch eine nostalgische Klage um eine
Authentizitit Indiens laut, die wie ihre Kindheit und Jugend im praliberalisier-
ten Indien der 1980er Jahre angesiedelt ist. Das ,neue Indien erscheint in dieser
Erzahlung vor dem Hintergrund des grassierenden Kapitalismus, der soziale Be-
ziehungen zerstort und Ungleichheit vergroflert, auch als verwestlichte Fratze, in
dem die Vergangenheit als ein sozialromantisches Korrektiv aufblitzt.

Der Identititskonsum im Rahmen der globalen Kulturé6konomie nimmt also
fiir Tara, Raj und Jasmin, die alle in einem linksalternativen Milieu verankert
sind, eine ambivalente Bedeutung an. Einerseits bietet er fiir Raj und Jasmin eine
Moglichkeit, ihre Erfahrung des Andersseins im Topos von ,Indianness auf eine
spielerische Weise zu duflern und warenférmige Anerkennung zu gewinnen. An-
dererseits ist der kommerzielle Indienhype aus ihrer Sicht Teil eines kiinstlichen
Netzes von Kopien im globalen Zeitalter der technischen Reproduzierbarkeit, in
dem das angeblich ,wahre Indien“ ausgeblendet wird. Auf paradoxe, aber trotz-
dem produktive Weise wird die Authentizitit, die der Identitatskonsum zu insze-
nieren erlaubt, gleichzeitig infrage gestellt.

Ironie und Parodie: Chancen und Tiicken
experimenteller Authentizitat

In diesem ambivalenten Spannungsfeld stellt die Inszenierung von ,Indianness®
durch Konsum und Vergemeinschaftung ein ambivalentes und ironisches Spiel mit
dem Topos der Authentizitdt und Hybriditat dar. Unter den ,sista’s and brotha’s*
ist es etwa eine tibliche Praxis, durch die Parodie von Indian English, das Erzahlen
von grotesken Erlebnissen oder die theatralische Imitation von Kdrpergesten wie
etwa dem Kopfwackeln, ,Indianness” in einem komischen Register darzustellen.
In der internalisierten Assimilationslogik beinhaltet diese performative Auflerung
des Andersseins — wie auch der Identitdtskonsum - einen trotzigen Anspruch
auf Selbstreprasentation und Anerkennung. Die Selbstreprisentation erfordert

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

die Uberwindung einer Scham angesichts der aus ihrer Sicht illegitimen und in-
authentischen ethnischen Performanz, die zwar offensichtlich biologisch markiert
ist, aber nicht durch Sozialisation in Fleisch und Blut {ibergegangen ist. Die ko-
mische Performanz von ,,Indianness® erlaubt, diese voriibergehend Widerspriiche
aufzuheben und die sublimen Erfahrungen von Anderssein und Zugehorigkeit zu
dussern. Wie Darja Klingenberg argumentiert, hilft Komik als spezifische soziale
und rhetorische Praxis, inkongruente Sphiren zu verbinden sowie gesellschaftli-
che Widerspriiche und Briiche im Migrationskontext auszuhandeln.

Im Vergleich zur ernsten Rede ermoglicht das Sprechern im Scherz ein tem-
porires Auferkraftsetzen von gesellschaftlichen Verhiltnissen und Begren-
zungen. Dies erlaubt eine gewisse Distanz und die Artikulation von schwieri-
gen, nicht ganz durchdachten oder radikalen Perspektiven. Diese scherzhaft
wahrgenommenen Widerspriiche und Begrenzungen kénnen verbal iber-
schritten und spielerisch neutralisiert werden. (Kotthoff et al. 2013:242)

In der ironischen Rede oder in der theatralischen Parodie spiegelt sich Rajs und
Jasmins Ambivalenz gegeniiber ihrer angeblich illegitimen Zugehoérigkeit. Denn
in den komischen Praktiken, wie etwa in der Parodie des Indian English, inszenie-
ren sich Raj oder Jasmin als ,,richtige“ Inder_innen und grenzen sich gleichzeitig
von diesen ab. Darin wird ein Widerstand sowohl gegen die Dominanzgesellschaft
sichtbar, die ihnen eine Selbstreprasentation des Andersseins immer wieder ver-
weigert(e), als auch gegen Représentanten der Diaspora, aus deren Sicht ihre Zuge-
horigkeit als illegitim erscheinen mag. So fithrte Raj, wie er mir erzihlt hatte, nach
einer Indienreise eine Dia-Show fiir seine Mitarbeiter vor. Er hatte einen indischen
kurta angezogen, den er in Indien gekauft hatte. Er faltete die Hinde und begriif3-
te seine Kolleg_innen mit einem herzhaften ,,Namaste“ und einigen Floskeln in
einem parodierten Indian English. Danach erzdhlte er zum Teil informativ und
immer wieder mit einem komischen Seitenhieb auf sich selbst oder ,,die Inder” von
seiner Reise. Diese offensive 6ffentliche Parodie von ,Indianness“ durch die Ver-
wendung des Indian English sprengt durch die Ubertreibung auf subversive Art die
immer noch giiltige assimilationistisch Forderung, dass der Fremde seine Differenz
nicht selbst représentieren soll. Dadurch enthilt diese ironische Praxis einen gera-
dezu monstrosen Anspruch auf Anderssein und eine karnevaleske Nonchalance,
die immer wieder Irritation und Geldchter auslost. Wenn auch einige indische Se-
cond@s diese Parodien ihrer Eltern, Verwandten oder Bekannten schon seit ihrer
Kindheit betrieben, wird dies heute verstdrkt im Rahmen von Medienkonsum und
Populdrkultur ausgehandelt. Britische Sendungen wie Goodness Gracious Me, The
Kumars from Number 42 oder die Auffiihrungen des Komodianten Russell Peters
aus Kanada haben siidasiatische Parodien in der Diaspora seit den 1990er Jah-
ren im TV-Genre der ethnic comedy populdr gemacht. In diesen ironischen und
humoristischen Formaten positionierten sich siidasiatische Komédiant_innen der

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

205


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Kosmopolitische Pioniere

»zweiten“ oder ,,dritten Generation® in der 6ffentlichen Reprasentationspolitik. Sie
konnten sich dadurch gleichzeitig sowohl als spezifische Akteure gegeniiber der
Elterngeneration darstellen als auch gegen rassistische Strukturen des Othering
anlachen.” Auch in der Schweiz hatten indische Second@s in den letzten Jahren
begonnen, diese Sendungen iibers Internet zu konsumieren, die sowohl eine trans-
nationale Identifikation als ,zweite Generation“ beférderten als auch neue Aufle-
rungsmodi und Subjektpositionen des Andersseins im Alltag einfithrten. Im Ge-
gensatz zum multikulturalistischen Grof8britannien wurde jedoch die stereotype
Parodie von ,,Indianness“ und insbesondere des Indian English in der Schweiz in
einem implizit rassistischen Diskurs durch die Fernseh-Comedy-Figur Rajiv po-
puldr, die der Komiker Viktor Giacobbo zwischen 1998 und 2002 in seiner Late-
Night-Show im Schweizer Fernsehen darbot.”* Wie ich andernorts argumentiert
habe (Jain 2012), kommt das Lachen tiber die Comedy-Figur Rajiv und sein cha-
rakteristisches Indian English im ,weissen” und von Assimilationismus gepragten
Schweizer Kontext einem ,,Spektakel des Fremden® gleich (Hall 1997), in dem die
Dominanzgesellschaft ihre moralische, politische und ethnische Deutungshoheit
behaupten kann. Da die Performanz des Indian English in der landlaufigen Asso-
ziation mit Rajiv als beliebtes infantilisierendes Stereotyp von ,Indianness® ver-
wendet wird, bedeutet Gelachter oder Zuspruch im Falle von Rajs Parodien auch
eine Zuschreibung als Clown in einem hierarchischen Drehbuch des ,Eigenen®
und des ,Anderen®, das nicht umgeschrieben wird. Es bleibt unklar, ob Raj in die-
ser Situation mit der Dominanzgesellschaft {iber sich selbst lachte oder ob er mit
dieser iiber ,richtige” Inder_innen lachte. Vor einem dominanzgesellschaftlichen
Publikum lduft eine alltdgliche Parodie von ,Indianness® entweder Gefahr, ins L4-
cherliche tiberzuschwappen und eine Selbst-Exotisierung festzuschreiben, oder sie
kann gar einen ,kathartischen Rassismus® in der Dominanzgesellschaft legitimie-
ren und reproduzieren (Jain 2012).

73 | Durch die Komik etablierten sie eine neue Strategie gegenlber antirassistischen
Diskursen der 1980er Jahre, in denen people of colour oft als passive Opfer von Rassis-
mus dargestellt wurden. Gleichzeitig fanden sie eine breite Nachfrage in den neuen
multikulturellen Programmen der Fernsehstationen (Malik 2002).

74 | Durch die Figur von Rajiv verbreitete sich Indian English als populdre Parodie von
sInder_innen” also kurz bevor die neue Migrationswelle von IT-Ingenieur_innen oder
Finanzspezialist_innen in der schweizerischen urbanen Offentlichkeit prasent wur-
de. In diesen alltdglichen Parodien wird Indian English als unverstandlich, falsch und
dimmlich, aber durchaus auch als sympathisch und lustig dargestellt. Die humoristi-
sche Uberdeterminierung fiihrt im Alltag oft dazu, ,Inder_innen” als nicht ebenbiirtige
Gegenlber zu stigmatisieren. Wahrend man Uber Indian English als unverstandliches
Kauderwelsch lachte, wurde ignoriert, dass in Indien 6fter Englisch als Muttersprache
oder flieBende Zweit- oder Drittsprache gesprochen wird als in der Schweiz oder Eu-
ropa. In der Diaspora gilt dies angesichts eines Mittelschichtsbias noch viel starker.

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

5>«

Unter den ,,Indian sista’s and brotha’s“ jedoch erlauben Ironie und Parodie durch-
aus eine Praxis des ,,Jaughing back® (Kotthoff et al. 2013), um den Rassismus oder
die Ignoranz in der weiflen Dominanzgesellschaft licherlich zu machen. Vor allem
Raj und Jasmin inszenieren immer wieder Begegnungen, in denen sie sich aufgrund
ihrer Hautfarbe oder ihrer Herkunft herabgewiirdigt fithlten: Ein Running Gag ist
etwa der allbekannte Ausspruch: ,Jetzt schau mal, wie es [das Méadchen] herzig
Schweizerdeutsch spricht.“ In einer Parodie iiber eine solche Begegnung mokierte
sich Jasmin iiber die eigentlich aus ihrer Sicht tragische Leugnung ihrer legitimen
Zugehorigkeit zur Schweiz. In der hegemonialen Sicht auf die Schweiz erschienen
Schweizerdeutschkompetenz und dunkle Haut als inkongruent und provozierten
unmittelbares Erstaunen und wohlmeinende Sympathie. In der Parodie verschob
Jasmin jedoch die Inkongruenz und machte damit klar, dass nicht ihr eigenes Le-
ben unwirklich sei, sondern dass die hegemoniale Wahrnehmung eigentlich un-
fassbar diitmmlich, ja surreal ist, wenn darin ihre Schweizerdeutschkompetenzen
als auflergewohnlich erscheinen. Indem sie diese herrschende Schweizer Position
parodiert, macht sie sowohl die ignorante Stereotypisierung sichtbar als auch ihre
eigene Wirklichkeit als indische Seconda respektive als dunkelhdutige Schweize-
rin. Die uneigentliche Rede kehrt den Wirklichkeitsanspruch um und appropriiert
Deutungshoheit gegeniiber einer auf tragische Weise riickstandigen und ignoran-
ten Dominanzgesellschaft in einer zunehmend globalisierten Welt. Die Praxis der
Ironie ist dabei auch eine engagierte Kritik am Alltagsrassismus in der Schweiz
und markiert eine andere, utopische Wirklichkeit, die die ,,sista’s and brotha’s“ fur
sich geschaffen haben.

5.4 AFTAB: DAS MANAGEMENT ,,INTERKULTURELLER
PROBLEME” IM GLOBALEN KAPITALISMUS

Der 51-jahrige Unternehmensberater Aftab strebte im Gegensatz zu Maya, Sonia
und Raj schon in Kindheit und Jugend an, die Erfahrungen des Andersseins im
Assimilationsregime aktiv durch die Aneignung von Wissen iiber Indien und eine
erklirende und argumentative Haltung gegeniiber der Dominanzgesellschaft zu
kontern. Wahrend er zwar den Dialog mit seinen Peers suchte, war er gleichzeitig
ein Eigenbrétler und Improvisator. In den 1990er Jahren jobbte Aftab zuerst im
Kulturjournalismus, als Assistent und Projektleiter in der Marketing- und Grafik-
branche und schliefillich als Software-Ingenieur. Trotz der vielseitigen Arbeitser-
fahrung reizte den unkonventionellen Individualisten Aftab der Journalistenberuf
am meisten, der intellektuelles Prestige, kreative Selbstverwirklichung und orga-
nisatorische Selbststindigkeit verhiefS. Mitte der 1990er Jahre schrieb er aufs Ge-
ratewohl eine Rezension der Geschichtensammlung ,,East, West“ (1994) von Sal-
man Rushdie, die prompt gedruckt wurde. Der britisch-stidasiatische Schriftsteller
Salman Rushdie war seit der Publikation seines Romans ,,Die satanischen Verse®

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

207


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Kosmopolitische Pioniere

(1988) und der darauf folgenden Fatwa durch den iranischen Ayatollah Khomeini
der Inbegriff sidasiatischer Literatur im Westen geworden (Huggan 2001). Salman
Rushdie war wie Aftabs Eltern in Indien geboren, wanderte dann nach Pakistan
aus und emigrierte schliefllich nach Europa. Die Auseinandersetzung mit den Ge-
schichten iiber Migration und Asyl, die 6ffentliche Politisierung der Figur Salman
Rushdies und die westliche Kritik am Islam war ein geradezu ideales Betitigungs-
feld fiir Aftabs Strategie der aufklirerischen Ubersetzung zwischen Siidasien und
Europa. Immer starker begann er den ,,stidasiatischen Nexus, wie er es nennt, zu
pflegen und zu nutzen. Er schrieb fiir Tageszeitungen und Magazine {iber stidasi-
atische Kultur, Politik und Wirtschaft und reiste dafiir immer wieder nach Indien
und Pakistan. Da er den IT-Boom in Indien mitverfolgt hatte und aufmerksam auf
die Sorgen der schweizerischen Unternehmen wegen des Y2K-Problems” wurde,
nutzte er die Gunst der Stunde und begann er in den spaten 1990er Jahren indische
IT-Ingenieure an Schweizer Firmen zu vermitteln.

Von der Biografie zum Geschaftsmodell an den Schnittstellen
des globalen Kapitalismus

Wie im vorangehenden Kapitel erldutert, waren der indische IT-Boom und das
Wachstum der indischen Wirtschaft in der schweizerischen Offentlichkeit der
spaten 1990er Jahre kaum bekannt und Aftabs Unterfangen wurde als hochst
exotisch wahrgenommen. Indien galt in der breiten 6ffentlichen Wahrnehmung
immer noch als unterentwickeltes Land mit einer antiken und durchaus faszinie-
renden Zivilisation, kaum jedoch als Ausbildungsstitte von Hunderttausenden
von IT-Spezialisten. Einige grofle multinationale Konzerne und Banken jedoch,
die entweder schon in Indien téitig waren oder sich global orientieren mussten,
interessierten sich fiir Aftabs Vermittlungsdienste. Die Nachfrage bei den Unter-
nehmen fiir billige IT-Arbeitskréfte war laut Aftab zwar grof3, aber auch die Kon-
sternation: ,Die Kunden haben gesagt, das sind super Leute, aber wir verstehen
ihre Mentalitét einfach nicht, und da habe ich begonnen interkulturelle Seminare
zu entwickeln. Aufbauend auf diesen ersten Arbeitserfahrungen itbernahm Aftab
die Leitung eines indisch-schweizerischen Joint Ventures im IT-Outsourcing. Die
Widerspriiche der Massenentlassungen der 1990er Jahre, der Auslagerungsprozes-
se und der Grof¥fusionen, die die bisherige soziale und wirtschaftliche Organisati-
on des Wohlstandsmodells der Schweiz infrage stellten (Honegger/Rychner 1998),
zeigten sich auch in diesem Unternehmen. Das Software-Outsourcing nach Indien

75| Y2K (Year 2 Thousand = K= kilo) bezeichnete ein Problem in der Informatikbran-
che Ende der 1990er Jahre. Viele Jahresindizes in Computersystemen waren nur mit 2
Ziffern programmiert, weshalb beim Wechsel von 1999 zu 2000 ein endemischer Zu-
sammenbruch der IT-Infrastruktur beflirchtet wurde. Bei vielen Unternehmen und In-
stitutionen entstand daraufhin grof3e Nachfrage nach glinstigen IT-Dienstleistungen.

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

16ste firmenintern eine grofle Verunsicherung aus, die sich durch den Konkurs
der traditionellen Schweizer Mutterfirma im Jahr 2001 und die dadurch bedingte
Ubernahme durch eine amerikanische Finanzierungsgesellschaft noch verstirkte.
Im globalen Kapitalismus bekamen die bekannten Ordnungen und Hierarchien
Risse und produzierten starke eurozentrische Ambivalenzen: Einerseits waren die
indischen Software-Ingenieure, wie auch die amerikanische Finanzierungsgesell-
schaft, Retter in der Not, die die strukturelle Krise der Schweizer Unternehmung
auffingen. Gleichzeitig erschienen sie der schweizerischen Mittelklasse auf ihre je
eigene Weise als unzivilisierte Invasoren in die europdische Moderne. Wahrend
den Amerikanern unterstellt wurde, aufler der Profitgier keine Unternehmenskul-
tur zu kennen, waren die Inder im Verstindnis der schweizerischen Mittelklasse
noch ,unvollstindig modern®: Sie wussten nicht, so die Meinung, wie moderne
Organisation und soziale Ordnung funktionierte, galten als unpiinktliche, unzu-
verldssige und unselbststindige Neulinge. In dieser vorurteilsgeladenen Krisensi-
tuation konnte Aftab — mit seiner verinnerlichten Kompetenz, die ,,.zwei Welten®
zu verbinden - als Vermittler einspringen.

Meine Aufgabe war es dafiir zu sorgen, dass mehr Arbeit nach Indien gege-
ben wird, weil man dadurch Kosten sparen konnte, aber auch, dass unsere
Leute in der Schweiz gern mit den Indern zusammenarbeiten. Ich habe da ein
schwieriges Erbe iibernommen, weil viele Leute nicht gerne mit den Indern
zusammengearbeitet haben.

Innerhalb der postkolonialen Umbriiche sowie der neuen globalen Wertschop-
fungsketten und Hierarchien entstand unter den Schweizer Akteuren die Konst-
ruktion ,interkultureller Probleme®, die einer entsprechenden Beratung und eines
entsprechenden Managements bedurften. An diesen transnationalen Schnittstel-
len des globalen Kapitalismus verbanden sich Aftabs biografische und professio-
nelle Subjektivierung auf sinnhafte und produktive Weise. Durch interkulturelle
Seminare, die Etablierung von ,sauberen Prozessen® und besserer Kommunikati-
on konnte Aftab das transnationale Vertrauen im Unternehmen wiederherstellen
und so die Effizienz des Unternehmens — und des globalen Kapitalismus - steigern.
Wie er selbst in einem Interview pointiert formulierte: ,Ich habe meine Biografie
zu meinem Geschédftsmodell gemacht.“ Umgekehrt hat die ,interkulturelle Prob-
lematik“ im globalen Kapitalismus seine Selbstwahrnehmung als ,,Briickenbauer®
geprigt.” Nach einigen Jahren griindete Aftab seine eigene Firma, die sich weiter-
hin auf die Durchfithrung von interkulturellen Seminaren sowie auf die Beratung
schweizerischer Firmen beim Markteintritt in Indien spezialisierte. Aftabs Ver-

76 | Siehe dazu Aihwa Ongs Beschreibung, wie sich im chinesischen Diasporakapitalis-
mus Angehdrige der ,zweiten Generation” als ,Briickenbauer” inszenieren, respektive

als solche wahrgenommen werden (Ong 1999:187 f.).

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

209


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 Kosmopolitische Pioniere

mittlung interkultureller Kompetenz wurde in diesen Schnittstellen des globalen
Kapitalismus zu einer Ware, deren Kauf ihm sowohl personliche als auch profes-
sionelle Anerkennung verschaffte. Diese Konstellation er6ffnete ihm einen sozia-
len, kulturellen und ethischen Raum, in dem er seine bisherigen Aushandlungen
von Mehrfachzugehorigkeit noch stirker 6ffentlich und professionell artikulieren
konnte.

Der indische
Business-Knigge

(Y

Fiir alle, die in Indien
selbstsicher und kompetent
auftreten wollen.

han’
s cnis eport
Abbildung 20: ,Die Biografie zum Geschdftsmodell gemacht”.
Flyer zu interkulturellem Seminar (Quelle: Autor)

Rationale Expertise Uber die Irrationalitat Indiens
Auf seiner Homepage schrieb Aftab als Teaser fiir seine interkulturellen Seminare:

Indien ist ein faszinierendes Land. Reich an Traditionen und Spiritualitit,
voller Gegensitze und aufgeladen mit einer pulsierenden Energie. Doch seine
kulturellen Unterschiede zum Westen sind grof, oft irritierend und tiberfor-
dernd! Interkulturelle Kompetenz ist der Schliissel fiir jeden, der in Indien
erfolgreich sein will. [...] Sie profitieren von unserer zehnjahrigen Erfahrung

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

in der Vermittlung der indischen Kultur und Mentalitidt und unserer per-
sonlichen Verankerung sowohl in der westlichen als auch in der indischen
Kultur.””

In Aftabs Argumentation in Artikeln und Vortragen hat die zunehmende Libera-
lisierung in den 1990er Jahren in Indien zwar zu einer Modernisierung des All-
tags und zu einer Teilhabe am globalen Kapitalismus gefithrt, in dem jedoch die
antiken Werte aus der Philosophie und der spirituellen Lehre lebendig geblieben
waren. So leiten sich etwa die Art und Weise, wie Vorgesetzte und Mitarbeiter zu-
sammenarbeiten und kommunizieren, von spirituellen Kernelementen der brah-
manistischen Kultur ab, wie er in einem Artikel in einem Buch zu interkultureller
Fithrung schrieb.

Die Vorstellung der vier Lebensabschnitte und der vier Kasten unterstreicht
den hierarchischen Fiihrungsstil, den man in den meisten indischen Firmen
heute noch antriftt [...]. Indische Mitarbeiter neigen oft dazu, sich in diesem
hierarchischen System nicht nur anzupassen, sondern sich sogar {iberanzu-
passen. Dies wird von westeuropaischen Geschiftsleuten als ,,yes culture® be-
schrieben. Es wird zu allem ja gesagt, doch die darauf folgenden Handlungen
stehen dazu nicht im Einklang.

Aber auch weitere in den Kreisen des Outsourcing-Kapitalismus wahrgenommene
»interkulturelle Probleme“ wie Unterschiede in Zeitmanagement, Verhandlungs-
praxis und sozialen Beziehungen liessen sich in Aftabs Kommunikationsstrategie
oft auf diese antiken Werte zuriickfithren: Indien erscheint in dieser Sprache als
monolithisches kulturelles System, in dem die Menschen einerseits in einem von
auflen undurchsichtigen und unverdnderten Universum von Kastenhierarchie,
Wiedergeburt, Yoga und Kamasutra leben, gleichzeitig aber durchaus am moder-
nen Geschift des globalen Kapitalismus teilhaben wollen und kénnen. Durch die
staindige Konstruktion Indiens als Mysterium, das jedoch durch einen rationalen
und ethischen Lernprozess verstanden werden kann, legitimierte Aftab seine pro-
fessionelle und personliche Expertise als Unternehmensberater, Selfmademan und
indischer Secondo. Die essenzialistische Argumentation kann dabei als Repri-
sentationsstrategie gesehen werden, um Expertise im Feld des globalen Business
empfehlen und legitimieren zu kénnen. Mit der indologischen Authentifikation
der irrationalen, lokalen Kultur erwichst eine doppelte Authentifikation von Af-
tabs Expertise als interkultureller Vermittler: Erstens bestatigt die Konstruktion
des ,interkulturellen Problems® auf der Basis einer indologischen Essenzialisie-
rung Indiens eine rationale, wissenschaftliche Autoritit von Aftabs Wissen. Dieses

77 | Die Quellen der folgenden Zitate werden aus Griinden der Anonymisierung nicht
genannt. Die Dokumente liegen im Archiv des Autors.

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

211


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212

Kosmopolitische Pioniere

Wissen lasst sich zudem in einfach zu vermittelnde Héappchen aufteilen, die sich in
pragmatische unternehmerische Handlungsanweisungen transformieren lassen.
Zweitens legitimiert die Essenzialisierung die Methode und die Glaubwiirdigkeit
des interkulturellen Briickenbauers als Person. Denn die interkulturelle Kompe-
tenz Aftabs ist nicht nur eine formale, wissenschaftliche Qualifikation, sondern
ist sowohl inkorporiert in der personlichen Verankerung in der uralten indischen
und in der schweizerischen Kultur als auch im personlichen Erfahrungsschatz des
transnationalen Selfmademans.

Markteintritt als postkoloniales Abenteuer und ironische Kritik
des Eurozentrismus

Es wire jedoch verfehlt, Aftabs Reprdsentation als reine Vermarktungsstrategie
oder als reine Essenzialisierung anzusehen. Wihrend die Authentifikationsstrate-
gie und die damit verbundene orientalistische Sprache gewisse offene Deutungs-
prozesse schliefien, eréffnen sie sowohl personliche Anerkennungsraume fiir Aft-
abs Erfahrung der Mehrfachzugehoérigkeit als auch Raume fiir eine subtile Kritik
der postkolonialen Machtverhiltnisse. In einem Zeitungsartikel zum Thema ,,In-
dien im Aufbruch® aus dem Jahre 2007 schrieb Aftab:

Da steigt eine Nation zur Wirtschaftsmacht auf und wir wundern uns: Ist
Indien nicht das Land siechender Bettler, geknechteter Kinder, heiliger Kiihe
und verbrannter Witwen? Das grofie Land mit den nach Mé4rchen und Magie
klingenden Namen, das markant in das Arabische Meer und in den Indi-
schen Ozean ragt, verandert sich. Indische Softwareprogrammierer und der
glamourdse Auftritt am letztjihrigen Weltwirtschaftsforum waren nur die
Vorboten dafiir, dass mit dem Land, wo die duftenden Curries und die akro-
batischen Liebeskiinste herkommen, zu rechnen ist.

In diesem Text reartikulierte Aftab den hegemonialen Indiendiskurs, der von der
Spaltung des traditionellen und armen Indiens und des modernen, industrialisier-
ten Westens ausgeht: Statt Armut und Spiritualitat repriasentiert ein neues Indien
nun auch Hochtechnologie sowie 6konomische und politische Stirke. Die Moder-
nisierung und Liberalisierung reduzieren nicht etwa die orientalistische Opazitit
und Exotik Indiens, sondern steigern sie noch, weil die klare Dichotomie zwischen
der modernen Schweiz und dem traditionellen Indien verschwimmt. In dieser
Uniibersichtlichkeit ist gleichzeitig ein neuer Markt entstanden, den zu verpassen
sich niemand im Westen leisten kann. Aftabs orientalistische Sprache produzierte
daher noch eine weitere Bedeutungsebene, die nicht die Kultur Indiens, sondern
die kapitalistische Erschlieflung des indischen Marktes als irrationales und faszi-
nierendes Projekt erscheinen ldsst. Genauso wie sich das europiische Selbst seit
der Romantik nach der spirituellen Erneuerung sehnte, strebt die schweizerische

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

Unternehmung, ja das westliche Kapital, heute nach seiner wunderbaren Erneu-
erung in den neuen Mirkten Indiens. Die Verquickung von kapitalistischer und
orientalistischer Rede vermittelt das Begehren nach dem Eldorado der neuen indi-
schen Markte. Gemiaf} Aftab imaginieren viele Akteure im Outsourcing-Kapitalis-
mus den Markteintritt in Asien mit einem neuen Goldrausch, als Frontierkapita-
lismus im ,Wilden Osten®. Wie es in einer geldufigen Wendung in Anlehnung an
Frank Sinatras ,,New York, New York“ heift, die Aftab gerne zitierte: “If you can
make it there [in India], you can make it anywhere.” Die Verdichtung von indi-
scher Exotik und Kapitalismus als postkoloniales Abenteuer manifestierte sich im
Programm von Aftabs interkulturellen Seminaren. Darin verband er Information
iiber Kultur, Geschichte, Wirtschaft und Politik Indiens mit konkreten Hinwei-
sen fiir Geschéftspraktiken wie Verhandlungsstrategien oder Smalltalk-Regeln auf
Empfingen oder bei Geschiftsessen. Diese Seminare beinhalten ein wunderbares
indisches Mittagessen in einem renommierten Restaurant, bei dem gleichzeitig
die exotische Imagination eines Lebens in Indien und das Uben von Tischsitten
bei einem business lunch vermittelt werden. Die Reartikulation exotischer Nar-
rative in der heutigen 6konomischen Praxis verweist dabei auf die Notwendig-
keit im globalen Kapitalismus, die Bewegungen von Kapital, Personen und Giitern
auch kulturell und affektiv auszuhandeln. Sie lassen koloniale und orientalistische
Imaginationen wiederaufleben, die Schweizer Akteure einerseits nutzen, um sich
die Ambivalenzen eines risikoreichen Projekts vorstellen zu kdnnen. Andererseits
erlauben sie eine Selbstvergewisserung und ein Uberlegenheitsgefithl im Kontext
sich wandelnder Machtverhiltnisse zwischen Indien und der Schweiz (s. Kapitel
4; Jain 2015).

Aftabs orientalistische Stereotypisierung ist daher zweifellos ein intelligentes
Marketingmittel, das einer spezifischen Nachfrage nach indischer Exotik und kul-
tureller Differenz im globalen Kapitalismus entgegenkommt. Sie offenbart aber
auch eine spéttische und ironische Kritik an der europdischen Uberforderung
mit dem sich wandelnden Indien und den neuen globalen Machtverhiltnissen.
Ahnlich wie Salman Rushdie verwendet Aftab orientalistische Stereotype, um die
postkolonialen Unsicherheiten und Begehren seiner westlichen Adressaten zu ent-
larven und infrage zu stellen. So schreibt er am Schluss des oben zitierten Artikels:

Gerade als Schweizer kann es sein, dass man sich vor dem grof3en, sich auf-
dringenden Indien besonders klein fithlt. Man sorgt sich um seine eigene
Grofle, um seine Identitit. Man mdchte sich daran erinnern, was der Inhalt
des eigenen kulturellen Gepécks ist, das uns in den Augen des Fremden zum
Fremden macht. [Das] macht die Begegnung mit Indien zu einer Auseinan-
dersetzung mit uns selbst. Mit unseren eigenen Widerspriichen und Extre-
men. Mit all dem, worin wir zahm und korrekt sind, aber auch mit all jenem,
wo wir vielleicht doch noch wild und frei sind.

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

213


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Kosmopolitische Pioniere

Wasin der leichten, ironischen Sprache zum Schmunzeln veranlasst, enthilt jedoch
auch eine leise Drohung, dass mit der neuen Supermacht handfest zu ,,rechnen® ist
—auch fiir die Schweiz. Angesichts der Verainderungen der globalen 6konomischen
und kulturellen Machtverhiltnisse insinuiert Aftab eine Schweizer Identitétskrise.
Der Markteintritt in Indien und Geschiaftsbeziehungen in Indien erlauben daher
nicht nur eine 6konomische, sondern auch eine personliche - je geradezu spiritu-
elle - Suche nach dem Schweizer Selbst, so die ironische Suggestion. Das kapita-
listische Engagement im ,,Wilden Osten® mit dessen biirokratischem Labyrinth,
Infrastrukturproblemen und eigener kultureller Uberforderung, aber auch mit
den Schlupfléchern und Privilegien, verspricht dabei eine kathartische Befreiung
von der tiberregulierten und iiberkorrekten Schweiz. Durch das grammatikalische
Subjekt ,Wir“ deutet der Erzdhler sowohl Identifikation als auch Zugehorigkeit
an. Gleichzeitig wird diese Solidaritat durch die ironische Rede und die interkul-
turelle Autoritdt wieder aufgehoben, durch die er diese Analyse tiberhaupt vollzie-
hen kann. Als all- oder wenigstens besserwissender ironischer Erzihler, der seine
Schweizer Klienten iiber ihre interkulturelle Selbstverwirklichung aufklart, ist er
ihnen jedoch immer einen Schritt voraus. Dadurch kann er als interkultureller
Vermittler nicht nur auf der geschiftlichen Ebene, sondern auch auf der personli-
chen Ebene intervenieren, unterhalten - und kritisieren.

Mit der Mischung von Wissensvermittlung und Ironie stofit er fiir schweizeri-
sche Expats und Geschiftsleute einen offenen ethischen Prozess des interkulturel-
len Lernens an, der an den Orten von Markt und Handel vertieft werden soll. Seine
interkulturelle Didaktik leistet dabei einem liberalen Universalismus Vorschub,
wonach der Markt per se die Kraft hat, Menschen zu verbinden - sofern sie nicht
von Stereotypen geblendet sind. In diesem Sinne kombiniert Aftab seine seit der
Kindheit verfolgten Aufkldrungsbestrebungen mit einem erfolgreichen Geschifts-
modell direkt an den Schnittstellen des globalen Kapitalismus.

Authentifikation und Verdacht

Wihrend die Authentizititsstrategie Aftab ermoglichte, biografische und professi-
onelle Reprasentationsspielraume zu gewinnen, sind damit aber auch spiirbare Wi-
derspriiche verbunden: Als Aftab sich im Rahmen der 60-jahrigen Jubildumsfeier
zum schweizerisch-indischen Freundschaftsvertrag als Kommunikationsberater
fir die schweizerische Agentur fiir Landeskommunikation ,,Prasenz Schweiz® en-
gagierte, wurde er von verschiedenen Seiten der lokalen indischen Gemeinschaft
in der Schweiz verunglimpft. In Rundbriefen, in Zeitungsberichten und in der
Geriichtekiiche wurde verbreitet, dass Aftab nicht die geeignete Person fiir die 6f-
fentliche Représentation Indiens sei, weil er ja gar kein Inder, sondern geborener
Pakistani sei. Wahrend die einen daraus schlossen, dass er sich offentlich falsch-
licherweise als Inder ausgebe, um von der Geschiftsopportunitiat angesichts des
indischen Wachstums zu profitieren, gingen andere nationalistische Kommen-

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

tatoren weiter und sahen darin eine Verschwérung des pakistanischen Geheim-
dienstes oder einfach eine nationale Schande. Diese Sichtweisen delegitimierten
Aftabs professionelle Praxis und seine subjektive Zugehéorigkeitserfahrung.

Vor diesem Hintergrund erscheint Aftabs genealogische Erzahlung, die er in
seiner intellektuellen Auseinandersetzung mit der Erfahrung des Andersseins aus-
giebig recherchiert hatte, in einem neuen Licht (s. Kapitel 3.1). Aftab betonte stets,
dass alle seine Vorfahren aus dem heutigen Gujarat stammen und vor mehreren
Generationen zum Islam konvertiert seien. Wegen gewalttitiger anti-islamischer
Ubergriffe und politischer Verfolgung musste seine Familie nach der Teilung In-
diens nach Pakistan fliicchten. Mit dieser familiengenealogischen Argumentation
macht er seine Herkunft nicht nur geografisch in Indien, sondern kulturell und
religiés neben dem Islam auch im Hinduismus fest. Durch die Betonung dieser
doppelten Authentizitit konnte Aftab den Versuch der Delegitimierung subjektiv
und professionell abblocken - und hitte sich sogar rechtlich gegen iible Nachrede
schiitzen konnen. Dieses Spiel mit der Authentizitét erscheint jedoch auch als un-
genaue Anpassung an eine essenzialistische Zugehorigkeitspolitik in der Schweiz
und in der siidasiatischen Diaspora, die der historischen und familienbiografi-
schen Komplexitat im Kontext des kolonialen Siidasien nicht gerecht wird. Denn
mit einer auf Authentizitit basierenden Représentationsstrategie lassen sich die
vielschichtigen familienbiografischen, politischen und historischen Verflechtun-
gen siidasiatischer Geschichte und Zugehorigkeit nicht reprisentieren. Dies zeigt
sich frappant in der Darstellung Indiens in Aftabs Publikationen zur interkultu-
rellen Unternehmensberatung: In seinen kulturalistischen Modellen weicht die
ethnische, religiése und kulturelle Vielfalt Stidasiens einem brahmanisch-hin-
duistischen Idealbild. Insbesondere der Islam, mit dem Aftab aufgewachsen ist
und der die Familienbiografie seit der Konversion seiner Vorfahren und seit der
Emigration nach Pakistan gepragt hat, erscheint kaum als Teil dieses Indiens. Dies
mag verschiedene Griinde haben: Allenfalls wiirde die Komplexitat der Informati-
on das Geschiftsmodell behindern oder es erscheint allenfalls nicht relevant, weil
hochstwahrscheinlich die meisten der indischen Geschéftspartner seiner Kunden
wegen der tiberproportionalen Unterschichtszugehorigkeit der Muslime in Indien
Hindus sein diirften. Aber vielleicht ist es auch eine Reaktion auf einen anti-musli-
mischen Rassismus, der seit den Terroranschlagen in New York im Jahr 2001 auch
in der Schweiz zugenommen hat und der Aftab, wie er selbst sagt, als gebiirtigen
Schweizer Muslim stark verunsichert.

Aufjeden Fall liegt in der Authentifikationsstrategie im kommerziellen Multi-
kulturalismus fiir Aftab eine Spannung zwischen Wettbewerbsvorteil und Delegi-
timation, warenférmiger Anerkennung und partieller, personlicher Verleugnung.
Nichtsdestotrotz erlaubt ihm die Praxis als interkultureller Unternehmensberater
den Gegensatz zum ,,Leben zwischen den Welten®, zwischen der indisch-pakista-
nischen Familie und der schweizerischen Offentlichkeit, aufzuheben und aktiv
mitzugestalten:

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

215


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

Kosmopolitische Pioniere

Ich fithle mich, wenn man das psychologisch betrachtet, heute vollstandi-
ger, als es vor zehn Jahren der Fall gewesen ist oder vor zwanzig Jahren. Aus
heutiger Perspektive wiirde ich sagen, vor zwanzig Jahren war ich innerlich
mehrfach gespalten und heute nehme ich diese Friktionen nicht mehr wahr.

Aus der intimen Aushandlung von Anderssein ,zwischen den Welten® ist eine
komplexe und vielseitige Reprisentationspolitik geworden, mit der Aftab Indien-
bilder und interkulturelle Prozesse an den Schaltstellen des ,,Outsourcing®-Kapi-
talismus selbstbewusst und schlau aushandelt.

5.5 FAzIT: (UN-)DOING ,,INDIANNESS” — ANERKENNUNG,
NOSTALGIE UND AUTHENTIZITAT

Wie die Fallanalysen von Sonia, Maya, Raj und Aftab zeigen, haben seit deren
Kindheit und Jugend im Kontext des Assimilationsregimes mafigebliche Trans-
formationen stattgefunden. Ethnic entrepreneurship und Identitidtskonsum boten
vor dem Hintergrund eines kommerziellen Multikulturalismus und eines In-
dienhypes Zugang zu neuen translokalen Rdumen des Heimisch-Werdens. An der
Schnittstelle biografischer Logik und institutionell-diskursiver Bedingungen fan-
den Maya, Sonia, Raj und Aftab Méglichkeiten und Umfelder, um eine 6ffentliche
Représentation ihrer Erfahrung des Andersseins und der Mehrfachzugehorigkeit
vorzunehmen und Deutungsmacht {iber ihre Subjektivitat einzufordern:

Fiir Sonia brachte ein corporate multiculturalism in ihrer Bank sowie der Zugang
zur Subkultur hochqualifizierter indischer Migrant_innen und zu Expat-Krei-
sen eine Lebenswelt hervor, in der sie ihre Subjektivitat als indische Seconda und
»globale indische Frau® 6ffentlich aushandeln konnte. Sonia konnte implizit und
performativ unterschiedliche Narrative von legitimer ,Indianness“ und Mehr-
fachzugehorigkeit bespielen, ohne sich exponieren, erkldren oder rechtfertigen zu
miissen. Die Aneignung des Familienprojektes der ,,(konservativen) indischen Fa-
milie“ erschien dadurch auch in der Schweizer Dominanzgesellschaft nicht mehr
nur als Stigma, sondern auch als erfolgreicher Lebensentwurf in einem globalen
Kapitalismus.

Maya konnte sich im Yoga-Boom in der urbanen Schweiz als selbststindige Yo-
ga-Lehrerin etablieren. Wihrend sie dadurch einerseits ihren individualistischen
Lebensentwurf institutionalisieren konnte, beférderte dies auch eine 6ffentliche
Aushandlung von Herkunft und Zugehorigkeit. Maya représentiert sich daher ge-
geniiber ihren Schiiler_innen vor allem in einem Diskurs des Yoga-Universalis-
mus, in dem sie die 6ffentliche Représentation ihrer Herkunft moglichst vermeidet.
Diese Strategie liele sich als Weiterfithrung eines assimilatorischen Schweigens

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

interpretieren. Aber angesichts ihrer regelmafiigen Indienreisen und ihrer stin-
digen Auseinandersetzung mit Indien in ihrer Praxis und Lehre des Yoga kann
Maya ihre transkulturellen Erfahrungen in ihrem Alltag performativ duflern und
gestalten. Innerhalb ihrer transnationalen Lebenswelt zeigen sich bei Maya trotz
der universalistischen Reprasentationsstrategie immer wieder nostalgische Imagi-
nationen und Praktiken, in denen sie positiv an Kindheit und Herkunft ankniipft.

Raj konnte durch die Freundschaft mit Jasmin und Tara sein biografisches Projekt
des Andersseins in einer rituell-familidren Gemeinschaft von ,,Indian brotha’s and
sista’s* vertiefen und ausdifferenzieren. Die Offenbarung biografischer Erfahrun-
gen, Identititskonsum und Ironie ermdglichen Raj — und auch Jasmin - Erfah-
rungen illegitimer Zugehorigkeit zu duflern, ohne sich anders zu fithlen. Dadurch
konnen sie sich spielerisch als ,Inder_innen® inszenieren und gewinnen 6ffentli-
che Anerkennung und eine legitime Zugehorigkeit. Thnen ist zwar bewusst, dass
diese performative Authentizitit auch eine kommerzielle Illusion ist, sie nutzen je-
doch diesen multikulturellen Raum fiir eine widerspenstige und trotzige Ethik des
Andersseins. Damit konnen sie zwar das assimilatorische Schweigen tiberwinden,
laufen jedoch Gefahr, ,,Indianness“ und ihr Anderssein im hegemonialen Narrativ
eines ,,Spektakels des Fremden® und der ,,Exotik® festzuschreiben. Diese in den
Identitdtskonsum und in die Ironie eingeschriebene Ambivalenz bezeugt die Fra-
gilitit dieser 6ffentlichen Selbstrepréasentationen des Andersseins im kommerziel-
len Multikulturalismus, in dem das Begehren nach Authentizitit sowohl legitime
Réaume der Mehrfachzugehorigkeit eroffnet als auch essenzialistische Differenzen
perpetuiert.

Aftab hat sein biografisches Projekt der Vermittlung ,zwischen den Welten® zu
einem Geschiftsmodell im globalen Kapitalismus gemacht. Als interkultureller
Unternehmensberater mit Indienschwerpunkt legitimiert er seine Expertise ne-
ben seiner betriebswirtschaftlichen Qualifikation und Erfahrung auch durch seine
stidasiatische Herkunft. In einer Mischung von Kulturrelativismus und unterneh-
merischem Universalismus kann Aftab sein biografisches Projekt in einer prag-
matischen Ethik im globalen Kapitalismus weiterfithren. Aftabs kulturessenzia-
listische Authentifikation im Rahmen einer warenférmigen Anerkennung stof3t
jedoch an Grenzen, weil er in diesem Rahmen seine transnationale siidasiatische
Familienbiografie und die multireligiése Zusammensetzung Indiens nicht voll-
standig représentieren kann.

Zusammenfassend lisst sich feststellen, dass durch den kommerziellen Multikul-
turalismus und den Indienhype in der urbanen Schweiz eine Pluralisierung der
Subjektivierungsprozesse stattgefunden hat. Neben den assimilatorischen Rdumen
sind Institutionen und Diskurse entstanden, in denen indische Second@s sub-
jektive Erfahrungen des Andersseins und der Mehrfachzugehorigkeit 6ffentlich

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

217


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

Kosmopolitische Pioniere

und legitim reartikulieren kénnen. Multinationale Unternehmen, diasporische
Subkulturen und Expat-Zirkel, urbane Konsumkultur und linksalternative Mi-
lieus haben Narrative und Raume generiert, in denen kulturelle Differenz und
Mehrfachzugehorigkeiten sowohl sichtbar sind als auch positiv bewertet werden.
Als Indian brain in der internationalen Bankenwelt, als ,,Briickenbauer® bei in-
terkulturellen Problemen im globalen Kapitalismus, als kulturelle Ubersetzerin
in der globalen Yoga-Industrie, als erfrischende, multikulturelle Stimme in der
urbanen Offentlichkeit oder einfach als Second@s kénnen Sonia, Maya, Raj und
Aftab ihre biografischen Aushandlungen des Andersseins — entgegen der assimi-
lationistischen Subjektivierungslogik — zunehmend in legitimen Narrativen aus-
handeln. Diese 6ffentlichen Aushandlungen des Andersseins im kommerziellen
Multikulturalismus sind jedoch eingebettet in asymmetrische Machtverhiltnisse
und 6konomische Logiken, die diese Anerkennungsrdume regulieren. Dies schldgt
sich sowohl auf der formalen Ebene von Zugang und Auferungsstrategien als auch
auf der inhaltlichen Ebene von Narrativen und Subjektivititen nieder:

1. Die Spielrdume fiir eine Aushandlung von Mehrfachzugehorigkeit entstehen
nur, wenn Second@s iiberhaupt Zugang zu 6ffentlichen und legitimen Rdumen der
Dominanzgesellschaft - etwa im kommerziellen Multikulturalismus - erhalten.
Erst als Objekte dieses dominanten, 6konomisch regulierten Begehrens nach Au-
thentizitat und Vielfalt kénnen sie die Spielrdume erringen, in denen sie ihre bio-
grafischen Projekte, Interessen und Bediirfnisse artikulieren konnen. Die Regu-
lierung des Zugangs zu diesen Anerkennungs- und Représentationsrdumen héngt
stark von spezifischen kulturellen, sozialen und 6konomischen Ressourcen ab. So
hatte etwa der Kundenberater Anil angesichts seiner soziokulturellen Vernetzung
und seiner Bildungsbiografie weder Zugang zu linksalternativen Milieus oder zu
einem corporate multiculturalism noch zu den diasporischen Gemeinschaften
hochqualifizierter Inder_innen und Siidasiat_innen. Die Aushandlung seines
Andersseins oder seiner Herkunft findet weitestgehend im ethnisierten Rahmen
der joint family oder des assimilatorischen Narrativs der Dominanzgesellschaft
statt. Anils Aushandlungen von Anderssein werden zwar auch durch Narrative
des Indienhypes oder des kommerziellen Multikulturalismus beeinflusst. Er kann
sich zwar nun ganz legitim als indischer Secondo darstellen, aber er hat nur wenig
Deutungsmacht und wenig Gestaltungsfreiheit. Es ist seine Assimilation, die seine
Zugehorigkeit zur Schweiz legitimiert, wogegen sein Anderssein weiterhin in die
Familie projiziert wird.

2. Aber auch innerhalb der Ridume, die ethnic entrepreneurship respektive professi-
onelle Indienprojekte und Identitatskonsum eréffnen, findet die Selbstreprasenta-
tion nicht vollstindig autonom statt. Sie werden weiterhin in asymmetrischen so-
zialen Beziehungen ausgehandelt, in denen Angehorige der Dominanzgesellschaft
indische Second@s als ,Andere” mit multikulturell-exotisierenden Narrativen

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

anrufen und befragen. An dieser Schnittstelle entstehen spezifische Auferungs-
strategien, um diese Anrufungen zu verhandeln. In den Fillen von schweize-
risch-indischen Second@s sind professionelle Expertise, Offenbarung und Ironie
die wichtigsten verbalen und expliziten Auflerungsstrategien jenseits des assimi-
latorischen Schweigens.

Die professionelle Expertise, wie etwa bei Aftab und Maya und in geringerem
Maf} bei Sonia, legitimiert sich durch die 6konomische Logik des Nutzens und
der Nachfrage. Sie muss innerhalb der Regeln des professionellen Feldes konstru-
iert werden und dessen Standards geniigen, um Anerkennung hervorzurufen. Die
Kommerzialisierung von Differenz - respektive die Funktion kultureller Differenz
fir die sinnhafte Aushandlung globaler Prozesse - erfordert dabei oft Strategi-
en der Authentifikation. Diese Strategien sind jedoch ambivalent oder gar prekar:
Zum einen konnen sie so interpretiert werden, dass Herkunftsreprisentationen in
einem unlauteren (oder geschickten Sinn) genutzt werden, um ,,bessere Geschifte®
zu machen. Zum anderen wird die Qualitat der Arbeit dabei oft auf die Herkunft -
umgangssprachlich auf die ,,Gene®, ,,Blut oder ,Wurzeln® - reduziert, was sowohl
die Qualifikation als auch die Erfahrung der Mehrfachzugehorigkeit infrage stellt.

Offenbarung ist eine Strategie, die Vorstellungen von Authentizitit als subjek-
tive Wahrhaftigkeit mobilisiert, um Anerkennung einzufordern. Sie bedingt spe-
zifische ethische Techniken der Selbstreflexion und der Aulerung und schafft eine
intime soziomoralische Vergemeinschaftung. Wahrend Raj und Jasmin sich diese
Techniken im nonkonformistischen Milieu aneigneten, konnte Maya ihre biogra-
fische Selbstreflexion in der Yoga-Philosophie vertiefen. Wihrend die Offenba-
rung zwar anschlussfahig an multikulturelle Anerkennungsdiskurse ist, besteht in
der 6ffentlichen Auferung das Risiko der erneuten Verletzung durch hegemoniale
Disziplinierung subjektiver Erfahrungen. Deswegen wird sie grofitenteils im pri-
vaten Raum - sowohl mit anderen indischen Second@s als auch mit Freund_innen
und in der Familie - eingesetzt. Die performative Offenbarung nutzt sozioethische
Prozesse, in der auf intuitive und affektive Weise Wissen und Erfahrungen vermit-
telt werden konnen, fiir die die Akteure respektive hegemoniale Offentlichkeiten
keinen etablierten sozialen Ausdruck (zum Beispiel keine Sprache oder Asthetik)
kennen. Diese intimen sozioethischen Prozesse bieten dabei oft eine affektive
Grundlage fiir selbstbewusste Formen der Représentationspolitik.

Die Strategie der Ironieist eine subtile, indirekte Form der Aushandlung und der
Kritik, die zwar eine Selbstreprasentation zulésst, aber gleichzeitig hegemoniale
Muster des Ausschlusses nicht explizit anspricht. Sie artikuliert und kritisiert im-
plizit und situativ widerspriichlichen Narrative, Werte oder Subjektivititen inner-
halb der Gesellschaft und ldsst alternative Wirklichkeiten aufscheinen. Die Paro-
die als institutionalisierte komische Form im kommerziellen Multikulturalismus
ist fiir indische Second@s zwar anschlussfihig fiir 6ffentliche Auferungen des
Andersseins, birgt jedoch auch die Gefahr, als infantile Clowns oder als besonders

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

219


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Kosmopolitische Pioniere

glaubwiirdige Kritiker einer beldchelten political correctness von der hegemonialen
Ausschlusslogik vereinnahmt zu werden (Jain 2012). Sarkastische Formen des Hu-
mors, wie etwa Aftabs Spott {iber die Reprasentationskrise der Schweiz angesichts
des ,,neuen Indiens®, mogen sich dieser hegemonialen Vereinnahmung wegen der
Vieldeutigkeit und der expliziten Adressierung der Dominanzgesellschaft als ,,An-
dere® und der Strategie des laughing back eher zu entziehen. Wie auch die Strategie
der Offenbarung vermdgen Ironie und Humor auf intuitive und affektive Weise
Erfahrungen zu duflern, die sich aus einem marginalisierten Gegenwissen speisen,
die noch kaum institutionalisiert sind (Terkessidis 2004).

Neben diesen drei Formen expliziter Aulerung erscheint jedoch weiterhin
das Schweigen, ein inkorporiertes Uberbleibsel der assimilatorischen Subjektivie-
rungslogik, eine der wichtigsten Strategien im Umgang mit dem hegemonialen
Begehren nach Authentizitdt im kommerziellen Multikulturalismus. Wéhrend
aber das Schweigen im Assimilationismus inkorporiert waren und oft automatisch
geschahen, wird es nun oft bewusst und reflektiert eingesetzt. Die Pluralisierung
der (transnationalen) Raiume der Anerkennung und Selbstreprasentation erlaubt,
angesichts von Disziplinierungen oder Verletzung ,,anders zu schweigen“ - und
zwar mit dem Wissen darum, diese Erfahrungen in anderen Réumen aktiv kom-
pensieren, tiberschreiben oder neue produktive Praktiken entwickeln zu konnen.

Diese Analyse der Subjektivierungsprozesse indischer Second@s und ihrer Au-
Berungsweisen offenbart den kommerziellen Multikulturalismus in der Schweiz
weiterhin als ,,Souverénitit der Mehrheit“, wonach die Dominanzgesellschaft po-
litisch, 6konomisch und kulturell definiert, welche Narrative, Auflerungsweisen
und Bevolkerungen des Andersseins legitim sind und welche nicht (Markell 2003).
Da kein breiter politischer Diskurs und wenig institutionelle Politik zu Multikul-
turalismus oder zu Antirassismus existiert, kritisieren indische Second@s diese
Machtverhiltnisse jedoch kaum 6ffentlich. Stattdessen nutzen sie die neuen Spiel-
rdaume im kommerziellen Multikulturalismus oft eher performativ und implizit,
indem sie die intime und private Gestaltung ihrer Subjektivierungsprozesse wei-
terfithren, ohne 6ffentlich gegen bestehende hegemoniale Narrative und Anrufun-
gen aufzubegehren. Die situative und - wie noch zu sehen sein wird - transnati-
onale Verwendung unterschiedlicher performativer Auflerungsstrategien sichert
ihnen nichtsdestotrotz eine gestalterische Freiheit.

3. Die beschriebenen Subjektivierungsprozesse sind gepragt von einer Spannung
zwischen performativer Aushandlung kosmopolitischer Mehrfachzugehorigkeit
einerseits und einer Nostalgie und Ethnisierung andererseits. Gerade der Versuch,
Mehrfachzugehorigkeiten zu reprisentieren, beférdert angesichts des Begehrens
nach Authentizitit im kommerziellen Multikulturalismus auch selbst-exotisie-
rende und nostalgische Imaginationen Indiens. In diesem Sinne konnen diese
Subjektivierungsprozesse und kulturellen Praktiken von indischen Second@s mit
Herbert Gans als ,,symbolische Ethnizitdt“ bezeichnet werden (Gans 1979; Waters

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethnic entrepreneurship, ldentitdtskonsum und neue Gemeinschaften

1990). Damit bezeichnete Gans Praktiken ,ethnischer Identifikation® vor allem
in der ,dritten Generation®, in der ethnische Netzwerke zur sozialen und berufli-
chen Unterstiitzung nicht mehr nétig und auch nicht mehr vorhanden sind, weil
eine grofitenteils erfolgreiche Assimilation stattgefunden hat. Durch die expressive
Verwendung von Symbolen wird eine Zugehoérigkeit propagiert, die jedoch rein
emotional ist und die strukturelle Assimilation nicht in Frage stellt. Tatsachlich
koénnen Phianomene wie ethnic entrepreneurship und Identititskonsum bei schwei-
zerisch-indischen Second@s als Praktiken einer solchen symbolischen Ethnizitét
angesehen werden. Denn bei ihnen finden Praktiken symbolischer Ethnizitét, wie
von Gans argumentiert, tatsichlich nach einer erfolgreichen Assimilation und ei-
ner Etablierung in der Mittelschicht der Dominanzgesellschaft statt. Bei Maya, Raj
und Aftab - und mit Einschrinkungen auch bei Sonia - sind es sowohl die inkor-
porierte kulturelle Kenntnis der hegemonialen Normen und Begehren als auch der
Zugang zu Ressourcen der Dominanzgesellschaft, die ihnen erlauben, Anerken-
nung durch doing Indianness zu gewinnen. Die Notwendigkeit von Assimilation
und sozialem Mittelschichtstatus fiir den Zugang zu warenférmiger Anerken-
nung wird auch durch die wenigen Arbeiten zu ethnic entrepreneurship (Juhasz
2005; Hettlage et al. 2007) sowie zum Identititskonsum in der zweiten Generation
bestitigt (Wessendorf 2007; Ritter et al. 2010). Demnach unterscheiden sich eth-
nic entrepreneurs der ,zweiten Generation® von solchen der ,ersten Generation®
durch eine héhere institutionelle Bildung und den Einstieg in Dienstleistungs-
branchen. Zudem verfolgen die zweite Generation mit einer Selbststandigkeit 6fter
Ziele der sozialen Anerkennung oder der Selbstverwirklichung, als der priméren
Versorgung der Familie. Dazu nutzen sie ,ethnische Symbole® fiir Marketing,
Produktgestaltung oder strategische Ausrichtung. Beziiglich des Identitatskon-
sums und ethnischer Netzwerke hat Wessendorf fiir italienische Second@s in der
Schweiz argumentiert, dass Angehdorige der Unterschicht eher eine ,,Italianita“ als
innerethnische Vergemeinschaftung pflegen, indem sie wie die Eltern die italieni-
sche Populdrkultur in der Schweiz nachleben. Second@s hingegen, die entweder
durch die soziale Lage der Eltern oder durch soziale Mobilitat der Mittelschicht
angehoren, versuchen sich als kosmopolitische Second@s zu reprisentieren, indem
sie auch Ressourcen und Werte der Dominanzgesellschaft einsetzen, um ihre Re-
prasentationsmacht zu steigern.

Wihrend also das Konzept der ,symbolischen Ethnizitit® sich rein deskriptiv
zu eignen scheint, um die in diesem Kapitel beschriebenen Praktiken der ethnic
entrepreneurship und den Identititskonsum bei Second@s zu beschreiben, miis-
sen noch einige konzeptionelle Erginzungen angebracht werden. Gans verstand
»symbolische Ethnizitat“ als Phinomen, das im Assimilationsprozess automatisch
stattfindet, einerseits aus familidrer Nostalgie, andererseits als Ausdruck hegemo-
nialer Ausschlussprozesse. Ich konstatiere jedoch, dass in der Schweiz ethnische
Selbstreprasentationen - anders als in den USA mit dem Nationalmythos des mel-

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:

221


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Kosmopolitische Pioniere

ting pot — vollstindig verpont war. Fiir die Etablierung von 6ffentlichen Praktiken
und Imaginationen ,,symbolischer Indianness“ waren demnach der kommerziel-
le Multikulturalismus - und die dahinterstehenden migrantischen Kampfe der
1960er und 1970er Jahre - sowie der Indienhype als lokale Momente in einem
globalen Kapitalismus konstitutiv. In diesem Sinne sind ethnic entrepreneurship
und Identitdtskonsum bei indischen Second@s aus der Schweiz sowie die damit
verbundenen nostalgischen und kosmopolitischen Verschiebungen in den Subjek-
tivierungsprozessen in transnationale Prozesse einer globalen Kulturékonomie
eingebettet. Der Indienhype in der Schweiz und die dadurch verdnderten Subjek-
tivierungsweisen von ,Inder_innen der zweiten Generation“ waren demnach nur
vor dem Hintergrund der marktwirtschaftlichen Teilliberalisierung Indiens und
des damit verbundenen sozialen Wandels seit den frithen 1990er Jahren moglich.
Bollywood, Chicken Curry und IT schrieben sich seither in den 6ffentlichen Raum
der Schweiz ein und gewidhrten eine beschrankte — warenformige — Anerkennung.
Es war jedoch nicht nur die exotisierende Aneignung des ,neuen Indiens® im kom-
merziellen Multikulturalismus in der urbanen Schweiz, die die Subjektivierungs-
prozesse von ,Inder_innen der zweiten Generation“ veranderten. Durch ihre mehr
oder weniger ausgeprigte transnationale Vernetzung kamen sie auch direkt mit
den Verdnderungen im ,neuen Indien®, der wachsenden neuen Mittelschicht, de-
ren global orientierten urbanen Konsumpraktiken und -rdumen, und den darin
verhandelten neuen Reprisentationen der indischen Nation in Kontakt. Wie die
konkreten subjektiven Aushandlungen von Nostalgie, Anerkennung und kosmo-
politischem Lebensstil von ,,Inder_innen der zweiten Generation verkniipft sind
mit ihren transnationalen Praktiken und Projekten im ,neuen Indien“ seit den
wirtschaftlichen Liberalisierungsprozessen der frithen 1990er Jahre, ist Gegen-
stand des nédchsten Kapitels.

- am 14.02.2026, 19:08:50. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839441336-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

