
1. Auftakt: Das Anthropozän 65 

Krieges, der ausufernde geopolitische Wettstreit von Supermächten, welcher den Pla
neten zum umkämpften Territorium um Weltherrschaft machte, der nun den Beginn 
eines neuen menschlichen Zeitalters markieren soll. Eine solche Definition des Anthro
pozän ruft wahrscheinlich Unbehagen, aber mindestens Fragen nach Repräsentativität, 
Verantwortung und Gerechtigkeit auf. Der finale Vorschlag der AWG legt so eine Deutung 
des anthropozänen Menschen nahe, welche Paul Crutzen im Jahre 2000 wohl nicht an
tizipierte. Die Entscheidung, nuklearen Fallout als definierendes Zeichen menschlicher 
Dominanz auf der Erde anzunehmen, ruft so am ehesten die Worte Robert Oppenhei
mers, welcher der Explosion der ersten Atombombe beiwohnte, ins Gedächtnis »Now, I 
am become death, the destroyer of worlds.«130 

1.3 Eine post-anthropozäne Perspektive auf den Planeten: Auf der Suche 
nach alternativen Vorstellungen von Welt und Wirklichkeit 

»The mourning of humanity, the accusations 
that ›we‹ have not attended sufficiently to 
our inhuman others, the extension of 
human rights or personhood to nonhumans: 
all these Anthropocene gestures are modes 
of generating a humanity that never was. […] 
Humanity comes into being, late in the day, 
when it declares itself to no longer exist, and 
when it looks wistfully, in an all too human 
way, at a world without humans. The human 
is an effect of a declaration of nonbeing: ›I 
do not exist; therefore I am.‹« 
Tom Cohen and Claire Colebrook (2016): Preface. 
Twilight of the Anthropocene Idols, S. 11f. 

Das Anthropozän scheint also als geologische Epoche kurz vor der offiziellen Aufnah
me in die erdhistorische Zeitskala erst einmal gestoppt worden zu sein. Dennoch ist 
es seit der Jahrtausendwende jenseits dieser strengen chrono-stratigraphischen Bedeu
tung zum geflügelten Wort und vielseitig genutzten Konzept für die Beschreibung unse
rer planetaren Gegenwart avanciert. Auch wenn die exakte Formalisierung in der Geolo
gie noch aussteht, so wird die Idee einer anthropogenen Erdgeschichte disziplinüber
greifend bereitwillig aufgegriffen: »Perhaps even more enthusiastically, the idea of the 
Anthropocene has caught fire in the imagination of artists, humanists, and social scien
tists, for whom it has provided a powerful framework through which to account for and 

130 Hijia 2000, S. 123. Oppenheimer, welcher selber maßgeblich an der Entwicklung der Atombombe 
beteiligt war, wird mit diesem Satz aus der hinduistischen Bhagavad-Gita zitiert, der sich ihm im 
Moment der Explosion aufdrängte. In leicht abgewandelter Form verweist Oppenheimer später 
auf diese ihm geläufige Passage aus der Gita, welche die gottgleiche Zerstörungsmacht im Ange
sicht nuklearer Detonation widerspiegelt: »If the radiance of a thousand suns/were to burst into 
the sky,/that would be like/the splendor of the Mighty One-/[…] I am become Death, the shatterer 
of worlds.« (Ebd., S. 124.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010 - am 14.02.2026, 14:30:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

depict the impact of climate [and overall planetary] change […].«131 Aber was bedeutet es, 
dieses menschengemachte Erdzeitalter als globale Realität anzuerkennen? 

Im vorherigen Kapitel wurde nachzuzeichnen versucht, inwieweit der Begriff Anthro
pozän, seine Definition und Datierung, eine Idee des Menschen als planetare Macht evo
ziert, welche, kontraintuitiverweise zu den globalen klimatischen und anderen Krisener
eignissen, einer Erfüllung des langgehegten humanistischen Traums göttlicher Stellver
tretung im Kosmos gleichkommt. Es scheint gerade so, also würde just in dem Moment 
ein »anthropozänes Götzenbild«132 an- und damit der Gipfel humaner Macht ausgeru
fen werden, als der Mensch als Denkfigur wie Daseinsform eigentlich von der Bildflä
che zu verschwinden drohte. Deshalb stellt sich die Frage, inwieweit das Narrativ des 
Anthropozän zur Beschreibung planetarer Gegenwart, aber vor allem auch für die Ent
wicklung, von adäquaten Reaktionen auf die globalen Krisen geeignet ist. Was kann das 
altbekannte Heldenepos eines potentiell omnipotenten Menschen, der auf seinem Weg 
zur Transzendierung aller nat-/ursprünglichen Grundlagen eine Spur der Verwüstung 
hinterlässt und dabei die eigene Vernichtung wie die seiner irdischen Lebenswelt und 
Mitgeschöpfe riskiert, aktuell noch beitragen? 

Zweifel an einem Zeitalter des Menschen 

Es scheint also nötig, eine Dekonstruktion und Kritik des Anthropozänkonzepts zu ver
suchen, welche einerseits den globalen, klimatischen und geosystemischen Transforma
tionen Rechnung trägt, aber andererseits nicht der modernistischen Versuchung erliegt, 
diese wieder allein auf das Wirken eines heldenhaften oder tragischen Stellvertreter Got
tes in menschlicher Gestalt zurückzuführen. Es bedarf also zuerst einer schärfen Analyse 
der Kategorie ›Mensch‹, ›Menschheit‹ oder des Kollektivsubjekts ›menschliche Spezies‹, 
welches als primärer Verursacher wie Leidtragender der planetaren Verwüstungen be
schworen wird, bevor sich alternative Darstellungen der irdischen Situation entwickeln 
lassen. Denn, soviel ist sicher, jener Anthropos, welcher als Zentralfigur des Anthropozän 
re-/installiert wird, deckt einerseits zu viel und andererseits zu wenig ab, zielt gleichzei
tig zu hoch und zu niedrig, wenn es um die Erklärung der irdischen Disruptionen geht. 

So offenbart eine posthumanistische Kritik, dass es weder alle Menschen sind, wel
che in gleicher Weise und gleichem Maß zu den ökologischen Veränderungen beitragen 
(intrahumane Differenz), noch das es überhaupt nur menschliche Wesen sind, die in 
den komplexen, vielschichtigen und rekursiven Prozessen geosystemischen Wandels 
über Steuerungsgewalt und Einflussmacht, also Agentialität, verfügen (interhumane 
Differenz). Diese konzeptionelle Schärfung ist dabei hilfreich, um die humanistische 
Konfusion, Verantwortungsdiffusion und insbesondere das schizoide Oszillieren zwi
schen einerseits Bekundungen titanischer Allmacht und andererseits der Erfahrung 
totaler Ohnmacht, welche mit der Deklarierung des menschlichen Zeitalters einherge
hen, aufzulösen. Eine posthumanistische Perspektive vermag es also, die gleichzeitig 
weniger- und mehr-als-menschlichen Kollektive in den Blick zu nehmen, welche in die 
radikalen irdischen Veränderungen involviert sind. Derartig sensibilisierte Geistes- und 

131 Grusin 2017, S. viii. 
132 Deutsche Übersetzung (J.P.) des Titels ›Anthropocene Idols‹ von Cohen/Colebrook 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010 - am 14.02.2026, 14:30:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 67 

Sozialwissenschaften könnten dann eine realitätsgetreuere Beschreibung der plane
taren Wirklichkeit liefern, welche humane und nonhumane Wesen als untereinander 
verwoben sowie strukturell in ihre terrestrische Umwelt eingebettet, begreift. In den 
Worten von Fox und Alldred: »[W]e will promote a ›posthuman‹ and ecological sociolog
ical perspective that sees humans as fully integral to the ›environment‹, re-thought as 
the world of physical and social relations that is both productive of – and produced by – 
the on-going flow of events that comprise the history of Earth«133. 

Diese perspektivische Neuausrichtung ist also durchaus fruchtbar, wenn es um ei
ne Auflösung der offensichtlichen menschlichen Ver(w)irrung im Angesicht der globalen 
Disruptionen geht. Nach tradierten humanistischen Denk- und Handlungsgewohnhei
ten stellt sich nämlich oftmals nur ein Zustand des ungläubigen Staunens ob der eigenen 
Mächtigkeit, oder aber der Lähmung angesichts der eskalierenden Klima- und Umwelt
katastrophen ein. Typische Reaktionsmuster changieren zwischen einem, in verhalte
nem Stolz, vorgebrachten: ›Haben wir wirklich so viel Macht, dass wir den ganzen Pla
neten an den Rand des Kollapses gebracht haben?‹ oder einem reuevollen ›Wie konnten 
wir nur die ganze Zeit so blind auf unseren eigenen Untergang und so auch den der Erde 
zuzusteuern?‹134. Beide Reaktionen sind dabei aber in der aktuellen Situation wenig hilf
reich, da sie in jedem Fall dem Irrglauben an ein geeintes, quasi allmächtiges mensch
liches Subjekt anhängen, was überhaupt erst zur Entfaltung der planetaren Krisen ge
führt hat. Entweder wird so an die Intensivierung menschlicher Bemühungen im Kampf 
mit bzw. gegen die Erde appelliert (mehr Einflussnahme, umfangreichere Steuerungs
bemühungen, totales Geoengineering), oder es kommt zur Kapitulation und Verzweif
lung vor einer als überwältigend empfundenen Aufgabe, sich selbst, die menschliche 
Spezies oder gar die Erde zu retten (›Was soll man da schon ausrichten können?‹). Der 
Versuch, trotz der Erfahrung planetarer Erschütterung an einem humanistischen Ideal 
des Menschen bzw. der Menschheit festzuhalten, führt so zu einem unlösbaren Problem, 
zu einem strukturellen Widerspruch im Verhältnis vom Humansubjekt zu sich selbst wie 
zu seiner irdischen Lebenswelt. 

Diese Diskrepanz zeigt sich schon im Gründungstext von Crutzen und Stoermer, 
wo die Gefahr von »major catastrophes like […] large scale nuclear war […] or continued 
plundering of Earth’s resources by partially still primitive technology« der vermeintli
chen »central role of mankind« und »mankind [… as] a major geological force« gegen
übergestellt werden.135 Das gleiche Problem diagnostizieren auch Renn und Scherer in 
ihrer Einführung zum Anthropozän: »Der Mensch ist dabei Täter und Opfer zugleich. […] 
Nun schlägt die Massivität der Einflüsse auf den Menschen selbst zurück.«136 Und aus 
denselben Gründen stellt Garcés für die Gegenwart einen »schmerzlichen Widerspruch« 
fest: »Wir sind winzig und verletzlich, aber wir haben übermäßig viel Macht.«137 Wer 
soll denn nun aber dieses ›Wir‹, ›der Mensch‹ bzw. ›die Menschheit‹ sein, welche hier so
wohl als omnipotent wie gleichzeitig am Rande der Auslöschung stehend beschrieben 

133 Fox/Alldred 2017, S. 36. 
134 Vgl. Cohen/Colebrook 2016; Bonneuil/Fressoz 2017, S. 72ff. 
135 Crutzen/Stoermer 2000, S. 17 und 18. 
136 Renn/Scherer 2015b, S. 13. 
137 Garcés 2019, S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010 - am 14.02.2026, 14:30:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

wird? Nach humanistischer Idealvorstellung, der Idee eines autonomen, selbstschöp
ferischen, sich stets vervollkommnenden Wesens, lässt sich dieser Wiederspruch zwi
schen All- und Ohnmacht kaum überbrücken. Die durch das Anthropozän erzeugte Ka
tegorie ›der Menschheit‹ oder ›der menschlichen Spezies‹ als alleinigem Auslöser und 
ungeteiltem Leidtragenden der irdischen Katastrophe führt dabei weder zu einer tat
sächlichen Erklärung der gegenwärtigen globalen Probleme, geschweige denn zu deren 
Lösung. Genau deswegen bemerken Bonneuil und Fressoz: »[V]iewing an undifferentiated 
anthropos as the cause of the Earth’s new geological regime is scarcely sufficient.«138 Das 
Problem liegt offenbar in der vorschnellen Vereinheitlichung. Denn wie sich schon das 
universalistische Versprechen der Moderne bei näherer Betrachtung als Farce heraus
stellt, entspricht auch der Hauptcharakter bzw. Kerngedanke im Narrativ des Anthro
pozän, nämlich »the idea of a totalization of the entirety of human actions into a single 
›human activity‹ generating a single ›human footprint‹ on Earth«139, kaum der Wirklich
keit. Stattdessen wird deutlich: Anthropos, humanus, homo sapiens oder wie auch immer 
sich der Vertreter einer neuen geologischen Epoche nennt, repräsentiert sicherlich nicht 
(immer) ein und dasselbe Wesen im irdischen Geschehen. 

Dies erklärt sich nun im Folgenden durch eine posthumanistische Perspektive, wel
che genau jene inter- und intrahumanen Grenzziehungen nachvollziehen lässt, die die 
gegenwärtig schizoide Situation des Menschen auf der Erde kennzeichnet. Schaut man 
etwa das favorisierte chrono-stratigraphische Zeichen in den Erdschichten an, welches 
zum entscheidenden Marker einer anthropozänen Epoche erhoben wird, dann zeigt 
sich exemplarisch, dass hier keinesfalls die Menschheit aktiv ist. Für die radioaktive 
Einschreibung in die Erdschichten mittels verheerender Atomexplosionen ist nämlich 
mitnichten ein undifferenziertes Kollektivsubjekt verantwortlich. 

Radioaktive Zeichen – Wer schreibt die nukleare Geschichte eines neuen Zeitalters? 

Wie schon angedeutet, ist sich die AWG wohl einig: »Among the leading candidates [to 
account for the Anthropocene] were deposits of radioactive fallout from tests of nuclear 
weapons (plutonium and carbon-14), which began in 1945 and peaked around 1963 to 
1964.«140 Doch wer hat diesen nuklearen Fallout denn nun eigentlich verursacht? In ei
nem vielrezipierten Medienkunstwerk des japanischen Künstlers Isao Hashimoto lässt 
sich die Spur radioaktiver Strahlung visuell verfolgen. In dem 1945–1998 betitelten Zeit
raffervideo leuchten nacheinander die 2053 nuklearen Detonationen, welche in eben je
nem titelgebenden Zeitraum stattfanden, als helle Punkte auf einer Weltkarte auf und 
machen die Atomexplosionen hinsichtlich ihres räumlichen, zeitlichen und nationalen 
Ursprungs nachvollziehbar.141 Mit dem Beginn der ersten Explosion auf dem Trinity- 
Testgelände im Juli 1945, den Atombomben auf Hiroshima und Nagasaki im August des 
gleichen Jahres und den über 2000 folgenden Detonationen zeigt sich, wie die Entfaltung 

138 Bonneuil/Fressoz 2017, S. 66. Herv. J.P. 
139 Ebd., S. 65. 
140 Ellis 2018, S. 73. 
141 Vgl. Hashimoto 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010 - am 14.02.2026, 14:30:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 69 

einer »nuklearen Raum-Zeit«142 und damit der Anbruch des Anthropozän einer kriegeri
schen und kolonialen Logik folgt, die keinesfalls ›der Menschheit‹ zugeschrieben werden 
kann. So lässt sich schon anhand des Videos erkennen, dass für die nuklearen Explosio
nen und den radioaktiven Fallout tatsächlich nur sehr wenige Staaten und auch diese 
noch in sehr unterschiedlichem Ausmaß verantwortlich sind.143 Die Majorität der Deto
nationen wurde so von den USA, der Sowjetunion und Frankreich verursacht, welche ›die 
Bombe‹ als Mittel der Abschreckung und Signalisierung ihres Status als ›Atommacht‹ zur 
Behauptung territorialer Überlegenheit im globalen Systemwettstreit des Zweiten Welt
kriegs wie späteren Kalten Krieges nutzten. Auch wenn die Bombardierung der beiden 
japanischen Städte bisher wohl die einzigen direkten nuklearen Angriffe auf eine an
dere Nation darstellen, so waren die folgenden atomaren Tests doch primär dem Kampf 
um globale territoriale Dominanz, also faktisch dem Ringen um Weltherrschaft geschul
det. Diesen Kampf führten dabei aber, wie anhand der Atomexplosionen verdeutlicht, in 
Wirklichkeit nur sehr wenige Nuklear- bzw. Supermächte, die jedoch ihre Prinzipien der 
Kriegsführung wie auch den radioaktiven Fallout über den gesamten Erdball ausdehn
ten. 

Was Hashimoto in seinem Werk so bildgewaltig sichtbar macht, unterstreicht auch 
Kathryn Yusoff. Sie weist nach, dass diese atomare Geschichtsschreibung des Anthropo
zän nicht nur explizit als eine Historie der Gewalt gelesen werden muss, sondern diese 
»Etablierung von ›Todeswelten‹«144 auch auf kolonialen Machtdifferenzen und weiteren 
Hierarchien basiert. Durch die Entscheidung, von radioaktiven Markern der Nuklear
waffen als dem primären Zeichen und Auftakt des menschengemachten Erdzeitalters 
auszugehen, werden laut Yusoff die fortlaufenden »genozidalen Effekte von Imperialis
mus und Kolonialismus auf die Umwelt«145 offenkundig. Tatsächlich ist es dabei aber 
eben gerade nicht der Mensch als universalistische oder gemeinschaftsstiftende Einheit, 
welcher sich zum Autor einer nuklearen Geschichte macht. Vielmehr sind es nur die 
Nachfahren jener auserwählten Stellvertreter, die schon in der humanistischen Moder
ne das schrecklich-schöne Licht der Aufklärung (engl. ›Enlightenment‹) über die Erde 
brachten, welche nun erneut ihre imperiale Herrschaft fortschreiben. Denn ausgehend 
von den gravierendsten Atombombentests im Pazifik rekonstruiert Yusoff das Anthro
pozän als Fortführung der ausbeuterischen Hierarchie und des kolonialen Machtgefäl
les, welches schon die Neuzeit bestimmte. Sie definiert deshalb die anthropogene Epo
che als Ausdruck eines »nuklearen Kolonialismus«146. So führt Yusoff aus, was schon an
hand des Videos von Hashimoto deutlich wird, nämlich dass die, den Beginn einer neuen 
Zeitrechnung markierende, radioaktive Einschreibung nur von sehr wenigen (ehemali
gen) Kolonialmächten in den abgespaltenen Erdkörper sowie in die mannigfaltigen Kör

142 Yusoff 2019, S. 65. 
143 Aus dem recherchebasierten Video, welches mit offiziellen Angaben, wie etwa von der Compre

hensive Nuclear-Test-Ban Treaty Organization (CTBTO), übereinstimmt, gehen die USA mit 1032, die 
Sowjetunion bzw. Russland mit 715, Frankreich mit 210, Großbritannien mit 45, China mit 45, In
dien mit 4 und Pakistan mit 2 durchgeführten Explosionen hervor. Die sechs nordkoreanischen 
Atomtests seit 2006 tauchen in dem Video noch nicht auf. 

144 Yusoff 2019, S. 66. 
145 Ebd., S. 66. 
146 Ebd., S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010 - am 14.02.2026, 14:30:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

per der als nicht- oder weniger menschlich definierten Erdbewohnenden durchgeführt 
wurde: 

»Zwischen 1948 und der Castle-Bravo-Explosion von 1954 führten die Vereinigten Staa
ten über fünfzig atmosphärische Atomwaffentests auf den Marshallinseln durch, dar
unter die Zündung der größten Bombe, über die sie jemals verfügten. Mehr als fünf
zig Prozent des gesamten globalen atomaren Fallouts gehen auf diese Reihe nuklearer 
Übergriffe auf Raum und Zeit zurück, und 1957 wurden die Inseln zum höchstverseuch
ten Ort der Erde erklärt.«147 

Wie die USA im Pazifik, so führten auch Russland, Frankreich und Großbritannien we
sentliche Kernwaffentests nicht auf dem eigenen Staatsterritorium, sondern in den von 
ihnen kolonialisierten Regionen durch – auf Kosten der dortigen Bevölkerung und Um
welt. Russlands erster wie auch ein Großteil der weiteren Tests fand in der kasachischen 
Steppe statt, die allein von Großbritannien durchgeführten Tests nuklearer Waffen wur
den in Australien und auf pazifischen Inseln durchgeführt, Frankreichs Atombomben
tests geschahen in Algerien und Französisch-Polynesien.148 Diese nuklearen Verwüstun
gen sind also nicht willkürlich. Vielmehr zeigt sich hier, dass die destruktive Logik der 
Kernwaffentests, welche als Zeichen der ›nuklearen Supermächte‹ den Erd-, Luft- und 
Wasserraum noch für Jahrhunderte verseuchen und so zum strahlenden Nachweis ei
ner neuen Epoche werden sollte, sich insbesondere in den Körpern einer kolonisierten In
digenen Bevölkerung und ihrem Lebensraum niederschlägt. Die Gewalt an den lokalen Be
wohner:innen und die Vernichtung bzw. Verstrahlung ihrer Heimat steht dabei exem
plarisch für das anthropozäne Prinzip einer Unterwerfung und Ausbeutung naturali
sierter Populationen und ihrer Habitate. Dabei wurden ganz systematisch ferne Inseln 
und im doppelten Sinne von den Kolonialmächten abgetrennte Bereiche als Schau- und 
Experimentierplätze atomarer geopolitischer Macht ausgewählt. Denn hier zeigen sich 
die übergeordneten Prinzipien der Observierung, Manipulation und Zerstörung einer 
externalisierten Natur bzw. ›natürlicher‹ Objekte, welche so typisch für eine humanisti
sche Herrschaftsbeziehung sind. Die von Yusoff in den Atombombentests und nuklearen 
Folgeexperimenten diagnostizierte »Mentalität der Insel-als-Labor«149 spiegelt sich da
mit in einer generell vorherrschenden Logik im Anthropozän, welche auch die Erde als 
»Laboratory Planet«150, als Gegenstand menschlicher Manipulier- und Beherrschbarkeit 
begreift. Der entsprechende Umgang mit der Indigenen Bevölkerung auf den Pazifik
inseln, die Annihilation und Verstrahlung ihres Lebensraums kann so als Urszene einer 
anthropozänen Geschichtsschreibung angenommen werden: 

»Die Inselbewohner[:innen] von Rongelap und Utirik, die der Bravo-Explosion (sechs 
Inseln wurden zu Staub zermahlen und vierzehn blieben unbewohnbar) ausgesetzt 
waren, traf die direkte Strahlung der Detonation; sie erlitten sichtbare Verbrennun
gen, die unmittelbare wie andauernde epidemiologische Auswirkungen und andere 

147 Ebd., S. 75. 
148 https://de.wikipedia.org/wiki/Liste_von_Kernwaffentests 
149 Yusoff 2019, S. 80. 
150 Chardronnet/Bureau d’études 2016, S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010 - am 14.02.2026, 14:30:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Liste_von_Kernwaffentests
https://doi.org/10.14361/9783839475492-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Liste_von_Kernwaffentests


1. Auftakt: Das Anthropozän 71 

damit verbundene toxische Langzeitfolgen hatten, darunter Leukämie, Geschwülste 
und Schilddrüsenkrebs. Nachdem man sie 72 Stunden lang der Explosion und ihrer 
Folgen ausgesetzt hatte, wurden die Bewohner[:innen] von Rongelap an Bord eines 
Kriegsschiffes genommen, zur Inspektion entkleidet, und ihre Daten wurden als Teil 
des geheimen US-Programms zur Sammlung von Informationen über die Effekte des 
nuklearen Fallouts einbehalten.«151 

Die Entscheidung der AWG, Radionuklide aus den Atombombentests in den Erdschich
ten als Markierung einer neuen geochronologischen Epoche anzunehmen, fokussiert 
und akzentuiert so ein maximal zerstörerisches Beziehungsverhältnis im Anthropozän, 
sowohl zwischenmenschlich wie auch als allgemeine Weltbeziehung. 

Dabei war es aber nicht einmal nur die explizit kriegerische Nutzung der Nu
klearkraft, welche den destruktiven Charakter menschlichen Einflusses auf der Erde 
widerspiegelt. Bonneuil und Fressoz zeigen auch, dass im »›peaceful‹ use of nuclear 
weapons«152 eine Zurichtung und Umgestaltung von Landschafsträumen imaginiert 
wurde, die auf ein planetares Terraforming mittels gottgleicher schöpferischer bzw. zer
störerischer menschlicher Macht schließen ließ. Sie führen aus, dass in der Frühphase 
des Kalten Krieges sowohl russische als auch französische Strategen den kollektiven 
Traum von fast unbegrenzten Möglichkeiten der terrestrischen Modellierbarkeit mit
tels nuklearer Waffen träumten. So wurden als »possible applications of the bomb« 
folgende Ideen verhandelt: »to alter climate and the course of rivers, melt glaciers, 
build underground power stations, mine otherwise inaccessible minerals etc.«153. Durch 
die Nukleartechnologie die atomaren Grundfesten der Welt erschüttern und die Pro
zesse im Kern des solaren Himmelskörpers nachbilden zu können, befeuerten damit 
ganz eindeutig die Phantasien gottgleicher Allmacht. Die Mitte des 20. Jhd. entwickelte 
atomare Potenz erfüllt damit endlich das humanistische Versprechen »als ›Schöpfer 
einer neuen Erde‹, […] als ›Erfinder neuer Technologien […] an die Stelle Gottes‹«154 
zu treten. Diese apotheotischen Imaginationen sind also stets, mindestens implizit, 
Teil der anthropozänen Weltdeutung. Denn schon der von Crutzen und Kolleg:innen 
geäußerte Ruf nach »global, sustainable, environmental management«155 und »pla
netary stewardship«156 nimmt durchaus Anleihen beim Kreationismus der Genesis, 
wobei es nun ein quasi-omnipotenter Mensch ist, welcher der irdischen Schöpfung als 
liebender oder strafender Gott gegenübersteht.157 Dabei manifestiert sich der mensch
liche Einfluss mittels atomarer Waffen und anderer Hochtechnologien freilich nicht 
als ein produktiver, schöpferischer sondern ungemein destruktiver, annihilatorischer für 
die irdische Realität. Aufgrund dieser mehrheitlich zerstörerischen Programme und 
disruptiven Interventionen, welche vor allem zum Zeichen des menschlichen Einflusses 
auf dem Planeten werden, schlagen Bonneuil und Fressoz auch einen, aus ihrer Sicht, 

151 Yusoff 2019, S. 77. 
152 Bonneuil/Fressoz 2017, S. 131. 
153 Ebd., S. 131. 
154 Scherer in Dürbeck 2018, S. 13. 
155 Crutzen/Stoermer 2000, S. 18. 
156 Steffen et al. 2015, S. 14. 
157 Vgl. Bonneuil/Fressoz 2017, S. 79–83. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010 - am 14.02.2026, 14:30:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

passenderen Namen für die aktuelle Epoche vor: »Thanatocene«158 – das Zeitalter des 
Todes. 

Menschliche Schicksalsgemeinschaft – Erst im Tode vereint? 

Dieser namentliche Verweis auf den griechischen Totengott stellt dabei nur einen von 
zahlreichen Gegenvorschlägen der Benennung unserer Gegenwart dar, welche eine pas
sendere Darstellung der radikalen Veränderungen und sich zuspitzenden Verhältnisse 
auf der Erde zu geben versuchen. Bonneuil und Fressoz präsentieren in ihrem Werk 
mindestens sieben weitere Entwürfe, welche jeweils verschiedene Aspekte der globalen 
Transformationen adressieren, sich dabei aber stets von der vereinheitlichenden Kate
gorie ›Mensch‹ oder ›Menschheit‹, wie sie im Begriff ›Anthropozän‹ aufgerufen wird, 
distanzieren.159 Denn tatsächlich verschleiert die Adressierung des Kollektivsubjekts 
›Menschheit‹ oder der ›menschlichen Spezies‹ die massive intrahumane Differenz des 
anthropos im Anthropozän. So sind die Autoren davon überzeugt, dass »the abstract 
category of ›human species‹ mask[s] the great differentiation of responsibilities and 
incidences between the classes, sexes and peoples«160 der Erde. Wie anhand des Beispiels 
der atomaren Einschreibung bereits deutlich geworden ist, kann keinesfalls von einem 
einheitlichen oder auch nur annähernd gleichen Beitrag aller Menschen zum klimati
schen und ökologischen Wandel ausgegangen werden. Der Indigenen Bevölkerung von 
Rongelap und Utirik beispielsweise die gleiche Verantwortung an der planetaren Krise 
wie dem US-amerikanischen Militär oder anderen Gruppen des globalen Nordens zu
zuschreiben, würde nicht nur eine jahrhundertelange Geschichte der Gewalt verdecken, 
sondern wäre auch faktisch verkehrt. Je nach Geburtsort, -zeit und Lebensweise sind 
die Einflüsse auf und Betroffenheit von den terrestrischen Veränderungen gigantisch. 
So heben Bonneuil und Fressoz hervor: »An average American, for example, consumes 
thirty-two times more resources and energy than an average Kenyan. A new human 
being born on Earth will have a carbon footprint a thousand times greater if she is 
born into a rich family in a rich country, than into a poor family in a poor country.«161 
Diese Differenzierung hat zu Beginn der anthropozänen Erzählung durch Crutzen und 
Kolleg:innen keine oder kaum eine Rolle gespielt. In der Großerzählung der mensch
lichen Spezies auf ihrem Weg zur planetaren Macht war für diese Unterschiede und 
die mit ihnen verknüpften sozialen und materiellen Ungleichheiten kein Platz. Erst bei 
genauerem Hinsehen werden diese riesigen Differenzen zwischen und innerhalb der 
menschlichen Populationen deutlich: 

»Is it correct to say that Homo sapiens as a whole is causing rapid global climate 
change? Clearly not. Wealthy nations and wealthy people use vastly more energy 
and emit far more carbon dioxide than the poor. Travelling by personal car and jet 

158 Ebd., S. 122. 
159 Neben ›Thanatocene‹ werden mindestens noch ›Oliganthropocene‹, ›Thermocene‹, ›Phagocene‹, 

›Phronocene‹, ›Agnotocene‹, ›Capitalocene‹ und ›Polemocene‹ genannt. 
160 Bonneuil/Fressoz 2017, S. 71. 
161 Ebd., S. 70. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010 - am 14.02.2026, 14:30:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 73 

aeroplane, which most people on Earth have never done, are some of the most en
ergy intensive things a human can do. And until very recently, virtually all of this 
energy came from cheap, abundant, fossil fuels. The consequences have been wealthy, 
carbon-intensive lifestyles for some, and a carbon-filled atmosphere for all.«162 

Die Vereinheitlichung aller Menschen in einer anthropozänen Geschichtsschreibung 
unter dem Label homo sapiens wird dabei den maximalen Unterschieden zwischen dem 
globalen Norden und Süden, urbaner und ruraler Bevölkerung, den Indigenen Latein
amerikas oder etwa zentraleuropäischen Populationen, einem konsumorientierten 
oder nachhaltigeren Lebensstil etc. sowie den kulturellen, Klassen- und Geschlechts
differenzen in ihrem jeweils unterschiedlichen Beitrag zum geosystemischen Wandel – 
inklusive der stark variierenden Vulnerabilitäten und zu erleidenden Auswirkungen durch 
die globalen Umwelttransformationen – nicht gerecht. Schon ein Blick auf die sozio- 
ökonomischen und geosystemischen Entwicklungstrends verrät, dass seit den 1950ern, 
dem Beginn der Großen Beschleunigung, welche auch als Startpunkt des Anthropozän 
angenommen wird, diese globalen Unterschiede noch stärker zunehmen. Will Steffen 
und Kolleg:innen stellen nach der Analyse verschiedener globaler Indikatoren – wie En
ergienutzung, Wasserverbrauch, BIP, Transport u.v.a.m. – fest: »[B]y treating ›humans‹ 
as a single, monolithic whole, it ignores the fact that the Great Acceleration has, until 
very recently, been almost entirely driven by a small fraction of the human population, 
those in developed countries.«163 Sozio-materielle Differenzen, die globalen wie inner
gesellschaftlichen Unterschiede zwischen Armen und Reichen sowie die strukturellen 
Benachteiligungen, Machtunterschiede und variierenden Lebenschancen der statt des 
Menschen verschwinden gänzlich in dem Narrativ eines kollektiven Humanakteurs als 
Verursacher der planetaren Transformationen. Dennoch entfaltet diese problematische 
Erzählung in Gestalt des Anthropozäns eine wachsende Deutungsmacht, und dass 
obwohl sich die Ungleichheiten durch den Klimawandel und damit verbundenen Krisen 
sogar noch weiter intensivieren.164 

Es scheint also durchaus ein gewisser Grad an Skepsis angebracht, wenn im Ange
sicht der planetaren Krisen auf einmal die Idee einer kollektiven menschlichen Identi
tät, einer »pan-humanity«165 beschworen wird. Denn tatsächlich betrifft weder die ver
meintliche Omnipotenz noch die befürchtete Auslöschung die gesamte menschliche Ge
meinschaft gleichermaßen. Die Beschwörung eines geteilten menschlichen Schicksals 
und die gemeinsame Verbundenheit entpuppen sich so nicht nur beim Bestreben nach 
Transzendierung der natürlichen irdischen Existenz als äußerst scheinheilig, da sich 
auch die Klima- und ökologischen Katastrophen höchst unterschiedlich auf menschli
che Bevölkerungsgruppen auswirken. Laut dem IPCC leiden nicht alle in vergleichbarer 
Weise unter den globalen Veränderungen, sondern es trifft insbesondere »those most 
vulnerable to climate change including indigenous peoples and local communities, women, 

162 Ellis 2018, S. 133. 
163 Steffen et al. 2015, S. 11. 
164 Vor diesem Hintergrund ist auch kaum ersichtlich, inwieweit ein noch stärker ausgeweiteter Blick 

auf Erdgeschichte unter menschlicher Prägung, wie sie etwa in der These des »Anthropocene 
Event« (Gibbard et al. 2022.) zum Ausdruck kommt, den aktuellen Umbrüchen Rechnung trägt. 

165 Braidotti 2013a, S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010 - am 14.02.2026, 14:30:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

and the poor and marginalized«166. Bereits bestehende Unterschiede bezüglich Machtun
gleichgewichten und Risikoverteilungen werden hier eher noch verstärkt.167 Aus diesem 
Grund lehnt Braidotti eine solche vereinheitlichende Kategorie der ›Panhumanität‹ auch 
ab, denn »its inter-connections are negative and based on a [collectively addressed but 
unequally] shared sense of vulnerability and fear of imminent catastrophes«168. Zuneh
mende Risiken, neue Vulnerabilitäten, bisher ungekannte Existenzängste und sogar die 
Möglichkeit fataler Katastrophen rufen so ›bestenfalls‹ eine negative menschliche Schick
salsgemeinschaft an – eine Gemeinschaft des Untergangs. 

Und tatsächlich scheint sich die emphatische Anrufung der Überkategorie ›Mensch
heit‹ oder ›menschlichen Spezies‹ im Anthropozän zu einem großen Teil erst aus der 
Angst eines totalen Verschwindens, der drohenden Nicht-Existenz zu speisen. So be
merken auch Cohen und Colebrook, »that there is no ›we‹, no ›anthropos‹ until […] a fi
nal moment of inscribed and marked destruction«169. Das Erzeugen einer fiktiven Ein
heit im Moment der Bedrohung oder Auslöschung manifestiert sich dabei nicht zufällig 
gerade in der Hochphase des Kalten Krieges und damit dem avisierten Startpunkt des 
Anthropozän. So zeigt Alenka Zupančič durch eine Analyse jener in der Mitte des 20. 
Jhd. vorherrschenden apokalyptischen Grundstimmung, dass die damals wie heute ge
nerierte Idee einer kollektiven oder einheitlichen Menschheit erst im Moment ihres dro
henden Verschwindens konstruiert wird. Bedrohungen wie »[l]ooming ecological disas
ter, economical crashes, wars, ›terror‹, millions of refugees, and now even the reemer
gence of the Bomb«170 erzeugen die Idee einer menschlichen Gemeinschaft, doch offen
bart sich diese nur als eine leere Hülle ohne wirklich Substanz. Denn diese nun mit ihrer 
Auslöschung konfrontierte menschliche Einheit, jenes bewahrenswerte globale Gut, ent
sprach enttäuschenderweise nie der Realität: 

»In other words, the Bomb (or imminent apocalypse) gives rise to the idea of the whole, 
but remains ›disappointing‹ in the sense that this whole is in fact empty of any con
crete content and form. People are bound together, united, only by their common dis
appearance, and not by any real form of global community. The totality that is about 
to disappear (if the Bomb does go off) doesn’t really exist yet as a meaningful totality 
or whole.«171 

Die Vorstellung einer Menschheit, wie sie im Anthropozän entwickelt wird, ist damit 
in der Genese eines eindeutigen nuklearen Zeichens in den Erdschichten letztendlich 
genauso wenig einheitlich bzw. vereint, wie sie auch als zu bewahrendes Gut, das vor 
der drohenden klimatischen, ökologischen oder atomaren Apokalypse gerettet werden 
muss, vorher nie wirklich existierte. Aus dieser Nicht-Einheit, einer eigentlich nur in Er
wartung planetarer Zerstörungen und einer möglichen Extinktion geformten negativen 
Totalität, erklärt sich dann auch die schizoide Spaltung des Menschen im Anthropozän. 

166 IPCC 2019, S. 34. 
167 Vgl. Peters et al. 2021. Danke an M. Ciesielski für diesen Lektürehinweis. 
168 Braidotti 2013a, S. 40. 
169 Cohen/Colebrook 2016, S. 9. 
170 Zupančič 2018, S. 23. 
171 Ebd., S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010 - am 14.02.2026, 14:30:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 75 

Das permanente Schwanken zwischen All- und Ohnmacht, Täter- und Opferrolle, Sub
jekt- und Objektstatus resultiert aus der inneren Zerrissenheit, einer Non-Identität des 
anthropogenen Akteurs im Erdzeitalter des Menschen. Die einheitliche oder gemein
same Autorenschaft der menschlichen Spezies in der Entfaltung einer anthropozänen 
Geschichte basiert damit letztlich nur auf der Illusion einer menschlichen Schicksalsge
meinschaft, einer Gemeinschaft im Untergang, die jedoch nie der Realität entsprach.172 
Erst in der imaginierten Horizontlinie der Auslöschung, der Spur der Zerstörung, for
miert sich die kollektive Identität. Einigkeit im Tod – endlich: »The formation of a ›we‹ is 
generated from destruction and from the recognition of destruction: humanity as global 
anthropos comes into being with the Anthropocene, with the declaration that there is a 
unity to the species, and that this unity lies in its power to mark the planet [through its 
annihilation].«173 

Eine post-anthropozentrische Geschichte – Alternative Deutungen 
des menschlichen Zeitalters 

Zupančič’s Analyse der apokalyptischen Grundstimmung erschöpft sich aber nicht nur 
in der Kritik der eigentlich leeren und inexistenten Einheit der Menschheit. Sie zeigt 
auch, wie eine solche tragische Geschichte der Auslöschung bzw. des Aussterbens, die 
Entwicklung realer und alternativer Gemeinschaften verhindert. Das Problem mit dem 
Anthropozän oder verwandten Masternarrativen besteht nämlich auch darin, dass in 
der tödlichen Totalisierung ›der Menschheit‹ oder ›der menschlichen Spezies‹, eine 
dominierende Erzählung über die mannigfaltige Wirklichkeit der als weniger- und 
nicht-menschlich definierten Wesen und Welten gelegt wird, was so deren Sichtbarkeit 
verhindert sowie ihre Entfaltungsmöglichkeiten blockiert. Dem stimmen auch Bonneuil 
und Fressoz zu: »[T]he challenges of the Anthropocene demand a differentiated view of 
humanity, not just for the sake of historical truth, or to assess responsibilities of the 
past, but also to pursue future policies that are more effective and more just […].«174 
In der vorherrschenden linearen Konzeption des humanistischen Historie – Genesis, 
Überlebenskampf, Apokalypse – werden bisher aber sämtliche abweichenden Entwick
lungspfade oder alternativen Handlungsträger unterdrückt. Eher kommt es sogar noch 
zum Wieder-/Erstarken eines selbstzerstörerischen »hyper-humanism«175, einem letz
ten ›glorreichen‹ Aufbäumen im Angesicht der suizidalen wie planetaren Katastrophe, 
als stattdessen die Autorenschaft nicht- oder weniger- menschlicher Gemeinschaften 

172 Zur Unterstreichung dieser nur vermeintlich menschlichen Gemeinschaft ließe sich auch der zur 
Zeit des Kalten Krieges populäre Slogan ›Better dead than red.‹ anführen, welcher die Vernich
tung in der nuklearen Apokalypse noch dem kommunistischen System vorzieht. Auch der, von dem 
NASA-Astronauten Neil Armstrong, am 21. Juli 1969 weltweit übertragene Ausspruch ›That’s one 
small step for a man, one giant leap for mankind.‹, im Zuge der erfolgreichen Mondlandung war 
tatsächlich kaum der gesamten Menschheit, sondern vor allem dem US-amerikanischen Sieg im 
Space Race gewidmet. 

173 Cohen/Colebrook 2016, S. 8. Herv. i.O. 
174 Bonneuil/Fressoz 2017, S. 71. Herv. J.P. 
175 Cohen/Colebrook 2016, S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010 - am 14.02.2026, 14:30:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

anzuerkennen. Immer noch wird so die altbekannte Geschichte fortgeführt und fort
geschrieben: »[T]hat is the word made flesh in the image of the sky god; that is the 
Anthropos […], this is the Man-making tale […].«176 Doch diese Tradition scheint vor 
dem Hintergrund massiver und multipler planetarer Krisen ohne Zukunft. Anstatt 
also im Moment der irdischen Erschütterungen und dem Verlust von epistemischen 
wie ontologischen Grundlagen erneut der Verführungsmacht einer totalisierenden 
Erzählung zu erliegen – der Glauben an einen alleinigen humanen Akteur bzw. eine 
totale menschliche Schicksalsgemeinschaft, die unmittelbar vor ihrem Untergang oder 
ihrer Vergöttlichung steht – bedarf es nun einer wirklich alternativen Betrachtung und 
Erzeugung von Geschichte/n. 

Ein erster richtungsweisender Vorschlag von Zupančič und anderen Kritier:innen 
des hegemonialen Humanismus zielt darauf, die beschworene aber bedrohte Einheit der 
Menschen tatsächlich erst einmal anzustreben. Sie meinen, dass anstatt von Trauer, Apa
thie und Depression im Angesicht dessen, was verloren zu sein scheint (ohne je Realität 
gewesen zu sein) die Realisierung des Gegenstands der Trauer eine wirkliche Befreiung 
bedeuten könnte: »The choice is to fight not simply to preserve the world such as it is, 
but to unite in creating, in forming a world, for the first time…. This is not so much about 
›changing the world,‹ but about making it.«177 Anstatt also der Illusion einer allmächtigen 
Menschheit nachzutrauern (die bisher weder in der Vergangenheit noch einer absehba
ren Zukunft bestand), fragt Zupančič, wie eine tatsächliche Gemeinschaft aussehen könnte. 
Wie ließe sich anstelle eines Heldenepos, welches bisher immer auf der Unterdrückung 
und Ausbeutung von weniger- oder nicht-menschlichen Wesen beruhte, ein wahrhafti
ges Miteinander vorstellen? Wie könnte ein ausgangsoffener Prozess des gemeinsamen 
»worldings«178 angestoßen werden, welcher trotz aller Unsicherheiten immer noch viel
versprechender erscheint, als in dem anthropozänen Limbus zu verharren? Mit diesen 
Fragen plädieren Haraway, Zupančič und andere Gleichgesinnte für das Wagnis einer 
wirklich alternativen Welterzeugung, »for a much more uncertain form of uniting and 
organizing as a first true form of the world.«179 

Damit sind wir wieder beim Ausgangspunkt der Erschütterung der anthropozen
trischen Weltsicht der Moderne, aber können nun die hyperhumanistischen Reaktio
nen oder ihr apokalyptisches Spiegelbild in Gestalt des Anthropozän als wenig hilfreiche 
Fortführung der gleichen Geschichte entlarven. Diese Krise der modernen Weltentwick
lung macht dabei deutlich, dass die bisher dominierende Erzählung der schrecklich- 
schönen Humanherrschaft nur eine mögliche, aber eben keinesfalls eine zwangsläufige 
Deutung und einzige Erzeugung von Wirklichkeit darstellt. Aus diesem Grund scheint es 
angebracht, jetzt nach einer nicht-anthropozentrischen und damit auch nicht-anthropo
zänen Welt zu fragen. Es geht darum, die Denk- und Entfaltungsmöglichkeiten für eine 
irdische Wirklichkeit jenseits humanistischer Herrschaftsformen zu öffnen. Stellvertre
tend für diese sich ausweitende Suchbewegung lässt sich dann etwa mit Colebrook nach 
der Möglichkeit eines prä- oder non-anthropozänen Menschen fragen, welcher eben nicht 

176 Haraway 2016, S. 39. 
177 Zupančič 2018, S. 22. Herv. i.O. 
178 Haraway 2016, S. 13. 
179 Zupančič 2018, S. 22. Herv. J.P. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010 - am 14.02.2026, 14:30:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 77 

die gegenwärtigen geosystemischen Verwerfungen hervorgerufen und sich selbst an den 
Rand der Vernichtung gebracht hätte. Colebrook konfrontiert so unsere Geschichte mit 
einem »Anthropocene Counterfactual«180: 

»Now might be the time to think about pre- or non-Anthropocene humans, beings who 
did not manage to define themselves as a species by way of climate change. How might 
›we‹ have been otherwise? Such a consideration would then open a calculation: given 
where we are now (with industrialism, technoscience, mass media, globalism, and tra
ditions of liberal justice), there might be a threshold at which we might be prepared 
to sacrifice the historical ›progress‹ we made for the sake of living better. At what point 
did we become Anthropocene humans?«181 

Wie Colebrook hier andeutet, ließe sich die Vergangenheit nach alternativen Entwick
lungspfaden befragen, welche nicht zu der klimatischen und ökologischen Krisensitua
tion der Gegenwart geführt hätten. ›Ab welchem Punkt wurden wir zu anthropozänen 
Menschen?‹ Auch wenn die möglichen Antworten notwendigerweise keine Gewisshei
ten zu Tage fördern, so offenbaren sie dennoch fruchtbare Alternativen eines ›besseren 
Lebens‹, die sich vielleicht auch in der Gegenwart zur Reorientierung und Identifikati
on von Veränderungspotentialen eignen. Denn eins scheint sicher: der humanistische 
Traum von stetem ›Fortschritt‹ hat erst den Vernichtungsprozess von nicht-menschli
chen Lebewesen und Lebensweisen eingeleitet, bevor er sich nun letztlich auch gegen 
sich selbst richtet. Folglich scheint die Suche nach einem ›wrong turn‹, der zur anthropo
zänen Situation und damit einem ›dead end‹ geführt hat, nachvollziehbar und notwen
dig. Die schon fünfhundert Jahre dauernde humanistische Geschichte europäischer Prä
gung bietet dabei genug Angriffsfläche, um kritische Perioden und Schwellenereignisse 
zu identifizieren, welche langfristig eher zu einer Verengung von Entwicklungsmöglich
keiten, Reduktion von Existenzweisen und schließlich in einen anthropozänen Klimax 
geführt haben. Sei es die schon von Colebrook angesprochene Industrialisierung, der 
objektivierende techno-wissenschaftliche Komplex und die imperialistische Globalisie
rung, eine kapitalistische und neo/liberale Wirtschaftsweise oder die nationalstaatliche 
Aufteilung des irdischen Territoriums. Es lassen sich in der historischen Rückschau si
cher noch viele weitere Aspekte ausmachen, welche im Angesicht der gegenwärtigen Kri
sen einer kritischen Analyse bedürfen und die von einer Kontrastierung mit alternativen 
Entwicklungspfaden profitieren würden. 

Drei Dimensionen einer anthropozänen Welt und Wirklichkeit – Zeit, Leben, Technik 

In dieser Arbeit sollen aber nur drei Facetten der modernen Entwicklungsdynamik ver
folgt werden, die wahrscheinlich zur planetaren Situation der Gegenwart und ihrer Deu
tung als Erdepoche des Menschen geführt haben. Diese drei Dimensionen erhellen dabei 
entscheidende Bereiche der anthropozentrischen Welt- und Wirklichkeitsordnung, oh
ne jedoch einen Anspruch auf Vollständigkeit zu erheben. In den folgenden Kapiteln wird 

180 Colebrook 2017, S. 1. 
181 Ebd., S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010 - am 14.02.2026, 14:30:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

so zum einen die Genese moderner Zeitlichkeit und damit die Idee einer gestaltungsof
fenen Zukunft, welche den Menschen zum zentralen Akteur der Geschichte erhebt, be
leuchtet werden. Zum anderen wird das Konzept des Lebens, einer vitalen Kraft, welche 
sich als schöpferisches aber auch domestizierbares Element in der Gestaltung menschli
cher Körper wie nichtmenschlicher Umwelt ausdrückt, nachgezeichnet. Und als dritter 
Faktor wird hier die Frage nach der Technik erneut gestellt, welche sich als eigentliches 
Mittel der neuzeitlichen Weltbearbeitung offenbart. Diese drei Dimensionen moderner 
Realitätsentfaltung werden jeweils in ihrem Beitrag zur Hervorbringung und Aufrecht
erhaltung einer humanfixierten Welt und Wirklichkeit analysiert, um so die Entstehung 
der anthropozänen Gegenwart erklärbar sowie die Möglichkeit post-anthropozäner Al
ternativen sichtbar zu machen. 

Die Entwicklung neuer Sichtweisen ist dringlich, da, durchaus zutreffend, moder
nen Gesellschaften wie auch theoriegeleiteten Zugängen zu diesen oft ein Mangel an 
Imaginationskraft und deswegen ein Mangel an realen Alternativen attestiert wird. Der 
geläufige Ausspruch – ›Es ist leichter, sich das Ende der Welt, statt das Ende des Kapi
talismus vorzustellen.‹ – spiegelt genau diese allgemeine Ausweglosigkeit trotz der of
fensichtlichen Krisendynamik wider. Kapitalismus, Fortschritt und Humanismus sind 
für Jahrhunderte die tragenden Säulen einer westlichen Weltsicht und Weltgestaltung 
gewesen. Aber die katastrophalen Folgen, welche sich aus der strukturellen Externali
sierung von Umwelt, nicht-westlichen ›Fortschrittsverlierern‹ und nonhumanen Ande
ren ergeben haben, holen die Modernen nun ein.182 Wir benötigen deshalb strukturell 
andere Vorstellungen von der Wirklichkeit. So auch Haraways emphatisches Plädoyer: 
»Think we must; we must think. That means, simply, we must change the story; the story 
must change.«183 Um uns nun aber eine andere Geschichte als die krisenhafte irdische 
Gegenwart vorzustellen, brauchen wir nicht erst in der Vergangenheit nach einer prä-an
thropozänen Alternative zu suchen. Ein Blick jenseits anthropozentrischer Kulturen und 
Regionen oder eine Spurensuche in den Randbereichen und Rissen hegemonialer Ord
nungen offenbart schon jetzt die Mannigfaltigkeiten von differenten Lebensweisen und 
variierenden Betrachtungen der irdischen Existenz – auch wenn diese Diversität immer 
weiter zu schwinden droht. Dennoch, außerhalb der dominierenden westlichen Denk
tradition und Lebenspraktiken (aber selbst innerhalb dieser) hat es immer Formen der 
Welterzeugung gegeben, welche nicht auf exkludierenden Dualismen zwischen Kultur 
vs. Natur, Subjekt vs. Objekt, human vs. nonhuman und Mensch vs. Umwelt basierten. 
Es ist an der Zeit, diesen alternativen, posthumanen Wirklichkeiten nachzugehen, mit 
dem Ziel »to decolonize Man/Human [and] to liberate pluriversal humanity.«184 Es scheint 
der Moment gekommen, den Imaginationsraum um die Möglichkeiten des Anderswer
dens und damit auch für ein anderes Anthropozän, ein post-Anthropozän zu erweitern: 

»[L]et us imagine that all that is named by the Anthropocene (cataclysmic and irre
versible human destruction of the planet) had not occurred. […] We might want to say 

182 Vgl. Latour 2018. 
183 Haraway 2016, S. 40. Herv. i.O. 
184 Mignolo/Walsh 2018, S. 170. Herv. i.O. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010 - am 14.02.2026, 14:30:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 79 

that we can imagine a non-Anthropocene (or even post-Anthropocene) human; what 
we have come to know as ›man‹ might have evolved differently.«185 

Es gilt nur diese realen Imaginationen wieder sichtbar und erfahrbar zu machen, um so 
auch neue Möglichkeiten post-anthropozentrischen Denkens und Daseins zu kreieren. 
Dies gilt insbesondere für die Sozial- und Geisteswissenschaften, in ihrem Anspruch 
diese sich wandelnde Wirklichkeit zu verstehen und zu erklären. Folglich sollte sich auch 
die Soziologie um die Identifizierung von »core features of [posthumanism and] new 
materialism« bemühen, »[to] consider what they may bring to the sociological imagina
tion.«186 Ein entscheidender erster Schritt in diese Richtung stellt dabei die Resituierung 
des Menschen dar, welcher zum Namens- und Ideengeber des neuen Zeitalters erhoben 
wurde. Dieser Neu-/Verortung ist das nun folgende Kapitel gewidmet. 

185 Colebrook 2017, S. 12. 
186 Fox/Alldred 2017, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010 - am 14.02.2026, 14:30:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475492-010 - am 14.02.2026, 14:30:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

