Sprachspielphilosophie und Wahrnehmung

>Sprachspiel« ist der zentrale Begriff der spédten Philosophie Witt-
gensteins. Mit ihm versucht er die Konsequenzen aus der >ethno-
logisch-poetischen Wende« seines Denkens zu ziehen. An ihm ent-
lang kann man das insbesondere den Philosophischen Untersuchun-
gen trotz aller Absage an die Theorie immanente Konzept von
Sprache herausarbeiten.! Ein Konzept allerdings, welches sich tat-
sdchlich insofern stark von einer auf Allgemeinheit zielenden
Theorie unterscheidet, als es nicht Ende, sondern Anfang bedeu-
tet. Das Sprachspiel ist nicht Resultat wissenschaftlicher Bereini-
gung der Situation, nicht Erkldarung menschlichen Kommunizie-
rens. Es geriert sich nicht als das Letzte der Sprache, als ihr We-
senskern. Das Sprachspiel dient als Modell, welches die Ann&he-
rung an Sprache iiber die Beschreibung analytisch nicht be-
herrschbarer Zusammenhinge, iiber die Irritation des Gewohnten
und also gerade in der Abweichung, der Differenz des Konkreten
zum Allgemeinen das philosophisch Interessante zu entdecken
sucht.2 Dieses Modell ermoglicht so ein Konzept, welches sich
selbst nicht vergisst, sondern sich in die Situation hinein tiberwin-
det. Im Vergleich zu der in der Auseinandersetzung mit Frazer als
Situationsflucht markierten und kritisierten herkémmlichen Theo-
rie ist auch der theoretisierbare Gehalt der Philosophischen Unter-
suchungen seiner Stoffrichtung nach noch antitheoretisch. In der
Spielvorstellung von Sprache wirken sich so die Uberlegungen
der Wendephase konzeptuell aus, welche das Spatwerk vom
Frithwerk fundamental scheiden.

63

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Wittgenstein stellt den Ideen des Tractatus ein sehr viel offene-
res, dynamischeres Modell entgegen. Sprache als das Sagbare ein
fiir allemal in der Summe aller Tatsachen im logischen Raum zu
definieren, ist fiir ihn ab den dreifSiger Jahren keine Option mehr.
Der dogmatische Duktus seiner Frithphase wird grundlegend
aufgegeben. Von einer unantastbaren und definitiven »Wahrheit
der hier mitgeteilten Gedanken«® zu sprechen, kann nach der
»ethnologisch-poetischen Wende« nicht mehr das Ziel der Philo-
sophie sein. Die Ausrichtung auf eine logische Idealsprache lasst
auch den Tractatus noch an einem aus der Situation abstrahierten
Konstrukt bauen, ihn auf ein Universal, ein Eigentliches hinter
dem Konkreten zustreben, mit dem verglichen der alltigliche
Sprachgebrauch ausschliefllich defizitar erscheint. Das intellektua-
listische Zwei-Welten-Modell ist - bei aller Eigenart der Witt-
gensteinschen, auf Strukturidentitit basierenden >Reprisentation«
- Grundlage dieses Denkens. >Wir machen uns Bilder der Tatsa-
chen« ist die unhintergehbare und zugleich die unhinterfragte
Voraussetzung des im Tractatus Entwickelten. Die innere Spaltung
des logischen Raums offnet den Bereich des re-flektierenden, und
das heifdt hier: des menschlichen Bezugs auf Wirklichkeit. Da die-
se durch Abbildung mogliche Re-Flexion aber zugleich das Sagba-
re und also im Sinne dieser Friithphilosophie die Sprache
schlechthin ist, kann der an Russell gerichtete Vorwurf nun, aus
der Sicht des die Abbildungstheorie ablehnenden Spatwerkes, von
Wittgenstein auch modifiziert gegen sich selbst gerichtet werden:
Der Tractatus nimmt das von ihm so hervorgehobene Prinzip der
Nichtreflexivitdt nicht ernst genug. Es entgeht ihm die nichtrefle-
xiv leiborganisierte Dimension des Sagens selbst. Mit dem Termi-
nus der Wendezeit kénnte man vom Ubergehen der in der
Sprachpraxis liegenden Tiefe sprechen. Denn das als un-bedingt
formulierte >Wir machen uns Bilder der Tatsachen« ist nicht un-
bedingt. Wer nach der Sprache fragt, wer sie definieren zu kénnen
meint, ist immer schon in der Sprache.> Um sie in ihrer unendli-
chen Varietdt vor Augen treten zu lassen, muss man den eigenen,
Sprache habenden Standpunkt zu iiberlisten versuchen. Wittgen-
stein lenkt so nicht zufillig seinen Blick weg von »der Sprache« als
Gegenstand einer Definition hin zu den Sprechakten, wie sie im
Zur-Sprache-Kommen des Kindes, von primitiven bis zu elabo-
rierten Verstindigungsformen zu beobachten sind. Sie werden
ihm die Objekte einer Beschreibung. Er verabschiedet somit sei-

64

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

nen dogmatischen Ansatz und ersetzt ihn durch die in der philo-
sophischen Neuorientierung entwickelte investigative, am Pha-
nomen orientierte Methode.

1 Wittgenstein und Augustinus
1.1 Wittgensteins >Kritikc an Augustinus

So ist der Anfang der Philosophischen Untersuchungen wohliiber-
legt. Wittgenstein formuliert keine Weltdefinition, keine dogmati-
sche These, sondern bezieht sich gleich zu Beginn des ersten der
Paragraphen mit einem langen Zitat auf Augustinus: »Nannten
die Erwachsenen irgend einen Gegenstand und wandten sich da-
bei ihm zu, so nahm ich das wahr und ich begriff, dass der Gegen-
stand durch die Laute, die sie aussprachen, bezeichnet wurde, da
sie auf ihn hinweisen wollten. Dies aber entnahm ich aus den Ge-
biarden, der natiirlichen Sprache aller Volker, der Sprache, die
durch Mienen- und Augenspiel, durch die Bewegungen der Glie-
der und den Klang der Stimme die Empfindungen der Seele an-
zeigt, wenn diese irgend etwas begehrt, oder festhilt, oder zu-
riickweist, oder flieht. So lernte ich nach und nach verstehen, wel-
che Dinge die Worter bezeichneten, die ich wieder und wieder, an
ihren bestimmten Stellen in verschiedenen Sitzen, aussprechen
horte. Und ich brachte, als nun mein Mund sich an diese Zeichen
gewohnt hatte, durch sie meine Wiinsche zum Ausdruck.«”

Aus diesem Zitat arbeitet Wittgenstein zundchst die ihm im-
manente Theorie, das von Augustinus gezeichnete »Bild von dem
Wesen der menschlichen Sprache« heraus.® Woérter, so konne man
schlieflen, sind nicht mehr als Benennungen von Gegenstdnden,
Sétze lediglich die Verbindung von Wortern. »In diesem Bild [...]
finden wir die Wurzeln der Idee: Jedes Wort hat eine Bedeutung.
Diese Bedeutung ist dem Wort zugeordnet. Sie ist der Gegen-
stand, fiir welchen das Wort steht.« Nimmt man diese Zusam-
menhénge als die Grundstruktur menschlicher Sprache ganz all-
gemein, so gerdt man allerdings in Schwierigkeiten. Die Ding-
Bedeutungs-Relation verliert ihre Erkldrungskraft, geht man tiber
den Bereich der Hauptworter hinaus, ldsst man »<Tischg, >Stuhls,
»Brot«10 zuriick und wendet sich den Titigkeiten und Eigenschaf-
ten zu. Auf diese Bereiche kann man nicht zeigen, sie entziehen

65

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

sich der Bestimmung durch einfachen Hinweis. Wie kénnte man
>rot¢, wie das Wort »fiinf« zeigend definieren? Deutet man auf ein
rotes Farbmuster oder auf fiinf nebeneinander gelegte Streichhol-
zer, so muss, damit die Definition gelingt, zuerst klar sein, dass im
einen Fall auf die Farbe, im anderen auf die Anzahl gezeigt wird.
Ohne bereits auf sprachliche Muster zurtickzugreifen, kann man
hier von Bedeutung nicht reden. Das >Hauptworter-Modell« ist
nicht geeignet zur Beschreibung der menschlichen Sprache, Au-
gustinus wiére, als sein Vertreter, ein unzureichender Denker.

1.2 Wittgensteins positiver Bezug auf Augustinus

Allerdings ist dieser Gedanke in Wittgensteins (Euvre keineswegs
neu. Die Idee einer eins-zu-eins Ding-Bedeutungs-Relation hat be-
reits der Tractatus ad acta gelegt: Namen sind als Statthalter der
Gegenstidnde nur in der Konfiguration des Satzes gegeben. Allein
eine solche kann Welt reprasentieren, ein Bild von ihr sein. Das
ganze Abbildkonzept ist gegen eine zu plumpe Erklarung des
Funktionierens der Sprache unter Rickgriff auf den Gedanken
einer direkten Denotation gerichtet. Um der exponierten Stelle zu
Beginn des Hauptwerks seiner Spitphilosophie gerecht werden
zu konnen, muss Wittgenstein tiber die Wiederholung der Kritik
an einer schon mit der Frithphilosophie tiberwundenen Position
hinausgehen. Und wirklich wendet er den rein negativen Bezug
auf Augustinus bereits im zweiten Paragraphen produktiv-positiv
um.!! Das >Hauptworter-Modell« erscheint nicht aus jeder Per-
spektive defizitdr. Tatsdchlich sind Nomen als die konzeptuell
einfachsten Worter menschlicher Sprache die ersten, mit welchen
sich Kinder verstandigen konnen. Ohne Handlungen markierende
Verben, ohne erlduternde Adjektive und ohne die geschlossene
Form eines Satzes gelingt hier bereits Kommunikation. Aus Sicht
des Tractatus miisste paradoxal von einer nicht abbildenden, einer
nichtreflexiven und also vorsprachlichen Sprache die Rede sein.
Eine Unmoglichkeit im Sinne der Frithphilosophie und doch ein
Phénomen, auf welches gerade der Passus aus den Bekenntnissen
hinweist: jenseits ihrer elaborierten Form finden sich primitive
Typen nichtreflexiver Verstindigung, die funktioniert. Das
>Hauptworter-Modell« muss so nicht zwangsldufig unter dem
Zeichen des Mangels betrachtet werden:12 Anstatt es als zu primi-
tive Theorie unserer sehr viel komplexeren Sprache zu qualifizie-

66

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

ren, konnte man auch sagen, »es sei die Vorstellung einer primiti-
veren Sprache als der unsern.«!3 Primitivere Sprachen wie man sie
auch jenseits der Situation des Zur-Sprache-Kommens des Kindes
in anderen Kontexten findet. Die Kommunikation zwischen einem
Bauenden und seinem Gehilfen kann durchaus allein iiber das
Nennen von Namen bestimmter Materialien funktionieren. Der
Bauende sagt: >Plattel< und der Gehilfe bringt ihm eine Platte.!
Ohne Erkldrung oder Ausdeutung hat der Ausruf eines einzigen
Nomens die gewiinschte Handlung zur Folge.

1.3 Wittgensteins implizite Modifikation
des Begriffs >Sprache«

Das augustinische Modell reicht, so kénnte man meinen, zur Cha-
rakterisierung einer solchen Kommunikation. Tatsédchlich aber
nimmt Wittgenstein, um Augustinus produktiv weiterdenken zu
konnen, implizit eine entscheidende Modifikation des Begriffs
»Sprache« vor - auch gegeniiber dem tractarianischen Modell.
Dass die Kommunikation zwischen dem Bauenden und seinem
Gehilfen tatsdchlich gelingt, liegt letztlich nicht daran, dass >Plat-
tel, >Sdule!« oder >Balken!« Abbreviaturen ganzer Sitze wiren, die
tiber einen inneren Vorgang beim Angesprochenen das Vorstel-
lungsbild der >Platte< erzeugten und ihm nun in der Abgleichung
desselben mit den Gegenstidnden der Aufienwelt das Gewiinschte
auffinden lielen. Die primitive Verstindigungsweise sowohl der
Kinder als auch die der Arbeiter auf dem Bau!®> kann mit dem
>Hauptworter-Modell« nur charakterisiert werden, wenn man,
was Sprache ist, nicht auf das traditionell Sprachliche einschrankt.
Damit >Platte!< als Aufforderung zum Bringen der Platte funktio-
niert, muss der Kontext >Arbeiten auf dem Bau« gegeben sein. Zu
Hause am Esstisch wihrend eines netten Familienabends wiirde
der Ausruf wohl kaum ghnliche Folgen zeitigen kénnen. Verstin-
digung ausschliefslich mit Hilfe von Namen funktioniert gerade
nicht ausschliefslich durch Namen. Sie ist an ihre Umgebung ge-
bunden. Nur in ihr kann sie gelingen. Die fehlende Einbindung in
die allgemein kodifizierte, aus der Situation l6sende Form eines
Satzes der elaborierten Sprache muss durch die Einbindung in
den situativen Kontext ausgeglichen werden. Die Verstiandigung
des Bauenden mit seinem Gehilfen ist durch den lebensprakti-
schen Zusammenhang der Baustelle bedingt, in welchem >Platte!<,

67

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

»Séule!« oder >Balken!« nur Elemente unter anderen der ganz spe-
zifischen Baustellenpraxis sind. Nicht Uberlegung ermoglicht hier
Kommunikation, sondern Handeln.

In Variation ldsst sich das nicht zuletzt auch am augustini-
schen Text direkt erkennen. Das muss man iiber den expliziten
Bezug der Philosophischen Untersuchungen auf die Gedanken des
Kirchenvaters hinaus deutlich machen, will man den Umgang
Wittgensteins mit dessen Werk in seinen Feinheiten nachzuvoll-
ziehen versuchen.!6 Der zitierte Passus aus den Bekenntnissen ist
iiber die mangelhafte Sprachtheorie hinaus auch Beschreibung des
Zur-Sprache-Kommens des Kindes in allen Details: die Gebarden,
das Mienen- und Augenspiel, die Bewegung der Glieder, den
Klang der Stimme - all das malt Augustinus in reichen Farben.
Erst nach dieser nur beschreibenden Anndherung an die Situation
legt er die scharf gerandete Zeichnung seiner Erkldrung dariiber.

Wittgensteins eigentlicher Kritikpunkt wird nun erst deutlich.
Nicht die Mangelhaftigkeit des augustinischen Sprachmodells ist
das Problem, als vielmehr, dass der Kirchenvater iiberhaupt ver-
sucht, das so eindriicklich Beschriebene durch Bedeutungs- und
Ausdrucksbeziehungen zu erkliren, das Vage, Situative als >Na-
tursprache aller Volker< auf eine Stimmung der Seele bezieht, zu
deren Ausdruck sie dient, der Handlung ein >Wollen« als inneren
Anlass unterstellt.

Als Interpret beschneidet Augustinus bereits seinen eigenen
Text um den Eindruck, den er durch die Beschreibung doch gera-
de ermdoglicht. In einer an Frazer erinnernden anachronistischen
Projektion wird das Zur-Sprache-Kommen des Kindes vom
Standpunkt und mit den Mitteln eines bereits Sprache-habenden
Menschen verstanden, die erst mit diesen mogliche Theorie retro-
spektiv der Situation aufgebrannt.l” So aber gerdt der qualitative
Unterschied zwischen dem Lernen fremder Vokabeln und dem
grundlegenden Erwerb des Sprachvermdgens iiberhaupt aus dem
Blick.

1.4 Eine Lektiire a rebours der Augustinus-Passage
In einer gegen die vom Autor selbst lancierte Rezeption gerichte-
ten Lekttire kann Wittgenstein nun jedoch demonstrieren - nicht

explizieren -, welchen Gewinn man aus seiner auf das Konkrete,
die Situation gerichteten antitheoretischen Vorgehensweise zieht.

68

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

Nicht gegen eine mangelhafte Theorie, als vielmehr entlang der
Situationsbeschreibung, welche die Bekenntnisse liefern, entwickelt
Wittgenstein sein neues Verstdndnis von Sprache.!8 Die Gebérden,
das Mienen- und Augenspiel, die Bewegung der Glieder, der
Klang der Stimme - all das deutet er nicht wieder als Mittel zum
Zweck, sondern erkennt hier jenen situativen Rahmen, welcher
eine Verstandigung iiberhaupt moglich macht, die sich aus dem
Fundus der traditionell als sprachlich anerkannten Mittel nur der
Hauptworter bedient. Erst die Einbindung in einen konkreten, le-
bensweltlichen Handlungszusammenhang erlaubt ein solches
Kommunizieren.

Diese komplexe Einheit aus Worten und Handlungen ist fiir
Wittgenstein entgegen dem traditionellen Verstdndnis nun die mit
dem >Hauptworter-Modell« charakterisierbare >Sprache«. Die im-
plizite Modifikation des Begriffs ergibt sich als Folge der >ethno-
logisch-poetischen Wende« seines Denkens und markiert das ver-
dnderte Vorgehen in der spiten Phase: Weil jedes Konzept nur
das aus der Situation Abstrahierbare fasst, stellt die von Wittgen-
stein ausgearbeitete Konzeption den Anfang und nicht das Ende
der Philosophie dar.

Das >Hauptworter-Modell< nicht als unzureichend abzuleh-
nen, sondern es produktiv weiterzudenken, kann nur gelingen,
wenn man dieses Abstraktum nicht als Erklarung, sondern ledig-
lich als Hinweis auf die Moglichkeit jenseits der ausgefeilten Lin-
guistik in der Situation verankerter Kommunikation liest. So aber
wird der Rekurs auf primitive Verstandigung zum heuristischen
Mittel: Die Komplexitit der grammatikalisch elaborierten Sprache
suggeriert die Vorstellung einer situationsenthobenen langue, wel-
che es wiederum moglich macht, was Sprache ist, ausschliefSlich
vom Bedeutungsbegriff her zu denken. Von dieser Position aus
kommt auch das augustinische Missverstindnis seines eigenen
Textes zustande. Ein solcher Blick aber macht das »klare Sehen«?
des eigentlichen Phidnomens unmoglich. Erst die Arbeit mit ver-
einfachten Modellen »zerstreut den Nebel«2. Erst mit ihrer Hilfe
wird »das Funktionieren der Worter klar tibersehen.«2! Nicht nur
die primitiven Formen von Sprache sind durch ihren Kontext be-
dingte Sprachhandlungen. Das von Wittgenstein mit Hilfe des
>Hauptworter-Modells< am Zur-Sprache-Kommen des Kindes und
der Verstindigung auf dem Bau Explizierte ist kein Sonderfall.
Sprache ist grundsétzlich nicht mit ihrem theoretisierbaren Gehalt

69

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

schon gefasst. Sie ist mehr als Grammatik und Vokabular. Sie ist
tiber das allgemein Kodifizierbare hinaus im Wortsinne grund-
legend Praxis.??

So aber ist das von Augustinus beschriebene Zuwenden und
Hinweisen, das Horen auf sich wiederholende, auf dhnlich klin-
gende Laute nicht Vehikel der Vermittlung lexikalischen Wissens,
sondern Moment nachahmender Eintibung, welche den Eintritt in
die Kommunikationsgemeinschaft ermoglicht. Dieses Lernen ist
nichtreflexiv, auf den Leib anstatt auf die Vernunft referierend.23
Das Zur-Sprache-Kommen des Kindes funktioniert nicht theore-
tisch; es ist eine Initiation.2*

Und wie bei der Einfithrung in eine kultische oder magische
Handlung die Erkldarung nicht hilft, gerade das reine Zeremoniell,
das unbegriindete Ritual ihre Unergriindlichkeit ausmacht, so
zeigt sich auch bei der Betrachtung der Einfiihrung eines Novi-
zen?® in die Sprache deren Tiefe. Auch das Sagen ist - im Gegen-
satz zu der tractarianischen Vorstellung - im Nichtreflexiven fun-
diert.

2 Das Sprachspiel als neues Konzept
2.1 Einebnung des intellektualistischen Dualismus

Im Begriff des Sprachspiels, so kann man nun formulieren, fasst
Wittgenstein diese Volte in seinem Denken der Sprache konzep-
tuell. In ihm ist »das Ganze: der Sprache [im traditionellen Sinne,
FG] und der Tétigkeiten, mit denen sie verwoben ist«?, zusam-
mengenommen.

Nun wird klar, weshalb Wittgenstein noch in dem 1945 ge-
schriebenen Vorwort zu den Philosophischen Untersuchungen be-
tont, insbesondere Piero Sraffas »Ansporn [...] die folgereichsten der
Ideen dieser Schrift«?” zu verdanken: Mit der Spielvorstellung wird
das Gestische als Fundament des Wittgensteinschen Konzepts von
Sprache etabliert; der grammatisch-lexikalisch bestimmbare Inhalt
ist nicht mehr von dem ihn lediglich transportierenden Medium -
der Stimme, der Mimik, der Gestik - getrennt. Es gibt keinen das
Sagbare definitiv bestimmenden logischen Kern mehr in allem
Sprechen. Vielmehr ist, was sich im Sprachspiel sagen lésst, das,
was in diesem Konglomerat aus Inhalten und Tétigkeiten funk-

70

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—


https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

tioniert, was den Mitkommunikanten die Moglichkeit einer An-
schlusshandlung gibt.2

Der Begriff des >Spiels« bietet somit die Moglichkeit, Sprache
als Handlung in bestimmten Kontexten zu sehen, ihren alltagli-
chen Gebrauch, nicht mehr ihr artifizielles Ideal zum Ausgangs-
punkt der Untersuchung zu nehmen.? Sprache ist vielseitig und
in dieser Vielseitigkeit nur beschreibbar, wenn man sie in ganz
konkreten Fillen als spielerische Praxis versteht: Befehlen und Be-
fehle ausfiihren, Verfertigen eines Gegenstandes nach vorgegebe-
nen Maflen, Hypothesenbildung und -iiberpriifung, aber auch
Theater spielen, Reigen singen und Rétsel raten sind solche
Sprachspiele.® Jedes einzelne ist Teil einer »Lebensform«®, in
welcher die Verquickung von Tun und Sprechen noch unaufge-
16st vor Augen tritt.32 Mit ihnen ist Welt direkt aus ihrer Mitte
heraus organisiert: Es geht nicht mehr darum, mit der Sprache an
das Auflen heranzureichen; die Dinge werden nicht benannt und
auch nicht mehr in ihren Konstellationen strukturell abgebildet.
Im Sprachspiel selbst ist Welt geordnet - als Praxis.3?

Nicht mehr reflektiertes, auf die Vernunft bezogenes, sondern
operatives, inkorporiertes, nichtreflexives Wissen bestimmt die
Grenzen des in einer bestimmten Situation Sagbaren. Damit je-
doch ist die Idee einer mit Vorstellungsbildern arbeitenden Spra-
che endgiiltig obsolet. Beim Bauenden und seinem Gehilfen wie
beim Schauspieler auf dem Theater gelingt die Verstandigung nur
eingelassen in das Feld der lebenspraktischen Zusammenhénge
ihrer Arbeit. Sagbar ist das durch diese Zusammenhinge Gerahm-
te, welches die jeweilige Situation organisiert, durch RegelmafSig-
keiten vorhersehbar macht, kurz: Sagbar sind die situationsab-
hiangigen Handlungen des Sprachspiels, die von den Mitkommu-
nikanten wahrgenommen und in der einen oder anderen Weise,
nie aber vollkommen willkiirlich fortgesetzt werden konnen. Ge-
lingende Verstindigung wird funktional nach ihren Folgen be-
urteilt: »Versteht nicht der den Ruf >Platte!<, der so und so nach
ihm handelt?«3* Der Zweck der Worter im Sprachspiel ist, hand-
lungsauslésendes Moment zu sein.

So heifst Sprache als Lebensform zu verstehen, das linguisti-
sche Zwei-Welten-Modell eines raum-zeitlich ungebundenen Sys-
tems der langue, welches erst im konkreten Sprechen raum-zeitlich
gebunden realisiert wird, aufzugeben. Das operative Wissen des
Tuns tritt an die Stelle der Reflexion. Die sinnliche Wahrnehmung

7

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

und die rdumliche Geste sind als Basis dieses operativen Wissens
in Wittgensteins Spatphilosophie omniprédsent. So zieht er die
Konsequenz aus der von Sraffa angestofienen >ethnologisch-poeti-
schen Wende« und schliefit mit der Ausweitung des tractariani-
schen Gedankens der Nichtreflexivitit zugleich an Grundideen
seines frithen Denkens an.

2.2 Regel als RegelmaBigkeit

Die Sprache nicht-reflexiv als spielerische Praxis vorzustellen, das
Abgerichtete® auch noch ihrer elaboriertesten Formen aufzuspii-
ren, kann als die grofle Anstrengung der Spatphilosophie Witt-
gensteins bezeichnet werden. Darum bemiiht er sich in immer
wieder neuen Paragraphen, in immer wieder abgewandelten Mo-
dellen. Das primitive Sprachmodell wird durch den Zusatz weite-
rer Formen komplexer. Das Hauptworter-Modell von Sprache
wird angereichert mit Deikta, mit Zahlwortern und Farben. Und
trotzdem bleibt das Ziel dasselbe: die Sprache als Sprachspiel zu
sehen, in welchem Regelfolgen praktiziert, nicht reflektiert-be-
wusst realisiert wird. »Wenn ich der Regel folge, wihle ich nicht.
Ich folge der Regel blind.«36

Synchron betrachtet stellt sich die Sprache nun zu einem be-
liebigen Zeitpunkt als Nebeneinander verschiedener Sprachspiele
dar, von welchen keines in das andere greift, ohne Verschrankung
und Verbindung. Nur wenn die lebenspraktische Verankerung
das Tun ausreichend eindeutig bestimmt, ist operatives Wissen
moglich. Nur wenn es Regelmifiigkeiten gibt, kann man nicht-
reflektiert und blind der Regel folgen.3” Das Baustellensprachspiel
funktioniert nicht auf dem Theater.

In diachroner Perspektive stellt sich so aber eine fundamentale
Frage: Wie kann es, wenn Verldsslichkeit das Sprachspiel erst er-
moglicht, Verdnderungen geben? Wie konnen sich die Regeln, wie
konnen sich die Spiele wandeln, ohne dass alle Kommunikation
gestort zusammenbricht?38

Es ist der Witz der Wittgensteinschen Vorstellung von Sprache
als Sprachpraxis, dass die Verldsslichkeit schaffende Regel gerade
nicht als allquantifizierter Satz verstanden werden darf, von wel-
chem logisch giiltig und notwendig auf jegliche konkrete Hand-
lung geschlossen werden kann. Die Nicht-Reflexivitdt von Spra-
che beruht beim spéten Wittgenstein gerade auf der Abschaffung

72

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

solch einer abstrakten, »iiberméfsigen Tatsache«®®, welche das
Sprachgeschehen bestimmt. Das blinde Regelfolgen ist somit als
operatives Wissen auch keine Moglichkeit, fiir welche sich der
Sprechende bewusst entscheidet. Es ist die Folge einiibender Pra-
xis im Rahmen der Initiation, mit welcher er sich nach und nach,
in immer wieder neuen Versuchen in die Gepflogenheiten des je-
weiligen Sprachspiels einfindet. Das aber bedeutet, dass die Regel
nicht nur nicht vor der Sprachpraxis besteht, sondern dass sie in
letzter Konsequenz ausschliefllich an der Praxis - man kénnte sa-
gen als die das Sprachspiel charakterisierende meistgebrauchte
Verhaltensweise - abzulesen ist.#0 Es gibt sie nicht als abstrakt-
ideale. Was Wittgenstein die Regel eines Sprachspiels nennt, ist
auf Eintibung beruhende Verldsslichkeit. Diese muss die Richtung
weisen, den Zusammenhang des Sprachspiels sichern - sie ist je-
doch bei Weitem keine eindeutige Definition.#! Sie ist vielmehr,
was jeder einzelne im Sprachspiel als anschlussfiahige Handlung
vollzieht. So aber wird sie mit jedem Zug im Spiel neu hergestellt
und jeweils neu modifiziert. Die absolute Selbigkeit ist keine Mog-
lichkeit fiir raum-zeitlich Gebundenes, fiir wiederholte Praxis.4
Also bestimmen wir die Regel in ihrem Gebrauch und &ndern sie
dabei - »as we go along«* - zugleich auch ab.%

Die Dynamik des spielerischen Regelfolgens wird deutlich:
Die Regel ist nicht fix, ist keine unbewegliche Struktur. Sie ist
weich, an ihren Ridndern niemals scharf gefasst, verdnderlich.
Wird sie wiederholt in eine Richtung hin modifiziert, kann es qua-
litativ zum Umschlag kommen. So ist es vorstellbar, dass man
vom Volleyball zum Faustball gelangt, indem man nach und nach
das Netz ein wenig tiefer spannt, den Ball nicht mehr durchgan-
gig in der Luft behilt, das Spielfeld weiter fasst... Man kann diese
Art Verdnderung die evolutiondre*> nennen: nicht sprunghaft,
nicht spontan, vielmehr stindige, kleinschrittige, mit jedem Regel-
folgen unmerklich vorangetriebene Entwicklung ohne Ziel; nicht
linear und auch nicht zirkuldr. Das in der synchronen Betrachtung
untiberwindbar starr sich zeigende Konglomerat von Sprachsys-
temen scheint das Verdnderliche selbst zu sein, stellt man es in die
diachrone Perspektive.

73

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

2.3 Das Verschwinden des Unsagbaren?

So ist die Spielvorstellung von Sprache sensibel fiir unterschied-
lichste Situationen. Sie ist kein alles iiberformendes Abstraktum,
sondern ein auf das Konkrete gerichtetes Konzept. Sie zielt auf die
- situationsabhéngige - Moglichkeit von Verstindigung.

Damit aber scheint das Hauptproblem der Philosophie, wie es
Wittgenstein 1919 formulierte, kaum mehr problematisch. Die
Unterscheidung von Sagen und Zeigen verliert, so kénnte man
meinen, in der Spatphilosophie an Bedeutung.4¢ Hatte sich das
Zeigen des Tractatus noch insofern vom Sagen unterschieden, als
es nichtreflexiv, nichtabbildend konzipiert war, so wird in der
Sprachspielkonzeption das Sagen selbst nichtreflexiv, nichtabbil-
dend gedacht. Wo das Gestische das Funktionieren von Verstdn-
digung sichert, das Sagbare in der durch den Kontext gerahmten
Wahrnehmung bestimmt ist, scheint das, was sich im Sinne der
Frithphilosophie ausschliefilich zeigt - das konstitutiv sich Ent-
ziehende, das Aisthetische -, keine Rolle mehr spielen zu kénnen.
Jeglichem Bruch, so kénnte man meinen, beugt die evoluierende
Allbeweglichkeit des Konzepts von vornherein vor. Da nur das
Funktionieren der unterschiedlichen Verstindigungsformen kon-
zeptuell erfasst wird, bleibt alles Nichtfunktionieren aufSerhalb
der Perspektive. Die Evolution der Sprachspiele tritt als Erfolgsge-
schichte des Sagens vor Augen, bei welcher das Unsagbare im ir-
relevanten Abseits verbleibt.

Gerade in ihrem Charakter als Erfolgsgeschichte aber wirft die
Vorstellung der Sprache als Vielzahl bruchlos, eigendynamisch
evoluierender Sprachspiele? allerdings ein grundlegendes Pro-
blem auf: Wie kann mit einem solchen Modell vom Einzelnen in-
itilerte, tiber die Zufallsmodifikation der Regel im >as we go
along< hinausgehende Verdanderung gedacht werden? Wie grofs ist
der Spielraum, sind die Gestaltungsmoglichkeit des Menschen,
wenn Sprache als Lebensform situativ bedingt und also jedwedes
Handeln von auflen mindestens mitbestimmt ist?4

Dass in der Beantwortung der Frage nach der Moglichkeit, In-
novation im Rahmen des Sprachspielmodells zu denken, zugleich
auch das scheinbar verschwundene >Sich-Zeigen« einen entschei-
denden Platz in der Spétphilosophie Wittgensteins erhalt, soll im
Folgenden deutlich gemacht werden.

74

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

2.4 Sprachspiel und Innovation

Obwohl es Wittgensteins Sprachspielkonzept moglich macht,
Sprache als durch die Situation bedingte, nichtreflexive Praxis zu
denken, besteht bei ihm kein Situationsdeterminismus: Die unter-
schiedlichen Formen von Sprachspielen lassen dem Sprecher
unterschiedlichen Spielraum in seinen Handlungen.

Es gibt verschieden stark bedingte Sprachspiele: Die Primi-
tivmodelle, wie das des Bauenden und des Gehilfen, sind starr
und lassen dem Einzelnen nur wenig Raum. Doch werden nicht
nur diese selbst durch Zusatz neuer Formen immer komplexer -
auch der Sprechende evoluiert. Er lernt die Worte in bestimmten
Kontexten®, in primitiven Sprachmodellen®; er lernt sie somit
ganz beschrinkt. Doch héufen sich nach und nach die unter-
schiedlichen Gebrduche, die Bedeutungen der Worter aus den
verschiedenen Modellen an. Der Sprechende sammelt Erfahrung.
Er ist nicht langer an ein einziges Sprachspiel gebunden, er kann
nun wechseln, von einem zum anderen, weifs je nach Lebenskon-
text operativ den richtigen Gebrauch der Woérter. In dieser Erfah-
rung der Vielseitigkeit der Lebenskontexte griindet die Moglich-
keit auch weniger stark bedingter Sprachspiele. Die RegelmifSig-
keiten, welche Verstindigung am Bau ermoglichen, sind deutlich
strikter als diejenigen, welche die Lebensform >Theaterspielenc
organisieren. Reicht ersterer das eingetibte Wissen nur dieses
einen Sprachspiels aus, ist das am Theater zu wenig.5! Man muss
ein Sttick von Shakespeare genauso spielen kénnen wie eines von
Brecht. Man muss an verschiedene Verwendungsweisen von Wor-
tern in unterschiedlichen Zusammenhingen anschlielen konnen.
Zum >Theaterspielen< braucht es erfahrene Sprecher. Erfahrung
kann hier als inkorporiert akkumuliertes Wissen der unterschied-
lichen Verwendungsweisen eines Wortes in unterschiedlichen Le-
benskontexten verstanden werden. Es bleibt als solches >operativs,
nicht-reflexiv.

Doch macht dieses Erfahrungswissen nicht nur den Wechsel
zwischen den Sprachspielen, den Lebensformen moglich, ohne im
»blinden Regelfolgens, in der Gewissheit der jeweiligen, sprach-
spieleigenen Regelméfiigkeit unsicher zu werden; es ist zugleich
die Bedingung der Moglichkeit einer sich von der stindigen evo-
lutiondren Verdnderung noch absetzenden >schubweisen Innova-

75

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

tion< Auf dem Erfahrungswissen des getibten Sprechers basiert
die Moglichkeit der Projektion.

2.4.1 Schubweise Innovation

Wittgenstein selbst bringt den Gedanken der Projektion im Para-
graphen 139 der Philosophischen Untersuchungen in seine Uberle-
gungen ein. Die Eingangsfrage hier ist: Wie kann man sich »Ver-
stehen< denken? Was heifit es, wenn ich sage, ich >verstehe ein
Wort? »Wenn jemand zum Beispiel das Wort >Wiirfel« sagt, so
weif3 ich, was es bedeutet. Aber kann mir denn die ganze Verwen-
dung des Wortes vorschweben, wenn ich es so verstehe?«52 Dass
wir, obwohl die Sprache endlos dynamisch ist, der Lernprozess
des Einzelnen nie abgeschlossen werden und sich ausschliellich
als Eintibung, Initiation in situationsabhingige Praktiken vollzie-
hen kann, gewohnte Worter auch in bisher ungewohnten Zu-
sammenhdngen verwenden konnen, ist das Phdanomen, auf wel-
ches diese Frage Wittgensteins letztendlich zielt. Er sucht es mit
einer nach dem bisher Gesagten zunéchst recht tiberraschenden
Analogie zu erldutern: Ist, was einem im >Verstehen«< vorschwebt,
»nicht etwas, wie ein Bild? Kann es nicht ein Bild sein?«%® Man
versteht >Wiirfel<, wenn einem beim Hoéren dieses Wortes das ent-
sprechende Bild, »[e]twa die Zeichnung eines Wiirfels«5* vor-
schwebt. Im Wortgebrauch muss dieses Bild zur Verwendung des
Wortes passen. Dieses >Passen< meint Wittgenstein nun aber nicht
mehr im Rahmen einer Abbildtheorie: Denn selbst wenn es ge-
wohnterweise tatsdchlich nur fiir einen Wiirfel verwendet wurde,
passt es doch auch fiir ein dreieckiges Prisma, das sich mit einer
einfachen Methode auf den vorschwebenden Wiirfel projizieren
lasst. In dieser Projektionsbeziehung liegt die Moglichkeit, das
Wort >Wiirfel« in ungewohnter Weise fiir eben ein solches Prisma
zu verwenden, ohne damit jegliche weitere Kommunikation zu
unterbinden. Solange ein Bild aus einem anderen projiziert wer-
den kann, ist jenes also auch anstelle des ersten anwendbar, selbst
wenn das erste im normalen, das zweite nur im unnormalen Ge-
brauch des Worts zum Tragen kommt.5 »Das Bild des Wiirfels
legte uns allerdings eine gewisse Verwendungsweise nahe, aber ich
konnte es auch anders verwenden.«56

Was aus dieser Uberlegung zu gewinnen ist, scheint jenseits
des technischen Projektionsmodells vielleicht einfacher zu be-

76

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

schreiben: Ein Wort verstehen heifst, durch keine seiner Projektio-
nen noch wirklich tiberrascht zu werden. Solange solch eine Ver-
bindung zwischen dem gewohnten und dem neuen Gebrauch des
Wortes existiert, kann der erfahrene Sprecher, der, der ein Wort
versteht, damit auch umgehen. Das Neue sprengt nicht alle Ket-
ten, es hat seine sichere Verankerung in den vielfiltigen, schon
eingeiibten Spielen der Sprache. Es hilt den Zustand der Stabilitat
und Toleranz.” Es schafft sein Neues auf der Basis des Erfah-
rungsschatzes bereits eingetibter Sprecher. Insofern ist das Bild,
welches dem Projektionsmodell zugrunde liegt, nicht mit dem
Vorstellungsbild der intellektualistischen Weltanschauung zu
verwechseln. Es ist vielmehr selbst ein Modell zum besseren Ver-
standnis dessen, was hier als inkorporiert akkumuliertes operati-
ves Wissen bezeichnet wurde. Man kennt das Fiittern von Tieren
und hat schon vom Fiittern der Hoffnung oder des Stolzes gehort.
Nun ist es moglich, auch die Rede vom Fiittern der Parkuhr zu
verstehen.58

2.4.2 Sprunghafte Innovation

2.4.2.1 Die unmdgliche Metapher
Die Kreativitdt durch Projektion ergénzt also im Sprachspielden-
ken Wittgensteins die evoluierende durch die schubweise Verén-
derung. Im Unterschied zum Sprachanfinger, welcher sich in
primitiven Sprachspielen bewegt, ist es dem erfahrenen Sprecher
aufgrund seines Erfahrungswissens um die Vielfiltigkeit der
Wortverwendungen in ungezdhlten Sprachspielvarianten mog-
lich, ein Wort aus seinem gewohnten Zusammenhang in einen
ungewohnten zu projizieren und somit mehrere Stufen evolutio-
ndrer Entwicklung in einem Schritt zu nehmen, ohne hiermit die
eigenen Sprachspielgrenzen zu verlassen.>

Gerade deshalb ist aber auch noch diese schubweise Kreativi-
tat in der Berufung auf die gewohnten Sprachspiele verankert. Sie
ist nicht sprunghaft, ist kein fundamentaler Bruch alles Gewohn-
ten. Eine solch radikale Form von Kreativitidt, wie sie im Folgen-
den im Paradigma der >lebendigen Metapher«® gefasst werden
soll, ist mit Wittgenstein, so scheint es, am schwersten zu denken.

Es gibt »keine Transformationsregel, keinen Algorithmus, des-
sen Anwendung die Merkmale der eigentlichen Bedeutung in die
der metaphorischen tiberfiihrt.«¢! Fiir diese Rede gibt es notwen-

a4

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

digerweise keine Verldsslichkeit.®2 Ohne eine solche aber hat es
auch keinen Sinn, von einem Sprecher zu sagen, er folge einer Re-
gelt3. Die Metapher steht somit paradigmatisch fiir unregelméafi-
ges, gerade nicht iiber das Modell spielerischer Automation zu
fassendes Sprechen. Sie ist die sprunghafte, auf einem Bruch ba-
sierende Ubertragung eines aus einem regelméifligen Gebrauch
gewohnten Worts oder Motivs in eine diesem ungewohnte, ande-
ren Regeln folgende Umgebung.t* Das blinde Regelfolgen hin-
gegen kann nur gelingen, wenn man sich trotz der Evolution er-
moglichenden Unschiérfen und als erfahrener Sprecher auch trotz
moglicher schubweiser Verdnderung durch andere Kommunikan-
ten auf eine Regelmaifligkeit verlassen kann. Der >semantische
Schock«®5, aus welchem die >lebendige Metapher« ihr Leben ge-
winnt, konnte geradezu als das Unmogliche des Wittgenstein-
schen Sprachmodells begriffen werden: als die Vermischung
zweier Sprachspiele auf synchroner Ebene, indem ein Element des
einen herausgelost und in ein anderes implantiert wird. Dieser
Vorgang ist die Ausnahme par excellence; im Unterschied zur
Projektion ist er unnatiirlich®, gerade nicht in der durch initiatori-
sche Eintibung inkorporierten zweiten Natur des Menschen ver-
ankert. Er bedarf allem Augenschein nach der vollig un-bedingten
Initiative eines Sprechers aus sich heraus. Die Vorstellung eines
»operativen Wissens des Metaphernproduzierens« scheint ein Wi-
derspruch in sich.

Es wire allerdings tiberraschend, wenn ausgerechnet ein so
sehr mit Bildern und Ubertragungen, ein so stark metaphorisch
schreibender Denker wie Wittgenstein die Metapher aus seinem
Sprachmodell ausschlieflen wiirde.®” Und tatsdchlich scheint das
Problem unter Bezug auf Wittgensteins Uberlegungen zum As-
pektsehen 16sbar zu sein, ohne den Grundgedanken der Sprach-
spielphilosophie, die Nichtreflexivitit situationsgebundener
Kommunikation, wieder aufgeben zu miissen.

2.4.2.2 Aspektsehen und Aspektwechsel

Im zweiten Teil der Philosophischen Untersuchungen kommt Witt-
genstein auf die »Zwei Verwendungen des Wortes >sehen««® zu
sprechen: Man kann etwas als benennbare Einheit erfassen oder
aber nur beschreibend zu vermitteln versuchen, was einem vor
Augen steht. Diese Unterscheidung suggeriert noch, dass beide
Arten des Sehens allein dadurch verschieden sind, dass die eine

78

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

auf Wiedererkennung von bereits Bekanntem beruht, wahrend
die zweite das >erstmalige< Sehen eines bis dahin noch nicht be-
kannten Objekts ist. Doch entwickelt sich diese Differenzierung in
den dann folgenden Paragraphen zu einer sehr viel grundsatzli-
cheren systematisch-analytischen Unterscheidung zweier Arten
des Sehens, die als das klassifizierende und das rein beschreiben-
de, das statische und das dynamische >Sehen? oder aber im An-
schluss an die oben bereits eingefiithrte Unterscheidung als ge-
rahmte bzw. ungerahmte Wahrnehmung benannt werden kon-
nen.”!

Das klassifizierende Sehen ist letzten Endes Alltagswahrneh-
mung, dem Wahrnehmen im Rahmen des funktionierenden
Sprachspiels gleichzusetzen. Die Welt wird in Ganzheiten organi-
siert.”2 Man sieht Gesichter, Biume, Héduser. Schaut man genauer
hin, kann man Nasen, Zweige, Fenster und Tiiren erkennen. Noch
detaillierter betrachtet nimmt man Hautfalten, Blitter, Griffe und
Klinken wahr. Immer jedoch werden kleinere Details zu einer
Ganzheit gefiigt perzipiert. Als solche Ganzheiten ist Welt geord-
net, kategorisiert, handhabbar gemacht. Entscheidend fiir das
klassifizierende Sehen ist somit ein Fokus, auf den hin Wahrneh-
mung organisiert wird, welcher als deren Bedingung selbst aber
unterhalb der Wahrnehmungsgrenze verbleibt, der blinde Fleck
jeder Perspektive.”? In der Alltagswahrnehmung tritt er nicht ins
Bewusstsein.

Weil jedes so fokussierte Sehen totalitdr ist, tritt die Relativitt,
das »>Als« der gewohnten Perzeption von Welt nicht ins Bewusst-
sein. Das Sehen in Aspekten iibersieht seine eigene Bedingtheit.
Wittgenstein erldutert diesen Gedanken anhand einer speziellen
Zeichnung: des Hasen-Enten-Kopfs. Dieser ist eine Art Kippbild,
das entweder als Hase oder aber als Ente wahrgenommen werden
kann74, nicht aber als Hase und Ente zugleich?>. So wird die Be-
sonderheit dieser Figur, ihr caractere bicéphale, im ersten Moment
nicht direkt deutlich. Man sieht nur den Hasen oder ausschliefs-
lich die Ente. Erst der Wandel vom Hasen zur Ente ldsst die per-
spektivische Gebundenheit des eigenen Blicks auf Welt, das >Se-
hen als..., ins Bewusstsein treten. Der Hase ist nur eine Perzeption
der Figur; die wahrgenommene Ganzheit ist keine Ganzheit per
se; im Wissen um die Ente, als welche die Figur auch noch gese-
hen werden kann, ist der aktuell erscheinende Hase nun Wahr-
nehmung unter dem Fokus eines Aspekts.

79

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Doch ist dieses Wissen um die Relativitdt der gewohnten Per-
zeption von Welt eben nicht das Resultat einer theoretischen
Untersuchung, nicht Ergebnis einer Argumentation. Die Gerich-
tetheit der Alltagswahrnehmung tritt mit dem Wechsel des Fokus,
der Neuorganisation der Wahrnehmung vor Augen; das Phano-
men, welches Wittgenstein >Bemerken«< oder auch >Wechsel eines
Aspekts< nennt. »Ich betrachte ein Gesicht, auf einmal bemerke ich
seine Ahnlichkeit mit einem Andern.«7¢ Ein neuer Fokus meiner
Wahrnehmung setzt sich durch. Im Prozess dieses Sich-Durch-
setzens aber zeigt sich - fiir einen Moment - die Bedingtheit alles
Aspektsehens. Das gewohnte, das inkorporierte >Sehen< wird nun
als nicht unmittelbares, nicht reines, Welt bereits kategorisieren-
des >Sehen als...« erkannt.”” Im zeitgebundenen >Zwischen« der
Aspekte jedoch, im Wechsel selbst vom einen zum andern, ldsst
sich der Moment der Unsicherheit, des noch nicht Geordneten,
der Raum, aus dem heraus erst Ordnung entsteht, erfahren.”®

2.4.2.3 Transformation der Frage nach »Sagen und Zeigen«

Vor diesem Hintergrund ladsst sich Wittgensteins Satz: »Das >Se-
hen als...« gehort nicht zur Wahrnehmung«” nun auf besonders
pragnante Weise interpretieren: Indem Wittgenstein das >Sehen
als...< von der eigentlichen Wahrnehmung, dem >Sehen, differen-
ziert, kann er das Hauptproblem der Philosophie, die Frage nach
»Sagen und Zeigen« auch in seine spaten Uberlegungen integrie-
ren. Wenn in der Spatphilosophie als sagbar bestimmt wird, was -
als gerahmte Wahrnehmung vertraut - im Sprachspiel An-
schlusshandlungen ermoglicht, so ist das Unsagbare gerade das
aller Rahmung Widerstehende, nicht AnschlieSbare. Was sich
zeigt, zeigt sich mithin nicht mehr in einem von innen begrenzba-
ren Raum jenseits des Sagens - diese Vorstellung der Frithphilo-
sophie ist mit dem Konzept der abbildenden Idealsprache auf
dem Weg zur Spétphilosophie aufgegeben worden. Was sich
zeigt, zeigt sich nun vielmehr gerade in jenem Moment, in dem
die fokussierte, die aspektgebundene Wahrnehmungsorganisation
aussetzt, das Selbstverstandliche, Inkorporierte irritiert und ge-
stort wird. Dieser Moment der ent-schirften Perspektive auf Welt
ermdglicht eben jene Erfahrung der Unsicherheit zwischen den
Aspekten, in welcher das >Sehen« noch nicht wieder zu einem >Se-
hen als...< fokussiert ist. Dieser Moment ist der Moment des Uber-
gangs, des Aspektwechsels selbst. Auch in der Spétphilosophie

80

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

Wittgensteins steht dem alltdglichen, dem funktionierenden Sagen
mithin eine aufleralltdgliche Erfahrung der eigenen Bedingtheit,
des blinden Flecks der Perspektive oder, wie Wittgenstein es in
Uber Gewissheit entwickelt, des Hintergrunds, vor welchem man
zu eigenstiandigem, souverdnen Handeln und Urteilen iiberhaupt
fahig ist, entgegen.®® Man kann Wittgensteins Diktum, dass das
>Sehen als...« nicht zur Wahrnehmung gehort, somit als indirekte
Wiederaufnahme der frithen Terminologie verstehen: Dem Sagba-
ren steht auch im Sprachspieldenken noch das Unaussprechliche
gegeniiber. Und auch noch in der Spatphilosophie ist dieses Un-
aussprechliche das philosophisch eigentlich Interessante. Wenn er
das >Sagen als...< nicht eigentlich zur Wahrnehmung z&hlt, so des-
halb, weil er mit seiner fiir die Spatphilosophie prinzipiell giilti-
gen Aufforderung »denk nicht, sondern schau!«®! die Aufmerk-
samkeit gerade nicht auf die von ihm so genau beschriebenen un-
problematischen, weil funktionierenden Sprachspielzusammen-
hiénge lenken will; was Wittgenstein zu evozieren sucht, ist der
Eindruck der Tiefe, der eigenen Bedingtheit; die Moglichkeit die-
ses Eindrucks aber ist in der Erfahrung des dynamischen Zwischen
der Aspekte gegeben. Die Erfahrung des Wandels, nicht das wie-
der feststellende Erkennen einer fokussierten Ganzheit evoziert
das Staunen$2. Man kann hierin das Erleben des Aspektwechsels
mit dem Blick auf die Welt >sub specie aeternitatis< des Tractatus
vergleichen:® In ihrem sich jedem sagenden Zugriff entziehenden
Charakter liegt ihre Gemeinsambkeit.

Wittgenstein gibt somit die Unterscheidung von Sagen und
Zeigen auf seinem Weg von der Frith- zur Spétphilosophie kei-
neswegs auf; er transformiert sie vielmehr in die der Differenzie-
rung zwischen gerahmter und ungerahmter Wahrnehmung: Im
Scheitern der Sprache bricht das Aisthetische in die gerahmte
Wahrnehmung ein.

2.4.2.4 Sprunghafte Innovation im Sprachspiel

Mit Hilfe dieser Differenzierung der zwei Arten des >Sehens« ldsst
sich nun aber auch das Problem auflosen, sprunghafte Innovation,
die >lebendige Metapher¢, im Rahmen der Spielvorstellung von
Sprache zu denken: Es gibt Erfahrbares, das sich gleichwohl nicht
sagen ldsst, nicht in eine im Sprachspiel anschlussfihige Form ge-
bracht werden kann. Im Versuch die Erfahrung dieses Raums des
>Noch-nicht« innerhalb eines Sprachspiels zu sagen, entsteht ganz

81

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

von allein jene Impertinenz, welche die Figur >lebendige Meta-
pher« charakterisiert.3 Das nicht unter einem Aspekt Organisier-
bare als Ganzheit beschreiben zu wollen, wird somit der Antrieb
einer Art modifizierten Sprachspiels: Ausgangspunkt und auch
das Ziel ist hier nicht der Aspekt, sondern der Aspektwechsel
selbst; nicht die unproblematische, anschlussfdhige, gerahmte
Wahrnehmung, sondern das sich der Rahmung Entziehende. Weil
dieses sich aber eben den Sprachspielstrukturen nicht fiigt, nicht
sagbar ist, gelingt der Einbruch des Unsagbaren nur in der Sts-
rung und Irritation des Gewohnten.85

Mit jeder Stérung entsteht der Zwang zur Neuorganisation
unter dem Fokus eines andern Aspekts und mit jeder dieser Neu-
organisationen wird ein Aspektwechsel realisiert, der dieses »Spiel
des Worterlebens«8 ermoglicht, in welchem die Bedeutung - der
uns gewohnte Gebrauch der Worter - in Spannung steht zu ihrer
augenblicklichen Verwendung; ein Spiel, in dem diese Spannung
das eigentlich Gewollte, das letzte Ziel Verunsicherung, Unsin-
nigkeit, Dynamik und also NichtanschliefSbarkeit im Sinne regel-
méfiiger Handlungen ist.

Der blinde Fleck unserer gewohnten Weltwahrnehmung, so
kann man Wittgensteins Uberlegungen aus dem zweiten Teil der
Philosophischen Untersuchungen interpretieren, ist erfahrbar. Im
Aspektwechsel bietet sich dem Philosophen die Moglichkeit zum
zeitweisen Sprung tiber den eigenen Schatten. Und mehr noch:
Diese Erfahrung des blinden Flecks, der eigenen Bedingtheit,
kann man in einem Spiel der notwendig scheiternden Sprache be-
schreiben®’, einem Spiel, welches, so konnte man sagen, paradig-
matisch das der >lebendigen Metapher®8 ist. Und doch unter-
scheiden sich diese aus Wittgenstein zu gewinnenden Uberlegun-
gen grundlegend von herkémmlichen Ideen zur »figiirlichen Re-
de«. Bei Wittgenstein ist die Metapher gerade keine Ubertragung,
keine metaphora. Er benctigt keinen bewussten Eingriff, um ihr
kreatives Potenzial, den von ihr aufgestofienen Raum des Noch-
nicht, aus dem heraus sich alles als Einheit Benennbare formt, in
seine Sprachspieliiberlegungen einzubinden. Sie ist bei ihm nicht
das Verpflanzen eines Moments aus einem Sprachspiel in ein an-
deres. »Wenn ich sage >der Vokal e ist fiir mich gelb<, so meine ich
nicht: >gelb« in {ibertragener Bedeutung - denn ich konnte, was
ich sagen will, gar nicht anders als mittels des Begriffs >gelb« aus-
driicken.«8 >Gelb« ist hier nicht einfach als Eigenschaft zu verste-

82

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHSPIELPHILOSOPHIE UND WAHRNEHMUNG

hen. Dass >der Vokal e fiir mich gelb« ist, sagt nichts. Erst wenn
man hinsieht auf den sténdigen Wechsel der Deutungsaspekte im
Bild des >gelben e«, von welchen keiner sich tatsdchlich durchsetzt;
erst wenn man bemerkt, dass keine Kategorie mehr ausreicht, um
feste Ordnung in die Bewegung zu bringen, sieht man, was man
nur sehen kann: das unsagbare Zwischen der Aspekte.

Das, was gemeinhin als iibertragene Rede, als metaphorische
Sprache verstanden wird, ist bei Wittgenstein eine Beschreibung
dessen, was nicht mehr sagbar ist, weil es sich zeigt. Die Metapher
ist hierin weniger Folge als vielmehr Vehikel einer Ubertragung:
Sie tibertrdgt den, der mit ihr umgeht, in einen anderen Modus
seines Weltverhiltnisses. Fiir kurze Momente schaut er zwischen
die Kategorien, sieht er. Dass hiermit kein Alltag zu organisieren
ist, ist klar.% In diesem Sinne bleibt auch im Sprachspieldenken
die Unterscheidung von >Sagen und Zeigen« das Hauptproblem
der Philosophie, darf die in jeder Situation, in jeder Lebensform
anders, immer aber eindeutig zu ziehende Grenze zwischen bei-
den Bereichen nicht unlauter verwischt werden. Um diese Grenze
jedoch zu erfahren und beschreibend anderen erfahrbar zu ma-
chen, ist das metaphorische Sprachspiel unumginglich. Es ist das
Grenzspiel.”? Nicht zuletzt in Wittgensteins eigener philosophi-
scher Praxis.

83

- am 14.02.2026, 14:29:53. p J—



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

‘am 14.02.2028, 14:29:53.



https://doi.org/10.14361/9783839407646-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

