3.>Die Moderne« und ihr Mythos:
Eine gesellschaftstheoretische Heuristik

Die Rede von »der Gesellschaft< und insbesondere von >der modernen
Gesellschaft« ist in den letzten Jahren zunehmend kritisiert worden (vgl.
auch Delitz 2020, 7 ff.). Eine gingige Kritik lautet, dass mit dem Gesell-
schaftsbegriff eine »ibertriebene Homogenitits- und Ganzheitsphanta-
sie« einhergehe (Schwinn 2011, 39; vgl. auch Schwinn 20071), die Ge-
sellschaft also als monolithischer Block gesehen werde, in dem nur das
Kollektiv und nicht die Vielfalt der Erfahrungen zihle. Der Gesellschafts-
begriff essentialisiere und miisse daher »vollstindig aufgelost« (Latour
und RofSler 2007, 283) werden. Mit >Gesellschaft« werde zudem unzu-
langlich am Nationalstaat festgehalten — die Rede von >Gesellschaftenc
verschleiere, dass es eigentlich um Nationalstaaten gehe (vgl. Beck und
Grande 20710; Elias [1939] 1997a, XL). Mit dem Begriff der >Gesell-
schaft« werde diese auf einen bestimmten Zustand reduziert und ihre
Prozesshaftigkeit ignoriert (vgl. Elias [1939] 1997a, XVII f.). Zudem
sei der Gesellschaftsbegriff anthropozentrisch und eurozentrisch. Diese
verschiedenen kritischen Haltungen konnen unter einer Kritik zusam-
mengefasst werden: Gesellschaft ist so fluide und vielfiltig (vgl. Eisen-
stadt 2002), dass die Skizzierung einer spezifischen Gesellschaft not-
wendig fehlgeht und insofern im besten Fall auf einen Irrweg fihre, im
schlimmsten Fall die auf gesellschaftstheoretischen Pramissen beruhen-
de Forschung unbrauchbar macht. In dieser Kritik selbst sind normative
Pramissen enthalten, die typisch fiir die im Folgenden skizzierte moder-
ne Gesellschaft sind: Kontingenz und Offenheit gegeniiber den vielfilti-
gen Gestaltungsmoglichkeiten der Kulturen schaffenden Menschen, die
vor Essentialisierungen geschiitzt werden sollen.

Auch diese Arbeit ist zutiefst von Pramissen der modernen Gesell-
schaft durchdrungen: Das Pochen darauf, dass auch Rechte als versteh-
bare, kulturbildende Menschen zu betrachten sind, denen mit Offenheit
zu begegnen ist, die Vorsicht davor, die Untersuchungssubjekte zu sehr
von aufSen festzulegen, aber auch das Bestehen darauf, gerade bei diesen
Untersuchungssubjekten nicht die Feldperspektive tibernehmen zu wol-
len, das Kontingentsetzen, was kontingent ist (vgl. Lindemann 2024b)
— das gesamte Design dieser Arbeit ist von Werten der modernen Gesell-
schaft bestimmt. Ich halte hier trotz der Kritik an Begriffen wie >Gesell-
schaft¢, »gesellschaftliche Ordnung« oder >-moderne Gesellschaft« fest, um
damit genau diese Wertorientierung in den Blick nehmen zu konnen, die
die Verwendung des Gesellschaftsbegriffs kritisiert.

In dieser Arbeit verstehe ich unter Gesellschaft bzw. Ordnung weder
einen homogenen Block noch den Nationalstaat — im Gegenteil: Der

57

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

Gesellschaftsbegriff erlaubt es vielmehr, unterschiedliche Typen der Ord-
nungsbildung in den Blick zu nehmen, die eben nicht konstant, sondern
historisch wandelbar und fluide sind. Ordnung findet nicht nur in der
Sozialdimension statt, sondern hat auch jeweils eine raumliche, zeitliche,
sachliche und symbolische Dimension (vgl. Lindemann 2014, 330). Die
Formulierung von Hypothesen iiber die Gesellschaft erlaubt es einer-
seits, sich von ihr zu distanzieren, andererseits gerade das Nicht-Mono-
lithische, das FlieSende in den Blick zu nehmen. Zugleich wird es mog-
lich, die gesellschaftliche Ordnung als diejenige zu rekonstruieren, zu der
sich auch lokale Ordnungen zu einem jeweils historischen Zeitpunkt in
Beziehung setzen miissen — und sei es in radikaler Abgrenzung von der
Geltung spezifischer gesellschaftlicher Ordnungen. Die in diesem Kapi-
tel formulierten gesellschaftlichen Annahmen sind also dezidiert keine
axiomatischen Setzungen, sondern Explikationen, die gerade auch die
Kritik und Revision dieser Annahmen ermoglichen.

Der Formulierung von gesellschaftstheoretischen Annahmen wird eine
dreifache Bedeutung beigemessen (vgl. Kap. 2):

1. Sie ist im Rahmen des Prinzips der offenen Frage notwendig, um
a. die sozialtheoretischen Pramissen vor dem Hintergrund ihrer so-

zialen Genese zu reflektieren.

b. die sozialtheoretischen Pramissen so anzupassen, dass sie nicht
der Strukturlogik der modernen Gesellschaft folgen, sondern
diese sichtbar machen.

2. Sie eroffnet die Moglichkeit, das Feld in den Gesamtzusammenhang
der modernen Gesellschaft zu stellen und damit die Spezifika die-
ser lokalen Ordnungsbildung innerhalb der modernen Gesellschaft
zu beleuchten.

3. Sie ermoglicht einen Anfangspunkt fiir die Analyse in der Moderne,
der selbst aber auch immer wieder reflektiert werden kann.

Der Anspruch dieses Kapitels ist es, gesellschaftstheoretische Annahmen
als Heuristik zu skizzieren, soweit sie zur Bewaltigung dieser dreifachen
Aufgabe notwendig sind. Eine Gesellschaftstheorie zu formulieren, ist
hier also nicht Selbstzweck zur Darstellung von Gelehrsamkeit, sondern
im Rahmen des gewihlten Forschungsdesigns methodisch notwendig.
Das zentrale Erkenntnisinteresse dieser Untersuchung ist das Verhaltnis
der neuen rechten Bewegung zur modernen Ordnung. Dazu entwickle
ich ein Verstindnis der modernen Ordnung und damit ein Instrumenta-
rium, um die neue rechte Bewegung innerhalb dieser Ordnung zu veror-
ten und damit >Offenheit< herzustellen — ohne jedoch in subsumtionslo-
gisches Argumentieren zu verfallen.

In dieser Arbeit soll Ordnungsbildung sowohl in dem unmittelba-
ren Erleben der Akteure als auch in der Vermittlung dieses unmittel-
baren Erlebens in den Blick geraten. Es soll also sowohl das Erleben

58

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAKRALISIERUNG UND GEWALT

unmittelbarer Berithrung beim Lesen eines Berichts tiber eine Gewalttat
als geordnet analysiert werden konnen als auch differenzierungstheoreti-
sche Fragen nach der Rolle, in der sich beriihrt erlebt wird, gestellt wer-
den konnen. Es soll die Ordnung der Beriihrung als eine differenzierte
Ordnung rekonstruiert werden. Als Ausgangspunket fiir die hier entfalte-
te Gesellschaftstheorie wihle ich daher Durkheims Sakralisierungstheo-
rie in Kombination mit seiner Theorie des Strafens. Durkheims Theorie
erlaubt es, Ordnungsbildung sowohl als vermittelt als auch als unmittel-
bar erfahrbar zu beschreiben.

Im Folgenden gehe ich in vier Schritten vor. Zunichst entwickle ich
in Bezug auf die kultursoziologischen und differenzierungstheoretischen
Weiterentwicklungen Durkheims die These, dass Wertbindungen sinn-
voll als Sakralisierungsprozesse gedacht werden konnen und Sakrali-
sierung insbesondere in gewaltsamen Interaktionen entsteht, mit denen
die Geltung normativer Erwartungen dargestellt wird. Gewalt wieder-
um kann als vermittelte und unmittelbare Erfahrung nicht ohne einen
bereits bestehenden Ordnungsbezug gedacht werden, innerhalb dessen
sie als Gewalt in Erscheinung tritt (1). In einem zweiten Schritt gehe
ich dann auf die moderne Ordnung ein, die sich wesentlich durch die
Institutionalisierung und Sakralisierung des menschlichen Korperin-
dividuums gleich an Freiheit und Wiirde legitimiert. Dabei zeigt sich,
dass Gewalt in der modernen Gesellschaft durch die Sakralisierung des
menschlichen Korperindividuums gleich an Freiheit und Wiirde grund-
satzlich delegitimiert wird (2). In einem dritten Schritt zeige ich auf, wel-
che Konsequenzen diese Sakralisierung in der Zeitdimension hat und
inwiefern das Zeiterleben durch die Vorgabe einer offenen Zukunft ge-
formt wird (3). Viertens zeige ich, inwiefern Ordnung gerade durch Ge-
waltverhaltnisse stabilisiert, aber auch verandert wird. Dies zeige ich am
Beispiel sozialer Bewegungen (4). AbschliefSend ziehe ich Konsequenzen
fur die sozialtheoretischen Annahmen, die ich dann im nachsten Kapi-
tel 4 ausfithre (5).

3.1 Sakralisierung und Gewalt

Um die fur die moderne Gesellschaft spezifische Berithrungs- und Diffe-
renzierungsordnung zu skizzieren, gehe ich von Durkheims Sakralisie-
rungstheorie aus. Diese stellt ein vorliaufiges Vokabular bereit, um be-
schreiben zu konnen, wie tibergreifende Wertbindungen in Gesellschaften
geordnet werden. Die darin enthaltenen sozialtheoretischen Pramissen
werde ich im nichsten Kapitel 4 mit Bezug auf die Leibphanomenologie
verfeinern; hier wird allerdings zunichst ein Vor-Verstandnis fiir das Er-
leben von Wertbindung benétigt, und dafiir wird an Durkheims Konzept

59

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

der kollektiven Efferveszenz angeschlossen. Darin zeigt sich die Bedeu-
tung von Gewalt fir die Ordnungsbildung.

3.1.1 Sakralisierung

Durkheims Religionssoziologie ist bekanntlich keine Religionssoziolo-
gie im engeren Sinne. Sein Religionsbegriff setzt nicht notwendigerweise
Gotter oder Glauben voraus und ist nicht auf die grofSen Weltreligionen
beschrinkt. Vielmehr versucht Durkheim zu erkliren, wie es zu den af-
fektiven Bindungen kommt, die hiufig in Religionen zu finden sind, die
aber auch in Bezug auf sikulare Werte — zum Beispiel das Individuum —
bestehen. Durkheim definiert Religion wie folgt:

Eine Religion ist ein solidarisches System von Uberzeugungen und
Praktiken, die sich auf heilige, d.h. abgesonderte und verbotene Din-
ge, Uberzeugungen und Praktiken beziehen, die in einer und derselben
moralischen Gemeinschaft, die man Kirche nennt, alle vereinen, die ihr
angehoren (Durkheim [1912] 2020, 76).

Durkheim legt dar, dass die Heiligkeit eines Dings nicht von seiner Be-
schaffenheit oder seinem Wert abhidngt, dass sie nicht in den Dingen
selbst liegt, sondern vielmehr in der Differenzerfahrung zu den profanen
Dingen begriindet ist (vgl. z. B. Durkheim [1912] 2020, 324).

Die sakralen Dinge werden als aufgeladen erlebt, ihnen wohnt eine
»Kraft« oder »Energie« inne, die sich auf das Profane entlddt (vgl. Durkheim
[1912] 2020, 281). Diese Kraft muss nicht positiv sein, sondern kann auch
negative Gefiihle der Trauer hervorrufen (vgl. Durkheim [1912] 2020,
596). Diese Kraft ist vor dem Hintergrund der James-Rezeption Durk-
heims (vgl. Joas 2017, 97 ff.) als ein »Gefiihl der Prisenz einer stirkeren
Kraft« (Joas 2015, 93) zu verstehen.! Sie geht von der Gemeinschaft aus,

1 Die andere, starker naturalistische Auslegung sieht in der Kraft eine physio-
logische Reaktion auf die Begegnung mit dem Heiligen, die als »subcogniti-
ve ritualism« (Collins 2005, 9 f.) wirke; bei diesem wiirden sich die mensch-
lichen Korper gleichsam automatisch aneinander anpassen (Collins 2005,
34; vgl. kritisch: Pettenkofer 2010, 224 f.). Eine solche Deutung scheint
durch Durkheims naturalistische Metaphern bestitigt zu werden, wenn er
beispielsweise schreibt: »Sind die Individuen einmal versammelt, so entlddt
sich aufgrund dieses Tatbestands eine Art Elektrizitit, die sie rasch in ei-
nen Zustand aufSerordentlicher Erregung versetzt« (Durkheim [1912] 2020,
320). Eine solche Erklarung ist jedoch keine soziologisch zufriedenstellende
Erkldarung und entspricht auch nicht Durkheims Grundsatz, das Soziale nur
durch das Soziale zu erklaren (vgl. Pettenkofer 2013, 100). Die Problematik
verschirft sich, wenn die Kontingenz der Mitwelt — also die Kontingentset-
zung, welche Wesen soziale Akteure sein konnen, und die Einbeziehung der

60

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAKRALISIERUNG UND GEWALT

in der die Dinge heilig sind, und wird auf die Dinge projiziert, die in die-
ser Projektion heilig werden (vgl. Durkheim [1912] 2020, 307). Diese
einmal heiligen Dinge haben dann die Eigenschaft, »ansteckend« zu sein
(vgl. Durkheim [1912] 2020, 470), wodurch andere, die mit den heili-
gen Dingen in Berithrung kommen, ebenfalls heilig werden. Beriihrung
ist nicht notwendigerweise im physischen Sinne gemeint, sondern auch
die Interpretation von etwas, das dem Heiligen dhnlich ist, kann eine
Ubertragung der Heiligkeit zur Folge haben.

Aber wie kommt es tiberhaupt zu dieser Unterscheidung zwischen dem
Sakralen und dem Profanen? Durkheims interessante These ist, dass diese
Sakralisierung spontan in Interaktionssituationen erfolgt, die von starken
kollektiven Emotionen geprigt sind, von einem kollektiven Erregungs-
zustand bzw. der kollektiven Efferveszenz (vgl. Durkheim [1912] 2020,
324). Die euphorische Interaktionssituation wird als Ausnahmesituation
erlebt, die eine Unterscheidung zwischen Sakralem und Profanem pro-
voziert: Die gesamte Weltwahrnehmung verandert sich vor dem Hinter-
grund der neuen Bedeutungsaufladung der Situation und der beteiligten
Objekte und Selbste, die ein eigenes Selbstverstindnis entdecken konnen.
Die in der Situation relevanten Kategorien, Werte und Normen erhalten
durch die Situation nicht nur eine neue Evidenz, sondern Evidenz entstebt
nach Durkheim gerade in solchen kollektiv aufgeladenen Interaktionssi-
tuationen. »Die Qualitat >Sakralitdt« wird Objekten spontan zugeschrie-
ben, wenn sich eine Erfahrung eingestellt hat, die so intensiv ist, dafS sie
das gesamte Weltbild und das Selbstverstindnis derer, die diese Erfahrung
gemacht haben, konstituiert oder transformiert« (Joas 2015, 93). Zen-
tral ist, dass die Rechtfertigung der Aufladung, die Sinnstiftung selbst, der
emotionalen Aufladung nachgelagert ist, »man beweint den Toten nicht,
weil man ihn fiirchtet, man fiirchtet ihn, weil man ihn beweint« (Durk-
heim [1912] 2020, 587). Diese kollektive Aufladung ist fiir die Beteilig-
ten attraktiv, auch wenn sie mit negativen Affekten wie Trauer einhergeht
(vgl. Durkheim [1912] 2020, 580 ff.), und fiihrt daher zu dem Wunsch,
diese Erfahrung zu wiederholen. Dariiber hinaus sind derart aufgelade-
ne Ereignisse auch Gegenstand des kollektiven Gedachtnisses, in dem die
in dieser Interaktionssituation gestifteten Werte eine neue Evidenz erhal-
ten (vgl. Durkheim [1912] 2020, 545). Diese Evidenz weist tiber die In-
teraktionssituation hinaus und ist auch im Alltag ein Anker, der stimulie-
rend wirkt und dem Einzelnen ein » Gefiihl der Stiarkung, das er meistens
nicht wahrnimmt, das ihn aber aufrichtet« (Durkheim [1912] 2020, 314)

Moglichkeit, dass auch nichtmenschliche Wesen sozial relevant sein konnen
(vgl. Lindemann 2010, 496) — mit einbezogen wird und die Frage, ob eine
»>Versammlung: stattgefunden hat, selbst der Interpretation unterliegt. Daher
folge ich hier Joas, der mit Bezug auf James die interpretierende Vermittlung
in seiner Auslegung stark macht.

61

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

vermittelt. Die regelmafSige Wiederholung dieser Interaktionsereignisse
verleiht ihnen eine zusatzliche Evidenz: Die Erinnerung an das vorange-
gangene Erleben kollektiver Efferveszenz fithrt dazu, dass die Beteiligten
sich erneut in einer kollektiv geteilten Euphorie erleben (vgl. Durkheim
[t912] 2020, 581) und die einmal getroffenen Sakralisierungen wieder-
holen. Dabei entsteht ein gewisser kollektiver Zwang dazu, sich zumin-
dest wieder als beriihrt darzustellen. Durch die Erinnerung wird die ein-
getretene Situation nicht zu einer zufilligen, sondern nachtriglich als
bedeutsam fir die Wertgeneralisierung gedeutet.

Mit der Theorie der >kollektiven Efferveszenz< wird das unmittelbare
Erleben von Wertbindung in den Blick genommen. Werte sind nicht nur
ein abstraktes Regelwerk, sondern das Bindeglied von Gesellschaft. Was
bei Durkheim jedoch unklar bleibt, ist eine Perspektive dafiir, wie es zu
solchen Wertbindungen kommt.> Dass es nicht einfach das Zusammen-
treffen einer Vielzahl von Menschen-Korpern ist, das die Wertbindung er-
moglicht, beweist wohl jeder Blick in eine uberfiillte U-Bahn. Durkheim
selbst verweist darauf, dass eine gemeinsame Erfahrung »hergestellt« wird
und Symbolisierungsprozessen unterworfen ist: »Genau die Gleichartig-
keit dieser Bewegungen gibt der Gruppe ihr Selbstgefiihl und ruft es folg-
lich hervor. Ist einmal diese Gleichartigkeit hergestellt und haben diese
Bewegungen sich stereotypisiert, dann dienen sie zur Symbolisierung der
entsprechenden Vorstellungen« (Durkheim [1912] 2020, 341). Dabei fehlt
es jedoch noch immer an einer Erklarung dafiir, welche Situationen die-
ses Erleben zur Folge haben. Hierfur lasst sich die Bedeutung von Gewalt-
erfahrung plausibilisieren. Das ldsst sich auch mit Bezug auf Durkheims
eigener Theorie des Strafens argumentieren (vgl. Pettenkofer 2010, 223).

Gewalterfahrung und Sakralisierung

Durkheim erklart Strafe nicht aus rationalen Abschreckungsiiberlegun-
gen, sondern betont, dass »die Strafe (...) in erster Linie aus leiden-
schaftlichen Reaktionen herriihrt« (Durkheim [1930] 2019, 135). Die

2 Andere grundsitzliche Kritiker:innen thematisieren Durkheims Umgang mit
dem ethnographischen Material, mit dem er seine Theorie plausibilisiert (vgl.
z.Bsp. Radcliffe-Brown 1952). Folgenreich war auch Habermas’ Kritik, dass
die Idee der Sakralisierung im Gegensatz zur rationalen Begriindung von
Werten stehe (vgl. Habermas 1981, 118 ff.). Dagegen hat Joas eingewandt,
Sakralisierung bilde die Voraussetzung fiir diese Rationalisierungsprozesse,
»auch die Institutionalisierung rationaler Argumentation (...) bleibt jeweils
selbst auf eine auch emotionale Bindung an Werte und Praktiken angewie-
sen« (Joas 2015, 96). Eine solche emotionale Bindung ist also nicht Teil ei-
ner irrationalen Welthaltung, sondern vielmehr die Grundlage fir die Aus-
bildung einer auch fir die Wissenschaften relevanten Rationalitat.

62

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAKRALISIERUNG UND GEWALT

affektive Betroffenheit geht der rationalen Begriindung, warum eine Tat
strafwirdig sein konnte, voraus: »Allein dadurch, daf$ sich ein Gefiihl,
welches auch immer sein Ursprung und sein Ziel sei, in dem BewufStsein
aller mit einem bestimmten Grad an Stiarke und Genauigkeit wiederfin-
det, wird jede Handlung, die es verletzt, zum Verbrechen« (Durkheim
[1930] 2019, 131). Nicht die Handlung an sich ist eigentlich anomisch,
sondern sie wird durch die soziale Einordnung als solche zum Verstof3
gegen herrschende Normen. Das Strafhandeln selbst ist eine Reaktion
auf die Erfahrung affektiver Betroffenheit. Im Strafthandeln vergewissert
sich die Gruppe, dass sie eine Gruppe mit bestimmten Normen bleibt,
auch wenn eine Norm verletzt wurde, und zeigt zugleich, dass die ver-
letzte Norm weiterhin Geltung beanspruchen kann.

Wichtig ist, dass strafendes Handeln nicht aus rationalen Griinden er-
folgt. Es ist nicht die bewusste Reflexion eines Individuums, dass eine
Norm aufrechterhalten werden muss, sondern es ist die kollektive Betrof-
fenheit, die den Normbruch als unmittelbar und unhintergehbar erfahrbar
macht: »[D]ie Gefiihle, die daran beteiligt sind, holen ihre ganze Kraft aus
der Tatsache, dafs sie aller Welt gemeinsam sind; sie sind kraftvoll, weil
sie unbestritten sind« (Durkheim [1930] 2019, 153). Die Wahrnehmung,
dass die eigenen Normen geteilt werden, vermittelt die positive Erfahrung,
Teil einer Gruppe zu sein, die die richtigen — weil geteilten — Normen ver-
tritt. Damit wird nicht nur deutlich, dass eine Norm weiterhin Geltung
beanspruchen kann, sondern auch, dass die Gruppe, die diese Norm ver-
tritt, weiterhin existiert. Um diese Wirkung auf die Gruppe zu erzielen,
muss die Gruppe an der Sanktion beteiligt sein, oder sie muss zumindest
vor einem Publikum stattfinden, das sich als Gemeinschaft versteht, de-
ren Normen verletzt wurden. In der Bestrafung entsteht eine vom indi-
viduellen Bewusstsein unabhingige Wahrnehmung der Gemeinsambkeit.

Diese Theorie zur Strafe kann jetzt mit der Sakralisierungstheorie
verbunden werden. Die beim Strafen evozierte Gemeinschaftswahrneh-
mung erzeugt >positivec Emotionen, »weil sie die Gultigkeit der eigenen
Uberzeugungen belegt« (Pettenkofer 2010, 232). Damit verbunden sind
»positive Emotionen in Bezug auf die anderen Mitglieder dieses Kollek-
tivs« (Pettenkofer 2010, 232). Diese Aufladung der Normen und die po-
sitive Aufladung des Kollektivs verstirken sich gegenseitig und erzeugen
das, was Durkheim in der Religionssoziologie als >kollektive Efferves-
zenz« bezeichnet, und damit eine positive affektive Bindung sowohl an
die Normen als auch an das Kollektiv. Diese positive Emotion kommt
jedoch nicht aus dem Nichts oder aus der blofsen Zusammenkunft so-
zialer Akteure, sondern kann auf die Erfahrung der Enttauschung von
Normen zuriickgefithrt werden. Das Erleben der Betroffenheit durch
die Infragestellung von Normen macht die gemeinsame Versicherung,
dass diese Normen weiterhin gelten, notwendig, und die darauf folgen-
de Sanktionshandlung fithrt zur Entstehung dieser positiven Emotionen.

63

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

Joas hebt hervor, dass zusatzlich bei Gewalterfahrungen starke Gefuh-
le ausgelost werden, die »beim Tater enthusiastisch sein und beim Opfer
nichts als Ohnmachtsgefiihle auslosen« (Joas 2015, 108) konnen. Das
Erleben von Enthusiasmus in Bezug auf das eigene Handeln ldsst den
Tater affektiv eine Begeisterung fiir das eigene Tun erleben, wodurch
dieses in besonderer Weise plausibel erscheint; dieser Enthusiasmus be-
zieht sich jedoch keineswegs nur auf die Ausiibung von Gewalt, sondern
auch andere Praktiken konnen zu einer Lust am Verhalten fithren (vgl.
Joas [1992] 2012). Dartiber hinaus konnen nach Joas auch Ohnmachts-
erfahrungen das Selbst- und Weltverhaltnis radikal verindern und so zu
neuen Sakralisierungen fithren. Joas setzt hier Gewalterfahrung mit Un-
rechtserfahrung gleich und zeigt, inwiefern die Entstehung der Allgemei-
nen Erkliarung der Menschenrechte von 1948 vor dem Hintergrund der
Gewalterfahrungen im Nationalsozialismus zu sehen ist (vgl. Joas 2015,
110 ff.; Joas 2012, 160 ff.). Die Erfahrung von Unrecht scharft die eige-
ne Erfahrung von Recht. Zugleich weist Joas aber darauf hin, dass sich
empirisch zeigen ldsst, dass nicht jede Unrechtserfahrung zu einer sol-
chen Wertgeneralisierung fiihrt.

Aus Leiden allein entstehen keine Werte, es bedarf auch der Kraft zur
Umformung der Leidenserfahrung in Orientierungswerte, um zu ver-
hindern, daf§ Leiden unter Ungerechtigkeit, Unfreiheit, Gewalt in Hoff-
nungslosigkeit und Verzweiflung oder in zyklisch sich aufbauende Ge-
waltspiralen fiihren, aus denen kein Ausstieg moglich scheint. (Joas
2015, II5)

Damit aus Leidenserfahrungen produktiv Werte entstehen konnen und
nicht einfach das Leiden selbst als gerecht erscheint, bedarf es einer » Ver-
gangenheitsbewiltigung« (Joas 2015, 118), in der sich Gruppen ihrer
selbst als Gruppen, die Unrecht erlitten haben, vergewissern und das
Unrecht als solches benennen. Voraussetzung fiir eine solche Bewilti-
gung ist, dass es einen Raum fiir eine solche Bewiltigung gibt, in dem
die Erfahrung als solche, eben als Erfahrung illegitimer Gewalt, thema-
tisiert werden kann.

Es ist ein Verdienst dieser kultursoziologischen Durkheim-Interpre-
tation, das unmittelbare Erleben fiir die Genese von Werten zentral zu
setzen. Wihrend Joas die Gewalterfahrung als Grundlage fiir die Erfah-
rung dessen, was als Unrecht empfunden wird, thematisiert, stehen bei
Pettenkofer das gemeinsame Strafen und die begeisternde Erfahrung des

3 Vor diesem Hintergrund kann die MeToo-Bewegung als eine Bewegung in-
terpretiert werden, in der ein zuvor als individuelles Leid schambesetztes
Leid kollektiv verarbeitet wird. Aus dieser kollektiven Verarbeitung resul-
tiert zum einen die Deutung des Geschehenen als >Gewalt<, zum anderen die
Delegitimierung und die damit einhergehende Entstehung oder zumindest
Stiarkung neuer Werte (vgl. Rodino-Colocino 2018).

64

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAKRALISIERUNG UND GEWALT

gerechten Zorns im Mittelpunkt. Uberzeugend ist die moralische Quali-
tat der Gewalterfahrung als Grundlage fiir die Verbindlichkeit von Wer-
ten. Damit wird das enge Verhiltnis zwischen Ordnungsbildung und
Gewalt deutlich.

Bei aller Zustimmung bleibt ein Problem bestehen: So stellt sich prin-
zipiell mit Bezug auf Gewalt dieselbe Frage: Woher kommt es, dass Ge-
walt als solche identifiziert wird? Die kultursoziologische Deutung ver-
schiebt das Problem also eher, als dass sie es l1osen wiirde. Dass es sich
hier tatsichlich um ein zu l6sendes Problem handelt, zeige ich im Fol-
genden.

3.1.2 Gewalt oder Kraftaufwand

Keinem, der dem Wesen der menschlichen Angelegenheiten, das sich in
Geschichte und Politik manifestiert, nachdenkt, kann die Rolle, welche
die Gewalt seit eh und je in den Beziehungen der Menschen zueinander
gespielt hat, entgehen; und es ist auf den ersten Blick einigermaflen tiber-
raschend, dafs sie so selten zum Gegenstand besonderer Untersuchungen
gemacht wurde. (Arendt 1970, 12)

Arendt formuliert 1970 treffend die fur ihre Zeit aktuelle Auseinander-
setzung mit Gewalt bzw. das Fehlen einer solchen Auseinandersetzung.
Gewalt galt lange Zeit als »Stiefkind der allgemeinen Soziologie« (Trot-
ha 1997, 16). Dem Ruf der Innovateure, Gewaltforschung und nicht nur
Ursachenforschung zu betreiben, sind inzwischen verschiedene Ansitze
gefolgt — sie sind jedoch tiberwiegend innerhalb der Gewaltsoziologie
verblieben und wurden weder von der allgemeinen Soziologie noch von
angrenzenden Bindestrichsoziologien wie der Rechtsextremismussozio-
logie, die sich ebenfalls mit Gewaltphinomenen befassen, starker aufge-
griffen (vgl. A. Braun 2020).4

In der soziologischen Auseinandersetzung wird Gewalt in erster Li-
nie als abweichendes, ordnungswidriges Verhalten interpretiert. Gewalt
und Ordnung scheinen sich zu widersprechen. Gewalt ist Barbarei, die es
zu beenden gilt; sie ist ein Relikt aus vergangenen Zeiten. Diese Bezug-
nahme auf Gewalt als Problem wird in den verschiedenen Modernisie-
rungstheorien besonders deutlich. Die Frage, ob die Moderne ein gewalt-
freies Zivilisationsprojekt (vgl. Elias [1939] 1997b; Elias [1939] 1997a;
Pinker 2011) oder vielmehr eine Episode beispielloser Gewalteskalation
(vgl. z. B. Bauman 1992; Sofsky 1996; Tilly [1990] 2008) ist, geht in bei-
den Ansitzen von derselben Problematik aus: Gewalt ist das Andere der

4  Inzwischen gibt es einzelne Studien in der Rechtsextremismusforschung, die
z. B. mit dem Gewaltverstindnis von Collins arbeiten (vgl. z. B. Schattka
2024).

65

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

Ordnung, und die moderne Ordnung lasst sich daran messen, inwieweit
Gewalt in ihr Platz hat. Gewalt wird dabei als selbstverstindlich und
nicht weiter hinterfragbares Phinomen betrachtet, das als solches nicht
weiter expliziert werden muss (vgl. Knobl 2019; J. Barth 2023, 9o ff.).
Dabei gerit allerdings der Ordnungsbezug von Gewalt aus dem Blick.

Die neuere Gewaltsoziologie hat dabei erkannt, dass Gewalt fiir die
Aufrechterhaltung von Ordnung eine zentrale Bedeutung zukommt (vgl.
Lindemann 2017¢; Lindemann 2018, 23 ff.; J. Barth et al. 20215 J. Barth,
Frohlich und Lindemann 20225 J. Barth 2023). Im Gegensatz zu rein si-
tuationsbezogenen Gewaltanalysen (z. B. Collins 201 1; Nassauer 2019)
wird damit deutlich, dass Gewalt nicht als rein unmittelbares Gesche-
hen verstanden werden kann, sondern immer schon Teil der Vermittlung
von Ordnung ist und selbst einen Ordnungsbezug aufweist. Es ist not-
wendig, zwischen Gewalt und Krafteinsatz zu unterscheiden (vgl. Lin-
demann 2014, 245 ff.).

Diese Unterscheidung zwischen Gewalt — gegen soziale Akteure — und
Krafteinsatz — gegen alle moglichen Dinge der Umwelt — mag auf den
ersten Blick selbstverstindlich und damit fiir die empirische Forschung
oder Theoriebildung irrelevant erscheinen. An einem Beispiel mochte ich
kurz verdeutlichen, wie hochkomplex diese Unterscheidung aus der Be-
obachtungsperspektive sein kann: Pausanias Periegetes, der im 2. Jahr-
hundert n. Chr. lebte, beschreibt eine Episode, die sich 500 Jahre zuvor
ereignet hat (Paus. VI.11.6-9; vgl. auch Frohlich 2022, 13 4 ff.): Eine Sta-
tue eines Wettkampfsiegers wird von einem Mann geschlagen. Die Sta-
tue fallt auf den Mann. Der Mann stirbt. Die Statue wird daraufhin in
der Polis als Morder angeklagt, verurteilt und verbannt, in diesem Fall:
im Meer versenkt. Danach wird die Polis von einer Hungersnot heimge-
sucht, die als von der Statue gesandt gedeutet wird und erst verschwin-
det, als die Statue aus dem Meer geborgen und wieder aufgestellt wird.
War das Gewalt? Wenn ja, wo? Wie ldsst sich das feststellen?

Sofern die Frage aus soziologischer Sicht iberhaupt gestellt wird, gibt
es drei Moglichkeiten, sich der Frage zu nahern, ob es sich um Gewalt
gehandelt hat:

1. Es ldsst sich eine eindeutige Definition von Gewalt aufstellen, von
der aus das Geschehen betrachtet wird. In der Gewaltsoziologie ist
z. B. das anthropologische Vorverstindnis von Popitz ein belieb-
ter Ausgangspunkt, um Gewalt als Aktions- bzw. Verletzungsmacht
von Menschen zu verstehen, die als »Jedermannsressource« jederzeit
beliebig ausgetibt werden kann (vgl. Popitz 1986). Wird Gewalt in
diesem Sinne reng« definiert, so wird hdufig auf die intentionale Ver-
letzung eines Korpers Bezug genommen. Gewalt wird dabei als et-
was gesehen, das zwischen Menschen stattfindet. Eine solche Defi-
nition wiirde schnell zeigen: Nein, das ist keine Gewalt. In keiner

66

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAKRALISIERUNG UND GEWALT

der vier potentiellen Gewaltbeziehungen (Mensch-Statue, Statue-
Mensch, Polis-Statue, Statue-Polis) wendet ein Akteur Gewalt an,
insofern keine der Interaktionen nur zwischen Menschen stattfin-
det. Der Umgang mit der Statue kann allenfalls als Sachbeschidi-
gung, der Tod des Mannes als Unfall und die Hungersnot der Polis
als Ungliick erklart werden.

Wem ein solches Vorgehen unbefriedigend erscheint, weil es das Ver-
stindnis des Feldes nicht ernst nimmt, kann auf eine vorgiangige De-
finition von Gewalt verzichten und es dem Feld iiberlassen, was als
Gewalt behandelt wird. Was Gewalt ist, wird in diesem Ansatz zu
einer offenen Frage an das Feld. Dieser Ansatz erscheint aus rekons-
truktiver Perspektive sehr sinnvoll, da dem Feld keine fremde Logik
tibergestiilpt wird — aber woran erkennt ein:e Beobachter:in, ob es
sich im Feld um Gewalt handelt? In dem von Pausanias beschrie-
benen Fall konnte die Tatsache, dass die Statue als Morder verfolgt
wird, ein Hinweis darauf sein, dass im Feld die Statue als Gewaltta-
ter:in erfahren wird. Allerdings wird auch hier der Begriff >Gewalt«
nicht verwendet. Damit wird bereits die Situation im engeren Sinne
verlassen bzw. deren Entwicklung in die Interpretation der Situati-
on einbezogen (vgl. auch Knobl 2019).

So verstandene Offenheit erweist sich hier bereits als ein Problem.
Es ist unklar, wessen Erleben eines ist, das fiir die Frage nach Gewalt
relevant ist. Insbesondere in solchen Fillen, in denen es zum Wesen
der Gewalt gehort, dass sie nicht thematisiert wird — zum Beispiel
ist Gewalt in Paarbeziehungen oft dadurch ausgezeichnet, dass sie
nicht als solche thematisiert wird. Wenn die Definition von Gewalt
allein der Explizierung im Feld tiberlassen wird, kann Gewalt invi-
sibilisiert werden. De facto greifen Studien in solchen Fillen, in de-
nen die Autor:innen ein Phianomen als Gewalt identifizieren, aber
diese Deutung im Feld nicht geteilt wird, meist auf einen positiven
Gewaltbegriff zuriick, das heifSt, sie wihlen doch eine dem Feld ex-
terne evaluierende Position (vgl. zur Auswertung qualitativer Stu-
dien zu Gewalt: J. Barth et al. 2021, 4-7).

Die dritte Moglichkeit stellt sich diesem Problem. Sie nimmt den
Anspruch ernst, dem Gewaltverstindnis der Feldsubjekte zu fol-
gen (vgl. Irwin 2019, 377). Dieser Anspruch ist jedoch komplexer,
als es auf den ersten Blick scheint. So wird Gewalt zwar unmittel-
bar erfahren, aber auch kommunikativ als solche gedeutet. Ob es
sich um Gewalt handelt, entscheidet sich nicht nur in der Situati-
on des Tuns und Erleidens, und auch Opfer und Téter:innen ha-
ben nicht allein das Sagen; vielmehr weist jede Identifikation eines
Erlebnisses selbst einen Ordnungsbezug auf. Diesen zu rekonstru-
ieren und dabei sowohl das unmittelbare Erleben als auch die dis-
kursive Vermittlung zu berticksichtigen, ist die dritte Moglichkeit.

67

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

Das jeweilige Deutungsmuster, vor dem etwas als Gewalt erscheint
— oder eben nicht — ist dann das Ziel. Es wird davon ausgegangen,
dass sich gesellschaftlich bestimmte Deutungsordnungen instituti-
onalisieren, die es Uibergreifend ermoglichen, etwas als Gewalt zu
identifizieren. Mit Identifikation ist im Ubrigen nicht gemeint, dass
die an gewaltsamen Interaktionen Beteiligten situativ dariiber deli-
berieren, ob der Fall auf eine Regel, was Gewalt ist, zu beziehen ist,
sondern vielmehr, dass er als solcher — also als Gewalt — erlebt und
auf ihn so reagiert wird, als handele es sich um einen Gewaltakt. Im
Falle des Statuenbeispiels: Die Statue wird verurteilt und damit als
Reaktion auf die illegitime Gewalt der Statue der legitimen Gewalt
der Polis unterworfen.

Die dritte Moglichkeit ist die einzige, die wirklich dem Prinzip der of-
fenen Frage entspricht. Nur hier geht es darum, die Feldperspektive als
solche zu rekonstruieren und zu explizieren. Dazu gehort jeweils auch,
zu bestimmen, wer in einer bestimmten Ordnung iiberhaupt als sozia-
ler Akteur in Erscheinung treten kann. Dass in der Moderne nur Men-
schen soziale Akteure sind, muss vor diesem Hintergrund als historisch
ungewohnlich eingeordnet werden. Der Mensch der Moderne erscheint
damit als eine Institution, die aktiv aufrechterhalten werden muss. Ge-
walt ist aber nicht einfach ein zufilliges, ungeordnetes Phinomen, son-
dern gesellschaftlich geordnet. In Anlehnung an Lindemann (Lindemann
2017¢) nenne ich eine solche Ordnung >Verfahrensordnung der Gewalt.
Die Konzipierung und Explizierung dieser Ordnung helfen dabei, einen
Anfangspunkt dafiir zu finden, welche Situationen als potenziell gewalt-
sam niher in den Blick zu nehmen sind, das heifSt auch: welche Situati-
onen fiir die affektive Wertbindung relevant sind.

3.1.3 Kommunikative Vermittlung von Gewalt

Gewalt und Ordnung stehen in einem engen Zusammenhang. Das ist
bereits im Anschluss an Durkheim deutlich geworden. In der soziologi-
schen Theorie wird dieser Zusammenhang freilich in die Vergangenheit
verlegt. So nimmt Luhmann an, dass die Legitimitit des Rechts »frither«
durch Gewalt, inzwischen aber durch gewaltfreie Verfahren dargestellt
werde (vgl. Luhmann 1987, 106 ff.). Das Verfahren konne die Norm
gewaltfrei verallgemeinern und damit zur Gewaltvermeidung und zur
Entwicklung hin zu einer gewaltfreien Gesellschaft beitragen. Luhmann
weist auf eine wichtige Funktion von Gewalt hin: anzuzeigen, dass nor-
mative Erwartungen enttiuscht wurden. Luhmann beschreibt die gesell-
schaftliche Entwicklung hier als eine der immer stiarkeren Einhegung von
Gewalt. Dabei tibersieht er, dass auch das Verfahren einen Gewaltbezug

68

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAKRALISIERUNG UND GEWALT

hat. Auch wenn es nicht zu Vierteilungen der Delinquenten kommt, sind
sie dennoch der Gewalt des Staates unterworfen. Die Rechtsprechung
und Rechtsdurchsetzung erfolgen zwar ohne die Schiadigung individuel-
ler Korper, sie beruhen aber auf der Moglichkeit, dass der Staat sie ge-
waltsam durchsetzen kann. Das moderne Erleben, in einer weitgehend
gewaltlosen Gesellschaft zu leben, impliziert, dass prinzipiell jederzeit
eine tiberlegene Gewalt zum eigenen Schutz mobilisiert werden kann
(vgl. Reemtsma [2008] 2013).

Diese Fortexistenz von Gewalt verweist darauf, dass der Zusammen-
hang zwischen Gewalt und Ordnung nicht mit dem Ubergang zur Neu-
zeit abgerissen ist. Will sagen: Auch das Verfahren kann in seinem Ge-
waltbezug analysiert werden (vgl. Lindemann 2014, 277 ff.). Gewalt
findet nicht nur aufSerhalb der Gesellschaft statt, sondern ist Teil der
jeweiligen gesellschaftlichen Ordnung, und gesellschaftliche Ordnung
kann uiber Gewalt beschrieben werden. Um » Gewalt als Bestandteil der
kommunikativen Vermittlung von Ordnung« (Lindemann 2018, 24) zu
verstehen, muss das Verhiltnis zwischen Gewalt und der Erwartungsent-
tduschung in den Blick genommen werden. Damit wird die Luhmann-
sche Perspektive auf die Darstellung normativer Erwartungen und deren
Verhiltnis zu Gewalt verallgemeinert.

Mit Durkheim bzw. dem kultursoziologischen Anschluss an Durk-
heim wurde bereits postuliert, dass das affektive Erleben von Wertbin-
dung und Gewalt in einem Verhaltnis zueinander steht, dass also in der
Gewalterfahrung Werte verbindlich erlebt werden. Mit Luhmanns Per-
spektive wird Gewalt als funktional gedeutet fiir die allgemeine und
verbindliche Darstellung, dass die Enttduschung einer relevanten nor-
mativen Erwartung nicht hingenommen werden kann bzw. dass an der
verletzten Erwartung unbedingt festgehalten werden muss. Gewalt wird
also als eine Form von Kommunikation interpretiert. Die Gewaltanwen-
dung erhebt einen normativen Anspruch, und zwar — das ist wieder ana-
log zu Luhmanns Kommunikationstheorie — unabhingig davon, ob die
Tiéterin diesen Anspruch tatsdchlich erheben wollte. Vielmehr ist es der
Gewalthandlung immanent, dass ihr die Reprisentation eines bestimm-
ten Anspruchs aus der Perspektive Dritter zugeschrieben oder auch ab-
gesprochen wird. Gewalt ist damit nie nur ein Erlebenssachverhalt, son-
dern steht immer vor dem Hintergrund von Deutungen.

Auf das Statuen-Beispiel oben tibertragen bedeutet das, dass es sozio-
logisch nicht darum geht, ob die Statue einen Willen hatte und daher in-
tentional auf den schlagenden Mann fallen wollte. Stattdessen wird ge-
fragt, ob Dritte die Statue als intentional fallend interpretieren und ob sie
ihr dabei zuschreiben, eine normative Erwartung dargestellt zu haben. In
der Art, wie die Geschichte erzihlt wird, wird deutlich, dass die Statue de
facto die relevante normative Erwartung aufrechterhalten hat, dass auch
Statuen, insbesondere solche von Wettkampfsiegern, nicht geschlagen

69

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

werden sollten. Dritte legitimieren zwar, dass die Statue diese Norm auf-
rechterhilt, kritisieren jedoch die Art, in der sie aufrechterhalten wurde.
Vielleicht wire es legitim gewesen, wenn die Statue dem Mann auf die
FifSe gefallen wire, nicht jedoch, dass sie ihn gleich totete. Damit hat
die Statue wiederum relevante normative Erwartungen enttduscht, was
wiederum mit ihrer Verbannung allgemeinverbindlich dargestellt wird.

Damit wird deutlich: Bezieht man den Drittenbezug in die Gewaltana-
lyse mit ein, so ldsst sich fragen, ob und inwiefern der mit der Gewalt-
tat vertretene normative Anspruch legitim war und ob die Gewalttat in
dieser Weise der Normdarstellung angemessen war. Es stellt sich dann
auch die Frage, inwiefern Gewalt in einem bestimmten Rahmen erlaubt,
geboten oder verboten (vgl. Reemtsma [2008] 2013, 190 ff.) ist. Daraus
ergibt sich das Potential zur Rationalisierung von Gewalt: Die an der Ge-
walt-Interaktion Beteiligten beziehen die Erwartungen abwesender oder
anwesender Dritter mit ein und verhalten sich in Bezug auf das Potential
der Kritik. Dies bedeutet nicht notwendigerweise, dass Gewalt vermie-
den wird: Dritte konnen gerade erwarten, dass an Erwartungen festge-
halten wird, und dadurch verstarkt zur Anheizung des Geschehens und
damit zur Stabilisierung von Gewalt beitragen. Beispielsweise kann die
Erwartung Dritter, dass eine bestimmte Handlung zu Blutrache fihren
muss, zu einer sich selbst verstirkenden Gewaltspirale fiihren: Gerade
wenn konkurrierende Drittenbeziige vorliegen, kann die gewaltvermit-
telte Normdarstellung durchaus an Relevanz gewinnen (vgl. Lindemann
2017¢; J. Barth et al. 20215 J. Barth, Frohlich und Lindemann 2022; J.
Barth 2023).

Gewalt ist also nie wirklich ein nur unmittelbar erfahrener Sachver-
halt, sondern unterliegt immer Vermittlungsprozessen, in denen die Gel-
tung normativer Erwartungen dargestellt oder die Geltung eines beste-
henden Erwartungsgefiiges angegriffen wird. Von Dritten wird erwartet,
dass sie die durch Gewalt dargestellten normativen Erwartungen legiti-
mieren oder delegitimieren. Diese normativen Beziige implizieren auch,
dass Gewalt innerhalb der Grenzen des Sozialen stattfindet. Normati-
ve Erwartungen konnen nur sozialen Akteuren zugeschrieben werden —
wer oder was als sozialer Akteur gilt, ist jedoch kontingent. Damit ist
ein wichtiger Punkt angesprochen, der fiir die Betrachtung von Gewalt
und gewaltsam reprisentierten normativen Erwartungen nicht genug be-
tont werden kann: Was Gewalt ist, ob etwas Gewalt ist usw., lasst sich
nicht naiv aus der Beobachterposition festlegen, ohne die Perspektiven
der Akteure selbst potentiell zu ibergehen. Dieser Punkt ist in der Ge-
waltforschung bislang selten in dieser Explizitheit formuliert worden.
Intuitiv ldsst sich in den meisten Fallen zwischen Gewalt und Nicht-Ge-
walt, zwischen >Menschen< und anderem unterscheiden. Das liegt dar-
an, dass diese Fragen zwar als kontingent zu behandeln sind, empirisch
aber zu beobachten ist, dass sich bestimmte Ordnungen stabilisieren, die

70

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAKRALISIERUNG UND GEWALT

gesellschaftsuibergreifend festlegen, was in einer bestimmten Gesellschaft
Gewalt sein kann, wer als moglicher sozialer Akteur in Frage kommt,
welche normativen Erwartungen mit Gewalt reprisentiert werden kon-
nen und welche relevanten Dritten als legitimierende Dritte in Frage
kommen. Gewalt findet immer mit Bezug auf solche bestehenden Ver-
fahrensordnungen der Gewalt statt (Lindemann 2017¢).

3.1.4 Verfabrensordnungen der Gewalt

Der Begriff »Verfahrensordnung« klingt nach einem externen Regelwerk,
in dem festgelegt ist, was Gewalt ist. Das ist aber so nicht gemeint. Viel-
mehr ist es die Verfahrensordnung, die das unmittelbare Erleben vermit-
telt. Bei der Verfahrensordnung geht es darum, wie genau diese Erfah-
rung vermittelt wird, wie also die unmittelbare Einsicht, dass es sich bei
etwas um >Gewalt« handelt, zustande kommt und was dann mit dieser
Einsicht verbunden wird. Gewalt gehort zu den Phanomenen, bei de-
nen die Befremdung des eigenen Erlebens mit am schwierigsten ist: Ge-
walt macht betroffen, und Distanz davon ist schwierig. Dies ist auch der
Grund dafiir, dass Gewalt erst in jiingster Zeit in der Gewaltforschung
als vermittelte Erfahrung in den Blick gekommen ist.

Gerade fir die Erforschung von Feldern, die mit Gewalt assoziiert
werden — wie rechte Bewegungen — ist es besonders wichtig, nicht nur
der eigenen Intuition zu folgen, sondern zu explizieren, welche Verfah-
rensordnung als moderne Verfahrensordnung der Gewalt angenommen
werden kann. Rechte Bewegungen zeichnen sich haufig durch die An-
wendung und Akzeptanz von Gewalt aus (vgl. Heitmeyer 2012). Allein
diese Tatsache verweist darauf, dass sie sich potenziell an anderen Ver-
fahrensordnungen orientieren als die der sich als gewaltfrei beschreiben-
den Moderne. Wie verhilt es sich jedoch mit einer Bewegung wie der
neuen rechten Bewegung? Diese schliefSst sowohl an die Ordnung der
Gewaltfreiheit an als auch an eine der Legitimierung von Gewalt gegen
andere. Ziel dieses Buches ist es, die Spezifizitit dieser Ordnung in den
Blick zu nehmen, weshalb ein klares Verstandnis insbesondere der do-
minanten Ordnung der Gewaltfreiheit, mit Bezug auf die sich die neue
rechte Bewegung positioniert, notwendig ist.

Bereits aus diesen kurzen Ausfithrungen wird deutlich, dass mit Ver-
fahrensordnungen der Gewalt bestimmter Gesellschaften nicht eine ex-
klusive Geltung dieser Ordnung in der gesamten Gesellschaft gemeint ist.
Es ist plausibel, dass mehrere Verfahrensordnungen gleichzeitig Geltung
beanspruchen und dass entweder in verschiedenen gesellschaftlichen
Teilbereichen unterschiedliche Ordnungen gelten oder aber Verfahrens-
ordnungen miteinander konkurrieren. Die jeweils dominante Ordnung
ist diejenige, mit Bezug auf die sich andere Ordnungen positionieren

71

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

miissen, die nicht ignoriert werden kann. Beispielsweise ist im Fuf$ball-
stadion wahrscheinlich eine gruppenbezogene Ordnung wechselseitiger
Gewalt institutionalisiert, die jedoch nicht umhin kann, sich zur moder-
nen Ordnung zu positionieren, und zum Beispiel die Polizei als Staatsge-
walt nicht ignorieren kann (vgl. Schroter 2016; Schroter 2025).

Es konnen verschiedene Typen von gesellschaftlicher Ordnungsbil-
dung mit Bezug auf ihr Verhiltnis zu Gewalt unterschieden werden. Die-
se Typen sind als Idealtypen zu verstehen, das heifSt, sie bilden eine Heu-
ristik, in Bezug auf die konkrete empirische Phanomene gedeutet werden
konnen. Eine solche Heuristik ist Teil der Offnung von Empirie und ver-
hindert, dass die Forscher:innen auf eine naive positive Gewaltdefiniti-
on zurickgreifen konnen. Stattdessen kann die Analyse mit Bezug auf
die jeweiligen Verfahrensordnungen der Gewalt stattfinden. Ausgehend
von dem Bezugsproblem der endlosen gesellschaftsvernichtenden Rache
lassen sich mit Bezug auf Girard vier Verfahrensordnungen idealtypisch
unterscheiden (vgl. Girard 2002, 36; Lindemann 2017c¢).

o. Das Bezugsproblem von Girard ist die Selbstzerstorung von Gesell-
schaften durch eine Spirale endloser wechselseitiger Gewalt. Es gibt
keine allgemein anerkannte uberlegene Gewalt, sondern Gruppen
stehen sich im Rahmen von Racheverpflichtungen gegentiber. Diese
Gewalt entsteht, so die mimetische Theorie Girards, aufgrund der
Ahnlichkeit der Wiinsche von Menschen. »Jede mimesis, die den
Waunsch zum Gegenstand hat, miindet automatisch in einen Kon-
flikt ein« (Girard 2002, 215, Hervorh. im Orig.). Zu grofle Ahnlich-
keit untereinander ruft automatisch Gewalt hervor, die sich jeweils
als legitime Gewalt als Antwort auf eine vorangegangene Ordnungs-
verletzung versteht, als eine Form von Rache. Die Gewalt zerstort
schlieSlich das gesellschaftliche Zusammenleben an sich. Dieses Pro-
blem der drohenden Gefahr gesellschaftlicher Selbstauflosung miis-
sen Gesellschaften 1osen, bzw. haben sie in existierenden Gesell-
schaften immer bereits de facto gelost. Die jeweiligen Ordnungen
der Gewalt sind laut Girard jeweils Losungen fiir dieses Bezugspro-
blem.

1. Girard konzentriert sich in seinem Buch auf die Verfabrensordnung
der Opferung. Mit dem Opfer wird versucht, Ordnung aufrechtzu-
erhalten, bevor es zu den laut Girard unaufhaltsamen Gewaltaus-
briichen gekommen sein wird. Dieses Opfer wird nicht selbst fur
einen Normbruch verantwortlich gemacht, sondern durch die An-
wendung von Gewalt gegen ein ansonsten reines Opfer wird all-
gemeinverbindlich dargestellt, dass die Ordnung noch gilt. Um je-
manden opfern zu konnen, muss sichergestellt werden, dass das
Opfern keinesfalls als eine moglicherweise Rache auslosende Totung
(mif3-)verstanden wird. Dafiir werden verschiedene Vorkehrungen

72

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAKRALISIERUNG UND GEWALT

getroffen, z. B. ein ritueller Rahmen, und die Adressierung des Op-
fers als aufSerhalb gesellschaftlicher Gruppen stehend. Gleichzeitig
ist das Opfer immer auch Teil von der Gesellschaft. Das Opfer dient
als Praventionsmechanismus, um Gewalt im Vorfeld zu verhindern
und gleichzeitig zu zeigen, dass eine bestimmte Ordnung gilt.

Die zweite Ordnung ist die Verfabrensordnung des Ausgleichs. Die-
se unterscheidet sich scharf von der Ordnung des Opfers, insofern
es hier tatsichlich zu einer Normverletzung gekommen ist. Wahrend
in der Verfahrensordnung des Opfers kein Bezug zu einer konkre-
ten Normverletzung hergestellt wird (vgl. Girard 2002, 42), ist das
bei der Ordnung des Ausgleichs durchaus moglich. Allerdings wird
hier in der Regel ebenso wie in der Ordnung des Opfers kein Tater
identifiziert, der fiir seine Tat bestraft wiirde. Das wiirde, so Girard,
zu sehr an die zu verhindernde Rache-Spirale erinnern. Stattdessen
wird ein Ausgleich, eine Art Wiedergutmachung, geleistet und damit
die Ordnung wiederhergestellt. Es ist eine Art Reparatur der Ord-
nung, ohne dass eine Strafe erforderlich ist.

Die dritte von Girard identifizierte Ordnung ist die Verfahrensord-
nung des Gerichtswesens. Diese ist die erste Ordnung, die auf der
Identifizierung und Bestrafung eines Tiaters beruht und bei der ein
Normverstof aus einer unabhangigen Auflenposition heraus iden-
tifiziert und geahndet wird. In dieser Ordnung gilt das Schuldprin-
zip, das heifst, es wird tatsdchlich ein Tater bestraft, weil er seine Tat
begangen hat (vgl. Girard 2002, 37). Voraussetzung fiir diese Ord-
nung ist die Etablierung einer Zentralgewalt, die im Rahmen von
Gerichten fir die weitere Geltung der Norm verantwortlich ist. Da-
mit wird das Prinzip der Vergeltung insofern aufgehoben, als dieje-
nigen, die Recht sprechen, iiber iiberlegene Gewaltmittel verfiigen.
Sie werden daher nicht als diejenigen identifiziert, an denen Rache
zu tiben wire. Die Racheschleife kann also nach einem einzigen Ge-
waltakt enden. Mit der Entstehung einer Zentralgewalt ist es daher
auch moglich, Fragen nach individueller Schuld zu stellen: Die Tate-
rinnen missen nicht die Rache der Angehorigen fiirchten, und auch
diejenigen, die nicht opferfahig wiren, da sie in Gruppen eingebun-
den sind, konnen Opfer strafender Gewalt werden. Wichtig ist hier,
dass die Anderung der Verfahrensordnung nicht durch die Einfiih-
rung eines fiir alle geltenden Rechts erfolgt: Nicht die Tatsache, dass
der Richter gerecht oder nachvollziehbar ist, sondern dass er Repra-
sentant einer hoheren Gewalt ist, fithrt zum Ende der Rachespirale.
Die von den Gerichten angeordnete Gewalt ist nicht notwendiger-
weise gewaltloser als die individuelle Rache: Tatsachlich lassen sich
die frihneuzeitlichen Hinrichtungsformen nur vor dem Hintergrund
der Bedingung sinnvoll lesen, dass keiner der ausfiihrenden Akteure
ein dhnliches Schicksal zu befiirchten hatte.

73

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

4. Diesen drei Ordnungen von Girard figt Lindemann eine vierte
Ordnung hinzu: die Verfabrensordnung der Gewaltlosigkeit bzw.
moderne Verfahrensordnung der Gewalt, wie sie diese Ordnung
benennt (vgl. Lindemann 2017¢, 78). Diese Ordnung schlieft un-
mittelbar an die Ordnung des Gerichtswesens an und ist dariiber
hinaus durch eine weitestgehend gewaltlose Darstellung des Rechts
gekennzeichnet. Straftiter werden eingesperrt und (meistens) nicht
gefoltert. Die Einsperrung ist den Blicken entzogen. Damit einher
geht die Delegitimierung von Gewalt insgesamt. Gewalt soll in die-
ser Ordnung nur dann eingesetzt werden, wenn sie der Beendigung
von Gewalt dient, und ist insofern niemals >erlaubt< sondern immer
>geboten«< oder >verboten« (vgl. Reemtsma [2008] 2013, 190 ff.). Thr
zentrales Versprechen ist, dass auf Gewaltfreiheit vertraut werden
kann und insofern mit Gewalt nicht zu rechnen ist. Diese Ordnung
der Gewaltfreiheit ist die dominante Ordnung der Moderne.

Mit dem Konzept der Verfahrensordnungen der Gewalt wird es mog-
lich, Gewalt so zu untersuchen, dass ihre soziale Bedingtheit beriicksich-
tigt werden kann. Gewalt ist, wie oben dargestellt, ordnungsrelativ. Die
Feststellung, ob es sich bei einem Phinomen um Gewalt handelt, ist nur
moglich, wenn die soziale Ordnung, in der das Phianomen auftritt, in den
Blick genommen wird.

Die Aufgabe dieses Kapitels ist es, eine Skizze der aktuell dominanten
Ordnung vorzulegen. Der Zweck davon ist, die Bildung der sozialthe-
oretischen Pramissen reflektieren zu konnen und also meine Beobach-
tungsperspektive zu strukturieren (1), die neue rechte Bewegung in ih-
rer Bezugnahme auf diese Ordnung analysieren zu konnen (2) und einen
Anfangspunkt bei der Analyse zu gewinnen (3). Im Folgenden werde ich
vor dem Hintergrund des nun entwickelten Vokabulars also die Verfah-
rensordnung der Gewaltlosigkeit skizzieren.

3.2 Verfahrensordnung der Gewaltlosigkeit

Um die zentralen Prinzipien der Verfahrensordnung der Gewaltlosigkeit
zu beschreiben, erzdhle ich zunidchst einen Mythos, um auf die zentra-
len Werte dieser Gesellschaft aufmerksam zu machen:

Nach ihrer Selbstbeschreibung ist die moderne Gesellschaft gewalt-
frei oder zumindest auf dem Weg zur Gewaltfreiheit. Mit dieser Gewalt-
losigkeit unterscheiden wir (ich unterstelle hier das kollektive Wir die-
ser modernen Gesellschaft) uns von fritheren Gesellschaften, in denen
barbarische Kriege, Raub und Totschlag, Volkermord, Menschenopfer
und sinnlose Fehden an der Tagesordnung waren. Wir unterscheiden
uns auch von anderen zeitgenossischen Gesellschaften, in denen Frauen

74

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERFAHRENSORDNUNG DER GEWALTLOSIGKEIT

noch immer unterdriickt werden, Regierungskritiker verschwinden und
Volker noch immer systematisch ermordet werden. Wir dagegen sind
die Zivilisierten. Wir fuhren Kriege allenfalls, um illegitime Gewalt — der
Ausdruck erscheint uns tibrigens als Pleonasmus — zu beenden und eine
zivilisierte Ordnung ohne Gewalt zu errichten.

Gleichzeitig stellen wir fest — es ist immer noch dasselbe >wir< —, dass
unsere Gesellschaft voll von nicht beendeter illegitimer Gewalt ist. Vie-
les hat sich gedndert, aber es gibt immer noch strukturelle Ungleichhei-
ten, die als Gewalt bezeichnet werden miissen. Frauen, Homosexuelle,
Muslime, Schwarze, Chinesen, Arme — sie alle werden auf unterschiedli-
che Weise benachteiligt, auf ihren Korper reduziert, auf ihre Kultur oder
Religion, auf ihre Moralvorstellungen. Wir, die Nicht-Diskriminierten,
sollten uns fiir ein Ende dieser Gewalt einsetzen und zu einer besseren
Gesellschaft beitragen, indem wir unser Weif$sein und unsere heteronor-
mativen Werte kritisch hinterfragen.

Bei beiden Erzidhlungen handelt es sich um denselben Mythos, um die-
selbe »fundierende, legitimierende und weltmodellierende Erzdhlung«
(A. Assmann und Assmann 1998, 180). Damit ist keineswegs gesagt,
dass die Erzahlung falsch oder richtig ist. Die Frage, ob sie richtig oder
falsch sein kann bzw. welche der beiden Erzihlungen richtiger ist, bleibt
selbst in der Logik des Mythos offen: Der Einwand gegen die erste Er-
zdhlung, dass gerade das 20. und 21. Jahrhundert von extrem gewalt-
sam ausgetragenen Konflikten gepragt sind, bezieht sich ebenso auf die
Norm einer gewaltfreien Gesellschaft wie der Einwand gegen die zweite
Erzdhlung, dass rein zahlenmafSig die Wahrscheinlichkeit individueller
Gewaltverbrechen doch relativ stark abgenommen hat. In beiden Versi-
onen soll Gewalt nicht sein oder, wo sie ist, beendet werden. Zugleich ist
Gewalt prinzipiell iberwindbar, und Gewaltfreiheit, so fern sie realiter
auch sein mag, bleibt das Ziel. Mit diesem Ziel vor Augen kann gemahnt
werden, dass es »fatal [wire], auf die Enttduschung tiberschwinglicher
Erwartungen von Gewaltlosigkeit zu reagieren, indem nun die Gewalt
selbst zur heimlichen, aber universellen Grundstruktur der Moderne er-
klirt wird, eine Gewalt, die nicht enden will, sondern nur stindig neue
Formen annimmt und ihre zerstorende Wirkung mit der Zunahme tech-
nischer Vernichtungspotentiale unendlich steigert« (Jaeger 2015, 302).
Vielmehr soll die Méglichkeit zu ihrer Uberwindung im Blickfeld der
Forscher:innen bleiben.

Der Identifikation von etwas als Gewalt kommt eine hohe hand-
lungsmotivierende Funktion zu: Etwas als Gewalt zu identifizieren be-
deutet auch, zu ihrer Beendigung durch den Staat aufzurufen. Daher ist
die Frage nach einer Definition von Gewalt immer auch eine normati-
ve Frage: Welches Phanomen ist so, dass es vom Staat beendet werden
soll (vgl. Lindemann 2017¢)? Dies betrifft nicht nur gesellschaftliche
Diskurse, sondern insbesondere auch die in der Gewaltsoziologie seit

75

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

langem gefiihrte Debatte, ob ein >enger< oder ein >weiter< Gewaltbegriff
angemessen ist (vgl. Galtung 197 5; Popitz 1986; Sofsky 1996; Collins
2011; Imbusch 2017; A. Braun 2021; Imbusch und Mayer 2021). Je
nachdem, welcher Gewaltbegriff verwendet wird, wird fiir unterschied-
liche Phdanomene zum Handeln aufgerufen — das gilt auch und insbe-
sondere fiir die Vertreter:innen eines rengen< Gewaltbegriffs. Auch ein
enger physischer Gewaltbegriff ist nicht, wie seine Vertreter gegen ei-
nen weiter gefassten behaupten, etwa frei von moralischen Urteilen,
sondern pladiert eben dafiir, nur bestimmte Phinomene, namlich sol-
che, die den individuellen Korper verletzen, als Gewalt zu verurteilen.
Die Vertreterinnen eines weiten Gewaltbegriffs versuchen hingegen,
auch andere Phinomene in dieser Weise zu verurteilen. Wahrend aber
die Vertreter des weiten Gewaltbegriffs sich ihres politischen Anliegens
bewusst sind, sind die Vertreter:innen des engen Gewaltbegriffs sich in
der Regel nicht dartiber im Klaren, dass auch sie bestimmte Phanome-
ne verurteilen.

In der Verfahrensordnung der Gewaltlosigkeit zur Beendigung von
Gewalt aufzurufen, heifdt in der Regel: zur Gewalt aufrufen, d. h. den il-
legitim Gewalt Ausiibenden die Illegitimitit ihres Verhaltens allgemein
und verbindlich vor Augen zu fithren. Die Legitimitat dieser Gewalt
speist sich aus dem Ziel, die Gewalt zu beenden; damit erscheint sie als
reine oder legitime Gewalt (vgl. Girard 2002, 471 ff.). Sie ist nicht nur >er-
laubte«, sondern >gebotene Gewalt< (Reemtsma [2008] 2013, 1971; vgl.
auch E. Hartmann 2019): Wenn Gewalt beendet werden kann, besteht
die Pflicht, sie zu beenden. Dabei ist in der Moderne der Staat die Instanz,
die legitime Gewalt ausiiben darf bzw. muss (vgl. Lindemann 2017¢,
80). Strukturell erfordert die Verfahrensordnung der Gewaltlosigkeit,
wie auch schon die Verfahrensordnung des Gerichtswesens, eine zentra-
le ibergeordnete Gewalt, die prinzipiell auch tatsichlich illegitime Ge-
walt beenden kann; der Verzicht auf die eigene gewaltsame Normdurch-
setzung ist daran gebunden, dass diese tiberlegene Gewalt die Norm
stellvertretend durchsetzt und damit auch erfolgreich sein kann. Wel-
che Norm in welcher Weise zu reprisentieren ist, wird im Rahmen der
Rechtsprechung festgelegt und erlangt durch die 6ffentliche Reprisen-
tation allgemeine Verbindlichkeit.

Der Staat verfiigt iiber Uiberlegene Gewalt, aber das bedeutet nicht
notwendigerweise, dass die empirisch beobachtbare Norm der Gewalt-
losigkeit eintritt. Im Gegenteil, wie Lynn Hunt in ihrer Studie zur Ent-
stehung der Menschenrechte herausarbeitet, sind 6ffentliche Folterungen
und qualvolle Hinrichtungen im 18. Jahrhundert kein Relikt aus alter
Zeit, sondern auf der Hohe ihrer Zeit (vgl. Hunt 2007, Kap. 2). Auf-
grund der Uberlegenheit der Zentralgewalt war ein solcher Strafvollzug
moglich und durchsetzbar. Zwischen der Zentralisierung staatlicher Ge-
walt und der heute beobachtbaren Darstellung des Rechts, die Gewalt

76

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERFAHRENSORDNUNG DER GEWALTLOSIGKEIT

weitgehend invisibilisiert und zudem dem offentlichen Blick entzieht,
liegt ein Transformationsprozess der Institutionen.

Dass sich Gewaltlosigkeit als Norm institutionalisiert hat, ist hier
nicht bzw. nicht nur mit Bezug auf abstrakt gesetztes Recht gemeint, son-
dern vielmehr als Institutionalisierung bestimmter Wertbindungen. Das
Erleben von Gewalt beriihrt unabhingig von Rechtsnormen. Gleichzei-
tig gehort die gewaltsame Durchsetzung von Normen — fiir viele gesell-
schaftliche Gruppen — nicht zur Lebensrealitiat. Anders formuliert: Der
Alltag ist geprigt von einem tiefen Vertrauen in die Gewaltfreiheit die-
ses Alltags, von einem Vertrauen in die Gewaltfreiheit zwischenmenschli-
cher Interaktionen (vgl. Reemtsma [2008] 2013). Auch wenn dieses Ver-
trauen bei bestimmten sozialen Gruppen systematisch enttiuscht wird
— die Black-Lives-Matter-Bewegung macht im Wesentlichen darauf auf-
merksam, dass bestimmte soziale Gruppen mehr oder weniger auf Ge-
waltfreiheit vertrauen konnen (vgl. Lindemann 2020, 23) —, so bestimmt
es doch die herausgebildeten Erwartungsstrukturen und Legitimations-
strategien, die fiir das Fortbestehen eines sozialen Lebens unerlasslich
sind. So werden z. B. Menschen, bei denen dieses Vertrauen erschiittert
wurde, weil sie vielleicht Zeuge oder Opfer extremer Gewalt geworden
sind, in (Trauma-)therapeutische Behandlung geschickt, damit sie ihren
alltdglichen Aufgaben wieder nachgehen konnen.

Mit der Illegitimitdt von Gewalt geht eine Aufwertung des Opfersta-
tus einher. Reemtsma weist darauf hin, dass sich die Stellung des Opfers
nach dem Zweiten Weltkrieg stark verandert hat: Galt das Opfer von
Gewalt zuvor vor allem als »unheimlich, minderwertig oder mitschuldig
an dem, was ihnen widerfahren ist« (Reemtsma [2008] 2013, 488), so
ging diese Deutung zwar nicht verloren, wurde aber durch eine beson-
dere Sprecherinnenposition ergianzt. Dem Opfer wurde nun auch eine
»Deutungsautoritit iiber das Leben schlechthin eingeriumt« (Reemtsma
[2008] 2013, 491). Es konnte unmittelbar tiber die Betroffenheit von Ge-
walt Auskunft geben und diese Betroffenheit kommunizieren. »Die Op-
fer vertreten und ersetzen den Dritten, der die Gewalttat sieht und weif3,
was sie sozial bedeutet« (Reemtsma [2008] 2013, 493). Barth hat her-
ausgearbeitet, dass die Tdter-Opfer-Unterscheidung daher nicht als sozi-
altheoretische Pramisse verwendet werden kann, sondern selbst norma-
tiv aufgeladen ist (vgl. J. Barth 2023, 99 ff.). Die Kritik der Innovateure<
an den >Mainstreamerns, sie wirden »die Lage der Bezwungenen [unter-
schlagen]« und seien »taub und blind gegentiber der Qual der Opfer«
(Sofsky 1996, 68), bzw. auch die Kritik an Sofsky, wiederum nur einer
»Fleischbeschau« (Nedelmann 1997, 74) zu erliegen, weist darauf hin,
dass die aktuelle Gewaltsoziologie der modernen normativen Aufladung
des Opfers folgt. Diese ist aber ein »historisches Spezifikum der Moder-
ne« (J. Barth 2023, 99; vgl. Bessel 2015; siehe auch: Shklar 1984). Das
Opfer in dieser Weise ins Zentrum zu ricken, fithrt dazu, » Gewalt nur

77

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

noch als delegitimierte Gewalt in den Blick zu bekommen« (Lindemann
2014, 271). Das ist jedoch die fiir die Verfahrensordnung der Gewalt-
losigkeit typische Bezugnahme auf Gewalt: Gewalt erscheint nur noch
als illegitime Gewalt bzw. invisibilisiert sich in ihren legitimen Formen.

Diese normative Orientierung der Moderne an der Ordnung der Ge-
waltlosigkeit wurde auch in dem von mir skizzierten Forschungsstand
deutlich (vgl. Kapitel 1). Die Kontroversen der Rechtsextremismusfor-
schung kreisen im Kern um eine Frage: Wie kann die Illegitimitit rechts-
extremer Gewalt so beschrieben werden, dass sie nicht verharmlost wird,
indem eigentlich harmlose Formen als extremistisch bezeichnet werden
oder die Gewalt eher wie ein Schuljungenstreich aussieht? Einerseits geht
es um die ausdriickliche moralische Verurteilung des Phinomens. An-
dererseits geht es darum, ein Problem zu beenden. Hier zeigt sich die
Rechtsextremismusforschung als eine die moderne Verfahrensordnung
der Gewaltlosigkeit stiitzende Forschung. Zusitzlich ist diese Forschung
zum Teil explizit mit der staatlichen Perspektive auf Gewalt verwoben,
etwa in der Person von Pfahl-Traughber. Diese normative Orientierung
kommt in den Kontroversen teilweise zum Ausdruck, etwa wenn Ges-
senharter Pfahl-Traughber vorwirft, zu sehr die Perspektive des Verfas-
sungsschutzes einzunehmen (vgl. Gessenharter 1998), nicht aber die nor-
mative Orientierung, aus der die Kontroverse tiberhaupt erst entstanden
ist: die Orientierung an der Beendigung von Gewalt und der Delegitimie-
rung illegitimer Gewalt. Auch diese Kritik an der aus staatlicher Perspek-
tive stattfindenden Forschung kommt letztlich nicht aus der Perspekti-
ve der modernen Verfahrensordnung der Gewalt heraus und ist damit
ebenfalls letztlich herrschaftsstiitzend.

An diesem Punkt wurde gezeigt, dass Gewalt in der dominanten Ver-
fahrensordnung der Gewalt der Moderne illegitim ist. Was bislang fehlt,
ist eine Erklarung fiir diese historische Entwicklung. An Durkheim an-
schlieflend erweist sich insbesondere ein Passungsverhaltnis zwischen der
modernen Ordnung der Gewaltlosigkeit und der Aufwertung des Indi-
viduums. Im Folgenden werde ich zunichst differenzierungstheoretisch,
dann nochmal mit Bezug auf die Sakralisierungstheorie die Entstehung
des Individuums, das nicht Opfer von Gewalt werden soll, erklaren. Da-
bei fiihre ich die beiden Rezeptionsstringe von Durkheim — den differen-
zierungstheoretischen und den kultursoziologischen — zusammen.

3.2.1 Horizontale Differenzierung

Durkheim entwickelt seine Theorie der Entstehung des >Kultes des In-
dividuums« (vgl. Durkheim [1950] 1999, 84) auf der Grundlage sei-
ner Analyse der Entstehung gesellschaftlicher Arbeitsteilung (vgl. Durk-
heim [1930] 2019). Seine zentrale These lautet: Die >einfachen< bzw.

78

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERFAHRENSORDNUNG DER GEWALTLOSIGKEIT

ssegmentar differenzierten< Gesellschaften unterscheiden sich von >kom-
plexeren< bzw. >funktional differenzierten< Gesellschaften durch die Art
der Arbeitsteilung und das vorherrschende >Kollektivbewusstsein«.

Die einfachen Gesellschaftens zeichnen sich durch die Gliederung in
einzelne autarke Segmente — Familien, Clans 0.4. — aus, die untereinan-
der kaum Kontakt haben und von denen jedes »eine kleine Gesellschaft
in der groflen« bildet (Durkheim [1930] 2019, 279). In diesen Segmen-
ten sei die Arbeitsteilung kaum entwickelt, dafiir aber ein tibergreifen-
des Kollektivbewusstsein, in dem die Einzelbewusstseine aufgrund ihrer
Ahnlichkeit miteinander aufgehen. Individualitit gibt es in diesen Ge-
sellschaften nicht, ohne dass damit ein besonderer Zwang zu ihrer Un-
terdriickung einherginge:

Wenn in den niedrigen Gesellschaften in der Tat der individuellen Per-
sonlichkeit ein so geringer Platz eingeraumt wird, so nicht darum, weil
diese unterdriickt oder kiinstlich zuriickgedrangt worden wire, sondern
einfach, weil sie zu diesem Zeitpunkt der Geschichte nicht existiert hat.
(Durkheim [1930] 2019, 250, Hervorh. im Orig.)

In diesen segmentir organisierten Gesellschaften gibt es nach Durkheim
eine stark ausgeprigte Solidaritit, die in der Ahnlichkeit der Bewusst-
seine wurzelt und die er deshalb auch als mechanische Solidaritit be-
zeichnet. Die Regeln der Gesellschaft sind in diesem Fall fir alle Ge-
sellschaftsmitglieder verbindlich und haben einen sakralen Charakter.
Damit einher geht ein repressives Strafrecht, in dem alles, was »starke
und bestimmte Zustinde des Kollektivbewusstseins verletzt« (Durkheim
[1930] 2019, 129), als kriminell gedchtet hart bestraft wird.

Der Ubergang von segmentiren zu funktional differenzierten Gesell-
schaften ist nach Durkheim mit der Entwicklung von Arbeitsteilung ver-
bunden, die durch die GrofSe und Dichte der Gesellschaften notwendig
wird. Es entsteht ein »System von verschiedenen Organen, von denen
jedes eine Sonderrolle ausiibt, und die ihrerseits aus differenzierten Tei-
len bestehen« (Durkheim [1930] 2019, 237). Die einzelnen Gruppen
sind nicht mehr autark, sondern stehen in wechselseitiger Abhangigkeit.
Folglich bedarf es einer organischen (vgl. Durkheim [1930] 2019, 183)
Solidaritit, bei der nicht die Ahnlichkeit der einzelnen Bewusstseine zur
Solidaritat fithrt, sondern gerade die Verschiedenheit, da nur in der Ver-
schiedenheit die Abhingigkeitsbeziehungen eingelost werden konnen.
Wo das segmentir differenzierte Gesellschaftssystem ohne ausgebildete
Individualitdt auskam, ist das funktional differenzierte darauf angewie-
sen, dass sich die Individuen in verschiedenen Gruppen vergesellschaften

5 Ich bleibe hier zum besseren Verstindnis und zur besseren Nachvollziehbar-
keit bei der Wortwahl Durkheims; diese Begrifflichkeit soll hier jedoch kei-
ne Wertung implizieren, sondern zielt auf die Unterscheidung von Gesell-
schaftsmodellen ab.

79

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

konnen. Damit gibt es aber nicht mehr nur ein Regelsystem, auf das
sich alle Individuen beziehen miissen, sondern je nach ausdifferenzier-
tem Funktionssystem unterschiedliche Regelsysteme. Diese Auflosung
der mechanischen Solidaritit fithrt potentiell zu einer Gefihrdung des
gesellschaftlichen Zusammenbhalts, »denn die Gesellschaft hat ihre ei-
genen Bedirfnisse, die nicht auch die unseren sind« (Durkheim [1897]
2022, 393). Durkheims Antwort auf dieses Problem ist, dass die Arbeits-
teilung selbst, die die mechanische Solidaritit aufgelost hat, die Grundla-
ge fiir die Bildung einer organischen Solidaritit ist, und dass die Institu-
tion des Individuums selbst die Quelle der neuen organischen Solidaritat
ist. »Das heifSt im {ibrigen nicht, daf§ das gemeinsame BewufStsein vom
volligen Verschwinden bedroht wire«, vielmehr »wird das Individuum
der Gegenstand einer Art von Religion« (Durkheim [1930] 2019, 227).
Die Individualitit, das gemeinsame Menschsein wird zum einzigen Ge-
meinsamen, auf das sich das kollektive BewufStsein in der funktional
differenzierten Gesellschaft richten kann — und auch richtet: »nicht der
Egoismus, sondern die Sympathie fiir alles, was Mensch ist, ein grofSeres
Mitleid fur alle Schmerzen, fiir alle menschlichen Tragodien, ein heftige-
res Verlangen, sie zu bekimpfen und sie zu mildern, ein grofSerer Durst
nach Gerechtigkeit« (Durkheim [1898] 1986, 60 f.).

Voraussetzung dafir ist der Staat. Nach Durkheim ist das Indivi-
duum »das Produkt des Staates, da das staatliche Handeln wesentlich
auf die Befreiung des Individuums ausgerichtet« ist (Durkheim [1950]
1999, 85). Mit Befreiung ist hier gemeint, dass der Staat das Individu-
um aus den gesellschaftlichen Teilgruppen herauslost, die dazu neigen,
das Individuum fiir sich zu vereinnahmen (vgl. Durkheim [1950] 1999,
91). Um eine organische Solidaritit zu erreichen, muss das Individu-
um jedoch frei sein, sich zu vergesellschaften, und darf nicht von Grup-
pen wie Familie, Berufsgruppen etc. vereinnahmt werden. Gleichzeitig
verhindert die Existenz dieser gesellschaftlichen Teilgruppen, dass der
Staat seinerseits das Individuum vereinnahmt und die Freiheit des In-
dividuums einschrinkt (vgl. Durkheim [1950] 1999, 93). Lindemann
interpretiert Durkheim hier so, dass nicht nur der Staat das Individu-
um als Institution sichert, sondern auch das Individuum ein Verhal-
ten an den Tag legen muss, mit dem es seinen sakralen Status behilt
bzw. verliert, wenn es z. B. mordet, womit die Institution des Individu-
ums als Empfianger von Wiirde bereits bei Durkheim in gewisser Wei-
se leistungsbezogen begrenzt ist (vgl. Lindemann 2018, 3 10; Durkheim
[1897] 2022, 391).

Auch fur Luhmann ist das Ethos der Menschenrechte bzw. der je-
weils spezifischen Grundrechte Grundlage und Voraussetzung funkti-
onaler Differenzierung. Dabei hebt er insbesondere die beiden Werte
Freiheit und Wirde hervor: »Beide Begriffe bezeichnen Grundbedingun-
gen des Gelingens der Selbstdarstellung eines Menschen als individuelle

8o

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERFAHRENSORDNUNG DER GEWALTLOSIGKEIT

Personlichkeit« (Luhmann [1965] 1974, 61). Durch Grundrechte, spe-
zifische Freiheit und Wiirde werden Menschen zu Individuen - ein Sta-
tus, der in anderen Theorien anthropologisch hergeleitet werden muss
- z. B. zu Individuen, die Rollen iibernehmen, aber auch wieder ablegen
konnen. In der funktional differenzierten Gesellschaft werden nun in
den jeweiligen Funktionssystemen spezifische Typen von Personen her-
vorgebracht, die sich an bestimmten Sachlogiken orientieren. »Eine Per-
son wird konstituiert, um Verhaltenserwartungen ordnen zu konnen,
die durch sie und nur durch sie eingelost werden konnen« (Luhmann
[1984] 2015, 429). Um solche jeweils vergesellschafteten Personen im
Rahmen spezifischer Systeme hervorzubringen, sind Individuen, denen
Freiheit und Wiirde zukommen und die damit an verschiedenen Kommu-
nikationszusammenhéngen teilnehmen konnen, funktional notwendig.
Dabei diirfen die einzelnen Funktionszusammenhinge das Individuum
nicht vereinnahmen, »die Gefahr der Entdifferenzierung, der Politisie-
rung des gesamten Kommunikationswesens, ist in der gesellschaftlichen
Emanzipation und Autonomsetzung des politischen Systems angelegt«
(Luhmann [1965] 1974, 24). Die Gefahr besteht darin, dass ein Kom-
munikationsbereich den gesamten Erfahrungsbereich eines Menschen
vereinnahmen kann — dhnlich der Gefahr, die Durkheim fiir das Span-
nungsverhaltnis zwischen Staat und gesellschaftlichen Teilgruppen aus-
gemacht hat. Die Kodifizierung von Grundrechten begrenzt hingegen
den Zugriff des Staates auf den Birger (vgl. Luhmann [1965] 1974, 197).
Das Individuum ist aber nicht nur Empfianger von Wiirde und Freiheit,
sondern es muss nach Luhmann auch eine Selbstdarstellung wihlen, in
der es sich konsistent als individuelle Person darstellt. »Wiirde« ist also
mit Luhmann leistungsbezogen zu denken und kann im Falle einer nicht
gelingenden Selbstdarstellung auch wieder entzogen werden. » Ohne Er-
folg in der Selbstdarstellung, ohne Wiirde, kann er seine Personlichkeit
nicht benutzen. Ist er zu einer ausreichenden Selbstdarstellung nicht in
der Lage, scheidet er als Kommunikationspartner aus und sein man-
gelndes Verstiandnis fiir Systemanforderungen bringt ihn ins Irrenhaus«
(Luhmann [1965] 1974, 69). Ubersehen wird bei diesem Wiirdeverstind-
nis, dass der Mensch, der in seiner Selbstdarstellung scheitert, eben ins
Irrenhaus kommt, aber nicht Gefahr lauft, gekeult zu werden (vgl. Lin-
demann 2012). Das heifdt, er wird weiterhin als ein Mensch behandelt,
was darauf hindeutet, dass ihm in der modernen Gesellschaft Rechte zu-
kommen, die unabhingig von seiner Fahigkeit zur Selbstdarstellung sind.

Die funktional differenzierte Gesellschaft Luhmanns ist eine Welt-
gesellschaft (vgl. Luhmann [1971] 2005), womit sich Luhmann selbst
von dem Verstindnis von Gesellschaft als jeweils nationale Gesellschaft
abgrenzt (vgl. Luhmann 1997, 158 f.). Fiir Durkheim bleibt der Nati-
onalstaat relevant und hat die entscheidende Funktion, die Einzelnen
aus ihren jeweiligen Teilbereichen herauszulosen und das entstehende

81

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

Individuum sowohl zum Mitglied der weltgesellschaftlich verstandenen
Menschheit als auch zum Mitglied eines bestimmten Staates zu machen.
Es ist Kosmopolit und Staatsbiirger zugleich (vgl. Durkheim [1950]
1999, 106). Die Spannung zwischen mitgliedschaftsorientierten und
weltgesellschaftlich verfassten Funktionsbereichen ist nach Lindemann
weniger eine zwischen funktionaler Differenzierung und anderen Diffe-
renzierungsformen, sondern vielmehr »in der Differenzierungsform mo-
derner Vergesellschaftung selbst angelegt« (Lindemann 2018, 168). Die
mitgliedschaftsorientierten Funktionsbereiche sind darauf angewiesen,
dass es zugleich eine weltgesellschaftliche Orientierung gibt; die weltge-
sellschaftlich orientierten Funktionsbereiche sind wiederum auf die mit-
gliedschaftsorientierte Orientierung angewiesen. Dieses Verhaltnis von
Mitgliedschaft und weltgesellschaftlicher Orientierung bringt nach Lin-
demann das menschliche Korperindividuum gleich an Freiheit und Wiir-
de hervor (vgl. Lindemann 2018, 170 ff.).

Diese Logik der Bedeutung des Individuums fiir die Struktur horizon-
taler Vergesellschaftung lasst sich an dieser Stelle gut durch einen starker
kultursoziologisch argumentierenden Anschluss an Durkheim erganzen.
Ich schliefSe mich hier Barth an, der dafiir pladiert, diese oft getrennt ver-
laufenden Rezeptionsstrange Durkheims — Differenzierungstheorie und
Kultursoziologie — mit Bezug auf Lindemanns Kontingenztheorie zusam-
menzufithren (vgl. J. Barth 2023, 69).

3.2.2 Sakralisierung der Person

Auch der kultursoziologische Anschluss an Durkheim beschreibt, wie es
zur Entstehung des Individuums kommt, stellt dabei aber nicht die dif-
ferenzierungstheoretische Passung, sondern das Erleben von Werten in
den Vordergrund. Joas’ Leitgedanke ist es, »den Glauben an die Men-
schenrechte und die universale Menschenwiirde als Ergebnis eines spe-
zifischen Sakralisierungsprozesses aufzufassen — eines Prozesses, in dem
jedes einzelne menschliche Wesen mehr und mehr und in immer stir-
ker motivierender und sensibilisierender Weise als heilig angesehen und
dieses Verstindnis im Recht institutionalisiert wurde« (Joas 2015, 18).
Dabei geht er auch davon aus, dass »die Bindung an Werte nicht aus ra-
tionalen Erwagungen erwichst« (Joas 2015, 18), sondern vielmehr die
affektive Bindung ernst zu nehmen ist, die sich im historischen Wandel
auch verdndern kann. Die historische Genese der Menschenwiirde ist
daher weder auf die Kodifizierung im Rahmen der franzosischen Men-
schenrechtserkldrung von 1789 noch auf einen 1700-jdhrigen histori-
schen Reifungsprozess der christlichen Lehre zuriickzufiihren, sondern
auf einen Prozess der Sakralisierung der menschlichen Person (vgl. Joas
2012).

82

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERFAHRENSORDNUNG DER GEWALTLOSIGKEIT

Um diesen Prozess der Sakralisierung zu rekonstruieren, greift Joas
auf Foucaults ([1975] 1994) Analyse des Prozesses der Abschaffung der
Folter und der Einschrankung der Todesstrafe zuriick (vgl. Joas 2015, 63
ff.). Foucault hat bekanntlich einen Wandel im Strafrecht beschrieben, in
dem Korperstrafen und Todesstrafen zugunsten von Gefiangnissen und
anderen totalen Institutionen an Einfluss verloren haben. Foucault ver-
tritt dabei die These, dass das neue Strafrecht nicht auf die Zerstérung
des Korpers zielte, die ein »Zeremoniell zur Wiederherstellung der fiir
einen Augenblick verletzten Souveranitit« war, bei der diese Souverani-
tat »ein Feuerwerk ihrer Macht abbrennt« (Foucault [1975] 1994, 64).
Vielmehr sollten die Kontrolle und die Macht tiber Korper und Geist
auf die Spitze getrieben werden. Es geht nicht mehr um die Wiederher-
stellung der Souverinitit in einem einzigen Akt, sondern um die Unter-
werfung der ganzen Person durch Erziehung und Disziplinierung. Inso-
fern signalisiert der Verzicht auf Folter und Korperstrafen weniger eine
Humanisierung des Strafrechts im Sinne eines moralischen Fortschritts
als vielmehr eine Veranderung der Zielforderung. Sie ist damit in gewis-
ser Hinsicht repressiver als die vom allmiachtigen Souverin ausgehen-
den Anklagen und Urteile (vgl. Foucault [1975] 1994, 71). Joas wirft
Foucault vor, insbesondere die Position des Wahnsinnigen zu verkldren.
Wihrend Foucault davon ausgehe, dass der Wahnsinnige in der Vormo-
derne als normaler Teil der Schopfung toleriert und nicht repressiv um-
erzogen worden sei (vgl. Foucault [1975] 1994), betont Joas, dass »die
angebliche Toleranz gegenuber dem Wahnsinnigen (...) namlich auf ei-
ner radikalen Distanzierung von ihm [beruhe]; er wurde als fundamen-
tal anderes Wesen wahrgenommen, das im reich differenzierten Kosmos
seinen eigenen Platz einnehme, aber eben gerade nicht Mensch im Voll-
sinn sei« (Joas 2015, 79). Fiir Joas ist dann »nicht die Disziplinierung
(...) dann das Entscheidende, sondern die Inklusion« (Joas 2015, 79).
Inklusion meint bei Joas einen Prozess, in dem auch bisher Ausgeschlos-
sene, Sklaven oder Verbrecher als Menschen einbezogen und nicht mehr
als etwas grundsitzlich Anderes verstanden werden (vgl. Joas 2015, 81).
Damit streift Joas das Problem der Grenzen des Sozialen: Menschen, die
vorher nicht als Menschen galten, werden nun als Menschen verstanden;
dabei setzt er die modernen Grenzen des Sozialen im Sinne seiner affir-
mativen Genealogie bereits voraus und expliziert daher nicht, dass damit
auch Prozesse der Exklusion einhergehen, in denen Geister, Tiere, Ddmo-
nen etc. nicht mehr Teil des Sozialen waren (vgl. Lindemann 2009). In-
klusion wird von Joas als Teil des Prozesses der Sakralisierung der Per-
son verstanden, wobei er an Durkheims Theorie der Individualisierung
anschliefSt. Von besonderer Relevanz ist fur ihn in diesem Zusammen-
hang ein Aufsatz, der im Kontext der Dreyfus-Affire entstanden ist und
in dem Durkheim ein Pladoyer fiir den in den Menschenrechten kodifi-
zierten Individualismus hilt:

83

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

»Diese menschliche Person, deren Definition gleichsam der Prifstein
ist, an dem sich das Gute vom Schlechten unterscheiden mufS, wird als
heilig betrachtet, sozusagen in der rituellen Bedeutung des Wortes. Sie
hat etwas von der transzendenten Majestit, welche die Kirchen zu allen
Zeiten ihren Gottern verleihen; man betrachtet sie so, als wire sie mit
dieser mysteriosen Eigenschaft ausgestattet, die um die heiligen Dinge
herum eine Leere schafft, die sie dem gewohnlichen Kontakt und dem
allgemeinen Umgang entzieht. Und genau daher kommt der Respekt, der
der menschlichen Person entgegengebracht wird. Wer auch immer einen
Menschen oder seine Ehre angreift, erfullt uns mit einem Gefiihl der Ab-
scheu, in jedem Punkt analog zu demjenigen Gefiihl, das der Gliubige
zeigt, der sein Idol profanisiert sieht. Eine solche Moral ist also nicht
einfach eine hygienische Disziplin oder eine weise Okonomie der Exi-
stenz; sie ist eine Religion, in der der Mensch zugleich Glaubiger und
Gott ist.« (Durkheim [1898] 1986, 56—57)

Die hier beschriebene religiose Fundierung des Kultes des Individuums
hat jedoch nach Durkheim nichts zu tun mit einem »egoistischen Kult
des Ichs« (Durkheim [1898] 1986, 56), der die »grofSe Krankheit unserer
Zeit« (Durkheim [1898] 1986, 54) sei. Letzterer stellt eine Verfallsform
des Kultes des Individuums dar, indem beim Kult des Ichs die moralische
Orientierung nicht an der Gemeinschaft, sondern an Partikularinteressen
erfolge (vgl. Durkheim [1930] 2019, 227). Demgegeniiber ist der Kult
des Individuums die einzige Sakralisierung, die »die moralische Einheit
des Landes sicherstellen kann« (Durkheim [1898] 1986, 62). Es handelt
sich also um ein kollektives Normsystem, das die Gesellschaft als Gan-
zes zusammenhilt und das Problem des sozialen Zusammenhalts 16sen
kann. Die Idee der menschlichen Person sei die einzige Moglichkeit, ei-
nen ubergreifenden gesellschaftlichen Zusammenhang herzustellen (vgl.
Durkheim [1898] 1986, 63).

Die Sakralisierung der Person ist nach Joas von drei Seiten bedroht.
Zum einen kann es auch in der modernen Gesellschaft immer wieder zu
anderen Sakralisierungen kommen, die in Konkurrenz zur Sakralisie-
rung der Person treten konnen, »wie etwa der der Nation oder der klas-
senlosen Gesellschaft« (Joas 2015, 1o1). Auch den Nationalsozialismus
und seine rassistische Ideologie versteht Joas als radikal antiindividua-
listisch, insofern Kategorien von Menschen entwertet werden. Diese an-
deren Sakralisierungen fithren dazu, dass die Sakralisierung der Person
nicht als ungebrochene Fortschrittsgeschichte erzihlt werden kann (vgl.
Joas 2015, 102). Allerdings sind auch »Fusionierungen« (Joas 2015,
207) moglich, bei denen verschiedene Sakralisierungen durch Legitima-
tionsnarrative miteinander verbunden werden.

Die zweite Gefdhrdung der Person ist insofern komplexer, als sie in der
Sakralisierung der Person selbst angelegt und gleichsam in ihr begriindet
ist. Joas macht zunichst darauf aufmerksam, dass mit dem Prozess der

84

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERFAHRENSORDNUNG DER GEWALTLOSIGKEIT

Sakralisierung Strafe und Verbrechen nicht entemotionalisiert betrach-
tet werden, sondern dass das affektive Erleben der Emporung Grundla-
ge fir das Erleben von Normverletzungen ist und bleibt (vgl. Joas 2015,
102). Dabei kommt es zu einem widerspriichlichen Prozess: Die Sakra-
lisierung der menschlichen Person betrifft alle Menschen, auch diejeni-
gen, die Verbrechen begehen, die als Desakralisierung gelten. Gleichzeitig
findet ein Prozess der Sensibilisierung fiir die Verbrechen statt, »dersel-
be Prozef§ namlich, der uns grausame Strafen abzulehnen lehrt, weil wir
auch im Verbrecher den Menschen sehen und diesen damit respektie-
ren, macht uns zugleich empfindlicher gegeniiber der Grausamkeit der
Verbrechen« (Joas 2015, 98 f.). Verbrechen gegen die Person, nicht aber
Ketzerei oder Majestitsbeleidigung, werden als besonders beriihrend er-
lebt und verletzen allgemein geteilte normative Erwartungen. Diese Ver-
letzung relevanter normativer Erwartungen ist wiederum die Grundlage
fiir das Bediirfnis nach Sanktionierung dieser Verletzung und damit auch
nach hohen Strafen fiir die Verletzer: »Wenn wir dagegen von der Sak-
ralisierung der Person ausgehen, erkennen wir den unaufloslichen Wi-
derspruch zwischen dem Bediirfnis, jeden Verstof§ gegen die Sakralitat
der Person zu sanktionieren, und eben dem Verstof gegen dieselbe, der
im Akt des Strafens selber liegt« (Joas 2015, 98). Die empirisch beob-
achtbaren Legitimierungen von Folter oder Folterandrohung gegen Ter-
rorismusverddchtige oder auch zur Rettung von Entfithrungsopfern in
Gefahr konnen in diesem Sinne als Folge der paradoxen Sakralisierung
der Person gelesen werden (vgl. Joas 20135, 103).

Die dritte Gefahrdung des Menschen setzt ebenfalls bei der affektiven
Erfahrung der Emporung an, fithrt aber zu einem dem Sakralisierungs-
prozess entgegengesetzten Freund-Feind-Unterscheidungsprozess. Wih-
rend die Emporung im Rechtsstaat zwar verfahrensmifSig »und damit in
emotionaler Hinsicht immerhin kanalisiert« (Joas 2015, 102) ist, bleibt
das Bediirfnis nach Strafe bestehen. Dieses fiihre zu einer Freund-Feind-
Unterscheidung, in der sich die Gemeinschaft tiber die Abgrenzung zum
Feind ihrer selbst vergewissere. In dieser Abgrenzung vom Feind werden
auch sakralisierende Prozesse moglich: Folter findet nicht mehr statt,
um Leben zu retten, hat also keine Legitimation mehr in der Sakralisie-
rung der Person, sondern um den potentiellen Terroristen zu schikanie-
ren. Wenn die Freund-Feind-Unterscheidung verabsolutiert wird, ist die
Gewalt nicht nur durch die Widerspriichlichkeit der Sakralisierung der
Person zu rechtfertigen, sondern vielmehr »die emotionalisierte Situa-
tion eines kollektiven Bedrohungsgefiihls« (Joas 2015, 104). Mit Blick
auf das Fortbestehen der Todesstrafe in den USA und die Anwendung
von Folter in amerikanischen Gefingnissen weist Joas darauf hin, dass
auch »in den Kernbereichen des Westens (...) von einer sicheren Festi-
gung der Sakralisierung der Person [nicht] die Rede sein« konne (Joas
2015, 104). Von dieser dritten Gefahr nimmt Joas also an, dass sie dem

85

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

Sakralisierungsprozess entgegensteht und quasi anzeigt, dass auch die
moderne Gesellschaft noch nicht vollstindig von der Sakralisierung der
Person bestimmt ist.

In Joas’ Sakralisierungstheorie kann Wertbindung ausgehend von dem
affektiven Erleben gedacht werden. Das Individuum gleich an Freiheit
und Wiirde ist nicht nur funktional notwendig in einer horizontal diffe-
renzierten Gesellschaft, sondern es hat sich auch eine Ordnung der Be-
rithrung herausgebildet, in der die Verletzung des menschlichen Korper-
individuums nicht hinnehmbar ist. Dabei zeigt sich, dass insbesondere
der Korper in den Mittelpunkt riickt und sich eine Berithrungsordnung
ausbildet, bei der Gewalt nicht nur gegen Regeln verstofst, sondern af-
fektiv bertihrt. Auch die Gefihrdungen, die sich aus dieser Berithrungs-
ordnung selbst ergeben, sind fiir eine Analyse der modernen Verfahrens-
ordnung der Gewalt wichtig zu beachten. In meiner Analyse der neuen
rechten Bewegung werde ich auf alle drei Formen der Gefihrdungen
nochmal gesondert eingehen.

Was Joas nicht in den Blick nimmt, ist jedoch die Frage, wer eigentlich
als sozialer Akteur in Frage kommt. So wird von ihm zwar die Genese
der affektiven Bindung an das Individuum thematisiert, aber nicht, dass
auch die Begrenzung sozialer Akteure auf den Menschen selbst eine his-
torische Entwicklung ist. Auf diese erginzende Perspektivverschiebung
macht Gesa Lindemann aufmerksam. Dies hat theoretische und empiri-
sche Konsequenzen.

3.2.3 Grenzen des Sozialen

Die wesentliche Erginzung Lindemanns besteht darin, dass sie nicht nur
die affektive Betroffenheit im Allgemeinen, sondern systematisch auch
die Leiblichkeit der Individualisierten einbezieht. Dies wiederum ermog-
licht es, die Frage nach den Grenzen des Sozialen und deren Aufrecht-
erhaltung zu stellen. Die moderne Gesellschaft ist nach Lindemann eine
Gesellschaft, die sich dadurch auszeichnet, dass nur lebendige Menschen,
die weder Tiere noch Maschinen sind, soziale Akteure sein konnen. Mit
dieser Aussage fiihrt sie zwei unterschiedliche Annahmen tiber die mo-
derne Gesellschaft zusammen: Erstens sind die Grenzen des Sozialen als
kontingent zu betrachten, und die Selbstverstindlichkeit, dass nur -Men-
schen«soziale Akteure sind, ist gesellschaftlich hervorgebracht. Zweitens
ist auch Individualitdt Produkt gesellschaftlicher Entwicklung und be-
trifft nicht nur die Frage, ob sich der Einzelne mehr als Teil einer Grup-
pe oder als Individuum erlebt, sondern auch die Tatsache, dass sich der
Einzelne mit seinem Korper identifiziert. Damit wird auch die natiir-
lich-biologische Seite des menschlichen Korperindividuums als vergesell-
schaftet betrachtet. Dies ist insofern relevant, als Individualitat generell

86

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERFAHRENSORDNUNG DER GEWALTLOSIGKEIT

auch ohne Bezug auf das menschliche Korperindividuum denkbar ist.
So fithrt Lindemann die Entwicklung des modernen Korperindividu-
ums auf das christliche Seelenindividuum zuriick, das bereits in gewis-
sem MafSe individuiert, aber nicht an das Diesseits und den Korper im
Diesseits gebunden war (vgl. Lindemann 2018, 82 ff.). Eine solche Form
der Individuierung unterscheidet sie von der Dividualisierung, die in ei-
nigen ethnologisch untersuchten Gesellschaften zu finden ist und die
sich dadurch auszeichnet, dass nicht das Individuum, das Beziehungen
zu anderen Individuen eingeht, im Mittelpunkt steht, sondern vielmehr
die Beziehungen zwischen Gruppen (vgl. Lindemann 2016). Die Legi-
timationstheorie der Moderne dreht sich jedoch um das menschliche
Korperindividuum gleich an Freiheit und Wiirde Dieses ist dreifach be-
stimmt: Es ist biologisch-natuirlich Korper, es hat einen moralischen Sta-
tus und kann moralische Entscheidungen treffen, und es ist kulturschaf-
fend, d. h. es kann historisch unterschiedliche Kulturen schaffen (vgl.
Lindemann 2018, 27 ff.). »Die Institution des menschlichen Korperin-
dividuums gleich an Freiheit und Wurde [ist] das Zentrum der symbo-
lisch-institutionellen Ordnung der Moderne« (Lindemann 2018, 42).

Die Verdnderung der Bestrafungspraxis hin zu einer Zuriickdrangung
der Korperstrafen erklart Lindemann vor dem Hintergrund der Bedeu-
tungszunahme des Korpers als Sitz des Individuums. Im Zeitalter des
Seelenindividualismus wurde die Folter nicht als wirkliche Zwangsmaf3-
nahme angesehen, insofern die individuelle Seele prinzipiell frei blieb
und durch die Folter nicht gezwungen werden konnte (vgl. Lindemann
2018, 79 ff.). Auch die Folter selbst erschien nur als Korperverletzung,
die die Person als solche nicht treffen konnte. Die Gotteslasterung hinge-
gen gefahrdete die unsterbliche Seele und rief auf andere Weise ein Straf-
bediirfnis hervor. Mit der Verkorperung der individuellen Seele dnderte
sich diese Erfahrung. Die Verletzung oder gar Tétung eines Korpers wur-
de zum grofSten Verbrechen. Damit einher ging auch die Verurteilung be-
stimmter Berithrungen des Korpers.

Ahnlich wie Luhmann beschreibt Lindemann die Gesellschaft als aus-
differenziert in verschiedene Teilbereiche, die jeweils eigenen Logiken
folgen und unterschiedliche Worum-Willen in den Vordergrund stellen.
Dariiber hinaus arbeitet sie — wie der frithe Luhmann — mit dem Kon-
zept einer libergreifenden Legitimationstheorie, die auf die Institution
des menschlichen Korperindividuums Bezug nimmt. Diese Institutio-
nalisierung ist Voraussetzung fir seine Vergesellschaftung in den ver-
schiedenen Teilsystemen und wird zugleich in diesen Teilsystemen auf-
rechterhalten. In Abgrenzung zu Luhmann hilt Lindemann fest, dass
die Institution des menschlichen Korperindividuums nicht von der Er-
bringung von Leistungen abhingt, sondern davon, dass der Andere als
Mensch in Erscheinung tritt und insofern als Mensch vergesellschaftet
wird. Das menschliche Korperindividuum, gleich an Freiheit und Wiirde,

87

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

ist auch die funktionale Voraussetzung fiir die horizontale Ausdifferenzie-
rung verschiedener Teilsysteme. Freiheit bedeutet in diesem Zusammen-
hang einerseits die Freiheit von den Vereinseitigungen bestimmter Teil-
systeme, die den Menschen nur in bestimmter Weise, z.B. als Kaufer:in/
Verkiufer, erfassen, andererseits aber auch die Freiheit, sich in diesen
Teilsystemen vergesellschaften zu konnen. Der Einzelne soll nicht in den
Zwecken der Teilsysteme aufgehen, sondern als Person frei bleiben. Die-
se Freiheit ist jedoch immer dadurch bedroht, dass die einzelnen Teilsys-
teme versuchen, den Einzelnen zu vereinnahmen und ihn damit rein aus
der Logik des Teilsystems zu betrachten. Gleichzeitig sind die Systeme
bzw. Sinnwelten (vgl. Berger und Luckmann 2013, 103) aber auch darauf
angewiesen, dass sich in ihnen freie Individuen vergesellschaften konnen.

Die Freiheit des Menschen wird auf zweifache Weise gesichert: zum
einen in der Kodifizierung des Ethos der Menschenrechte, zum anderen
in der Institutionalisierung der offenen Zukunft. Auf beide werde ich im
Folgenden nacheinander eingehen.

3.2.4 Kodifizierung im Ethos der Menschenrechte

Mit den Menschenrechten wird eine vierfache Struktur der modernen
Gesellschaft kodifiziert: 1. Die sozialen Akteure der modernen Gesell-
schaft sind Menschen, 2. das Menschsein ist an einen Korper gebun-
den, ist also verkorpertes Menschsein, 3. der Mensch ist als individueller
Mensch sozialer Akteur und geht nicht in Gruppen oder Beziehun-
gen auf, 4. dieser Mensch ist als sakrales Wesen in besonderer Weise
zu schiitzen. Diese vierfache Struktur ist offen und legt den Menschen
nicht vollstandig fest. Aus ihr lassen sich widersprichliche Konzeptionen
des Menschen ableiten: Der Mensch ist Naturwesen, moralisches Wesen
und Kultur bildendes Wesen (vgl. Lindemann 2018, 39 ff.). Diese drei
Bestimmungen werden jeweils aus unterschiedlichen Richtungen verab-
solutiert, die sich in einem andauernden Streit tiber die richtige Bestim-
mung des Menschen befinden. Erscheint der Mensch als Naturwesen,
wird er als ein Wesen gelesen, das beispielsweise biologischen Gesetz-
mifSigkeiten und Mechanismen der Arterhaltung unterworfen ist, sich
nicht anders verhalten kann oder grundsitzlich seinem Eigennutz folgt.
Als moralisches Wesen hingegen wird der Mensch als selbstverantwort-
liches Wesen verstanden, das sich als Naturwesen zu sich selbst verhalten
kann und nicht vollstindig durch seine Natur determiniert ist. Als Kul-
turen bildendes Wesen wiederum ist der Mensch weder durch seine Na-
tur noch durch eine universale Moral charakterisiert, sondern dadurch,
dass er sich seine eigenen Regeln schaffen kann, die in verschiedenen
Kulturen unterschiedliche Auspragungen finden. Die drei Bestimmun-
gen stehen in einem Spannungsverhiltnis zueinander, und die moderne

88

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERFAHRENSORDNUNG DER GEWALTLOSIGKEIT

Wissenschaft, insbesondere die Natur-Kultur-Debatte, kann als Versuch
verstanden werden, eine der Bestimmungen absolut zu setzen (vgl. Lin-
demann 2014, Kapitel 1). Mit der jeweiligen Bestimmung des Menschen
geht auch eine jeweilige Umwelt einher, in der sich der Mensch verge-
sellschaften kann (Lindemann 2018, 377), sowie eine eigene Antwort
auf die Frage nach dem guten Leben. Strukturell relevant ist, dass die
Bestimmungen im Widerspruch zueinander stehen. Die Widerspriich-
lichkeit sorgt dafiir, dass der Einzelne frei bleibt, sich unterschiedlich zu
vergesellschaften, und nicht als bestimmter Mensch festgelegt wird. Die
Widerspriichlichkeit zeigt sich nicht nur auf der normativen Ebene, son-
dern auch darin, inwieweit der Begriff universal oder partikular gedacht
wird: Wihrend die moralische Bestimmung den Menschen allgemein in
Bezug auf bestimmte universale moralische Anspriiche deutet, ist er als
kulturbildendes Wesen in lokale Kontexte eingebettet und in diesen er-
ziehbar. Demgegentiber wird der Mensch als Naturwesen in seiner kor-
perlichen Verfasstheit normativ aufgeladen und damit ein universaler,
partikularer Bezug hergestellt.

Die Struktur der horizontalen Differenzierung erfordert eine allgemei-
ne Bestimmung dessen, was ein Mensch im Sinne der Menschenrechte
ist, und dass er als individueller Mensch in Erscheinung tritt. An dieser
Stelle ist darauf hinzuweisen, dass mit dieser Strukturanforderung nicht
notwendigerweise bereits festgelegt ist, wer als Mensch im Sinne der
Menschenrechte in Erscheinung treten kann. So kann die Struktur hori-
zontaler Differenzierung auch von einem bestimmten Geschlecht, einer
bestimmten Hautfarbe etc. ausgehen. So ist es fiir die Struktur horizonta-
ler Differenzierung irrelevant, ob nur griindugige Frauen Menschen der
Menschenrechte sind und als solche individualisiert in Erscheinung tre-
ten, Rechte in Anspruch nehmen etc. oder ob auch Paviane als Menschen
der Menschenrechte gelten konnen. Die Selbstverstandlichkeit, mit der
heute die Grenzen des Sozialen gezogen werden, sollte nicht dariiber hin-
wegtduschen, dass die Menschenrechte historisch zunichst nur weifSen
Mainnern eines bestimmten Alters in bestimmten Besitzverhiltnissen zu-
gestanden werden sollten und sowohl NichtweifSe als auch Nichtminner
prinzipiell nicht als Menschen der Menschenrechte galten. Thnen gegen-
iiber gab es auch andere Individualisierungsanforderungen, insofern sie
tendenziell als zugehorig und nicht als eigenstindige Personen betrach-
tet wurden (vgl. Lindemann 2016). Die Struktur horizontaler Differen-
zierung hat darin dennoch ihren Ursprung.

Stehen solche Verdnderungen aber nicht im Widerspruch zur Stabili-
sierung des sozialen Personenkreises durch die Menschenrechte? Linde-
mann schligt vor, hier von einem »moralischen Uberschuss« (Lindemann
2018, 26) im Ethos der Menschenrechte zu sprechen. Zentral an dem in
den Menschenrechten formulierten Anspruch ist, dass er auf Universali-
sierung drangt. Alle Menschen, unabhingig von ihrer Nationalitit, sollen

89

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

Menschen sein konnen; es gibt einen universellen Bezugsrahmen. Gleichzei-
tig gibt es aber immer auch einen partikularen Bezugsrahmen, in dem die
Anerkennung der Menschenrechte gewihrleistet ist und der von der Zuge-
horigkeit zu einem bestimmten Staat abhiangt. Wie bereits Hannah Arendt
betont hat, liegt in diesem Paradoxon auch die Tragik der Menschenrech-
te, da sie nur dann wirklich Rechte sind, wenn sie vom Staat geschiitzt
werden, woraus sie das Recht auf Staatsburgerschaft ableitet (vgl. Arendt
1958; Arendt 1996). Die Differenz zwischen universellem Anspruch und
partikularer Geltung fithrt dazu, dass es immer einen moralischen Uber-
schuss im Partikularen gibt; die Menschenrechte konnten und sollten noch
umfassender gelten bzw. sind noch zu wenig verwirklicht, und es sind Ver-
letzungen der Wiirde und Freiheit der menschlichen Person zu beklagen.

Die Sakralisierung des menschlichen Korperindividuums wurde bisher
nur in der Sozialdimension betrachtet. Wenn aber >Freiheit« zentral ist,
geht es nicht mehr nur um die Sozialdimension der Ordnungsbildung,
sondern auch um die Zeitdimension. In diesem Sinne frage ich im Fol-
genden danach, welche Konsequenzen die hier skizzierte Orientierung
an der Sakralisierung des menschlichen Korperindividuums gleich an
Freiheit und Wiirde in der Zeitdimension hat. Hier zeigt sich die moder-
ne Gesellschaft wesentlich durch eine normative Strukturvorgabe offe-
ner Zukunft bestimmt.

3.3 Freiheit und offene Zukunft

Zeit kann unterschiedlich erfahren werden. Sie kann sich ziehen und
nicht vergehen wollen, langweilig sein. Sie kann so schnell vergehen, dass
man ihr nicht folgen kann, dass immer wieder etwas Neues passiert und
zum Handeln herausfordert. Sie kann aber auch in geordneten Bahnen
verlaufen, eine Sache nach der anderen, sozusagen erwartungsgemafs.
Das Zeiterleben ist stark mit der Sozialdimension verwoben und struk-
turiert das Handeln. Ob ich erwarten kann, dass alles mehr oder weni-
ger beim Alten bleibt, ob es einen zyklischen Ablauf stindiger Wieder-
kehr gibt oder ob es sich potenziell von einem Moment auf den anderen
andern kann — ich rechne damit, dass das Haus abends vielleicht nicht
mehr da steht, wo ich es morgens verlassen habe —, macht einen Unter-
schied sowohl fur das subjektive Erleben als auch fir die intersubjektive
Ordnung. Im alltidglichen Leben ist die Erfahrung von Zeit je nach Situ-
ation unterschiedlich. Es gibt nicht das eine exklusive Zeiterleben einer
Gesellschaft oder gar eines einzelnen Menschen. Dennoch lassen sich auf
der Ebene ubergreifender Sinnwelten (vgl. Berger und Luckmann 2013,
103) Priferenzen fiir bestimmte Zeiterfahrungen feststellen, die das sub-
jektive Zeiterleben ordnen.

90

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FREIHEIT UND OFFENE ZUKUNFT

In der modernen Gesellschaft hat sich die Strukturbedingung durch-
gesetzt, dass Zukiinfte offen und planbar und nicht durch die Vergan-
genheit vorbestimmt sein sollen. Die Zukunft planen zu koénnen, be-
deutet, dass gegenwirtiges Handeln offen und nicht durch die Zukunft
determiniert ist. Zukunft prognostizieren heifSt auch, die Gestaltungs-
moglichkeiten fiir die Zukunft zu eréffnen. Die Prognose ermoglicht es,
die Reichweite des eigenen Handelns abzuschitzen. Demgegeniiber ist
die moderne Vergangenheit tendenziell auf das individuelle verkorper-
te Selbst bezogen, das aus seiner Vergangenheit lernt. Die Offenheit der
Zukunft des Korperindividuums steht sowohl bei technologischen Ent-
wicklungen als auch bei allgemeinen Normen der individuellen Lebens-
gestaltung im Mittelpunkt: Die Zukunft soll frei und gestaltbar bleiben.
Das Korperindividuum gleich an Freiheit und Wiirde, das sich seine Zu-
kunft selbst schafft, ist das normative Leitmotiv der modernen Gesell-
schaft (vgl. Lindemann 2018).

Historisch lassen sich demgegeniiber verschiedene Zeitvorstellungen
unterscheiden, die bis in die Frithe Neuzeit hinein relevant waren. Eine
wirkmachtige Zeitvorstellung ist die SchlieSung der Zukunft durch die
ewige Wiederkehr des immer Gleichen (vgl. Koselleck [1989] 2020, 135
ff.). Dies spiegelt sich zum einen in der als zyklisch erlebten Wiederkehr
von Handlungen, die in einem tibergeordneten, dauerhaften Sinnzusam-
menhang stehen — so wie auf den Winter jedes Jahr der Friithling folgt, auf
die Aussaat die Ernte, auf das letzte Kirchenfest das nichste, auf das Le-
ben der Tod (vgl. Holscher 2020, 31). Die Zeit erscheint so als ein Konti-
nuum unendlicher Wiederholungen in einem Kreislauf, der Vergangenheit
und Zukunft umfasst: So wie die Vergangenheit war, wird die Zukunft
wiederkehren. Insofern gab es zwar eine Zukunft — ein Erleben ohne Zu-
kunftserwartungen wire schwer vorstellbar bzw. nur in Extremsituatio-
nen der alles iiberwiltigenden Angst und des Schmerzes zu finden —, aber
diese Zukunft war nicht prinzipiell offen und durch menschliches Han-
deln bestimmt (vgl. Holscher 2020, 38 ff.; siche auch A. Assmann 2021).

Davon zu unterscheiden ist das teleologische Geschichtsbild, das auf
ein Endziel, z. B. das Jiingste Gericht, zulduft. Wie Koselleck ausfiihrt,
erwartete noch Luther das Ende der Zeit im nachsten oder sogar schon
in diesem Jahr (vgl. Koselleck [1989] 2020, 21) — es handelte sich also
nicht nur um einen allgemeinen unbestimmten Zukunftsbezug. Das Ende
aller Zeiten schien so nahe, dass es sinnlos erschien, sich auf eine irdi-
sche Zukunft vorzubereiten. Die Endzeit stand unmittelbar bevor — und
die Zukunft war nicht offen und gestaltbar, sondern geschlossen und auf
ein Ende zulaufend. In einem solchen Zeiterleben ist das leibliche Selbst
nicht individuell frei, seine Zukunft zu gestalten, sondern muss sich der
hereinbrechenden Zukunft anpassen. Die Zukunft hat einen zwingen-
den Charakter, sie kommt, unabhingig vom individuellen Handeln des
Selbst.

91

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

Der Wandel zu einer offenen Zukunft vollzog sich mit dem Ausei-
nandertreten von Erfahrungs- und Erwartungshorizonten (vgl. Kosel-
leck [1989] 2020, 359 ff.). Das bedeutet, dass Erwartungen nicht mehr
nur aus bisherigen Erfahrungen gespeist werden, sondern auch Erwar-
tungen zulassen, die in den bisherigen Erfahrungen nicht angelegt wa-
ren. »Es wird geradezu eine Regel, dafs alle bisherige Erfahrung kein Ein-
wand gegen die Andersartigkeit der Zukunft sein darf. Die Zukunft wird
anders sein als die Vergangenheit, und zwar besser« (Koselleck [1989]
2020, 364). Damit steht dieses Zeiterleben in einem unmittelbaren Pas-
sungsverhaltnis zu dem Vertrauen in die Gewaltlosigkeit (vgl. Reemts-
ma [2008] 2013; Lindemann 2024b). Der Begriff der Zukunft, der selbst
erst relativ spat in der deutschen Sprache aufgetaucht ist, bestimmt das
Zukiinftige gerade als Diskontinuierliches, unerhort Neues, das in seiner
Qualitat in der Vergangenheit nicht angelegt war (vgl. Holscher 2020,
34 ff.). Diese Umwilzung der Zeiterfahrung fihrte nach Holscher und
Koselleck zu der Moglichkeit, Zukiinfte zu prognostizieren, die es vor-
her so nicht gegeben hat.

Fiir die moderne Gesellschaft haben Koselleck und Holscher gezeigt,
dass sie sich durch eine normativ abzusichernde Offenheit der Zukunft
auszeichnet. Einerseits wird Zukunft als veranderbar und nicht als ge-
geben erlebt, andererseits soll sie auch veranderbar bleiben — was wie-
derum Stress fiir den Einzelnen bedeuten kann (vgl. Henkel und Pe-
ters 2019). Dieser strukturell offenen Zukunft steht die Riickkehr von
Krisenerzahlungen gegenuber (vgl. z. B. Nassehi 2021). In diesen Kri-
senerzdhlungen ist die Zukunft gerade nicht offen und frei gestaltbar,
sondern in dhnlicher Weise geschlossen wie in der Erwartung des Jiings-
ten Gerichts. Diese Katastrophe gilt es aufzuhalten — mit Verweis auf
eine normativ offene Zukunft. Vor dem Hintergrund dieser Katastro-
phe zeichnet sich die Suche nach einer iibergreifenden Dauer ab, die
trotz der Offenheit der Zukunft bestehen bleiben und nicht gefahrdet
werden soll.

Die Offenheit der Zukunft ist in der Moderne so selbstverstandlich,
dass Holscher Gesellschaften, in denen diese Offenheit nicht institutio-
nalisiert ist, als Gesellschaften ohne Zukunft bezeichnet (vgl. Holscher
2020). Die Offenheit der Zukunft ist fiir ihn ein elementares Merkmal
der Zukunft. Offen ist eine Zukunft, wenn sie hier/jetzt als gestaltba-
re Zukunft erfahren wird. Sie verandert sich, je nachdem, wie sich das
leibliche Selbst verhilt. Sie ist noch nicht, bleibt also Moglichkeit, die
ergriffen werden kann. Jedes Verhalten im Hier und Jetzt gestaltet die
Zukunft, macht eine bestimmte Zukunft wahrscheinlicher, eine ande-
re unwahrscheinlicher, legt sie aber nie vollstindig fest. Die Zukunft
ist zumindest teilweise unbestimmt und unbestimmbar, aber nicht voll-
standig: Auch fir die offene Zukunft gibt es Erwartungen und Erwar-
tungshorizonte, die es ermoglichen, sich auf die Zukunft einzustellen

92

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FREIHEIT UND OFFENE ZUKUNFT

und Handlungen in Bezug auf die Zukunft zu wahlen. Die Gestaltbar-
keit des Hier und Jetzt in Bezug auf die Zukunft setzt voraus, dass die
Zukunft in gewissem Mafe prognostizierbar ist. Vorhersagen tiber die
Zukunft zu machen, bedeutet aber, die Unbestimmtheit der Zukunft zu
reduzieren und die Zukunft teilweise zu individualisieren. Zukunftspro-
gnosen reduzieren die moglichen Zukunftsszenarien auf eine handhab-
bare Menge (vgl. auch Leanza 2018).

In diesen partiellen SchliefSungen der Zukunft bleibt jedoch ein Struk-
turelement des modernen Zeitverstindnisses erhalten: die Trennung der
Vergangenheit von der Gegenwart (vgl. Lindemann 2024b, 18 {.). In der
modernen Ordnung soll die Vergangenheit in der Vergangenheit bleiben
und keinen Einfluss auf Gegenwart und Zukunft haben. Diese radika-
le Trennung beruht auf einem spezifischen Verhaltnis von Zeiterleben
und Gewalt. Die offene Gestaltbarkeit der Zukunft beruht auf dem Ver-
trauen in die Gewaltfreiheit (vgl. Reemtsma [2008] 2013), also auf dem
Vertrauen darauf, dass die Zukunft gewaltfrei sein wird, auch wenn in
der Vergangenheit Gewalt ausgeiibt wurde. Um das Versprechen einer
gewaltfreien Zukunft aufrechtzuerhalten, muss die Gewalt in eine fer-
ne Vergangenheit verschoben und diese Vergangenheit wiederum abge-
spalten werden (vgl. Reemtsma [2008] 2013, 264 ff.). Insofern ist die
Abspaltung der Vergangenheit funktional fiir die Offnung der Zukunft
(vgl. Lindemann 2024b). Damit wendet sich die moderne Gesellschaft
von Zeitvorstellungen ab, in denen vergangene Ereignisse kontinuierlich
relevant sind, wie dies in einer Teleologie oder einem zyklischen Zeit-
verstandnis der Fall ist. Insbesondere wird die Dauer aus der Moderne
ausgegrenzt. Die Vergangenheit soll nicht in die Gegenwart hineindau-
ern. Gewalt soll fiir die Zukunft keine Rolle spielen. Daraus ergeben sich
Konsequenzen fiir die Gesamtheit der Ordnung (vgl. Lindemann 2025,
8o ff.), insbesondere fiir das Verhiltnis zu Gewalt. Eine offene und ge-
staltbare Zukunft steht im Kontrast zu Ordnungen, die auf gruppenbe-
zogenen wechselseitigen Gewaltverhiltnissen der Racheverpflichtung be-
ruhen. Diese stehen immer im Verhaltnis zu einer Vergangenheit, der sie
sich nicht entziehen konnen und die die Gegenwart mitbestimmt. Aus
der Vergangenheit ergibt sich die Verpflichtung fir das zukiinftige Han-
deln. Die beschriebene Individuierung der Einzelnen aus ihren Gruppen-
verpflichtungen heraus und die Etablierung einer Zentralgewalt, die den
Kreislauf der Rache durchbricht, sind dann Voraussetzung fur das Erle-
ben offener Zukunft.

Ob Zeit zyklisch, teleologisch oder als offene Zukunft erfahren wird,
ist nicht nur eine Frage des subjektiven Zeitempfindens, sondern ist ge-
sellschaftlich institutionalisiert und betrifft gesellschaftliche Institutio-
nen. Welche Zukiinfte in welcher Weise als unmittelbar betroffen erlebt
werden, ist im Rahmen gesellschaftlicher Institutionen und Legitimati-
onen geregelt.

93

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

3.4 Kritik und Soziale Bewegungen

Fiir priazise Hypothesen iiber eine spezifische Gesellschaft muss neben
der Frage, wie die Gesellschaft aufrechterhalten wird, auch die Frage
nach dem gesellschaftlichen Wandel beantwortet werden. Auch gesell-
schaftlicher Wandel sollte sowohl in seiner affektiv-unmittelbaren Di-
mension, als auch differenzierungstheoretisch in der Funktion erfasst
werden. Hier werde ich noch einmal die beiden Rezeptionsstrange von
Durkheims Theorie, den differenzierungtheoretischen und den kulturso-
ziologischen, zusammenfithren. Gerade mit Bezug auf diesen Gegenstand
fehlt der Lindemannschen Gesellschaftstheorie die affektive Ebene, wo-
durch sie soziale Bewegungen ausgehend von Zweck-Mittel-Orientie-
rungen beschreibt und dabei die Frage nach der Entstehung neuer Werte
nicht mehr beantworten kann. Das Ziel dieses Kapitels ist hier nicht nur,
die gesellschaftstheoretischen Hypothesen zu vervollstindigen, sondern
auch die Lindemannsche Theorie sozialer Bewegungen so zu tiberarbei-
ten, dass sie ihren eigenen Anforderungen gerecht bleibt, insbesondere:
sowohl die Vermittlung als auch das unmittelbare Erleben zu erfassen.
Im Folgenden soll zunichst die Theorie sozialer Bewegungen nach Lin-
demann kurz dargestellt werden. Anschlieflend werden die bereits erwahn-
ten Schwichen dieser Theorie aufgezeigt. Um diese zu umgehen, kniipfe
ich wieder an die kultursoziologische Interpretation Durkheims an. Dabei
gehe ich von Sewells Analyse der Entstehung neuer Werte im Rahmen des
vermittelt-unmittelbaren Ereignisses >Sturm auf die Bastille< aus.

3.4.1 Kritik in der horizontal differenzierten Gesellschaft

Nach Lindemann beruht die horizontal differenzierte Gesellschaft we-
sentlich auf inneren Widerspriichen. Die verschiedenen anthropologi-
schen Grundannahmen erzeugen Spannungen, die jedoch nicht notwen-
digerweise zur Destabilisierung der Gesellschaft fithren (vgl. Huntington
2003). Im Gegenteil: Diese Spannungen sind grundlegend fur ihre Struk-
tur und Stabilitit. Lindemann versteht diese produktive Spannung we-
niger im Sinne Eisenstadts (2002), der die Spannung zwischen lokalen
und globalen Wertorientierungen in der Achsenzeit betont (vgl. Jaspers
1949), sondern eher im Anschluss an Polanyi und Marshall. Diese se-
hen das konflikthafte Verhiltnis von Staat und Okonomie als konstitutiv
fur gesellschaftliche Differenzierung (vgl. Polanyi [1944] 1978; Marshall
1992). Anders als diese geht Lindemann jedoch nicht von der Vorrang-
stellung eines bestimmten Funktionssystems aus, sondern erkennt im
Konflikt zwischen unterschiedlichen Typen von Handlungszusammen-
hingen das strukturierende Prinzip moderner Gesellschaften (Linde-
mann 2018, 172).

94

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK UND SOZIALE BEWEGUNGEN

Lindemann beschreibt die Entstehung des Individuums als Resultat
eines widerspruchlichen Zugriffs durch verschiedene gesellschaftliche
Ordnungen. Sie greift dabei auf Durkheims Unterscheidung zwischen ei-
nem weltgesellschaftlichen und einem mitgliedschaftlich-staatlichen Zu-
griff zurtick (vgl. Lindemann 2018, 164 ff.). Nach Durkheim besteht eine
zentrale Aufgabe des Staates darin, das Individuum aus seinen urspriing-
lichen sozialen Gruppen herauszulsen, um es zu einem eigenstandi-
gen Subjekt zu machen, das flexibel zwischen verschiedenen Teilgruppen
wechseln kann. Gleichzeitig schiitzen genau diese Teilgruppen das Indivi-
duum vor einer totalen Vereinnahmung durch den Staat (vgl. Durkheim
[1950] 1999, 91 ff.). Andererseits ist der Kult des Individuums nicht
auf den Nationalstaat beschrinkt, sondern auf die verbindende Gemein-
samkeit aller Menschen. Das Individuum ist dann sowohl individueller
Mensch und hat damit einen weltgesellschaftlichen Bezug als auch indi-
vidueller Staatsbiirger und damit Mitglied des Staates. Diese doppelte In-
dividualitat als Mitglied und Teil der Menschbheit ist fiir Lindemann die
zentrale Grundlage fiir die Herausbildung spezifischer Handlungszusam-
menhinge; damit grenzt sie sich auch von der von Luhmann vertretenen
Weltgesellschaftsthese ab (vgl. Luhmann [1971] 2005). Lindemann un-
terscheidet zwei Typen gesellschaftlicher Handlungsbereiche: solche, die
auf Mitgliedschaft beruhen, und solche, die weltgesellschaftlich orien-
tiert sind. Diese beiden Typen von Handlungszusammenhangen stehen in
einem Spannungsverhiltnis zueinander, sind aber prinzipiell sowohl auf
den universalen Bezug als auch auf die Mitgliedschaft des einzelnen Kor-
perindividuums angewiesen (vgl. Lindemann 2018, 172 ff.). Zugleich
besteht eine permanente Spannung zwischen den jeweiligen Handlungs-
bereichen: Diese versuchen, das Individuum zu vereinseitigen und nur
nach der Funktionslogik des jeweiligen Handlungsbereichs zu interpre-
tieren. Diese Spannung ist konstitutiv fiir die Entstehung und das Andau-
ern des menschlichen Korperindividuums gleich an Freiheit und Wiirde.*

Soziale Bewegungen haben in diesem Zusammenhang die Funkti-
on, die Spannung aufrechtzuerhalten. Sie tiben grundsitzliche Kritik
an moglichen Vereinseitigungen des Menschen durch verschiedene Teil-
bereiche und kénnen so auf mogliche strukturelle Gefihrdungen auf-
merksam machen. Wenn beispielsweise die Okonomie Menschen in einer
Weise vereinnahmt, die ihnen eine freie Vergesellschaftung in anderen
Handlungszusammenhingen unmoglich macht, identifizieren soziale Be-
wegungen diesen Zusammenhang als Problem und tiben Kritik (vgl. Lin-
demann 2018, 397). Diese Kritik findet vor und in Bezug auf (abwesen-
de) Dritte statt, deren Legitimation antizipiert wird. Zudem richten sie
sich an einen Adressaten, der zum Handeln aufgefordert wird. Nach

6  Vgl. zur Differenzierung in die verschiedenen Kommunikations- und Hand-
lungsbereiche Lindemann 2018, Kap. 2.

95

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

Lindemann adressieren soziale Bewegungen in der Regel die nationale
Politik. Sie konnen zwar auch transnationale Organisationen, global ori-
entierte Wirtschaftsunternehmen o.4. adressieren, sind aber nach Linde-
mann in der Regel nur dann erfolgreich, wenn sie ihre Anliegen als na-
tionale Anliegen formulieren, da der Staat der priavalente Akteur bleibrt,
der legitime Gewalt anwenden kann (vgl. Lindemann 2018, 174).
Soziale Bewegungen formulieren ihre Kritik mit Bezug auf die insti-
tutionalisierten Werte der horizontalen Differenzierung, ergo mit Bezug
auf die »normativen Strukturvorgaben der Institution des menschlichen
Korperindividuums gleich an Freiheit und Wiirde« (Lindemann 2018,
354). Dieser Bezug ergibt sich nach Lindemann aus dem Drittenbezug
sozialer Bewegungen: Dritte sollen die Kritik an strukturellen Gefahr-
dungen nachvollziehen kénnen, und dafir mussen soziale Bewegungen
ihre Kritik so formulieren, dass diese Nachvollziehbarkeit moglich ist.
Insofern die moderne Gesellschaft auf dem menschlichen Korperindivi-
duum basiert, missen soziale Bewegungen ihre Kritik immer so formu-
lieren, dass die Gefahrdung dieser Struktur im Vordergrund steht. Damit
dhnelt Lindemanns Theorie der neoparsonianischen Civil Society von
Jeffrey Alexander, nach der ebenfalls ibergreifende Werte institutionali-
siert sind, die von sozialen Bewegungen affirmiert und in ihrem Handeln
als soziale Bewegungen sakralisiert werden (vgl. Alexander 2006). Durch
soziale Bewegungen entstehen dann keine neuen Sakralisierungen, son-
dern bereits bestehende Sakralisierungen werden durch soziale Bewegun-
gen nur bestitigt und aufrechterhalten. Damit ist die Entstehung neu-
er Werte nicht mehr erfassbar (vgl. Joas 2017, 24 5; Pettenkofer 2010).
Lindemann stellt die Gewaltorientierung der sozialen Bewegung zen-
tral. Ohne Bezugnahme auf die jeweils geltende Verfahrensordnung der
Gewalt konne alles als strukturgefihrdend kritisiert werden, ohne dass
die Kritik Folgen habe. In diesem Zusammenhang behandelt Lindemann
die Kritische Theorie ausfiihrlich (vgl. Lindemann 2018, 358 ff.) und
bescheinigt dem GrofSteil ihrer Vertreter:innen ein »Niveau der mora-
lisierenden Klage« (Lindemann 2018, 364), auf dem der eigene mora-
lische Maf3stab, die Grund- und Menschenrechte, verkannt werde. Ge-
walt tauche in der frithen kritischen Theorie als letzte Gewalt, die alle
Gewalt beenden soll, auf; mit Habermas habe die Kritische Theorie an-
gefangen, sich darauf zu beschrinken, »gegeniiber den Beherrschten eine
achtsame Pastoralmacht auszuiiben« (Lindemann 2018, 360). Ein letz-
ter Akt der Gewalt ist unterdessen nicht moglich, wenn die Theorie der
Verfahrensordnung der Gewalt einbezogen wird: Gewalt bleibt immer
im Rahmen einer Verfahrensordnung der Gewalt, die Gewalt als solche
identifiziert. Der letzte Akt der Gewalt wire damit kein Niederlegen al-
ler Waffen, sondern die generalisierte Entpersonalisierung von Wesen,
die nicht mehr Personen waren. Diese Wesen galten dann nicht mehr
als moralisch frei und damit als nicht mehr dazu in der Lage, normative

96

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK UND SOZIALE BEWEGUNGEN

Erwartungen darzustellen. In dieser Weise werden beispielsweise De-
menzkranke in einer Ordnung der Gewaltverhinderung erfasst (vgl. J.
Barth 2023).

Soziale Bewegungen kommunizieren nicht nur, dass Zustinde kritik-
wiirdig sind, sondern stellen allgemein und unmissverstandlich dar, dass
diese Zustinde relevante normative Erwartungen enttduschen. Bezogen
auf die moderne Verfahrensordnung der Gewalt haben soziale Bewegun-
gen verschiedene Moglichkeiten, Gewalt auszuiiben: Sie konnen die Ge-
walt des Staates gegen den Staat richten, ergo: vor Gericht klagen; sie
konnen sich in politischen Parteien engagieren und im Prozess der Ge-
setzgebung die Anwendung staatlicher Gewalt verdndern; sie konnen di-
rekte Gewalt anwenden (vgl. Lindemann 2018, 355). Die ersten beiden
Moglichkeiten greifen auf die Gewalt des Staates zuriick, der aufgerufen
ist, illegitime Gewalt zu beenden. Direkte Gewalt ist fiir soziale Bewe-
gungen immer potenziell problematisch: Auch direkte Gewalt muss vor
und gegenuiber Dritten als Kritik interpretierbar sein und nicht etwa als
krimineller Akt und damit selbst als Problem, das durch legitime staat-
liche Gewalt zu beenden ist. Gerade die »Involvierung in eine leibliche
Eigendynamik« (Lindemann 2018, 3 56) kann die Eindimmung von Ge-
walt erschweren und damit die Wahrscheinlichkeit erhohen, dass das ei-
gene Handeln nicht als Protest, sondern als Randale interpretiert wird.
Lindemann verweist in diesem Zusammenhang auf die Proteste rund
um den G2o-Gipfel in Hamburg 2017, bei denen »in der anschlieflen-
den Kommunikation (...) die Gewalt zumeist entpolitisiert und als rein
kriminelle Gewaltanwendung delegitimiert [wurde]« (Lindemann 2018,
357). Wenn soziale Bewegungen kriminalisiert werden, konnen sie auch
in Konflikt mit dem staatlichen Gewaltmonopol geraten, was laut Linde-
mann problematische Folgen fiir die soziale Bewegung haben kann (vgl.
Lindemann 2018, 373). Trotz dieser Problematik von Gewalt habe Ge-
walt immer einen potenziell kritischen Bezug: Gewalt stellt die Geltung
von Normen unter Antizipation der Legitimation durch Dritte dar — un-
abhingig davon, ob die Gewaltausiibenden Normen darstellen wollten
oder nicht (vgl. Lindemann 2018, 357).

Soziale Bewegungen legitimieren Gewalt durch ihre spezifische Legiti-
mationstheorie. Dabei muss sich die Legitimationstheorie auf den drei-
fach bestimmten Menschen und seine Umwelt beziehen. So lassen sich
soziale Bewegungen nach Lindemann danach unterscheiden, welche Fa-
cette des Menschen in den Mittelpunkt gestellt wird und welche Forde-
rungen sich daraus fiir das »moralisch gute Leben« ergeben (Lindemann
2018, 369). Diese jeweiligen Vorstellungen vom guten Leben werden von
sozialen Bewegungen verabsolutiert und als allgemein verbindlich vor-
ausgesetzt. Da aber in der modernen Gesellschaft nicht nur eine einzige
Vorstellung vom guten Leben institutionalisiert ist, erheben verschiede-
ne soziale Bewegungen unterschiedliche Anspriche darauf, was das gute

97

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

Leben ist und wie es gestaltet werden soll. Es gibt also nicht nur zwei ge-
gensitzliche Bewegungen, sondern eine wahre Fiille von Anliegen, die in
Form von Bewegungen vorgetragen werden (vgl. Lindemann 2018, 369).

Im Anschluss an die soziale Bewegungsforschung beschreibt Linde-
mann Legitimationstheorien als Teil der Wir-Darstellung bzw. des Reper-
toires von Bewegungen (vgl. Raschke 1991, 21; Tilly und Wood 2013, 5).
Soziale Bewegungen steuern ihre Selbstdarstellung, um sich vor und ge-
geniiber Dritten zu legitimieren. Aus dieser gemeinsamen Selbstdarstel-
lung resultiert eine Stabilisierung von Gemeinschaften, denen sich das In-
dividuum unterzuordnen hat (vgl. Rucht 1994, 80). Der Einzelne wird so
von der Gemeinschaft vereinnahmt, was wiederum eine strukturelle Ge-
fahrdung darstellt: Soziale Bewegungen setzen freie Individuen voraus,
die mobilisierbar sind und nicht vollstindig in einer Mitgliedschaft auf-
gehen — diese Individuen sind bzw. miissen der normative Bezugspunkt
der Kritik sein. Indem soziale Bewegungen Gemeinschaften bilden, wer-
den die Individuen vereinheitlicht, »soziale Bewegungen institutionali-
sieren eine Gemeinschaft, um Gesellschaft zu beobachten« (Lindemann
2018, 372). Mit der Gemeinschaftsbildung laufen die Einzelnen Gefahr,
von der Gemeinschaft vereinnahmt zu werden, was selbst wiederum eine
strukturelle Bedrohung darstellt.

Die Institutionalisierung des menschlichen Korperindividuums, gleich
an Freiheit und Wiirde, hat immer zwei Dimensionen: Zum einen die
Entwicklung eines allgemeinen normativen weltgesellschaftlichen Be-
zugspunktes, zum anderen die Bezugnahme auf das >Wir< des National-
staates, das auf einer strikten mitgliedschaftlichen Differenzierung be-
ruht (vgl. Brubaker 1994, 52 ff.). Der Staat ist die Grundlage, auf der
sich der Mensch der Menschenrechte entwickeln kann; der Mensch der
Menschenrechte ist immer Staatsbiirger. Die Kritik sozialer Bewegungen
richtet sich an den Staat, nicht etwa an >die Wirtschaft< im Allgemeinen.

Dadurch entsteht, so Lindemann, ein selbstverstandlicher Nationa-
lismus derer, die sich als >Wir« verstehen, das sich an einen bestimmten
Staat richten kann (vgl. Lindemann 2018, 386). Die Zugehorigkeit zu
einem bestimmten »Wir< bestimmt, »wer legitimerweise unter voller Aus-
schopfung der Moglichkeiten, die die moderne Verfahrensordnung der
Gewalt bietet, Kritik iiben konnen soll« (Lindemann 2018, 387). Gera-
de fiir eine Kritik, die sich am Ethos der Menschenrechte, d. h. an der
menschlichen Person als Individuum, an Freiheit und Wiirde orientiert,
werden damit Staat und Staatsvolk zentral. Menschenrechte sind daher
immer durch ein normatives Spannungsverhiltnis bestimmt: »Der Staat
garantiert das Recht, als Mensch Rechte zu haben, die den Staat tran-
szendieren, denn die Rechte hat der Burger als Mensch, d. h. als Glied
der Menschheit« (Lindemann 2018, 388). In diesem Bezug auf den Staat
und das Staatsvolk liegt nach Lindemann einerseits die Gefahr eines aus-
grenzenden Nationalismus, andererseits muss der Staat als Grundlage

98

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK UND SOZIALE BEWEGUNGEN

des menschenrechtlichen Ethos anerkannt werden, da sonst »immer die
Gefahr [besteht], »das Selbstverstandnis einer Mehrheit des Staatsvolks
an einen ethnisch-kulturellen Nationalismus zu verlieren« (Lindemann
2018, 391).

Soziale Bewegungen haben im Rahmen der Lindemannschen Gesell-
schaftstheorie die ambivalente Funktion, strukturgefihrdende Sachver-
halte zu identifizieren und unmissverstandlich zu kritisieren. » Die Kritik
muss als offentlich-diskursive Beobachtung sachlich in einer kommu-
nikativ nachvollziehbaren Weise einen Sachverhalt als gesellschaftlich
strukturgefdhrdend identifizieren, und sie muss diesen Gefihrdungen
im Rahmen der Verfahrensordnung der Gewalt begegnen« (Linde-
mann 2018, 354). Lindemann identifiziert hier zwei Bedingungen, die
erfullt sein miissen, damit Kritik tatsachlich strukturell relevant werden
kann. Die erste Bedingung erinnert an Habermas’ Konzept der rationa-
len Wertbegriindung; Werte miissen bei ihm in einem kritisch-rationalen
Diskurs mit Bezug auf Dritte ausgehandelt werden und gelten erst dann,
wenn sie kommunikativ nachvollziehbar dargestellt werden konnen (vgl.
Habermas 1981, 118 ff.). Dieser kritisch-rationale Diskurs kommt dem
idealen Diskurs umso niher, je mehr er rein von Sachpositionen und
nicht von Machtpositionen bestimmt ist. Von dieser Idealisierung grenzt
sich Lindemann mit dem zweiten Teilsatz ab: Kritik soll nicht nur Sach-
verhalte nachvollziehbar als kritikwurdig identifizieren, sondern ihnen
auch »im Rahmen der Verfahrensordnung der Gewalt« begegnen (vgl.
Lindemann 2018, 354). Das heifSt aber: Gewalt anwenden, um der Kri-
tik Nachdruck zu verleihen. Mit der Anwendung von Gewalt wird der
Anspruch, dass bestimmte normative Erwartungen gelten sollen, gerade
dann dargestellt, wenn sie enttiuscht werden. Mit dem Gewaltakt kann
sowohl dargestellt werden, dass personliches Eigentum nach wie vor ge-
schiitzt ist (und ein:e Dieb:in deshalb bestraft wird), als auch, dass eine
herrschende Ordnung, in der Eigentum nicht gleich verteilt ist, illegitim
ist (und eine Mehrbesitzerin deshalb bestraft wird). Welcher Normbe-
zug in der Gewalttat enthalten ist, ist Teil eines Interpretationsprozesses.
Wenn Gewalt in dieser Weise auf die Geltung bestimmter Normen hin-
weist, ist sie auch geeignet, die Verdnderbarkeit von Normen zu verdeut-
lichen. Zugleich behalt Gewalt selbst immer auch einen Ordnungsbezug:
Gewalt ist kein selbstevidentes Phinomen, sondern immer auf eine Ord-
nung bezogen, innerhalb derer sie Gewalt ist. » Gewalt existiert nur in ei-
ner jeweiligen Verfahrensordnung, sie kann nur gemaf einer jeweiligen
Verfahrensordnung ausgeiibt bzw. als solche identifiziert und legitimiert
werden.« (Lindemann 2018, 355). Die Anwendung von Gewalt zur Dar-
stellung von Normen ist also immer zugleich eine Affirmation der Inter-
pretations- und Verfahrensordnung, innerhalb derer das jeweilige Han-
deln eben Gewalt ist. Mit der Gewaltanwendung wird also nicht nur
kontrafaktisch dargestellt, dass eine normative Erwartung gelten soll,

929

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

sondern auch, dass eine Ordnung gilt, innerhalb derer die Darstellung
dieser normativen Erwartung gegeniiber dieser Entitit legitim ist. Das
ist bereits fur die Identifikation der Gewalttat als Gewalttat notwendig.

Will eine soziale Bewegung nun nachvollziehbare Kritik iben, muss
sie sich um rationale Nachvollziehbarkeit durch Dritte bemiihen — das
Handeln muss nicht nur als Gewalthandeln identifizierbar sein, sondern
es muss auch in Bezug auf die Sache, die kritisiert werden soll, legitim
sein. Das heifSt insbesondere: Um sinnvoll kritisieren zu konnen, miissen
sich die Kritiker:innen auf bereits bestehende Normen beziehen konnen,
auf die sie ihre Kritik griinden, und diese mussen fiir Dritte nachvollzieh-
bar sein. Fiir die moderne Gesellschaft geht Lindemann davon aus, dass
es gesellschaftsuibergreifende Normen gibt, auf die soziale Bewegungen
ihre Kritik beziehen, nimlich die Institution des menschlichen Korper-
individuums gleich an Freiheit und Wirde. Diese Institution findet ihre
Kodifizierung in den Grund- und Menschenrechten. Eine sinnvolle Kri-
tik zu formulieren bedeutet daher immer, sich in doppelter Weise auf das
Ethos der Menschenrechte zu beziehen: Zum einen muss das Anliegen so
vorgetragen werden, dass die strukturelle Gefihrdung deutlich, also ra-
tional nachvollziehbar wird, zum anderen muss ein Bezug zur geltenden
Verfahrensordnung der Gewalt hergestellt werden — also immer auch im-
plizit ein Bezug zum Ethos der Menschenrechte, da die Kritik sonst Ge-
fahr liefe, nicht verstanden zu werden.

Wenn eine Handlung als Protest oder als Gewalt interpretiert wird,
dann impliziert dies, dass derjenige, der Gewalt ausiibt, ein sozialer Ak-
teur ist und dass derjenige, der Gewalt erleidet, ebenfalls ein sozialer
Akteur ist. Gewalt als Gewalt zu deuten, setzt ein Deutungsschema vo-
raus, vor dem die Gewalttat iiberhaupt als solche erscheinen kann: Lei-
den ist Erleiden von Gewalt. Es gibt keine rein unmittelbare Gewalter-
fahrung, sondern Gewalt ist immer sozial vermittelt. Lindemann nimmt
fiir sich in Anspruch, diese sonst implizit bleibende normative Pramis-
se zu explizieren und damit auf die Verbreitung allgemeiner und unver-
dulSerlicher Werte in der modernen Gesellschaft hinzuweisen. Unter Be-
rufung auf diese sonst unausgesprochenen Werte formieren sich soziale
Bewegungen, die gegen die vielfaltigen Vereinseitigungen des Menschen
vorgehen und so dazu beitragen, ihn im Sinne des menschenrechtlichen
Ethos als gleich an Freiheit und Wiirde zu erhalten.

So plausibel die Thesen von Lindemann sind, so schwierig sind die Kon-
sequenzen: Mit dem Verweis auf allgemeine Werte lasst sich zwar gut be-
grinden, warum ein bestehendes System relativ stabil ist, nicht aber, wie
es zu einem tatsichlichen Wandel kommen kann. Wie bei Alexander sind
auch bei Lindemann soziale Bewegungen Teil einer funktionierenden Ge-
sellschaft. Tatsachlich konnen sie keinen wirklichen Wandel herbeifiihren,
da sie ihre Kritik immer in Bezug auf die bestehenden Werte formulieren
miissen und immer im Rahmen der bestehenden Verfahrensordnung der

I00

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK UND SOZIALE BEWEGUNGEN

Gewalt bleiben mussen. Wie kann vor diesem Hintergrund eine Veran-
derung der Verfahrensordnung der Gewalt stattfinden? Dass Verfahrens-
ordnungen der Gewalt nicht tiberhistorisch stabil fiir alle Zeit Geltung
beanspruchen konnen, ist bereits herausgestellt worden. Was allerdings
unklar bleibt, ist, wie ein solcher Wandel stattfindet.

Dieses Problem scheint auch Lindemann selbst gesehen zu haben, was
sich daran zeigt, dass sie soziale Bewegungen nicht nur als strukturnot-
wendig, sondern auch als potentiell strukturgefihrdend identifiziert. Sie
verweist auf die Balance im dreifachen Bezug der Menschenrechte auf
den Menschen. Die Verabsolutierung eines dieser Beziige kann struktur-
gefahrdend sein.

Soziale Bewegungen sind strukturell fiir eine solche Strukturgefihr-
dung pradestiniert, weil sie sich zwar auf die moderne Verfahrensord-
nung der Gewalt beziehen miissen, aber haufig nicht der Logik der mo-
dernen Verfahrensordnung folgen. Sie neigen dazu, ihre Mitglieder zu
vereinnahmen, und das Worum-Willen, um das es ihnen geht, zu verab-
solutieren. Damit geraten sie leicht in eine Logik der Wechselseitigkeit,
in der sie sich in wechselseitiger Abgrenzung gegen den Adressaten — den
Nationalstaat — oder gegen andere soziale Bewegungen durchzusetzen
versuchen, die ihrerseits ihr Worum-Willen verabsolutieren.

Auf diese Weise konnten soziale Bewegungen aber immer nur eine
einzige Veranderung der gesellschaftlichen Struktur erreichen: Weg von
der horizontalen Differenzierung hin zu einer Logik der Wechselseitig-
keit mit sich in wechselseitiger Abgrenzung gegeniiberstehenden Grup-
pen. Die Gesellschaft wiirde also nur eine Entwicklungsrichtung kennen:
eine Riickkehr zu einer Gruppenbezogenen Ordnung. Damit wire aber
wirkliche Verianderung im Sinne kreativer Entwicklung neuer Wertbin-
dungen aus theoretischer Perspektive nicht erfassbar.

Diese theoretische Einschrinkung hat im Rahmen des theoretischen
Interesses von Lindemann folgende Funktion: Sie ermdglicht es, den
Ordnungsbezug von Gewalt herauszuarbeiten, der sich nie nur im un-
mittelbaren Erleben auflost. Gewalt muss immer als Gewalt erkannt
werden. Zugleich verleitet sie dazu, die unmittelbare Seite der Gewalt
zu vernachlissigen und die rationalen Prozesse der Akteure stirker in
den Blick zu nehmen. Dies zeigt sich in der gesellschaftstheoretischen
Auseinandersetzung mit sozialen Bewegungen:

Gegenwirtig haben die Akteure der Gesellschaftskritik die Wahl zwi-
schen gerichtlicher Klage, demokratischer Gesetzgebung und direkter
Gewalt: (...) Auf direkte Gewaltanwendung zu setzen, beinhaltet ein
doppeltes Risiko. Erstens: Im Tunnel der Gewalt kann diese sich ver-
selbstindigen, denn sie ist kein Mittel, das angewendet wird, sondern die
Involvierung in eine leibliche Eigendynamik, die schwer zu kontrollieren
ist. Die Eigendynamik der direkten Gewaltkommunikation tendiert zum
Ubermaf. (Lindemann 2018, 356).

I0I

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

Obwohl Lindemann die »leibliche Eigendynamik« der Gewalt betont,
verweist sie zugleich auf den Gegenpol der leiblichen Eigendynamik: die
wihlenden Akteure, fiir die direkte Gewalt ein »Risiko« darstellt, das
moglichst vermieden werden sollte, um den rationalen Bezug zur Ver-
fahrensordnung der Gewalt nicht zu verlieren. Sie unterstellt sozialen
Bewegungen hier implizit eine Mittel-Zweck-Orientierung. Die Akteu-
re sind auf ein bestimmtes Ziel ausgerichtet, das sie mit den geeigneten
Mitteln zu erreichen suchen. Eine Eigendynamik, die durch direkte Ge-
walt entstehen konnte, kann hier hinderlich sein, gerade weil die Folgen
nicht kontrollierbar sind. Mit ihren impliziten RC-Annahmen entfernt
sich Lindemann von ihrer Sozialtheorie, die eigentlich die unmittelbare
Betroffenheit leiblicher Akteure und weniger das strategische Handeln
mit Bezug auf allgemeine Werte ins Zentrum stellt.

Wenn Lindemanns Theorie sozialer Bewegungen wieder konsistent
werden soll, muss diese leibliche Betroffenheit erfassbar bleiben. Das be-
deutet aber auch, die Annahmen tiber die moderne Gesellschaft teilweise
zu relativieren und die affektive Bindung an Werte in den Mittelpunkt
zu stellen. Von hier aus wird es moglich, nicht nur die Formulierung von
Kritik innerhalb einer Verfahrensordnung der Gewalt in den Blick zu
nehmen, sondern auch eine Leerstelle in Lindemanns Theorie, namlich
wie der Wechsel zwischen Verfahrensordnungen der Gewalt und eine
Bindung an neue uibergreifende Werte tatsichlich stattfinden konnen.

Gewalt signalisiert nicht blofs abstrakt, dass es ums Ganze geht — mit
ihr geht es bereits ums Ganze. Sie verweist nicht auf etwas aufSerhalb
ihrer selbst, das erst noch interpretiert oder gedeutet werden misste.
Vielmehr stellt sich Gewalt in dem Moment, in dem sie als solche er-
kannt wird, selbst dar: Sie ist kein Zeichen fiir einen Ernstfall, sie ist der
Ernstfall. Gewalt reprisentiert nichts, sie prasentiert sich selbst mit einer
scheinbaren Unmittelbarkeit. Diese Unmittelbarkeit des Erlebens bleibt
bestehen, auch wenn tatsichlich Gewalt immer vermittelt ist. In dieser
erlebten Unmittelbarkeit — auch wenn sie immer zugleich vermittelt ist —
lasst sich die Entstehung neuer Wertbindungen verorten.

3.4.2 Kollektive Efferveszenz und soziale Bewegungen

Um das unmittelbare Erleben in die Theorie sozialer Bewegungen zu in-
tegrieren, kniipfe ich erneut an Durkheims Konzept der kollektiven Ef-
ferveszenz an. Durkheim beschreibt die Entstehung von Wertbindungen
als ein Phinomen, das in sakral aufgeladenen Interaktionssituationen
geschieht. In diesen Momenten der gemeinsamen Erfahrung kann kol-
lektive Efferveszenz entstehen. Doch, wie Lindemann verdeutlicht, sind
solche Erfahrungen immer bereits durch Vermittlung vorgepragt, es
gibt keine rein unmittelbare Erfahrung, sondern etwas wird vor dem

I02

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK UND SOZIALE BEWEGUNGEN

Hintergrund interpretierender Vermittlung als unmittelbar erlebt. Das
bedeutet freilich nicht, dass Durkheims Beschreibung der Entstehung
kollektiver Werte widerlegt wird oder dass es keine neuen Interpreta-
tionen geben konnte. Vielmehr konnen unmittelbares Erleben und die
erforderliche Vermittlung in Wechselwirkung stehen. Insbesondere die
von Lindemann betonten triadischen Konstellationen ermoglichen es,
die Verdnderung von Werten in kollektiv verbindenden Interaktionssi-
tuationen zu verstehen. Die Beteiligten an solchen Interaktionen nehmen
fiireinander legitimierende Drittenpositionen ein. Es kommen spontane
Deutungen von Legitimitdt und Illegitimitat auf. Im weiteren Verlauf
kann sich diese spontane Deutung stabilisieren und zu strukturellen Ver-
anderungen fithren. Das vermittelt unmittelbare Erleben, die Interpre-
tation dieses Erlebens und der Prozess der Vermittlung selbst stehen in
dichten Interaktionssituationen oft in engem Zusammenhang, was die
Entstehung und Stabilisierung von Werten beginstigen kann.

Sewell schligt vor, grundlegenden Wandel normativer Systeme nicht
allein durch ideengeschichtliche Entwicklungen oder gar rationale Ent-
scheidungen zu erklaren, sondern vertritt die These, dass Interaktionen
bzw. Ketten von Interaktionsereignissen ordnungsstiftende Bedeutung
haben und zum Wandel grundlegender Normen fiihren konnen. Dies
konne bis zu einer Veranderung der tibergreifenden Legitimationstheo-
rie und damit der jeweils geltenden Deutungs- und Verfahrensordnung
fuhren. Thm geht es dabei weniger um die Entstehung vollig neuer Deu-
tungsmuster, sondern vielmehr darum, dass vorhandene Kategorien neu
kombiniert und so in einen veranderten Bedeutungszusammenhang ge-
stellt werden. Dieser Wandel entsteht nach Sewell durch die emotiona-
le Aufladung von gemeinsam erlebten Ereignissen. Dabei komme es zu
spontanen Sakralisierungen bestimmter Objekte und der damit verbun-
denen Gemeinschaft. Ein Ereignis ist fiir ihn nicht nur das unmittelba-
re Geschehen in einer bestimmten Situation, sondern er bezieht explizit
die diskursive Ebene mit ein: »whatever the nature of the initial ruptu-
re, an occurrence only becomes a historical event (...) when it touches
off a chain of occurrences that durably transforms previous structures
und practices« (Sewell 2005, 227). Ein Ereignis findet nicht statt, aber
es wird aufgrund seiner Folgen stattgefunden und Strukturen verdandert
haben. Das heifst aber nicht, dass die Veranderung von Strukturen allein
durch die nachtrigliche Rekonstruktion der Strukturverinderung er-
folgt, sondern Sewell besteht darauf, dass im Interaktionsereignis selbst
eine Strukturverianderung stattfindet, die aber in der nachtriglichen In-
terpretation auf Dauer gestellt wird.

Aufschlussreich ist Sewells Analyse des >Sturms auf die Bastille« den
er als Griindungsereignis einer neuen Kategorie, namlich des revolu-
tiondren Volkes, interpretiert. Wihrend dieses Ereignisses und der be-
grundenden Gewalt fand eine Umdeutung der bisherigen uibergreifenden

103

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

Legitimationstheorie statt. Wahrend soziale Bewegungen in der Regel
an die uibergreifenden institutionalisierten Normen ankntipfen und ihre
Forderungen in Bezug auf die allgemein giiltigen Normen formulie-
ren, wurde das Ereignis des Sturms auf die Bastille nicht nur legitimiert,
sondern als Beispiel fiir die neue Legitimationstheorie zelebriert. » The
popular violence that occurred at the Bastille had become not only a
legitimate occurrence, but an example of a category of legitimate oc-
currences« (Sewell 2005, 241). Es kam also zu einer kategorialen Um-
deutung, hervorgerufen durch das unmittelbare Erleben der extremen
Gewalt. Dieses unmittelbare Erleben von sich als Gewaltakteure war
zentral, damit es zu einer Umdeutung kommen konnte.

Eine wichtige Voraussetzung dafir, dass der >Sturm auf die Bastille< zu
einem historischen Ereignis werden konnte, sieht Sewell in dem bereits
zuvor etablierten Konflikt um die richtige Legitimationstheorie zwischen
Herrscher und Nationalversammlung. Beide beriefen sich auf einander
widersprechende Legitimationstheorien und Kosmologien. Wahrend die
eine Theorie von einer strengen Hierarchie mit einem gegenwartig ab-
wesenden Gott an der Spitze ausging, der dem gegenwairtig anwesenden
Konig Macht verlieh, berief sich die Nationalversammlung auf die natiir-
liche Gleichheit der Menschen (vgl. Sewell 2005, 23 1). Aus der Sicht bei-
der Theorien musste die jeweils andere als illegitim und als Sakrileg er-
scheinen. Die Legitimitatstheorie der Nationalversammlung war jiinger
—und im Gegensatz zum Hierarchieprinzip nicht institutionell verankert.
Dennoch konnten beide Parteien, sowohl die Vertreter:innen der Monar-
chie als auch jene der Nationalversammlung, Legitimitat beanspruchen.
Damit ist nicht gemeint, dass beide Legitimationstheorien fiir sich ge-
nommen logisch und rational nachvollziehbar waren, sondern dass sich
beide in der Lage sahen, ihre jeweilige Legitimationstheorie mit Nach-
druck, d. h. mit Gewalt, zu vertreten. Dieser doppelte Anspruch, Gewalt
legitim ausiiben zu konnen, fiihrte nach Sewell zu einer tiefgreifenden
Verunsicherung (vgl. Sewell 2005, 229). Die Frage, welche Theorie de
facto Geltung beanspruchen konnte, blieb offen und wurde erst im wei-
teren Verlauf des Prozesses geklart. Das Ereignis >Sturm auf die Bastille«
ist nach Sewell vor dem Hintergrund dieser Unsicherheit zu verstehen.

Der >Sturm auf die Bastille« war nach einhelliger Meinung der Histori-
ker ein Ereignis, das sich in seinem Protest-Repertoire kaum von anderen
Demonstrationen im Frankreich des 18. Jahrhunderts unterschied. Auch
zuvor hatte es aufstindische Massen gegeben, die den Konflikt mit dem
Militar nicht scheuten. Dennoch wurde der >Sturm auf die Bastillec zum
Grundungsereignis der Franzosischen Revolution (vgl. Lisebrink und
Reichardt 1997). Tatsichlich, so Sewells These, zeichnete sich dieses Er-
eignis nicht durch ein spezifisches Protestrepertoire aus, sondern begriin-
dete seinen Charakter dadurch, dass es zur Entstehung der Kategorie
Revolution beitrug, die sich in der Folgezeit rekursiv unter Bezugnahme

104

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK UND SOZIALE BEWEGUNGEN

auf dieses Ereignis durchsetzte. Dabei wurde das gewaltsame Vorgehen
der Pariser Bevolkerung, das sich zuvor schon mehrfach ereignet hatte,
zu einem Akt der Souverinitit des franzosischen Volkes: »the taking of
the Bastille, which had begun as an act of defense against the king’s ag-
gression, revealed itself in the days that followed as a concrete, unmed-
iated, und sublime instance of the people expressing its sovereign will«
(Sewell 2005, 236).

Die diskursive Aushandlung des Ereignisses veranderte dieses Ereig-
nis. Es wurde gewissermafSen nachtraglich sakral aufgeladen und damit
aber auch selbst zu einem unmittelbar erlebten sakralen Ereignis. Das
Ereignis wurde von Dritten im Kontext einer Ordnung der Volkssouve-
ranitat gedeutet und erhielt darin eine spezifische Legitimitit. Gerade im
Verhiltnis zu anderen Ereignissen war es ein Beispiel legitimer Gewalt
und wurde im Sinne einer Verfahrensordnung interpretiert, die das Er-
eignis als legitim betrachten konnte. Spannend ist an dieser Stelle, dass
auch legitimierende Dritte das Ereignis zunichst in Bezug auf eine ande-
re Verfahrensordnung der Gewalt deuteten, namlich eine, nach der die
Gewalt von Massen grundsatzlich illegitim gewesen wire. Der erste Ver-
such, Legitimitat herzustellen, dhnelte damit den Abgrenzungsversuchen
in modernen sozialen Bewegungen von stattfindender Gewalt: Die Ge-
walt sei provoziert worden und keinesfalls im Sinne der Bewegung ge-
wesen.»He went on to charge that the violence had been purposely pro-
voked by the pernicious ministers now in charge of the government so
as to convince the king of the need for further armed repression« (Sewell
2003, 238). Die Gewalt der Massen erschien also zunachst als illegiti-
me Gewalt, die der Rechtfertigung bedurfte — und als illegitime Gewalt
die legitime Gewalt mit ihrem Anspruch auf Beendigung der Gewalt he-
rausfordern konnte. Erst die weitere Entwicklung erméglichte eine Ver-
dnderung der Verfahrensordnung der Gewalt, nach der die Gewalt der
Massen zur legitimen Gewalt wurde, die die illegitime — vormals legiti-
me — Gewalt beenden konnte.

Gewalt wurde also zunidchst aus der wohl vorherrschenden Verfah-
rensordnung der Gewalt heraus interpretiert, nach der der Staat das Ge-
waltmonopol besafs, nicht aber der Pobel. Die Bezugnahme auf die ei-
gene Verfahrensordnung der Gewalt erfolgte erst im Prozess. Innerhalb
dieses Prozesses erfuhr der handelnde Akteur, die Menge, eine besonde-
re Aufwertung, namlich als Trager legitimer Gewalt. Mit dieser Aufwer-
tung kam es zu einer Gleichsetzung der bereits existierenden Kategorie
des souverinen Volkes mit der des gewaltausiibenden Pobels. Die Kate-
gorien existierten zwar schon vorher, waren aber noch nicht miteinander
verbunden worden. Das unmittelbare situative Erleben und die sich ge-
genseitig bestirkenden Anwesenden fithrten dazu, dass die Aufwertung
nicht nur im Moment stattfand, sondern sich iiber den Moment hinaus
vollzog und stabilisierte.

105

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

Sewells Analyse zeigt, dass fur die Kodifizierung der Menschenrech-
te weniger ideengeschichtliche Wandlungen als vielmehr die spontane
Entwicklung einer sozialen Bewegung relevant waren. Diese soziale Be-
wegung hatte nicht explizit den Plan oder das Ziel, eine solche Kodifi-
zierung zu initiieren; es waren weder einfach irrationale Massen noch
rationale Akteure, die bestimmte Ziele verfolgten. Vielmehr entwickel-
te sich eine situative Eigendynamik, in der in gegenseitiger Verstarkung
die Einzelnen Drittenpositionen fiireinander einnehmen konnten: Legiti-
mation fand vor- und fureinander statt. Die Wahrnehmung der Gemein-
samkeit erscheint in diesem Sinne vermittelt unmittelbar. In der unmit-
telbaren Situation gewann sie eine Evidenz, die im Vermittlungsprozess
bestatigt wurde — und damit zu einer Verinderung der Verfahrensord-
nung der Gewalt fithren konnte.

Die Analyse zeigt, wie unmittelbares Erleben und Vermittlung dieses
unmittelbaren Erlebens verschachtelt zu denken sind. Sakrale Aufladun-
gen entstehen gleichsam spontan. Gewalt wird gerade in kollektiven Pro-
zessen spontan identifiziert und legitimiert/delegitimiert. Sie sind vorei-
nander und fureinander legitimierende Dritte, die spontane Deutungen
der Situation verfestigen konnen. Nach wie vor ist Gewalt etwas, das
zukunftig gewesen sein wird und in einen Deutungsprozess eingebettet
ist, der vor der Situation beginnt und nach der Situation weitergeht. Die
Relevanz der spontanen situativen Deutungen ist jedoch nicht zu unter-
schitzen. In diesen kann sich die Deutung des Geschehens auf unvorher-
gesehene Weise aus der bisherigen Ordnung heraus befreien und neue
Deutungen ermoglichen und nachhaltig stabilisieren. Die Veranderung
von Verfahrensordnungen der Gewalt wird so plausibel, auch ohne rati-
onal handelnde Akteure vorauszusetzen, sondern rein mit Bezug auf das
vermittelt-unmittelbare Erleben von Beriihrung.

3.5 Schlussfolgerungen fur die Sozialtheorie

In diesem Kapitel bin ich von den Uberlegungen Durkheims ausgegangen
und habe die kultursoziologischen und differenzierungstheoretischen An-
schlisse an Durkheim miteinander verbunden. Vergesellschaftung ist dem-
nach kein eindimensionaler Prozess, der allein unter dem Gesichtspunkt
der affektiven Betroffenheit oder der funktionalen Notwendigkeit zu ana-
lysieren wire, sondern beides sind zentrale Komponenten von Vergesell-
schaftungsprozessen. Diese beruhen wesentlich auf Gewalt bzw. ihrer ver-
fahrensmifSigen Organisation. Mit Gewalt wird zum einen dargestellt,
welche normativen Erwartungen Geltung beanspruchen konnen sollen.
Zum anderen ist mit Gewalt unmittelbar die affektive Erfahrung von Be-
troffenheit verbunden. Der gerechte Zorn in der Darstellung normativer

106

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSFOLGERUNGEN FUR DIE SOZIALTHEORIE

Erwartungen, aber auch das unmittelbare Erleiden als Opfer vermitteln
jeweils unmittelbar einen Norm-Bezug. Die moderne Ordnung beruht auf
dem institutionalisierten Vertrauen in Gewaltlosigkeit. Gewalt darf nicht
sein, weil sie die an Gewalt Beteiligten potentiell aus der Gesellschaft aus-
schlief3t: Sie werden ganz vom Hier und Jetzt ihrer leiblichen Existenz ver-
einnahmt, statt sich von ihm distanzieren zu konnen — was wiederum Vo-
raussetzung fur horizontale Differenzierungsprozesse ist. Damit ist eine
paradoxe Entwicklung in der modernen Ordnung eingetreten: Gewalt
kann nur von und gegen als moralisch geltende Wesen ausgeiibt werden;
Gewaltanwendung wird zugleich als Herausdriangen aus dem Bereich des
Moralischen verstanden. Grundlage dieses Prozesses ist die Institutiona-
lisierung und Sakralisierung des menschlichen Koérperindividuums gleich
an Freiheit und Wiirde, das in der dreifachen Spannung von Natur, Moral
und Kultur steht. Soziale Bewegungen kritisieren potentielle Gefihrdun-
gen dieses Gefuiges mit Bezug auf Gewalt. In Protestaktionen wird darge-
stellt, dass bestimmte Werte Geltung beanspruchen konnen sollen, und die
protestierende Gemeinschaft stellt sich voreinander und fireinander als
eine Gemeinschaft mit bestimmten Werten dar. Soziale Bewegungen ver-
fahren dabei tendenziell weniger nach der modernen individualisierenden
Verfahrensordnung der Gewalt als nach einer dividualisierenden Verfah-
rensordnung der Wechselseitigkeit. Das Uberhandnehmen dieser Wechsel-
seitigkeit kann ebenso strukturverdandernd wirken wie die Entstehung und
Sakralisierung neuer Werte.

Ziel dieses Kapitels war es, eine vorldufige Theorie der modernen Ge-
sellschaft vorzulegen, allerdings nicht als Selbstzweck, sondern um zwei
Anspriichen zu gentigen: 1. einen inhaltlichen Vergleichsrahmen fur die
neue rechte Bewegung bereitzustellen, 2. Offenheit im Sinne des Prinzips
der offenen Frage herzustellen.

ad 1: Diese Arbeit fragt nach dem Verhiltnis der neuen rechten Be-
wegung zur Ordnung der modernen Gesellschaft. Die moderne Gesell-
schaft beruht auf der Sakralisierung des menschlichen Korperindividu-
ums, gleich an Freiheit und Wiirde. Wenn nun das Verhiltnis von neuer
rechter Bewegung und moderner Gesellschaft in den Blick genommen
werden soll, stellen sich folgende heuristische Fragen an die neue rech-
te Bewegung:

*  Welche Sakralisierungen nimmt die neue rechte Bewegung vor?
Auch die des Individuums, wie in der modernen Gesellschaft, oder
wird moglicherweise ein Kollektiv, z. B. >das Volks, sakralisiert?

®  Welche Verfahrensordnung der Gewalt gilt in der neuen rechten Be-
wegung? Und unterscheidet sie sich von der modernen Ordnung der
Gewaltlosigkeit?

- Wer/Was kann in der neuen rechten Bewegung Gewalt aus-
tiben?

107

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>DIE MODERNE« UND IHR MYTHOS

—  Welche Erlebensweisen erscheinen in der neuen rechten Bewe-
gung als Gewalt?

—  Was unterscheidet legitime von illegitimer Gewalt in der neuen
rechten Bewegung?

—  Welche Dritten sind fiir diese Unterscheidung relevant?

Wie ist die neue rechte Ordnung in der zeitlichen Dimension insti-

tutionalisiert? In welchem Verhiltnis steht sie zur modernen Ord-

nung? Welche Zukunftserwartungen sind aktuell relevant?

ad 2: Um Offenheit im Sinne des Prinzips der offenen Frage herzustel-
len, ist es notwendig, dass die konkreten Pramissen, die in den Vorent-
wurf eingehen, nicht mit der Perspektive der modernen Gesellschaft zu-
sammenfallen. Mit Bezug auf die gesellschaftstheoretischen Annahmen
wird also deutlich, welchen Anforderungen die Sozialtheorie mindestens
geniigen muss. Es darf nicht vorausgesetzt werden,

was Gewalt ist, wer Gewalt ausiiben kann und wer Opfer von Ge-
walt werden kann, sondern es muss ein reflexiver Gewaltbegriff ge-
wihlt werden.

was legitime und was illegitime Gewalt ist, die Unterscheidung muss
aber erfasst werden konnen.

wie die spezifische Verfahrensordnung der Gewalt beschaffen ist,
aber die Moglichkeit unterschiedlicher Verfahrensordnungen offen
lasst und eine Theorie enthilt, um die Reproduktion und Dauer der
Verfahrensordnung zu verstehen.

dass ein bestimmtes Zeitverstindnis wie das der offenen Zukunft
gilt, sondern dass es einer Theorie der Zeit bedarf, mit der unter-
schiedliche Zeitvorstellungen in den Blick kommen konnen.

dass Normen in einem rein rationalen Prozess institutionalisiert
werden konnen, sondern es muss beriicksichtigt werden, dass auch
die affektive Betroffenheit operationalisiert werden muss.

dass nur Individuen soziale Akteure sein konnen.

Diese Anforderungen sind hier die Leitlinien fiir die Formulierung der
sozialtheoretischen Pramissen im nichsten Kapitel.

108

Https://dol.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3. ›Die Moderne‹ und ihr Mythos: Eine gesellschaftstheoretische Heuristik
	3.1 Sakralisierung und Gewalt
	3.1.1 Sakralisierung
	3.1.2 Gewalt oder Kraftaufwand
	3.1.3 Kommunikative Vermittlung von Gewalt
	3.1.4 Verfahrensordnungen der Gewalt

	3.2 Verfahrensordnung der Gewaltlosigkeit
	3.2.1 Horizontale Differenzierung
	3.2.2 Sakralisierung der Person
	3.2.3 Grenzen des Sozialen
	3.2.4 Kodifizierung im Ethos der Menschenrechte

	3.3 Freiheit und offene Zukunft
	3.4 Kritik und Soziale Bewegungen
	3.4.1 Kritik in der horizontal differenzierten Gesellschaft
	3.4.2 Kollektive Efferveszenz und soziale Bewegungen

	3.5 Schlussfolgerungen für die Sozialtheorie


