
57

3. ›Die Moderne‹ und ihr Mythos:  
Eine gesellschaftstheoretische Heuristik

Die Rede von ›der Gesellschaft‹ und insbesondere von ›der modernen 
Gesellschaft‹ ist in den letzten Jahren zunehmend kritisiert worden (vgl. 
auch Delitz 2020, 7 ff.). Eine gängige Kritik lautet, dass mit dem Gesell-
schaftsbegriff eine »übertriebene Homogenitäts- und Ganzheitsphanta-
sie« einhergehe (Schwinn 2011, 39; vgl. auch Schwinn 2001), die Ge-
sellschaft also als monolithischer Block gesehen werde, in dem nur das 
Kollektiv und nicht die Vielfalt der Erfahrungen zähle. Der Gesellschafts-
begriff essentialisiere und müsse daher »vollständig aufgelöst« (Latour 
und Roßler 2007, 283) werden. Mit ›Gesellschaft‹ werde zudem unzu-
länglich am Nationalstaat festgehalten – die Rede von ›Gesellschaften‹ 
verschleiere, dass es eigentlich um Nationalstaaten gehe (vgl. Beck und 
Grande 2010; Elias [1939] 1997a, XL). Mit dem Begriff der ›Gesell-
schaft‹ werde diese auf einen bestimmten Zustand reduziert und ihre 
Prozesshaftigkeit ignoriert (vgl. Elias [1939] 1997a, XVII f.). Zudem 
sei der Gesellschaftsbegriff anthropozentrisch und eurozentrisch. Diese 
verschiedenen kritischen Haltungen können unter einer Kritik zusam-
mengefasst werden: Gesellschaft ist so fluide und vielfältig (vgl. Eisen-
stadt 2002), dass die Skizzierung einer spezifischen Gesellschaft not-
wendig fehlgeht und insofern im besten Fall auf einen Irrweg führe, im 
schlimmsten Fall die auf gesellschaftstheoretischen Prämissen beruhen-
de Forschung unbrauchbar macht. In dieser Kritik selbst sind normative 
Prämissen enthalten, die typisch für die im Folgenden skizzierte moder-
ne Gesellschaft sind: Kontingenz und Offenheit gegenüber den vielfälti-
gen Gestaltungsmöglichkeiten der Kulturen schaffenden Menschen, die 
vor Essentialisierungen geschützt werden sollen.

Auch diese Arbeit ist zutiefst von Prämissen der modernen Gesell-
schaft durchdrungen: Das Pochen darauf, dass auch Rechte als versteh-
bare, kulturbildende Menschen zu betrachten sind, denen mit Offenheit 
zu begegnen ist, die Vorsicht davor, die Untersuchungssubjekte zu sehr 
von außen festzulegen, aber auch das Bestehen darauf, gerade bei diesen 
Untersuchungssubjekten nicht die Feldperspektive übernehmen zu wol-
len, das Kontingentsetzen, was kontingent ist (vgl. Lindemann 2024b) 
– das gesamte Design dieser Arbeit ist von Werten der modernen Gesell-
schaft bestimmt. Ich halte hier trotz der Kritik an Begriffen wie ›Gesell-
schaft‹, ›gesellschaftliche Ordnung‹ oder ›moderne Gesellschaft‹ fest, um 
damit genau diese Wertorientierung in den Blick nehmen zu können, die 
die Verwendung des Gesellschaftsbegriffs kritisiert.

In dieser Arbeit verstehe ich unter Gesellschaft bzw. Ordnung weder 
einen homogenen Block noch den Nationalstaat – im Gegenteil: Der 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

Gesellschaftsbegriff erlaubt es vielmehr, unterschiedliche Typen der Ord-
nungsbildung in den Blick zu nehmen, die eben nicht konstant, sondern 
historisch wandelbar und fluide sind. Ordnung findet nicht nur in der 
Sozialdimension statt, sondern hat auch jeweils eine räumliche, zeitliche, 
sachliche und symbolische Dimension (vgl. Lindemann 2014, 330). Die 
Formulierung von Hypothesen über die Gesellschaft erlaubt es einer-
seits, sich von ihr zu distanzieren, andererseits gerade das Nicht-Mono-
lithische, das Fließende in den Blick zu nehmen. Zugleich wird es mög-
lich, die gesellschaftliche Ordnung als diejenige zu rekonstruieren, zu der 
sich auch lokale Ordnungen zu einem jeweils historischen Zeitpunkt in 
Beziehung setzen müssen – und sei es in radikaler Abgrenzung von der 
Geltung spezifischer gesellschaftlicher Ordnungen. Die in diesem Kapi-
tel formulierten gesellschaftlichen Annahmen sind also dezidiert keine 
axiomatischen Setzungen, sondern Explikationen, die gerade auch die 
Kritik und Revision dieser Annahmen ermöglichen.

Der Formulierung von gesellschaftstheoretischen Annahmen wird eine 
dreifache Bedeutung beigemessen (vgl. Kap. 2):

1.	 Sie ist im Rahmen des Prinzips der offenen Frage notwendig, um
a.	 die sozialtheoretischen Prämissen vor dem Hintergrund ihrer so-

zialen Genese zu reflektieren.
b.	 die sozialtheoretischen Prämissen so anzupassen, dass sie nicht 

der Strukturlogik der modernen Gesellschaft folgen, sondern 
diese sichtbar machen.

2.	 Sie eröffnet die Möglichkeit, das Feld in den Gesamtzusammenhang 
der modernen Gesellschaft zu stellen und damit die Spezifika die-
ser lokalen Ordnungsbildung innerhalb der modernen Gesellschaft 
zu beleuchten.

3.	 Sie ermöglicht einen Anfangspunkt für die Analyse in der Moderne, 
der selbst aber auch immer wieder reflektiert werden kann.

Der Anspruch dieses Kapitels ist es, gesellschaftstheoretische Annahmen 
als Heuristik zu skizzieren, soweit sie zur Bewältigung dieser dreifachen 
Aufgabe notwendig sind. Eine Gesellschaftstheorie zu formulieren, ist 
hier also nicht Selbstzweck zur Darstellung von Gelehrsamkeit, sondern 
im Rahmen des gewählten Forschungsdesigns methodisch notwendig. 
Das zentrale Erkenntnisinteresse dieser Untersuchung ist das Verhältnis 
der neuen rechten Bewegung zur modernen Ordnung. Dazu entwickle 
ich ein Verständnis der modernen Ordnung und damit ein Instrumenta-
rium, um die neue rechte Bewegung innerhalb dieser Ordnung zu veror-
ten und damit ›Offenheit‹ herzustellen – ohne jedoch in subsumtionslo-
gisches Argumentieren zu verfallen.

In dieser Arbeit soll Ordnungsbildung sowohl in dem unmittelba-
ren Erleben der Akteure als auch in der Vermittlung dieses unmittel-
baren Erlebens in den Blick geraten. Es soll also sowohl das Erleben 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

unmittelbarer Berührung beim Lesen eines Berichts über eine Gewalttat 
als geordnet analysiert werden können als auch differenzierungstheoreti-
sche Fragen nach der Rolle, in der sich berührt erlebt wird, gestellt wer-
den können. Es soll die Ordnung der Berührung als eine differenzierte 
Ordnung rekonstruiert werden. Als Ausgangspunkt für die hier entfalte-
te Gesellschaftstheorie wähle ich daher Durkheims Sakralisierungstheo-
rie in Kombination mit seiner Theorie des Strafens. Durkheims Theorie 
erlaubt es, Ordnungsbildung sowohl als vermittelt als auch als unmittel-
bar erfahrbar zu beschreiben.

Im Folgenden gehe ich in vier Schritten vor. Zunächst entwickle ich 
in Bezug auf die kultursoziologischen und differenzierungstheoretischen 
Weiterentwicklungen Durkheims die These, dass Wertbindungen sinn-
voll als Sakralisierungsprozesse gedacht werden können und Sakrali-
sierung insbesondere in gewaltsamen Interaktionen entsteht, mit denen 
die Geltung normativer Erwartungen dargestellt wird. Gewalt wieder-
um kann als vermittelte und unmittelbare Erfahrung nicht ohne einen 
bereits bestehenden Ordnungsbezug gedacht werden, innerhalb dessen 
sie als Gewalt in Erscheinung tritt (1). In einem zweiten Schritt gehe 
ich dann auf die moderne Ordnung ein, die sich wesentlich durch die 
Institutionalisierung und Sakralisierung des menschlichen Körperin-
dividuums gleich an Freiheit und Würde legitimiert. Dabei zeigt sich, 
dass Gewalt in der modernen Gesellschaft durch die Sakralisierung des 
menschlichen Körperindividuums gleich an Freiheit und Würde grund-
sätzlich delegitimiert wird (2). In einem dritten Schritt zeige ich auf, wel-
che Konsequenzen diese Sakralisierung in der Zeitdimension hat und 
inwiefern das Zeiterleben durch die Vorgabe einer offenen Zukunft ge-
formt wird (3). Viertens zeige ich, inwiefern Ordnung gerade durch Ge-
waltverhältnisse stabilisiert, aber auch verändert wird. Dies zeige ich am 
Beispiel sozialer Bewegungen (4). Abschließend ziehe ich Konsequenzen 
für die sozialtheoretischen Annahmen, die ich dann im nächsten Kapi-
tel 4 ausführe (5).

3.1 Sakralisierung und Gewalt

Um die für die moderne Gesellschaft spezifische Berührungs- und Diffe-
renzierungsordnung zu skizzieren, gehe ich von Durkheims Sakralisie-
rungstheorie aus. Diese stellt ein vorläufiges Vokabular bereit, um be-
schreiben zu können, wie übergreifende Wertbindungen in Gesellschaften 
geordnet werden. Die darin enthaltenen sozialtheoretischen Prämissen 
werde ich im nächsten Kapitel 4 mit Bezug auf die Leibphänomenologie 
verfeinern; hier wird allerdings zunächst ein Vor-Verständnis für das Er-
leben von Wertbindung benötigt, und dafür wird an Durkheims Konzept 

SAKRALISIERUNG UND GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

der kollektiven Efferveszenz angeschlossen. Darin zeigt sich die Bedeu-
tung von Gewalt für die Ordnungsbildung.

3.1.1 Sakralisierung

Durkheims Religionssoziologie ist bekanntlich keine Religionssoziolo-
gie im engeren Sinne. Sein Religionsbegriff setzt nicht notwendigerweise 
Götter oder Glauben voraus und ist nicht auf die großen Weltreligionen 
beschränkt. Vielmehr versucht Durkheim zu erklären, wie es zu den af-
fektiven Bindungen kommt, die häufig in Religionen zu finden sind, die 
aber auch in Bezug auf säkulare Werte – zum Beispiel das Individuum – 
bestehen. Durkheim definiert Religion wie folgt: 

Eine Religion ist ein solidarisches System von Überzeugungen und 
Praktiken, die sich auf heilige, d. h. abgesonderte und verbotene Din-
ge, Überzeugungen und Praktiken beziehen, die in einer und derselben 
moralischen Gemeinschaft, die man Kirche nennt, alle vereinen, die ihr 
angehören (Durkheim [1912] 2020, 76). 

Durkheim legt dar, dass die Heiligkeit eines Dings nicht von seiner Be-
schaffenheit oder seinem Wert abhängt, dass sie nicht in den Dingen 
selbst liegt, sondern vielmehr in der Differenzerfahrung zu den profanen 
Dingen begründet ist (vgl. z. B. Durkheim [1912] 2020, 324).

Die sakralen Dinge werden als aufgeladen erlebt, ihnen wohnt eine 
›Kraft‹ oder ›Energie‹ inne, die sich auf das Profane entlädt (vgl. Durkheim 
[1912] 2020, 281). Diese Kraft muss nicht positiv sein, sondern kann auch 
negative Gefühle der Trauer hervorrufen (vgl. Durkheim [1912] 2020, 
596). Diese Kraft ist vor dem Hintergrund der James-Rezeption Durk-
heims (vgl. Joas 2017, 97 ff.) als ein »Gefühl der Präsenz einer stärkeren 
Kraft« (Joas 2015, 93) zu verstehen.1 Sie geht von der Gemeinschaft aus, 

1	  	Die andere, stärker naturalistische Auslegung sieht in der Kraft eine physio-
logische Reaktion auf die Begegnung mit dem Heiligen, die als »subcogniti-
ve ritualism« (Collins 2005, 9 f.) wirke; bei diesem würden sich die mensch-
lichen Körper gleichsam automatisch aneinander anpassen (Collins 2005, 
34; vgl. kritisch: Pettenkofer 2010, 224 f.). Eine solche Deutung scheint 
durch Durkheims naturalistische Metaphern bestätigt zu werden, wenn er 
beispielsweise schreibt: »Sind die Individuen einmal versammelt, so entlädt 
sich aufgrund dieses Tatbestands eine Art Elektrizität, die sie rasch in ei-
nen Zustand außerordentlicher Erregung versetzt« (Durkheim [1912] 2020, 
320). Eine solche Erklärung ist jedoch keine soziologisch zufriedenstellende 
Erklärung und entspricht auch nicht Durkheims Grundsatz, das Soziale nur 
durch das Soziale zu erklären (vgl. Pettenkofer 2013, 100). Die Problematik 
verschärft sich, wenn die Kontingenz der Mitwelt – also die Kontingentset-
zung, welche Wesen soziale Akteure sein können, und die Einbeziehung der 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

in der die Dinge heilig sind, und wird auf die Dinge projiziert, die in die-
ser Projektion heilig werden (vgl. Durkheim [1912] 2020, 307). Diese 
einmal heiligen Dinge haben dann die Eigenschaft, ›ansteckend‹ zu sein 
(vgl. Durkheim [1912] 2020, 470), wodurch andere, die mit den heili-
gen Dingen in Berührung kommen, ebenfalls heilig werden. Berührung 
ist nicht notwendigerweise im physischen Sinne gemeint, sondern auch 
die Interpretation von etwas, das dem Heiligen ähnlich ist, kann eine 
Übertragung der Heiligkeit zur Folge haben.

Aber wie kommt es überhaupt zu dieser Unterscheidung zwischen dem 
Sakralen und dem Profanen? Durkheims interessante These ist, dass diese 
Sakralisierung spontan in Interaktionssituationen erfolgt, die von starken 
kollektiven Emotionen geprägt sind, von einem kollektiven Erregungs-
zustand bzw. der kollektiven Efferveszenz (vgl. Durkheim [1912] 2020, 
324). Die euphorische Interaktionssituation wird als Ausnahmesituation 
erlebt, die eine Unterscheidung zwischen Sakralem und Profanem pro-
voziert: Die gesamte Weltwahrnehmung verändert sich vor dem Hinter-
grund der neuen Bedeutungsaufladung der Situation und der beteiligten 
Objekte und Selbste, die ein eigenes Selbstverständnis entdecken können. 
Die in der Situation relevanten Kategorien, Werte und Normen erhalten 
durch die Situation nicht nur eine neue Evidenz, sondern Evidenz entsteht 
nach Durkheim gerade in solchen kollektiv aufgeladenen Interaktionssi-
tuationen. »Die Qualität ›Sakralität‹ wird Objekten spontan zugeschrie-
ben, wenn sich eine Erfahrung eingestellt hat, die so intensiv ist, daß sie 
das gesamte Weltbild und das Selbstverständnis derer, die diese Erfahrung 
gemacht haben, konstituiert oder transformiert« (Joas 2015, 93). Zen
tral ist, dass die Rechtfertigung der Aufladung, die Sinnstiftung selbst, der 
emotionalen Aufladung nachgelagert ist, »man beweint den Toten nicht, 
weil man ihn fürchtet, man fürchtet ihn, weil man ihn beweint« (Durk-
heim [1912] 2020, 587). Diese kollektive Aufladung ist für die Beteilig-
ten attraktiv, auch wenn sie mit negativen Affekten wie Trauer einhergeht 
(vgl. Durkheim [1912] 2020, 580 ff.), und führt daher zu dem Wunsch, 
diese Erfahrung zu wiederholen. Darüber hinaus sind derart aufgelade-
ne Ereignisse auch Gegenstand des kollektiven Gedächtnisses, in dem die 
in dieser Interaktionssituation gestifteten Werte eine neue Evidenz erhal-
ten (vgl. Durkheim [1912] 2020, 545). Diese Evidenz weist über die In-
teraktionssituation hinaus und ist auch im Alltag ein Anker, der stimulie-
rend wirkt und dem Einzelnen ein »Gefühl der Stärkung, das er meistens 
nicht wahrnimmt, das ihn aber aufrichtet« (Durkheim [1912] 2020, 314) 

Möglichkeit, dass auch nichtmenschliche Wesen sozial relevant sein können 
(vgl. Lindemann 2010, 496) – mit einbezogen wird und die Frage, ob eine 
›Versammlung‹ stattgefunden hat, selbst der Interpretation unterliegt. Daher 
folge ich hier Joas, der mit Bezug auf James die interpretierende Vermittlung 
in seiner Auslegung stark macht.

SAKRALISIERUNG UND GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

vermittelt. Die regelmäßige Wiederholung dieser Interaktionsereignisse 
verleiht ihnen eine zusätzliche Evidenz: Die Erinnerung an das vorange-
gangene Erleben kollektiver Efferveszenz führt dazu, dass die Beteiligten 
sich erneut in einer kollektiv geteilten Euphorie erleben (vgl. Durkheim 
[1912] 2020, 581) und die einmal getroffenen Sakralisierungen wieder-
holen. Dabei entsteht ein gewisser kollektiver Zwang dazu, sich zumin-
dest wieder als berührt darzustellen. Durch die Erinnerung wird die ein-
getretene Situation nicht zu einer zufälligen, sondern nachträglich als 
bedeutsam für die Wertgeneralisierung gedeutet.

Mit der Theorie der ›kollektiven Efferveszenz‹ wird das unmittelbare 
Erleben von Wertbindung in den Blick genommen. Werte sind nicht nur 
ein abstraktes Regelwerk, sondern das Bindeglied von Gesellschaft. Was 
bei Durkheim jedoch unklar bleibt, ist eine Perspektive dafür, wie es zu 
solchen Wertbindungen kommt.2 Dass es nicht einfach das Zusammen-
treffen einer Vielzahl von Menschen-Körpern ist, das die Wertbindung er-
möglicht, beweist wohl jeder Blick in eine überfüllte U-Bahn. Durkheim 
selbst verweist darauf, dass eine gemeinsame Erfahrung »hergestellt« wird 
und Symbolisierungsprozessen unterworfen ist: »Genau die Gleichartig-
keit dieser Bewegungen gibt der Gruppe ihr Selbstgefühl und ruft es folg-
lich hervor. Ist einmal diese Gleichartigkeit hergestellt und haben diese 
Bewegungen sich stereotypisiert, dann dienen sie zur Symbolisierung der 
entsprechenden Vorstellungen« (Durkheim [1912] 2020, 341). Dabei fehlt 
es jedoch noch immer an einer Erklärung dafür, welche Situationen die-
ses Erleben zur Folge haben. Hierfür lässt sich die Bedeutung von Gewalt-
erfahrung plausibilisieren. Das lässt sich auch mit Bezug auf Durkheims 
eigener Theorie des Strafens argumentieren (vgl. Pettenkofer 2010, 223).

Gewalterfahrung und Sakralisierung

Durkheim erklärt Strafe nicht aus rationalen Abschreckungsüberlegun-
gen, sondern betont, dass »die Strafe (…) in erster Linie aus leiden-
schaftlichen Reaktionen herrührt« (Durkheim [1930] 2019, 135). Die 

2	  	Andere grundsätzliche Kritiker:innen thematisieren Durkheims Umgang mit 
dem ethnographischen Material, mit dem er seine Theorie plausibilisiert (vgl. 
z.Bsp. Radcliffe-Brown 1952). Folgenreich war auch Habermas’ Kritik, dass 
die Idee der Sakralisierung im Gegensatz zur rationalen Begründung von 
Werten stehe (vgl. Habermas 1981, 118 ff.). Dagegen hat Joas eingewandt, 
Sakralisierung bilde die Voraussetzung für diese Rationalisierungsprozesse, 
»auch die Institutionalisierung rationaler Argumentation (…) bleibt jeweils 
selbst auf eine auch emotionale Bindung an Werte und Praktiken angewie-
sen« (Joas 2015, 96). Eine solche emotionale Bindung ist also nicht Teil ei-
ner irrationalen Welthaltung, sondern vielmehr die Grundlage für die Aus-
bildung einer auch für die Wissenschaften relevanten Rationalität.

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

affektive Betroffenheit geht der rationalen Begründung, warum eine Tat 
strafwürdig sein könnte, voraus: »Allein dadurch, daß sich ein Gefühl, 
welches auch immer sein Ursprung und sein Ziel sei, in dem Bewußtsein 
aller mit einem bestimmten Grad an Stärke und Genauigkeit wiederfin-
det, wird jede Handlung, die es verletzt, zum Verbrechen« (Durkheim 
[1930] 2019, 131). Nicht die Handlung an sich ist eigentlich anomisch, 
sondern sie wird durch die soziale Einordnung als solche zum Verstoß 
gegen herrschende Normen. Das Strafhandeln selbst ist eine Reaktion 
auf die Erfahrung affektiver Betroffenheit. Im Strafhandeln vergewissert 
sich die Gruppe, dass sie eine Gruppe mit bestimmten Normen bleibt, 
auch wenn eine Norm verletzt wurde, und zeigt zugleich, dass die ver-
letzte Norm weiterhin Geltung beanspruchen kann.

Wichtig ist, dass strafendes Handeln nicht aus rationalen Gründen er-
folgt. Es ist nicht die bewusste Reflexion eines Individuums, dass eine 
Norm aufrechterhalten werden muss, sondern es ist die kollektive Betrof-
fenheit, die den Normbruch als unmittelbar und unhintergehbar erfahrbar 
macht: »[D]ie Gefühle, die daran beteiligt sind, holen ihre ganze Kraft aus 
der Tatsache, daß sie aller Welt gemeinsam sind; sie sind kraftvoll, weil 
sie unbestritten sind« (Durkheim [1930] 2019, 153). Die Wahrnehmung, 
dass die eigenen Normen geteilt werden, vermittelt die positive Erfahrung, 
Teil einer Gruppe zu sein, die die richtigen – weil geteilten – Normen ver-
tritt. Damit wird nicht nur deutlich, dass eine Norm weiterhin Geltung 
beanspruchen kann, sondern auch, dass die Gruppe, die diese Norm ver-
tritt, weiterhin existiert. Um diese Wirkung auf die Gruppe zu erzielen, 
muss die Gruppe an der Sanktion beteiligt sein, oder sie muss zumindest 
vor einem Publikum stattfinden, das sich als Gemeinschaft versteht, de-
ren Normen verletzt wurden. In der Bestrafung entsteht eine vom indi-
viduellen Bewusstsein unabhängige Wahrnehmung der Gemeinsamkeit.

Diese Theorie zur Strafe kann jetzt mit der Sakralisierungstheorie 
verbunden werden. Die beim Strafen evozierte Gemeinschaftswahrneh-
mung erzeugt ›positive‹ Emotionen, »weil sie die Gültigkeit der eigenen 
Überzeugungen belegt« (Pettenkofer 2010, 232). Damit verbunden sind 
»positive Emotionen in Bezug auf die anderen Mitglieder dieses Kollek-
tivs« (Pettenkofer 2010, 232). Diese Aufladung der Normen und die po-
sitive Aufladung des Kollektivs verstärken sich gegenseitig und erzeugen 
das, was Durkheim in der Religionssoziologie als ›kollektive Efferves-
zenz‹ bezeichnet, und damit eine positive affektive Bindung sowohl an 
die Normen als auch an das Kollektiv. Diese positive Emotion kommt 
jedoch nicht aus dem Nichts oder aus der bloßen Zusammenkunft so-
zialer Akteure, sondern kann auf die Erfahrung der Enttäuschung von 
Normen zurückgeführt werden. Das Erleben der Betroffenheit durch 
die Infragestellung von Normen macht die gemeinsame Versicherung, 
dass diese Normen weiterhin gelten, notwendig, und die darauf folgen-
de Sanktionshandlung führt zur Entstehung dieser positiven Emotionen.

SAKRALISIERUNG UND GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

Joas hebt hervor, dass zusätzlich bei Gewalterfahrungen starke Gefüh-
le ausgelöst werden, die »beim Täter enthusiastisch sein und beim Opfer 
nichts als Ohnmachtsgefühle auslösen« (Joas 2015, 108) können. Das 
Erleben von Enthusiasmus in Bezug auf das eigene Handeln lässt den 
Täter affektiv eine Begeisterung für das eigene Tun erleben, wodurch 
dieses in besonderer Weise plausibel erscheint; dieser Enthusiasmus be-
zieht sich jedoch keineswegs nur auf die Ausübung von Gewalt, sondern 
auch andere Praktiken können zu einer Lust am Verhalten führen (vgl. 
Joas [1992] 2012). Darüber hinaus können nach Joas auch Ohnmachts-
erfahrungen das Selbst- und Weltverhältnis radikal verändern und so zu 
neuen Sakralisierungen führen. Joas setzt hier Gewalterfahrung mit Un-
rechtserfahrung gleich und zeigt, inwiefern die Entstehung der Allgemei-
nen Erklärung der Menschenrechte von 1948 vor dem Hintergrund der 
Gewalterfahrungen im Nationalsozialismus zu sehen ist (vgl. Joas 2015, 
110 ff.; Joas 2012, 160 ff.). Die Erfahrung von Unrecht schärft die eige-
ne Erfahrung von Recht. Zugleich weist Joas aber darauf hin, dass sich 
empirisch zeigen lässt, dass nicht jede Unrechtserfahrung zu einer sol-
chen Wertgeneralisierung führt. 

Aus Leiden allein entstehen keine Werte, es bedarf auch der Kraft zur 
Umformung der Leidenserfahrung in Orientierungswerte, um zu ver-
hindern, daß Leiden unter Ungerechtigkeit, Unfreiheit, Gewalt in Hoff-
nungslosigkeit und Verzweiflung oder in zyklisch sich aufbauende Ge-
waltspiralen führen, aus denen kein Ausstieg möglich scheint. (Joas 
2015, 115)

Damit aus Leidenserfahrungen produktiv Werte entstehen können und 
nicht einfach das Leiden selbst als gerecht erscheint, bedarf es einer »Ver-
gangenheitsbewältigung« (Joas 2015, 118), in der sich Gruppen ihrer 
selbst als Gruppen, die Unrecht erlitten haben, vergewissern und das 
Unrecht als solches benennen. Voraussetzung für eine solche Bewälti-
gung ist, dass es einen Raum für eine solche Bewältigung gibt, in dem 
die Erfahrung als solche, eben als Erfahrung illegitimer Gewalt, thema-
tisiert werden kann.3

Es ist ein Verdienst dieser kultursoziologischen Durkheim-Interpre-
tation, das unmittelbare Erleben für die Genese von Werten zentral zu 
setzen. Während Joas die Gewalterfahrung als Grundlage für die Erfah-
rung dessen, was als Unrecht empfunden wird, thematisiert, stehen bei 
Pettenkofer das gemeinsame Strafen und die begeisternde Erfahrung des 

3	  	Vor diesem Hintergrund kann die MeToo-Bewegung als eine Bewegung in-
terpretiert werden, in der ein zuvor als individuelles Leid schambesetztes 
Leid kollektiv verarbeitet wird. Aus dieser kollektiven Verarbeitung resul-
tiert zum einen die Deutung des Geschehenen als ›Gewalt‹, zum anderen die 
Delegitimierung und die damit einhergehende Entstehung oder zumindest 
Stärkung neuer Werte (vgl. Rodino-Colocino 2018).

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

gerechten Zorns im Mittelpunkt. Überzeugend ist die moralische Quali-
tät der Gewalterfahrung als Grundlage für die Verbindlichkeit von Wer-
ten. Damit wird das enge Verhältnis zwischen Ordnungsbildung und 
Gewalt deutlich.

Bei aller Zustimmung bleibt ein Problem bestehen: So stellt sich prin-
zipiell mit Bezug auf Gewalt dieselbe Frage: Woher kommt es, dass Ge-
walt als solche identifiziert wird? Die kultursoziologische Deutung ver-
schiebt das Problem also eher, als dass sie es lösen würde. Dass es sich 
hier tatsächlich um ein zu lösendes Problem handelt, zeige ich im Fol-
genden.

3.1.2 Gewalt oder Kraftaufwand

Keinem, der dem Wesen der menschlichen Angelegenheiten, das sich in 
Geschichte und Politik manifestiert, nachdenkt, kann die Rolle, welche 
die Gewalt seit eh und je in den Beziehungen der Menschen zueinander 
gespielt hat, entgehen; und es ist auf den ersten Blick einigermaßen über-
raschend, daß sie so selten zum Gegenstand besonderer Untersuchungen 
gemacht wurde. (Arendt 1970, 12)

Arendt formuliert 1970 treffend die für ihre Zeit aktuelle Auseinander-
setzung mit Gewalt bzw. das Fehlen einer solchen Auseinandersetzung. 
Gewalt galt lange Zeit als »Stiefkind der allgemeinen Soziologie« (Trot-
ha 1997, 16). Dem Ruf der Innovateure, Gewaltforschung und nicht nur 
Ursachenforschung zu betreiben, sind inzwischen verschiedene Ansätze 
gefolgt – sie sind jedoch überwiegend innerhalb der Gewaltsoziologie 
verblieben und wurden weder von der allgemeinen Soziologie noch von 
angrenzenden Bindestrichsoziologien wie der Rechtsextremismussozio-
logie, die sich ebenfalls mit Gewaltphänomenen befassen, stärker aufge-
griffen (vgl. A. Braun 2020).4

In der soziologischen Auseinandersetzung wird Gewalt in erster Li-
nie als abweichendes, ordnungswidriges Verhalten interpretiert. Gewalt 
und Ordnung scheinen sich zu widersprechen. Gewalt ist Barbarei, die es 
zu beenden gilt; sie ist ein Relikt aus vergangenen Zeiten. Diese Bezug-
nahme auf Gewalt als Problem wird in den verschiedenen Modernisie-
rungstheorien besonders deutlich. Die Frage, ob die Moderne ein gewalt-
freies Zivilisationsprojekt (vgl. Elias [1939] 1997b; Elias [1939] 1997a; 
Pinker 2011) oder vielmehr eine Episode beispielloser Gewalteskalation 
(vgl. z. B. Bauman 1992; Sofsky 1996; Tilly [1990] 2008) ist, geht in bei-
den Ansätzen von derselben Problematik aus: Gewalt ist das Andere der 

4	  	 Inzwischen gibt es einzelne Studien in der Rechtsextremismusforschung, die 
z. B. mit dem Gewaltverständnis von Collins arbeiten (vgl. z. B. Schattka 
2024).

SAKRALISIERUNG UND GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Ordnung, und die moderne Ordnung lässt sich daran messen, inwieweit 
Gewalt in ihr Platz hat. Gewalt wird dabei als selbstverständlich und 
nicht weiter hinterfragbares Phänomen betrachtet, das als solches nicht 
weiter expliziert werden muss (vgl. Knöbl 2019; J. Barth 2023, 90 ff.). 
Dabei gerät allerdings der Ordnungsbezug von Gewalt aus dem Blick.

Die neuere Gewaltsoziologie hat dabei erkannt, dass Gewalt für die 
Aufrechterhaltung von Ordnung eine zentrale Bedeutung zukommt (vgl. 
Lindemann 2017c; Lindemann 2018, 23 ff.; J. Barth et al. 2021; J. Barth, 
Fröhlich und Lindemann 2022; J. Barth 2023). Im Gegensatz zu rein si-
tuationsbezogenen Gewaltanalysen (z. B. Collins 2011; Nassauer 2019) 
wird damit deutlich, dass Gewalt nicht als rein unmittelbares Gesche-
hen verstanden werden kann, sondern immer schon Teil der Vermittlung 
von Ordnung ist und selbst einen Ordnungsbezug aufweist. Es ist not-
wendig, zwischen Gewalt und Krafteinsatz zu unterscheiden (vgl. Lin-
demann 2014, 245 ff.).

Diese Unterscheidung zwischen Gewalt – gegen soziale Akteure – und 
Krafteinsatz – gegen alle möglichen Dinge der Umwelt – mag auf den 
ersten Blick selbstverständlich und damit für die empirische Forschung 
oder Theoriebildung irrelevant erscheinen. An einem Beispiel möchte ich 
kurz verdeutlichen, wie hochkomplex diese Unterscheidung aus der Be-
obachtungsperspektive sein kann: Pausanias Periegetes, der im 2. Jahr-
hundert n. Chr. lebte, beschreibt eine Episode, die sich 500 Jahre zuvor 
ereignet hat (Paus. VI.11.6-9; vgl. auch Fröhlich 2022, 134 ff.): Eine Sta-
tue eines Wettkampfsiegers wird von einem Mann geschlagen. Die Sta-
tue fällt auf den Mann. Der Mann stirbt. Die Statue wird daraufhin in 
der Polis als Mörder angeklagt, verurteilt und verbannt, in diesem Fall: 
im Meer versenkt. Danach wird die Polis von einer Hungersnot heimge-
sucht, die als von der Statue gesandt gedeutet wird und erst verschwin-
det, als die Statue aus dem Meer geborgen und wieder aufgestellt wird. 
War das Gewalt? Wenn ja, wo? Wie lässt sich das feststellen?

Sofern die Frage aus soziologischer Sicht überhaupt gestellt wird, gibt 
es drei Möglichkeiten, sich der Frage zu nähern, ob es sich um Gewalt 
gehandelt hat:

1.	 Es lässt sich eine eindeutige Definition von Gewalt aufstellen, von 
der aus das Geschehen betrachtet wird. In der Gewaltsoziologie ist 
z. B. das anthropologische Vorverständnis von Popitz ein belieb-
ter Ausgangspunkt, um Gewalt als Aktions- bzw. Verletzungsmacht 
von Menschen zu verstehen, die als ›Jedermannsressource‹ jederzeit 
beliebig ausgeübt werden kann (vgl. Popitz 1986). Wird Gewalt in 
diesem Sinne ›eng‹ definiert, so wird häufig auf die intentionale Ver-
letzung eines Körpers Bezug genommen. Gewalt wird dabei als et-
was gesehen, das zwischen Menschen stattfindet. Eine solche Defi-
nition würde schnell zeigen: Nein, das ist keine Gewalt. In keiner 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

der vier potentiellen Gewaltbeziehungen (Mensch-Statue, Statue-
Mensch, Polis-Statue, Statue-Polis) wendet ein Akteur Gewalt an, 
insofern keine der Interaktionen nur zwischen Menschen stattfin-
det. Der Umgang mit der Statue kann allenfalls als Sachbeschädi-
gung, der Tod des Mannes als Unfall und die Hungersnot der Polis 
als Unglück erklärt werden.

2.	 Wem ein solches Vorgehen unbefriedigend erscheint, weil es das Ver-
ständnis des Feldes nicht ernst nimmt, kann auf eine vorgängige De-
finition von Gewalt verzichten und es dem Feld überlassen, was als 
Gewalt behandelt wird. Was Gewalt ist, wird in diesem Ansatz zu 
einer offenen Frage an das Feld. Dieser Ansatz erscheint aus rekons-
truktiver Perspektive sehr sinnvoll, da dem Feld keine fremde Logik 
übergestülpt wird – aber woran erkennt ein:e Beobachter:in, ob es 
sich im Feld um Gewalt handelt? In dem von Pausanias beschrie-
benen Fall könnte die Tatsache, dass die Statue als Mörder verfolgt 
wird, ein Hinweis darauf sein, dass im Feld die Statue als Gewalttä-
ter:in erfahren wird. Allerdings wird auch hier der Begriff ›Gewalt‹ 
nicht verwendet. Damit wird bereits die Situation im engeren Sinne 
verlassen bzw. deren Entwicklung in die Interpretation der Situati-
on einbezogen (vgl. auch Knöbl 2019).
So verstandene Offenheit erweist sich hier bereits als ein Problem. 
Es ist unklar, wessen Erleben eines ist, das für die Frage nach Gewalt 
relevant ist. Insbesondere in solchen Fällen, in denen es zum Wesen 
der Gewalt gehört, dass sie nicht thematisiert wird – zum Beispiel 
ist Gewalt in Paarbeziehungen oft dadurch ausgezeichnet, dass sie 
nicht als solche thematisiert wird. Wenn die Definition von Gewalt 
allein der Explizierung im Feld überlassen wird, kann Gewalt invi-
sibilisiert werden. De facto greifen Studien in solchen Fällen, in de-
nen die Autor:innen ein Phänomen als Gewalt identifizieren, aber 
diese Deutung im Feld nicht geteilt wird, meist auf einen positiven 
Gewaltbegriff zurück, das heißt, sie wählen doch eine dem Feld ex-
terne evaluierende Position (vgl. zur Auswertung qualitativer Stu-
dien zu Gewalt: J. Barth et al. 2021, 4–7).

3.	 Die dritte Möglichkeit stellt sich diesem Problem. Sie nimmt den 
Anspruch ernst, dem Gewaltverständnis der Feldsubjekte zu fol-
gen (vgl. Irwin 2019, 377). Dieser Anspruch ist jedoch komplexer, 
als es auf den ersten Blick scheint. So wird Gewalt zwar unmittel-
bar erfahren, aber auch kommunikativ als solche gedeutet. Ob es 
sich um Gewalt handelt, entscheidet sich nicht nur in der Situati-
on des Tuns und Erleidens, und auch Opfer und Täter:innen ha-
ben nicht allein das Sagen; vielmehr weist jede Identifikation eines 
Erlebnisses selbst einen Ordnungsbezug auf. Diesen zu rekonstru-
ieren und dabei sowohl das unmittelbare Erleben als auch die dis-
kursive Vermittlung zu berücksichtigen, ist die dritte Möglichkeit. 

SAKRALISIERUNG UND GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

Das jeweilige Deutungsmuster, vor dem etwas als Gewalt erscheint 
– oder eben nicht – ist dann das Ziel. Es wird davon ausgegangen, 
dass sich gesellschaftlich bestimmte Deutungsordnungen instituti-
onalisieren, die es übergreifend ermöglichen, etwas als Gewalt zu 
identifizieren. Mit Identifikation ist im Übrigen nicht gemeint, dass 
die an gewaltsamen Interaktionen Beteiligten situativ darüber deli-
berieren, ob der Fall auf eine Regel, was Gewalt ist, zu beziehen ist, 
sondern vielmehr, dass er als solcher – also als Gewalt – erlebt und 
auf ihn so reagiert wird, als handele es sich um einen Gewaltakt. Im 
Falle des Statuenbeispiels: Die Statue wird verurteilt und damit als 
Reaktion auf die illegitime Gewalt der Statue der legitimen Gewalt 
der Polis unterworfen.

Die dritte Möglichkeit ist die einzige, die wirklich dem Prinzip der of-
fenen Frage entspricht. Nur hier geht es darum, die Feldperspektive als 
solche zu rekonstruieren und zu explizieren. Dazu gehört jeweils auch, 
zu bestimmen, wer in einer bestimmten Ordnung überhaupt als sozia-
ler Akteur in Erscheinung treten kann. Dass in der Moderne nur Men-
schen soziale Akteure sind, muss vor diesem Hintergrund als historisch 
ungewöhnlich eingeordnet werden. Der Mensch der Moderne erscheint 
damit als eine Institution, die aktiv aufrechterhalten werden muss. Ge-
walt ist aber nicht einfach ein zufälliges, ungeordnetes Phänomen, son-
dern gesellschaftlich geordnet. In Anlehnung an Lindemann (Lindemann 
2017c) nenne ich eine solche Ordnung ›Verfahrensordnung der Gewalt‹. 
Die Konzipierung und Explizierung dieser Ordnung helfen dabei, einen 
Anfangspunkt dafür zu finden, welche Situationen als potenziell gewalt-
sam näher in den Blick zu nehmen sind, das heißt auch: welche Situati-
onen für die affektive Wertbindung relevant sind.

3.1.3 Kommunikative Vermittlung von Gewalt

Gewalt und Ordnung stehen in einem engen Zusammenhang. Das ist 
bereits im Anschluss an Durkheim deutlich geworden. In der soziologi-
schen Theorie wird dieser Zusammenhang freilich in die Vergangenheit 
verlegt. So nimmt Luhmann an, dass die Legitimität des Rechts ›früher‹ 
durch Gewalt, inzwischen aber durch gewaltfreie Verfahren dargestellt 
werde (vgl. Luhmann 1987, 106 ff.). Das Verfahren könne die Norm 
gewaltfrei verallgemeinern und damit zur Gewaltvermeidung und zur 
Entwicklung hin zu einer gewaltfreien Gesellschaft beitragen. Luhmann 
weist auf eine wichtige Funktion von Gewalt hin: anzuzeigen, dass nor-
mative Erwartungen enttäuscht wurden. Luhmann beschreibt die gesell-
schaftliche Entwicklung hier als eine der immer stärkeren Einhegung von 
Gewalt. Dabei übersieht er, dass auch das Verfahren einen Gewaltbezug 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

hat. Auch wenn es nicht zu Vierteilungen der Delinquenten kommt, sind 
sie dennoch der Gewalt des Staates unterworfen. Die Rechtsprechung 
und Rechtsdurchsetzung erfolgen zwar ohne die Schädigung individuel-
ler Körper, sie beruhen aber auf der Möglichkeit, dass der Staat sie ge-
waltsam durchsetzen kann. Das moderne Erleben, in einer weitgehend 
gewaltlosen Gesellschaft zu leben, impliziert, dass prinzipiell jederzeit 
eine überlegene Gewalt zum eigenen Schutz mobilisiert werden kann 
(vgl. Reemtsma [2008] 2013).

Diese Fortexistenz von Gewalt verweist darauf, dass der Zusammen-
hang zwischen Gewalt und Ordnung nicht mit dem Übergang zur Neu-
zeit abgerissen ist. Will sagen: Auch das Verfahren kann in seinem Ge-
waltbezug analysiert werden (vgl. Lindemann 2014, 277 ff.). Gewalt 
findet nicht nur außerhalb der Gesellschaft statt, sondern ist Teil der 
jeweiligen gesellschaftlichen Ordnung, und gesellschaftliche Ordnung 
kann über Gewalt beschrieben werden. Um »Gewalt als Bestandteil der 
kommunikativen Vermittlung von Ordnung« (Lindemann 2018, 24) zu 
verstehen, muss das Verhältnis zwischen Gewalt und der Erwartungsent-
täuschung in den Blick genommen werden. Damit wird die Luhmann-
sche Perspektive auf die Darstellung normativer Erwartungen und deren 
Verhältnis zu Gewalt verallgemeinert.

Mit Durkheim bzw. dem kultursoziologischen Anschluss an Durk-
heim wurde bereits postuliert, dass das affektive Erleben von Wertbin-
dung und Gewalt in einem Verhältnis zueinander steht, dass also in der 
Gewalterfahrung Werte verbindlich erlebt werden. Mit Luhmanns Per-
spektive wird Gewalt als funktional gedeutet für die allgemeine und 
verbindliche Darstellung, dass die Enttäuschung einer relevanten nor-
mativen Erwartung nicht hingenommen werden kann bzw. dass an der 
verletzten Erwartung unbedingt festgehalten werden muss. Gewalt wird 
also als eine Form von Kommunikation interpretiert. Die Gewaltanwen-
dung erhebt einen normativen Anspruch, und zwar – das ist wieder ana-
log zu Luhmanns Kommunikationstheorie – unabhängig davon, ob die 
Täterin diesen Anspruch tatsächlich erheben wollte. Vielmehr ist es der 
Gewalthandlung immanent, dass ihr die Repräsentation eines bestimm-
ten Anspruchs aus der Perspektive Dritter zugeschrieben oder auch ab-
gesprochen wird. Gewalt ist damit nie nur ein Erlebenssachverhalt, son-
dern steht immer vor dem Hintergrund von Deutungen.

Auf das Statuen-Beispiel oben übertragen bedeutet das, dass es sozio-
logisch nicht darum geht, ob die Statue einen Willen hatte und daher in-
tentional auf den schlagenden Mann fallen wollte. Stattdessen wird ge-
fragt, ob Dritte die Statue als intentional fallend interpretieren und ob sie 
ihr dabei zuschreiben, eine normative Erwartung dargestellt zu haben. In 
der Art, wie die Geschichte erzählt wird, wird deutlich, dass die Statue de 
facto die relevante normative Erwartung aufrechterhalten hat, dass auch 
Statuen, insbesondere solche von Wettkampfsiegern, nicht geschlagen 

SAKRALISIERUNG UND GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

werden sollten. Dritte legitimieren zwar, dass die Statue diese Norm auf-
rechterhält, kritisieren jedoch die Art, in der sie aufrechterhalten wurde. 
Vielleicht wäre es legitim gewesen, wenn die Statue dem Mann auf die 
Füße gefallen wäre, nicht jedoch, dass sie ihn gleich tötete. Damit hat 
die Statue wiederum relevante normative Erwartungen enttäuscht, was 
wiederum mit ihrer Verbannung allgemeinverbindlich dargestellt wird.

Damit wird deutlich: Bezieht man den Drittenbezug in die Gewaltana-
lyse mit ein, so lässt sich fragen, ob und inwiefern der mit der Gewalt-
tat vertretene normative Anspruch legitim war und ob die Gewalttat in 
dieser Weise der Normdarstellung angemessen war. Es stellt sich dann 
auch die Frage, inwiefern Gewalt in einem bestimmten Rahmen erlaubt, 
geboten oder verboten (vgl. Reemtsma [2008] 2013, 190 ff.) ist. Daraus 
ergibt sich das Potential zur Rationalisierung von Gewalt: Die an der Ge-
walt-Interaktion Beteiligten beziehen die Erwartungen abwesender oder 
anwesender Dritter mit ein und verhalten sich in Bezug auf das Potential 
der Kritik. Dies bedeutet nicht notwendigerweise, dass Gewalt vermie-
den wird: Dritte können gerade erwarten, dass an Erwartungen festge-
halten wird, und dadurch verstärkt zur Anheizung des Geschehens und 
damit zur Stabilisierung von Gewalt beitragen. Beispielsweise kann die 
Erwartung Dritter, dass eine bestimmte Handlung zu Blutrache führen 
muss, zu einer sich selbst verstärkenden Gewaltspirale führen: Gerade 
wenn konkurrierende Drittenbezüge vorliegen, kann die gewaltvermit-
telte Normdarstellung durchaus an Relevanz gewinnen (vgl. Lindemann 
2017c; J. Barth et al. 2021; J. Barth, Fröhlich und Lindemann 2022; J. 
Barth 2023).

Gewalt ist also nie wirklich ein nur unmittelbar erfahrener Sachver-
halt, sondern unterliegt immer Vermittlungsprozessen, in denen die Gel-
tung normativer Erwartungen dargestellt oder die Geltung eines beste-
henden Erwartungsgefüges angegriffen wird. Von Dritten wird erwartet, 
dass sie die durch Gewalt dargestellten normativen Erwartungen legiti-
mieren oder delegitimieren. Diese normativen Bezüge implizieren auch, 
dass Gewalt innerhalb der Grenzen des Sozialen stattfindet. Normati-
ve Erwartungen können nur sozialen Akteuren zugeschrieben werden – 
wer oder was als sozialer Akteur gilt, ist jedoch kontingent. Damit ist 
ein wichtiger Punkt angesprochen, der für die Betrachtung von Gewalt 
und gewaltsam repräsentierten normativen Erwartungen nicht genug be-
tont werden kann: Was Gewalt ist, ob etwas Gewalt ist usw., lässt sich 
nicht naiv aus der Beobachterposition festlegen, ohne die Perspektiven 
der Akteure selbst potentiell zu übergehen. Dieser Punkt ist in der Ge-
waltforschung bislang selten in dieser Explizitheit formuliert worden. 
Intuitiv lässt sich in den meisten Fällen zwischen Gewalt und Nicht-Ge-
walt, zwischen ›Menschen‹ und anderem unterscheiden. Das liegt dar-
an, dass diese Fragen zwar als kontingent zu behandeln sind, empirisch 
aber zu beobachten ist, dass sich bestimmte Ordnungen stabilisieren, die 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

gesellschaftsübergreifend festlegen, was in einer bestimmten Gesellschaft 
Gewalt sein kann, wer als möglicher sozialer Akteur in Frage kommt, 
welche normativen Erwartungen mit Gewalt repräsentiert werden kön-
nen und welche relevanten Dritten als legitimierende Dritte in Frage 
kommen. Gewalt findet immer mit Bezug auf solche bestehenden Ver-
fahrensordnungen der Gewalt statt (Lindemann 2017c).

3.1.4 Verfahrensordnungen der Gewalt

Der Begriff ›Verfahrensordnung‹ klingt nach einem externen Regelwerk, 
in dem festgelegt ist, was Gewalt ist. Das ist aber so nicht gemeint. Viel-
mehr ist es die Verfahrensordnung, die das unmittelbare Erleben vermit-
telt. Bei der Verfahrensordnung geht es darum, wie genau diese Erfah-
rung vermittelt wird, wie also die unmittelbare Einsicht, dass es sich bei 
etwas um ›Gewalt‹ handelt, zustande kommt und was dann mit dieser 
Einsicht verbunden wird. Gewalt gehört zu den Phänomenen, bei de-
nen die Befremdung des eigenen Erlebens mit am schwierigsten ist: Ge-
walt macht betroffen, und Distanz davon ist schwierig. Dies ist auch der 
Grund dafür, dass Gewalt erst in jüngster Zeit in der Gewaltforschung 
als vermittelte Erfahrung in den Blick gekommen ist.

Gerade für die Erforschung von Feldern, die mit Gewalt assoziiert 
werden – wie rechte Bewegungen – ist es besonders wichtig, nicht nur 
der eigenen Intuition zu folgen, sondern zu explizieren, welche Verfah-
rensordnung als moderne Verfahrensordnung der Gewalt angenommen 
werden kann. Rechte Bewegungen zeichnen sich häufig durch die An-
wendung und Akzeptanz von Gewalt aus (vgl. Heitmeyer 2012). Allein 
diese Tatsache verweist darauf, dass sie sich potenziell an anderen Ver-
fahrensordnungen orientieren als die der sich als gewaltfrei beschreiben-
den Moderne. Wie verhält es sich jedoch mit einer Bewegung wie der 
neuen rechten Bewegung? Diese schließt sowohl an die Ordnung der 
Gewaltfreiheit an als auch an eine der Legitimierung von Gewalt gegen 
andere. Ziel dieses Buches ist es, die Spezifizität dieser Ordnung in den 
Blick zu nehmen, weshalb ein klares Verständnis insbesondere der do-
minanten Ordnung der Gewaltfreiheit, mit Bezug auf die sich die neue 
rechte Bewegung positioniert, notwendig ist.

Bereits aus diesen kurzen Ausführungen wird deutlich, dass mit Ver-
fahrensordnungen der Gewalt bestimmter Gesellschaften nicht eine ex-
klusive Geltung dieser Ordnung in der gesamten Gesellschaft gemeint ist. 
Es ist plausibel, dass mehrere Verfahrensordnungen gleichzeitig Geltung 
beanspruchen und dass entweder in verschiedenen gesellschaftlichen 
Teilbereichen unterschiedliche Ordnungen gelten oder aber Verfahrens-
ordnungen miteinander konkurrieren. Die jeweils dominante Ordnung 
ist diejenige, mit Bezug auf die sich andere Ordnungen positionieren 

SAKRALISIERUNG UND GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

müssen, die nicht ignoriert werden kann. Beispielsweise ist im Fußball-
stadion wahrscheinlich eine gruppenbezogene Ordnung wechselseitiger 
Gewalt institutionalisiert, die jedoch nicht umhin kann, sich zur moder-
nen Ordnung zu positionieren, und zum Beispiel die Polizei als Staatsge-
walt nicht ignorieren kann (vgl. Schröter 2016; Schröter 2025).

Es können verschiedene Typen von gesellschaftlicher Ordnungsbil-
dung mit Bezug auf ihr Verhältnis zu Gewalt unterschieden werden. Die-
se Typen sind als Idealtypen zu verstehen, das heißt, sie bilden eine Heu-
ristik, in Bezug auf die konkrete empirische Phänomene gedeutet werden 
können. Eine solche Heuristik ist Teil der Öffnung von Empirie und ver-
hindert, dass die Forscher:innen auf eine naive positive Gewaltdefiniti-
on zurückgreifen können. Stattdessen kann die Analyse mit Bezug auf 
die jeweiligen Verfahrensordnungen der Gewalt stattfinden. Ausgehend 
von dem Bezugsproblem der endlosen gesellschaftsvernichtenden Rache 
lassen sich mit Bezug auf Girard vier Verfahrensordnungen idealtypisch 
unterscheiden (vgl. Girard 2002, 36; Lindemann 2017c).

0.	 Das Bezugsproblem von Girard ist die Selbstzerstörung von Gesell-
schaften durch eine Spirale endloser wechselseitiger Gewalt. Es gibt 
keine allgemein anerkannte überlegene Gewalt, sondern Gruppen 
stehen sich im Rahmen von Racheverpflichtungen gegenüber. Diese 
Gewalt entsteht, so die mimetische Theorie Girards, aufgrund der 
Ähnlichkeit der Wünsche von Menschen. »Jede mimesis, die den 
Wunsch zum Gegenstand hat, mündet automatisch in einen Kon-
flikt ein« (Girard 2002, 215, Hervorh. im Orig.). Zu große Ähnlich-
keit untereinander ruft automatisch Gewalt hervor, die sich jeweils 
als legitime Gewalt als Antwort auf eine vorangegangene Ordnungs-
verletzung versteht, als eine Form von Rache. Die Gewalt zerstört 
schließlich das gesellschaftliche Zusammenleben an sich. Dieses Pro-
blem der drohenden Gefahr gesellschaftlicher Selbstauflösung müs-
sen Gesellschaften lösen, bzw. haben sie in existierenden Gesell-
schaften immer bereits de facto gelöst. Die jeweiligen Ordnungen 
der Gewalt sind laut Girard jeweils Lösungen für dieses Bezugspro-
blem.

1.	 Girard konzentriert sich in seinem Buch auf die Verfahrensordnung 
der Opferung. Mit dem Opfer wird versucht, Ordnung aufrechtzu-
erhalten, bevor es zu den laut Girard unaufhaltsamen Gewaltaus-
brüchen gekommen sein wird. Dieses Opfer wird nicht selbst für 
einen Normbruch verantwortlich gemacht, sondern durch die An-
wendung von Gewalt gegen ein ansonsten reines Opfer wird all-
gemeinverbindlich dargestellt, dass die Ordnung noch gilt. Um je-
manden opfern zu können, muss sichergestellt werden, dass das 
Opfern keinesfalls als eine möglicherweise Rache auslösende Tötung 
(miß-)verstanden wird. Dafür werden verschiedene Vorkehrungen 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

getroffen, z. B. ein ritueller Rahmen, und die Adressierung des Op-
fers als außerhalb gesellschaftlicher Gruppen stehend. Gleichzeitig 
ist das Opfer immer auch Teil von der Gesellschaft. Das Opfer dient 
als Präventionsmechanismus, um Gewalt im Vorfeld zu verhindern 
und gleichzeitig zu zeigen, dass eine bestimmte Ordnung gilt. 

2.	 Die zweite Ordnung ist die Verfahrensordnung des Ausgleichs. Die-
se unterscheidet sich scharf von der Ordnung des Opfers, insofern 
es hier tatsächlich zu einer Normverletzung gekommen ist. Während 
in der Verfahrensordnung des Opfers kein Bezug zu einer konkre-
ten Normverletzung hergestellt wird (vgl. Girard 2002, 42), ist das 
bei der Ordnung des Ausgleichs durchaus möglich. Allerdings wird 
hier in der Regel ebenso wie in der Ordnung des Opfers kein Täter 
identifiziert, der für seine Tat bestraft würde. Das würde, so Girard, 
zu sehr an die zu verhindernde Rache-Spirale erinnern. Stattdessen 
wird ein Ausgleich, eine Art Wiedergutmachung, geleistet und damit 
die Ordnung wiederhergestellt. Es ist eine Art Reparatur der Ord-
nung, ohne dass eine Strafe erforderlich ist.

3.	 Die dritte von Girard identifizierte Ordnung ist die Verfahrensord-
nung des Gerichtswesens. Diese ist die erste Ordnung, die auf der 
Identifizierung und Bestrafung eines Täters beruht und bei der ein 
Normverstoß aus einer unabhängigen Außenposition heraus iden-
tifiziert und geahndet wird. In dieser Ordnung gilt das Schuldprin-
zip, das heißt, es wird tatsächlich ein Täter bestraft, weil er seine Tat 
begangen hat (vgl. Girard 2002, 37). Voraussetzung für diese Ord-
nung ist die Etablierung einer Zentralgewalt, die im Rahmen von 
Gerichten für die weitere Geltung der Norm verantwortlich ist. Da-
mit wird das Prinzip der Vergeltung insofern aufgehoben, als dieje-
nigen, die Recht sprechen, über überlegene Gewaltmittel verfügen. 
Sie werden daher nicht als diejenigen identifiziert, an denen Rache 
zu üben wäre. Die Racheschleife kann also nach einem einzigen Ge-
waltakt enden. Mit der Entstehung einer Zentralgewalt ist es daher 
auch möglich, Fragen nach individueller Schuld zu stellen: Die Täte-
rinnen müssen nicht die Rache der Angehörigen fürchten, und auch 
diejenigen, die nicht opferfähig wären, da sie in Gruppen eingebun-
den sind, können Opfer strafender Gewalt werden. Wichtig ist hier, 
dass die Änderung der Verfahrensordnung nicht durch die Einfüh-
rung eines für alle geltenden Rechts erfolgt: Nicht die Tatsache, dass 
der Richter gerecht oder nachvollziehbar ist, sondern dass er Reprä-
sentant einer höheren Gewalt ist, führt zum Ende der Rachespirale. 
Die von den Gerichten angeordnete Gewalt ist nicht notwendiger-
weise gewaltloser als die individuelle Rache: Tatsächlich lassen sich 
die frühneuzeitlichen Hinrichtungsformen nur vor dem Hintergrund 
der Bedingung sinnvoll lesen, dass keiner der ausführenden Akteure 
ein ähnliches Schicksal zu befürchten hatte.

SAKRALISIERUNG UND GEWALT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

4.	 Diesen drei Ordnungen von Girard fügt Lindemann eine vierte 
Ordnung hinzu: die Verfahrensordnung der Gewaltlosigkeit bzw. 
moderne Verfahrensordnung der Gewalt, wie sie diese Ordnung 
benennt (vgl. Lindemann 2017c, 78). Diese Ordnung schließt un-
mittelbar an die Ordnung des Gerichtswesens an und ist darüber 
hinaus durch eine weitestgehend gewaltlose Darstellung des Rechts 
gekennzeichnet. Straftäter werden eingesperrt und (meistens) nicht 
gefoltert. Die Einsperrung ist den Blicken entzogen. Damit einher 
geht die Delegitimierung von Gewalt insgesamt. Gewalt soll in die-
ser Ordnung nur dann eingesetzt werden, wenn sie der Beendigung 
von Gewalt dient, und ist insofern niemals ›erlaubt‹ sondern immer 
›geboten‹ oder ›verboten‹ (vgl. Reemtsma [2008] 2013, 190 ff.). Ihr 
zentrales Versprechen ist, dass auf Gewaltfreiheit vertraut werden 
kann und insofern mit Gewalt nicht zu rechnen ist. Diese Ordnung 
der Gewaltfreiheit ist die dominante Ordnung der Moderne. 

Mit dem Konzept der Verfahrensordnungen der Gewalt wird es mög-
lich, Gewalt so zu untersuchen, dass ihre soziale Bedingtheit berücksich-
tigt werden kann. Gewalt ist, wie oben dargestellt, ordnungsrelativ. Die 
Feststellung, ob es sich bei einem Phänomen um Gewalt handelt, ist nur 
möglich, wenn die soziale Ordnung, in der das Phänomen auftritt, in den 
Blick genommen wird.

Die Aufgabe dieses Kapitels ist es, eine Skizze der aktuell dominanten 
Ordnung vorzulegen. Der Zweck davon ist, die Bildung der sozialthe-
oretischen Prämissen reflektieren zu können und also meine Beobach-
tungsperspektive zu strukturieren (1), die neue rechte Bewegung in ih-
rer Bezugnahme auf diese Ordnung analysieren zu können (2) und einen 
Anfangspunkt bei der Analyse zu gewinnen (3). Im Folgenden werde ich 
vor dem Hintergrund des nun entwickelten Vokabulars also die Verfah-
rensordnung der Gewaltlosigkeit skizzieren. 

3.2 Verfahrensordnung der Gewaltlosigkeit

Um die zentralen Prinzipien der Verfahrensordnung der Gewaltlosigkeit 
zu beschreiben, erzähle ich zunächst einen Mythos, um auf die zentra-
len Werte dieser Gesellschaft aufmerksam zu machen:

Nach ihrer Selbstbeschreibung ist die moderne Gesellschaft gewalt-
frei oder zumindest auf dem Weg zur Gewaltfreiheit. Mit dieser Gewalt-
losigkeit unterscheiden wir (ich unterstelle hier das kollektive Wir die-
ser modernen Gesellschaft) uns von früheren Gesellschaften, in denen 
barbarische Kriege, Raub und Totschlag, Völkermord, Menschenopfer 
und sinnlose Fehden an der Tagesordnung waren. Wir unterscheiden 
uns auch von anderen zeitgenössischen Gesellschaften, in denen Frauen 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

noch immer unterdrückt werden, Regierungskritiker verschwinden und 
Völker noch immer systematisch ermordet werden. Wir dagegen sind 
die Zivilisierten. Wir führen Kriege allenfalls, um illegitime Gewalt – der 
Ausdruck erscheint uns übrigens als Pleonasmus – zu beenden und eine 
zivilisierte Ordnung ohne Gewalt zu errichten.

Gleichzeitig stellen wir fest – es ist immer noch dasselbe ›wir‹ –, dass 
unsere Gesellschaft voll von nicht beendeter illegitimer Gewalt ist. Vie-
les hat sich geändert, aber es gibt immer noch strukturelle Ungleichhei-
ten, die als Gewalt bezeichnet werden müssen. Frauen, Homosexuelle, 
Muslime, Schwarze, Chinesen, Arme – sie alle werden auf unterschiedli-
che Weise benachteiligt, auf ihren Körper reduziert, auf ihre Kultur oder 
Religion, auf ihre Moralvorstellungen. Wir, die Nicht-Diskriminierten, 
sollten uns für ein Ende dieser Gewalt einsetzen und zu einer besseren 
Gesellschaft beitragen, indem wir unser Weißsein und unsere heteronor-
mativen Werte kritisch hinterfragen.

Bei beiden Erzählungen handelt es sich um denselben Mythos, um die-
selbe »fundierende, legitimierende und weltmodellierende Erzählung« 
(A. Assmann und Assmann 1998, 180). Damit ist keineswegs gesagt, 
dass die Erzählung falsch oder richtig ist. Die Frage, ob sie richtig oder 
falsch sein kann bzw. welche der beiden Erzählungen richtiger ist, bleibt 
selbst in der Logik des Mythos offen: Der Einwand gegen die erste Er-
zählung, dass gerade das 20. und 21. Jahrhundert von extrem gewalt-
sam ausgetragenen Konflikten geprägt sind, bezieht sich ebenso auf die 
Norm einer gewaltfreien Gesellschaft wie der Einwand gegen die zweite 
Erzählung, dass rein zahlenmäßig die Wahrscheinlichkeit individueller 
Gewaltverbrechen doch relativ stark abgenommen hat. In beiden Versi-
onen soll Gewalt nicht sein oder, wo sie ist, beendet werden. Zugleich ist 
Gewalt prinzipiell überwindbar, und Gewaltfreiheit, so fern sie realiter 
auch sein mag, bleibt das Ziel. Mit diesem Ziel vor Augen kann gemahnt 
werden, dass es »fatal [wäre], auf die Enttäuschung überschwänglicher 
Erwartungen von Gewaltlosigkeit zu reagieren, indem nun die Gewalt 
selbst zur heimlichen, aber universellen Grundstruktur der Moderne er-
klärt wird, eine Gewalt, die nicht enden will, sondern nur ständig neue 
Formen annimmt und ihre zerstörende Wirkung mit der Zunahme tech-
nischer Vernichtungspotentiale unendlich steigert« (Jaeger 2015, 302). 
Vielmehr soll die Möglichkeit zu ihrer Überwindung im Blickfeld der 
Forscher:innen bleiben.

Der Identifikation von etwas als Gewalt kommt eine hohe hand-
lungsmotivierende Funktion zu: Etwas als Gewalt zu identifizieren be-
deutet auch, zu ihrer Beendigung durch den Staat aufzurufen. Daher ist 
die Frage nach einer Definition von Gewalt immer auch eine normati-
ve Frage: Welches Phänomen ist so, dass es vom Staat beendet werden 
soll (vgl. Lindemann 2017c)? Dies betrifft nicht nur gesellschaftliche 
Diskurse, sondern insbesondere auch die in der Gewaltsoziologie seit 

VERFAHRENSORDNUNG DER GEWALTLOSIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

langem geführte Debatte, ob ein ›enger‹ oder ein ›weiter‹ Gewaltbegriff 
angemessen ist (vgl. Galtung 1975; Popitz 1986; Sofsky 1996; Collins 
2011; Imbusch 2017; A. Braun 2021; Imbusch und Mayer 2021). Je 
nachdem, welcher Gewaltbegriff verwendet wird, wird für unterschied-
liche Phänomene zum Handeln aufgerufen – das gilt auch und insbe-
sondere für die Vertreter:innen eines ›engen‹ Gewaltbegriffs. Auch ein 
enger physischer Gewaltbegriff ist nicht, wie seine Vertreter gegen ei-
nen weiter gefassten behaupten, etwa frei von moralischen Urteilen, 
sondern plädiert eben dafür, nur bestimmte Phänomene, nämlich sol-
che, die den individuellen Körper verletzen, als Gewalt zu verurteilen. 
Die Vertreterinnen eines weiten Gewaltbegriffs versuchen hingegen, 
auch andere Phänomene in dieser Weise zu verurteilen. Während aber 
die Vertreter des weiten Gewaltbegriffs sich ihres politischen Anliegens 
bewusst sind, sind die Vertreter:innen des engen Gewaltbegriffs sich in 
der Regel nicht darüber im Klaren, dass auch sie bestimmte Phänome-
ne verurteilen.

In der Verfahrensordnung der Gewaltlosigkeit zur Beendigung von 
Gewalt aufzurufen, heißt in der Regel: zur Gewalt aufrufen, d. h. den il-
legitim Gewalt Ausübenden die Illegitimität ihres Verhaltens allgemein 
und verbindlich vor Augen zu führen. Die Legitimität dieser Gewalt 
speist sich aus dem Ziel, die Gewalt zu beenden; damit erscheint sie als 
reine oder legitime Gewalt (vgl. Girard 2002, 41 ff.). Sie ist nicht nur ›er-
laubte‹, sondern ›gebotene Gewalt‹ (Reemtsma [2008] 2013, 191; vgl. 
auch E. Hartmann 2019): Wenn Gewalt beendet werden kann, besteht 
die Pflicht, sie zu beenden. Dabei ist in der Moderne der Staat die Instanz, 
die legitime Gewalt ausüben darf bzw. muss (vgl. Lindemann 2017c, 
80). Strukturell erfordert die Verfahrensordnung der Gewaltlosigkeit, 
wie auch schon die Verfahrensordnung des Gerichtswesens, eine zentra-
le übergeordnete Gewalt, die prinzipiell auch tatsächlich illegitime Ge-
walt beenden kann; der Verzicht auf die eigene gewaltsame Normdurch-
setzung ist daran gebunden, dass diese überlegene Gewalt die Norm 
stellvertretend durchsetzt und damit auch erfolgreich sein kann. Wel-
che Norm in welcher Weise zu repräsentieren ist, wird im Rahmen der 
Rechtsprechung festgelegt und erlangt durch die öffentliche Repräsen-
tation allgemeine Verbindlichkeit.

Der Staat verfügt über überlegene Gewalt, aber das bedeutet nicht 
notwendigerweise, dass die empirisch beobachtbare Norm der Gewalt-
losigkeit eintritt. Im Gegenteil, wie Lynn Hunt in ihrer Studie zur Ent-
stehung der Menschenrechte herausarbeitet, sind öffentliche Folterungen 
und qualvolle Hinrichtungen im 18. Jahrhundert kein Relikt aus alter 
Zeit, sondern auf der Höhe ihrer Zeit (vgl. Hunt 2007, Kap. 2). Auf-
grund der Überlegenheit der Zentralgewalt war ein solcher Strafvollzug 
möglich und durchsetzbar. Zwischen der Zentralisierung staatlicher Ge-
walt und der heute beobachtbaren Darstellung des Rechts, die Gewalt 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

weitgehend invisibilisiert und zudem dem öffentlichen Blick entzieht, 
liegt ein Transformationsprozess der Institutionen.

Dass sich Gewaltlosigkeit als Norm institutionalisiert hat, ist hier 
nicht bzw. nicht nur mit Bezug auf abstrakt gesetztes Recht gemeint, son-
dern vielmehr als Institutionalisierung bestimmter Wertbindungen. Das 
Erleben von Gewalt berührt unabhängig von Rechtsnormen. Gleichzei-
tig gehört die gewaltsame Durchsetzung von Normen – für viele gesell-
schaftliche Gruppen – nicht zur Lebensrealität. Anders formuliert: Der 
Alltag ist geprägt von einem tiefen Vertrauen in die Gewaltfreiheit die-
ses Alltags, von einem Vertrauen in die Gewaltfreiheit zwischenmenschli-
cher Interaktionen (vgl. Reemtsma [2008] 2013). Auch wenn dieses Ver-
trauen bei bestimmten sozialen Gruppen systematisch enttäuscht wird 
– die Black-Lives-Matter-Bewegung macht im Wesentlichen darauf auf-
merksam, dass bestimmte soziale Gruppen mehr oder weniger auf Ge-
waltfreiheit vertrauen können (vgl. Lindemann 2020, 23) –, so bestimmt 
es doch die herausgebildeten Erwartungsstrukturen und Legitimations-
strategien, die für das Fortbestehen eines sozialen Lebens unerlässlich 
sind. So werden z. B. Menschen, bei denen dieses Vertrauen erschüttert 
wurde, weil sie vielleicht Zeuge oder Opfer extremer Gewalt geworden 
sind, in (Trauma-)therapeutische Behandlung geschickt, damit sie ihren 
alltäglichen Aufgaben wieder nachgehen können.

Mit der Illegitimität von Gewalt geht eine Aufwertung des Opfersta-
tus einher. Reemtsma weist darauf hin, dass sich die Stellung des Opfers 
nach dem Zweiten Weltkrieg stark verändert hat: Galt das Opfer von 
Gewalt zuvor vor allem als »unheimlich, minderwertig oder mitschuldig 
an dem, was ihnen widerfahren ist« (Reemtsma [2008] 2013, 488), so 
ging diese Deutung zwar nicht verloren, wurde aber durch eine beson-
dere Sprecherinnenposition ergänzt. Dem Opfer wurde nun auch eine 
»Deutungsautorität über das Leben schlechthin eingeräumt« (Reemtsma 
[2008] 2013, 491). Es konnte unmittelbar über die Betroffenheit von Ge-
walt Auskunft geben und diese Betroffenheit kommunizieren. »Die Op-
fer vertreten und ersetzen den Dritten, der die Gewalttat sieht und weiß, 
was sie sozial bedeutet« (Reemtsma [2008] 2013, 493). Barth hat her-
ausgearbeitet, dass die Täter-Opfer-Unterscheidung daher nicht als sozi-
altheoretische Prämisse verwendet werden kann, sondern selbst norma-
tiv aufgeladen ist (vgl. J. Barth 2023, 99 ff.). Die Kritik der ›Innovateure‹ 
an den ›Mainstreamern‹, sie würden »die Lage der Bezwungenen [unter-
schlagen]« und seien »taub und blind gegenüber der Qual der Opfer« 
(Sofsky 1996, 68), bzw. auch die Kritik an Sofsky, wiederum nur einer 
»Fleischbeschau« (Nedelmann 1997, 74) zu erliegen, weist darauf hin, 
dass die aktuelle Gewaltsoziologie der modernen normativen Aufladung 
des Opfers folgt. Diese ist aber ein »historisches Spezifikum der Moder-
ne« (J. Barth 2023, 99; vgl. Bessel 2015; siehe auch: Shklar 1984). Das 
Opfer in dieser Weise ins Zentrum zu rücken, führt dazu, »Gewalt nur 

VERFAHRENSORDNUNG DER GEWALTLOSIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

noch als delegitimierte Gewalt in den Blick zu bekommen« (Lindemann 
2014, 271). Das ist jedoch die für die Verfahrensordnung der Gewalt-
losigkeit typische Bezugnahme auf Gewalt: Gewalt erscheint nur noch 
als illegitime Gewalt bzw. invisibilisiert sich in ihren legitimen Formen.

Diese normative Orientierung der Moderne an der Ordnung der Ge-
waltlosigkeit wurde auch in dem von mir skizzierten Forschungsstand 
deutlich (vgl. Kapitel 1). Die Kontroversen der Rechtsextremismusfor-
schung kreisen im Kern um eine Frage: Wie kann die Illegitimität rechts-
extremer Gewalt so beschrieben werden, dass sie nicht verharmlost wird, 
indem eigentlich harmlose Formen als extremistisch bezeichnet werden 
oder die Gewalt eher wie ein Schuljungenstreich aussieht? Einerseits geht 
es um die ausdrückliche moralische Verurteilung des Phänomens. An-
dererseits geht es darum, ein Problem zu beenden. Hier zeigt sich die 
Rechtsextremismusforschung als eine die moderne Verfahrensordnung 
der Gewaltlosigkeit stützende Forschung. Zusätzlich ist diese Forschung 
zum Teil explizit mit der staatlichen Perspektive auf Gewalt verwoben, 
etwa in der Person von Pfahl-Traughber. Diese normative Orientierung 
kommt in den Kontroversen teilweise zum Ausdruck, etwa wenn Ges-
senharter Pfahl-Traughber vorwirft, zu sehr die Perspektive des Verfas-
sungsschutzes einzunehmen (vgl. Gessenharter 1998), nicht aber die nor-
mative Orientierung, aus der die Kontroverse überhaupt erst entstanden 
ist: die Orientierung an der Beendigung von Gewalt und der Delegitimie-
rung illegitimer Gewalt. Auch diese Kritik an der aus staatlicher Perspek-
tive stattfindenden Forschung kommt letztlich nicht aus der Perspekti-
ve der modernen Verfahrensordnung der Gewalt heraus und ist damit 
ebenfalls letztlich herrschaftsstützend.

An diesem Punkt wurde gezeigt, dass Gewalt in der dominanten Ver-
fahrensordnung der Gewalt der Moderne illegitim ist. Was bislang fehlt, 
ist eine Erklärung für diese historische Entwicklung. An Durkheim an-
schließend erweist sich insbesondere ein Passungsverhältnis zwischen der 
modernen Ordnung der Gewaltlosigkeit und der Aufwertung des Indi-
viduums. Im Folgenden werde ich zunächst differenzierungstheoretisch, 
dann nochmal mit Bezug auf die Sakralisierungstheorie die Entstehung 
des Individuums, das nicht Opfer von Gewalt werden soll, erklären. Da-
bei führe ich die beiden Rezeptionsstränge von Durkheim – den differen-
zierungstheoretischen und den kultursoziologischen – zusammen.

3.2.1 Horizontale Differenzierung

Durkheim entwickelt seine Theorie der Entstehung des ›Kultes des In-
dividuums‹ (vgl. Durkheim [1950] 1999, 84) auf der Grundlage sei-
ner Analyse der Entstehung gesellschaftlicher Arbeitsteilung (vgl. Durk-
heim [1930] 2019). Seine zentrale These lautet: Die ›einfachen‹ bzw. 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

›segmentär differenzierten‹ Gesellschaften unterscheiden sich von ›kom-
plexeren‹ bzw. ›funktional differenzierten‹ Gesellschaften durch die Art 
der Arbeitsteilung und das vorherrschende ›Kollektivbewusstsein‹.

Die einfachen Gesellschaften5 zeichnen sich durch die Gliederung in 
einzelne autarke Segmente – Familien, Clans o.ä. – aus, die untereinan-
der kaum Kontakt haben und von denen jedes »eine kleine Gesellschaft 
in der großen« bildet (Durkheim [1930] 2019, 279). In diesen Segmen-
ten sei die Arbeitsteilung kaum entwickelt, dafür aber ein übergreifen-
des Kollektivbewusstsein, in dem die Einzelbewusstseine aufgrund ihrer 
Ähnlichkeit miteinander aufgehen. Individualität gibt es in diesen Ge-
sellschaften nicht, ohne dass damit ein besonderer Zwang zu ihrer Un-
terdrückung einherginge:

Wenn in den niedrigen Gesellschaften in der Tat der individuellen Per-
sönlichkeit ein so geringer Platz eingeräumt wird, so nicht darum, weil 
diese unterdrückt oder künstlich zurückgedrängt worden wäre, sondern 
einfach, weil sie zu diesem Zeitpunkt der Geschichte nicht existiert hat. 
(Durkheim [1930] 2019, 250, Hervorh. im Orig.)

In diesen segmentär organisierten Gesellschaften gibt es nach Durkheim 
eine stark ausgeprägte Solidarität, die in der Ähnlichkeit der Bewusst-
seine wurzelt und die er deshalb auch als mechanische Solidarität be-
zeichnet. Die Regeln der Gesellschaft sind in diesem Fall für alle Ge-
sellschaftsmitglieder verbindlich und haben einen sakralen Charakter. 
Damit einher geht ein repressives Strafrecht, in dem alles, was »starke 
und bestimmte Zustände des Kollektivbewusstseins verletzt« (Durkheim 
[1930] 2019, 129), als kriminell geächtet hart bestraft wird.

Der Übergang von segmentären zu funktional differenzierten Gesell-
schaften ist nach Durkheim mit der Entwicklung von Arbeitsteilung ver-
bunden, die durch die Größe und Dichte der Gesellschaften notwendig 
wird. Es entsteht ein »System von verschiedenen Organen, von denen 
jedes eine Sonderrolle ausübt, und die ihrerseits aus differenzierten Tei-
len bestehen« (Durkheim [1930] 2019, 237). Die einzelnen Gruppen 
sind nicht mehr autark, sondern stehen in wechselseitiger Abhängigkeit. 
Folglich bedarf es einer organischen (vgl. Durkheim [1930] 2019, 183) 
Solidarität, bei der nicht die Ähnlichkeit der einzelnen Bewusstseine zur 
Solidarität führt, sondern gerade die Verschiedenheit, da nur in der Ver-
schiedenheit die Abhängigkeitsbeziehungen eingelöst werden können. 
Wo das segmentär differenzierte Gesellschaftssystem ohne ausgebildete 
Individualität auskam, ist das funktional differenzierte darauf angewie-
sen, dass sich die Individuen in verschiedenen Gruppen vergesellschaften 

5	  	 Ich bleibe hier zum besseren Verständnis und zur besseren Nachvollziehbar-
keit bei der Wortwahl Durkheims; diese Begrifflichkeit soll hier jedoch kei-
ne Wertung implizieren, sondern zielt auf die Unterscheidung von Gesell-
schaftsmodellen ab.

VERFAHRENSORDNUNG DER GEWALTLOSIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

können. Damit gibt es aber nicht mehr nur ein Regelsystem, auf das 
sich alle Individuen beziehen müssen, sondern je nach ausdifferenzier-
tem Funktionssystem unterschiedliche Regelsysteme. Diese Auflösung 
der mechanischen Solidarität führt potentiell zu einer Gefährdung des 
gesellschaftlichen Zusammenhalts, »denn die Gesellschaft hat ihre ei-
genen Bedürfnisse, die nicht auch die unseren sind« (Durkheim [1897] 
2022, 393). Durkheims Antwort auf dieses Problem ist, dass die Arbeits-
teilung selbst, die die mechanische Solidarität aufgelöst hat, die Grundla-
ge für die Bildung einer organischen Solidarität ist, und dass die Institu-
tion des Individuums selbst die Quelle der neuen organischen Solidarität 
ist. »Das heißt im übrigen nicht, daß das gemeinsame Bewußtsein vom 
völligen Verschwinden bedroht wäre«, vielmehr »wird das Individuum 
der Gegenstand einer Art von Religion« (Durkheim [1930] 2019, 227). 
Die Individualität, das gemeinsame Menschsein wird zum einzigen Ge-
meinsamen, auf das sich das kollektive Bewußtsein in der funktional 
differenzierten Gesellschaft richten kann – und auch richtet: »nicht der 
Egoismus, sondern die Sympathie für alles, was Mensch ist, ein größeres 
Mitleid für alle Schmerzen, für alle menschlichen Tragödien, ein heftige-
res Verlangen, sie zu bekämpfen und sie zu mildern, ein größerer Durst 
nach Gerechtigkeit« (Durkheim [1898] 1986, 60 f.).

Voraussetzung dafür ist der Staat. Nach Durkheim ist das Indivi-
duum »das Produkt des Staates, da das staatliche Handeln wesentlich 
auf die Befreiung des Individuums ausgerichtet« ist (Durkheim [1950] 
1999, 85). Mit Befreiung ist hier gemeint, dass der Staat das Individu-
um aus den gesellschaftlichen Teilgruppen herauslöst, die dazu neigen, 
das Individuum für sich zu vereinnahmen (vgl. Durkheim [1950] 1999, 
91). Um eine organische Solidarität zu erreichen, muss das Individu-
um jedoch frei sein, sich zu vergesellschaften, und darf nicht von Grup-
pen wie Familie, Berufsgruppen etc. vereinnahmt werden. Gleichzeitig 
verhindert die Existenz dieser gesellschaftlichen Teilgruppen, dass der 
Staat seinerseits das Individuum vereinnahmt und die Freiheit des In-
dividuums einschränkt (vgl. Durkheim [1950] 1999, 93). Lindemann 
interpretiert Durkheim hier so, dass nicht nur der Staat das Individu-
um als Institution sichert, sondern auch das Individuum ein Verhal-
ten an den Tag legen muss, mit dem es seinen sakralen Status behält 
bzw. verliert, wenn es z. B. mordet, womit die Institution des Individu-
ums als Empfänger von Würde bereits bei Durkheim in gewisser Wei-
se leistungsbezogen begrenzt ist (vgl. Lindemann 2018, 310; Durkheim 
[1897] 2022, 391).

Auch für Luhmann ist das Ethos der Menschenrechte bzw. der je-
weils spezifischen Grundrechte Grundlage und Voraussetzung funkti-
onaler Differenzierung. Dabei hebt er insbesondere die beiden Werte 
Freiheit und Würde hervor: »Beide Begriffe bezeichnen Grundbedingun-
gen des Gelingens der Selbstdarstellung eines Menschen als individuelle 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

Persönlichkeit« (Luhmann [1965] 1974, 61). Durch Grundrechte, spe-
zifische Freiheit und Würde werden Menschen zu Individuen – ein Sta-
tus, der in anderen Theorien anthropologisch hergeleitet werden muss 
– z. B. zu Individuen, die Rollen übernehmen, aber auch wieder ablegen 
können. In der funktional differenzierten Gesellschaft werden nun in 
den jeweiligen Funktionssystemen spezifische Typen von Personen her-
vorgebracht, die sich an bestimmten Sachlogiken orientieren. »Eine Per-
son wird konstituiert, um Verhaltenserwartungen ordnen zu können, 
die durch sie und nur durch sie eingelöst werden können« (Luhmann 
[1984] 2015, 429). Um solche jeweils vergesellschafteten Personen im 
Rahmen spezifischer Systeme hervorzubringen, sind Individuen, denen 
Freiheit und Würde zukommen und die damit an verschiedenen Kommu-
nikationszusammenhängen teilnehmen können, funktional notwendig. 
Dabei dürfen die einzelnen Funktionszusammenhänge das Individuum 
nicht vereinnahmen, »die Gefahr der Entdifferenzierung, der Politisie-
rung des gesamten Kommunikationswesens, ist in der gesellschaftlichen 
Emanzipation und Autonomsetzung des politischen Systems angelegt« 
(Luhmann [1965] 1974, 24). Die Gefahr besteht darin, dass ein Kom-
munikationsbereich den gesamten Erfahrungsbereich eines Menschen 
vereinnahmen kann – ähnlich der Gefahr, die Durkheim für das Span-
nungsverhältnis zwischen Staat und gesellschaftlichen Teilgruppen aus-
gemacht hat. Die Kodifizierung von Grundrechten begrenzt hingegen 
den Zugriff des Staates auf den Bürger (vgl. Luhmann [1965] 1974, 197). 
Das Individuum ist aber nicht nur Empfänger von Würde und Freiheit, 
sondern es muss nach Luhmann auch eine Selbstdarstellung wählen, in 
der es sich konsistent als individuelle Person darstellt. ›Würde‹ ist also 
mit Luhmann leistungsbezogen zu denken und kann im Falle einer nicht 
gelingenden Selbstdarstellung auch wieder entzogen werden. »Ohne Er-
folg in der Selbstdarstellung, ohne Würde, kann er seine Persönlichkeit 
nicht benutzen. Ist er zu einer ausreichenden Selbstdarstellung nicht in 
der Lage, scheidet er als Kommunikationspartner aus und sein man-
gelndes Verständnis für Systemanforderungen bringt ihn ins Irrenhaus« 
(Luhmann [1965] 1974, 69). Übersehen wird bei diesem Würdeverständ-
nis, dass der Mensch, der in seiner Selbstdarstellung scheitert, eben ins 
Irrenhaus kommt, aber nicht Gefahr läuft, gekeult zu werden (vgl. Lin-
demann 2012). Das heißt, er wird weiterhin als ein Mensch behandelt, 
was darauf hindeutet, dass ihm in der modernen Gesellschaft Rechte zu-
kommen, die unabhängig von seiner Fähigkeit zur Selbstdarstellung sind.

Die funktional differenzierte Gesellschaft Luhmanns ist eine Welt-
gesellschaft (vgl. Luhmann [1971] 2005), womit sich Luhmann selbst 
von dem Verständnis von Gesellschaft als jeweils nationale Gesellschaft 
abgrenzt (vgl. Luhmann 1997, 158 f.). Für Durkheim bleibt der Nati-
onalstaat relevant und hat die entscheidende Funktion, die Einzelnen 
aus ihren jeweiligen Teilbereichen herauszulösen und das entstehende 

VERFAHRENSORDNUNG DER GEWALTLOSIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

Individuum sowohl zum Mitglied der weltgesellschaftlich verstandenen 
Menschheit als auch zum Mitglied eines bestimmten Staates zu machen. 
Es ist Kosmopolit und Staatsbürger zugleich (vgl. Durkheim [1950] 
1999, 106). Die Spannung zwischen mitgliedschaftsorientierten und 
weltgesellschaftlich verfassten Funktionsbereichen ist nach Lindemann 
weniger eine zwischen funktionaler Differenzierung und anderen Diffe-
renzierungsformen, sondern vielmehr »in der Differenzierungsform mo-
derner Vergesellschaftung selbst angelegt« (Lindemann 2018, 168). Die 
mitgliedschaftsorientierten Funktionsbereiche sind darauf angewiesen, 
dass es zugleich eine weltgesellschaftliche Orientierung gibt; die weltge-
sellschaftlich orientierten Funktionsbereiche sind wiederum auf die mit-
gliedschaftsorientierte Orientierung angewiesen. Dieses Verhältnis von 
Mitgliedschaft und weltgesellschaftlicher Orientierung bringt nach Lin-
demann das menschliche Körperindividuum gleich an Freiheit und Wür-
de hervor (vgl. Lindemann 2018, 170 ff.).

Diese Logik der Bedeutung des Individuums für die Struktur horizon-
taler Vergesellschaftung lässt sich an dieser Stelle gut durch einen stärker 
kultursoziologisch argumentierenden Anschluss an Durkheim ergänzen. 
Ich schließe mich hier Barth an, der dafür plädiert, diese oft getrennt ver-
laufenden Rezeptionsstränge Durkheims – Differenzierungstheorie und 
Kultursoziologie – mit Bezug auf Lindemanns Kontingenztheorie zusam-
menzuführen (vgl. J. Barth 2023, 69).

3.2.2 Sakralisierung der Person

Auch der kultursoziologische Anschluss an Durkheim beschreibt, wie es 
zur Entstehung des Individuums kommt, stellt dabei aber nicht die dif-
ferenzierungstheoretische Passung, sondern das Erleben von Werten in 
den Vordergrund. Joas’ Leitgedanke ist es, »den Glauben an die Men-
schenrechte und die universale Menschenwürde als Ergebnis eines spe-
zifischen Sakralisierungsprozesses aufzufassen – eines Prozesses, in dem 
jedes einzelne menschliche Wesen mehr und mehr und in immer stär-
ker motivierender und sensibilisierender Weise als heilig angesehen und 
dieses Verständnis im Recht institutionalisiert wurde« (Joas 2015, 18). 
Dabei geht er auch davon aus, dass »die Bindung an Werte nicht aus ra-
tionalen Erwägungen erwächst« (Joas 2015, 18), sondern vielmehr die 
affektive Bindung ernst zu nehmen ist, die sich im historischen Wandel 
auch verändern kann. Die historische Genese der Menschenwürde ist 
daher weder auf die Kodifizierung im Rahmen der französischen Men-
schenrechtserklärung von 1789 noch auf einen 1700-jährigen histori-
schen Reifungsprozess der christlichen Lehre zurückzuführen, sondern 
auf einen Prozess der Sakralisierung der menschlichen Person (vgl. Joas 
2012).

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

Um diesen Prozess der Sakralisierung zu rekonstruieren, greift Joas 
auf Foucaults ([1975] 1994) Analyse des Prozesses der Abschaffung der 
Folter und der Einschränkung der Todesstrafe zurück (vgl. Joas 2015, 63 
ff.). Foucault hat bekanntlich einen Wandel im Strafrecht beschrieben, in 
dem Körperstrafen und Todesstrafen zugunsten von Gefängnissen und 
anderen totalen Institutionen an Einfluss verloren haben. Foucault ver-
tritt dabei die These, dass das neue Strafrecht nicht auf die Zerstörung 
des Körpers zielte, die ein »Zeremoniell zur Wiederherstellung der für 
einen Augenblick verletzten Souveränität« war, bei der diese Souveräni-
tät »ein Feuerwerk ihrer Macht abbrennt« (Foucault [1975] 1994, 64). 
Vielmehr sollten die Kontrolle und die Macht über Körper und Geist 
auf die Spitze getrieben werden. Es geht nicht mehr um die Wiederher-
stellung der Souveränität in einem einzigen Akt, sondern um die Unter-
werfung der ganzen Person durch Erziehung und Disziplinierung. Inso-
fern signalisiert der Verzicht auf Folter und Körperstrafen weniger eine 
Humanisierung des Strafrechts im Sinne eines moralischen Fortschritts 
als vielmehr eine Veränderung der Zielforderung. Sie ist damit in gewis-
ser Hinsicht repressiver als die vom allmächtigen Souverän ausgehen-
den Anklagen und Urteile (vgl. Foucault [1975] 1994, 71). Joas wirft 
Foucault vor, insbesondere die Position des Wahnsinnigen zu verklären. 
Während Foucault davon ausgehe, dass der Wahnsinnige in der Vormo-
derne als normaler Teil der Schöpfung toleriert und nicht repressiv um-
erzogen worden sei (vgl. Foucault [1975] 1994), betont Joas, dass »die 
angebliche Toleranz gegenüber dem Wahnsinnigen (…) nämlich auf ei-
ner radikalen Distanzierung von ihm [beruhe]; er wurde als fundamen-
tal anderes Wesen wahrgenommen, das im reich differenzierten Kosmos 
seinen eigenen Platz einnehme, aber eben gerade nicht Mensch im Voll-
sinn sei« (Joas 2015, 79). Für Joas ist dann »nicht die Disziplinierung 
(…) dann das Entscheidende, sondern die Inklusion« (Joas 2015, 79). 
Inklusion meint bei Joas einen Prozess, in dem auch bisher Ausgeschlos-
sene, Sklaven oder Verbrecher als Menschen einbezogen und nicht mehr 
als etwas grundsätzlich Anderes verstanden werden (vgl. Joas 2015, 81). 
Damit streift Joas das Problem der Grenzen des Sozialen: Menschen, die 
vorher nicht als Menschen galten, werden nun als Menschen verstanden; 
dabei setzt er die modernen Grenzen des Sozialen im Sinne seiner affir-
mativen Genealogie bereits voraus und expliziert daher nicht, dass damit 
auch Prozesse der Exklusion einhergehen, in denen Geister, Tiere, Dämo-
nen etc. nicht mehr Teil des Sozialen waren (vgl. Lindemann 2009). In-
klusion wird von Joas als Teil des Prozesses der Sakralisierung der Per-
son verstanden, wobei er an Durkheims Theorie der Individualisierung 
anschließt. Von besonderer Relevanz ist für ihn in diesem Zusammen-
hang ein Aufsatz, der im Kontext der Dreyfus-Affäre entstanden ist und 
in dem Durkheim ein Plädoyer für den in den Menschenrechten kodifi-
zierten Individualismus hält:

VERFAHRENSORDNUNG DER GEWALTLOSIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

»Diese menschliche Person, deren Definition gleichsam der Prüfstein 
ist, an dem sich das Gute vom Schlechten unterscheiden muß, wird als 
heilig betrachtet, sozusagen in der rituellen Bedeutung des Wortes. Sie 
hat etwas von der transzendenten Majestät, welche die Kirchen zu allen 
Zeiten ihren Göttern verleihen; man betrachtet sie so, als wäre sie mit 
dieser mysteriösen Eigenschaft ausgestattet, die um die heiligen Dinge 
herum eine Leere schafft, die sie dem gewöhnlichen Kontakt und dem 
allgemeinen Umgang entzieht. Und genau daher kommt der Respekt, der 
der menschlichen Person entgegengebracht wird. Wer auch immer einen 
Menschen oder seine Ehre angreift, erfüllt uns mit einem Gefühl der Ab-
scheu, in jedem Punkt analog zu demjenigen Gefühl, das der Gläubige 
zeigt, der sein Idol profanisiert sieht. Eine solche Moral ist also nicht 
einfach eine hygienische Disziplin oder eine weise Ökonomie der Exi-
stenz; sie ist eine Religion, in der der Mensch zugleich Gläubiger und 
Gott ist.« (Durkheim [1898] 1986, 56–57)

Die hier beschriebene religiöse Fundierung des Kultes des Individuums 
hat jedoch nach Durkheim nichts zu tun mit einem »egoistischen Kult 
des Ichs« (Durkheim [1898] 1986, 56), der die »große Krankheit unserer 
Zeit« (Durkheim [1898] 1986, 54) sei. Letzterer stellt eine Verfallsform 
des Kultes des Individuums dar, indem beim Kult des Ichs die moralische 
Orientierung nicht an der Gemeinschaft, sondern an Partikularinteressen 
erfolge (vgl. Durkheim [1930] 2019, 227). Demgegenüber ist der Kult 
des Individuums die einzige Sakralisierung, die »die moralische Einheit 
des Landes sicherstellen kann« (Durkheim [1898] 1986, 62). Es handelt 
sich also um ein kollektives Normsystem, das die Gesellschaft als Gan-
zes zusammenhält und das Problem des sozialen Zusammenhalts lösen 
kann. Die Idee der menschlichen Person sei die einzige Möglichkeit, ei-
nen übergreifenden gesellschaftlichen Zusammenhang herzustellen (vgl. 
Durkheim [1898] 1986, 63).

Die Sakralisierung der Person ist nach Joas von drei Seiten bedroht. 
Zum einen kann es auch in der modernen Gesellschaft immer wieder zu 
anderen Sakralisierungen kommen, die in Konkurrenz zur Sakralisie-
rung der Person treten können, »wie etwa der der Nation oder der klas-
senlosen Gesellschaft« (Joas 2015, 101). Auch den Nationalsozialismus 
und seine rassistische Ideologie versteht Joas als radikal antiindividua-
listisch, insofern Kategorien von Menschen entwertet werden. Diese an-
deren Sakralisierungen führen dazu, dass die Sakralisierung der Person 
nicht als ungebrochene Fortschrittsgeschichte erzählt werden kann (vgl. 
Joas 2015, 102). Allerdings sind auch »Fusionierungen« (Joas 2015, 
207) möglich, bei denen verschiedene Sakralisierungen durch Legitima-
tionsnarrative miteinander verbunden werden.

Die zweite Gefährdung der Person ist insofern komplexer, als sie in der 
Sakralisierung der Person selbst angelegt und gleichsam in ihr begründet 
ist. Joas macht zunächst darauf aufmerksam, dass mit dem Prozess der 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

Sakralisierung Strafe und Verbrechen nicht entemotionalisiert betrach-
tet werden, sondern dass das affektive Erleben der Empörung Grundla-
ge für das Erleben von Normverletzungen ist und bleibt (vgl. Joas 2015, 
102). Dabei kommt es zu einem widersprüchlichen Prozess: Die Sakra-
lisierung der menschlichen Person betrifft alle Menschen, auch diejeni-
gen, die Verbrechen begehen, die als Desakralisierung gelten. Gleichzeitig 
findet ein Prozess der Sensibilisierung für die Verbrechen statt, »dersel-
be Prozeß nämlich, der uns grausame Strafen abzulehnen lehrt, weil wir 
auch im Verbrecher den Menschen sehen und diesen damit respektie-
ren, macht uns zugleich empfindlicher gegenüber der Grausamkeit der 
Verbrechen« (Joas 2015, 98 f.). Verbrechen gegen die Person, nicht aber 
Ketzerei oder Majestätsbeleidigung, werden als besonders berührend er-
lebt und verletzen allgemein geteilte normative Erwartungen. Diese Ver-
letzung relevanter normativer Erwartungen ist wiederum die Grundlage 
für das Bedürfnis nach Sanktionierung dieser Verletzung und damit auch 
nach hohen Strafen für die Verletzer: »Wenn wir dagegen von der Sak-
ralisierung der Person ausgehen, erkennen wir den unauflöslichen Wi-
derspruch zwischen dem Bedürfnis, jeden Verstoß gegen die Sakralität 
der Person zu sanktionieren, und eben dem Verstoß gegen dieselbe, der 
im Akt des Strafens selber liegt« (Joas 2015, 98). Die empirisch beob-
achtbaren Legitimierungen von Folter oder Folterandrohung gegen Ter-
rorismusverdächtige oder auch zur Rettung von Entführungsopfern in 
Gefahr können in diesem Sinne als Folge der paradoxen Sakralisierung 
der Person gelesen werden (vgl. Joas 2015, 103).

Die dritte Gefährdung des Menschen setzt ebenfalls bei der affektiven 
Erfahrung der Empörung an, führt aber zu einem dem Sakralisierungs-
prozess entgegengesetzten Freund-Feind-Unterscheidungsprozess. Wäh-
rend die Empörung im Rechtsstaat zwar verfahrensmäßig »und damit in 
emotionaler Hinsicht immerhin kanalisiert« (Joas 2015, 102) ist, bleibt 
das Bedürfnis nach Strafe bestehen. Dieses führe zu einer Freund-Feind-
Unterscheidung, in der sich die Gemeinschaft über die Abgrenzung zum 
Feind ihrer selbst vergewissere. In dieser Abgrenzung vom Feind werden 
auch sakralisierende Prozesse möglich: Folter findet nicht mehr statt, 
um Leben zu retten, hat also keine Legitimation mehr in der Sakralisie-
rung der Person, sondern um den potentiellen Terroristen zu schikanie-
ren. Wenn die Freund-Feind-Unterscheidung verabsolutiert wird, ist die 
Gewalt nicht nur durch die Widersprüchlichkeit der Sakralisierung der 
Person zu rechtfertigen, sondern vielmehr »die emotionalisierte Situa-
tion eines kollektiven Bedrohungsgefühls« (Joas 2015, 104). Mit Blick 
auf das Fortbestehen der Todesstrafe in den USA und die Anwendung 
von Folter in amerikanischen Gefängnissen weist Joas darauf hin, dass 
auch »in den Kernbereichen des Westens (…) von einer sicheren Festi-
gung der Sakralisierung der Person [nicht] die Rede sein« könne (Joas 
2015, 104). Von dieser dritten Gefahr nimmt Joas also an, dass sie dem 

VERFAHRENSORDNUNG DER GEWALTLOSIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

Sakralisierungsprozess entgegensteht und quasi anzeigt, dass auch die 
moderne Gesellschaft noch nicht vollständig von der Sakralisierung der 
Person bestimmt ist.

In Joas’ Sakralisierungstheorie kann Wertbindung ausgehend von dem 
affektiven Erleben gedacht werden. Das Individuum gleich an Freiheit 
und Würde ist nicht nur funktional notwendig in einer horizontal diffe-
renzierten Gesellschaft, sondern es hat sich auch eine Ordnung der Be-
rührung herausgebildet, in der die Verletzung des menschlichen Körper-
individuums nicht hinnehmbar ist. Dabei zeigt sich, dass insbesondere 
der Körper in den Mittelpunkt rückt und sich eine Berührungsordnung 
ausbildet, bei der Gewalt nicht nur gegen Regeln verstößt, sondern af-
fektiv berührt. Auch die Gefährdungen, die sich aus dieser Berührungs-
ordnung selbst ergeben, sind für eine Analyse der modernen Verfahrens-
ordnung der Gewalt wichtig zu beachten. In meiner Analyse der neuen 
rechten Bewegung werde ich auf alle drei Formen der Gefährdungen 
nochmal gesondert eingehen.

Was Joas nicht in den Blick nimmt, ist jedoch die Frage, wer eigentlich 
als sozialer Akteur in Frage kommt. So wird von ihm zwar die Genese 
der affektiven Bindung an das Individuum thematisiert, aber nicht, dass 
auch die Begrenzung sozialer Akteure auf den Menschen selbst eine his-
torische Entwicklung ist. Auf diese ergänzende Perspektivverschiebung 
macht Gesa Lindemann aufmerksam. Dies hat theoretische und empiri-
sche Konsequenzen.

3.2.3 Grenzen des Sozialen

Die wesentliche Ergänzung Lindemanns besteht darin, dass sie nicht nur 
die affektive Betroffenheit im Allgemeinen, sondern systematisch auch 
die Leiblichkeit der Individualisierten einbezieht. Dies wiederum ermög-
licht es, die Frage nach den Grenzen des Sozialen und deren Aufrecht-
erhaltung zu stellen. Die moderne Gesellschaft ist nach Lindemann eine 
Gesellschaft, die sich dadurch auszeichnet, dass nur lebendige Menschen, 
die weder Tiere noch Maschinen sind, soziale Akteure sein können. Mit 
dieser Aussage führt sie zwei unterschiedliche Annahmen über die mo-
derne Gesellschaft zusammen: Erstens sind die Grenzen des Sozialen als 
kontingent zu betrachten, und die Selbstverständlichkeit, dass nur ›Men-
schen‹ soziale Akteure sind, ist gesellschaftlich hervorgebracht. Zweitens 
ist auch Individualität Produkt gesellschaftlicher Entwicklung und be-
trifft nicht nur die Frage, ob sich der Einzelne mehr als Teil einer Grup-
pe oder als Individuum erlebt, sondern auch die Tatsache, dass sich der 
Einzelne mit seinem Körper identifiziert. Damit wird auch die natür-
lich-biologische Seite des menschlichen Körperindividuums als vergesell-
schaftet betrachtet. Dies ist insofern relevant, als Individualität generell 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

auch ohne Bezug auf das menschliche Körperindividuum denkbar ist. 
So führt Lindemann die Entwicklung des modernen Körperindividu-
ums auf das christliche Seelenindividuum zurück, das bereits in gewis-
sem Maße individuiert, aber nicht an das Diesseits und den Körper im 
Diesseits gebunden war (vgl. Lindemann 2018, 82 ff.). Eine solche Form 
der Individuierung unterscheidet sie von der Dividualisierung, die in ei-
nigen ethnologisch untersuchten Gesellschaften zu finden ist und die 
sich dadurch auszeichnet, dass nicht das Individuum, das Beziehungen 
zu anderen Individuen eingeht, im Mittelpunkt steht, sondern vielmehr 
die Beziehungen zwischen Gruppen (vgl. Lindemann 2016). Die Legi-
timationstheorie der Moderne dreht sich jedoch um das menschliche 
Körperindividuum gleich an Freiheit und Würde Dieses ist dreifach be-
stimmt: Es ist biologisch-natürlich Körper, es hat einen moralischen Sta-
tus und kann moralische Entscheidungen treffen, und es ist kulturschaf-
fend, d. h. es kann historisch unterschiedliche Kulturen schaffen (vgl. 
Lindemann 2018, 27 ff.). »Die Institution des menschlichen Körperin-
dividuums gleich an Freiheit und Würde [ist] das Zentrum der symbo-
lisch-institutionellen Ordnung der Moderne« (Lindemann 2018, 42).

Die Veränderung der Bestrafungspraxis hin zu einer Zurückdrängung 
der Körperstrafen erklärt Lindemann vor dem Hintergrund der Bedeu-
tungszunahme des Körpers als Sitz des Individuums. Im Zeitalter des 
Seelenindividualismus wurde die Folter nicht als wirkliche Zwangsmaß-
nahme angesehen, insofern die individuelle Seele prinzipiell frei blieb 
und durch die Folter nicht gezwungen werden konnte (vgl. Lindemann 
2018, 79 ff.). Auch die Folter selbst erschien nur als Körperverletzung, 
die die Person als solche nicht treffen konnte. Die Gotteslästerung hinge-
gen gefährdete die unsterbliche Seele und rief auf andere Weise ein Straf-
bedürfnis hervor. Mit der Verkörperung der individuellen Seele änderte 
sich diese Erfahrung. Die Verletzung oder gar Tötung eines Körpers wur-
de zum größten Verbrechen. Damit einher ging auch die Verurteilung be-
stimmter Berührungen des Körpers.

Ähnlich wie Luhmann beschreibt Lindemann die Gesellschaft als aus-
differenziert in verschiedene Teilbereiche, die jeweils eigenen Logiken 
folgen und unterschiedliche Worum-Willen in den Vordergrund stellen. 
Darüber hinaus arbeitet sie – wie der frühe Luhmann – mit dem Kon-
zept einer übergreifenden Legitimationstheorie, die auf die Institution 
des menschlichen Körperindividuums Bezug nimmt. Diese Institutio-
nalisierung ist Voraussetzung für seine Vergesellschaftung in den ver-
schiedenen Teilsystemen und wird zugleich in diesen Teilsystemen auf-
rechterhalten. In Abgrenzung zu Luhmann hält Lindemann fest, dass 
die Institution des menschlichen Körperindividuums nicht von der Er-
bringung von Leistungen abhängt, sondern davon, dass der Andere als 
Mensch in Erscheinung tritt und insofern als Mensch vergesellschaftet 
wird. Das menschliche Körperindividuum, gleich an Freiheit und Würde, 

VERFAHRENSORDNUNG DER GEWALTLOSIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

ist auch die funktionale Voraussetzung für die horizontale Ausdifferenzie-
rung verschiedener Teilsysteme. Freiheit bedeutet in diesem Zusammen-
hang einerseits die Freiheit von den Vereinseitigungen bestimmter Teil-
systeme, die den Menschen nur in bestimmter Weise, z. B. als Käufer:in/
Verkäufer, erfassen, andererseits aber auch die Freiheit, sich in diesen 
Teilsystemen vergesellschaften zu können. Der Einzelne soll nicht in den 
Zwecken der Teilsysteme aufgehen, sondern als Person frei bleiben. Die-
se Freiheit ist jedoch immer dadurch bedroht, dass die einzelnen Teilsys-
teme versuchen, den Einzelnen zu vereinnahmen und ihn damit rein aus 
der Logik des Teilsystems zu betrachten. Gleichzeitig sind die Systeme 
bzw. Sinnwelten (vgl. Berger und Luckmann 2013, 103) aber auch darauf 
angewiesen, dass sich in ihnen freie Individuen vergesellschaften können.

Die Freiheit des Menschen wird auf zweifache Weise gesichert: zum 
einen in der Kodifizierung des Ethos der Menschenrechte, zum anderen 
in der Institutionalisierung der offenen Zukunft. Auf beide werde ich im 
Folgenden nacheinander eingehen.

3.2.4 Kodifizierung im Ethos der Menschenrechte

Mit den Menschenrechten wird eine vierfache Struktur der modernen 
Gesellschaft kodifiziert: 1. Die sozialen Akteure der modernen Gesell-
schaft sind Menschen, 2. das Menschsein ist an einen Körper gebun-
den, ist also verkörpertes Menschsein, 3. der Mensch ist als individueller 
Mensch sozialer Akteur und geht nicht in Gruppen oder Beziehun-
gen auf, 4. dieser Mensch ist als sakrales Wesen in besonderer Weise 
zu schützen. Diese vierfache Struktur ist offen und legt den Menschen 
nicht vollständig fest. Aus ihr lassen sich widersprüchliche Konzeptionen 
des Menschen ableiten: Der Mensch ist Naturwesen, moralisches Wesen 
und Kultur bildendes Wesen (vgl. Lindemann 2018, 39 ff.). Diese drei 
Bestimmungen werden jeweils aus unterschiedlichen Richtungen verab-
solutiert, die sich in einem andauernden Streit über die richtige Bestim-
mung des Menschen befinden. Erscheint der Mensch als Naturwesen, 
wird er als ein Wesen gelesen, das beispielsweise biologischen Gesetz-
mäßigkeiten und Mechanismen der Arterhaltung unterworfen ist, sich 
nicht anders verhalten kann oder grundsätzlich seinem Eigennutz folgt. 
Als moralisches Wesen hingegen wird der Mensch als selbstverantwort-
liches Wesen verstanden, das sich als Naturwesen zu sich selbst verhalten 
kann und nicht vollständig durch seine Natur determiniert ist. Als Kul-
turen bildendes Wesen wiederum ist der Mensch weder durch seine Na-
tur noch durch eine universale Moral charakterisiert, sondern dadurch, 
dass er sich seine eigenen Regeln schaffen kann, die in verschiedenen 
Kulturen unterschiedliche Ausprägungen finden. Die drei Bestimmun-
gen stehen in einem Spannungsverhältnis zueinander, und die moderne 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

Wissenschaft, insbesondere die Natur-Kultur-Debatte, kann als Versuch 
verstanden werden, eine der Bestimmungen absolut zu setzen (vgl. Lin-
demann 2014, Kapitel 1). Mit der jeweiligen Bestimmung des Menschen 
geht auch eine jeweilige Umwelt einher, in der sich der Mensch verge-
sellschaften kann (Lindemann 2018, 377), sowie eine eigene Antwort 
auf die Frage nach dem guten Leben. Strukturell relevant ist, dass die 
Bestimmungen im Widerspruch zueinander stehen. Die Widersprüch-
lichkeit sorgt dafür, dass der Einzelne frei bleibt, sich unterschiedlich zu 
vergesellschaften, und nicht als bestimmter Mensch festgelegt wird. Die 
Widersprüchlichkeit zeigt sich nicht nur auf der normativen Ebene, son-
dern auch darin, inwieweit der Begriff universal oder partikular gedacht 
wird: Während die moralische Bestimmung den Menschen allgemein in 
Bezug auf bestimmte universale moralische Ansprüche deutet, ist er als 
kulturbildendes Wesen in lokale Kontexte eingebettet und in diesen er-
ziehbar. Demgegenüber wird der Mensch als Naturwesen in seiner kör-
perlichen Verfasstheit normativ aufgeladen und damit ein universaler, 
partikularer Bezug hergestellt.

Die Struktur der horizontalen Differenzierung erfordert eine allgemei-
ne Bestimmung dessen, was ein Mensch im Sinne der Menschenrechte 
ist, und dass er als individueller Mensch in Erscheinung tritt. An dieser 
Stelle ist darauf hinzuweisen, dass mit dieser Strukturanforderung nicht 
notwendigerweise bereits festgelegt ist, wer als Mensch im Sinne der 
Menschenrechte in Erscheinung treten kann. So kann die Struktur hori-
zontaler Differenzierung auch von einem bestimmten Geschlecht, einer 
bestimmten Hautfarbe etc. ausgehen. So ist es für die Struktur horizonta-
ler Differenzierung irrelevant, ob nur grünäugige Frauen Menschen der 
Menschenrechte sind und als solche individualisiert in Erscheinung tre-
ten, Rechte in Anspruch nehmen etc. oder ob auch Paviane als Menschen 
der Menschenrechte gelten können. Die Selbstverständlichkeit, mit der 
heute die Grenzen des Sozialen gezogen werden, sollte nicht darüber hin-
wegtäuschen, dass die Menschenrechte historisch zunächst nur weißen 
Männern eines bestimmten Alters in bestimmten Besitzverhältnissen zu-
gestanden werden sollten und sowohl Nichtweiße als auch Nichtmänner 
prinzipiell nicht als Menschen der Menschenrechte galten. Ihnen gegen-
über gab es auch andere Individualisierungsanforderungen, insofern sie 
tendenziell als zugehörig und nicht als eigenständige Personen betrach-
tet wurden (vgl. Lindemann 2016). Die Struktur horizontaler Differen-
zierung hat darin dennoch ihren Ursprung.

Stehen solche Veränderungen aber nicht im Widerspruch zur Stabili-
sierung des sozialen Personenkreises durch die Menschenrechte? Linde-
mann schlägt vor, hier von einem »moralischen Überschuss« (Lindemann 
2018, 26) im Ethos der Menschenrechte zu sprechen. Zentral an dem in 
den Menschenrechten formulierten Anspruch ist, dass er auf Universali-
sierung drängt. Alle Menschen, unabhängig von ihrer Nationalität, sollen 

VERFAHRENSORDNUNG DER GEWALTLOSIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

Menschen sein können; es gibt einen universellen Bezugsrahmen. Gleichzei-
tig gibt es aber immer auch einen partikularen Bezugsrahmen, in dem die 
Anerkennung der Menschenrechte gewährleistet ist und der von der Zuge-
hörigkeit zu einem bestimmten Staat abhängt. Wie bereits Hannah Arendt 
betont hat, liegt in diesem Paradoxon auch die Tragik der Menschenrech-
te, da sie nur dann wirklich Rechte sind, wenn sie vom Staat geschützt 
werden, woraus sie das Recht auf Staatsbürgerschaft ableitet (vgl. Arendt 
1958; Arendt 1996). Die Differenz zwischen universellem Anspruch und 
partikularer Geltung führt dazu, dass es immer einen moralischen Über-
schuss im Partikularen gibt; die Menschenrechte könnten und sollten noch 
umfassender gelten bzw. sind noch zu wenig verwirklicht, und es sind Ver-
letzungen der Würde und Freiheit der menschlichen Person zu beklagen.

Die Sakralisierung des menschlichen Körperindividuums wurde bisher 
nur in der Sozialdimension betrachtet. Wenn aber ›Freiheit‹ zentral ist, 
geht es nicht mehr nur um die Sozialdimension der Ordnungsbildung, 
sondern auch um die Zeitdimension. In diesem Sinne frage ich im Fol-
genden danach, welche Konsequenzen die hier skizzierte Orientierung 
an der Sakralisierung des menschlichen Körperindividuums gleich an 
Freiheit und Würde in der Zeitdimension hat. Hier zeigt sich die moder-
ne Gesellschaft wesentlich durch eine normative Strukturvorgabe offe-
ner Zukunft bestimmt.

3.3 Freiheit und offene Zukunft

Zeit kann unterschiedlich erfahren werden. Sie kann sich ziehen und 
nicht vergehen wollen, langweilig sein. Sie kann so schnell vergehen, dass 
man ihr nicht folgen kann, dass immer wieder etwas Neues passiert und 
zum Handeln herausfordert. Sie kann aber auch in geordneten Bahnen 
verlaufen, eine Sache nach der anderen, sozusagen erwartungsgemäß. 
Das Zeiterleben ist stark mit der Sozialdimension verwoben und struk-
turiert das Handeln. Ob ich erwarten kann, dass alles mehr oder weni-
ger beim Alten bleibt, ob es einen zyklischen Ablauf ständiger Wieder-
kehr gibt oder ob es sich potenziell von einem Moment auf den anderen 
ändern kann – ich rechne damit, dass das Haus abends vielleicht nicht 
mehr da steht, wo ich es morgens verlassen habe –, macht einen Unter-
schied sowohl für das subjektive Erleben als auch für die intersubjektive 
Ordnung. Im alltäglichen Leben ist die Erfahrung von Zeit je nach Situ-
ation unterschiedlich. Es gibt nicht das eine exklusive Zeiterleben einer 
Gesellschaft oder gar eines einzelnen Menschen. Dennoch lassen sich auf 
der Ebene übergreifender Sinnwelten (vgl. Berger und Luckmann 2013, 
103) Präferenzen für bestimmte Zeiterfahrungen feststellen, die das sub-
jektive Zeiterleben ordnen.

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

In der modernen Gesellschaft hat sich die Strukturbedingung durch-
gesetzt, dass Zukünfte offen und planbar und nicht durch die Vergan-
genheit vorbestimmt sein sollen. Die Zukunft planen zu können, be-
deutet, dass gegenwärtiges Handeln offen und nicht durch die Zukunft 
determiniert ist. Zukunft prognostizieren heißt auch, die Gestaltungs-
möglichkeiten für die Zukunft zu eröffnen. Die Prognose ermöglicht es, 
die Reichweite des eigenen Handelns abzuschätzen. Demgegenüber ist 
die moderne Vergangenheit tendenziell auf das individuelle verkörper-
te Selbst bezogen, das aus seiner Vergangenheit lernt. Die Offenheit der 
Zukunft des Körperindividuums steht sowohl bei technologischen Ent-
wicklungen als auch bei allgemeinen Normen der individuellen Lebens-
gestaltung im Mittelpunkt: Die Zukunft soll frei und gestaltbar bleiben. 
Das Körperindividuum gleich an Freiheit und Würde, das sich seine Zu-
kunft selbst schafft, ist das normative Leitmotiv der modernen Gesell-
schaft (vgl. Lindemann 2018).

Historisch lassen sich demgegenüber verschiedene Zeitvorstellungen 
unterscheiden, die bis in die Frühe Neuzeit hinein relevant waren. Eine 
wirkmächtige Zeitvorstellung ist die Schließung der Zukunft durch die 
ewige Wiederkehr des immer Gleichen (vgl. Koselleck [1989] 2020, 135 
ff.). Dies spiegelt sich zum einen in der als zyklisch erlebten Wiederkehr 
von Handlungen, die in einem übergeordneten, dauerhaften Sinnzusam-
menhang stehen – so wie auf den Winter jedes Jahr der Frühling folgt, auf 
die Aussaat die Ernte, auf das letzte Kirchenfest das nächste, auf das Le-
ben der Tod (vgl. Hölscher 2020, 31). Die Zeit erscheint so als ein Konti-
nuum unendlicher Wiederholungen in einem Kreislauf, der Vergangenheit 
und Zukunft umfasst: So wie die Vergangenheit war, wird die Zukunft 
wiederkehren. Insofern gab es zwar eine Zukunft – ein Erleben ohne Zu-
kunftserwartungen wäre schwer vorstellbar bzw. nur in Extremsituatio-
nen der alles überwältigenden Angst und des Schmerzes zu finden –, aber 
diese Zukunft war nicht prinzipiell offen und durch menschliches Han-
deln bestimmt (vgl. Hölscher 2020, 38 ff.; siehe auch A. Assmann 2021).

Davon zu unterscheiden ist das teleologische Geschichtsbild, das auf 
ein Endziel, z. B. das Jüngste Gericht, zuläuft. Wie Koselleck ausführt, 
erwartete noch Luther das Ende der Zeit im nächsten oder sogar schon 
in diesem Jahr (vgl. Koselleck [1989] 2020, 21) – es handelte sich also 
nicht nur um einen allgemeinen unbestimmten Zukunftsbezug. Das Ende 
aller Zeiten schien so nahe, dass es sinnlos erschien, sich auf eine irdi-
sche Zukunft vorzubereiten. Die Endzeit stand unmittelbar bevor – und 
die Zukunft war nicht offen und gestaltbar, sondern geschlossen und auf 
ein Ende zulaufend. In einem solchen Zeiterleben ist das leibliche Selbst 
nicht individuell frei, seine Zukunft zu gestalten, sondern muss sich der 
hereinbrechenden Zukunft anpassen. Die Zukunft hat einen zwingen-
den Charakter, sie kommt, unabhängig vom individuellen Handeln des 
Selbst.

FREIHEIT UND OFFENE ZUKUNFT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

Der Wandel zu einer offenen Zukunft vollzog sich mit dem Ausei
nandertreten von Erfahrungs- und Erwartungshorizonten (vgl. Kosel-
leck [1989] 2020, 359 ff.). Das bedeutet, dass Erwartungen nicht mehr 
nur aus bisherigen Erfahrungen gespeist werden, sondern auch Erwar-
tungen zulassen, die in den bisherigen Erfahrungen nicht angelegt wa-
ren. »Es wird geradezu eine Regel, daß alle bisherige Erfahrung kein Ein-
wand gegen die Andersartigkeit der Zukunft sein darf. Die Zukunft wird 
anders sein als die Vergangenheit, und zwar besser« (Koselleck [1989] 
2020, 364). Damit steht dieses Zeiterleben in einem unmittelbaren Pas-
sungsverhältnis zu dem Vertrauen in die Gewaltlosigkeit (vgl. Reemts-
ma [2008] 2013; Lindemann 2024b). Der Begriff der Zukunft, der selbst 
erst relativ spät in der deutschen Sprache aufgetaucht ist, bestimmt das 
Zukünftige gerade als Diskontinuierliches, unerhört Neues, das in seiner 
Qualität in der Vergangenheit nicht angelegt war (vgl. Hölscher 2020, 
34 ff.). Diese Umwälzung der Zeiterfahrung führte nach Hölscher und 
Koselleck zu der Möglichkeit, Zukünfte zu prognostizieren, die es vor-
her so nicht gegeben hat.

Für die moderne Gesellschaft haben Koselleck und Hölscher gezeigt, 
dass sie sich durch eine normativ abzusichernde Offenheit der Zukunft 
auszeichnet. Einerseits wird Zukunft als veränderbar und nicht als ge-
geben erlebt, andererseits soll sie auch veränderbar bleiben – was wie-
derum Stress für den Einzelnen bedeuten kann (vgl. Henkel und Pe-
ters 2019). Dieser strukturell offenen Zukunft steht die Rückkehr von 
Krisenerzählungen gegenüber (vgl. z. B. Nassehi 2021). In diesen Kri-
senerzählungen ist die Zukunft gerade nicht offen und frei gestaltbar, 
sondern in ähnlicher Weise geschlossen wie in der Erwartung des Jüngs-
ten Gerichts. Diese Katastrophe gilt es aufzuhalten – mit Verweis auf 
eine normativ offene Zukunft. Vor dem Hintergrund dieser Katastro-
phe zeichnet sich die Suche nach einer übergreifenden Dauer ab, die 
trotz der Offenheit der Zukunft bestehen bleiben und nicht gefährdet 
werden soll.

Die Offenheit der Zukunft ist in der Moderne so selbstverständlich, 
dass Hölscher Gesellschaften, in denen diese Offenheit nicht institutio-
nalisiert ist, als Gesellschaften ohne Zukunft bezeichnet (vgl. Hölscher 
2020). Die Offenheit der Zukunft ist für ihn ein elementares Merkmal 
der Zukunft. Offen ist eine Zukunft, wenn sie hier/jetzt als gestaltba-
re Zukunft erfahren wird. Sie verändert sich, je nachdem, wie sich das 
leibliche Selbst verhält. Sie ist noch nicht, bleibt also Möglichkeit, die 
ergriffen werden kann. Jedes Verhalten im Hier und Jetzt gestaltet die 
Zukunft, macht eine bestimmte Zukunft wahrscheinlicher, eine ande-
re unwahrscheinlicher, legt sie aber nie vollständig fest. Die Zukunft 
ist zumindest teilweise unbestimmt und unbestimmbar, aber nicht voll-
ständig: Auch für die offene Zukunft gibt es Erwartungen und Erwar-
tungshorizonte, die es ermöglichen, sich auf die Zukunft einzustellen 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

und Handlungen in Bezug auf die Zukunft zu wählen. Die Gestaltbar-
keit des Hier und Jetzt in Bezug auf die Zukunft setzt voraus, dass die 
Zukunft in gewissem Maße prognostizierbar ist. Vorhersagen über die 
Zukunft zu machen, bedeutet aber, die Unbestimmtheit der Zukunft zu 
reduzieren und die Zukunft teilweise zu individualisieren. Zukunftspro-
gnosen reduzieren die möglichen Zukunftsszenarien auf eine handhab-
bare Menge (vgl. auch Leanza 2018).

In diesen partiellen Schließungen der Zukunft bleibt jedoch ein Struk-
turelement des modernen Zeitverständnisses erhalten: die Trennung der 
Vergangenheit von der Gegenwart (vgl. Lindemann 2024b, 18 f.). In der 
modernen Ordnung soll die Vergangenheit in der Vergangenheit bleiben 
und keinen Einfluss auf Gegenwart und Zukunft haben. Diese radika-
le Trennung beruht auf einem spezifischen Verhältnis von Zeiterleben 
und Gewalt. Die offene Gestaltbarkeit der Zukunft beruht auf dem Ver-
trauen in die Gewaltfreiheit (vgl. Reemtsma [2008] 2013), also auf dem 
Vertrauen darauf, dass die Zukunft gewaltfrei sein wird, auch wenn in 
der Vergangenheit Gewalt ausgeübt wurde. Um das Versprechen einer 
gewaltfreien Zukunft aufrechtzuerhalten, muss die Gewalt in eine fer-
ne Vergangenheit verschoben und diese Vergangenheit wiederum abge-
spalten werden (vgl. Reemtsma [2008] 2013, 264 ff.). Insofern ist die 
Abspaltung der Vergangenheit funktional für die Öffnung der Zukunft 
(vgl. Lindemann 2024b). Damit wendet sich die moderne Gesellschaft 
von Zeitvorstellungen ab, in denen vergangene Ereignisse kontinuierlich 
relevant sind, wie dies in einer Teleologie oder einem zyklischen Zeit-
verständnis der Fall ist. Insbesondere wird die Dauer aus der Moderne 
ausgegrenzt. Die Vergangenheit soll nicht in die Gegenwart hineindau-
ern. Gewalt soll für die Zukunft keine Rolle spielen. Daraus ergeben sich 
Konsequenzen für die Gesamtheit der Ordnung (vgl. Lindemann 2025, 
80 ff.), insbesondere für das Verhältnis zu Gewalt. Eine offene und ge-
staltbare Zukunft steht im Kontrast zu Ordnungen, die auf gruppenbe-
zogenen wechselseitigen Gewaltverhältnissen der Racheverpflichtung be-
ruhen. Diese stehen immer im Verhältnis zu einer Vergangenheit, der sie 
sich nicht entziehen können und die die Gegenwart mitbestimmt. Aus 
der Vergangenheit ergibt sich die Verpflichtung für das zukünftige Han-
deln. Die beschriebene Individuierung der Einzelnen aus ihren Gruppen-
verpflichtungen heraus und die Etablierung einer Zentralgewalt, die den 
Kreislauf der Rache durchbricht, sind dann Voraussetzung für das Erle-
ben offener Zukunft.

Ob Zeit zyklisch, teleologisch oder als offene Zukunft erfahren wird, 
ist nicht nur eine Frage des subjektiven Zeitempfindens, sondern ist ge-
sellschaftlich institutionalisiert und betrifft gesellschaftliche Institutio-
nen. Welche Zukünfte in welcher Weise als unmittelbar betroffen erlebt 
werden, ist im Rahmen gesellschaftlicher Institutionen und Legitimati-
onen geregelt.

FREIHEIT UND OFFENE ZUKUNFT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

3.4 Kritik und Soziale Bewegungen

Für präzise Hypothesen über eine spezifische Gesellschaft muss neben 
der Frage, wie die Gesellschaft aufrechterhalten wird, auch die Frage 
nach dem gesellschaftlichen Wandel beantwortet werden. Auch gesell-
schaftlicher Wandel sollte sowohl in seiner affektiv-unmittelbaren Di-
mension, als auch differenzierungstheoretisch in der Funktion erfasst 
werden. Hier werde ich noch einmal die beiden Rezeptionsstränge von 
Durkheims Theorie, den differenzierungtheoretischen und den kulturso-
ziologischen, zusammenführen. Gerade mit Bezug auf diesen Gegenstand 
fehlt der Lindemannschen Gesellschaftstheorie die affektive Ebene, wo-
durch sie soziale Bewegungen ausgehend von Zweck-Mittel-Orientie-
rungen beschreibt und dabei die Frage nach der Entstehung neuer Werte 
nicht mehr beantworten kann. Das Ziel dieses Kapitels ist hier nicht nur, 
die gesellschaftstheoretischen Hypothesen zu vervollständigen, sondern 
auch die Lindemannsche Theorie sozialer Bewegungen so zu überarbei-
ten, dass sie ihren eigenen Anforderungen gerecht bleibt, insbesondere: 
sowohl die Vermittlung als auch das unmittelbare Erleben zu erfassen.

Im Folgenden soll zunächst die Theorie sozialer Bewegungen nach Lin-
demann kurz dargestellt werden. Anschließend werden die bereits erwähn-
ten Schwächen dieser Theorie aufgezeigt. Um diese zu umgehen, knüpfe 
ich wieder an die kultursoziologische Interpretation Durkheims an. Dabei 
gehe ich von Sewells Analyse der Entstehung neuer Werte im Rahmen des 
vermittelt-unmittelbaren Ereignisses ›Sturm auf die Bastille‹ aus.

3.4.1 Kritik in der horizontal differenzierten Gesellschaft

Nach Lindemann beruht die horizontal differenzierte Gesellschaft we-
sentlich auf inneren Widersprüchen. Die verschiedenen anthropologi-
schen Grundannahmen erzeugen Spannungen, die jedoch nicht notwen-
digerweise zur Destabilisierung der Gesellschaft führen (vgl. Huntington 
2003). Im Gegenteil: Diese Spannungen sind grundlegend für ihre Struk-
tur und Stabilität. Lindemann versteht diese produktive Spannung we-
niger im Sinne Eisenstadts (2002), der die Spannung zwischen lokalen 
und globalen Wertorientierungen in der Achsenzeit betont (vgl. Jaspers 
1949), sondern eher im Anschluss an Polanyi und Marshall. Diese se-
hen das konflikthafte Verhältnis von Staat und Ökonomie als konstitutiv 
für gesellschaftliche Differenzierung (vgl. Polanyi [1944] 1978; Marshall 
1992). Anders als diese geht Lindemann jedoch nicht von der Vorrang-
stellung eines bestimmten Funktionssystems aus, sondern erkennt im 
Konflikt zwischen unterschiedlichen Typen von Handlungszusammen-
hängen das strukturierende Prinzip moderner Gesellschaften (Linde-
mann 2018, 172).

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

Lindemann beschreibt die Entstehung des Individuums als Resultat 
eines widersprüchlichen Zugriffs durch verschiedene gesellschaftliche 
Ordnungen. Sie greift dabei auf Durkheims Unterscheidung zwischen ei-
nem weltgesellschaftlichen und einem mitgliedschaftlich-staatlichen Zu-
griff zurück (vgl. Lindemann 2018, 164 ff.). Nach Durkheim besteht eine 
zentrale Aufgabe des Staates darin, das Individuum aus seinen ursprüng-
lichen sozialen Gruppen herauszulösen, um es zu einem eigenständi-
gen Subjekt zu machen, das flexibel zwischen verschiedenen Teilgruppen 
wechseln kann. Gleichzeitig schützen genau diese Teilgruppen das Indivi-
duum vor einer totalen Vereinnahmung durch den Staat (vgl. Durkheim 
[1950] 1999, 91 ff.). Andererseits ist der Kult des Individuums nicht 
auf den Nationalstaat beschränkt, sondern auf die verbindende Gemein-
samkeit aller Menschen. Das Individuum ist dann sowohl individueller 
Mensch und hat damit einen weltgesellschaftlichen Bezug als auch indi-
vidueller Staatsbürger und damit Mitglied des Staates. Diese doppelte In-
dividualität als Mitglied und Teil der Menschheit ist für Lindemann die 
zentrale Grundlage für die Herausbildung spezifischer Handlungszusam-
menhänge; damit grenzt sie sich auch von der von Luhmann vertretenen 
Weltgesellschaftsthese ab (vgl. Luhmann [1971] 2005). Lindemann un-
terscheidet zwei Typen gesellschaftlicher Handlungsbereiche: solche, die 
auf Mitgliedschaft beruhen, und solche, die weltgesellschaftlich orien-
tiert sind. Diese beiden Typen von Handlungszusammenhängen stehen in 
einem Spannungsverhältnis zueinander, sind aber prinzipiell sowohl auf 
den universalen Bezug als auch auf die Mitgliedschaft des einzelnen Kör-
perindividuums angewiesen (vgl. Lindemann 2018, 172 ff.). Zugleich 
besteht eine permanente Spannung zwischen den jeweiligen Handlungs-
bereichen: Diese versuchen, das Individuum zu vereinseitigen und nur 
nach der Funktionslogik des jeweiligen Handlungsbereichs zu interpre-
tieren. Diese Spannung ist konstitutiv für die Entstehung und das Andau-
ern des menschlichen Körperindividuums gleich an Freiheit und Würde.6

Soziale Bewegungen haben in diesem Zusammenhang die Funkti-
on, die Spannung aufrechtzuerhalten. Sie üben grundsätzliche Kritik 
an möglichen Vereinseitigungen des Menschen durch verschiedene Teil-
bereiche und können so auf mögliche strukturelle Gefährdungen auf-
merksam machen. Wenn beispielsweise die Ökonomie Menschen in einer 
Weise vereinnahmt, die ihnen eine freie Vergesellschaftung in anderen 
Handlungszusammenhängen unmöglich macht, identifizieren soziale Be-
wegungen diesen Zusammenhang als Problem und üben Kritik (vgl. Lin-
demann 2018, 397). Diese Kritik findet vor und in Bezug auf (abwesen-
de) Dritte statt, deren Legitimation antizipiert wird. Zudem richten sie 
sich an einen Adressaten, der zum Handeln aufgefordert wird. Nach 

6	  	Vgl. zur Differenzierung in die verschiedenen Kommunikations- und Hand-
lungsbereiche Lindemann 2018, Kap. 2.

KRITIK UND SOZIALE BEWEGUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

Lindemann adressieren soziale Bewegungen in der Regel die nationale 
Politik. Sie können zwar auch transnationale Organisationen, global ori-
entierte Wirtschaftsunternehmen o.ä. adressieren, sind aber nach Linde-
mann in der Regel nur dann erfolgreich, wenn sie ihre Anliegen als na-
tionale Anliegen formulieren, da der Staat der prävalente Akteur bleibt, 
der legitime Gewalt anwenden kann (vgl. Lindemann 2018, 174).

Soziale Bewegungen formulieren ihre Kritik mit Bezug auf die insti-
tutionalisierten Werte der horizontalen Differenzierung, ergo mit Bezug 
auf die »normativen Strukturvorgaben der Institution des menschlichen 
Körperindividuums gleich an Freiheit und Würde« (Lindemann 2018, 
354). Dieser Bezug ergibt sich nach Lindemann aus dem Drittenbezug 
sozialer Bewegungen: Dritte sollen die Kritik an strukturellen Gefähr-
dungen nachvollziehen können, und dafür müssen soziale Bewegungen 
ihre Kritik so formulieren, dass diese Nachvollziehbarkeit möglich ist. 
Insofern die moderne Gesellschaft auf dem menschlichen Körperindivi-
duum basiert, müssen soziale Bewegungen ihre Kritik immer so formu-
lieren, dass die Gefährdung dieser Struktur im Vordergrund steht. Damit 
ähnelt Lindemanns Theorie der neoparsonianischen Civil Society von 
Jeffrey Alexander, nach der ebenfalls übergreifende Werte institutionali-
siert sind, die von sozialen Bewegungen affirmiert und in ihrem Handeln 
als soziale Bewegungen sakralisiert werden (vgl. Alexander 2006). Durch 
soziale Bewegungen entstehen dann keine neuen Sakralisierungen, son-
dern bereits bestehende Sakralisierungen werden durch soziale Bewegun-
gen nur bestätigt und aufrechterhalten. Damit ist die Entstehung neu-
er Werte nicht mehr erfassbar (vgl. Joas 2017, 245; Pettenkofer 2010).

Lindemann stellt die Gewaltorientierung der sozialen Bewegung zen-
tral. Ohne Bezugnahme auf die jeweils geltende Verfahrensordnung der 
Gewalt könne alles als strukturgefährdend kritisiert werden, ohne dass 
die Kritik Folgen habe. In diesem Zusammenhang behandelt Lindemann 
die Kritische Theorie ausführlich (vgl. Lindemann 2018, 358 ff.) und 
bescheinigt dem Großteil ihrer Vertreter:innen ein »Niveau der mora-
lisierenden Klage« (Lindemann 2018, 364), auf dem der eigene mora-
lische Maßstab, die Grund- und Menschenrechte, verkannt werde. Ge-
walt tauche in der frühen kritischen Theorie als letzte Gewalt, die alle 
Gewalt beenden soll, auf; mit Habermas habe die Kritische Theorie an-
gefangen, sich darauf zu beschränken, »gegenüber den Beherrschten eine 
achtsame Pastoralmacht auszuüben« (Lindemann 2018, 360). Ein letz-
ter Akt der Gewalt ist unterdessen nicht möglich, wenn die Theorie der 
Verfahrensordnung der Gewalt einbezogen wird: Gewalt bleibt immer 
im Rahmen einer Verfahrensordnung der Gewalt, die Gewalt als solche 
identifiziert. Der letzte Akt der Gewalt wäre damit kein Niederlegen al-
ler Waffen, sondern die generalisierte Entpersonalisierung von Wesen, 
die nicht mehr Personen wären. Diese Wesen gälten dann nicht mehr 
als moralisch frei und damit als nicht mehr dazu in der Lage, normative 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

Erwartungen darzustellen. In dieser Weise werden beispielsweise De-
menzkranke in einer Ordnung der Gewaltverhinderung erfasst (vgl. J. 
Barth 2023).

Soziale Bewegungen kommunizieren nicht nur, dass Zustände kritik-
würdig sind, sondern stellen allgemein und unmissverständlich dar, dass 
diese Zustände relevante normative Erwartungen enttäuschen. Bezogen 
auf die moderne Verfahrensordnung der Gewalt haben soziale Bewegun-
gen verschiedene Möglichkeiten, Gewalt auszuüben: Sie können die Ge-
walt des Staates gegen den Staat richten, ergo: vor Gericht klagen; sie 
können sich in politischen Parteien engagieren und im Prozess der Ge-
setzgebung die Anwendung staatlicher Gewalt verändern; sie können di-
rekte Gewalt anwenden (vgl. Lindemann 2018, 355). Die ersten beiden 
Möglichkeiten greifen auf die Gewalt des Staates zurück, der aufgerufen 
ist, illegitime Gewalt zu beenden. Direkte Gewalt ist für soziale Bewe-
gungen immer potenziell problematisch: Auch direkte Gewalt muss vor 
und gegenüber Dritten als Kritik interpretierbar sein und nicht etwa als 
krimineller Akt und damit selbst als Problem, das durch legitime staat-
liche Gewalt zu beenden ist. Gerade die »Involvierung in eine leibliche 
Eigendynamik« (Lindemann 2018, 356) kann die Eindämmung von Ge-
walt erschweren und damit die Wahrscheinlichkeit erhöhen, dass das ei-
gene Handeln nicht als Protest, sondern als Randale interpretiert wird. 
Lindemann verweist in diesem Zusammenhang auf die Proteste rund 
um den G20-Gipfel in Hamburg 2017, bei denen »in der anschließen-
den Kommunikation (…) die Gewalt zumeist entpolitisiert und als rein 
kriminelle Gewaltanwendung delegitimiert [wurde]« (Lindemann 2018, 
357). Wenn soziale Bewegungen kriminalisiert werden, können sie auch 
in Konflikt mit dem staatlichen Gewaltmonopol geraten, was laut Linde-
mann problematische Folgen für die soziale Bewegung haben kann (vgl. 
Lindemann 2018, 373). Trotz dieser Problematik von Gewalt habe Ge-
walt immer einen potenziell kritischen Bezug: Gewalt stellt die Geltung 
von Normen unter Antizipation der Legitimation durch Dritte dar – un-
abhängig davon, ob die Gewaltausübenden Normen darstellen wollten 
oder nicht (vgl. Lindemann 2018, 357).

Soziale Bewegungen legitimieren Gewalt durch ihre spezifische Legiti-
mationstheorie. Dabei muss sich die Legitimationstheorie auf den drei-
fach bestimmten Menschen und seine Umwelt beziehen. So lassen sich 
soziale Bewegungen nach Lindemann danach unterscheiden, welche Fa-
cette des Menschen in den Mittelpunkt gestellt wird und welche Forde-
rungen sich daraus für das »moralisch gute Leben« ergeben (Lindemann 
2018, 369). Diese jeweiligen Vorstellungen vom guten Leben werden von 
sozialen Bewegungen verabsolutiert und als allgemein verbindlich vor-
ausgesetzt. Da aber in der modernen Gesellschaft nicht nur eine einzige 
Vorstellung vom guten Leben institutionalisiert ist, erheben verschiede-
ne soziale Bewegungen unterschiedliche Ansprüche darauf, was das gute 

KRITIK UND SOZIALE BEWEGUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

Leben ist und wie es gestaltet werden soll. Es gibt also nicht nur zwei ge-
gensätzliche Bewegungen, sondern eine wahre Fülle von Anliegen, die in 
Form von Bewegungen vorgetragen werden (vgl. Lindemann 2018, 369).

Im Anschluss an die soziale Bewegungsforschung beschreibt Linde-
mann Legitimationstheorien als Teil der Wir-Darstellung bzw. des Reper-
toires von Bewegungen (vgl. Raschke 1991, 21; Tilly und Wood 2013, 5). 
Soziale Bewegungen steuern ihre Selbstdarstellung, um sich vor und ge-
genüber Dritten zu legitimieren. Aus dieser gemeinsamen Selbstdarstel-
lung resultiert eine Stabilisierung von Gemeinschaften, denen sich das In-
dividuum unterzuordnen hat (vgl. Rucht 1994, 80). Der Einzelne wird so 
von der Gemeinschaft vereinnahmt, was wiederum eine strukturelle Ge-
fährdung darstellt: Soziale Bewegungen setzen freie Individuen voraus, 
die mobilisierbar sind und nicht vollständig in einer Mitgliedschaft auf-
gehen – diese Individuen sind bzw. müssen der normative Bezugspunkt 
der Kritik sein. Indem soziale Bewegungen Gemeinschaften bilden, wer-
den die Individuen vereinheitlicht, »soziale Bewegungen institutionali-
sieren eine Gemeinschaft, um Gesellschaft zu beobachten« (Lindemann 
2018, 372). Mit der Gemeinschaftsbildung laufen die Einzelnen Gefahr, 
von der Gemeinschaft vereinnahmt zu werden, was selbst wiederum eine 
strukturelle Bedrohung darstellt.

Die Institutionalisierung des menschlichen Körperindividuums, gleich 
an Freiheit und Würde, hat immer zwei Dimensionen: Zum einen die 
Entwicklung eines allgemeinen normativen weltgesellschaftlichen Be-
zugspunktes, zum anderen die Bezugnahme auf das ›Wir‹ des National-
staates, das auf einer strikten mitgliedschaftlichen Differenzierung be-
ruht (vgl. Brubaker 1994, 52 ff.). Der Staat ist die Grundlage, auf der 
sich der Mensch der Menschenrechte entwickeln kann; der Mensch der 
Menschenrechte ist immer Staatsbürger. Die Kritik sozialer Bewegungen 
richtet sich an den Staat, nicht etwa an ›die Wirtschaft‹ im Allgemeinen.

Dadurch entsteht, so Lindemann, ein selbstverständlicher Nationa-
lismus derer, die sich als ›Wir‹ verstehen, das sich an einen bestimmten 
Staat richten kann (vgl. Lindemann 2018, 386). Die Zugehörigkeit zu 
einem bestimmten ›Wir‹ bestimmt, »wer legitimerweise unter voller Aus-
schöpfung der Möglichkeiten, die die moderne Verfahrensordnung der 
Gewalt bietet, Kritik üben können soll« (Lindemann 2018, 387). Gera-
de für eine Kritik, die sich am Ethos der Menschenrechte, d. h. an der 
menschlichen Person als Individuum, an Freiheit und Würde orientiert, 
werden damit Staat und Staatsvolk zentral. Menschenrechte sind daher 
immer durch ein normatives Spannungsverhältnis bestimmt: »Der Staat 
garantiert das Recht, als Mensch Rechte zu haben, die den Staat tran-
szendieren, denn die Rechte hat der Bürger als Mensch, d. h. als Glied 
der Menschheit« (Lindemann 2018, 388). In diesem Bezug auf den Staat 
und das Staatsvolk liegt nach Lindemann einerseits die Gefahr eines aus-
grenzenden Nationalismus, andererseits muss der Staat als Grundlage 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

des menschenrechtlichen Ethos anerkannt werden, da sonst »immer die 
Gefahr [besteht], »das Selbstverständnis einer Mehrheit des Staatsvolks 
an einen ethnisch-kulturellen Nationalismus zu verlieren« (Lindemann 
2018, 391).

Soziale Bewegungen haben im Rahmen der Lindemannschen Gesell-
schaftstheorie die ambivalente Funktion, strukturgefährdende Sachver-
halte zu identifizieren und unmissverständlich zu kritisieren. »Die Kritik 
muss als öffentlich-diskursive Beobachtung sachlich in einer kommu-
nikativ nachvollziehbaren Weise einen Sachverhalt als gesellschaftlich 
strukturgefährdend identifizieren, und sie muss diesen Gefährdungen 
im Rahmen der Verfahrensordnung der Gewalt begegnen« (Linde-
mann 2018, 354). Lindemann identifiziert hier zwei Bedingungen, die 
erfüllt sein müssen, damit Kritik tatsächlich strukturell relevant werden 
kann. Die erste Bedingung erinnert an Habermas’ Konzept der rationa-
len Wertbegründung; Werte müssen bei ihm in einem kritisch-rationalen 
Diskurs mit Bezug auf Dritte ausgehandelt werden und gelten erst dann, 
wenn sie kommunikativ nachvollziehbar dargestellt werden können (vgl. 
Habermas 1981, 118 ff.). Dieser kritisch-rationale Diskurs kommt dem 
idealen Diskurs umso näher, je mehr er rein von Sachpositionen und 
nicht von Machtpositionen bestimmt ist. Von dieser Idealisierung grenzt 
sich Lindemann mit dem zweiten Teilsatz ab: Kritik soll nicht nur Sach-
verhalte nachvollziehbar als kritikwürdig identifizieren, sondern ihnen 
auch »im Rahmen der Verfahrensordnung der Gewalt« begegnen (vgl. 
Lindemann 2018, 354). Das heißt aber: Gewalt anwenden, um der Kri-
tik Nachdruck zu verleihen. Mit der Anwendung von Gewalt wird der 
Anspruch, dass bestimmte normative Erwartungen gelten sollen, gerade 
dann dargestellt, wenn sie enttäuscht werden. Mit dem Gewaltakt kann 
sowohl dargestellt werden, dass persönliches Eigentum nach wie vor ge-
schützt ist (und ein:e Dieb:in deshalb bestraft wird), als auch, dass eine 
herrschende Ordnung, in der Eigentum nicht gleich verteilt ist, illegitim 
ist (und eine Mehrbesitzerin deshalb bestraft wird). Welcher Normbe-
zug in der Gewalttat enthalten ist, ist Teil eines Interpretationsprozesses. 
Wenn Gewalt in dieser Weise auf die Geltung bestimmter Normen hin-
weist, ist sie auch geeignet, die Veränderbarkeit von Normen zu verdeut-
lichen. Zugleich behält Gewalt selbst immer auch einen Ordnungsbezug: 
Gewalt ist kein selbstevidentes Phänomen, sondern immer auf eine Ord-
nung bezogen, innerhalb derer sie Gewalt ist. »Gewalt existiert nur in ei-
ner jeweiligen Verfahrensordnung, sie kann nur gemäß einer jeweiligen 
Verfahrensordnung ausgeübt bzw. als solche identifiziert und legitimiert 
werden.« (Lindemann 2018, 355). Die Anwendung von Gewalt zur Dar-
stellung von Normen ist also immer zugleich eine Affirmation der Inter-
pretations- und Verfahrensordnung, innerhalb derer das jeweilige Han-
deln eben Gewalt ist. Mit der Gewaltanwendung wird also nicht nur 
kontrafaktisch dargestellt, dass eine normative Erwartung gelten soll, 

KRITIK UND SOZIALE BEWEGUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

sondern auch, dass eine Ordnung gilt, innerhalb derer die Darstellung 
dieser normativen Erwartung gegenüber dieser Entität legitim ist. Das 
ist bereits für die Identifikation der Gewalttat als Gewalttat notwendig.

Will eine soziale Bewegung nun nachvollziehbare Kritik üben, muss 
sie sich um rationale Nachvollziehbarkeit durch Dritte bemühen – das 
Handeln muss nicht nur als Gewalthandeln identifizierbar sein, sondern 
es muss auch in Bezug auf die Sache, die kritisiert werden soll, legitim 
sein. Das heißt insbesondere: Um sinnvoll kritisieren zu können, müssen 
sich die Kritiker:innen auf bereits bestehende Normen beziehen können, 
auf die sie ihre Kritik gründen, und diese müssen für Dritte nachvollzieh-
bar sein. Für die moderne Gesellschaft geht Lindemann davon aus, dass 
es gesellschaftsübergreifende Normen gibt, auf die soziale Bewegungen 
ihre Kritik beziehen, nämlich die Institution des menschlichen Körper-
individuums gleich an Freiheit und Würde. Diese Institution findet ihre 
Kodifizierung in den Grund- und Menschenrechten. Eine sinnvolle Kri-
tik zu formulieren bedeutet daher immer, sich in doppelter Weise auf das 
Ethos der Menschenrechte zu beziehen: Zum einen muss das Anliegen so 
vorgetragen werden, dass die strukturelle Gefährdung deutlich, also ra-
tional nachvollziehbar wird, zum anderen muss ein Bezug zur geltenden 
Verfahrensordnung der Gewalt hergestellt werden – also immer auch im-
plizit ein Bezug zum Ethos der Menschenrechte, da die Kritik sonst Ge-
fahr liefe, nicht verstanden zu werden.

Wenn eine Handlung als Protest oder als Gewalt interpretiert wird, 
dann impliziert dies, dass derjenige, der Gewalt ausübt, ein sozialer Ak-
teur ist und dass derjenige, der Gewalt erleidet, ebenfalls ein sozialer 
Akteur ist. Gewalt als Gewalt zu deuten, setzt ein Deutungsschema vo-
raus, vor dem die Gewalttat überhaupt als solche erscheinen kann: Lei-
den ist Erleiden von Gewalt. Es gibt keine rein unmittelbare Gewalter-
fahrung, sondern Gewalt ist immer sozial vermittelt. Lindemann nimmt 
für sich in Anspruch, diese sonst implizit bleibende normative Prämis-
se zu explizieren und damit auf die Verbreitung allgemeiner und unver-
äußerlicher Werte in der modernen Gesellschaft hinzuweisen. Unter Be-
rufung auf diese sonst unausgesprochenen Werte formieren sich soziale 
Bewegungen, die gegen die vielfältigen Vereinseitigungen des Menschen 
vorgehen und so dazu beitragen, ihn im Sinne des menschenrechtlichen 
Ethos als gleich an Freiheit und Würde zu erhalten.

So plausibel die Thesen von Lindemann sind, so schwierig sind die Kon-
sequenzen: Mit dem Verweis auf allgemeine Werte lässt sich zwar gut be-
gründen, warum ein bestehendes System relativ stabil ist, nicht aber, wie 
es zu einem tatsächlichen Wandel kommen kann. Wie bei Alexander sind 
auch bei Lindemann soziale Bewegungen Teil einer funktionierenden Ge-
sellschaft. Tatsächlich können sie keinen wirklichen Wandel herbeiführen, 
da sie ihre Kritik immer in Bezug auf die bestehenden Werte formulieren 
müssen und immer im Rahmen der bestehenden Verfahrensordnung der 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

Gewalt bleiben müssen. Wie kann vor diesem Hintergrund eine Verän-
derung der Verfahrensordnung der Gewalt stattfinden? Dass Verfahrens-
ordnungen der Gewalt nicht überhistorisch stabil für alle Zeit Geltung 
beanspruchen können, ist bereits herausgestellt worden. Was allerdings 
unklar bleibt, ist, wie ein solcher Wandel stattfindet.

Dieses Problem scheint auch Lindemann selbst gesehen zu haben, was 
sich daran zeigt, dass sie soziale Bewegungen nicht nur als strukturnot-
wendig, sondern auch als potentiell strukturgefährdend identifiziert. Sie 
verweist auf die Balance im dreifachen Bezug der Menschenrechte auf 
den Menschen. Die Verabsolutierung eines dieser Bezüge kann struktur-
gefährdend sein.

Soziale Bewegungen sind strukturell für eine solche Strukturgefähr-
dung prädestiniert, weil sie sich zwar auf die moderne Verfahrensord-
nung der Gewalt beziehen müssen, aber häufig nicht der Logik der mo-
dernen Verfahrensordnung folgen. Sie neigen dazu, ihre Mitglieder zu 
vereinnahmen, und das Worum-Willen, um das es ihnen geht, zu verab-
solutieren. Damit geraten sie leicht in eine Logik der Wechselseitigkeit, 
in der sie sich in wechselseitiger Abgrenzung gegen den Adressaten – den 
Nationalstaat – oder gegen andere soziale Bewegungen durchzusetzen 
versuchen, die ihrerseits ihr Worum-Willen verabsolutieren.

Auf diese Weise könnten soziale Bewegungen aber immer nur eine 
einzige Veränderung der gesellschaftlichen Struktur erreichen: Weg von 
der horizontalen Differenzierung hin zu einer Logik der Wechselseitig-
keit mit sich in wechselseitiger Abgrenzung gegenüberstehenden Grup-
pen. Die Gesellschaft würde also nur eine Entwicklungsrichtung kennen: 
eine Rückkehr zu einer Gruppenbezogenen Ordnung. Damit wäre aber 
wirkliche Veränderung im Sinne kreativer Entwicklung neuer Wertbin-
dungen aus theoretischer Perspektive nicht erfassbar.

Diese theoretische Einschränkung hat im Rahmen des theoretischen 
Interesses von Lindemann folgende Funktion: Sie ermöglicht es, den 
Ordnungsbezug von Gewalt herauszuarbeiten, der sich nie nur im un-
mittelbaren Erleben auflöst. Gewalt muss immer als Gewalt erkannt 
werden. Zugleich verleitet sie dazu, die unmittelbare Seite der Gewalt 
zu vernachlässigen und die rationalen Prozesse der Akteure stärker in 
den Blick zu nehmen. Dies zeigt sich in der gesellschaftstheoretischen 
Auseinandersetzung mit sozialen Bewegungen: 

Gegenwärtig haben die Akteure der Gesellschaftskritik die Wahl zwi-
schen gerichtlicher Klage, demokratischer Gesetzgebung und direkter 
Gewalt: (…) Auf direkte Gewaltanwendung zu setzen, beinhaltet ein 
doppeltes Risiko. Erstens: Im Tunnel der Gewalt kann diese sich ver-
selbständigen, denn sie ist kein Mittel, das angewendet wird, sondern die 
Involvierung in eine leibliche Eigendynamik, die schwer zu kontrollieren 
ist. Die Eigendynamik der direkten Gewaltkommunikation tendiert zum 
Übermaß. (Lindemann 2018, 356).

KRITIK UND SOZIALE BEWEGUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

Obwohl Lindemann die »leibliche Eigendynamik« der Gewalt betont, 
verweist sie zugleich auf den Gegenpol der leiblichen Eigendynamik: die 
wählenden Akteure, für die direkte Gewalt ein »Risiko« darstellt, das 
möglichst vermieden werden sollte, um den rationalen Bezug zur Ver-
fahrensordnung der Gewalt nicht zu verlieren. Sie unterstellt sozialen 
Bewegungen hier implizit eine Mittel-Zweck-Orientierung. Die Akteu-
re sind auf ein bestimmtes Ziel ausgerichtet, das sie mit den geeigneten 
Mitteln zu erreichen suchen. Eine Eigendynamik, die durch direkte Ge-
walt entstehen könnte, kann hier hinderlich sein, gerade weil die Folgen 
nicht kontrollierbar sind. Mit ihren impliziten RC-Annahmen entfernt 
sich Lindemann von ihrer Sozialtheorie, die eigentlich die unmittelbare 
Betroffenheit leiblicher Akteure und weniger das strategische Handeln 
mit Bezug auf allgemeine Werte ins Zentrum stellt.

Wenn Lindemanns Theorie sozialer Bewegungen wieder konsistent 
werden soll, muss diese leibliche Betroffenheit erfassbar bleiben. Das be-
deutet aber auch, die Annahmen über die moderne Gesellschaft teilweise 
zu relativieren und die affektive Bindung an Werte in den Mittelpunkt 
zu stellen. Von hier aus wird es möglich, nicht nur die Formulierung von 
Kritik innerhalb einer Verfahrensordnung der Gewalt in den Blick zu 
nehmen, sondern auch eine Leerstelle in Lindemanns Theorie, nämlich 
wie der Wechsel zwischen Verfahrensordnungen der Gewalt und eine 
Bindung an neue übergreifende Werte tatsächlich stattfinden können.

Gewalt signalisiert nicht bloß abstrakt, dass es ums Ganze geht – mit 
ihr geht es bereits ums Ganze. Sie verweist nicht auf etwas außerhalb 
ihrer selbst, das erst noch interpretiert oder gedeutet werden müsste. 
Vielmehr stellt sich Gewalt in dem Moment, in dem sie als solche er-
kannt wird, selbst dar: Sie ist kein Zeichen für einen Ernstfall, sie ist der 
Ernstfall. Gewalt repräsentiert nichts, sie präsentiert sich selbst mit einer 
scheinbaren Unmittelbarkeit. Diese Unmittelbarkeit des Erlebens bleibt 
bestehen, auch wenn tatsächlich Gewalt immer vermittelt ist. In dieser 
erlebten Unmittelbarkeit – auch wenn sie immer zugleich vermittelt ist – 
lässt sich die Entstehung neuer Wertbindungen verorten.

3.4.2 Kollektive Efferveszenz und soziale Bewegungen

Um das unmittelbare Erleben in die Theorie sozialer Bewegungen zu in-
tegrieren, knüpfe ich erneut an Durkheims Konzept der kollektiven Ef-
ferveszenz an. Durkheim beschreibt die Entstehung von Wertbindungen 
als ein Phänomen, das in sakral aufgeladenen Interaktionssituationen 
geschieht. In diesen Momenten der gemeinsamen Erfahrung kann kol-
lektive Efferveszenz entstehen. Doch, wie Lindemann verdeutlicht, sind 
solche Erfahrungen immer bereits durch Vermittlung vorgeprägt, es 
gibt keine rein unmittelbare Erfahrung, sondern etwas wird vor dem 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

Hintergrund interpretierender Vermittlung als unmittelbar erlebt. Das 
bedeutet freilich nicht, dass Durkheims Beschreibung der Entstehung 
kollektiver Werte widerlegt wird oder dass es keine neuen Interpreta-
tionen geben könnte. Vielmehr können unmittelbares Erleben und die 
erforderliche Vermittlung in Wechselwirkung stehen. Insbesondere die 
von Lindemann betonten triadischen Konstellationen ermöglichen es, 
die Veränderung von Werten in kollektiv verbindenden Interaktionssi-
tuationen zu verstehen. Die Beteiligten an solchen Interaktionen nehmen 
füreinander legitimierende Drittenpositionen ein. Es kommen spontane 
Deutungen von Legitimität und Illegitimität auf. Im weiteren Verlauf 
kann sich diese spontane Deutung stabilisieren und zu strukturellen Ver-
änderungen führen. Das vermittelt unmittelbare Erleben, die Interpre-
tation dieses Erlebens und der Prozess der Vermittlung selbst stehen in 
dichten Interaktionssituationen oft in engem Zusammenhang, was die 
Entstehung und Stabilisierung von Werten begünstigen kann.

Sewell schlägt vor, grundlegenden Wandel normativer Systeme nicht 
allein durch ideengeschichtliche Entwicklungen oder gar rationale Ent-
scheidungen zu erklären, sondern vertritt die These, dass Interaktionen 
bzw. Ketten von Interaktionsereignissen ordnungsstiftende Bedeutung 
haben und zum Wandel grundlegender Normen führen können. Dies 
könne bis zu einer Veränderung der übergreifenden Legitimationstheo-
rie und damit der jeweils geltenden Deutungs- und Verfahrensordnung 
führen. Ihm geht es dabei weniger um die Entstehung völlig neuer Deu-
tungsmuster, sondern vielmehr darum, dass vorhandene Kategorien neu 
kombiniert und so in einen veränderten Bedeutungszusammenhang ge-
stellt werden. Dieser Wandel entsteht nach Sewell durch die emotiona-
le Aufladung von gemeinsam erlebten Ereignissen. Dabei komme es zu 
spontanen Sakralisierungen bestimmter Objekte und der damit verbun-
denen Gemeinschaft. Ein Ereignis ist für ihn nicht nur das unmittelba-
re Geschehen in einer bestimmten Situation, sondern er bezieht explizit 
die diskursive Ebene mit ein: »whatever the nature of the initial ruptu-
re, an occurrence only becomes a historical event (…) when it touches 
off a chain of occurrences that durably transforms previous structures 
und practices« (Sewell 2005, 227). Ein Ereignis findet nicht statt, aber 
es wird aufgrund seiner Folgen stattgefunden und Strukturen verändert 
haben. Das heißt aber nicht, dass die Veränderung von Strukturen allein 
durch die nachträgliche Rekonstruktion der Strukturveränderung er-
folgt, sondern Sewell besteht darauf, dass im Interaktionsereignis selbst 
eine Strukturveränderung stattfindet, die aber in der nachträglichen In-
terpretation auf Dauer gestellt wird.

Aufschlussreich ist Sewells Analyse des ›Sturms auf die Bastille‹ den 
er als Gründungsereignis einer neuen Kategorie, nämlich des revolu-
tionären Volkes, interpretiert. Während dieses Ereignisses und der be-
gründenden Gewalt fand eine Umdeutung der bisherigen übergreifenden 

KRITIK UND SOZIALE BEWEGUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

Legitimationstheorie statt. Während soziale Bewegungen in der Regel 
an die übergreifenden institutionalisierten Normen anknüpfen und ihre 
Forderungen in Bezug auf die allgemein gültigen Normen formulie-
ren, wurde das Ereignis des Sturms auf die Bastille nicht nur legitimiert, 
sondern als Beispiel für die neue Legitimationstheorie zelebriert. »The 
popular violence that occurred at the Bastille had become not only a 
legitimate occurrence, but an example of a category of legitimate oc-
currences« (Sewell 2005, 241). Es kam also zu einer kategorialen Um-
deutung, hervorgerufen durch das unmittelbare Erleben der extremen 
Gewalt. Dieses unmittelbare Erleben von sich als Gewaltakteure war 
zentral, damit es zu einer Umdeutung kommen konnte.

Eine wichtige Voraussetzung dafür, dass der ›Sturm auf die Bastille‹ zu 
einem historischen Ereignis werden konnte, sieht Sewell in dem bereits 
zuvor etablierten Konflikt um die richtige Legitimationstheorie zwischen 
Herrscher und Nationalversammlung. Beide beriefen sich auf einander 
widersprechende Legitimationstheorien und Kosmologien. Während die 
eine Theorie von einer strengen Hierarchie mit einem gegenwärtig ab-
wesenden Gott an der Spitze ausging, der dem gegenwärtig anwesenden 
König Macht verlieh, berief sich die Nationalversammlung auf die natür-
liche Gleichheit der Menschen (vgl. Sewell 2005, 231). Aus der Sicht bei-
der Theorien musste die jeweils andere als illegitim und als Sakrileg er-
scheinen. Die Legitimitätstheorie der Nationalversammlung war jünger 
– und im Gegensatz zum Hierarchieprinzip nicht institutionell verankert. 
Dennoch konnten beide Parteien, sowohl die Vertreter:innen der Monar-
chie als auch jene der Nationalversammlung, Legitimität beanspruchen. 
Damit ist nicht gemeint, dass beide Legitimationstheorien für sich ge-
nommen logisch und rational nachvollziehbar waren, sondern dass sich 
beide in der Lage sahen, ihre jeweilige Legitimationstheorie mit Nach-
druck, d. h. mit Gewalt, zu vertreten. Dieser doppelte Anspruch, Gewalt 
legitim ausüben zu können, führte nach Sewell zu einer tiefgreifenden 
Verunsicherung (vgl. Sewell 2005, 229). Die Frage, welche Theorie de 
facto Geltung beanspruchen konnte, blieb offen und wurde erst im wei-
teren Verlauf des Prozesses geklärt. Das Ereignis ›Sturm auf die Bastille‹ 
ist nach Sewell vor dem Hintergrund dieser Unsicherheit zu verstehen.

Der ›Sturm auf die Bastille‹ war nach einhelliger Meinung der Histori-
ker ein Ereignis, das sich in seinem Protest-Repertoire kaum von anderen 
Demonstrationen im Frankreich des 18. Jahrhunderts unterschied. Auch 
zuvor hatte es aufständische Massen gegeben, die den Konflikt mit dem 
Militär nicht scheuten. Dennoch wurde der ›Sturm auf die Bastille‹ zum 
Gründungsereignis der Französischen Revolution (vgl. Lüsebrink und 
Reichardt 1997). Tatsächlich, so Sewells These, zeichnete sich dieses Er-
eignis nicht durch ein spezifisches Protestrepertoire aus, sondern begrün-
dete seinen Charakter dadurch, dass es zur Entstehung der Kategorie 
Revolution beitrug, die sich in der Folgezeit rekursiv unter Bezugnahme 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

auf dieses Ereignis durchsetzte. Dabei wurde das gewaltsame Vorgehen 
der Pariser Bevölkerung, das sich zuvor schon mehrfach ereignet hatte, 
zu einem Akt der Souveränität des französischen Volkes: »the taking of 
the Bastille, which had begun as an act of defense against the king’s ag-
gression, revealed itself in the days that followed as a concrete, unmed-
iated, und sublime instance of the people expressing its sovereign will« 
(Sewell 2005, 236).

Die diskursive Aushandlung des Ereignisses veränderte dieses Ereig-
nis. Es wurde gewissermaßen nachträglich sakral aufgeladen und damit 
aber auch selbst zu einem unmittelbar erlebten sakralen Ereignis. Das 
Ereignis wurde von Dritten im Kontext einer Ordnung der Volkssouve-
ränität gedeutet und erhielt darin eine spezifische Legitimität. Gerade im 
Verhältnis zu anderen Ereignissen war es ein Beispiel legitimer Gewalt 
und wurde im Sinne einer Verfahrensordnung interpretiert, die das Er-
eignis als legitim betrachten konnte. Spannend ist an dieser Stelle, dass 
auch legitimierende Dritte das Ereignis zunächst in Bezug auf eine ande-
re Verfahrensordnung der Gewalt deuteten, nämlich eine, nach der die 
Gewalt von Massen grundsätzlich illegitim gewesen wäre. Der erste Ver-
such, Legitimität herzustellen, ähnelte damit den Abgrenzungsversuchen 
in modernen sozialen Bewegungen von stattfindender Gewalt: Die Ge-
walt sei provoziert worden und keinesfalls im Sinne der Bewegung ge-
wesen.»He went on to charge that the violence had been purposely pro-
voked by the pernicious ministers now in charge of the government so 
as to convince the king of the need for further armed repression« (Sewell 
2005, 238). Die Gewalt der Massen erschien also zunächst als illegiti-
me Gewalt, die der Rechtfertigung bedurfte – und als illegitime Gewalt 
die legitime Gewalt mit ihrem Anspruch auf Beendigung der Gewalt he-
rausfordern konnte. Erst die weitere Entwicklung ermöglichte eine Ver-
änderung der Verfahrensordnung der Gewalt, nach der die Gewalt der 
Massen zur legitimen Gewalt wurde, die die illegitime – vormals legiti-
me – Gewalt beenden konnte.

Gewalt wurde also zunächst aus der wohl vorherrschenden Verfah-
rensordnung der Gewalt heraus interpretiert, nach der der Staat das Ge-
waltmonopol besaß, nicht aber der Pöbel. Die Bezugnahme auf die ei-
gene Verfahrensordnung der Gewalt erfolgte erst im Prozess. Innerhalb 
dieses Prozesses erfuhr der handelnde Akteur, die Menge, eine besonde-
re Aufwertung, nämlich als Träger legitimer Gewalt. Mit dieser Aufwer-
tung kam es zu einer Gleichsetzung der bereits existierenden Kategorie 
des souveränen Volkes mit der des gewaltausübenden Pöbels. Die Kate-
gorien existierten zwar schon vorher, waren aber noch nicht miteinander 
verbunden worden. Das unmittelbare situative Erleben und die sich ge-
genseitig bestärkenden Anwesenden führten dazu, dass die Aufwertung 
nicht nur im Moment stattfand, sondern sich über den Moment hinaus 
vollzog und stabilisierte.

KRITIK UND SOZIALE BEWEGUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

Sewells Analyse zeigt, dass für die Kodifizierung der Menschenrech-
te weniger ideengeschichtliche Wandlungen als vielmehr die spontane 
Entwicklung einer sozialen Bewegung relevant waren. Diese soziale Be-
wegung hatte nicht explizit den Plan oder das Ziel, eine solche Kodifi-
zierung zu initiieren; es waren weder einfach irrationale Massen noch 
rationale Akteure, die bestimmte Ziele verfolgten. Vielmehr entwickel-
te sich eine situative Eigendynamik, in der in gegenseitiger Verstärkung 
die Einzelnen Drittenpositionen füreinander einnehmen konnten: Legiti-
mation fand vor- und füreinander statt. Die Wahrnehmung der Gemein-
samkeit erscheint in diesem Sinne vermittelt unmittelbar. In der unmit-
telbaren Situation gewann sie eine Evidenz, die im Vermittlungsprozess 
bestätigt wurde – und damit zu einer Veränderung der Verfahrensord-
nung der Gewalt führen konnte.

Die Analyse zeigt, wie unmittelbares Erleben und Vermittlung dieses 
unmittelbaren Erlebens verschachtelt zu denken sind. Sakrale Aufladun-
gen entstehen gleichsam spontan. Gewalt wird gerade in kollektiven Pro-
zessen spontan identifiziert und legitimiert/delegitimiert. Sie sind vorei-
nander und füreinander legitimierende Dritte, die spontane Deutungen 
der Situation verfestigen können. Nach wie vor ist Gewalt etwas, das 
zukünftig gewesen sein wird und in einen Deutungsprozess eingebettet 
ist, der vor der Situation beginnt und nach der Situation weitergeht. Die 
Relevanz der spontanen situativen Deutungen ist jedoch nicht zu unter-
schätzen. In diesen kann sich die Deutung des Geschehens auf unvorher-
gesehene Weise aus der bisherigen Ordnung heraus befreien und neue 
Deutungen ermöglichen und nachhaltig stabilisieren. Die Veränderung 
von Verfahrensordnungen der Gewalt wird so plausibel, auch ohne rati-
onal handelnde Akteure vorauszusetzen, sondern rein mit Bezug auf das 
vermittelt-unmittelbare Erleben von Berührung.

3.5 Schlussfolgerungen für die Sozialtheorie

In diesem Kapitel bin ich von den Überlegungen Durkheims ausgegangen 
und habe die kultursoziologischen und differenzierungstheoretischen An-
schlüsse an Durkheim miteinander verbunden. Vergesellschaftung ist dem-
nach kein eindimensionaler Prozess, der allein unter dem Gesichtspunkt 
der affektiven Betroffenheit oder der funktionalen Notwendigkeit zu ana-
lysieren wäre, sondern beides sind zentrale Komponenten von Vergesell-
schaftungsprozessen. Diese beruhen wesentlich auf Gewalt bzw. ihrer ver-
fahrensmäßigen Organisation. Mit Gewalt wird zum einen dargestellt, 
welche normativen Erwartungen Geltung beanspruchen können sollen. 
Zum anderen ist mit Gewalt unmittelbar die affektive Erfahrung von Be-
troffenheit verbunden. Der gerechte Zorn in der Darstellung normativer 

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

Erwartungen, aber auch das unmittelbare Erleiden als Opfer vermitteln 
jeweils unmittelbar einen Norm-Bezug. Die moderne Ordnung beruht auf 
dem institutionalisierten Vertrauen in Gewaltlosigkeit. Gewalt darf nicht 
sein, weil sie die an Gewalt Beteiligten potentiell aus der Gesellschaft aus-
schließt: Sie werden ganz vom Hier und Jetzt ihrer leiblichen Existenz ver-
einnahmt, statt sich von ihm distanzieren zu können – was wiederum Vo-
raussetzung für horizontale Differenzierungsprozesse ist. Damit ist eine 
paradoxe Entwicklung in der modernen Ordnung eingetreten: Gewalt 
kann nur von und gegen als moralisch geltende Wesen ausgeübt werden; 
Gewaltanwendung wird zugleich als Herausdrängen aus dem Bereich des 
Moralischen verstanden. Grundlage dieses Prozesses ist die Institutiona-
lisierung und Sakralisierung des menschlichen Körperindividuums gleich 
an Freiheit und Würde, das in der dreifachen Spannung von Natur, Moral 
und Kultur steht. Soziale Bewegungen kritisieren potentielle Gefährdun-
gen dieses Gefüges mit Bezug auf Gewalt. In Protestaktionen wird darge-
stellt, dass bestimmte Werte Geltung beanspruchen können sollen, und die 
protestierende Gemeinschaft stellt sich voreinander und füreinander als 
eine Gemeinschaft mit bestimmten Werten dar. Soziale Bewegungen ver-
fahren dabei tendenziell weniger nach der modernen individualisierenden 
Verfahrensordnung der Gewalt als nach einer dividualisierenden Verfah-
rensordnung der Wechselseitigkeit. Das Überhandnehmen dieser Wechsel-
seitigkeit kann ebenso strukturverändernd wirken wie die Entstehung und 
Sakralisierung neuer Werte.

Ziel dieses Kapitels war es, eine vorläufige Theorie der modernen Ge-
sellschaft vorzulegen, allerdings nicht als Selbstzweck, sondern um zwei 
Ansprüchen zu genügen: 1. einen inhaltlichen Vergleichsrahmen für die 
neue rechte Bewegung bereitzustellen, 2. Offenheit im Sinne des Prinzips 
der offenen Frage herzustellen.

ad 1: Diese Arbeit fragt nach dem Verhältnis der neuen rechten Be-
wegung zur Ordnung der modernen Gesellschaft. Die moderne Gesell-
schaft beruht auf der Sakralisierung des menschlichen Körperindividu-
ums, gleich an Freiheit und Würde. Wenn nun das Verhältnis von neuer 
rechter Bewegung und moderner Gesellschaft in den Blick genommen 
werden soll, stellen sich folgende heuristische Fragen an die neue rech-
te Bewegung:

•	 Welche Sakralisierungen nimmt die neue rechte Bewegung vor? 
Auch die des Individuums, wie in der modernen Gesellschaft, oder 
wird möglicherweise ein Kollektiv, z. B. ›das Volk‹, sakralisiert?

•	 Welche Verfahrensordnung der Gewalt gilt in der neuen rechten Be-
wegung? Und unterscheidet sie sich von der modernen Ordnung der 
Gewaltlosigkeit?
–	 Wer/Was kann in der neuen rechten Bewegung Gewalt aus-

üben?

SCHLUSSFOLGERUNGEN FÜR DIE SOZIALTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

–	 Welche Erlebensweisen erscheinen in der neuen rechten Bewe-
gung als Gewalt?

–	 Was unterscheidet legitime von illegitimer Gewalt in der neuen 
rechten Bewegung?

–	 Welche Dritten sind für diese Unterscheidung relevant?
•	 Wie ist die neue rechte Ordnung in der zeitlichen Dimension insti-

tutionalisiert? In welchem Verhältnis steht sie zur modernen Ord-
nung? Welche Zukunftserwartungen sind aktuell relevant?

ad 2: Um Offenheit im Sinne des Prinzips der offenen Frage herzustel-
len, ist es notwendig, dass die konkreten Prämissen, die in den Vorent-
wurf eingehen, nicht mit der Perspektive der modernen Gesellschaft zu-
sammenfallen. Mit Bezug auf die gesellschaftstheoretischen Annahmen 
wird also deutlich, welchen Anforderungen die Sozialtheorie mindestens 
genügen muss. Es darf nicht vorausgesetzt werden,

•	 was Gewalt ist, wer Gewalt ausüben kann und wer Opfer von Ge-
walt werden kann, sondern es muss ein reflexiver Gewaltbegriff ge-
wählt werden.

•	 was legitime und was illegitime Gewalt ist, die Unterscheidung muss 
aber erfasst werden können.

•	 wie die spezifische Verfahrensordnung der Gewalt beschaffen ist, 
aber die Möglichkeit unterschiedlicher Verfahrensordnungen offen 
lässt und eine Theorie enthält, um die Reproduktion und Dauer der 
Verfahrensordnung zu verstehen.

•	 dass ein bestimmtes Zeitverständnis wie das der offenen Zukunft 
gilt, sondern dass es einer Theorie der Zeit bedarf, mit der unter-
schiedliche Zeitvorstellungen in den Blick kommen können.

•	 dass Normen in einem rein rationalen Prozess institutionalisiert 
werden können, sondern es muss berücksichtigt werden, dass auch 
die affektive Betroffenheit operationalisiert werden muss.

•	 dass nur Individuen soziale Akteure sein können.

Diese Anforderungen sind hier die Leitlinien für die Formulierung der 
sozialtheoretischen Prämissen im nächsten Kapitel.

›DIE MODERNE‹ UND IHR MYTHOS

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57 - am 24.01.2026, 13:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3. ›Die Moderne‹ und ihr Mythos: Eine gesellschaftstheoretische Heuristik
	3.1 Sakralisierung und Gewalt
	3.1.1 Sakralisierung
	3.1.2 Gewalt oder Kraftaufwand
	3.1.3 Kommunikative Vermittlung von Gewalt
	3.1.4 Verfahrensordnungen der Gewalt

	3.2 Verfahrensordnung der Gewaltlosigkeit
	3.2.1 Horizontale Differenzierung
	3.2.2 Sakralisierung der Person
	3.2.3 Grenzen des Sozialen
	3.2.4 Kodifizierung im Ethos der Menschenrechte

	3.3 Freiheit und offene Zukunft
	3.4 Kritik und Soziale Bewegungen
	3.4.1 Kritik in der horizontal differenzierten Gesellschaft
	3.4.2 Kollektive Efferveszenz und soziale Bewegungen

	3.5 Schlussfolgerungen für die Sozialtheorie


