
Auflösen, sedimentieren, kollektivieren 
Landschaftsprozesse bei Heiner Müller

Sophie König

Der Begriff der Landschaft in Heiner Müllers Texten ist ebenso omnipräsent wie 
abstrakt. Ob in den Gedichten, der Prosa, den Stücken oder Interviews, Spuren 
von Landschaft finden sich in frühen wie späten Texten aller Gattungen. Trotz der 
unterschiedlichen Kontexte scheint es dabei eine Konstante zu geben: Landschaft 
tritt zumeist in Interaktion mit dem Subjekt auf. Bereits Georg Simmel verweist 
auf die untrennbare Beziehung von Mensch und Landschaft, wenn er schreibt, 
dass Landschaft als Ausschnitt der Natur überhaupt erst durch den subjektiven 
Blick konstituiert wird.1 Sie ist damit immer schon etwas Gemachtes, das den 
Menschen voraussetzt. Müller denkt die Landschaft-Mensch-Beziehung jedoch 
noch weiter: Er entfesselt die Landschaft, indem er sie handeln lässt. Sie wird in 
seinen Texten also nicht einfach durch den Menschen geschaffen, sondern ver-
arbeitet ihn in verschiedenen Stoffwechselprozessen. Damit wird sie zu seinem 
Gegenspieler: Ihre Rache am Subjekt mündet in seinem Verschwinden.

Mit der Imagination von Landschaft als handelnde Kraft muss auch die Posi-
tion des Subjekts neu bestimmt werden. Das Gedicht Ahnenbrühe (1992) deutet auf 
eine solche Verschiebung hin, wenn die Perspektive des Menschen im Anthropo-
zän ref lektiert wird: »UNSRE Umwelt UMWELT / Was für ein Wort WIR SIND 
DIE STRAHLENDE MITTE«.2 Im Spiel mit den Versalien wird zunächst das Wort 
»UNSRE« betont und somit der Besitzanspruch des Menschen gegenüber der 
Welt formuliert. Die Wiederholung der »UMWELT«, diesmal in Großbuchstaben, 
lenkt den Blick auf das Wort selbst, das den auf den Menschen zugespitzten Zen-
tralismus in sich trägt. Es ist die Welt um den Menschen herum, der somit zur 
»STRAHLENDE[N] MITTE« wird. Im Folgenden soll gezeigt werden, dass Mül-
ler gegen diese Zentralperspektive ein Konzept von Landschaft entwirft, die den 

1  �Vgl. Georg Simmel: Philosophie der Landschaf t. In: ders.: Aufsätze und Abhandlungen 1909-
1918, Bd.  I. Hg.  v. Rüdiger Kramme/Angela Rammstedt, S.  471-482, in: Gesamtausgabe in 24 
Bdn. Band 12. Hg. v. Otthein Rammstedt. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2001.

2  �Heiner Müller: Ahnenbrühe. In: ders.: Warten auf der Gegenschräge. Gesammelte Gedichte. 
Hg. v. Kristin Schulz. Berlin: Suhrkamp 2014, S. 343.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophie König178

Menschen aus dem Zentrum verbannt, indem sie das Subjekt auf löst, es ablagert 
und zu einem Kollektiv rematerialisiert.

Um die komplexen Beziehungen zwischen Subjekt und Landschaft zu fassen, 
wählt dieser Beitrag eine Perspektive, die der Dynamik der Konzepte Rechnung 
trägt. Wird Landschaft als handelnder Gegenpart zum Subjekt verstanden, so 
wird sie dort am besten sichtbar, wo sie tätig ist. Es ist also nicht das Konzept von 
Landschaft, das im Vordergrund der Untersuchung steht, sondern die Prozesse, 
die mit ihr einhergehen. Diese sollen anhand eines Dreischritts von charakteris-
tischen Modi sichtbar gemacht werden, in denen Landschaft in den Texten ope-
riert: dem Auf lösen, Sedimentieren und Kollektivieren. Landschaft wird folglich 
als komplexe Handlung analysiert, die schließlich auch in die Struktur der Texte 
selbst übergeht.

Natur — Landschaft — Subjekt

Landschaft und Natur treten oft als ein Themenkomplex in Erscheinung, was dazu 
verführt, die Begriffe nicht trennscharf voneinander abzugrenzen.3 Doch blickt 
man auf die Texte Müllers, so fällt auf, dass dieser gerade den Landschaftsbegriff 
auf so spezifische Weise nutzt, dass er sich dessen Eigenheit durchaus bewusst 
zu sein scheint. Damit liegt zum einen nahe, dass sich gerade hinter Landschaft 
ein Konzept verbirgt, das es herauszuarbeiten gilt, zum anderen, dass mit Land-
schaft etwas beschrieben wird, was der Naturbegriff nicht greift. Um sich dem 
Landschaftsbegriff zu nähern, ist es deshalb hilfreich, ihn zunächst in Abgren-
zung zum Begriff der Natur zu skizzieren. Eine aufschlussreiche Differenzierung 
findet sich bei Georg Simmel, der in seiner Philosophie der Landschaf t (1913) kon-
statiert: »daß die Sichtbarkeiten auf einem Fleck Erde ›Natur‹ sind […], das macht 
diesen Fleck noch nicht zu einer Landschaft.«4 Landschaft wird demnach zwar in 
Beziehung zur Natur konstituiert, aber Natur allein ergibt noch keine Landschaft. 
Der Unterschied zwischen beiden liegt in der Formulierung Simmels verborgen. 
So verweist der Begriff der »Sichtbarkeiten« auf die essentielle Rolle, die der Blick 
für die Konstruktion von Landschaft spielt. Landschaft erfordert zuallererst ein 

3  �Im Heiner Müller Handbuch findet sich z. B. der Eintrag »Landschaf t, Natur«. Siehe: Carl We-
ber: Landschaf t, Natur. In Hans-Thies Lehmann/Patrick Primavesi (Hg.): Heiner Müller Hand-
buch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart: Metzler 2003, S.  108-113. Florian Vaßen behandelt 
Landschaf t hingegen gesondert und klammert Natur aus der Untersuchung aus, in: »Eine 
Landschaf t zwischen Steppe und Savanne«. Heiner Müllers artifizielle Landschaf tsbilder. In: 
Jörg Zimmermann (Hg.): Ästhetik und Naturerfahrung. Stuttgart-Bad-Cannstatt: Frommann-
Holzboog 1996, S. 453-472, besonders S. 456.

4  �Simmel: Philosophie der Landschaf t, S. 471.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auflösen, sedimentieren, kollektivieren 179

sehendes Subjekt in der Natur, das sie als solche begreift und schließlich fixiert. 
Im Unterschied zur Natur ist Landschaft damit immer schon ein Kunstprodukt.

Allein das Sehen von Natur, also die Formel Natur plus Subjekt, ist nach Sim-
mel nicht ausreichend, um das Konzept von Landschaft zu bestimmen.5 Denn 
Landschaft ist mehr als eine Anhäufung einzelner Elemente der Natur, die ein sie 
durchquerender Mensch mit wechselnder Intensivität anschaut: »Unser Bewußt-
sein muß ein neues Ganzes, Einheitliches haben, über die Elemente hinweg […] – 
das erst ist die Landschaft.«6 Als ein »neues Ganzes« ist Landschaft durch eine 
Einheitlichkeit definiert, die wiederum eine Begrenzung voraussetzt. Genau hier 
liegt der Unterschied zur Natur, die Simmel als »den endlosen Zusammenhang 
der Dinge, das ununterbrochene Gebären und Vernichten von Formen, die f lu-
tende Einheit des Geschehens« versteht.7 Natur, endlos und f lutend, kann nicht 
in Stücke eingeteilt werden, sondern ist immer das Symbol der eigenen Ganzheit.8 
Landschaft hingegen setzt die Stückelung voraus, denn »[e]in Stück Boden mit 
dem, was darauf ist, als Landschaft ansehen, heißt einen Ausschnitt aus der Na-
tur nun seinerseits als Einheit betrachten – was sich dem Begriff der Natur ganz 
entfremdet.«9

Simmels Definition von Landschaft stellt zum einen die Schlüsselrolle des 
Subjekts im Prozess ihres Entstehens heraus, denn schließlich wird Landschaft 
durch den subjektiven Blick konstruiert und ist damit ebenso Produkt der Natur 
wie des Menschen, der sie sehend begrenzt, malt oder als Text fixiert. Zum ande-
ren weist sie darauf hin, dass Landschaft über einen »eigentümlichen geistigen 
Prozeß«10 erzeugt wird und fasst sie damit nicht primär als statisches Produkt, 
sondern definiert sie durch jene Prozesse, die sich zwischen ihr und dem Subjekt 
abspielen.

Wendet man sich vor diesem Hintergrund der Landschaft in den Texten Hei-
ner Müllers zu, zeigt sie sich auch hier zunächst als ein ästhetisches Konzept, des-
sen besondere Beziehung zum Subjekt durch den konstituierenden Blick entsteht.11 
Deutlich wird dies in den Zeilen »Städte Landschaften mit Trauer besetzt: / Ich 

5  �Simmel: Philosophie der Landschaf t.
6  �Simmel: Philosophie der Landschaf t.
7  �Simmel: Philosophie der Landschaf t.
8  �Simmel: Philosophie der Landschaf t, S. 471f.
9  �Simmel: Philosophie der Landschaf t, S. 472.
10  �Simmel: Philosophie der Landschaf t, S. 471.
11  �Zur Blickthematik bei Heiner Müller siehe Genia Schulz: Der zersetzte Blick: Sehzwang und 

Blendung bei Heiner Müller. In: Frank Hörnigk (Hg.): Heiner Müller Material. Texte und Kom-
mentare. Göttingen: Steidl 1989, S. 165-185. Besonders sinnfällig wird der Blick in Bildbeschrei-
bung, vgl.: Hans-Thies Lehmann: Theater der Blicke. Zu Heiner Müllers ›Bildbeschreibung‹. In: 
Ulrich Profitlich (Hg.): Dramatik der DDR. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1987, S. 186-202.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophie König180

kann sie nicht mehr sehn mit deinen Augen«12 aus dem Gedicht Fragmentarischer 
Brief an eine verlorene Liebe (1992). Sowohl die subjektive Konstruktion von Land-
schaft als auch der sie herstellende Blick sind hier kondensiert. Denn dass die 
Landschaften nicht mehr mit den Augen eines anderen gesehen werden können, 
bedeutet auch, dass sie durch die Augen eines anderen Subjekts erst erschaffen 
wurden, womit sich Landschaft hier als Akt des schaffenden Blicks nicht repro-
duzieren lässt. Bezieht man jedoch weitere Texte Müllers ein, zeigt sich, dass ein 
produktives Spannungsfeld zwischen Landschaft und Subjekt entsteht. Denn 
Müller fordert ebenjene Abhängigkeitsbeziehung der Landschaft vom Subjekt 
heraus, die im Fragmentarischen Brief modelliert ist und die Simmel so zentral 
hervorhebt.

Seine Auffassung von Landschaft formuliert Müller in mehreren Interviews 
und entwirft damit selbst eine theoretische Konzeption des Begriffs. Für diese ist 
die Erfahrung seiner Amerikareisen besonders wichtig.13 Vor ihrem Hintergrund 
erzählt Müller Rainer Crone 1988: »Das amerikanische Zauberwort ist space. Z. B. 
der Grand Canyon: da sind Dimensionen von Landschaften gegeben, bei denen 
man als Betrachter nicht mehr im Zentrum steht.«14 Mit der Beobachtung, dass 
die schiere Dimension von Landschaft die Zentralposition der Betrachter*innen 
unmöglich machen kann, steht nichts geringeres in Frage als der Anthropozen-
trismus selbst, der auch in den eingangs zitierten Zeilen über die »UMWELT« 
kritisch ref lektiert wird (»WIR SIND DIE STRAHLENDE MITTE«). Anthropo-
zentrismus funktioniert dabei laut Müller nur in »begrenzten oder begrenzbaren 
Räumen« (W 15, 367), zu denen Landschaft aber als space dimensioniert nicht län-
ger gehört. Während also Landschaft als Produkt des begrenzenden Blicks eines 
zentralen Subjekts im höchsten Maße Ausdruck von Anthropozentrismus ist, ist 
es bei Müller die Landschaft selbst, die über die subjektive Grenze hinauswächst 
und so dem Anthropozentrismus entgegentritt.

Mit dieser Figuration von Landschaft geht eine politische Dimension einher, 
die Müller in einem weiteren Interview über Amerika betont. So erklärt er seinem 
Gesprächspartner Horst Laube schon 1980: »Der andere Punkt ist, daß mir die 

12  �Heiner Müller: Fragmentarischer Brief an eine verlorene Liebe. In: ders.: Warten auf der 
Gegenschräge, S. 81.

13  �Die erste Amerikareise fand 1975, die zweite 1978 statt. Die Bedeutung der Reisen wird von 
Weber im Handbuch besonders herausgestellt, der nach ihnen eine radikal neue Sicht auf 
Landschaf t bei Müller entstehen sieht. Vgl. Weber: Landschaf t, Natur, S. 112. In diesem Bei-
trag werden jedoch auch Texte zitiert, die vor den Amerikareisen entstanden sind und somit 
keine eindeutige Zäsur entlang der Reisen gesetzt.

14  �Heiner Müller: Fünf Minuten Schwarzfilm. Rainer Crone spricht mit Heiner Müller. In: ders.: 
Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd. 11. Gespräche 2, 1987-1991. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp 2008, S. 354-370, hier S. 367; im Folgenden wird die Sigle ›W‹ mit Band- und 
Seitenzahl verwendet.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auflösen, sedimentieren, kollektivieren 181

Bedeutung von Landschaft in den USA zum ersten Mal begriff lich aufgegangen 
ist, wo durch die Ausdehnung Landschaft riesig vorhanden ist, wo sie eine Quan-
tität hat, daß sie zur politischen Qualität wird.«15 Die politische Qualität liegt also 
in der Quantität, die wiederum den Menschen aus dem Zentrum verbannt. Und 
nicht nur seinem unterwerfenden Blick, der Landschaft in eine artifizielle Einheit 
forciert, sondern auch dem Versuch ihrer eigenen Industrialisierung widersetzt 
sich die Landschaft. So Müller weiter: »Da ist etwas ungeheuer Schönes in diesem 
Kapitalismus, der da bis an die Grenze gelangt« (W 10, 150). Landschaft wird hier 
selbst zur Grenze, an die das Subjekt stößt. Auf den Punkt gebracht: »Die Grenze 
ist die Landschaft«. (W 10, 150)

Müller erweitert Simmels Definition von Landschaft insofern, als dass nicht 
länger bloß der Mensch die Landschaft, sondern die Landschaft auch den Men-
schen begrenzt. Mit dieser Qualität von Landschaft geht ein verändertes Verhält-
nis zwischen Subjekt und Landschaft einher, denn letztere ist nicht mehr aus-
schließlich durch das Subjekt dominiert, sondern tritt diesem aktiv entgegen und 
bekommt damit Handlungsmacht. Sie wird – mit Bruno Latour – zum Aktanten, 
der in symmetrischem Verhältnis zum Menschen steht und in kollektive Hand-
lungsprozesse eingebunden ist.16 Diese Figuration von Landschaft als handelnd 
wirkt wiederum auf das Subjekt zurück. So beschreibt Müller im Interview:

Die Identität des Subjekts ist ja eigentlich an die Vorstellung gebunden, daß der 
Mensch im Mittelpunkt steht und das Subjekt einen Standort, einen festen Punkt, 
hat und alles andere sich darum herum bewegt. Das hat ja nie gestimmt. Und die 
Identität des Subjekts kann ja nur bestehen oder sich konstituieren aus der Bewe-
gung des Subjekts und aus der Position des Subjekts zu den Objekten. Das ist ein 
Raumverhältnis, das sich durch Bewegung herstellt. Das Subjekt bewegt sich, und 
die Identität konstituiert sich aus dem Aufgeben von Identitäten und aus dem Im-
mer-wieder-Herstellen von neuen Identitäten. (W 11, 368)

Hier treffen die bisherigen Überlegungen zum menschlichen Blick, dem Anthro-
pozän, und der Landschaft als Aktant zusammen. Der Mensch ist nicht das Zent-
rum, um das herum sich die »UMWELT« oder eben Landschaft konstituiert, son-
dern seine Identität entsteht selbst erst in der Bewegung zwischen Subjekt und 
Landschaft. Verbindet man diese Beobachtung mit Simmel, so zeigt sich, dass der 
›eigentümliche geistige Prozeß‹, in dem Landschaft entsteht, Landschaft ist. Nur 
dass – anders als bei Simmel – Müller einen Schritt weitergeht und hinzufügt, 

15  �Heiner Müller: Drei Fragen von Horst Laube. In: ders.: W 10, S. 142-152, hier S. 150.
16  �Bruno Latour: Die Hof fnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissen-

schaf t. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2000, S. 219. Latour geht davon aus, dass auch Objekte und 
nicht menschliche Wesen »vollwertige Akteure in unserem Kollektiv sind«, S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophie König182

dass auch das Subjekt sich in der Begegnung mit Landschaft konstituiert. Das 
»Aufgeben« und das »Immer-wieder-Herstellen« sind Hinweise auf jene Prozesse, 
die die Interaktion zwischen Subjekt und Landschaft definieren und die im Fol-
genden anhand von ausgewählten Texten Müllers untersucht werden.

Auflösen

Landschaft wird in Müllers Texten immer wieder als etwas entworfen, in das der 
Mensch verschwindet. So heißt es in dem Text »Der Mann im Fahrstuhl« (1978/79), 
der Teil des Stücks Der Auf trag (1979) ist: »Und gehe weiter in die Landschaft / die 
keine andere Arbeit hat als auf / das Verschwinden des Menschen / zu warten«.17 
Die Landschaft wartet also, indifferent und leidenschaftslos. Doch das Warten 
der Landschaft ist ebenso lakonisch wie bedrohlich, denn es ist kein Zeichen von 
Passivität. Vielmehr ist es gerade die Idee des Wartens, die ein Ziel impliziert, ein 
Warten auf etwas, und dieses etwas ist das Verschwinden des Menschen.

Dass dieses Verschwinden in Landschaft explizit an den Tod gebunden ist, 
prophezeit Müller im Gespräch mit Horst Laube, wenn er sagt: »Irgendwann stirbt 
man und wird Landschaft.« (W 10, 150) Zur Landschaft werden bedeutet damit 
gleichzeitig das Sterben des Menschen wie sein Verschwinden in ihr. Dieses Ver-
schwinden lässt sich als ein Prozess des Auf lösens verstehen, wie aus der Zeile 
des nachgelassenen Gedichts Buntschuk gedeutet werden kann: »Bald wird er Erde 
sein, geteilt vom Pf lug.«18 Dass er Erde sein wird, zeigt sein Auf lösen in die Subs-
tanz Erde. Als Teil des Bodens wird auch er vom Pf lug geteilt und bleibt damit 
nicht als Körper intakt. Der Auf lösungsprozess des Menschen in Erde wird im 
Gedicht Grabschrif t Falstaf f, ebenfalls aus dem Nachlass, als Verdauungsprozess 
variiert:

Nichts verdarb
Was ihm vors Maul kam. Eh er starb
Schlug er die Zähne in den Stein der Stadt.
Dann fraß die Erde ihn, er war nicht satt.19

17  �Heiner Müller: Der Mann im Fahrstuhl. In: ders.: W 2, S. 104-110, hier S. 109; Heiner Müller: Der 
Auf trag. In: ders.: W 5, S. 11-42, hier S. 33.

18  �Heiner Müller: Buntschuk. In: ders.: Warten auf der Gegenschräge, S. 130. Entstanden vermut-
lich 1956/57.

19  �Heiner Müller: Grabschrif t Falstaf f. In: ders.: Warten auf der Gegenschräge, S. 304. Entstan-
den vermutlich Mitte der 1950er Jahre.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auflösen, sedimentieren, kollektivieren 183

In dieser Grabschrift drückt sich ein Showdown zwischen Individuum und Land-
schaft aus. Während das Subjekt seine Zähne noch in den Stein der Stadt grub, ist 
es letztlich die Erde, die es frisst und sich somit einverleibt. Gerade der Bezug zur 
Stadt ist hier interessant, denn während das Subjekt sich zunächst an der Stadt 
sättigt, ist es am Ende die Erde, nicht der Stein, die fressend triumphiert. Es wird 
also eine Erde imaginiert, die nicht nur über den Menschen siegt, sondern auch 
über seine Bauten. Die Doppelbedeutung von Erde, einmal als organische Subs-
tanz des Bodens, einmal als Bezeichnung für den Planeten, wird hier produktiv. 
So ist es zwar der Erdboden, der den Menschen verschlingt, gleichzeitig wird 
er im Eingehen zum Teil des größeren Zusammenhangs des Planeten Erde. Die 
Strukturhomologie von Erde und Landschaft zeigt sich damit in den Prozessen, 
in die Landschaft und Subjekt eingebunden sind.

Den Vorgang des Eingehens vom Subjekt in die Landschaft differenziert Mül-
ler in einem weiteren Gedicht aus:

… UND GEHE WEITER IN DIE LANDSCHAFT
DIE KEINE ANDERE ARBEIT HAT ALS AUF DAS VERSCHWINDEN DES MENSCHEN
ZU WARTEN …
Der Maler hält den Moment vor dem Verschwinden
fest, die kalte Sekunde, wenn der Körper zum
Farbton schrumpft, den letzten Atem, von
Malschichten wie vom Vergessen erstickt.
Der Maler malt das Vergessen. Das Bild vergißt
seinen Gegenstand. Der Maler ist Charon. Mit
jedem Pinselstrich/Ruderschlag verliert sein
Passagier an Substanz. Die Fahrt ist das Ziel,
das Sterben der Tod. Am andern Ufer wird
niemand aussteigen.20

Durch den Vergleich zwischen den ersten vier, bereits bekannten Zeilen über die 
Landschaft, optisch gerahmt durch die drei Punkte am Anfang und Ende, und 
dem Rest des Gedichts über den Maler, wird der Moment des Verschwindens 
selbst thematisiert. Dass der Passagier mit jedem Pinselstrich mehr an Substanz 
verliert, macht den Maler als Fährmann auf dem Weg ins Totenreich zum ewigen 
Motor dieses Verschwindens: »Die Fahrt ist das Ziel«. Übertragen auf den Anfang 
des Gedichts wird der Prozess des Eingehens in die Landschaft ebenso zum »Ziel«, 
also zum Selbstzweck. Indem die Arbeit des Malers und die »Arbeit« der Land-

20  �Heiner Müller: …Und gehe weiter in die Landschaf t. In: ders.: Warten auf der Gegenschräge, 
S. 161.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophie König184

schaft parallel gesetzt werden, zeigt sich Landschaft als Figuration des immer-
währenden Prozesses des Verschwindens des Menschen.

Auch der Körper, der zum Farbton schrumpft und die Malschichten, die den 
letzten Atem des Individuums verdecken, können auf die Wirkung der Land-
schaft übertragen werden. Indem sie den Menschen auf löst, ihn zur Erde macht 
und seine Subjektivität darin erstickt, arbeitet die Landschaft wie der Maler, der 
das Subjekt unter Farbschichten vergräbt und seinen Gegenstand dabei vergessen 
lässt. Der komplexe Vergleich zwischen Maler und Landschaft zeigt einen Pro-
zess, in dem der Mensch seinen Körper ebenso verliert wie seine Individualität. 
Markiert ist dies durch den »Niemand«, der am Ende des Prozesses aus dem Boot 
aussteigt. In Müller Text werden damit Michel Foucaults Worte zur Wirklichkeit: 
»Der Mensch verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Strand.«21

Sedimentieren

Das Auf lösen des Subjekts, das Verschwinden des Gesichts im Sand, ist kein Zer-
gehen ins Nichts, sondern ein Eingehen in Landschaft.22 Dieses Eingehen wird, 
wie aufgezeigt, über das Sterben mit einem Verschwinden in die Erde verknüpft. 
Dass damit auch die Erde Teil von Landschaft ist, erweitert diese um einen unter-
irdischen Raum, den Müller schon in den fünfziger Jahren, also vor den Amerika-
reisen, im Gedicht Missouri 1951 (1950er Jahre/1992) entwirft:

Es wurde von den Staaten
Dem Staudamm Geld verwehrt.
Weil sie nichts gegen ihn taten
Hat sich der Fluß beschwert.
Er ist aufgestanden
Ihm schien der Damm zu alt.
Die Stadtbewohner fanden
Das Wasser kalt.
Die abgehauenen Wälder wachsen

21  �Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaf ten. 
22. Aufl. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2012, S. 462. Im Teil »Massnahme 1965« aus dem Stück Ger-
mania 3 Gespenster am Toten Mann (1995) spricht eine »Stimme Brecht« die letzten Worte: »Will 
ich von allen eine Spur im Sand« und bezieht sich damit auf Foucaults Satz. Heiner Müller: 
Germania 3 Gespenster am Toten Mann. In: ders.: W 5, S. 253-297, hier S. 288.

22  �Vgl. Joachim Fiebach, der dies als »the body’s disintegration and dissolution, its merging with 
landscape« beschreibt; ders.: Resisting Simulations. Heiner Müller’s Paradoxical Approach to 
Theater and Audiovisual Media Since the 1970s. In: New German Critique 73 (1998), S. 81-94, 
hier S. 82.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auflösen, sedimentieren, kollektivieren 185

Unter der Erde fort.
Dresden ein Brandfleck in Sachsen
Die Toten haben das letzte Wort23

Der Fluss wird als Naturkraft dargestellt, die gegen die Begrenzung durch den 
Menschen in Form des Staudamms auf begehrt. Der menschliche Eingriff in 
die Natur durch die Begrenzung des Gewässers gleicht dem rahmenden Blick, 
der Landschaft konstruiert. So wird hier ein menschgemachtes »neues Ganzes« 
(Simmels Ausschnitt) beschrieben. Der Fluss wird dabei anthropomorphisiert, 
er beschwert sich, hat Meinungen (»ihm schien der Damm zu alt«) und vergräbt 
schließlich eine ganze Stadt unter seinen kalten Wassermassen. Dabei wird in 
den letzten Versen des Gedichts eine Verknüpfung zwischen den abgehauenen 
Wäldern, die »unter der Erde fortwachsen« und den Toten geschaffen: Wie die 
Bäume, deren Wurzeln unterirdisch weiterwachsen, sind auch die Toten unter 
der Erde weiter tätig. Als Teil der Landschaft treten sie im Verbund mit dem bre-
chenden Fluss gegen den lebenden Menschen zu einem Kampf an, den sie gewin-
nen; Sie »haben das letzte Wort«. Mit dem Schwenk unter die Erde findet eine 
weitere Bewegung der Entgrenzung von und durch Landschaft statt: Der Boden 
ist nicht bloß Oberf läche, sondern Tiefe, und diese Tiefe ist Teil der Landschaft, 
auch wenn sie auf den ersten Blick nicht sichtbar ist.24 Während der menschliche 
Blick das Erdreich als Teil der Landschaft nur als Oberf läche wahrnehmen kann, 
sprengt das Gedicht das Blickfeld des Subjekts, indem es die Landschaft in die 
Tiefe wachsen lässt.

Mit dieser Überschreitung des Blickfelds wird ein Tiefengrund hinzugefügt, 
der Landschaft zu einem historischen Bedeutungsträger werden lässt.25 Sinkt 
nämlich alles Individuelle mit dem Tod in die Erde, so geht auch die menschliche 
Vergangenheit in diese Landschaft ein und formt sie damit. Bereits im Gedicht Ab-
schied von Hemingway, Sofia 1969 (1969/1998) findet sich eine Spur dieses Vorgangs:

Manchmal über sein Bierglas, könnte er
Die Stadt nach ihm greifen sehen, die große

23  �Heiner Müller: Missouri 1951. In: ders.: Warten auf der Gegenschräge, S. 21.
24  �Lehmann zeigt auf, dass in Bildbeschreibung (1985) ebenfalls ein Erdinneres imaginiert wird, 

welches der fixierende Blick nicht aufnehmen kann; Lehmann: Theater der Blicke, S. 194.
25  �Vgl. Florian Vaßen, der die Landschaf t in Bildbeschreibung als geschichtsträchtig bezeichnet, 

da sie die Spuren des Todes in sich trägt. Vaßen: Heiner Müllers artifizielle Landschaf tsbil-
der, S. 468. Auch Jorge Riechmann konstatiert, dass der Dichter es kaum vermag, »eine Land-
schaf t zu betrachten, ohne dabei die Gebeine der Toten zu berücksichtigen, die ebenso Teil 
jener Landschaf t sind wie Bäume oder Steine.« Jorge Riechmann: Ein ›Tableau Vivant‹ jenseits 
des Todes – Annäherung an BILDBESCHREIBUNG. In: Hörnigk (Hg.): Heiner Müller Material, 
S. 203-212, hier S. 205.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophie König186

Schweißtrinkerin, und nach der alten
Landschaft, die das Blut getrunken hat
Der Söhne des Volks und seiner Feinde, […]26

Neben der Stadt-Land-Dichotomie fällt die Skizzierung der »alten Landschaft« 
auf, die seit jeher das Blut getrunken und damit die Söhne (aus dem Gedichtkon-
text deutbar als Soldaten) wie die Feinde ihrer Bewohner*innen in sich aufgenom-
men hat. Das Verb trinken zeigt die Landschaft wieder als handelnden Aktanten, 
der sich aktiv das Blut des Menschen einverleibt. Erneut in einem Verdauungs-
prozess speichert sie so Generationen von Menschen und macht dabei keinen 
Unterschied zwischen den Individuen. Ihre Überzeugungen sind ihr ebenso egal 
wie die Konf likte, die sie austragen. Die Landschaft ist dem Individuum gegen-
über indifferent.

Aus den aufgelösten Subjekten, die in die Landschaft einsinken, wird nun 
keine umrisslose Masse, sondern es ergibt sich eine Art Schichtung. Das Auf lö-
sen des Menschen in Landschaft wird damit in den Texten als ein Prozess der 
Sedimentation imaginiert. Während dieses Prozesses wird die menschliche Ver-
gangenheit immer weiter komprimiert und sinkt somit tiefer Richtung Erdinne-
res. Dieser Vorgang zeigt sich besonders im Text Bildbeschreibung in den Zeilen: 
»Schutz vor dem Steinschlag, der von der Wanderung der Toten ins Erdinnere 
ausgelöst wird, die der heimliche Pulsschlag des Planeten sind«.27 Die Wanderung 
der Toten ins Erdinnere legt zunächst offen, dass hier eine Auffassung von Land-
schaft vorliegt, die eine eigene Zeitlichkeit aufweist. Denn eine Wanderung ist 
auch ein Prozess in der Zeit, ein Prozess mit klar definiertem Ziel, nämlich das 
Erdinnere. Die Wanderung ist damit tatsächlich chrono-geologisch zu verstehen: 
Die Toten wandern immer weiter in Richtung Erdkern und sinken so auch immer 
tiefer ein in das, was – über Boden, Erde und die in ihr aufgelösten Toten – Land-
schaft ist. Und während die Toten immer tiefer sinken, kommen stetig neue Tote 
nach, womit der Prozess der Sedimentation tatsächlich einer der Schichtung ist.

Auch an anderer Stelle in Bildbeschreibung findet sich diese Idee des Bodens 
als Schichtung. Diesmal allerdings in Form eines Vorgangs, der sich dem Pro-
zess des Eingehens eigentlich widersetzt. So heißt es über die Frau im Bild, die 
wahrscheinlich längst tot ist, beziehungsweise ewig stirbt: »Vielleicht ist die Frau 
schon auf dem Rückweg in den Boden« (W 2, 117). Die Tote geht also zurück in den 
Boden, aus dem sie auch gekommen ist, womit sie die Richtung des Prozesses 
umkehrt: Sie kann wieder aufsteigen. Die Erdoberf läche wird damit als tempo-
räre Grenze zwischen Landschaft und Mensch affirmiert. So geht die Tote durch 

26  �Heiner Müller: Abschied von Hemingway, Sofia 1969. In: ders.: Warten auf der Gegenschräge, 
S. 322.

27  �Heiner Müller: Bildbeschreibung. In: ders.: W 2, S. 112-119, hier S. 116.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auflösen, sedimentieren, kollektivieren 187

den Boden zurück in die Landschaft, wenn ihre Aufgabe im Bild getan ist. Bildbe-
schreibung zeigt damit einen liminalen Raum, der den dynamischen Prozess zwi-
schen Individuum und Landschaft verkörpert. Wie schon das Gedicht …Und gehe 
weiter in die Landschaf t, in dem der Moment des Verschwindens festgehalten wird, 
thematisiert auch dieser Text den Moment des Eingehens in die Landschaft, der 
nur prozessual sichtbar werden kann.

In der Sprengung der Grenzen des Landschaftsbildes durch die Konfiguration 
des Bodens als autonomer Teil, der auf dem Bild nur als Oberf läche zu sehen ist, 
wird Landschaft zum handelnden Gegenpart des subjektiven Blicks. Ihre unter-
irdische Schichtung ist als komprimierte Geologie des Menschen angelegt, den sie 
in sich aufgenommen hat. Die unterirdische Steinschichtung, die Müller in seinen 
Texten evoziert, ist gleichzeitig das Archiv einer Erdgeschichte, die auch von den 
menschlichen Eingriffen in die Landschaft erzählt, die oft als sein Material miss-
braucht wird. Sie archiviert die Umweltsünden, die Agrar- und Bodenreformen, 
die Wirtschafts- und Sozialsysteme des Menschen und macht das Anthropozän 
auf diese Weise lesbar. Der Prozess der Sedimentation erlaubt es damit nicht nur, 
eine Entgrenzung von Landschaft in Richtung Erdinneres zu imaginieren und so 
den subjektiven Blick zu überschreiten, er skizziert Landschaft auch als Wissens-
speicher, der die Spuren menschlicher Identitäten ablagert und archiviert.

Kollektivieren

Die Auf lösung des Menschen in Landschaft ist in den Texten immer auch ein Pro-
zess der Auslöschung von Subjektivität. Der Einzelne verschwindet in Landschaft 
und die Ablagerung im Sediment lässt lediglich eine kondensierte und gegenüber 
individuellen Befindlichkeiten indifferente Gesteinsschicht übrig. Das bedeutet 
auch: »Die Landschaft dauert länger als das Individuum.«28 Das Zitat aus Müllers 
Autobiografie fährt fort: »Inzwischen wartet sie auf das Verschwinden des Men-
schen, der sie verwüstet ohne Rücksicht auf seine Zukunft als Gattungswesen.« 
(W  9,  253) In dieser Variation auf die Zeile der auf das Verschwinden des Men-
schen wartenden Landschaft betont Müller den Gegensatz zwischen dem Indivi-
duum und der Landschaft erneut. Dabei wird hier ein dritter Vorgang des Land-
schaft-Werdens ins Spiel gebracht, das Kollektivieren.29 Zunächst werden im Zitat 
die Landschaft und das Individuum als Gegensatzpaar strukturiert. Dann wird 
dem Verschwinden des Menschen als Individuum die Zukunft des Gattungswe-

28  �Heiner Müller: Krieg ohne Schlacht. In: ders.: W 9, S. 253.
29  �Vaßen beschreibt ähnlich, allerdings den Naturbegrif f nutzend, dass »aus dem individuellen 

Tod ein Verschmelzen mit der Natur« und ein kollektiver Widerstand hervorgehen. Vaßen: 
Heiner Müllers artifizielle Landschaf tsbilder, S. 463.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophie König188

sens Mensch gegenübergestellt, das für ein Kollektiv steht. Landschaft und Gat-
tungswesen erscheinen damit als Figurationen des Kollektivs, das in Abgrenzung 
zum Menschen als Individuum entsteht. Im Prozess des Auf lösens und Sedimen-
tierens findet damit eine Umformung statt, die aus dem Subjekt das Kollektiv-
singular Landschaft werden lässt.

Der Verlauf der Grenze zwischen Individuum und Landschaft lässt sich deut-
lich anhand von Sasportasʼ Rede im Stück Der Auf trag nachvollziehen. So spricht 
dieser, nachdem Debuisson die Nachricht von seinem Verrat an dem gemeinsa-
men Auftrag, dem Anzetteln eines Sklavenaufstands auf Jamaika, verkündet hat: 
»Der Aufstand der Toten wird der Krieg der Landschaften sein unsere Waffen die 
Wälder, die Berge, die Meere, die Wüsten der Welt. Ich werde Wald sein, Berg, 
Meer, Wüste.« (W 5, 40) Dass der Aufstand der Toten der Krieg der Landschaften 
sein wird, lässt sich im Sinne der bis hierhin entwickelten Lesart so verstehen, dass 
die in die Landschaft eingegangenen Toten – wie die Frau in Bildbeschreibung – als 
Teil dieser Landschaft handeln können. Debuisson begreift genau das nicht, denn 
er sprach vorher zu Sasportas: »Warum sind wir nicht als Bäume geboren, Saspor-
tas, die das alles nichts angeht. Oder willst du lieber ein Berg sein. Oder eine Wüs-
te. […] Warum sind wir nicht einfach da und sehen dem Krieg der Landschaften 
zu.« (W 5, 38) Die Passivität, die Debuisson der Landschaft zuschreibt, nach der 
er sich sehnt und die er mit seinem Rücktritt vom Auftrag praktiziert, wendet 
Sasportas in die aktive Ankündigung eines Krieges um, an dem er selbst als Teil 
der Landschaft beteiligt ist. Dieser Gedanke findet sich auch in Sasportas Ansage, 
Wald, Berg usw. zu »werden«, was wiederum das Eingehen der Toten in die Land-
schaft und damit ihre spezifische Beschaffenheit variiert. Sasportas weiß bereits, 
dass er beim Sterben zum Teil der Landschaft wird. Sie ist damit nur in dem Mo-
ment seiner Rede noch von ihm abgegrenzt, in der Zukunft jedoch wird sie ihn in 
sich aufnehmen. Damit entsteht ein neues »wir«, beziehungsweise ein »uns« im 
Text, dem Sasportas angehören wird. Schließlich sagt er weiter: »unsere Waffen 
die Wälder, die Berge«. In diesem »uns« der Landschaft liegt aber umgekehrt ein 
»Ich«, also: »Ich werde Wald sein«. Das »Ich« ist also Landschaft. Sasportas, der 
in diese Landschaft eingeht, wird nicht ein Teil von ihr, sondern sie selbst. Tat-
sächlich ist Landschaft damit als Kollektiv zu denken, das zwar die Individualität 
auf löst, allerdings selbst als ein kollektives »Ich« sprechen kann.

Das kollektive Landschafts-»Ich«, findet sich schon im Stück Verkommenes 
Ufer Medeamaterial Landschaf t mit Argonauten (1982). In der »Anmerkung« heißt es 
zum dritten Teil: »Wie in jeder Landschaft ist das Ich in diesem Textteil kollektiv« 
(W 5, 84). Das »Ich« tritt im beschriebenen Textteil gleich zu Beginn prominent 
in Erscheinung, wenn es sich selbst dekonstruiert und fragt: »Soll ich von mir re-
den Ich wer / Von wem ist die Rede wenn / Von mir die Rede geht Ich wer ist das« 
(W 5, 80). Kurz darauf beginnt das Ich sich Namen zu geben: »Ich Auswurf eines 
Mannes Ich Auswurf / Einer Frau Gemeinplatz auf Gemeinplatz Ich Traumhölle« 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auflösen, sedimentieren, kollektivieren 189

(W 5, 80). Als nunmehr Auswurf von Mann und Frau, als Gemeinplatz bleibt von 
einer klaren Sprechinstanz oder Perspektive nicht viel übrig. Aufgelöst und zu 
einer Landschaft verschmolzen, ist das Ich nicht länger an ein Subjekt gebunden, 
sondern längst in ein Kollektiv überführt.30

Eine weitere Spur des Subjekts vor seinem Verschwinden findet sich ganz am 
Ende des Textes. So wird hier neuerdings der Prozess seines Eingehens in die 
Landschaft beschrieben, dieser Vorgang diesmal jedoch statt über Personalpro-
nomen über Possessivpronomen ausgemacht: »Ich spüre MEIN Blut aus MEINEN 
Adern treten / Und MEINEN Leib verwandeln in die Landschaft MEINES Todes« 
(W 5, 83). Wieder ist der Moment des Sterbens, des Verblutens, ein Eintreten in 
Landschaft, ein sich in sie ergießen und auf lösen.31 Während das »Ich« noch an 
sein »eigenes« Blut und seinen »eigenen« Leib gebunden ist, wie das in Majus-
keln geschriebene »MEIN« betont, verwandelt sich dieser individuelle Leib doch 
in eine Landschaft und damit in ein Kollektiv. Dieser Schaltmoment zwischen 
Subjekt und Kollektiv wird hier fixiert. Und es lässt sich ein Widerstand des ver-
schwindenden Individuums erkennen, wo sich »MEIN Leib« in die Landschaft 
»MEINES Todes« verwandelt. Das »MEIN« kann beinah trotzig gelesen werden: 
Wenn der Tod der letzte Moment ist, den der Mensch als Subjekt empfindet, bevor 
er im Kollektiv verschwindet, dann ist das betonte »MEIN« sein letztes Auf be-
gehren gegen die ihn überwachsene kollektive Text-Landschaft. Oder es ist be-
reits die Landschaft, die spricht, und mit dem »MEIN« wird markiert, dass der 
Übergang in das kollektive »Ich« der Landschaft schon stattgefunden hat. Gerade 
durch diese Mehrdeutigkeit wird in »Landschaft mit Argonauten« der Finger ge-
nau auf die Prozesse zwischen Subjekt und Landschaft gelegt.

Landschaftsprozesse/Textprozesse

»Wie in jeder Landschaft ist das Ich in diesem Textteil kollektiv«, schreibt Müller 
über »Landschaft mit Argonauten«. Diese Aussage impliziert, dass er das Konzept 
der Landschaft nicht bloß in verschiedenen Texten entwickelt, sondern es auf die 
Texte selbst anwendet und diese so auch formal und materiell als Landschaften 
denkt. Als handelndes, auch destruktives, grenzsprengendes und widerständi-

30  �Norbert Otto Eke beschreibt einen ähnlichen Prozess und bemerkt, dass der Text »das Phä-
nomen einer allseitigen Auflösung, des Historischen, des Sinns, des Subjekts, umkreist.« Nor-
bert Otto Eke: Heiner Müller. Apokalypse und Utopie. Paderborn u. a.: Schöningh 1989, S. 216.

31  �Katharina Keim deutet diese Textstelle ebenfalls als »Eingehen des Ich in die Landschaf t des 
Textes« und interpretiert dieses als Verschwinden des Autors, verbunden mit einem poeto-
logischen Programm. Katharina Keim: Theatralität in den späten Dramen Heiner Müllers. 
Tübingen: Niemeyer 1998, S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophie König190

ges Medium konzipiert, ist Landschaft ein Motor für Veränderung, für ständige 
Verschiebung und Kontraktion. Auch Müllers Texte lassen sich aus dieser Pers-
pektive anschauen, wie er selbst in einem Interview nahelegt: »Meine Texte sind 
eine autonome Landschaft, diese Landschaft kann man weiter ausbreiten und 
ausbauen, unabhängig von politischen Systemen.«32 In der Aussage, dass seine 
Texte eine gemeinsame Landschaft sind, steckt wieder der kollektive Singular der 
Landschaft. So werden alle Texte zu einer Landschaft, ihre Zusammenhänge wer-
den betont und ihre Unterschiede aufgehoben. Die Text oder Textilmetapher wird 
durch den Begriff der Landschaft ersetzt, womit das mannigfaltige Potential von 
Landschaft auf die Texte selbst projiziert wird, die als Landschaft funktionieren 
sollen.

Als solche sind auch die Texte Instanzen, die sich dem Subjekt gegenüberstel-
len, die seine Grenzen auf lösen, Wissen speichern und es als Kollektiv neu mate-
rialisieren. Der Widerstand der Texte gegen das Subjekt und seinen begrenzen-
den Blick lässt sich darin erkennen, dass sie ihren eigenen Rahmen übertreten. 
Was bereits anhand des Bodens als Tiefengrund aufgezeigt wurde, findet sich in 
Bildbeschreibung auch in der Überschreibung des Rahmens des Bildes.33 Die Spren-
gung des Blickfelds, die an die Erfahrung vom amerikanischen space anschließt, 
verdrängt nicht nur das schreibende, sondern auch das betrachtende Subjekt aus 
dem Zentrum.34 Im Gespräch mit Rainer Crone ref lektiert Müller diese Spren-
gung des Rahmens nicht nur im Text, sondern ganz konkret in Bezug auf das von 
ihm praktizierte Theater. So wird die bereits zitierte Aussage Müllers über den 
amerikanischen space ergänzt:

Und das gilt sicher auch für meine eigenen Texte, wenn sie inszeniert werden. Das 
konventionelle Theater, besonders das europäische, ist doch immer noch an der 
Zentralperspektive orientiert. Aber dieses Ordnungsprinzip erfaßt die Texte nicht, 
weil die nicht mehr aus der Zentralperspektive geschrieben sind. (W 11, 367f.)

Es ist Müllers Konzeption von Landschaft und schließlich von Text als Landschaft, 
die diese Auf lösung der Zentralperspektive ermöglicht, indem das Verhältnis von 
Subjekt und Kollektiv neu verhandelt wird. Landschaft kommt in den Texten von 
Heiner Müller damit eine Bedeutung zu, die weit über eine Metaphorik hinaus-
geht. Sie wird konstitutiv für die Texte, die sich dagegen versperren, als statische 
und subjektive Ausschnitte der Welt gelesen zu werden.

32  �Heiner Müller: Waren Sie privilegiert, Heiner Müller? Ein Gespräch mit Robert Weichinger für 
›Die Presse‹, 16./17.6.1990. In: ders.: W 11, S. 696-705, hier S. 698.

33  �Vgl. die Analyse zu Bildbeschreibung; Lehmann: Theater der Blicke, S. 190.
34  �Vgl. Vaßen: Heiner Müllers artifizielle Landschaf tsbilder, S. 467.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auflösen, sedimentieren, kollektivieren 191

Ein Blick auf Gedichte, Gespräche, Dramen und Prosatexte hat gezeigt, dass 
Landschaft bei Müller ein im höchsten Maße dynamisches Konzept ist. In seiner 
Komplexität kann dieses daher nur durch die mit ihm einhergehenden Prozesse 
beschrieben, und nicht statisch definiert oder fixiert werden. Denn: Landschaft 
ist ein stetiger Prozess. Entworfen gegen die Positionierung des Menschen im 
gleichsam ästhetischen, ökologischen wie politischen Zentrum, löst sie das Sub-
jekt auf, lagert es im Sediment ab und rematerialisiert es zu einem Kollektiv. Da-
mit setzt Müller dem Menschen ein Konzept von lebendiger und widerständiger 
Materie entgegen, das sich im Landschaftsbegriff figuriert. Die Rache der Land-
schaft wird so zu einem stetigen Verdauungsprozess, in dem sie sich das Indivi-
duum einverleibt.

Literatur

Eke, Norbert Otto: Heiner Müller. Apokalypse und Utopie. Paderborn u. a.: Schö-
ningh 1989 (= Sprach- und Literaturwissenschaft 11).

Fiebach, Joachim: Resisting Simulations. Heiner Müller’s Paradoxical Approach 
to Theater and Audiovisual  Media Since the 1970s. In: New German Critique 
73 (1998), S. 81-94.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen-
schaften. 22. Auf l. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2012.

Keim, Katharina: Theatralität in den späten Dramen Heiner Müllers. Tübingen: 
Niemeyer 1998 (= Theatron 23).

Latour, Bruno: Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der 
Wissenschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2000.

Lehmann, Hans-Thies: Theater der Blicke. Zu Heiner Müllers »Bildbeschreibung«. 
In: Ulrich Profitlich (Hg.): Dramatik der DDR. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1987, 
S. 186-202.

Müller, Heiner: Der Mann im Fahrstuhl. In: ders.: Werke. 12  Bde. u. ein Regis-
terbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd. 2. Die Prosa. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1999, 
S. 104-110.

Müller, Heiner: Bildbeschreibung. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. 
Frank Hörnigk. Bd. 2. Die Prosa. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1999, S. 112-119.

Müller, Heiner: Der Auftrag. In: ders.: Werke. 12  Bde. u. ein Registerbd. Hg.  v. 
Frank Hörnigk. Bd. 5. Die Stücke 3. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002, S. 11-42.

Müller, Heiner: Verkommens Ufer Medeamaterial Landschaft mit Argonauten. 
In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd. 5. Die 
Stücke 3. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002, S. 71-84.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophie König192

Müller, Heiner: Germania 3 Gespenster am Toten Mann. In: ders.: Werke. 12 Bde. 
u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd. 5. Die Stücke 3. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 2002, S. 253-297.

Müller, Heiner: Krieg ohne Schlacht. Leben in zwei Diktaturen. Eine Autobiogra-
phie. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd. 9. 
Eine Autobiographie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 7-291.

Müller, Heiner: Drei Fragen von Horst Laube. In: ders.: Werke. 12  Bde. u. ein 
Registerbd. Hg.  v. Frank Hörnigk. Bd.  10. Gespräche  1, 1965-1987. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp 2008, S. 142-152.

Müller, Heiner: Fünf Minuten Schwarzfilm. Rainer Crone spricht mit Heiner Mül-
ler. In: ders.: Werke. 12 Bde. u. ein Registerbd. Hg. v. Frank Hörnigk. Bd. 11. 
Gespräche 2, 1987-1991. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008, S. 354-370.

Müller, Heiner: Waren sie privilegiert, Heiner Müller? Ein Gespräch mit Robert 
Weichinger für ›Die Presse‹, 16./17.6.1990. In: ders.: Werke. 12  Bde. u. ein 
Registerbd. Hg.  v. Frank Hörnigk. Bd.  11. Gespräche  2, 1987-1991. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp 2008, S. 696-705.

Müller, Heiner: Missouri 1951. In: ders.: Warten auf der Gegenschräge. Gesammel-
te Gedichte. Hg. v. Kristin Schulz. Berlin: Suhrkamp 2014, S. 21.

Müller, Heiner: Fragmentarischer Brief an eine verlorene Liebe. In: ders.: Warten 
auf der Gegenschräge. Gesammelte Gedichte. Hg.  v. Kristin Schulz. Berlin: 
Suhrkamp 2014, S. 81.

Müller, Heiner: Buntschuk. In: ders.: Warten auf der Gegenschräge. Gesammelte 
Gedichte. Hg. v. Kristin Schulz. Berlin: Suhrkamp 2014, S. 130.

Müller, Heiner: …Und gehe weiter in die Landschaft. In: ders.: Warten auf der 
Gegenschräge. Gesammelte Gedichte. Hg.  v. Kristin Schulz. Berlin: Suhr-
kamp 2014, S. 161.

Müller, Heiner: Grabschrift Falstaff. In: ders.: Warten auf der Gegenschräge. Ge-
sammelte Gedichte. Hg. v. Kristin Schulz. Berlin: Suhrkamp 2014, S. 304.

Müller, Heiner: Abschied von Hemingway, Sofia 1969. In: ders.: Warten auf der 
Gegenschräge. Gesammelte Gedichte. Hg.  v. Kristin Schulz. Berlin: Suhr-
kamp 2014, S. 322.

Müller, Heiner: Ahnenbrühe. In: ders.: Warten auf der Gegenschräge. Gesammel-
te Gedichte. Hg. v. Kristin Schulz. Berlin: Suhrkamp 2014, S. 343.

Riechmann, Jorge: Ein ›Tableau Vivant‹ jenseits des Todes – Annäherung an BILD-
BESCHREIBUNG. In: Frank Hörnigk (Hg.): Heiner Müller Material. Texte und 
Kommentare. Göttingen: Steidl 1989, S. 203-212.

Schulz, Genia: Der zersetzte Blick: Sehzwang und Blendung bei Heiner Müller. In: 
Frank Hörnigk (Hg.): Heiner Müller Material. Texte und Kommentare. Göttin-
gen: Steidl 1989, S. 165-182.

Simmel, Georg: Philosophie der Landschaft. In: ders.: Aufsätze und Abhandlun-
gen 1909-1918, Bd. 1. Hg. v. Rüdiger Kramme/Angela Rammstedt, S. 471-482, 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auflösen, sedimentieren, kollektivieren 193

in: Gesamtausgabe in 24 Bdn., Band 12. Hg. v. Otthein Rammstedt. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp 2001.

Vaßen, Florian: ›Eine Landschaft zwischen Steppe und Savanne‹. Heiner Müllers 
artifizielle Landschaftsbilder. In: Jörg Zimmermann (Hg.): Ästhetik und Na-
turerfahrung. Stuttgart-Bad-Cannstatt: Frommann-Holzboog 1996, S. 453-472.

Weber, Carl: Landschaft, Natur. In Hans-Thies Lehmann/Patrick Primavesi (Hg.): 
Heiner Müller Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart: Metzler 2003, 
S. 108-113.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455630-010 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

