
I. Einleitung

1. Hinführung

Böse – was bedeutet das? Woran denkt man als Erstes? Die Toten­
kopfuniform der SS als Signum des Bösen, Diktatoren als Gesichter 
des Bösen,1 in deren Namen verübte Gräueltaten als Manifestationen 
des Bösen, Vernichtungslager als Orte des Bösen, das Fegefeuer als 
Vorstellung einer Institution für das Böse, das „Bewahre mich“ im 
Vaterunser als Formel zum Schutz vor dem Bösen, Serienmörder als 
das hypothetisch Böse in der Nachbarschaft, die Hexenverfolgung2 

als Warnung davor, bei der Suche nach dem Bösen selbst ins Böse 
abzudriften.

Wenn auch schnell Assoziationen und Bilder aufblitzen, scheint 
sich ein Gemeinsames des Bösen kaum ausmachen zu lassen – 
außer vielleicht die Eigentümlichkeit, unbegreiflich zu sein. Sollte 
man nicht versuchen, das Böse zumindest ein wenig begreifbarer zu 
machen? Ist es nicht gar unbedingt erforderlich, das Böse auf den 
Begriff zu bringen?

Eine Weise, sich dem Begriff zu nähern, besteht darin, die großen 
Vorstellungen des Bösen beiseitezuschieben und stattdessen das Böse 
im Kleinen aufzuspüren. Etwa: Ist es böse, wenn ich eine Bekannte 
nicht an ihren Jahrestag erinnere, von dem ich per Zufall weiß? 
Jedenfalls ist es nicht allzu böse nach unseren gesellschaftlichen 
Maßstäben – Gefängnis und öffentliche Ächtung stehen nicht zu 
befürchten. Ist es aber nicht böse in einem weiten Sinn? Voraus­
setzen würde das mindestens, dass es überhaupt geboten war, sie 

1 Vgl. die bedrückende Zusammenstellung von T. Zimmermann/Dörr, Gesichter 
des Bösen.

2 Aus strafrechtsgeschichtlicher Sicht vgl. Steinberg, § 5 Europäisches Strafrecht bis 
zum Reformzeitalter, Rn. 39.

9

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9 - am 16.01.2026, 19:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zu erinnern.3 Fürs Erinnern könnte das Prinzip der Freundlichkeit 
sprechen, die Höflichkeit hingegen könnte nahelegen, sich nicht ein­
zumischen, nicht etwa durch das Erinnern zu brüskieren. Es käme 
auf die Besonderheiten der Situation an. Der Sachverhalt würde zu­
mindest übersichtlicher, wenn man das Szenario derart modifiziert, 
dass das Erinnern zweifellos geboten war, etwa weil ich explizit 
versprochen hatte, sie zu erinnern. Ist nun das Unterlassen der Erin­
nerung böse zu nennen? Möglicherweise dann nicht, wenn mir das 
Versprechen entfallen ist, ich es lediglich versehentlich breche. Folgt 
man dieser Intuition, kommt als Kandidat für böses Verhalten allein 
vorsätzliches Verhalten in Betracht. Reicht das dann hin oder muss 
noch mehr hinzukommen, um das Verhalten plausiblerweise böse 
nennen zu können? Mir fallen für den konkreten Fall auf Anhieb 
nur beliebige Antworten ein, was wohl daran liegt, dass die Antwort 
vom persönlichen Ethos oder von partikularen Moralvorstellungen 
abhängt – also sich nach dem subjektiven Wertmaßstab der Person 
richtet, die die Antwort gibt.4

Das Böse im Kleinen zu suchen, erscheint nicht nur deswegen 
schwierig, weil hier, wie gesehen, starke Intuitionen fehlen und 
unterschiedliche Begründungsmöglichkeiten einander gegenüberste­
hen, sondern auch aus einem weiteren Grund: Dass wir für kleinere 
Verfehlungen eigene diminuierende Bezeichnungen gebrauchen, wie 
„Laster“, „Gemeinheit“ oder „Bosheit“, legt nahe, dass der Begriff des 
Bösen erst dann angemessen ist, wenn eine gewisse Schwelle der 
Erheblichkeit überschritten ist. Und ob das der Fall ist, bleibt im 
Bereich der kleinen Verfehlungen oftmals unklar. Ist die Erheblich­
keit etwa erreicht, wenn ich einen Freund hintergehe oder wenn 
ich etwas erwerbe, von dem ich weiß oder wissen müsste, dass es 
unter menschenrechtswidrigen Bedingungen hergestellt wurde, oder 
dann, wenn ich eine Person wegen ihrer Religionszugehörigkeit, 
ihrer Herkunft oder ihres Geschlechts nicht einstelle?

3 Ansonsten würde man im Unterlassen von Supererogatorischem etwas Böses 
erblicken, was absurd erscheint, weil es dann keinen Raum mehr für bloß gutes 
oder bloß pflichtgemäßes Verhalten gäbe.

4 Das kann freilich anders sehen, wer eine universalisierbare Tugendethik vorwei­
sen kann. Die Theorien, die hier infrage kommen, würden wohl eine generelle 
Bewertung unseres Beispiels ablehnen und auf das „Angemessene im Einzelfall“ 
verweisen – für die Suche nach dem Bösen könnte man daraus schwerlich 
Nutzen ziehen.

I. Einleitung

10

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9 - am 16.01.2026, 19:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Aporie bei der Suche nach dem Bösen im Kleinen lässt es 
erfolgversprechender erscheinen, dort nach dem Bösen zu suchen, 
wo uns die Beurteilung als böse leichter über die Lippen kommt. So 
wird man wohl eher bereit sein, es böse zu nennen, wenn eine Per­
son hinterrücks erschossen oder der Versuch unternommen wird, 
eine ganze Volksgruppe auszurotten. Intuition und Urteilskraft sind 
im Bereich der großen Verfehlungen stärker ausgeprägt.5 Gleichwohl 
stellen sich hier Fragen wie bei den kleinen Verfehlungen. Insbeson­
dere: Muss zum vorsätzlichen Verhalten etwas hinzukommen, das 
die Wertung als böse rechtfertigt? Ein solches Plus könnte in dem 
liegen, was die Person zur Tat motiviert hat. Die Frage des Motivs 
könnte aber auch ganz nebensächlich sein. Stattdessen könnte eine 
vorsätzliche Handlung die Grenze hin zum Bösen dann überschrei­
ten, wenn sie besonders gefährlich ist, also besonders großen Scha­
den zu bewirken droht, etwa den Tod einer Vielzahl von Menschen 
– ganz gleich, was die handelnde Person dabei denkt.

Eine potenzielle Antwort auf die Frage lässt sich nicht nur in 
verschiedenen normativen Theorien der Moralphilosophie, sondern 
auch in unserem alltagssprachlichen Verständnis finden. Nach der 
Alltagssprache nämlich ist für die Frage nach dem bösen Tun nicht 
die Gefährlichkeit entscheidend, sondern es kommt sehr wohl da­
rauf an, was die handelnde Person im Sinn hat. Das wird klar, wenn 
man an typische verteidigende Formulierungen denkt: Man hat „es 
nicht böse gemeint“ oder „nicht aus bösem Willen gehandelt“, man 
hat „damit keine bösen Absichten verfolgt“, „nichts Böses im Schilde 
geführt“6. Abgesehen von der Relevanz des Subjektiven, bestätigt 
die Alltagssprache ganz nebenbei, dass es beim bösen Verhalten 
um mehr als um vorsätzliches Handeln geht: Denn alle genannten 
alltagssprachlichen „Verteidigungen“ gestatten es, einzugestehen, dass 
das infrage stehende Verhalten durchaus so gewollt war, und lassen 
gleichwohl die Behauptung zu, das Verhalten sei trotz dieses Einge­

5 Womöglich liegt es auch daran, dass die meisten zu den genannten großen 
Erscheinungsformen des Bösen eine größere Distanz haben und insofern eher 
bereit sind, zu urteilen. Diesen Hinweis verdanke ich Svantje Guinebert.

6 Beim Im-Schilde-führen ist das Subjektive jedenfalls in der seit langem geläufi­
gen, übertragenen Verwendungsweise offensichtlich. Die Herkunft der Redewen­
dung scheint hingegen mit dem gemeinten feindlichen Wappen auf eine äußere 
Manifestation des Bösen hinzuweisen; allerdings ist das feindliche Wappen ledig­
lich Indikator, dass die schildtragende Person mir Böses will.

1. Hinführung

11

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9 - am 16.01.2026, 19:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ständnisses nicht böse. Ein Beispiel: Eine Person rennt an einem 
Kind vorbei und stößt es dabei um. Später erklärt sie dem Kind, 
sie habe es „nicht böse gemeint“.7 Die Person bringt damit zum 
Ausdruck, dass sie das Kind durchaus willentlich gestoßen hat (denn 
sonst wäre die den Vorsatz bestreitende Erklärung „Ich habe es nicht 
gewollt“ die angemessene und stärkere Verteidigung). Die Person 
könnte etwa darauf hinweisen, sie habe sich in einem wichtigen 
Wettrennen befunden. Ob die Erklärung, es nicht böse gemeint zu 
haben, zufriedenstellt, steht auf einem anderen Blatt. Die Erklärung 
dürfte zumindest ein Stück weit beruhigen beziehungsweise klärend 
wirken, zumal sie deutlich macht, dass es sich nicht um eine geziel­
te Aggression handelte. Womöglich kann die umstoßende Person 
sogar dermaßen gute Gründe liefern, dass diese das vorsätzliche 
Stoßen nicht nur irgendwie nachvollziehbar machen, sondern sogar 
rechtfertigen: Sie könnte etwa glaubhaft machen, just durch dieses 
Manöver ihren Häschern entkommen zu sein oder eine dritte Person 
vor einem gefährlichen Sturz bewahrt zu haben.8

Die Alltagssprache legt also nahe, dass für böses Tun nicht nur 
vorsätzliches Handeln nötig ist, sondern die Person das Tun zusätz­
lich auch „böse meinen“ muss. Nehmen wir einmal an, dieses alltags­
sprachliche Verständnis träfe zu. Wäre dieses Kriterium – Vorsatz 
plus Motiv der Bosheit – hinreichend? Was ist, wenn eine Person 
nicht fähig ist, ihr Handeln zu reflektieren oder zu steuern? Führt 
etwa eine psychische Krankheit, die es unmöglich macht, das Un­
recht des eigenen Handelns einzusehen, dazu, dass das Verhalten 
nicht mehr als böse bezeichnet werden sollte? Gilt hier also die 
umgangssprachliche Alternativität von bad or mad? Würde man 
diese Alternativität bestreiten und die Fähigkeit zur Unrechtseinsicht 
nicht als notwendige Bedingung der bösen Tat ansehen, müsste man 
konsequenterweise den Bereich des Bösen weit fassen: Gegebenen­
falls müsste dann auch das Verhalten von Tieren, etwa der einen 
Menschen tötende Biss eines Hundes oder die Tötung einer Antilope 
durch eine Löwin, als böse qualifiziert werden – oder gar Naturkata­
strophen wie eine Flut oder ein Erdbeben.

7 Dabei liefert der Satz „Es war nicht böse gemeint“ nur eine Erklärung, besagt 
nichts aber darüber, ob der Adressat die Behauptung für nachvollziehbar hält.

8 Die im Umwerfen möglicherweise liegende Körperverletzung wäre etwa dann 
gerechtfertigt, wenn es zur Abwendung einer bestehenden Lebensgefahr notwen­
dig war, vgl. § 34 Strafgesetzbuch.

I. Einleitung

12

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9 - am 16.01.2026, 19:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ergeben diese ganzen Fragen überhaupt Sinn? Ist der Begriff des 
Bösen nicht voll und ganz überflüssig? Immerhin erinnert das Böse 
an religiöse Konzepte von Hölle und Teufel und erscheint in unserer 
aufgeklärten, postmetaphysischen Welt als Fremdkörper. Den Begriff 
auf unsere soziale Realität zu beziehen, mutet nicht nur unmodern, 
sondern höchst problematisch an. Denn mit dem Begriff des Bösen 
grenzt man aus („die Bösen“), setzt andere zu Feinden herab, die 
es zu bekämpfen gilt („Ausgeburt des Bösen“),9 oder stützt biologis­
tische Vorstellungen, etwa die Vorstellung von Menschen, die „von 
Grund auf böse“ sind.

Ist es also nicht eher an der Zeit, die Redeweise vom Bösen zu ver­
abschieden – und den Begriff überall, wo er vorkommt, zu ersetzen? 
Es gibt doch allerlei alternative Wertungsprädikate, beispielsweise: 
grausam, menschenverachtend, rassistisch, entsetzlich, befremdlich, 
grauenhaft, abscheulich oder verwerflich. Das führt zu der Frage, 
wie sich die Vorstellung vom Bösen überhaupt so lange halten konn­
te. Womöglich liegt das daran, dass die Begriffe, die als Ersatzkan­
didaten in Betracht kommen, ihrerseits nicht besser sind. Sie sind 
letztlich nicht besser, weil sie die Dinge weniger auf den Begriff brin­
gen, weil sie weniger pointieren, weil sie ebenfalls problembehaftet 
sind, und vor allem weil sie ebenso wenig Antworten auf die oben 
angesprochenen Fragen geben, die das Phänomen aufwirft, das mit 
dem Bösen lediglich bezeichnet ist.

Ich möchte mich im Folgenden dem Begriff des Bösen nähern, 
indem ich analysiere, was wir als Gesellschaft als böse erachten, 
und davon ausgehend eine Systematisierung vornehmen, die zum 
Kern einer Konzeption des Bösen führt. Doch inwiefern, so ließe 
sich fragen, ist das überhaupt erstrebenswert? Ist das Böse und auch 
das Nachdenken darüber nicht abgrundtief destruktiv? Nachdenken 
schadet (fast) nie, könnte man sagen. Es liegt aber auch, wie ich 
meine, konstruktives Potenzial darin, sich mit dem summum malum
zu beschäftigen. Einerseits hilft es, das Böse besser zu erkennen 
und – damit vielleicht zum Teil sogar – zu verhindern. Andererseits 
vermittelt das Nachdenken über das Böse auch indirekt Einsichten 

9 Vgl. dazu Günther, Kampf gegen das Böse?, S. 144.

1. Hinführung

13

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9 - am 16.01.2026, 19:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


über das, worauf die meisten ethischen Theorien auf direktem Wege 
zusteuern: das summum bonum.10

2. Idee der Untersuchung

Ziel der Untersuchung ist es, eine Theorie über den Kern dessen zu 
liefern, was das Böse ausmacht, und Verhaltensweisen auszuweisen, 
die genuin böse sind.11 Auf welche Weise soll das passieren? Es 
gäbe eine ganze Reihe an Vorgehensweisen, die durchaus aussichts­
reich erscheinen. So könnte man etwa die christliche Vorstellung 
der sieben Todsünden heranziehen und sie mit Sündenkatalogen 
anderer Religionen vergleichen. Alternativ könnte man das Böse 
untersuchen, das uns in Religion12, Kunst und Literatur13 begegnet. 
Die Religions-14 und Philosophiegeschichte15 könnte man daraufhin 
befragen, was über das Böse bereits gedacht wurde. Eine weitere 
Möglichkeit wäre, den Gebrauch des Ausdrucks des Bösen in unse­
rer Alltagssprache16 zu analysieren.

Statt Theologie, Kunst, Philosophie zu befragen oder sprachanaly­
tisch vorzugehen, verfolgt die vorliegende Untersuchung eine andere 
Idee: Mithilfe des Rechts soll eine Konzeption des Bösen entwickelt 

10 Treffend bemerkt Dalferth, Das Böse, S. IX, dass sich über Böses leichter Ver­
ständigung erreichen lässt als über das gute Leben.

11 Wer bei dem „Bösen im Recht“ daran denkt, wie das Recht durch das Böse 
vereinnahmt wird (vgl. C. Schneider, Die SS und das Recht) oder daran, dass 
es auch böses Recht geben kann, dem kann ich zumindest versprechen, dass es 
auch ein Stück weit darum gehen wird, ob bestimmte Normen oder Rechtsfigu­
ren böse sind, vgl. Kap III.4.

12 Etwa Buber, Bilder von Gut und Böse, S. 315 ff. Einen umfassenden Essay liefert 
Dalferth, Das Böse, der darauf hinweist, dass sich die „Sinngeschichte des Bösen 
im europäischen Denken“ auf zwei Dichotomien bezieht: „[…] den Kontrast 
zwischen böse und gut, und den Kontrast zwischen böse und Gott“ (S. 33); siehe 
zu zweitem vor allem ebd., S. 80 ff.

13 Vgl. etwa Müller-Dietz, Zur Ästhetik des Bösen, S. 648 ff.; Michelsen, Mephis­
tos „eigentliches Element“, S. 229 ff.; ein Plädoyer zugunsten der (fiktionalen) 
literarischen Form für das Erschließen und Prüfen ethischen Denkens liefert 
McGinn, Das Gute, das Böse und das Schöne, S. 269 ff.

14 Vgl. etwa für die Religion des Altertums Colpe, Religion und Mythos im Alter­
tum, S. 13 ff.

15 Vgl. etwa Pieper, Gut und Böse, S. 57 ff.
16 Vgl. (in knapper Weise) Pieper, Gut und Böse, S. 11 ff.

I. Einleitung

14

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9 - am 16.01.2026, 19:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


werden. Genauer: Aus der bestehenden sozialen Praxis, die das 
Recht bildet, soll die im Recht enthaltene, die implizite Konzeption
des Bösen explizit gemacht werden.17

Die hier verfolgte Idee weist zu den erwähnten Vorgehensweisen 
zwei Parallelen auf: Erstens nimmt die Untersuchung wie die ordina­
ry language philosophy ihren Ausgangspunkt darin, ein Phänomen 
zu untersuchen, und zwar in seiner Einbettung in die soziale Praxis. 
Nur wird hier nicht die soziale Praxis der Alltagssprache, sondern 
die soziale Praxis des Rechts in den Blick genommen. Wie bei der 
Alltagssprache geht es um das Ziel, implizites Wissen offenzulegen, 
das in der Praxis enthalten ist.18 Die Untersuchung teilt damit den 
Ausgangspunkt der Vorstellung des Pragmatismus, dass wir über 
ein Konzept weniger durch rein theoretische Definitionsversuche, 
sondern eher dadurch etwas lernen können, dass wir es in Bezug 
zur Praxis setzen.19 Die Idee ist also, dass das theoretische Wissen 
im praktischen Wissen geborgen ist, dass das knowing how dem 
knowing that vorausgeht.20 Zweitens ist die hier gewählte Methode, 
nämlich das Böse in der Praxis des Rechts zu suchen, nicht unähn­
lich der Herangehensweise der Analyse der Sündenkataloge. Denn 
Orientierungspunkt ist das Strafrecht mit seinem Sanktionskatalog – 
hieraus soll die Konzeption des Bösen im Recht sich ergeben.

17 Den Begriff des Explizitmachens entlehne ich Brandom, Expressive Vernunft, 
dessen Werk im englischen Original den Titel Making it explicit trägt. Vgl. dazu 
Bung/Abraham, Sprachphilosophie, S. 95 ff.

18 Die Idee, dass in unseren sozialen Praktiken theoretische Wissensgehalte (und 
normative Festlegungen) implizit sind, die explizit gemacht werden können 
und dadurch kritisierbar werden, ist ein Gedanke, den Brandom entwickelt, 
Brandom, Expressive Vernunft, S. 171 et passim.

19 Misak, The American Pragmatists, S. 31, in Rekonstruktion der „Pragmatic Ma­
xim“.

20 Siehe zu dieser Differenzierung der Wissensformen grundlegend Ryle, Der 
Begriff des Geistes, S. 26 ff. Mir geht es vorliegend nicht um die These, die 
Hartland-Swann, An Analysis of Knowing, S. 58 ff., in Auseinandersetzung mit 
Ryle entwickelt hat, dass nämlich knowing that ein Sonderfall von knowing how 
sei (weil auch dort immer eine Fähigkeit involviert sei, und zwar die Fähigkeit, 
zu benennen, was der Fall ist). Vielmehr geht es um die (pragmatistische) Über­
legung, dass praktische Tätigkeit ihrer Theoretisierung vorangeht, die Theorie 
der Praxis nachfolgt.

2. Idee der Untersuchung

15

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9 - am 16.01.2026, 19:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Gang der Untersuchung

Auf welche Weise soll das Böse im Recht nun genau gefunden wer­
den? Die Untersuchung gliedert sich in vier Hauptteile. Der erste 
Hauptteil nimmt die philosophische Debatte über das Böse in den 
Blick (Kap. II). Es geht darum, Überlegungen über das Böse, die 
in der Philosophie vorgetragen werden, aufzugreifen und die hier 
adressierte Frage von verwandten Fragen abzugrenzen. Insbesondere 
werde ich darlegen, weshalb das Böse vom Phänomen der Schuld zu 
distanzieren ist. Wesentliches Ziel des ersten Teils ist es, zu zeigen, 
an welcher Stelle die hiesige Untersuchung an die philosophische 
Debatte anschließt, und welchen konstruktiven Beitrag die hier ent­
wickelte These womöglich leisten kann.

Im zweiten Hauptteil wende ich mich dem Recht zu und stelle 
vorbereitende Überlegungen an (Kap. III). Nachdem im rechtswis­
senschaftlichen Diskurs, wie ich darlegen werde, der Begriff des 
Bösen keinen guten Stand hat, geht es zunächst darum, zu unter­
suchen, welche Anforderungen zu stellen wären, wenn man sich 
auf diesen Begriff dennoch einlassen wollte. Sobald dies geklärt ist, 
werde ich die Grundidee der Untersuchung präsentieren, nämlich 
auf welche Weise die dem Recht implizite Konzeption des Bösen 
explizit gemacht werden kann. Die Suche wird im Ergebnis darauf 
hinauslaufen, dass das Böse im Recht im Zusammenhang mit dem 
Handlungsmotiv zu verorten ist. Die Verteidigung dieser These 
bedingt die Klärung zweier Vorfragen, die vor der Durchführung 
der Grundidee zu adressieren sind. Die erste Vorfrage ist eine hand­
lungstheoretische: Was sind Motive und wie verhalten sie sich zu 
Intentionen? Die zweite Vorfrage ist eine Frage der historischen Ge­
nese des Rechts, das betrachtet werden soll: Handelt es sich bei einer 
der Rechtsnormen, auf die sich die Suche nach dem Bösen im Recht 
wesentlich stützt, nämlich den Mordparagraphen (§ 211 Strafgesetz­
buch), um eine Ausprägung nationalsozialistischen Rechtsdenkens? 
Wenn dem so wäre, stünde die im Recht aufzufindende Konzeption 
der bösen Tat auf ganz grundsätzlich problematischen Beinen.

Nachdem im zweiten Hauptteil die These vorgestellt wurde und 
Vorfragen geklärt sind, leistet der dritte Hauptteil die Durchführung, 
in der die These begründet wird (Kap. IV). Dazu wird in einer Ana­
lyse der Vorschriften über die gravierendsten Verbrechen, nämlich 
Mord und bestimmte Völkerrechtsverbrechen, gezeigt, dass in allen 

I. Einleitung

16

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9 - am 16.01.2026, 19:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fällen das verwerfliche Motiv die entscheidende Rolle dafür spielt, 
ein Verhalten nach dem Maßstab des Rechts als böse zu bewerten. 
Im Anschluss daran systematisiere ich die bösen Motive, die sich im 
Recht auffinden lassen. So soll die dem Recht implizite Konzeption 
des Bösen schließlich explizit werden.

Im vierten Hauptteil wird die explizierte Konzeption des Bösen 
im Recht zurück in die Philosophie gebracht, indem Vorüberlegun­
gen zu einer Kritik der Konzeption vorgestellt werden (Kap. V). 
Ihre Ausgangspunkte lassen sich als Fragen formulieren: Ist die ex­
plizit gemachte Konzeption nicht zu voraussetzungsreich, weil sie 
nur Taten erfasst, bei denen der Täter ein starkes Motiv hatte? Ist 
die Konzeption nicht zu uninformiert, weil sie die Wurzel und die 
Entstehung des Bösen nicht verarbeitet? Ist sie nicht zu eng, weil sie 
wichtige Formen des Bösen gar nicht in den Blick bekommt? Und 
schließlich: Ist die Rede vom Bösen im Recht nicht befremdlich für 
jeglichen rationalen Diskurs und das Böse also letztlich ein Fremd­
körper im Recht?

Abschließend fasse ich die zentralen Überlegungen der Arbeit 
zusammen (Kap. VI) und stelle sieben Thesen zum Bösen im Recht 
zur Diskussion (Kap. VII).

3. Gang der Untersuchung

17

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9 - am 16.01.2026, 19:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991329-9 - am 16.01.2026, 19:41:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991329-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	I. Einleitung
	1. Hinführung
	2. Idee der Untersuchung
	3. Gang der Untersuchung


