Kinder als Figuren und Mittler des Fremden
Zur filmischen Darstellung, Erfahrung und Reflexion
von Alteritat

Bettina Henzler

»Denn fiir uns Erwachsene ist die Physiognomie der Kinder gerade so selt-
sam und geheimnisvoll wie die der Tiere, und geheimnisvoller noch dadurch,
daf} sie nicht so fremd ist.« Mit diesen Worten begriindet der Filmkritiker
Béla Baladsz 1924 in Der sichtbare Mensch und die Kultur des Films, warum das
Kind fir den Film einen »besonderen Reiz« ausiibe (Baldsz 2001: 77). Denn
der Film - so fihrt er fort - sei dasjenige Medium, das erstmals Kinder in ih-
rer Eigenheit darstellen konne:

Es gibt erwachsene Dichter, die die Psychologie des Kindes gut kennen und
seine Sprache gut nachahmen kénnen. Aber die Mienen und Gebérde eines
Kindes darstellen, ein Kind spielen kann naturgemaf: ein Erwachsener nie-
mals, weil zwar die Worte des Kindes ihm zur Verfiigung stehen, aber seine
kleinen Handchen, sein zartes Gesichtchen nicht. (Ebd.)

Diese Zitate sind in mehrfacher Hinsicht aufschlussreich. Erstens verweisen
sie darauf, dass Kinder seit Beginn der Filmgeschichte eine prominente Rol-
le als Filmdarsteller' einnehmen. Schon das erste Kinoprogramm der Brii-
der Lumieére, das 1885 in Paris uraufgefithrt wurde, zeigte in vier von zehn
Filmen Babys und Kinder. Jugendliche traten dagegen mit dem Aufkommen
der Jugendkulturen in den 1950er Jahren als eigenstindige filmische Figuren
auf den Plan, zunichst gespielt von jungen Erwachsenen. Erst in den 1990er
Jahren verdringten jugendliche Darsteller die Kinder von ihren prominen-

1 Die gendergerechte Schreibweise setze ich im Folgenden ein, wenn von konkreten Perso-
nendie Rede ist, nichtjedoch bei abstrakten Kategorien, wie in diesem Fall.

14.02.2028, 15:39:0


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Bettina Henzler

ten Plitzen in der Filmgeschichte (vgl. Livecchi 2012:17-19). Zweitens war das
Kind von Anfang an eine Figur, iiber die in der Filmkritik oder in padagogi-
schen Diskursen die spezifischen Eigenschaften des Mediums Film verhan-
delt wurden (vgl. Henzler 2016). Baldsz, beispielsweise, bringt neben der der
Prisenz des Kindes als Darsteller auch die Identifikation der Regiehaltung
mit dem Blick des Kindes ins Spiel. Die filmische Groflaufnahme entspre-
che der Wahrnehmung eines Kindes, denn: »Die Kinder kennen die gehei-
men Winkel des Zimmers besser als die der Erwachsenen, weil sie noch un-
ter Tisch und Diwan kriechen konnen. Sie kennen die kleinen Momente des
Lebens besser, weil sie noch Zeit haben, bei ihnen zu verweilen.« (Baldsz 2001:
78) Beide — die Figur des Kindes und der Blick des Kindes — verbindet Baldsz,
drittens, mit den Begriffen des »geheimen« oder »geheimnisvolleng, sie im-
plizieren Vorstellungen von Fremdheit oder Alteritit.

Bis heute durchziehen Uberlegungen zur besonderen Affinitit des Me-
diums Film zum Kind und zur Kindheit filmtheoretische Diskurse, wobei
gerade phinomenologische Filmtheorien diese nicht selten mit filmischen
Fremdheitserfahrungen in Verbindung bringen. Diese beziehen sich einer-
seits auf Kinder als Darsteller, die in ihrem Eigensinn die filmische Mise
en Scéne prigen (vgl. Bazin 2004), andererseits auf eine iiber Kinderfigu-
ren oder den Bezug zur Kindheit der Zuschauer motivierte sinnlich-affek-
tive Welterfahrung.> Kinder stehen in diesen Theorien ein fiir Fremdheits-
erfahrungen, die die Integritit des autonomen Subjekts infrage stellen. In
Filmen selbst wird diese Position durch die vielzdhligen Kinderfiguren ver-
korpert, die dem Fremden begegnen: seien es unbekannte Menschen oder
Welten. Die Thematik der Fremdheit und Alteritit ist daher, was das Medi-
um Film betrifft, grundlegend mit der Figur des Kindes und der Kindheits-
darstellung verbunden.

Hier zeigt sich vermutlich eine medienspezifische Differenz zur Literatur,
in der die Konfrontation mit Alteritit — so zumindest die diesem Sammel-
band vorangeschickte These - vorzugsweise iiber Figuren Jugendlicher oder
junger Erwachsener verhandelt wird. Die sprachliche Form und der Modus

2 Inden neueren phdnomenologischen Theorien der Filmerfahrung taucht der Bezug zu Kin-
dernundKindheitimmerwiederin Verbindung mit dem Begriff der Mimesis auf, derin An-
schluss an Walter Benjamin und Theodor W. Adorno als ein Anschmiegen an das Andere
verstanden wird, als eine Form des taktilen Kontakts, der die Dominanz von Blickstruktu-
ren durchbricht. Siehe beispielsweise Sobchack 2004: 289, und Morsch 2010: 53 f.

14.02.2028, 15:39:0


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kinder als Figuren und Mittler des Fremden

des Erzdhlens sind in der europiischen Kulturgeschichte eng verkniipft mit
Bildungsprozessen, mit dem Sichaneignen von und dem Hineinwachsen in
kulturelle und soziale Zusammenhinge. Initiation und Identitdtssuche sind
dementsprechend grundlegende Motive der Literatur, die sich im Helden-
epos als Initiationsgeschichte ebenso finden wie in Bildungsromanen und
Autobiographien als Erzihlung (gelingender) Bildungsprozesse oder auch im
Adoleszenzroman, der sich der krisenhaft erlebten oder scheiternden Iden-
tititssuche widmet (vgl. Gansel 2011). Filmische Genres haben sich das Er-
zihlen als grundlegendes Prinzip der Identititsbildung und der Biographie
zu eigen gemacht und eigene Erzihlformen ausgebildet. Geht man aber auf
die Grundform des Filmischen zuriick, als Aufnahme eines Moments in der
Zeit, als Ausdruck eines wortlosen Schauens, dann ist dieser — daslehrt Vicky
Lebeaus Analyse der Diskurse zum frithen Kino — eng mit der Kindheit ver-
kniipft als einer fliichtigen Lebensphase, in der Sinneseindriicke noch nicht
in sinnstiftende Erzihlungen geordnet werden (vgl. Lebeau 2008: 7-55).

Deshalb stellt sich die Frage, wie Begegnungen mit Alteritit oder Fremd-
heitserfahrungen filmisch vermittelt werden, zunichst in Bezug auf Kinder-
figuren. Diese manifestieren sich nicht selten in dsthetischen Formen, die
das>Aussetzencder Sprache, den Bruch mit Logiken der Narration bedingen
(vgl. Stewen 2011: 187-211). Die gerade in der Arbeit mit Kinderdarstellern be-
vorzugt eingesetzten semidokumentarischen Inszenierungsstrategien tra-
gen dazu bei, dass Kinder Filmszenen mit ihrer eigensinnigen Kérperlich-
keit, Bewegung und Artikulation prigen (vgl. Lury 2010: 145-189; Brodski
2016). Dies ist ein Grund fiir die Faszinationskraft von filmischen Kinderfi-
guren, die, je nachdem, wie sie mit der filmischen Narration »zusammenspie-
lens, diese in ihrer srealistischen« Wirkung stirken, aber auch destabilisieren
kénnen. Kinder sind in diesem Sinne >Fremdkoérper«im Getriebe filmischen
Erzihlens (siehe dazu Henzler 2021). Andererseits verkorpern Kinder oft Fi-
guren, die einen Zugang zu Alteritat vermitteln und deren Blick gewisserma-
3en das erschliefdt, was sich einer sinnstiftenden Erzdhlung entzieht. Diesen
Aspekt werde ich im Folgenden am Beispiel von Claire Denis’ Chocolat (Frank-
reich 1988) ausfithren, der im Riickblick die Kindheit der Hauptfigur France,
Tochter eines franzosischen Kolonialbeamten in Kamerun, erzihlt. Theore-
tischer Ausgangspunkt ist der phinomenologische Begriff der Alteritit bzw.
Fremdheit, der von Maurice Merleau-Ponty, Emmanuel Levinas und Bern-
hard Waldenfels formuliert wurde und der die Filmtheorie in der zweiten
Hilfte des 20. Jahrhundert nachhaltig beeinflusst hat.

14.02.2028, 15:39:0

231


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Bettina Henzler

Theoretische Ausgangspunkte

In der Kulturwissenschaft wird der Begriff der Alteritit als kulturelle, so-
ziale und psychische Konstruktion verstanden. Er bezeichnet kulturelle Zu-
schreibungen, mit der Figuren des Anderen - seien es Frauen, Vertreter der
kolonisierten Volker oder auch Kinder — als Projektionen, also Ideal- oder
Fremdbilder, eines als Norm gesetzten (midnnlichen) Subjekts fungieren, das
sich definiert, indem es sich vom >Anderen< abgrenzt. Im Unterschied dazu
versteht die Phinomenologie Alteritit oder Fremdheit nicht als Konstrukti-
on des autonomen Subjekts und der westlichen Kulturgeschichte, sondern als
existenzielle Erfahrung eines jeden Menschen. Maurice Merleau-Ponty legt
in seiner Phinomenologie der Wahrnehmung dar, wie die leibliche Verortung
des Menschen in der Welt, die das Wahrnehmen, Handeln und Denken be-
griindet, die Erfahrung von Alteritit bedingt: Demzufolge konnen die Dinge,
die Menschen, die Orte, denen wir begegnen und in denen wir uns bewegen,
von uns niemals vollstindig erfasst werden. Der andere Mensch ist uns zwar
dhnlich und wir kommunizieren im gemeinsamen Bezug auf die Welt, aber
er bleibt uns auch unzuginglich, weil er anders in der Welt verankert ist und
sie daher notwendig anders erfihrt. Diese korperliche Situierung der Erfah-
rung wird von Merleau-Ponty nicht als >natiirlich« gegeben, sondern als sozi-
al und historisch iberformt gedacht (vgl. Merleau-Ponty 1966: 372-374, 380-
382). Paul Meunier bringt Merleau-Pontys Verstindnis der Alteritit wie folgt
auf den Punkt: »So wie er fiir uns in der Begegnung erscheint, prasentiert
der Andere eine dhnliche Ambiguitit wie die der Sache: er ist zugleich trans-
parent und undurchdringlich, inner- und aufderhalb unseres Blickwinkels.«<*

Diese Undurchdringlichkeit gilt in besonderem Maf3e fiir das Kind, des-
sen Wahrnehmung und Denken sich Merleau-Ponty in seinen Vorlesungen
zur zeitgendssischen Pidagogik und Psychologie der Kindheit, verdffent-
licht in Keime der Vernunft, gewidmet hat (vgl. Merleau-Ponty 1994). Er kri-
tisiert darin — bereits 40 Jahre vor der kulturwissenschaftlichen Kindheits-
forschung - die kognitivistische Entwicklungspsychologie, da diese Kinder
am Mafstab des erwachsenen Subjekts misst, sie als noch >unfertig« oder in
Entwicklung befindlich begreift. Stattdessen formuliert er anschliefend an

3 Meunier 2016: 247; Ubersetzung B.H. »Tel qu'il nous apparait dans la rencontre, autrui pré-
sente une ambiguité similaire a celle de la chose: il est a la fois transparent et insondable,
intérieur et extérieur a notre point de vue.«

14.02.2028, 15:39:0


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kinder als Figuren und Mittler des Fremden

die Gestaltpsychologie die These, dass die Wahrnehmung von Kindern an-
ders strukturiert sei, als die der Erwachsenen — eine These, die auch in der
phinomenologischen Pidagogik in Deutschland aufgegriffen wurde (vgl.
Meyer-Drawe /Waldenfels 1988; Schifer 2007).

Wihrend bei Merleau-Ponty der Begriff der Alteritit eher am Rande vor-
kommt, riicken Emmanuel Levinas und, an diesen anschliefRend, Bernhard
Waldenfels die Alteritit bzw. Fremdheit ins Zentrum ihrer Philosophie, in
der sie das Subjekt vom Anspruch des Anderen her denken (vgl. Alloa u.a.
2012). Waldenfels differenziert dabei den franzosischen Begriff der alterité
aus (Waldenfels 2006: 112).* Wihrend er mit »Andersheit« die Austauschbar-
keit der Positionen von Ich und Anderen bezeichnet, welche die Moglichkeit
einer Uberwindung der Fremdheit einschlie8t, betont er mit »Fremdheitc,
im Sinne von Merleau-Ponty und Levinas, eine prinzipielle unitberwindliche
Asymmetrie im Verhiltnis des Ichs zum Anderen:

Als radikal bezeichne ich eine Fremdheit, die weder auf Eigenes zuriickge-
fithrt, noch in ein Ganzes eingeordnet werden kann, die also in diesem Sinne
irreduzibel ist. Eine solche radikale Fremdheit setzt voraus, dafd das soge-
nannte Subjekt nicht Herr seiner selbst ist und daR jede Ordnung, die »es
gibt« und die immer auch anders sein konnte, sich in Grenzen hilt. Fremd-
heitin ihrer radikalen Form besagt, dafd das Selbst auf gewisse Weise aufler
sich selbst ist und daf jede Ordnung von Schatten des AufRer-ordentlichen
umgeben ist. Solange man sich dieser Einsicht verschliefit, bleibt man einer
relativen Fremdheit verhaftet, einer blofden Fremdheit fir uns, die einem
vorlaufigen Stand der Aneignung entspricht. (Ebd.: 116)

Nach Waldenfels entsteht Fremdheit in Prozessen der Ein- und Ausgren-
zung, die das Ich untrennbar mit dem Fremden verflechten. Er kritisiert
kognitionswissenschaftliche oder kommunikationswissenschaftliche An-
sitze dafiir, dass sie Fremdheit durch Verstehen oder Kommunikation zu
iiberwinden glauben, dadurch aber das Fremde letztlich vereinnahmen und
in normative Systeme einzugliedern versuchen. Stattdessen schligt er, an-
schlieflend an Levinas, eine Ethik der Responsivitit vor: ein Antworten auf

4 Im Franzosischen gibt es den Begriff des Fremden, wie ihn Waldenfels verwendet, nicht.
Der philosophische Begriff der Alteritit umfasst dort beide Facetten: die irreduzible
Fremdheit und die iberwindbare Fremdheit im Sinne einer Wechselseitigkeit.

14.02.2028, 15:39:0

233


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Bettina Henzler

den Anspruch des Fremden, das das Selbst beunruhigt, verstort, infrage
stellt.

Waldenfels bezieht den Begriff der Fremdheit als existenzielle Erfah-
rung u.a. auf Phinomene der Interkulturalitit und auf das Verhiltnis von
Erwachsenen und Kindern. Gemeinsam mit Kite Meyer-Drawe fordert er
dementsprechend eine Pidagogik, die von der geteilten, wenn auch unter-
schiedlichen leiblichen Erfahrung der Welt ausgeht, statt iiber die sprach-
liche Verstindigung oder das kognitive Verstehen eine Hierarchie von Er-
wachsenem und Kind zu etablieren. Vor diesem Hintergrund lassen sich die
Auerungen von Béla Baldsz, die in dhnlicher Form auch bei dem Filmkri-
tiker André Bazin in den 1950er Jahren wiederkehren, wie folgt verstehen:
Beide schreiben dem Medium Film das Potenzial zu, auf Kinder als Frem-
de zu antworten, indem es mit deren spezifischer Korperlichkeit und Er-
fahrung konfrontiert, diese aufnimmt, wiedergibt und modelliert, ohne sie
ausschliefflich narrativen Logiken, wissenschaftlichen Modellen oder kul-
turellen Bildern des Kindes unterzuordnen. So lobt Bazin in einer Kritik von
Germania anno zéro, dass der Film darauf verzichte, den kindlichen Haupt-
darsteller als Spiegel der Gefiihle und Idealbilder der erwachsenen Zuschau-
er einzusetzen, sondern diesen zum Nachdenken herausfordert, gerade weil
»sein [des Kindes; B.H.] Geheimnis undurchdringlich bleibt« (Bazin 2004:
245).

Wie auch Baldsz greift Bazin — ohne dies explizit zu thematisieren — auf
ein phinomenologisches Verstindnis des Films und der Wirklichkeit zuriick.
Der einflussreichste Vertreter der franzosischen Filmtheorie der Nachkriegs-
zeit verstand Film als ein Medium, das Wirklichkeit als Alterititserfahrung
vermitteln kann (ohne den Begriff selbst zu verwenden). Fiir diesen Ansatz
war die filmische Aufnahme zentral, die gemaf Bazin nicht primir als Zei-
chen innerhalb einer Narration oder als ein nach etablierten Mustern gestal-
tetes Bild zu verstehen ist, sondern als zeitliche Aufzeichnung, die auch et-
was zur Anschauung bringen kann, das sich der Kontrolle der Regie entzieht.
Zentral fur dieses Filmverstindnis war der auch fiir Merleau-Ponty wesent-
liche Begriff der Ambiguitit der Wirklichkeit (vgl. Andrew 1990: 106). Laut
Bazin kénnen diese gerade solche Filme vermitteln, die in langen Einstel-
lungen die Wahrnehmung der Zuschauer aktivieren oder offene episodische
Formen einer geschlossenen Dramaturgie vorziehen.

In den 1980er Jahren griff Serge Daney, ebenfalls Filmkritiker, die-
sen Gedanken auf und skizzierte angesichts des zunehmenden Einflusses

14.02.2028, 15:39:0


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kinder als Figuren und Mittler des Fremden

der Werbeisthetik auf das Kino eine Ethik und Asthetik der Alteritit (vgl.
Henzler 2013: 252-263). Dem Visuellen, das den Logiken der Kommunikati-
on gehorcht, setzte Daney das Bild als eine audiovisuelle Asthetik entgegen,
welche die Alteritit des Dargestellten respektiert. Unter der Alteritat des Bil-
des versteht Daney dabei: das Gesicht, das fremd und undurchdringlich er-
scheint, die Stimme des Singers, die nicht im Playback konstruiert wird,
oder den zufilligen Moment, der sich nicht wiederholen ldsst. Fiir Daney
zeigt sich dies Alteritdt nicht nur in der filmischen Aufnahme, wie bei Bazin,
sondern sie ist auch eine Angelegenheit der Montage. Denn diese erlaubt es,
Perspektiven zu verschieben und ein Bewusstsein fiir den Blickwinkel des
Anderen zu wecken, ohne diesen notwendigerweise zu vereinnahmen. Daney
geht es dabei wie auch Bazin nicht nur um das filmische Potenzial, etwas vor
der Kamera Befindliches aufzuzeichnen und somit die Heterogenitit oder
Ambiguitit der Wirklichkeit als Material der filmischen Gestaltung zu ver-
stehen. Vielmehr beziehen sich beide ebenso auf die Zuschauererfahrung, ih-
nen geht es um eine Aktivierung der Zuschauer durch isthetische Strategi-
en, die mit den Konventionen des filmischen Erzihlens brechen. Sie beziehen
sich auf'eine Erfahrung der filmischen Wirklichkeit als unabgeschlossen, un-
durchdringlich, mehrdeutig, fremd, als eine, deren Ausdeutungen nicht vor-
gegeben ist. Den Zuschauern wird eine aktive Haltung abverlangt: Sie sind
aufgefordert, wie in der Realitit, ihre Wahrnehmung in gewissem Rahmen
selbst zu steuern, ihre eigenen Schliisse zu ziehen. Die filmische Gestaltung
sensibilisiert gewissermafien fiir die Alteritit der Wirklichkeit.

Diese Ausdifferenzierung des Alterititsbegriffs als eine filmasthetische
Kategorie lasst sich mit den eingangs angefithrten Aussagen zu filmischen
Kindheitsdarstellungen zusammenfithren. Sie decken sich mit der These,
dass Filme die Alteritit ihrer kindlichen Darsteller respektieren und den Zu-
schauern Aufgeschlossenheit gegeniiber deren Unzuginglichkeit abverlan-
gen. Und andererseits wird Kinderfiguren in Filmen selbst ein phinomeno-
logisches Verhiltnis zur Wirklichkeit zugeschrieben, das heift, iiber ihren
Blick wird die Fremdheit der Welt vermittelt. Kinderfiguren haben somit
in Filmen eine Zwischenposition und Mittlerrolle inne: Sie verkorpern glei-
chermafien das Fremde wie auch das Selbst, das Fremdheit erfihrt. Sie sind
diejenigen, die wie die Protagonistin in Chocolat die Grenzen zwischen dem
Eigenen und dem Fremden iiberschreiten, verschieben und infrage stellen.

14.02.2028, 15:39:0

235


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Bettina Henzler

Das Kind als Grenzgangerin in Chocolat

Chocolat erzihlt im Riickblick die Kindheit der weiblichen Hauptfigur France
im Kamerun der 1950er Jahre. Im Zentrum steht die Freundschaft zwischen
France, der Tochter eines franzosischen Kolonialbeamten, und Protée, dem
einheimischen Diener der Familie. Der Film befragt die sozialen und imagi-
niren Grenzziehungen zwischen Frankreich und Kamerun, Europa und den
(ehemaligen) Kolonien, zwischen Zeiten und Kulturen, Hautfarbe und Ge-
schlecht und die in diese eingeschriebenen Machtverhiltnisse (vgl. Mayne
2005: 34). Das Kind, das >zwischen den Kulturen< aufwichst, iiberschreitet
diese Grenzen und stellt sie infrage (vgl. Beugnet 2004: 61).

In der Sekundarliteratur wird aus feministischer und postkolonialer Per-
spektive die Verschrinkung von Weiblichkeit und Kolonialismus diskutiert,
insbesondere auch in Bezug auf literarische Vorbilder wie Travels in the In-
terior Districts of Africa von Mungo Park (1799), Une vie de boy von Ferdinand
Oyono (1956) oder The Grass is Singing von Doris Lessing (1950) (vgl. Kaplan
1997; Durham 2003; Homle 2005). Einige Autor*innen analysieren die nar-
rative und dsthetische Form als Umkehrung des kolonialen Blicks, da hier
die Perspektive der >unterlegenenc Positionen der Einheimischen, der Frau-
en und Kinder eingenommen und dadurch die kolonialen Machtstrukturen
subvertiert werde (vgl. Kaplan 1997: 163; Beugnet 2004: 57). Allerdings wur-
de diese Blickkonstellation bisher nicht systematisch von der Figur des Kin-
des ausgehend untersucht. Stattdessen dominieren Deutungen der Kinder-
figur France als Allegorie oder Metapher des nachkolonialen Frankreichs,
die wahlweise kulturelle Hybriditit, Kosmopolitismus oder »Europe’s »best
self« verkérpere (u. a. Muller 2006: 742; vgl. Homle 2005: 307). Dariiber hi-
naus wurde die Erinnerungsform unter den Gesichtspunkten der Nostalgie
und des Traumas verhandelt und dabei die Gegenwirtigkeit des Vergange-
nen, der Blick der Erwachsenen aufdie Kindheit fokussiert (vgl. Kelleher 1998;
Beugnet 2004: 50-52).

Ich werde daran anschliefdend im Folgenden die Figur des Kindes in Be-
zug zur Betrachterposition und zur Erfahrung kultureller Fremdheit unter-
suchen und aufzeigen, wie iiber sie das Leben im kolonialen Kamerun und
der Blick auf seine Bevolkerung vermittelt wird. Ich stelle dafiir drei Schliis-
selszenen ins Zentrum. Eine ausfiithrliche Analyse der sHyinen-Szene« aus
der Binnenhandlung fithrt zunichst in die Grundkonstellation des Films im
Hinblick auf die in verschiedenen Figuren verkdrperte und in der filmischen

14.02.2028, 15:39:0


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kinder als Figuren und Mittler des Fremden

Gestaltung manifeste Haltung zum Fremden ein. Daran anschlieRend lege
ich die beiden zentralen Aspekte des mimetischen Kontakts zum Fremden
und der Verschiebung des Blicks auf die Fremden an zwei weiteren Szenen
genauer dar: der Abschiedsszene von France und Protée aus der Binnenhand-
lung und der Eingangsszene der Rahmenhandlung, in der die erwachsene
France sich auf einer Reise in Kamerun an ihre Kindheit erinnert. Ich wer-
de darlegen, wie sich die dem Kind in der Binnenhandlung zugeschriebene
Haltung gegeniiber Kamerun und seiner Bevélkerung in der dsthetischen
Haltung der Regie spiegelt. Der Blick des Kindes, so eine zentrale These, be-
griindet in Chocolat gewissermafen die Regiehaltung gerade darin, wie er
kulturelle Fremdbilder infrage stellt und einen Eindruck von der prinzipiel-
len Unzuginglichkeit des Anderen vermittelt.

In der ersten Hilfte der Binnenhandlung geht der Vater Marc (Fran-
ois Cluzet) auf Reisen und itberantwortet beim Abschied seine Frau Aimée
(Giulia Boschi) und seine Tochter France (Cécile Ducasse) dem Schutz von
Protée (Isaach de Bankolé). Diese Konstellation ist charakteristisch fiir die
Binnenhandlung, in der Mutter und Tochter hiufig allein mit der einheimi-
schen Dienerschaft in der entlegenen Villa bleiben. Wihrend die Mutter ver-
zweifelt versucht, den Lebensstil des franzésischen Grof3biirgertums in der
Kameruner Steppe aufrechtzuerhalten, ist der Vater in seiner Funktion als
Kolonialbeamter im Land unterwegs. Diese Situation spitzt sich in der Par-
allelmontage zweier Nachtszenen zu, in denen die Mutter aus Angst vor einer
Hyédne Protée um Hilfe ruft, wihrend der Vater einen einheimischen Stam-
mesaltesten besucht und mit ihm tiber den Schutz vor wilden Tieren spricht
(20:37-26:49).

Das Verhiltnis von Aimée zum fremden Land und seinen Bewohnern
wird in dieser Szene tiber die Gegensitze von drinnen/draufien, Diener/Her-
rin, Frau/Mann verhandelt.

Beunruhigt vom Bellen der Hyane schlief3t die Mutter sich und ihre Toch-
ter in ihr Schlafzimmer ein, verriegelt Fenster und Tiiren, um sich vor der be-
drohlichen Naturwelt drauflen zu schiitzen. Es ist mitten in der Nacht, den-
noch ruft sie Protée zu sich, gibt ihm ein Gewehr in die Hand und befielt ihm,
an der nach draufden ge6ffneten Tiir Wache zu halten. Der Schutz oder auch
die Abwehr der als bedrohlich empfundenen Umgebung zeigt sich bildlich in
einer doppelten Grenzziehung: dem Moskitonetz, das die Mutter wiederholt
um ihr Bett drapiert, und der von Protée bewachten Tiirschwelle.

14.02.2028, 15:39:0

237


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 Bettina Henzler

Abbildungen 1bis 10: Blicke, die sich kreuzen.

I

(N

It muist belhere.

(8

NS et thatihyenattty !t Come in

(Quelle: Chocolat, Regie: Claire Denis, Frankreich 1988. DVD Artificial Eye)

14.02.2028, 15:39:0


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kinder als Figuren und Mittler des Fremden

Die auf der Handlungsebene inszenierte Machtausiibung einer >Hausherring,
die tiber ihren >Hausdiener< sogar nachts verfiigt, wird in der Blickregie und
im Schauspiel subvertiert. So reagiert Protée nur verzogert auf die Befehle
von Aimée und wirkt wie ein Ruhepol gegeniiber ihrer Aufregung. Von dem
Moment an, in dem er in der Tiir erscheint, >schligt« sich zudem die Kame-
ra »auf seine Seite« und gibt seinen Blick auf Aimée und France wieder. Die-
se Umkehrung spitzt sich in einer Untersicht von Protée zu, der auf die ho-
ckende, nurim Nachthemd gekleidete Aimée herabschaut, die nervés in einer
Kiste nach einem Gewehr sucht. Dieser Moment ist von einer ambivalenten
Anspannung gepragt. Er evoziert die erotische Anziehungskraft, von der
die wortlosen Blickwechsel zwischen Aimée und Protée im Verlauf das ge-
samten Films sprechen. Und zugleich gewinnt Protée, der eben noch an der
Tiir, jetzt plotzlich mitten im Raum steht, hier selbst eine unheimliche Pri-
senz. Er erscheint als Teil der von Aimée als bedrohlich empfundenen Au-
Renwelt, vor der er sie schiitzen soll. Am Ende der Szene fihrt die Kamera
an den in der Tir sitzenden Protée heran, der verichtlich etwas in der Spra-
che der Einheimischen murmelt, ohne dass wir als Zuschauer wissen, was er
denkt und sagt.

Das Kind nimmt in dieser Szene eine Zwischenposition ein. Es begibt sich
zwar am Anfang zur Mutter ins Bett unter das Moskitonetz. Aber schon be-
vor Protée hinzutritt, teilen wir seinen Blick auf Aimée, die das Bett verlisst,
um mit einer Kerze in der Hand durch das Zimmer zu laufen und Tiiren und
Fenster zu verschlief3en. Als Protée an der Tiir erscheint und die Kamera die
Seite wechselt, kreuzen sich die Blicke von Protée und France wie in einem
stummen Einverstindnis. Dieser Blickwechsel wiederholt sich am Ende der
Szene, wenn France sich neben der liegenden Mutter noch einmal aufrichtet
und in die Richtung von Protée schaut, bevor die Kamera an ihn heranfihre.
Wenn France und Protée sich gegenseitig anschauen, umschlieRt ihr Blick
die Mutter von zwei Seiten und scheint deren Verhalten zu kommentieren.

Die in dieser Szene bestehende raumliche Trennung von France und Pro-
tée wird — nach einem Zwischenschnitt auf den Vater im Gesprich mit dem
Stammesiltesten — aufgehoben. Auf den Schultern des singenden Protée
taucht France in die Dunkelheit der Nacht ein, umhiillt von der Gerdusch-
kulisse der Natur. Das Kind hat buchstiblich die Seiten gewechselt und die
Grenze zwischen drinnen und drauflen, dem von der franzdsischen Mut-
ter bewohnten Heim und dem fremden Land iitberschritten. Protée fungiert
hier als ein Mittler, im Schutz seines Kérpers nimmt France Kontakt zu der

14.02.2028, 15:39:0

239


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Bettina Henzler

zuvor noch als bedrohlich empfundenen Umgebung auf. Doch auch hier ver-
liert er seine beunruhigend-fremde Seite nicht, wenn er mit France auf den
Schultern singend und das Gewehr in der Luft schwenkend auf den Hori-
zont zugeht.

Die in dieser Szene vorgefiithrte Konstellation ist charakteristisch fiir den
ganzen Film. Das Kind ist von Anfang eine >Grenzgangering, die sich frei zwi-
schen der Villa der Familie und dem Hof der Dienerschaft hin- und her be-
wegt. Diese Mobilitit geht mit einer Verschiebung des Blicks einher: Immer
wieder teilt France den Blick der Einheimischen aufihre Eltern und deren eu-
ropdische Giste, wenn sie auch meist aus einem anderen Winkel schaut. Sie
scheint die eigenen Leute und deren — von Vorurteilen und Herrschaftsan-
spriichen gepragtes — Verhalten »aus der Distanz< wahrzunehmen. Zugleich
tritt sie in Kontakt zu Landschaft und Einheimischen, die sie mit allen Sin-
nen wahrnimmt. In der Hydnen-Szene verschmilzt sie (visuell) mit dem Koér-
per von Protée und taucht mit ihm in die Gerauschkulisse der Natur ein, die
schon zu Beginn zu einer totalen Aufnahme der nichtlichen Landschaft er-
klingt. In anderen Szenen erspiirt sie mit geschlossenen Augen die Luft auf
ihren Wangen oder isst Ameisen, die Protée auf ihr Butterbrot driickt. Die
Landessprache erlernt sie spielerisch, indem sie Korperteile von Protée be-
rithrt, deren Namen er ihr nennt. France verkorpert in Chocolat ein mimeti-
sches Verhiltnis zum Anderen, wobei ich Mimesis nicht primir als eine Form
der Reprisentation verstehe, sondern — im phinomenologischen Sinne — als
Korperkontakt mit dem Anderen/Fremden, das von einem Besitz ergreift.

Korperkontakt

Die skizzierte Konstellation steht mit kulturellen Fremdbildern in Verbin-
dung, die bis in die Zeit der Aufklirung zuriickreichen. So war laut Dieter
Richter der Mythos des »Wildeng, der eine Verwandtschaft zwischen Kin-
dern und den Einheimischen der kolonisierten Gebiete behauptet, grundle-
gend fiir das Kinderbild der Aufklirung. Beiden wurde eine besondere Nihe
zur Natur zugeschrieben, welche die europdische Zivilisation iiberwunden
glaubte, da jedes zivilisierte Subjekt diese im Bildungsprozess hinter sich zu
lassen hat. Die angenommene Unreife und Triebhaftigkeit von Kindern und
»Wilden« legitimierte ihre unterlegene Stellung gegeniiber den weiflen Er-
wachsenen.

14.02.2028, 15:39:0


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kinder als Figuren und Mittler des Fremden

Im Prozess der Entstehung der burgerlichen Gesellschaft erscheint als terti-
um comparationis von Wilden und Kindern dem ethnologischen Blick des eu-
ropaischen Intellektuellen ein ganz bestimmtes Biindel von Eigenschaften

und Verhaltensweisen, fehlendes Schamempfinden, ungesteuerte Kérper-
motorik, geringe Affektbeherrschung und schwach entwickelte Verstandes-
krafte, kurzum jenes Syndrom einer vermeintlichen Natiirlichkeit, das doch

erst das historische Produkt des Zivilisationsprozesses und des daraus resul-
tierenden neuen Erwachsenen-Kind-Verhiltnisses ist. (Richter1987:157 f.)

Selbst wenn Chocolat in der Freundschaft von France und Protée die Nihe
von Kindern und Einheimischen, ebenso wie den sinnlichen Kontakt zur Na-
tur, hervorhebt, kann von einer Reproduktion dieser kulturellen Fremdbil-
der nicht die Rede sein. Denn die Analogie von Kind und Diener liegt nicht
in ihrem kindlich-triebhaften Verhalten begriindet, sondern vielmehr in der
unterlegenen Position, die das Kolonialsystem Protée als Vertreter der ein-
heimischen Bevolkerung auferlegt. Kaplan verweist dementsprechend da-
rauf, dass sich die Eltern von France Protée gegeniiber verhalten, als sei er
sunsichtbar< oder zumindest kein erwachsener Mann (vgl. Kaplan 1997:172) —
eine Haltung, der Protée seinerseits mit faszinierender Prisenz und Wiirde
begegnet. In der Hydnen-Szene ist es die Mutter, die sich - wenn man es so
bezeichnen will — wie ein hilfloses Kind verhilt, das um Hilfe ruft, wihrend
Protée ihre Befehle gelassen entgegennimmt. Die Dimonisierung der >wil-
den Natur< entspringt offenbar Aimées Angst, sie entsteht gerade, weil sie
sich einschlief3t und gar nicht erst auf die Fremde einldsst. Wenn Protée mit
France auf den Schultern in die Nacht geht, verliert diese ihre Bedrohlichkeit.
Unbehagen erzeugt dann eher die Waffe, die Aimée Protée selbst gegeben hat
und die kommende Revolten erahnen lisst (vgl. Durham 2003: 136). Chocolat
vermittelt in dieser und anderen Szenen somit die Konstruktion des Frem-
den, der Film veranschaulicht, wie Fremdbilder durch das koloniale Herr-
schaftssystem hervorgebracht werden und dieses legitimieren.
Dementsprechend ist auch die Beziehung von France und Protée nicht
unberithrt von den Machtverhiltnissen. Vor allem zu Anfang kommandiert
France Protée herum und spielt mit der Macht, die sie tiber ihn hat — wenn
sie thn beispielsweise dazu veranlasst, ihr aus der Hand zu essen. Aber auch
die Vermittlungsbeziehung zwischen France und Protée als »bodily transfe-
rence« wird nicht idealisiert (Homle 2005: 313). Sie erweitert nicht nur Fran-
ces Sinne und kulturelle Erfahrung, sondern lisst sie auch den Schmerz der

14.02.2028, 15:39:0

241


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Bettina Henzler

Kolonisierten teilen. Das fithrt sehr eindrucksvoll die Szene der Trennung
von Protée und France vor Augen. Protée hat zu diesem Zeitpunkt seine Po-
sition als Hausdiener verloren, weil er sich den erotischen Avancen von Aimée
(und damit gewissermaflen auch einem narrativen Klischee) verweigert hat.’
France besucht ihn in der Garage, in der er arbeitet. Als sie ihn fragt, ob das
Rohr heifd sei, fasst er es an, France legt ihre Hand daneben und zuckt sofort
vor Schmerz zuriick. Erst danach zieht auch Protée seine blutige Hand zu-
riick und krampft sie wie im Schmerz zusammen (Nahaufnahme). Nach ei-
nem stummen Blickwechsel (Schuss-Gegenschuss) geht er aus der Hiitte und
verschwindet in der Dunkelheit.

Diese Szene wurde in der Sekundirliteratur vor allem im Hinblick auf die
Rahmenhandlung gedeutet. Eine Narbe in der Handfliche der erwachsenen
France (Mireille Perrier) verleiht darin riickblickend der Begegnung mit Pro-
tée eine schicksalhafte Dimension. Wir sehen ihre Handinnenflichenin den
dunkelhiutigen Hinden eines Mannes namens Mungo Park (Emmet Judson
Williamson), der sie im Auto mitgenommen hat. Er méchte zum Abschied
ihre Lebenslinie lesen und stellt fest, dass sie keine hat: »no past, no futurex.
Die Narbe ist hier ein Zeichen der Entwurzelung, die beide teilen: France, die
als Erwachsene in Kamerun ebenso fremd ist, wie es zuvor ihre Eltern waren,
und Mungo Park, ein Amerikaner, dessen Vorfahren zwar aus Afrika stam-
men, der aber dort nicht mehr heimisch wird (vgl. Ruhe 2014:117). Die Narbe
versinnbildlicht daritber hinaus die Traumatisierung von France (und Pro-
tée): Aus dem Kontakt mit der fremden Kultur, aus kolonialen Machtverhilt-
nissen — das scheint Chocolat nahezulegen — geht keiner unbeschadet hervor
(vgl. Beugnet 2004: 52). France steht in diesem Sinne, wie es ihr Name nahe-
legt, fiir das nachkoloniale Frankreich, fiir »la grande mémoire collective des
coloniaux« (Denis zit. nach ebd.: 48). Die Verletzung verweist auf einen Kon-
takt, der beide Kulturen verindert und sich in die Korper eingeschrieben hat
(vgl. Kaplan 1997: 168).

5 Durham und andere verweisen darauf, dass Denis dieses Drehbuch gegen den Willen der
Produzenten durchsetzen musste, die sich—mit Blick auf Einspielergebnisse—eine sexuel-
le Affare zwischen Aimée und Protée wiinschten, einem literarischen und filmischen mas-
ter trope der Kolonialgeschichte (vgl. Durham 2003:130 f.).

14.02.2028, 15:39:0


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kinder als Figuren und Mittler des Fremden

Abbildungen 11 bis 18: Geteilter Schmerz.

(Quelle: Chocolat, Regie: Claire Denis, Frankreich 1988. DVD Artificial Eye)

Im Kontext der Binnenhandlung lisst sich diese korperliche Einpragung
iiberdies noch genauer auf die Vermittlungsbeziehung von France und Pro-
tée beziehen. Im Vertrauen ahmt France Protée nach, sie legt ihre Hand ne-
ben die seine und wird dadurch verletzt. Damit wiederholt sich eine Geste
der Vermittlung, welche die beiden von Anfang an verbunden hat: Die Hand
von Protée zeigt etwas, sie berithrt das Kind und bringt es mit der Umgebung
in Berithrung. Diesem Motivstrang folgend geht es auch in der Abschieds-
szene um eine wortlose Verstindigung der beiden, um die Weitergabe eines

14.02.2028, 15:39:0

243


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244

Bettina Henzler

Schmerzes, deren Tragik darin liegt, dass die beiden verbindet, was sie un-
widerruflich trennt.

Scott Homle verweist auf den mimetischen Charakter dieser Szene und
deutet Chocolat als Ausdruck der »perilous formation of identity within the
parameters of mimetic contact and in a cultural and historical setting in
which hierarchies determined by race, generation and gender disintegrate.«
(Homle 2005: 306). Er bezieht sich auf postkoloniale Theorien, um verschie-
dene Ausprigungen des mimetischen Kontakts zum Fremden in Chocolat zu
analysieren. Dazu zihlt er nicht nur die Vermittlungsbeziehung von Protée
und France (vgl. ebd.: 306 und 313), sondern auch die Angleichung von Pro-
tée an die Lebensweise der europiischen Machthaber und die grotesk-anma-
Rende Mimikry einiger Europier, welche auch noch die unterlegene Position
der Einheimischen fiir sich beanspruchen. Zwar hebt Homle das »didacting
bonding« von dem »boy« und dem »colonial child« als eine subversive Strate-
gie gegeniiber der das Machtsystem stiitzenden Mimikry der erwachsenen
Figuren hervor, er verfehlt jedoch in seinem Fokus auf Handlungszusam-
menhinge die eigentlich dsthetisch-utopische Dimension dieser Differenz
(ebd.). Denn wie der von ihm selbst zitierte Michael Taussig darlegt, ist der
Begriff der Mimesis »zweischichtig«, er meint »Kopie oder Nachahmung und
eine tastbare, sinnliche Koppelung der Kérper des Wahrnehmenden und
des Wahrgenommenen.« (Taussig 1997: 31). Gerade dem zweiten Aspekt der
Mimesis wurde von den Autoren der Frankfurter Schule, Walter Benjamin,
Theodor Adorno und Max Horkheimer, ein utopisches Potenzial zugeschrie-
ben, insofern sie eine nicht instrumentelle Weise der Anniherung an die
Welt, an das Fremde verspricht, eine Weise, sich dem anderen anzuschmie-
gen und es in sich nachzubilden, ohne es durch den Blick den eigenen Vor-
stellungen oder dem rationalen System des Verstehens zu unterwerfen (vgl.
Morsch 2011: 46-57).

Es ist genau dieser Aspekt einer korperlichen Berithrung, der die Ver-
mittlungsbeziehung kennzeichnet und tiber die Wahrnehmung des Kindes
in Chocolat vermittelt wird. Die Narbe in Frances Hand kann dementspre-
chend auch mit den Narben auf dem Korper des Stammesiltesten in Verbin-
dung gebracht werden, mit dem der Vater in der Hyanen-Szene spricht. Der
Vater bietet an, die Einheimischen mit Schusswaffen gegen Léwen zu schiit-
zen. Der Stammesilteste lehnt dies ab und erwidert, dass man den Tieren
im direkten Kampf begegnen miisse, wobei er auf die Narben seines nackten
Oberkorpers verweist. Diese zeugen nicht nur auf diegetischer Ebene vom

14.02.2028, 15:39:0


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kinder als Figuren und Mittler des Fremden

Kontakt mit der >Wildnis¢, sondern sie deuten auch iiber die Diegese hinaus
aufdie in den Kérper des namenlosen Darstellers eingeschriebene Erfahrung
und verleihen der Szene eine dokumentarische Qualitit.*

Hier treffen zwei unterschiedliche Haltungen zur Wirklichkeit bzw. zur
Natur aufeinander, die in der parallel montierten Hydnen-Szene vor Augen
gefithrt werden: Die einen, der Kolonialmacht zugeordneten Figuren, Marc
und Aimée, halten die Wirklichkeit auf Distanz und unterwerfen sie: durch
den Blick, durch rdumliche Ausgrenzung, durch Schusswaffen. Die ande-
ren, die der Stammesilteste vertritt, stehen in einem kérperlichen Kontakt
zur Umgebung, sie setzen sich selbst der Gefahr aus und begegnen dadurch
dem anderen, dem Fremden, und sei es ein wildes Tier, als einem Ebenbiir-
tigen. Diese Haltung klingt in dem mimetischen Verhiltnis von France und
Protée nach und scheint sich in dem Motiv der Narbe somatisch und isthe-
tisch zu manifestieren. Der Film schreibt damit dem Kind als einem Korper,
der noch formbar ist, das Potenzial zu, an diesem mimetischen Bezug zur
Wirklichkeit, zumindest partiell, teilzuhaben und sich durch diesen verin-
dern zu lassen. Was als utopischer Zustand eines vorurteilslosen Zugangs
zu fremden Lebenswelten verstanden werden konnte, erweist sich dabei je-
doch als schon vergangen, unverfiigbar, der Kindheit zugeordnet: wie auch
das Fremde, welches das Selbst konstituiert, prinzipiell unverfiigbar bleibt.
Zugleich scheint sich etwas von diesem mimetischen Kontakt zum Anderen
oder Fremden auch in das Filmschaffen von Denis, in die Asthetik der Ein-
stellungen von Chocolat einzuschreiben.

Der vorurteilslose Blick

In der Sekundirliteratur wurde verschiedentlich darauf hingewiesen, dass
Chocolat eine sUmkehrung« des kolonialistischen Blicks auf die Fremde in-
szeniert (vgl. Kaplan 1997: 163; Beugnet 2004: 57). Diese Umkehrung, oder ge-
nauer: Verschiebung, des Blickwinkels ist — wie ich abschlieRend ausfithren
werde — durch die Figur des Kindes als Grenzgingerin legitimiert. Frances

6 Inden credits tauchen eine Reihe von Namen auf, die keiner Figur zugeordnet werden. Die-
ser gerade wegen seiner dokumentarischen Anmutung aus den sonstigen Szenen heraus-
ragende Moment wird bezeichnenderweise in der mir zur Verfiigung stehenden Sekun-
darliteratur nichterwidhnt.

14.02.2028, 15:39:0

245


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Bettina Henzler

Mutter und ihr Vater vertreten einen kolonialistischen Blick, der auf Distanz
und Herrschaftberuht: Im Fall der Mutter ist es der begehrende Blick auf den
Einheimischen, im Fall des Vaters ist es der exotisierende und besitzergrei-
fende Blick des »typical colonial hero« auf die Landschaft, die er malt, in die
er Strafien bauen und deren wilde Tiere er téten lisst (Beugnet 2004: 57). Ob-
wohl sie — im Unterschied zu ihren Gisten - einen eher respektvollen Um-
gang mit den Einheimischen pflegen, antworten auch Frances Eltern auf die
gefihrlichen oder unberechenbaren Seiten von Land und Leuten, auf das, was
sich nicht in ihre Bilder einfiigt und ihrer Kontrolle entzieht, mit Ausgren-
zung und Gewalt. Das Kind verkorpert dagegen nicht nur eine mimetische
Anniherungan das Fremde, sie stellt auch die kolonialistischen Blickstruktu-
ren infrage (vgl. Durham 2003:136). So hebt Beugnet die Offenheit des ellip-
tisch erzdhlten Erinnerungsplots hervor, der anstelle einer kausalen Ereignis-
kette Momentaufnahmen eines zeitlosen Zustands aufruft und nicht durch
ein Voiceover gedeutet wird. Diese fehlende Erklirung schreibt die Autorin
der neutralen Haltung des kindlichen Blicks als »position of one that rather
sees than comprehends and judges« zu (Beugnet 2004: 59). Diese Position
der Beobachterin verweist auf Denis’ Haltung als Filmschaffende, das Kind
fungiert als »stand-in for director Denis« (Mayne 2005: 41). Im Blick des Kin-
des reflektiert der Film die Bedingungen und Grenzen des eigenen Schauens.

In der filmwissenschaftlichen Forschung wurde die Funktion von Kin-
derfiguren als Zeugen historischer Ereignisse umfangreich diskutiert. Im
Blick von Kindern, die einem Geschehen ausgesetzt sind, das sie nicht ver-
antworten und nicht verstehen, zeigt sich demnach gerade das Inkommen-
surable der Geschichts- und Wirklichkeitserfahrung, das sich nicht in sinn-
stiftende Erzahlungen fiigt. So hat Karen Lury am Beispiel von europdischen
Kriegsfilmen nachgewiesen, dass die Perspektive von Kinderfiguren haufig
ein fragmentarisches, elliptisches, von méirchenhaften Elementen durch-
wobenes Erzihlen legitimiert, das sprachlich nicht artikulierbare Trauma-
ta aufruft, ohne diese zu reprisentieren (vgl. Lury 2010: 105-144). Kelleher
bringt die filmische Bearbeitung von Traumata dariiber hinaus — an Bazins
Uberlegungen anschlieBend — auch mit der spezifischen Wirkung von Kin-
dern als Darstellern in Verbindung, deren Prisenz zum Realititseindruck
des Films mafigeblich beitrigt (vgl. Henzler 2021). Demnach ist es nicht nur
der verstindnislose und nie ganz verstindliche Blick der Kinderfiguren, son-
dern auch ihr Anblick, der historische und politische Krisensituationen als
Bruch zwischen Narration und Bild, zwischen Reprisentation und Prisenz

14.02.2028, 15:39:0


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kinder als Figuren und Mittler des Fremden

markiert. Gerade weil Kinder vor der Kamera nicht zu spielen, sondern zu
existieren scheinen, verkérpern sie Erfahrungen, die sich nicht kommuni-
zieren lassen (vgl. Kelleher 1998: 39 und 41). Kelleher analysiert u. a. Chocolat
vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen wie folgt:

The succession of scenes, with the child’s role therein as witness [..] offer a
particular take on the heuristic experiences suffered (politically speaking)
by the film’s characters. The European adults, although they have assumed
these positions of administrative responsability, are unable to cope — but
repress the appearance of their incapability [..]. The child France sees these
things, but herimmaturity and silence holds these events in the arena of the
unacknowledged. So far, then, the child serves as site for the marking of what
remains repressed, or uncomprehended, in the yet-to-be-narrativized colo-
nial situation. (Ebd.: 48)

Kelleher bezeichnet dies in psychoanalytischer Terminologie als einen Ein-
bruch des Realen ins Symbolische, oder — anders gesagt — als ein Aufreiflen
der nicht reprisentierbaren (traumatischen) Erfahrung in der narrativen Re-
prisentation. In Chocolat manifestiert sich dies nicht nur in der wortlosen
Prisenz der Schauspielerin oder in der elliptischen Erzihlweise, sondern
auch im Aufbrechen der Blickstrukturen durch Kamerafithrung und Mon-
tage, die dem riumlichen >Dazwischen«des Kindes entspricht.

Der Blick des Kindes, das die Seite wechselt, richtet sich auf die europii-
schen Vertreter der Kolonialmichte und iiberkreuzt sich mit den Blicken der
Kameruner, die ebenfalls als »>Schauende«inszeniert sind. Er artikuliert eine
Distanz zu den >eigenen Leuten< und stellt sich selbst als Blick dar. So sind
Szenen hiufig durch Tiiren, Fenster oder Vorhinge gerahmt, die das Ge-
schehen wie auf einer Theaterbithne zur Schau stellen: beispielsweise wenn
France von drauflen die erleuchteten Riume der Villa der Eltern einsieht, in
der diese fiir einen einzigen englischen Gast einen Ballabend mit livrierten
Dienern veranstalten, oder wenn sie durch einen roten Vorhang ihre Eltern
beim Abendessen mit Gisten beobachtet. Diese Distanznahme zeigt sich
nicht nur in Szenen, in denen France explizit als Schauende gezeigt wird,
sondern durchdringt die Inszenierung der Binnenhandlung auch in Sze-
nen, in denen sie abwesend ist. In Chocolat sind nicht die dunkelhiutigen
Diener*innen die komischen oder >kindischen«< Figuren, wie hiufig in Fil-
men oder im Theater. Vielmehr erscheinen die Europder*innen, die »kolonia-

14.02.2028, 15:39:0

247


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Bettina Henzler

le Klischees« verkérpern (Mayne 200s: 38), oftmals hilflos oder licherlich. Ihr
kleinliches und egoistisches Verhalten straft ihre Uberlegenheitsanspriiche
Ligen, und ihre Versuche, die europiische Kultur des Essens, der Kleidung,
der Gesellschaften in der afrikanischen Steppe aufrechtzuerhalten, wirken
vergeblich. Der tiber die Figur des Kindes vermittelte >befremdete« Blick gilt
in diesem Film den Europdern.

Umgekehrt bleiben aber auch die Einheimischen fremd. Denn der Film
verweist zwar auf ihre Blicke, gibt aber nicht vor, ihre Perspektive einzuneh-
men, das heifdt sie von innen heraus verstehen zu kénnen. Wie in der Hyi-
nen-Szene sehen wir Protée und seine Landsleute (fast) nie auflerhalb des
Blickfelds der Weifen. Deren von der Kamera immer wieder betonten Blicke
fungieren als Kommentare, deren Sinn wir nur vermuten kénnen. Stattdes-
sen betont die Kamerafithrung die Differenz des Blicks, und zwar durch das
Aufbrechen der Montagekonvention der Kontinuitit, die Zuschauer iiber die
Blicke von Figuren in ein scheinbar geschlossenes diegetisches Universum
shineinziehenc. In der Hyinen-Szene zeigt sich dies beispielsweise im abrup-
ten Schnitt von Protée an der Tiir zu Protée im Zimmer, der wie eine ritsel-
hafte Erscheinung auf Aimée herabschaut. Der Film thematisiert dabei kul-
turelle Fremdbilder, ohne diese zu reproduzieren. Vielmehr werden wir als
Zuschauer durch diesen »regard des noirs sur mon regard de blanc« (wie De-
nis es selbst formuliert) daran erinnert, dass es noch einen anderen Blickwin-
kel auf das Gezeigte gibt (Denis zit. nach Beugnet 2004: 48).

Diese Kamerafithrung charakterisiert nicht nur die Binnenhandlung,
sondern zeigt sich schon in den ersten Einstellungen der Rahmenhandlung.
Diese konfrontieren zwei unterschiedliche sWelten< miteinander, betonen die
Differenz zwischen Mann und Frau, Europa und Afrika (vgl. Kaplan 1997: 162;
Beugnet 2004: 54 f.). Eine weifRhdutige Frau (die erwachsene France) sitzt am
Strand und schaut auf einen dunkelhiutigen Vater und seinen Sohn, die im
Meer herumtollen. Auch wenn diese Anordnung die (neo-)koloniale Blick-
ordnung des Tourismus spiegelt, wird diese doch durch die Kamerafithrung
von Anfang an durchkreuzt. Die Panoramaeinstellung, mit welcher der Film
beginnt, verweigert die Funktion eines establishing shot, der den Schauplatz
einer Handlung einfithrt. Denn aus der extremen Distanz sind weder die
Hautfarbe von Mann und Junge erkennbar, noch lisst sich der Meereshori-
zont geographisch verorten. Und auch wenn die folgende Einstellung niher
heranriickt, folgt sie doch nicht den beiden gerade etablierten Protagonisten,
die nach links aus dem Bild laufen, sondern schwenkt stattdessen in entge-

14.02.2028, 15:39:0


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kinder als Figuren und Mittler des Fremden

gengesetzte Richtung auf die am Strand unter einem tropisch anmutenden
Baum sitzende Frau, die offenbar in die Richtung der beiden schaut, ihre Oh-
ren sind von Kopfhérern bedeckt. Dieser unvermittelte Schwenk verbindet
die drei in einem Raum und vermeidet zugleich einen Anschluss an den Blick,
das heif3t einen Schnitt, der die Perspektive der schauenden France einneh-
men witrde. Auch die folgende Detailaufnahme der Hand des mittlerweile
neben seinem Vater im Wasser liegenden Jungen ist nicht aus ihrer Perspek-
tive gefilmt. Schon diese ersten Einstellungen durchbrechen und befragen
die Gewohnheiten des filmischen Schauens, indem sie die raumzeitliche Ge-
schlossenheit >unterminieren« (vgl. Beugnet 2004: 54 f.). Der unvermittelte
Schwenk betont den Standpunkt des Schauens als einen, der sich von den
gezeigten Figuren unterscheidet. Er befragt die Position, aus der die Kame-
ra filmt. Der in diesem Moment im Titel erscheinende Name von Claire Denis
weist sie der Regisseurin zu.

Abbildung 19: Da ist immer schon jemand anderes, der ebenfalls auf die
Landschaft schaut.

(Quelle: Chocolat, Regie: Claire Denis, Frankreich 1988. DVD Artificial Eye)

Auch in der Binnenhandlung kehren solche Schwenks iiber die Landschaft
wieder, die am Ende einen unerwarteten Betrachter enthiillen, wieder: Oft
sind dies Einheimische, die keine eigene Rolle in der Handlung spielen. Die-
se Schwenks verweisen auf den grofieren geographischen und historischen
Kontext, vor allem aber vermitteln sie den Eindruck, dass da immer schon je-

14.02.2028, 15:39:0

249


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Bettina Henzler

mand anderes ist, der ebenfalls auf die Landschaft schaut. Sie machen uns
bewusst, dassjede Einstellung einen Blick wiedergibt (Selbstreflexivitit) und
dass es immer noch einen anderen moéglichen Blickwinkel gibt (Differenz).
Oder mit anderen Worten: »[I]ts an exploration how the difference may be
seen differently« (Mayne 2005: 37).

Damit ist der filmischen Mise en Scéne das Bewusstsein der unaufheb-
baren Differenz oder, in anderen Worten, einer irreduziblen Alteritit einge-
schrieben. Merleau-Ponty selbst hat dem Film das Potenzial zugeschrieben,
die Welt in ihrer nie endgiiltig fassbaren Fremdheit zu erschliefien: »Denn
der Film, sein Schnitt, seine Montage, die Verinderung der Standpunkte, all
dassucht, ja feiert gleichsam unsere Offenheit fiir die Welt und fiir Andere,
deren Spannweite er unablissig variiert.« (Merleau-Ponty 1973: 57) Daney be-
tont daritber hinausgehend die dsthetische Vermittlung von Alterititserfah-
rungen gerade in Abgrenzung von der konventionellen Kontinuititsmontage:

Montage ist etwas anderes als Auflésung oder Programmierung, Montage,
das ist die Art und Weise, wie Sie, als zukiinftige Regisseure, sich der Idee
der Alteritat stellen: dem anderen Raum (den man Off nennt), dem anderen
Blickfeld (das man >Gegenschuss< nennt), dem anderen Mensch (den man
Feind nennt).’

Indem die Kamerafithrung in Chocolat keine geschlossene Erzihlung kons-
truiert, in der jedes Bild an einen definierten Blick angeschlossen ist, fiihrt
sie diese prinzipielle Alteritit der Wirklichkeit vor Augen. Sie vermittelt das
Bewusstsein, dass sich das Fremde (Land, Kultur, Mensch) unserem Verste-
hen grundsitzlich entziehen. Der Film stellt sich der Alteritit damit nicht
nur als Gegenstand der Diegese, sondern diese ist eingelassen in die dstheti-
sche Form. Die Position des Kindes innerhalb der Diegese begriindet die Hal-
tung einer Regisseurin, die selbst als Tochter eines franzdsischen Kolonial-
beamten in Kamerun aufgewachsen und deren Werk von der Erfahrung der
Fremdheit gepragt ist.

7 Daney 2004: 443; Ubersetzung B.H. »On devrait toujours se poser la question des cont-
rechamps possibles de I'image qu'on voit et du meilleur de ces contrechamps [..]. Le mon-
tage, quand méme, c’est autre chose que le découpage ou la programmation, le monta-
ge, c’est la fagon dont vous, futures cinéastes, vous vous mésurez a cette idée de l'altérité:
lautre espace (celui quon appelle off), 'autre champ (qu'on appelle >contreq), l'autre
homme (qu'on appellee ennemi).«

14.02.2028, 15:39:0


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kinder als Figuren und Mittler des Fremden

Fazit: das bildende Potenzial der filmischen Begegnung
mit Alteritat

Wie die Ausfithrungen gezeigt haben, fungieren Kinderfiguren in Filmen
hiufig als Mittler von Fremdheitserfahrungen, wobei sich gerade in Chocolat
die traumatische Erfahrung geschichtlicher Gewaltverhiltnisse mit der Er-
fahrung kultureller Fremdheit iiberlagert. Diese Position artikuliert sich in
dreierlei Hinsicht: 1) In ihrer Prasenz als Darsteller verkérpern Kinder gerade
dann besonders iiberzeugend das Nichtverstehen und erscheinen als Fremd-
koérper der Narration, wenn sie keine Rolle zu spielen, keine Deutung ihres
Handelns anzubieten scheinen. 2) Innerhalb der Diegese vertreten Kinder
nicht selten eine mimetisch-kdrperliche Beziehung zum Anderen oder Frem-
den, welche die vereinnahmenden Logiken des Verstehens und des Schauens
unterlduft. 3) Kinderfiguren legitimieren eine Verschiebung des Blicks, die
konventionelle Formen filmischen Erzihlens durchkreuzt und dadurch ei-
nen reflexiven Umgang mit Fremdheit verspricht. Alle drei Aspekte beruhen
auf der spezifisch filmischen Medialitit — Schauspiel, synisthetische Sin-
neswahrnehmung, Visualitit -, die mit narrativen Konventionen brechen
oder einen isthetischen >Uberschuss« produzieren kénnen. Und sie begriin-
den die fiir den Film charakteristische Affinitit von Kinderfiguren zu filmi-
schen Fremdheitserfahrungen.

Darin liegt ein bildendes Potenzial von Filmen, das ich zum Abschluss
nur kurz anreifien kann. Alain Bergala hat in seinem Essay Kino als Kunst
in Anschluss an die phinomenologisch inspirierte franzdsische Filmtheorie
gefordert, die Begegnung mit Filmen als Alteritit im Unterricht zu ermog-
lichen (vgl. Bergala 2006). Er bezieht sich dabei einerseits auf die Fremdheit
des Werks selbst, das von ungewohnter dsthetischer Form ist. Andererseits
versteht er Filme auch als Zugang zu fremden Menschen und Lebensweisen,
insofern sie uns die Erfahrung anderer vermitteln und eine Begegnung mit
anderen ermoglichen, ohne diese durch Bilder des Vertrauten oder Fremden
zuvereinnahmen (vgl. Henzler 2013). Wenn nach Waldenfels die ethische He-
rausforderung gerade darin besteht, auf das kulturell Fremde zu antworten,
ohne dieses notwendigerweise vom Bekannten her einzuordnen oder durch
die Projektion von Fremdbildern abzuwehren, so lief3e sich mit Bergala pos-
tulieren, dass gerade Filme einer solchen Haltung Ausdruck verleihen kén-
nen und fiir die Eintibung einer solchen Haltung geeignet sind. Vor dem Hin-
tergrund der Analyse von Chocolat ist konkreter zu schlussfolgern, dass dies

14.02.2028, 15:39:0

251


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Bettina Henzler

in besonderem Mafe fiir Kindheitsfilme gilt, die Alteritats- oder Fremdheits-
erfahrungen auch in ihrer dsthetischen Form einholen. Mit ihnen lisst sich
das >Antworten< auf Fremdheitserfahrungen als eine grundsitzliche ethi-
sche Haltung vermitteln oder reflektieren, als eine Haltung, die sich aufje-
den Menschen bezieht, den ich als fremd erfahre.

Film

Chocolat. Regie: Claire Denis. Frankreich 1988. DVD Artificial Eye.

Literatur

Alloa, Emmanuel/Bedorf, Thomas/Griiny, Christian/Klass, Tobias Nikolaus
(Hg.; 2012): Leiblichkeit: Geschichte und Aktualitit eines Konzepts. Tii-
bingen.

Andrew, Dudley (1990): André Bazin. Oxford /New York.

Balasz, Béla (2001): Der sichtbare Mensch oder die Kultur des Films [1924].
Frankfurta. M.

Bazin, André (2004): Germania anno zéro (Deutschland im Jahre Null) [1949].
In: Ders.: Was ist Film? Aus dem Franz. v. Robert Fischer u. Anna Diipee.
Berlin, S. 242-245.

Bergala, Alain (2006): Kino als Kunst. Filmvermittlung an der Schule und
anderswo. Hg. v. Bettina Henzler u. Winfried Pauleit. Aus dem Franz. v.
Barbara Heber-Schirer. Marburg.

Beugnet, Martine (2004): Claire Denis. Manchester.

Brodski, Michael (2016): Subversive Trickster. Das Kind im sowjetischen
Kino der Stalinzeit. In: Bettina Henzler/Winfried Pauleit (Hg.): Kino und
Kindheit. Figur — Perspektive — Regie. Berlin, S. 43-51.

Daney, Serge (2004): La guerre, le visuel, 'image [1991]. In: Trafic, H. 50,
S. 439-444.

Durham, Caroline (2003): More than Meets the Eye. Meandering Metaphor
in Claire Denis’s »Chocolat«. In: Eva Rueschmann (Hg.): Moving Pictures,
Migrating Identities. Jackson, S. 121-136.

14.02.2028, 15:39:0


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kinder als Figuren und Mittler des Fremden

Gansel, Carsten (2011): Zwischen existentieller Krise und zweiter Chance -
Adoleszenz in der Literatur. In: Peter J. Uhlhaas (Hg.): Das adoleszente
Gehirn. Stuttgart, S. 25-44.

Henzler, Bettina (2013): Filmasthetik und Vermittlung. Zum Ansatz von Alain
Bergala: Kontexte, Theorie und Praxis. Marburg.

Dies. (2016): Kino, Kindheit, Filmasthetik. Ein Forschungsfeld. In: Dies. /Win-
fried Pauleit (Hg.): Kino und Kindheit. Figur — Perspektive — Regie. Ber-
lin, S.10-29.

Dies. (2021): Kinder als Figuren des Alltags. Zu Schauspiel und Gegenwirtig-
keit im Geschichtsfilm. In: Bernhard Grof3/ Valérie Dierks (Hg.): Figurati-
onen des Alltdglichen in Kunst und Kultur. Berlin (im Erscheinen).

Dies. /Pauleit, Winfried (Hg.; 2016): Kino und Kindheit. Figur — Perspekti-
ve — Regie. Berlin.

Homle, Scott (2005): Love Child: Mimesis and Paterniy in Claire Denis’ »Cho-
colat«. In: Alexie Tcheuyap (Hg.): Cinema and Social Discourse. Eckers-
dorf, S. 305-323.

Kaplan, E. Ann (1997): »Can One Know the Other?«: The Ambivalence of Post-
colonialism in »Chocolat«, »Warrior Marks« and »Mississippi Masala«.
In: Dies.: Looking for the Other. Feminism, Film and the Imperial Gaze.
New York, S. 154-194.

Kelleher, Joe (1998): Face to Face with Terror — Children in Film. In: Karin Les-
nik-Oberstein (Hg.): Children in Culture: Approaches to Childhood. Ba-
singstoke, S. 29-54.

Lebeau, Vicky (2008): Childhood and Cinema. London.

Livecchi, Nicolas (2012): Lenfant acteur: de Frangois Truffaut a Steven Spiel-
berg et Jacques Doillon. Paris.

Lury, Karen (2010): The Child in Film. Tears, Fears and Fairy Tales. London.

Mayne, Judith (2005): Claire Denis. Urbana.

Merleau-Ponty, Maurice (1966): Die Phinomenologie der Wahrnehmung
[1945]. Berlin.

Ders. (1973): Die Welt der Sinnlichkeit und die Welt des Ausdrucks. In: Ders.:
Vorlesungen. Teil1, Schrift fir die Kandidatur am Collége de France.
Aus d. Franz. iibers. u. eingef. durch e. Vorw. v. Alexandre Métraux, Ber-
lin/New York, S. 53-57.

Merleau-Ponty, Maurice (1994): Keime der Vernunft. Vorlesungen an der Sor-
bonne 1949-1952. Hg.: Bernhard Waldenfels. Miinchen.

14.02.2028, 15:39:0

253


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Bettina Henzler

Meunier, Jean-Pierre (2016): Le probléeme de I'identification filmique recon-
sidéré. In: Studia Phaenomenologica. Romanian Journal for Phenome-
nology 16: Film and Phenomenology. Hg. v. Julian Hanich u. Christian
Ferencz-Flatz, S. 241-268.

Meyer-Drawe, Kithe/Waldenfels, Bernhard (1988): Das Kind Als Fremder.
In: Vierteljahresschrift Wissenschaftliche Pidagogik 64, H. 3, S. 271-286.

Morsch, Thomas (2010): Filmische Erfahrung im Spannungsfeld zwischen
Kérper, Sinnlichkeit und Asthetik. In: montage a/v19, H.1, S. 55-77.

Morsch, Thomas (2011): Medienisthetik des Films. Verkorperte Wahrneh-
mung und dsthetische Erfahrung im Kino, Miinchen.

Muller, Adam (2006): Notes Toward a Theory of Nostalgia: Childhood and the
Evocation of the Past in Two European »Heritage« Films. In: New Literary
History 37, H. 4, S. 739-760.

Richter, Dieter (1987): Das Fremde Kind. Zur Entstehung der Kindheitsbilder
des Biirgerlichen Zeitalters. Frankfurt a. M.

Ruhe, Cornelia (2014): Beyond Post-Colonialsm? From »Chocolat« to »White
Material«. In: Majorie Keller (Hg.): The Films of Claire Denis. Intimacy on
the Border. London/New York, S. 111-124.

Schifer, Alfred (Hg.; 2007): Kindliche Fremdheit und padagogische Gerech-
tigkeit. Paderborn u. a.

Sobchack, Vivian (2004): The Passion of the Material. Toward a Phenomenolo-
gy of Interobjectivity. In: Dies.: Carnal Thoughts. Embodiement and Mov-
ing Image Culture. Oakland, S. 286-318.

Stewen, Christian (2011): The Cinematic Child. Kindheit in filmischen und
medienpidagogischen Diskursen. Marburg.

Taussig, Michael (1997): Mimesis und Alteritit. Eine Eigenwillige Geschich-
te der Sinne. Hamburg.

Waldenfels, Bernhard (2006): Grundmotive einer Phinomenologie des Frem-
den. Frankfurta. M.

14.02.2028, 15:39:0


https://doi.org/10.14361/9783839460887-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

