Ethnische Konflikte in den Staaten der Dritten Welt

Von Jakob Résel

Vorwort

Die folgende Betrachtung geht den Entstehungsbedingungen und Formen ethnischer
Konflikte nach. Obwohl sie diese ethnischen Konflikte maBgeblich im Rahmen der nach-
kolonialen, modemisierenden Staaten der Dritten Welt betrachtet, tritt sie manchmal aus
diesem Rahmen heraus. Voraussetzung, Rahmenbedingung oder Ausloser ethnischer
Konflikte - ethnische Identitit, der biirokratische Territorialstaat oder der Modemnisierungs-
prozeB - weisen iiber diesen Rahmen hinaus. Nach einer provisorischen Umschreibung
ethnischer Gruppen und ethnischer Identititen soll die Entstehung ethnischer Konflikte
anschlieBend die Politisierung dieser Konflikte und das Resultat dieser Politisierung
betrachtet werden. Diese Abfolge wurde gewihlt, um diese drei Schritte unterscheidbar zu
machen und um diesen Prozessen den Anschein der Selbstverstindlichkeit zu nehmen.

I. Einleitung: Ethnische Gruppen

Ethnische Gruppen wollen wir als von zwei Merkmalen oder besser zwei sozialen Prozes-
sen als gekennzeichnet ansehen.

1. Ethnische Gruppen sind selbstdefinierte Gruppen. Sie sind nicht zwingend in einer offen-
sichtlichen rdumlichen Geschiedenheit vorfindbar, sie sind nicht zwingend zur eigensténdi-
gen biologischen Reproduktion fihig und sie verfiigen auch nicht immer iiber eine voll-
standige wirtschaftliche, politische oder religiose Eigenstindigkeit.! Ethnische Gruppen

1 Barth, F. (ed.), Ethnic Groups and Boundaries, The Social Organization of Culture Difference,
London 1969, Introduction F. Barth, Seite 11 "(The) ideal type definition (of an ethnic group) is
not so far removed in content from the traditional proposition that a race = a culture = a language
and that a society = a unit which rejects or discriminates against others... My quarrel is not so much
with the substance of these characteristics... my main objection is that such a formulation prevents
us from understanding the phenomenon of ethnic groups and their place in human society and
culture. This is because it begs all the critical questions: While purporting to give an ideal type
model of a recurring empirical form it implies a preconceived view of what are the significant
factors in the genesis, structure and function of such groups. Most critically, it allows us to assume
that boundary maintenance is unproblematical and follows from the isolation which the itemized
characteristics imply: Racial difference, cultural difference, social separation and language
barriers, spontaneous and organized enmity... We are led to imagine each group developing its

285

Jidol. 24.01.2026, 08:37:11,



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1989-3-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beruhen stattdessen auf einem sozialen ProzeB der Selbstdefinition, der Abgrenzung. Sie
definieren sich auf der Grundlage von sozialen oder biologischen Gemeinsamkeiten, die
sich aus so verschiedenen biologischen und sozialen Bestimmungsdimensionen wie der
"Rasse", der Sprache, der Religion, des Verhaltens, der Institutionen, der historischen
Erfahrungen, des Siedlungs- oder Herkunftsgebiets ableiten lassen. Diese Definition, diese
Selbst- oder Fremdfestlegung erfolgt zumeist unreflektiert und seit Generationen. Sie bildet
- in einem nicht mehr bestimmbaren Kreislauf - beobachtbare Gemeinsamkeiten ab und
verstirkt sie und setzt sie verbindlich. Vorgabe und soziale Produktivitit und Plastizitit
lassen sich nur noch selten auseinanderhalten. Die begriindete oder unbegriindete Annahme
weitgehend unreflektierter, kollektiver und dauerhafter Festlegung ethnischer Identitit
verbietet aber nicht eine gegenldufige Annahme: Die Annahme, daB ethnische Identitit
nicht auch von Einzelnen kalkuliert und reflektiert verindert oder modifiziert wird.

Auch wenn bei einer Vielzahl ethnischer Gruppen einzelnen dieser Bestimmungsdimensio-
nen stets eine besondere Bedeutung zukommt, so hindert uns dennoch nichts an der
Annahme, daB dieser Liste von Bestimmungsdimensionen im Einzelfall weitere hinzuge-
fiigt werden konnen, zwingt uns die Erfahrung zur Einsicht, daB keine der genannten
Dimensionen fiir die Bestimmung ethnischer Identitit unverzichtbar bleibt. Der soziale
ProzeB der Selbstdefinition beruht damit auf einer relativen Beliebigkeit der angespro-
chenen, also selektierten Dimensionen der sozialen oder biologischen Gemeinsamkeit.
Dabei erscheint es allerdings plausibel, daB die jeweils postulierte ethnische Identitit in
dem MaBe anschaulicher und iiberzeugender erscheint, indem sie auf Gemeinsamkeiten
verweist, die zweifelsfrei beobachtbar werden und indem sie auf Gemeinsamkeiten in einer
Vielzahl von verschiedenen Vergleichsdimensionen ruht. Dem Vorteil einer solchen Viel-
zahl sozialer oder biologischer Gemeinsamkeiten steht aber oft das Problem gegeniiber,
diese so verschiedenen unterstellten oder nachweisbaren Gemeinsamkeiten auch wechsel-
seitig zur Deckung zu bringen.

Der Akt der sozialen Selbstdefinition verlangt damit die Fahigkeit des Vergleichs und der
Unterscheidung, also die Bestimmung von Gemeinsamkeiten, die Fzhigkeit zu einer Wahl,
welcher Dimension der Vergleichbarkeit besondere Aufmerksamkeit geschenkt werden
muB, und die Fihigkeit, eine angemessene Deckungsgleichheit zwischen diesen verschie-
denen Gemeinsamkeiten zu erzielen.

Der Akt der sozialen Selbstdefinition bleibt aber letztendlich beliebig: Eine Vielzahl von
Dimensionen steht zur Begriindung ethnischer Identitit zur Verfiigung, eine jeweils

cultural and social form in relative isolation, mainly in response to local ecological factors, through
a history of adaption by invention and selective borrowing. The history has produced a world of
separate people, each with their culture and each organized in a society which can legitimately be
isolated for description as an island to itself."

286

Jidol. 24.01.2026, 08:37:11, = [=)



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1989-3-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beanspruchte ethnische Identitit beginnt auf beliebigen Grundlagen zu ruhen? Dieser
Beliebigkeit der Grundlagen der ethnischen Identitit steht allerdings eine konstante Form
ihrer Einschitzung, ihrer Interpretation gegeniiber.

2. Die jeweiligen Gemeinsamkeiten gelten nicht als individuell und durch einen Akt freier
Wahl erworben, sie gelten als ererbt, als von einem Kollektiv zugeschrieben, jenem
Kollektiv, das sich durch diese Gemeinsamkeiten von anderen abgrenzt. Dies ist im Falle
biologischer Merkmale trivial, im Falle sozialer Merkmale weit weniger. Hier relativiert,
verdringt oder schwicht die Vorstellung, diese sozialen Merkmale seien ererbt, alle
Hinweise, Wahrscheinlichkeiten und Anspriiche, diese Merkmale kénnten auch iiber den
Weg individueller Wahl iibernommen oder zuginglich werden. Zugleich wird der askrip-
tive, der ererbte Charakter dieser Merkmale in die Vergangenheit, oft bis zum Beginn der
Geschichte oder einem mythischen Datum zuriickverldngert. Die konstitutiven Gemein-
samkeiten sind nicht nur ererbt, zugeschrieben, sie wurden schon immer ererbt. Sie sind
damit Bestandteil einer urspriinglichen Identitit der Gruppe, Bestandteil einer allerersten
Ordnung, sie sind primordial. Diese Gemeinsamkeiten beanspruchen damit eine doppelte,
eine zeitliche wie eine soziale Vorrangstellung.

Uber den Weg der Riickverlingerung des Zuschreibungsprozesses bis zum Beginn einer
allgemeinen oder der jeweiligen ethnischen Geschichte verwandeln sich deshalb die nach-
weisbaren oder unterstellten Gemeinsamkeiten - der Sprache, der Religion, des Siedlungs-
oder Herkunftgebiets etc. - zum partiellen Nachweis der Existenz einer umfassenden
Abstammungs- und historischen Lebensgemeinschaft.

Die gewihlte Umschreibung ethnischer Gruppen hat den Vorteil, daB sie den Akzent der
Beschreibung von augenfilligen, aber nicht immer vorfindbaren Merkmalen einer rium-
lichen, biologischen oder sozialen Eigenstindigkeit der Gruppe auf subjektive Prozesse der
Grenzziehung, der Absonderung, der Differenzierung verschiebt. Sie ist damit auch in
Situationen anwendbar, in denen ethnische Gruppen in iibergreifenden politischen, wirt-
schaftlichen und religiésen Herrschafts- und Austauschsystemen, in Systemen "polyethi-

2 "The features that are taken into account are not the sum of ‘objective’ differences, but only those
which the actors themselves regard as significant. Not only do ecological variations mark and
exaggerate differences, some cultural features are used by the actors as signals and emblems of
differences, others are ignored and in some relationships radical differences are played down and
denied... The critical focus of investigation from thes point of view becomes the ethnic boundary
that defines the group, not the cultural stuff that it encloses social boundaries to which we must
give our attention are of course social boundaries, though they may have territorial counterparts...",
Barth, F. (ed.), Ethnic Groups... a.a.0., S.14.

287

Jidol. 24.01.2026, 08:37:11, = [=)



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1989-3-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scher Inkorporation” stehen.3 Dies trifft hiufig fiir koloniale aber auch noch nachkoloniale
Staaten zu. Eine solche Umschreibung erweist sich deshalb auch gegeniiber komplexen -
traditionalen, sich modemisierenden oder modemen - Gesellschaften als anwendbar. Der
Vorteil ihrer Universalitit bedingt zugleich den doppelten Nachteil mangelnder Spezifizitit.
Es wird schwer, auf der Grundlage dieser Umschreibung ethnische Gruppen von anderen
Gruppenorganisationen wie der Kaste oder dem Stand abzugrenzen. Und es fillt schwer,
die besondere Form ethnischer Gruppen zu charakterisieren, die sich im Rahmen des
Modemisierungsprozesses einstellt.

Diese ethnischen Gruppen sind nicht mehr nur charakterisiert durch die Praxis einer tradi-
tionellen Lebensform und damit iiber die Verfiigung selbstverstindlicher, nicht weiter
reflektierter sozialer oder biologischer Gemeinsamkeiten, stattdessen verwandelt sich der
Verweis auf die Gemeinsamkeiten einer traditionellen Lebenspraxis zu einem wissen-
schaftlichen Projekt, zu einer wissenschaftlichen Anstrengung. Der Historiker, der Philo-
loge, der Volks- und Volkerkundler, der Geograph unternimmt die Arbeit einer wissen-
schaftlichen Begriindung, Systematisierung und schlieBlich Wiederherstellung der
Urspriinglichkeit und der Reinheit dieser konstitutiven Gemeinsamkeiten. An die Stelle
einer fraglosen Lebenspraxis oder des Verweises auf sakrale Begriindungen - eines
Ursprungsmythos, einer Einwanderungslegendem, einer fiktiven Genealogie - tritt die
wissenschaftliche Begriindung der Eigenart und Primordialitit der jeweiligen Gruppe.
Diese Anstrengung bildet zugleich eine Antwort auf die Bedrohung und die Chance, die
von einem neuen Gesellschaftsentwurf ausgeht.

Ethnische Gruppen erscheinen als ein schutzbediirftiger Wert, ethnische Gruppenzugehs-
rigkeit als soziale und kulturelle Tugend. Diese neue Schutzbediirftigkeit wire im Rahmen
einer ausschlieBlich ethnisch verfaBten Gesellschaft, also einer Gesellschaft, in der die
Existenz eines Individuums losgeldst von einer - nicht zwingend seiner - ethnischen Gruppe
entweder unvorstellbar oder widematiirlich erschienen wire, hochst ungewéhnlich
gewesen. Ethnische Gruppenzugehdrigkeit wire hier als selbstverstandlich, als Bestandteil
der sozialen Ordnung erschienen. Eine besondere Wertschitzung kann der ethnischen
Gruppe nur entgegengebracht werden, wenn alternative soziale Existenzweisen denkbar
werdenund wenn zugleichdie ethnische Gruppenzugehdrigkeit als eine absolute, kiinftig
verschollene soziale Existenzweise erscheint. Diese doppelte Alternative eine Lebens
auBerhalb und ohne ethnische Gruppen wird aber nur im Rahmen modemer oder sich
modemisierender Gesellschaften denkbar.4

3 1S. Fumnivall hat solche Gesellschaften am Beispiel Burmas und Javas beschrieben. Furnivall,
J.S., Colonial Policy and Practice, A Comparative Study of Burma and Netherland India, New
York 1956, S.303-311, "The Plural Society".

4 "On peut désormais se passer des anciennes fagons de trouver son identité au sein d’une société, un
homme sans famille, sans domicile fixe et sans appartenance religieuse peut mener une vie
suffisamment remplie. Mais sans Etat, il n’est rien... Ce ne fut pas toujours le cas. Il y eut des

288

Jidol. 24.01.2026, 08:37:11,


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1989-3-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der modeme Territorialstaat und der ModemisierungsprozeB stellen deshalb zwei Merk-
male zur Verfiigung, durch die sich zeitgendssische ethnische Gruppen von ethnischen
Gruppen in traditionalen Gesellschaften provisorisch unterscheiden lassen: Sie machen eine
spezifische Wertschitzung und eine neue, eine theoretische Begriindbarkeit ethnischer
Identitdt moglich. Von beidem, dem modemen Territorialstaat und dem Modemisierungs-
prozeB geht zugleich eine Moglichkeit und eine Wahrscheinlichkeit ethnischer Konflikte
aus.

II. Die Entstehung ethnischer Konflikte
A.  Der postkoloniale Staat

Der modeme Territorial- und Verfassungsstaat hat sich heute umfassend geographisch wie
politisch, horizontal wie vertikal durchgesetzt. Er ist die politische Lebensform "a la
mode".5 In seinem Binnenraum hat er alle frither verbindlichen, oft weitgehend eigenstin-
digen Sozialordnungen und Lebensformen - des erweiterten Familienverbandes, des Lokal-
verbandes, der religiésen Kongregation, der ethnischen Gruppen - iiberlagert und iiber-
formt. Er hat sie verindert aber nicht ersetzt. Seine #duBere, riumliche Gestalt hat sich
zugleich vollstindig horizontal durchgesetzt: Die Grenzen des einen Territorialstaates sind
kontingent mit denjenigen seiner Nachbarn. Nicht die Grenze, allenfalls ihr Verlauf ist
strittig.

Eine Vielzahl dieser modemen Territorialstaaten, vor allem die Staaten der Dritten Welt,
ruhen aber auf multiethnischen, komplexen und noch weitgehend traditionalen Gesell-
schaften. Wie wir aber bereits sahen, sind ehmische Gruppen nur selten als eindeutig
geschiedene, primordiale Gebilde vorfindbar. Sie definieren sich selbst, sie grenzen sich
selbst ab. Sie pritendieren eine Primordialitit aber sie verfiigen nicht zwingend dartiber.
Der ProzeB der Selbstdefinition ethnischer Gruppen unterliegt zugleich keiner zweifels-
freien, objektiven Verfahrensweise. Er kann damit bestindig erneuert, erweitert und verin-
dert werden. Diese Chance der sozialen Abgrenzung und Selbstdefinition zwingt uns
deshalb zu der Annahme einer potentiellen und verinderbaren Multiethnizitit aller dieser
Staaten.

époques qui, a I'echelle de I’histoire, ne sont pas bien reculées, oit I'Etat n’existe pas, sans que
personne trouvit a redire a cette absence. En ce temps-1a, un homme qui n’avait ni famille, ni
seigneur et n’appartenait ni a une communauté locale ni 2 un groupe religieux majoritaire, ne
parvenait a survivre qu'en devenant domestique ou esclave." Strayer, J., Les Origines Médiévales
de L’Etat Modeme, Paris 1979, S.13-14.

5 Strayer, J., Les Origines... a.a.0., S.13-15.

289

Jidol. 24.01.2026, 08:37:11, per



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1989-3-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese faktische und potentielle Multiethnizitit kann aber dem modernen Territorialstaat, im
Gegensatz zu den fritheren Vielvilkerimperien nicht gleichgiiltig bleiben. Der moderne
Territorialstaat ist auch Verfassungsstaat, er ist nicht nur eine funktionale, biirokratische, er
ist auch eine moralische Konstruktion.

Der moderne Territorialstaat sieht sich als demokratisch verfaBter Nationalstaat. Er erhebt
also zwei Anspriiche, den Anspruch der demokratischen VerfaBtheit und den Anspruch der
Nation. Auch die meisten nachkolonialen Staaten der Dritten Welt pflegen diese beiden
Illusionen. Sie geben deshalb nicht nur vor, auf dem Selbstbestimmungsrecht eines Einzel-
nen zu ruhen, vor allem bleiben sie auf die Beantwortung der Frage zuriickgeworfen,
welches Kollektiv Einzelner gerade in diesem Falle berechtigt war, sich zu einem Staat
zusammenzuschlieBen, ihm seine rdumliche, territoriale Gestalt zu geben.6 Die politisch
befriedigendste, wenn auch nicht iiberzeugendste Antwort auf diese Frage hat der Begriff
der Nation geboten. Demnach sind diejenigen Einzelwesen, die seit Generationen iiber eine
gemeinsame Region, Kultur, Sprache, Religion, politische Eigen- oder Selbstindigkeit
verfiigt haben, zur staatlichen Selbstbestimmung befihigt und berechtigt. Neben die
Bestimmung des individuellen Rechts auf Selbstbestimmung, neben die politische Erb-
schaft eine John Locke ist damit die Bestimmung eines kollektiven Rechts auf Selbst-
bestimmung, die politische, "nationalistische” Erbschaft eines Joseph Mazzini getreten.’

6 ... No regime, given mass communication, can escape making the attempt to be, or at least appear
to be, democratic; and a movement for democracy must relate itself to a state actual or potential.
Yet the tenets of democracy are universal in their application: 'All men are equal..’The only
theory which reconciles the universalism of the democratic ideal with the actual fragmentation of
democracy is nationalism. In a divided world, the idea of the people is naturally accompanied by
the idea or the nation." Beales, D.E.D., Mazzini and Revolutionary Nationalism, S.153, in:
Thomson, D. (ed.), Political Ideas, Harmonsworth 1986.

7  Mahatma Gandhi hat 1905 die folgende Beschreibung Joseph Mazzinis gegeben: "Italy as a nation
came into existence recently. Before 1870 Italy comprised a number of small principalities, each
with its petty chief. Before 1870, she was like the India... of today.Though the people spoke the
same language and hat the same character, they all owed allegiance to different petty states. Today
Traly is an independent country and her people are regarded as a distinct nation. All this can be said
to be the achievement of one man. And his name - Joseph Mazzini. Joseph Mazzini was bom in
Genoa on June 22, 1805. He was a man of such sterling character, so good-natured and so patrio-
tic, that great preparations are being made throughout Europe to commemorate the centenary of his
birth. For, although he dedicated his wholelife to the service of Italy, he was so broadminded that
he could be regarded a citizen of every country. It was his constant yeaming that every nation
should become great and live in unity. Even at the early age of thirteen Mazzini showed great
intelligence. In spite of great scholarship that he evidenced, he gave up his books out of patriotism
and untertook the study of law, and began using his legal knowledge gratuitously to help the poor.
Then he joined a secret organization which was working for the unification of Italy. When the
Italian chiefs leamt of this, they put him in prison. While still in prison, he continued to advance
his plans for freeing his country. At last he had to leave Italy... Though obliged to fly from place to
place he did not lose heart and kept on sending his writings secretly to Italy which gradually influ-
enced the minds of the people. He suffered a lot in the process. He had to run about in disguise to

290

Jidol. 24.01.2026, 08:37:11, = [=)



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1989-3-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Begriindung staatlicher Selbstbestimmung, diese Grundlage staatlicher Legitimitit
kann sich aber gegen ihn selbst richten. Die Begriindung wird dem Staat vor allem dann
gefihrlich, wenn er das Resultat kolonialer und oft zufilliger Grenzziehung ist und ihm in
seinem Binnenraum eine groBe Zahl eigenstindiger ethnischer Gruppen entgegensteht.
Nichts hindert diese Gruppen daran, unter Verweis auf ihre sprachliche, soziale, regionale,
religiése Gemeinsamkeit, unter Verweis auf ihre Tradition politischer Eigenstindigkeit,
kulturelle und politische Autonomie oder sogar einen eigenen Staat zu fordem. Damit
verwandelt sich dieser demokratische und nationale Legitimititszwang, der iiber den Weg
der demokratischen und nationalen Interesseneinbindung maBgeblich zu der Machtfiille des
modemen Staates beigetragen hat, zugleich zu einer ihm spezifischen Bedrohung. Diese
ethnischen Forderungen bedrohen damit die Legitimitit und die Einheit des nachkolonialen
Staates. In dem MaBe, in dem die demokratische Verfafltheit dieser Staaten oft wenig mehr
ist als eine fromme Illusion, ist der Anspruch der Nation die einzige Legitimititsgrundlage,
iber die politische Eliten oder Machthaber verfiigen. Der nachkoloniale Staat kann diese
Forderung ethnischer Gruppen zwar blutig aber nicht legitim unterdriicken. Da ihm aus
dieser Forderung immense ideologische, politische und finanzielle Kosten erwachsen
konnen, sieht er sich zu einer priventiven Aufgabe gendétigt: zur Arbeit des "nation-
building". Neben die biirokratische Durchsetzung des Territorialstaates tritt seine ideologi-
sche: der kollektive Geltungsanspruch der Nation. Diese Arbeit des "nation-building" soll
seinem Legitimititsanspruch zumindest nachtriglich Beweiskraft verschaffen und andere
daran hindern, diesen Anspruch gegen ihn zu wenden.

Damit bleibt der nachkoloniale Staat aber einem spezifischen Spannungszustand ausgesetzt.
Dieser Spannungszustand 148t sich mit dem Bild eines Wettlaufs anschaulich machen. Der
nachkoloniale Staat muB sich in eine Nation wandeln, bevor ethnische Gruppen sich als
"Nationen" formieren, um auf dieser Grundlage ihren eigenen Staat zu fordem. Diesen
Wettlauf kann der Staat aber nicht endgiiltig und irreversibel gewinnen. Die Umschreibung
ethnischer Gruppen als selbstdefinierte und damit modifizierbare Gruppen hat bereits ein
Moment der Subjektivitit und des Kalkiils bewuBt offengehalten. Modeme und modemisie-
rende Gesellschaften bieten geniigend Anschauungsmaterial fiir Fille, in denen in scheinbar
homogenen Nationalstaaten fiktive oder vorfindbare, vergessene oder unterdriickte ethni-
sche Identititen neu belebt werden konnten. Die Aufgabe des "nation-building" hebt damit
die Moglichkeit einer Bedrohung durch ethnische Forderungen nicht auf. Von den politi-
schen Forderungen aber, die ethnische Gruppen erheben kénnen und die’ der nachkoloniale
Staat nie vollstindig verhindern kann, geht eine besondere Bedrohung aus. Sie ziehen die

evade spies. Even his life was frequently in danger, but he did not care... In 1848 Mazzini
retumed... to Italy, and set up the self-govemning State of Italy. It did not last long, thanks to the
activities of crafty persons. But, though Mazzini had to flee the country once again, his influence
did not fade. The seed of unity that he had sown endured and, though Mazzini remained in banish-
ment, Italy became a single united kingdom in 1870..." The Collected Works of Mahatma Gandhi,
Vol. V, 1905-1906, S.27-28.

291

Jidol. 24.01.2026, 08:37:11,



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1989-3-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Funktionsfihigkeit, die Gestalt und im Grenzfall die Einheit des Staats in Zweifel. Die
immensen Kosten, die dem nachkolonialen Staat aus solchen Autonomieforderungen
schlieBlich erwachsen, konnen ihn deshalb geneigt machen, begrenzten Forderungen ethni-
scher Gruppen nachzugeben, ethnische Gruppen und ihre Fiihrer aufzuwerten oder bereit-
williger abzuspeisen. Nachdem er ethnische Forderungen nicht verhindern konnte, ist der
Staat schlieBlich bereit, fiir deren Entschirfung, fiir eine politische Selbstbeschrinkung der
Gruppen zu bezahlen. Die spezifische, historisch neuwertige Verletzbarkeit des National-
staates gegeniiber ethnischen "nationalistischen" Forderungen begriindet damit auch politi-
sche Interessen und ein Kalkiil, ihm gegeniiber die "ethnische Karte" auszuspielen.8
Stimmenschwache Minderheitsgruppen, aber auch politischschwache Mehrheitsgruppen
konnen versuchen, ihre Schwiche auf der Grundlage einer solchen expliziten oder implizi-
ten Bedrohung zu iiberwinden.

Der nachkoloniale Staat steht damit oft ethnischen Gruppen gegeniiber, er ist durch politi-
sche Forderungen dieser Gruppen spezifisch und nachhaltig verwundbar und diese
Verwundbarkeit lddt ethnische Gruppen und ihre Fithrer dazu ein, diese zu nutzen. Der
nachkoloniale Staat macht damit ethnische Konflikte méglich und denkbar. Was macht sie
wahrscheinlich.

B.  Der Modernisierungsprozef3

Der Begriff der Modemnisierung ist wenig befriedigend, aber zugleich unumgénglich, wenn
in der gebotenen Unverbindlichkeit die Vielfalt jener sozialen, politischen, technischen und
kulturellen Wandlungen und Herausforderungen umschrieben werden soll, denen die
koloniale Welt und in verstirktem MaBe die nachkoloniale Welt, ihre ethnischen Gruppen

8 "Ethnicity is a plastic, variegated, and originally ascriptive trait, that, in certain historical and social
economic circurnstances, is readily politicized. Such fertile circumstances abound in modemn and
transitional (modemizing) societies... Such societies... generate political entrepreneurs with a
conscious and realistic interest in mobilizing ethnicity from a psychologicalor cultural or social
datum into political leverage for the purpose of altering or reinforcing... systems of structured
inequality between and among ethnic groups... As a result, in modem and transitional societies...
politicized ethnicity has become the crucial principle of political legitimation and delegitimation of
systems, states, regimes and governments and at the same time has also become an effective
instrument for pressing mundane interests in society’s competition for power, status and wealth...
The political genius of ethnicity in the contemporary world... lies... in its ability to combine
emotional sustenance with calculated strategy. A circular procéss has set in: As governments
become increasingly sensitive to ethnopolitical demands, ethnic groups are thereby given an
incentive to organize themselves into cohesive interest groups for the extraction of desired policies
and outputs, and as this ethnic consolidation proceeds, governments render themselves yet more
responsive to it. Thus ethnicity becomes both instrumental and affective...", Rothschild, J., Ethno-
politics, A Conceptual Framework, New York 1981, S.1-2, 61.

292

Jidol. 24.01.2026, 08:37:11, = [=)



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1989-3-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und traditionellen Institutionen ausgesetzt sind. Der Begriff umfaBt soviel, daB er an einen
Kreis erinnert, dessen Mittelpunkt iiberall und dessen Grenzen nirgendwo zu bestimmen
sind. Da er somit der Beliebigkeit ausgesetzt bleibt, soll er hier folgendermaBen proviso-
risch umschrieben werden. Als Modemisierungsproze8 soll uns die wachsende globale
Durchsetzung und Anerkennung universal giiltiger oder anwendungsfihiger Stile, Werte,
Normen, Erkenntnisse und Techniken gelten. Der modeme Territorial- und Verfassungs-
staat - Bestandteil, Triger und Wirkung des Modemisierungsprozesses - bietet eine
Anschauung dieser Umschreibung: Er ist gegenwirtig die Staatsform "a la mode", er gilt
als legitim, iiblich, als verniinftig und er ist unverzichtbar.

Mit der Durchsetzung dieses Territorialstaats und dem abhingig oder unabhingig von ihm
einsetzenden WandlungsprozeB verband sich bis vor kurzem die Annahme, ethnische
Gruppen- und Identititsmuster wiirden auf Dauer geschwicht und durch neue Organisa-
tionsmodelle und Identititsmuster ersetzt. Die Erfahrung der Gegenwart, vor allem dieje-
nige der Staaten der Dritten Welt, hat allerdings gezeigt, daB der Modemisierungsprozef8
ethnische Identitdtsmuster zwar umfassend verdndert, aber nicht iiberwindet. Stattdessen
macht der ModernisierungsprozeB einen Erhalt, eine Rekonstruktion, eine Reflexion und
eine Idealisierung ethnischer Identitit méglich und er 16st ethnische Konflikte in einer
neuen Gestalt und in einer neuen Intensitit aus. Im MaBstabe der Durchsetzung des Territo-
rialstaates und eines beschleunigten Modemisierungsprozesses werden traditionellen, ethni-
schen Identititsmustern, traditionellen Wirtschafts- und Herrschaftsformen und traditionel-
len Orientierungs- und Einschidtzungsmustern neue entgegengestellt. Diese neuen Identi-
titsmuster, Strukturen und Erwartungen treten vorerst neben und nicht an die Stelle dieser
traditionellen Ordnungen und von dieser Alternative geht eine Herausforderung, eine
Chance oder ein Bedrohung, immer eine Verwandlung ethnischer Muster aus.

1. Die neuen ldentitditsmuster

Prozesse wachsender Zentralisierung und Modemisierung schwichen oder relativieren in
immer stirkerem Umfange jene Merkmale - der Religion, der Sprache, der politischen und
sozialen Eigenstindigkeit, des Siedlungsgebiets - auf deren Grundlage ethnische Gruppen
sich traditionell definieren.

Im Rahmen eines sikularen Staatswesens verwandelt sich die religiése Zugehérigkeit von
einer kollektiven Verbindlichkeit zu einer Frage der individuellen Wahl. Die Durchsetzung
einer neuen einheitlichen Staatssprache und einer oft synthetischen, neuen nationalen
Kultur marginalisiert die Sprache und die kulturellen Traditionen von Minderheitsgruppen.
Der Zentralismus einer biirokratischen Verwaltung schwicht Traditionen einer politischen
und sozialen Eigenstindigkeit. Urbanisierung und Wanderungsbewegungen verlagemn,
verindern oder zerstoren alte ethnische Siedlungsgebiete. Neue gesamtstaatliche, "natio-

293

Jidol. 24.01.2026, 08:37:11, per



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1989-3-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nale" oder metropolitane Verhaltensstile und Moden, verdringen die traditionellen Verhal-
tensstile und konservieren sie als museale Folklore. An die Stelle der offensichtlichen
Gemeinsamkeit einer Gruppe oder einer Region tritt diejenige des Zeitabschnitts, der
Mode. Die religiésen und volkstiimlichen Entstehungsmythen der Gruppe werden in Zwei-
fel gezogen. Die unterstellte Gemeinsamkeit, AusschlieBlichkeit und Sinnfilligkeit einer
ethnischen Geschichte kann von einer neuen Geschichtsschreibung als das Zufallsprodukt
von Wanderungsbewegungen, Akkulturationen und Machtprozessen relativiert und
abgewertet werden. Der ethnische Geschichtsentwurf wird von einer nationalistischen
Geschichtsschreibung verdringt oder ihr subsumiert.

Alle diese Entwicklungen sind bereits wihrend der Kolonialzeit begriindet worden, sie
verstirken sich nach der Unabhingigkeit. Die Relativierung oder die Schwichung ethni-
scher Definitionsmerkmale, die von dieser Entwicklung ausgehen, muB3 aber nicht zwin-
gend als Bedrohung aufgefaBt werden. Zentralisierung und Modemisierung kénnen auch
als Fortschritt, als Befreiung, als Chance der Freiziigigkeit und der wachsenden individuel-
len Selbstbestimmung interpretiert werden. Als Bedrohung muB diese Entwicklung
erscheinen, wenn der Erschiitterung traditioneller Identititsmuster keine Alternative
entgegensteht. Man kann sich nun aber die Frage stellen, inwiefern ein anlaufender Moder-
nisierungsprozeB neue, dquivalente und sinnfillige Identitdtsmuster zur Verfiigung stellen
kann.

In modemisierten Gesellschaften erwirbt der Einzelne Identitit iiber den Weg der Bildungs-
und Berufsqualifizierung, also des individuellen Einsatzes, der individuellen Befihigung
und der individuellen Wahl. Diese Qualifikationen und Entscheidungen lassen den Einzel-
nen in Berufsstellungen, in Berufs-, Partei- und Kulturorganisationen eintreten, die angeb-
baren, empirischen und modifizierbaren Zwecken dienen. Die Sicherung dieser Funktionen
konstituiert und integriert das Gebilde einer modemisierten Gesellschaft. Identitit wird
damit in einem wachsenden Umfange individuell erworben, im Rahmen von Berufsstellun-
gen und Verbandsmitgliedschaften, die funktional bestimmt sind und die in letzter Instanz
die Bestands- und die Entwicklungsfihigkeit, die "Makro-Integration" einer modemisierten
Gesellschaft sichemn.9 Diese Identitdtsmuster kénnen und wollen dem Einzelnen keinen
iiber seine Gegenwart hinausreichenden Stellenwert in einem umfassenden - ethnischen
oder religiosen - Geschichtsplan zuschreiben. Sie verzichten darauf, dem Einzelnen - sub
specie aeternitatis - einen héheren Sinn und eine hohere Zweckdienlichkeit zubilligen zu
wollen. Allerdings muB8 offenbleiben, ob selbst in modemisierten Gesellschaften diese

9 Rothschild, J., Ethnopolitics... a.a.0., S.5, "(There) is a need for some psychological distance and
social autonom from the technocratic rationality that fuels the scientific modemization process...
Science, technology, material productivity, and the technocratic style of decisionmaking that they
entail are today suspect... for supposedly leaving man unfulfilled on some inner spiritual frontier."

294

Jidol. 24.01.2026, 08:37:11,



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1989-3-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

neuen Identitidtsmuster ethnische oder religiose vollstindig ersetzen oder lediglich erginzen
konnen.

Unter den Bedingungen eines noch fragmentarischen und ungleichen Modemisierungspro-
zesses setzen aber diese Identititsmuster Entscheidungsspielriume und Organisations-
strukturen voraus, die erst im Entstehen sind. Sie erscheinen deshalb weder sinnfillig noch
gleichwertig. In dieser Situation kann eine erschiitterte, verlorene oder zuriickgewiesene
ethnische Identitit in einem neuen Licht erscheinen. In den Worten des amerikanischen
Dichters Robert Frost ist das Zuhause "The place where, when you come, they have to take
you in."10 Die Rekonstruktion und die Idealisierung einer ethnischen Identitit stellen sich
deshalb gerade im MaBstabe ihrer Erschiitterung ein. Prozesse der Rekonstruktion werden
moglich, die sich der Grenze der Erfindung néihemn.

Eine drohende Anomie und die daraus resultierende erhoffte Riickkehr, die Rekonstruktion
und die Idealisierung ethnischer Identitit bilden aber eine Erfahrung und einen Erfahrungs-
schluB, die sich bereits vor der Unabhingigkeit, wihrend der Kolonialzeit eingestellt haben.
Die einheimische Bevélkerung, vor allem die einheimische Elite muBte die koloniale
Begriindung eines Territorialstaates und den Beginn wirtschaftlicher und kultureller
Modermisierung als Bestandteil oder Resultat einer iiberlegenen Gruppenkultur, derjenigen
der Kolonialherren empfinden. Ein begrenzter Teil der alten oder einer neuen Elite suchte
zugleich den Zugang zu den Verwaltungsstellen und den neuen Wirtschaftschancen der
Kolonialmacht. Indem diese Elite sich von ihren ethnischen Traditionen abwandte und sich
einer neuen kolonialen Kultur - ihrer Sprache, ihrer Bekleidung, ihren Manierismen, ihren
Urteilsmustern - annniherte, glaubte sie sich, Anstellung und Anerkennung im Rahmen der
Kolonialgesellschaft sichern zu kénnen. Diese Anstellung und Anerkennung wurde ihr aber
immer nur bis zu einer bestimmten administrativen Ebene und sozialen Grenze zuteil.1l
Dieser modemisierten Elite erscheint die Kolonialkultur deshalb in besonderem MaBe als
iberwiltigend, zerstorerisch und abweisend. Sie haben ihre ethnische Identitdt zuriickge-
wiesen und sehen sich nun um den Lohn dieser Anstrengung betrogen. Fiir diese Grenz-
ginger zwischen zwei Kulturen wird die Rekonstruktion und Idealisierung ethnischer Iden-

10 Frost, R., The Death of the Hired Man, in: Rothschild, J., Ethnopolitics a.a.0., S.6.

11 So schreibt der Inder Dadabhai Naoroji 1881 in einem Memorandum fiir den "Secretary of State
for India": "The power that is now being raised by the spread of education, though yet slow and
small, is one that in time must for weal or woe, exercise great influence... The thousands that are
being sent out by the universities every year, find themselves in a most anomalous position. There
is no place for them in their motherland. They may beg in the streets or break stones on the road,
for aught the rulers seem to care for their natural rights, positions and duties in their own country...
Scores of Europeans must go from (Great Britain) to take up what belongs to them... The educated
find themselves simply so many dummies, omamented with the tinsel of school education, and
then their whole end and aim of life is ended... The power that the rulers are, so far to their credit,
raising, will, as a Nemesis, recoil against themselves." Bei Kedowrie, E., (ed.), Nationalism in Asia
and Africa, London 1971, S.355-356.

295

Jidol. 24.01.2026, 08:37:11, = [=)



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1989-3-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

titdt zu einer psychologischen Notwendigkeit. Sie konnen und miissen mit nichts beginnen.
Sie kénnen zugleich diese Rekonstruktion leisten, weil ihre neue Bildung und ihr Kontakt
mit der kolonialen Gesellschaft ihnen jene antiquarischen Interessen und jene wissen-
schaftlichen Methoden vermittelt haben, die bei dieser Aufgabe notwendig werden. Sie, die
dank ihrer Stellung und Bildung iiber die Chance des Vergleichs verfiigen und die Uber-
legenheit dieser neuen Kultur im allgemeinen wie im personlichen so schmerzhaft gefiihlt
haben, sie kénnen diese Rekonstruktion ethnischer Identitit, Kultur und Geschichte auch
unter einen bestimmten Plan und eine bestimmte Aussage riicken. Ihre Rekonstruktion
dient zumeist dem Nachweis, daB die jeweilige ethnische Gruppe vielleicht in einer
verédchtlichen Gegenwart lebe, daB sie aber iiber eine groBartige Vergangenheit und eine
noch glinzendere Zukunft verfiige.12 Die Rekonstruktion und Idealisierung ethnischer
Identitit, die erst unter Bedingungen einer beschleunigten Zentralisierung und Modemisie-
rung zu einem allgemeinen Gruppenbediirfnis wird, ist deshalb oft wihrend der Kolonial-
zeit bereits begonnen worden. Diese emeuerte Identitit, urspriinglich gegen eine Kolonial-
kultur ausgerichtet, beginnt sich aber nun gegen andere ethnische Gruppen zu richten und
sie dient neuen, praktischen Zwecken: Sie dient nicht mehr als Stiitze des verletzten
Wiirdegefiihls einer neuen Elite, sie dient der Formulierung ethnischer Anspriiche im
6konomischen und sozialen Wettbewerb und sie macht eine verstirkte Organisation der
ethnischen Gruppen méglich.

2. Die neuen Wirtschaftsstrukturen

Der koloniale Staat iibernahm oder begriindete in vielen Fillen Herrschaftsgebilde, die auf
einer oft prekiren Inkorporation ethnischer Gruppen "into the market-place and into the
state”" ruhten.13 Diese Ordnungen kollektiver, ethnischer Arbeitsteilung und politischer
Eingliederung bedrohten nicht die Identitidt ethnischer Gruppen, sondern erhielten und
garantierten sie. Die ethnischen Gruppen galten als einander vollstindig fremd, als unver-
gleichbar und zugleich unverzichtbar. Der Bestand der Gesamtgesellschaft beruhte auf dem
Erhalt dieses politischen und wirtschaftlichen Beziehungsgefiiges.

12 Bereits 1910 schilderte Bipin Chandra Pal weitsichtig, wie die Hindu-Religiositit modemisiert und
politisiert werden kann und wie sich diese Reinterpretation unter einen bestimmten Geschichtsplan
stellen 14Bt. Kedourie, E. (ed.), Nationalism... a.a.0., S.338-352.

13 J.S. Fumival hat diese Herrschafts- und Wirtschaftsgebilde folgendermaBen umschrieben: "In
Burma, as in Java, probably the first thing that strikes the visitor is the medley of peoples -
Europeans, Chinese, Indians and natives. It is in the strictest sense a medley, for they mix but do
not combine. Each group holds by its own religion, its own culture and language, its own ideas and
ways. As individuals they meet, but only in the market place, in buying and selling. There is a
plural society, with different sections of the community living side by side, but separately, within
the same political unit. Even in the economic sphere there is a division of labour along racial lines.
Natives, Chinese, Indians and Europe<ns1:XMLFault xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat"><ns1:faultstring xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat">java.lang.OutOfMemoryError: Java heap space</ns1:faultstring></ns1:XMLFault>