2. Identitat in der Differenz denken:
Konstruktivistische Perspektiven
auf Identitat und Zugehdrigkeit

Die theoretische Auseinandersetzung mit Identitit fokussiert mit Blick auf die
Fragestellung der vorliegenden Arbeit die Prozesse der Konstruktion und Dekon-
struktion insbesondere hinsichtlich der Kategorien Kultur/Ethnizitit, Geschlecht/
Sexualitit und Klasse. Hierfiir sind die Ansitze der Postkolonialen, Gender- und
Queer Theorie zentral. Thnen gemeinsam ist ihre konstruktivistische Perspektive
auf Identitit und Zugehorigkeit, die der Briichigkeit und Flexibilitit von Lebens-
entwiirfen in einer zunehmend globalisierten Welt Rechnung zu tragen sucht. Kon-
struktivistische Ansitze entwerfen Identitit als eine diskursiv und kulturell herge-
stellte und damit prinzipiell wandelbare Konstruktion. Dariiber hinaus richten sie
ihr Augenmerk auf die Differenz, deren bisher vorherrschende Konzeptualisierung
sie ebenfalls in Frage stellen: Statt als feststehendes Gegenteil von Identitit er-
scheint sie nunmehr als ihr notwendiger Bestandteil, mit dem Effekt, dass sich die
hierarchische Gegensatzlogik auflgst. Fiir dieses Denken der Differenz, das den
spielerischen Vorgang der Dekonstruktion reprisentiert und die Sichtweise auf
Identitit nachhaltig verandert, liefert Derridas Konzept der différance die Grundla-
ge. Es wird daher im nichsten Kapitel skizziert und den in dieser Arbeit signifikan-
ten postkolonialen und queertheoretischen Identititskonzepten vorausgeschickt.
Dabei erheben die folgenden Ausfithrungen nicht den Anspruch der Vollstindig-
keit, sondern stellen in Anbetracht der Komplexitit der genannten Theoreme viel-
mehr den Versuch dar, einen Einblick in ihre zentralen Zielsetzungen zu geben
und sich in ihre verschiebenden Denkbewegungen einzufinden. Insbesondere in
Bezug auf Derrida besteht, wie Kimmerle feststellt, eine grofe Herausforderung
darin, »dass er die Praxis des Schreibens tiefgreifend verindert hatc; es ist daher
quasi unmoglich seine Philosophie und seine Theorien in einer umfassenden und
linearen Weise darzustellen.! Vielmehr gilt es, der Uneinheitlichkeit seines Wer-

1 Vgl. Kimmerle, Heinz: Jacques Derrida zur Einfithrung, 5. Aufl., Hamburg: Junius 2000, S. 23.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

kes sowie seiner eigenen Kritik am Text als einem liickenlosen Entwurf, die er in
seinem Aufsatzband La dissémination formuliert, Rechnung zu tragen.

2.1 Différance und Zwischenraum:
Differenz(-)denken nach Jacques Derrida

Derridas Verstindnis von Differenz resultiert aus seiner kritischen Auseinander-
setzung mit dem Differenzmodell der strukturalistischen Linguistik. Wihrend
de Saussure die Produktion von Bedeutung als relativ beschreibt und Differenz
damit als Andersheit im biniren Sinne konstituiert, theoretisiert Derrida auch die
unbestimmten Zonen zwischen den Oppositionen der westlichen Identititslogik,
um in die ausgrenzenden und hierarchischen Strukturen verindernd eingreifen
zu konnen.? Somit stellt sich Derrida zwar in die Tradition des Strukturalismus,
er versucht aber gleichzeitig dessen Gedanken und Konzepte voranzutreiben, zu
modifizieren und gegen sich selbst zu wenden.? Bedeutung lisst sich ihm zufolge
nicht innerhalb eines geschlossenen Systems, sondern nur innerhalb eines Sprach-
modells erkliren, das die Bedingung fir die Moglichkeit des Bedeutens nicht mehr
vollstindig kontrolliert und das damit als eine Ausstreuung von Sinn zu denken
ist.* Insofern iiberschreitet Derrida das Denken de Saussures genau dort, wo es
noch in der metaphysischen Vorstellung eines Ursprungs oder Ausgangspunktes
des Bezeichnungsvorgangs griindet.” Unter dem Neografismus différance, den
Derrida in La voix et le phénoméne einfiihrt, in der grammatologie weiter entwickelt
und ausfithrlich in seinem aus einem Vortrag hervorgehenden Aufsatz La différance
erliutert, subsumiert Derrida verschiedene Aspekte seines Differenzdenkens.®
Bei seiner Schreibweise von différance verwendet er ein regelwidriges »a«, das er
als Markierung setzt, um darauf hinzuweisen, dass Bedeutung nie abgeschlossen
ist.” Anhand der besonderen Schreibweise bleiben die Bedeutung von »verschie-
den sein« und »aufschieben« in der Schwebe und keine der beiden Ebenen wird

2 Vgl. Djoufack, Patrice: Entortung, hybride Sprache und Identitatsbildung: zur Erfindung von
Sprache und Identitat bei Franz Kafka, Elias Canetti und Paul Celan, Géttingen: V &R Unipress
2010, S. 74.

3 Vgl. Stiegler, Bernd: Theorien der Literatur- und Kulturwissenschaften: Eine Einfihrung, Pa-
derborn: Fink 2015, S. 76.

4 Vgl. Quadflieg, Dirk: Differenz und Raum: Zwischen Hegel, Wittgenstein und Derrida, Biele-
feld: transcript 2007, S.14.

5 Vgl. Paulus, Stanislawa: Identitit ausser Kontrolle: Handlungsfahigkeit und Identitatspolitik
jenseits des autonomen Subjekts, Minster: Lit Verlag 2001, S. 21.

6 Vgl. Liildemann, Susanne: Jacques Derrida zur Einfihrung, 2. Aufl., Hamburg: Junius 2013,
S.72.

7 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitédtsbildung, S. 76.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

dem Sinngehalt von différance je gerecht.® Gleichzeitig beweist die différance — die
nach Derrida weder ein Wort noch ein Konzept ist —, dass eine rein phonetische
Schreibweise strenggenommen nicht existiert.” Als Illustration einer unhorbaren
Abweichung bezeugt die différance, dass es kein exaktes Reprisentationsverhiltnis
zwischen Laut und Buchstabe gibt, wodurch sie die Legitimitit der phonolo-
gischen sowie der logozentrischen Ordnung in Frage stellt.”® Nur anhand der
logozentrischen Illusion einer vollstindigen Sinniibermittlung durch die Schrift
wird Derrida zufolge die Vorstellung aufrechterhalten, die Sprache und das spre-
chende Subjekt giiben das Prisente als eine auflersprachliche Realitit wieder." In
erster Linie kritisiert Derrida somit anhand der différance die von der traditionellen
und saussureschen Semiologie vorgenommene Abwertung der Schrift gegeniiber
der Sprache, die er als Verdringung und als Symptom einer abendlindischen
Metaphysik ausweist.’* Da die logozentrische Reduktion der Schrift auf die se-
kundire Abbildung von Lauten nur innerhalb einer Kultur mit phonografischer
Buchstabenschrift méglich ist, implizieren Phonologismus und Logozentrismus
der abendlindischen Kultur immer auch einen Eurozentrismus. Damit ist nicht
nur eine geografische Zuordnung gemeint, sondern vor allem ein machtvoller Im-
perialismus, der die Buchstabenschrift als anderen Notationssystemen iiberlegen
wertet.”® Phonologismus und Logozentrismus sind demzufolge keine natiirlichen
Gegebenbheiten, sondern entspringen einer bestimmten ethischen Vorstellung und
Erfahrung, kurzum der westlichen Metaphysik.'* Die hierarchische Gegensatzlo-
gik dieser Weltsicht legitimiert schliefilich vielfiltige Ausgrenzungen, die, indem
sie ein Auflen diskursiv hervorbringen, fir die Logik der Identitit konstitutiv
sind.”> Spiter wird Derrida auch die patriarchalen Strukturen der metaphysi-
schen Identitits- und Sprachlogik kritisieren. Die grundsitzliche Verdringung
des »Weiblichen«, seine Zuordnung zu dem untergeordneten Terminus der
hierarchischen Gegensitze bezeichnet Derrida dann als »Phallogozentrismus«.*®
Wihrend de Saussure Sprache und Schrift folglich als zwei verschiedene Syste-
me versteht und damit an die Vorstellung einer Sekundaritit respektive Vorliufig-

8 Vgl. Ebd., S. 76f.

9 Vgl. Derrida, Jacques: »La différancec, in: Marges de la philosophie, Paris: Les Editions de
Minuit 2006, S.1-31, hier S. 3.

10 Vgl. Derrida, Jacques: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristeva, in: Posi-
tions: entretiens avec Henri Ronse, Julia Kristeva, Jean-Louis Houdebine, Guy Scarpetta, Paris:
Les Editions de Minuit 1973, S. 25-50, hier S. 37.

1 Vgl.

Paulus: Identitat ausser Kontrolle, S. 26.

12 Vgl. Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristevag, S. 29ff.
13 Vgl. Lidemann: Jacques Derrida zur Einfithrung, S. 69.
14 Vgl. Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristevag, S. 36.

15 Vgl. Paulus: Identitat ausser Kontrolle, S. 28.
16 Vgl Ebd.

13.02.2026, 17:35:46.

65


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

keit ankniipft, gilt es nach Derrida eine urspriingliche Vermitteltheit beziehungs-
weise Supplementaritit von Bedeutungskonstitution zu denken.” Um das binir
hierarchische Verhiltnis zwischen Schrift und gesprochener Sprache zu dekon-
struieren, entwickelt Derrida einen neuen Schriftbegriff, auch gramma oder diffé-
rance genannt.’® Diese »Schrift« nun bezeichnet nicht mehr ein sekundires und
grafisches Zeichensystem, das allein der Reprisentation dient, sondern das Spiel
der Differenzen als solches, das die Voraussetzung eines jeden Bezeichnungsvor-
gangs bildet und sich dabei als stumm und unhérbar erweist:"

Mieux, le jeu de la différence dont Saussure n'a eu qu'a rappeler qu'il est la condi-
tion de possibilité et de fonctionnement de tout signe, ce jeu est lui-méme silen-
cieux. Est inaudible la différence entre deux phonémes, qui seule permet a ceux-
ci d’étre et d’'opérer comme tels. Linaudible ouvre a I'entente les deux phonémes
présents, tels qU'ils se présentent. S’il N’y a donc pas d’écriture purement phoné-
tique, cest qu'il N’y a pas de phoné purement phonétique. La différence qui fait
lever les phonémes et les donnent a entendre, a tous les sens de ce mot, reste en
soi inaudible.?®

Die Differenzthematik tut sich bei Derrida somit in der »Schrift« selbst auf. Das
bestindige Spiel der Differenzen setzt dabei eine Verkettung von Verweisen voraus,
die als solche immer schon Spuren anderer Elemente der Kette in sich tragen.*
Aus der Lokalisierung eines jeden Elements innerhalb dieser unendlichen Verket-
tung folgt, dass die Differenzen das Ergebnis von Transformationen sind und dass
es in der Sprache nur Verschiedenheiten und keine positiven, reinen Einzelglie-
der gibt:** »Tout ce qui précede revient a dire que dans la langue il 'y a que des
différences. Bien plus, une différence suppose en général des termes positifs entre
lesquels elle s’établit: mais dans la langue il 'y a que des différences sans termes
positifs.«*? Jedes sprachliche Element kann nur dann Sinn generieren, wenn es
sich auf ein anderes, vorgingiges oder zukiinftiges bezieht, es also zitiert, was im
Ubrigen auch fiir das Subjekt gilt.>* Auch dieses geht seiner Erkenntnis nicht vor-
aus und kann nicht rein mit sich selbst identisch in Erscheinung treten, sondern
sich nur innerhalb des Spiels der Differenzen positionieren und sich seinen Platz
schaffen.?® Die différance verdeutlicht demnach, dass sich Bedeutung immer nur

17 Vgl. Lidemann: Jacques Derrida zur Einfithrung, S. 62.

18 Vgl Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristeva, S. 37.
19 Vgl Ebd,, S.37f.

20 Derrida: »La différance«, S. 5.

21 Vgl. Ebd., S.11.

22 Vgl. Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristevac, S. 39.
23 Derrida: »La différancec, S.11.

24 Vgl. Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristevac, S. 39f.
25 Vgl.Ebd., S. 40.

13.02.2026, 17:35:46.



https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

aus dem von ihr Verschiedenen konstituieren kann und das vermeintlich Eigene
immer schon Spuren der Differenz, des Anderen in sich trigt.?® Das permanente
»Zitieren« innerhalb dieses Bezeichnungsvorgangs als das Charakteristikum von
Sprache schlechthin, nennt Derrida Iterabilitit.?

Durch die Umdeutung des Schriftbegriffs hebt Derrida die hierarchische und
oppositionelle Unterscheidung zwischen urspriinglicher Sprache und sekundirer
Schrift auf und lisst damit gleich mehrere metaphysische Leitunterscheidungen
bedeutungslos werden.?® Bereits der Begriff des Spiels betont die Situierung der
différance jenseits aller Oppositionen. Die différance gehort somit keiner Kategorie
an, sie ist weder anwesend noch abwesend und auch keinesfalls theologisch.?’
Stattdessen verkorpert sie den Prozess der Bedeutungshervorbringung als eine
kontinuierliche Bewegung, Erneuerung und Verschiebung von Bezeichnungen.3®
Aufgrund ihrer Nihe zum franzésischen Verb différer konstituiert sich die différance
als das systematische Spiel der Differenzen in Form einer »doppelten Geste, die
Temporalisierung und Spatialisierung gleichermafien impliziert:*

[..] il faut ici se laisser renvoyer a un ordre, donc, qui résiste a I'opposition, fon-
datrice de la philosophie, entre le sensible et l'intelligible. Lordre qui résiste a
cette opposition, et lui résiste parce qu’il la porte, s'annonce dans un mouvement
de différance (avec un a) entre deux différences ou entre deux lettres, différance
qui nappartient ni a la voix ni a I'écriture au sens courant et qui se tient, comme
I'espace étrange qui nous rassemblera ici pendant une heure, entre parole et écri-
ture, au-deld aussi de la familiarité tranquille qui nous relie a l'une et a l'autre,
nous rassurant parfois dans l'illusion quelles font deux.3?

Im Sinne der Temporalisierung bedeutet différance den zeitlichen Aufschub, be-
ziehungsweise die aktive Bewegung zwischen den sonst als statisch konzeptuali-

26  Vgl. Paulus: Identitit ausser Kontrolle, S. 29.

27 Vgl.Ebd,, S.27.

28  Derridaschreibt hierzu: »Au pointotintervient le concept de différance, avecla chaine quis’y
conjoint, toutes les oppositions conceptuelles de la métaphysique, en tant quelles ont pour
ultime référence la présence d’un présent (sous la forme, par exemple, de I'identité du sujet,
présent a toutes ses opérations, présent sous tous ses accidents ou événements, présent a
soi dans sa sparole vives, dans ses énoncés ou ses énonciations, dans les objets et les actes
présents de son langage etc.), toutes ces oppositions métaphysiques (signifiant/signifié;
sensible/intelligible; écriture/parole; parole/langue; diachronie/synchronie; espace/temps;
passivité/activité; etc.) deviennent non-pertinentes.«Derrida: »Sémiologie et grammatolo-
gie. Entretien avec Julia Kristeva, S. 41.

29  Vgl. Derrida: »La différances, S. 6.

30  Vgl. Paulus: Identitat ausser Kontrolle, S. 21f.

31 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identititsbildung, S. 77.

32 Derrida: »La différance, S. 5.

13.02.2026, 17:35:46.

67


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

sierten Differenzen.? Die Temporalisierung ist jedoch auch eine Verriumlichung.
Da die différance den Verweis auf andere frithere oder mogliche zukiinftige Bedeu-
tungen voraussetzt, schafft sie sowohl zeitliche Distanz zur Vergangenheit und
Zukunft als Modifikation der Gegenwart als auch ein riumliches Intervall.3* Die
Verrdumlichung ist dann die »production, a la fois active et passive (le a de la dif-
férance indique cette indécision par rapport a l'activité et a la passivité, ce qui ne
se laisse pas encore commander et distribuer par cette opposition), des intervalles
sans lesquels les termes >pleins< ne signifieraient pas, ne fonctionneraient pas«.>®
Bedeutung entsteht demzufolge erst mit ihrer gleichzeitigen Verraumlichung und
Verzeitlichung, mittels derer sich die Elemente der Kette aufeinander beziehen.3¢
Die Tatsache, dass sich Temporalisierung und Spatialisierung gegenseitig bedin-
gen und ineinander iibergehen hebt die tradierte metaphysische Unterscheidung
zwischen Raum und Zeit auf. Die Gegenwart wird dabei, indem sie Vergangenheit
und Zukunft voneinander trennt, selbst zum Raum; sie zeigt die »Verrdumlichung

der Zeit« sowie die »Verzeitlichung des Raumes« an:3’

Et nous verrons — plus tard —en quoi cette temporisation est aussi temporalisation
et espacement, devenir-temps de 'espace et devenir-espace du temps, »constitu-
tion originaire«du temps et de I'espace, diraient la métaphysique ou la phénomé-

nologie transcendantale dans le langage qui est ici critiqué et déplacé.3®

Derrida betont vor allem die Aktivitat der différance, denn das »a« entstammt un-
mittelbar dem Partizip Prisens von différer.3® Dabei handelt es sich nicht um ei-
ne direkte und zielgerichtete Aktivitit, sondern vielmehr, wie bei der Beweglich-
keit (mouvance) oder Resonanz (résonance), um eine Unentschiedenheit, die darauf
verweist, dass die Endung —ance im Franzgsischen zwischen aktiv und passiv ver-
harrt.*° Die fortwihrende Operation, die eigentlich keine ist, beziehungsweise die
generative Bewegung der différance erdfinet Zwischenriume, Intervalle, riumlicher
wie zeitlicher Art, die Entsprechungen und Uberginge zwischen den eurozentri-
schen Wert-Gegensitzen erméglichen:*' »[...] il faut bien quentre les éléments au-
tres se produise, activement, dynamiquement, et avec une certaine persévérence
dans la répétition, intervalle, distance, espacement.«** Die Vorstellung einer Ver-

33 Vgl. Liidemann: Jacques Derrida zur Einfithrung, S. 73f.

34  Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einfiihrung, S. 8of.

35 Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristevac, S. 38f.
36 Vgl.Ebd.,S.38.

37  Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einfiihrung, S. 8of.

38  Derrida: »La différance, S. 8.

39  Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einfiihrung, S. 79.

40 Vgl. Derrida: »La différance, S. 9.

41 Vgl.Ebd., S.7.

42 Ebd,S.8.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

riumlichung als eine mit der différance unmittelbar in Bezug stehende Bewegung
nimmt Derrida auch unter der Idee der khora wieder auf. Das Wort, das im Grie-
chischen so viel wie eingenommener oder bewohnter Ort bedeutet, bezeichnet bei
Platon die »dritte Gattung, die zwischen dem Sein der intelligiblen Ideen (»Urbil-
der«) und dem Werden der kérperlichen Dinge (»Abbilder«) vermittelt und so al-
lem Entstehenden einen Platz einrdumt.*® Die fundamentale Unbestimmtheit, die
schon Platon hinsichtlich der khora konstatierte, nimmt Derrida zum Ausgangs-
punkt, um sie als etwas zu konzeptualisieren, was sich jeglicher Kategorien und
Gegensitze entzieht und logisch nicht greifbar ist, sondern nur durch einen hy-
briden Ansatz, jenseits von Logos und Mythos erfasst werden kann.** Die khora
kann so moglicherweise als die Voraussetzung der différance dechiffriert werden,
als etwas grundsitzlich Unbestimmbares, ein »Zwischen, das dem Geschehen der
Differenzierung, dem Spiel der Differenzen, Raum gibt.*> Die Gestaltlosigkeit der
khora sowie ihre einzig mogliche Bestimmung als ein sowohl aufschiebendes als
auch verraumlichendes Geschehen der Differenzierung, verdeutlicht ihren Zusam-
menhang mit der différance.

Das Resultat der différance ist die Dekonstruktion, denn was mit ihr aufgelost
wird, ist das metaphysische Ursprungs- und Gegensatzdenken.*® Das Spiel der
Differenzen bei Derrida als eine nie endende Aufschiebung wirkt der Vorstellung
einer mit sich selbst identischen Prisenz, einer Verfestigung des Gegenwirtigen,
entgegen:*’ »Or si la différance est-(je mets aussi le >est> sous rature) ce qui rend
possible la présentation de 'étant-présent, elle ne se présente jamais comme telle.
Elle ne se donne jamais au présent.«*8 Die différance unterliuft somit die Logik ko-
hirenter und mit sich identischer Entititen sowie polarer und hierarchischer Op-
positionen.*’ Bereits ihr Oszillieren zwischen den Bedeutungen »verschieden sein«
und »aufschieben«verhindert jegliche essentialistische Zuschreibung und stellt da-
mit die Vieldeutigkeit wieder her.>° Das Differenzdenken Derridas verschreibt sich
folglich der Vielheit statt der Einheit und der Affirmation des Nicht-Identischen
statt der Gleichartigkeit; es erweist sich als der unleugbare und bestindige Ver-
weis auf das Andere: »[...] la différance comme renvoi a I'autre, c’est-a-dire comme
expérience indéniable - je souligne: indéniable — de l'altérité de l'autre, de l'hétéro-
géne, du singulier, du non-méme, du différent, de la dissymétrie, de I'hétérono-

43 Vgl. Lidemann: Jacques Derrida zur Einfithrung, S.156.

44  Derrida, Jacques: Khora, Incises, Paris: Galilée 1993, S.17.

45  Vgl. Lidemann: Jacques Derrida zur Einfihrung, S.157f.

46  Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einfiihrung, S. 79.

47  Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitatsbildung, S. 78.
48 Derrida: »La différance«, S. 6.

49  Vgl. Paulus: Identitat ausser Kontrolle, S. 30.

50 Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einfiihrung, S. 79.

13.02.2026, 17:35:46.

69


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

mie.«’* Den metaphysischen Logozentrismus der westlichen Philosophie nimmt
Derrida auf, um ihn zu kritisieren und zu modifizieren. Dabei geht er keinesfalls
davon aus, dass das Denken der différance eine Uberschreitung oder gar Negierung
des traditionellen Identititsdenkens erméglicht.”” Allerdings thematisiert er durch
Aufzeigen der immanenten sprachlichen Strukturen die Ausschliisse jeglicher Set-
zung von Identitit und weist das metaphysische Denken als nur eine von vielen
méglichen philosophischen Denkrichtungen aus.>® Der traditionelle Diskurs wird
auf diese Weise gezwungen, sich zu 6ffnen.5*

Mit der Dekonstruktion tradierter Vorstellungen und Werte des Eigentlichen,
Ganzen und Prisenten geht auch eine Kritik an den modernen und westlichen Be-
kenntnissen des Multikulturalismus und Pluralismus einher, die, indem sie iiber
alle Differenzen hinweg eine Essenz des Menschlichen voraussetzen und gleich-
zeitig weiterhin zwischen dem Eigenen und dem Anderen unterscheiden, sowohl
einem separatistischen und homogenisierenden Kulturverstindnis als auch einer
traditionellen Identititslogik verhaftet bleiben.> Derridas Denken geht stattdes-
sen immer schon von einer Differenz mit sich selbst aus, sodass es schliefSlich keine
Kultur und keine (kulturelle) Identitit gibt, die mit sich selbst identisch wire:

Le propre d’une culture, cest de n'étre pas identique a elle-méme. Non pas de n‘avoir
pas d’identité, mais de ne pouvoir s'identifier, dire »moi« ou»nous«, de ne pouvoir
prendre |la forme du sujet que dans la non-identité a soi ou, si vous préférez, la dif-
férence avecsoi. Il n'y a pas de culture ou d’'identité culturelle sans cette différence

avec s0i.5¢

Die Differenz, um die es Derrida geht, ist nicht aufhebbar, vielmehr ist sie jeder
politischen und kulturellen Gemeinschaft inhirent, die sie so nicht nur vom An-
deren, sondern immer auch von sich selbst unterscheidet.’” Das Differenzdenken
Derridas vermag daher nicht nur die Grenzen zwischen dem vermeintlich Eigenen
und Fremden zu verschieben, sondern auch das Politische, Gesellschaftliche und
Kulturelle aus einer anderen Perspektive, quasi von den Rindern her, zu denken
und zu transformieren. Insofern liegt es den folgenden Konzeptionen iiber Iden-
titdt als philosophisches Prinzip zugrunde.

51 Derrida, Jacques: Voyous: deux essais sur la raison, Paris: Galilée 2003, S. 63.

52 Vgl. Paulus: Identitat ausser Kontrolle, S. 31; Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einfithrung,
S.19.

53  Vgl. u.a. Paulus: Identitit ausser Kontrolle, S. 31; Kimmerle: Jacques Derrida zur Einfithrung,
S.19.

54  Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einfiihrung, S.19.

55 Vgl Liildemann: Jacques Derrida zur Einfithrung, S.155.

56  Derrida, Jacques: Lautre cap suivi de La démocratie ajournée, Paris: Les Editions de Minuit
1991, S.16.

57 Vgl Liidemann: Jacques Derrida zur Einfithrung, S.156.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

2.2 Postkoloniale Identitatskonzepte aus dem maghrebinischen Raum

Um ein Verstandnis fiir die Konstruktion insbesondere kultureller beziehungswei-
se ethnischer Identitit zu entwickeln, bieten postkoloniale Theorien grundlegende
Denkansitze und Methoden. Sie schaffen ein Bewusstsein nicht nur fiir die nach
wie vor wirkenden kolonialen Machtverhiltnisse, sondern vor allem fiir ihre Ent-
stehung und permanente Reproduktion durch kulturelle Identitits- und Abgren-
zungsdiskurse. Diese kritische Perspektive auf kulturelle Identitit als eine GroRe,
die, um sich zu konstituieren der AusschliefRung eines unterlegenen Anderen be-
darf, bildet die Grundlage der vorliegenden Arbeit, deren Untersuchungsgegen-
stand sich an der Grenze zwischen Europa und dem Maghreb situiert. Dabei kon-
zentriert sich die Arbeit auf die Konzepte, die Jacques Derrida und Abdelkébir Kha-
tibi zum Thema Identitit vorgelegt haben. Sie werden im Folgenden vorgestellt. Die
Auswahl dieser beiden Konzepte beruht zum einen auf der gemeinsamen Veror-
tung der beiden Theoretiker zwischen dem Maghreb und Frankreich, zum anderen
aufihrer geringen Rezeption innerhalb deutschsprachiger Diskurse iiber Identitit.
Es geht also darum, erstens die spezifischen Innenperspektiven von zwei Exper-
ten wahrnehmbar zu machen, die vor dem Hintergrund eigener Erfahrungen mit
der franzosischen Kolonialisierung sprechen und zweitens die Impulse sichtbar
zu machen, die fiir das kritische Uberdenken statischer Identititsvorstellungen
nicht nur von deutschen und anglophonen Theoretiker:innen ausgegangen sind,
sondern auch von solchen, die mit dem maghrebinischen Raum biografisch ver-
bunden sind. Die Zusammenschau beider Konzepte, die sich aufgrund der engen
Freundschaft Derridas und Khatibis gegenseitig beeinflusst haben, erlaubt es dar-
tiber hinaus, die Komplexitit der franzésischen Kolonialgeschichte zu erkennen.
So zeichnet die beiden Herangehensweisen an Identitit eine Vielzahl an Gemein-
samkeiten aber auch Unterschieden aus, die wiederum auf die einerseits ihnli-
che, andererseits aber auch voneinander abweichende Lebensgeschichte der bei-
den Theoretiker inmitten der Kolonialzeit zuriickzufithren ist.

2.2.1 Le monolinguisme de l'autre: Sprache, Kultur und Identitat
bei Jacques Derrida

Notre question, c’est toujours I'identité. Qu'est-ce que l'identité, ce concept dont
la transparente identité a elle-méme est toujours dogmatiquement présupposée
par tant de débats sur le monoculturalisme ou sur le multiculturalisme, sur la na-
tionalité, la citoyenneté, I'appartenance en général 2°8

58  Derrida, Jacques: Le monolinguisme de l'autre ou la prothése d’origine, Incises, Paris: Calilée
1996, S. 31f.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Die Position Derridas, seine Vorstellung von Identitit, vielmehr von Nicht-
Identitit, ist unmittelbar geprigt von seinen personlichen Erfahrungen, denen er,
sie dekonstruierend, universelle Geltung zuschreibt.”® Jacques Derrida wuchs als
Jude sephardischer Abstammung inmitten der Kolonialisierungs- und Dekolonia-
lisierungsprozesse um 1940 im primdr islamisch geprigten Algerien auf, was die
Frage der Zugehérigkeit gleich mehrfach in sein Leben einschrieb.®® Nachdem die
in Algerien lebenden Juden seit dem Crémieux-Dekret vom 24. Oktober 1870 en
bloc zu franzdsischen Staatsbiirgern erklirt und an die franzosische Lebensweise
assimiliert worden waren, erlebt der spatere Philosoph und Literaturwissenschaft-
ler als Zwolfjihriger die Folgen der antisemitischen Vichy-Regierung: Er wird von
der Schule verwiesen und erleidet den Verlust seiner Staatsbiirgerschaft.®! Die
bereits seit 1897 ansteigende antijiidische Stimmung im Land kulminiert 1940 in
einer Reihe antisemitischer MafRnahmen.%? Den algerischen Juden wird zunichst
die Ausiibung einer Reihe von Berufen verweigert und schlief3lich das Crémieux-
Dekret aufer Kraft gesetzt.®> Das Leben der gesamten jiidischen Bevolkerung
Algeriens, die seit siebzig Jahren ausnahmslos die franzosische Staatsbiirgerschaft
innehatte, verindert sich durch diese unvorhergesehenen Mafinahmen grundle-
gend.®* Bereits 1941 werden Derridas Geschwister von der Schule ausgeschlossen,
wihrend er selbst noch ein Jahr das Lycée von Ben Aknoun besucht, bevor auch
ihm der Zugang zu Schulbildung verweigert wird.®® Derrida, der gerade be-
gonnen hatte seine grofle Leidenschaft, die Literatur, zu entdecken, beschreibt
diesen plétzlichen Entzug der franzdsischen Staatsbiirgerschaft und den damit
einhergehenden Ausschluss vom franzésischen Schulsystem als eine traumatische
Erfahrung, die er unter dem Begrift trouble de I'identité zusammenfasst und die
sein Denken nachhaltig geprigt hat:%

Jétais trés jeune a ce moment-Ia, je ne comprenais sans doute pas trés bien —déja
je ne comprenais pas bien —ce que veut dire |la citoyenneté et la perte de |a citoyen-
neté. Maisje ne doute pas que I'exclusion —parexemple hors de I'école assurée aux
jeunes Francais — puisse avoir un rapport a ce trouble de I'identité dont je te par-
laisil y a un instant. Je ne doute pas non plus que de telles »exclusions« viennent

59  Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitatsbildung, S.137f.

60 Vgl.u.a.Lidemann:Jacques Derrida zur Einfithrung, S.17; de Toro: »Performativ-hybride Dia-
sporas, S. 85.

61 Vgl.u.a. Peeters, Benoit: Derrida, Grandes biographies, 2. Aufl., Paris: Flammarion 2011, S. 12;
de Toro: »Performativ-hybride Diasporasc, S. 85.

62  Vgl. Peeters: Derrida, S. 25, 32.

63 Vgl.Ebd.,S.33.

64  Vgl.Ebd.

65 Vgl.Ebd., S.34.

66 Vgl.Ebd,, S.34ff.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

laisser leur marque sur cette appartenance ou non-appartenance de la langue, sur
cette affiliation d lalangue, sur cette assignation a ce quon appelle tranquillement
une langue.”

Derrida verdeutlicht, dass diese Erfahrung ihn gelehrt hat, dass er sich als alge-
rischer Jude auf keine kulturelle Tradition und Sprache als »die eigene« beziehen
kann.®® Die Tatsache, dass es im von Frankreich besetzten Algerien moglich war,
einer ganzen Gemeinschaft zuerst die franzésische Staatsbiirgerschaft zu verlei-
hen, um sie ihr nach mehr als siebzig Jahren zu entziehen und nach circa zwei Jah-
ren, 1943, wieder zuriickzugeben, beweist Derrida zufolge, dass es sich bei Konzep-
ten wie Staatsbiirgerschaft und Zugehorigkeit um prekire Konstrukte und nicht
um »natiirliche« Gegebenheiten handelt:

Une citoyenneté, par essence, ¢a pousse pas comme ¢a. Cest pas naturel. Mais
son artifice et sa précarité apparaissent mieux, comme dans I’éclair d’'une révéla-
tion privilégiée, lorsque la citoyenneté s’inscrit dans la mémoire d’une acquisition
récente: par exemple la citoyenneté francaise accordée aux Juifs d’Algérie par le
décret Crémieux en 1870. Ou encore dans la mémoire traumatique d’'une » dé-
gradation«, d’'une perte de la citoyenneté: par exemple la perte de |a citoyenneté
francaise, pour les mémes Juifs d’Algérie, moins d’un siécle plus tard.%®

Erst mit neunzehn Jahren, kurz vor dem Beginn des Unabhingigkeitskrieges
und nach einer relativ unregelmifiigen und von vielen Umbriichen geprigten
Schulzeit, kommt Derrida Ende September 1949 nach Paris, wo er jedoch als
sogenannter pied-noir ebenfalls mit seiner permanenten Nicht-Zugehorigkeit
konfrontiert wird.”® Spater wird sich Derrida mit seinem Status als Suchender
zwischen den Kulturen, Sprachen und Religionen arrangieren und ihn zu einem
wichtigen Ausgangspunkt seines grenziiberschreitenden philosophischen Den-
kens machen.” Aufgrund seiner kontroversen Thesen, die weit itber das tradierte
und disziplinire Terrain der Philosophie reichen, wird Derrida lange Zeit als
unseridser Grenzginger betrachtet und innerhalb des franzésischen Universitits-
betriebs vergleichsweise wenig rezipiert.”* Stattdessen finden seine Theorien, vor
allem die Dekonstruktion, ab 1966 an der amerikanischen Ostkiiste eine weite

67 Derrida: Le monolinguisme de I'autre ou la prothese d’origine, S. 35.

68  Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identititsbildung, S.134.

69  Derrida: Le monolinguisme de I'autre ou la prothése d’origine, S. 34f.

70  Vgl. u.a. Peeters: Derrida, S. 58, 22; Vgl. Liildemann: Jacques Derrida zur Einfihrung, S.17.
71 Vgl Englert, Klaus: Jacques Derrida, Paderborn: Fink 2009, S.10.

72 Vgl. u.a. Ebd.; Lidemann: Jacques Derrida zur Einfithrung, S.17.

13.02.2026, 17:35:46.

13


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Verbreitung, sodass Derrida in den folgenden Jahrzehnten zwischen den Staaten
und Frankreich pendelt.”

Um sich Derridas Perspektive auf die Zusammenhinge von Sprache, Identitit
und Zugehérigkeit zu nihern, ist sein Vortrag, den er anlisslich des von Edouard
Glissant, David Wills und Patrick Mensah geleiteten Kolloquiums Echoes from else-
where/Renvois de l'ailleurs in Baton Rouge im Bundesstaat Louisiana 1992 hielt, von
Bedeutung. Das Kolloquium widmete sich den Problemen der frankophonen Li-
teraturen auferhalb Frankreichs. Insbesondere dem Gebrauch des Franzdsischen
auferhalb Frankreichs, seiner Transformation durch verschiedene Muttersprach-
ler:innen und der Identititskonstitution durch Sprache sollte nachgegangen wer-
den.” In seinem Vortrag adressierte Derrida die Kernfragen des Kolloquiums und
bezog sich auf seinen marokkanischen Kollegen und Freund Abdelkébir Khatibi,
dessen Theorien und Werke ihn Zeit seines Lebens beeinflusst haben.”” In diesem
Sinne kann die »Einsprachigkeit des Anderen« vielleicht sogar als Ko-Invention der
beiden Autoren bezeichnet werden.”® In Louisiana nahm Derrida auch einige Hy-
pothesen auf, die er bereits 1982 im Rahmen eines wissenschaftlichen Treffens an
der Sorbonne sowie in einigen Diskussionen mit Claude Lévesque und Christie
McDonald in Montréal formuliert hatte.”” Aus dem Vortrag entstand 1996 der Auf-
satz Le monolinguisme de lautre ou la prothése de lorigine, in dem Derrida seine eigene
spezifische linguistische Situation reflektiert und sich mit der Bezeichnung »fran-
ko-maghrebinisch« auseinandersetzt, die seine Biografie und die seines Freundes
Khatibi zumindest begrifflich zu verbinden scheint. In Le monolinguisme de l'autre
fithrt Derrida seinen Dialog mit Khatibi sowie mit seinem karibischen Kollegen
Glissant auf fiktive Weise fort und bezieht bei der Formulierung des Konzepts
»Einsprachigkeit des Anderen« deren postkoloniale Konzepte einer bi-langue und
einer Poétique de la relation mit ein. Allerdings bedeutet seine Bezugnahme auf Kha-
tibi und Glissant nicht, dass er mit den Vorstellungen seiner Kollegen vollstindig
ibereinstimmt, vielmehr entwickelt er in der Auseinandersetzung mit ihnen einen
dekonstruktivistischen Entwurf von Identitit und Sprache.”® In Abgrenzung zu
Khatibi bezeichnet sich Derrida als derjenige, der franko-maghrebinischer, wenn
nicht sogar der einzig wirkliche Franko-Maghrebiner von beiden ist: »Cher Abdel-
kébir, vois-tu, je me considére ici comme le plus franco-maghrébin de nous deux,

73 Vgl. u.a. Englert: Jacques Derrida, S. 7f.; Stiegler: Theorien der Literatur- und Kulturwissen-
schaften, S. 76.

74 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitatsbildung, S.116.

75  Vgl. Combe, Dominique: »Derrida et Khatibi: autour du monolinguisme de I'autre«, Carnets:
revue électronique d’études francaises 2/7 (2016), S. 6-11, hier S. 6.

76  Vgl.Ebd., S.8.

77 Vgl.Ebd., S.7.

78  Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identititsbildung, S.130.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

et peut-étre méme le seul franco-maghrébin.«”® Dabei nimmt Derrida Bezug auf
seinen Status als algerischer Jude, der sich weder zu den franzésischen Franzosen,
noch zu den »Frankophonens, die weder franzésisch noch maghrebinisch sind,
und letztlich auch nicht zu den frankophonen Maghrebinern zihlen kann, die nicht
franzésische Staatsbiirger sind und es auch niemals waren.3° In diese spezifische
und paradoxe Situation des algerischen Juden, der von sich behaupten kann, dass
er gleichzeitig maghrebinisch und franzésisch ist, sieht Derrida die Problematik
der Zugehorigkeit in besonderem Maf3e eingeschrieben. Die franzésische Sprache,
derer er sich als algerischer Jude bedient, betrachtet Derrida als Substitut einer
nicht vorhandenen Mutter- oder Ursprungssprache, was ihn zu seiner Konzeption
von Sprache als immer schon urspriingliches Supplement fithrt. Vor dem Hinter-
grund seiner biografischen Erfahrungen bricht Derrida mit der Vorstellung eines
der Sprache vorausgehenden und unabhingigen Ursprungs von Bedeutung, bezie-
hungsweise eines transzendentalen Signifikats und hebt so die strukturalistische
Trennung zwischen Signifikat und Signifikanten auf.®" Infolgedessen wird Spra-
che bei Derrida zu einer unendlichen Verweiskette der aufgewerteten Signifikan-
ten, zu einem bestindigen Spiel der Signifikation.3? Aus dieser Logik resultiert
mithin auch die Dekonstruktion eines transzendentalen und von der Sprache un-
abhingigen oder priexistenten Subjekts. Vielmehr wird alles — Sprache, Kultur und
Identitit — zu einem performativ-diskursiven Prozess.%3

In dieser Hinsicht unterscheidet Derrida sich von Glissant und dessen Vorstel-
lung von einer langue du maitre, also eines natiirlichen Bezugs des Subjekts zu seiner
Sprache, der den Kolonisierten durch die aufgezwungene Diglossie abhandenge-
kommen sei. Zwar stimmt Derrida der Kritik Glissants an der kolonialen Situation
und am Eurozentrismus prinzipiell zu, erweitert sie jedoch, indem er einen radi-
kalen Bruch mit der Vorstellung einer selbstverstindlichen oder gar »natiirlichen«
Beziehung zur Sprache vollzieht, die weder fiir die Kolonisatoren noch fiir die Ko-
lonisierten bestehe:

Si la »non-maitrise d’'un langage approprié« dont parle Edouard Glissant qualifie
en premier lieu, plus littéralement, plus sensiblement, des situations d’aliénation
»coloniale« ou d’asservissement historique, cette définition porte aussi, pourvu
quon y imprime les inflexions requises, bien au-dela de ces conditions détermi-
nées. Elle vaut aussi pour ce qu'on appellerait la langue du maitre, de I'hospes ou
du colon 84

79  Derrida: Le monolinguisme de l'autre ou la prothése d’origine, S. 29.

80 Vgl.Ebd,, S. 29f.

81  Vgl. Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristevax, S. 29f.
82  Vgl. Paulus: Identitit ausser Kontrolle, S. 22.

83  Vgl. de Toro: »Performativ-hybride Diasporasc, S. 86.

84  Derrida: Le monolinguisme de I'autre ou la prothése d’'origine, S. 44.

13.02.2026, 17:35:46.

75


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Die Idee von einer natiirlichen Verwurzelung in einer Sprache oder Kultur und
vor allem von der Moglichkeit ihrer Aneignung weist Derrida dezidiert zuriick und
schlussfolgert stattdessen: »[...] quil i’y a pas de propriété naturelle de la langue,
celle-ci ne donne lieu qua de la rage appropriatrice, a de la jalousie sans appro-
priation«.® Dass Sprache und Kultur auf natiirliche Weise besessen werden und
dadurch spontan Identititen, Zugehorigkeiten, Staatsbiirgerschaften und Gren-
zen begriinden, ist fiir Derrida eine politische und diskursive Konstruktion, die
alle inneren Spaltungen und Differenzen kanalisiert und die insbesondere in ei-
nem kolonialen Kontext der nicht-westlichen Welt aufgezwungen wird:

Parce que le maitre ne posséde pas en propre, naturellement, ce qu'il appelle pour-
tant sa langue; parce que, quoi qu’il veuille ou fasse, il ne peut pas entretenir avec
elle des rapports de propriété ou d’identité naturels, nationaux, congénitaux, on-
tologiques; parce qu'il ne peut accréditer et dire cette appropriation quau cours
d’un proces non naturel de constructions politico-phantasmatiques; parce que la
langue n'est pas son bien naturel, par cela méme il peut historiquement, a tra-
vers le viol d'une usurpation culturelle, c’est-a-dire toujours d’essence coloniale,

feindre de se 'approprier pour imposer comme la »sienne«.8

Als »Verbot« bezeichnet Derrida auch die Unterdriickung der nicht-franzésischen
Sprachen und Kulturen — Arabisch, Tamazigh und Hebriisch - sowie ihre Fremd-
markierung als langues étrangéres wihrend der Kolonialisierung, die das Gefithl von
Entfremdung bei der kolonisierten Bevélkerung erheblich verstirkte:37

Premierement, l'interdit. Un interdit, gardons par provision ce mot, un interdit par-
ticulier s’exercait donc, je le rappelle, sur les langues arabe ou berbere. Il prit bien
des formes culturelles et sociales pour quelgu’'un de ma génération. Mais ce fut
d’abord une chose scolaire, une chose qui vous arrive »a I'école«, mais a peine une
mesure ou une décision, plutét un dispositif pédagogique. Linterdit procédait
d’'un»systéeme éducatif«, comme on dit en France depuis quelque temps, sans sou-
rire et sans inquiétude. [...] et & I'"école I'apprentissage de I'arabe, mais au titre de
langue étrangere; de cette étrange sorte de langue étrangére comme langue de
l’autre, certes, quoique, voila I’étrange et I'inquiétant, de l'autre comme le pro-

chain le plus proche. Unheimlich.88

85 Ebd,S. 46.

86 Ebd.,S. 4s.

87  Vgl. Segler-MeRner, Silke: »La bi-langue de Abdelkébir Khatibi comme modéle d’une litté-
rature hybride, in: Littératures francophones et politiques., Paris: Karthala 2009, S.179-191,
hier S.182.

88  Derrida: Le monolinguisme de I'autre ou la prothése d'origine, S. 65f.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

Derrida ist als franko-maghrebinischer Jude mit einem dreifachen Ausschluss kon-
frontiert — er kann sich weder mit dem arabischen und amazighischen Kulturerbe,
noch mit der franzésischen Wirklichkeit der sogenannten Metropole, noch mit der
jidischen Sprache und Geschichte vollstindig identifizieren —, was er als »l'interdit
fondamental, 'interdiction absolue, I'interdiction de la diction et du dire« bezeich-
net.® Erist daher darauf angewiesen, sich selbst und seine Identitit in und mit der
Sprache und Kultur der/s Anderen zu konstituieren, sodass die monolithische Un-
terscheidung zwischen dem Eigenem und dem Fremden, zwischen Identitit und
Differenz, aufgelost ist:

Or, vois-tu, je mappartiens a aucune de ces ensembles clairement définis. Mon
»identité«ne reléve d’aucune de ces trois catégories. [...] Mon hypotheése, c’est donc
queje suis ici, peut-étre, seul, le seul a pouvoir me dire a la fois maghrébin (ce qui
nest pas une citoyenneté) et citoyen francais. A la fois I'un et 'autre. Et mieux, a la

fois I'un et 'autre de naissance.”®

Die Aneignung der ihm fremden franzosischen Sprache bedeutet dabei notwen-
digerweise einen permanenten und absoluten Ubersetzungs- beziehungsweise
Transformationsprozess ohne Referenz, denn es gibt fiir den monolingue, der er ist,
keine Ausgangs-, sondern nur Ankunftssprachen, die im Prozess des Ankommens
dauerhaft verharren:

[..] parce ce monolingue est en quelque sorte aphasique (peut-étre écrit-il parce
qu'il est aphasique), il est jeté dans la traduction absolue, une traduction sans
p6le de référence, sans langue originaire, sans langue de départ. Il n’y a pour lui
que des langues d’arrivée, si tu veux, mais des langues qui, singuliére aventure, ne
s'arrivent pas a arriver [...]"

Derridas doppelte Aussage: «- On ne parle jamais qu'une seule langue... (oui mais) -
on ne parle jamais une seule langue« verkérpert das Gesetz der Ubersetzung und
die Ubersetzung als Gesetz gleichermafen.’* Da die Trennung zwischen einer ur-
springlichen und nicht-urspriinglichen Sprache aufgehoben ist, handelt es sich bei
Derrida nicht um ein Modell der Ubersetzung im herkémmlichen Sinne, sondern
vor allem um das Begehren des monolingue, Sprache und Identitit durch (Re-)mar-
kierung neu zu erfinden.”® Damit wird das Verbotene, Ausgeschlossene und Ver-
dringte, die Erinnerung an das, was niemals stattgefunden hat, in die Sprache

89 Ebd,S.s8.
90 Ebd, S 30.
91 Ebd, S m7.

92 Vgl . Ebd, S. 25.
93  Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitdtsbildung, S.136f.

13.02.2026, 17:35:46.

71


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

eingeschrieben, sodass sich eine vollig neue Form der Genealogie beziehungswei-
se des Gedachtnisses bildet:

[..]il surgit, il sérige méme comme désir de reconstituer, de restaurer, mais en vé-
rité d’inventer une premiére langue qui serait plutot une avant-premiere langue des-
tinée a traduire cette mémoire. Mais a traduire la mémoire de ce qui précisément
n'a pas eu lieu, de ce qui, ayant été I'interdit, a d(i néanmoins laisser une trace, un
spectre, le corps fantomatique, membre-fantdme — sensible, douloureux, mais a
peine lisible —de traces, de marques, de cicatrices. Comme il s’agissait de produire

en l'avouant, la vérité de ce qui mavait jamais eu lieu.?*

Das, was Derrida Ubersetzung nennt, stellt eine besondere Form der Dekolonia-
lisierung und der postkolonialen réécriture dar.®> Die negativen Spuren, das, was
historisch etwa durch die Kolonialisierung ausgeschlossen oder verboten wurde,
findet wieder einen Zugang in die Sprache.?® Dominante und dominierte Spra-
che treten dadurch in ein dialogisches Verhiltnis miteinander.”’ Auf diese Weise
wird die vergessene Vorgeschichte artikuliert und die hegemoniale Historiogra-
phie transformiert. Die (Re-)markierung »verunreinigt« die dominante Sprache,
ohne dass sie ihre Regeln verletzt und wird so zum Ausgangspunkt einer Offnung
zum Anderen.

Im Gegensatz zu Glissant, der in seiner Poétique de la relation ebenfalls die Ein-
schreibung des Unterdriickten in die Sprache des Anderen forciert, als »Spur« je-
doch vor allem das Kreolische bezeichnet, begreift Derrida sie als Bestandteil der
différance und damit als Ausgangspunkt von Sprache allgemein.®® Da im Denken
Derridas kein Element als solches prisent sein kann, sondern immer Teil einer
unendlichen Verkettung ist, wird das Konzept der »Einsprachigkeit des Anderenc,
das permanente und grundlegende Vorhandensein des Anderen im Eigenen, zu
einer universellen Struktur abstrahiert.'®® Als Modell einer anderen Ubersetzung,
die vornehmlich die iterative Transformation von Text bedeutet — wobei hier Text

94  Derrida: Le monolinguisme de I'autre ou la prothése d'origine, S.118.

95  Vgl. Febel, Gisela: »Postkoloniale Literaturwissenschaft. Methodenpluralismus zwischen Re-
writing, Writing back und hybridisierenden und kontrapunktischen Lektirens, in: Reuter, Ju-
lia und Alexandra Karentzos (Hg.): Schliisselwerke der Postcolonial Studies, Wiesbaden: VS
Verlag fiir Sozialwissenschaften 2012, S. 229-247, hier S. 239.

96  Derrida: Le monolinguisme de I'autre ou la prothése d’origine, S.118.

97  Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitatsbildung, S.137.

98  Vgl. Ebd.
99  Vgl.u.a.Ebd., S.122f ; Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avecJulia Kristevag,
S.37f.

100 Vgl. u.a. Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristevas, S.37f.;
Combe: »Derrida et Khatibi: autour du monolinguisme de l'autre, S.11.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

die unendliche Verkettung der Signifikanten bedeutet — iiberschreitet die »Ein-
sprachigkeit des Anderen« jegliche Konzeption von einem natirlichen und mo-
nolithischen Ursprung von Sprache.'* Sie verdeutlicht, dass jede Sprache immer
schon supplementiert, transformiert und damit im Grunde »entfremdet« ist und
schreibt der Situation Derridas als monolingue so allgemeine Giiltigkeit zu: »Mal-
gré les apparences, cette situation exceptionnelle est en méme temps exemplaire,
certes, d’une structure universelle; elle représente ou réfléchit une sorte d’ >aliéna-
tion<originaire qui institue toute langue en langue de 'autre: 'impossible propriété
d’une langue.«'°* Demnach ist die eigene Sprache immer schon die Sprache des/r
Anderen oder wie Derrida es ausdriickt: »Il ny a, de part en part, que des différen-
ces et des traces de traces.«'® Die Abgeschlossenheit von Sprache und Identitit
sowie auch von Kultur erweist sich prinzipiell als Illusion.’®* Auf das Phinomen
der grundlegenden différance von Kultur geht Derrida in seinem Aufsatz Lautre cap
ein: »La grammaire du double génitif signale aussi quune culture n'a jamais une
seule origine. La monogénéalogie serait toujours une mystification dans I'histoire
de la culture.«*°>

Die Universalisierung, die Derrida der »Einsprachigkeit des Anderen« zu-
schreibt, fithrt keinesfalls zu einer Negation der Unterschiede oder der Prozesse
von Enteignung, sondern eréffnet vielmehr Moglichkeiten, Kultur und Identitit
jenseits nationaler und kultureller Grenzen zu denken.’®® Indem Sprache und
Text bei Derrida keine eindeutige Sinnzuschreibung mehr erméglichen, verhin-
dern sie eine Vereinnahmung durch hegemoniale Zugriffe jeglicher Art.’%7 So
befinden sie sich in stindiger Bewegung; sie nehmen Setzungen vor, die auf einer
anderen Ebene méglicherweise wieder konterkariert werden:°® »Le texte peut
toujours rester a la fois ouvert, offert et indéchiffrable, sans méme quon le sache
indéchiffrable.«*®® Derridas Konzept der différance, das auch die »Einsprachigkeit
des Anderen« durchdringt, macht nicht, wie oft kritisiert, die Vorstellung von

101 Vgl. w.a. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identititsbildung, S.136; Derrida: »Sé-
miologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristevag, S. 38.

102 Derrida: Le monolinguisme de l'autre ou la prothése d’origine, S.121.

103 Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristevag, S. 38.

104 Vgl. Paulus: Identitat ausser Kontrolle, S. 29.

105 Derrida: Lautre cap suivi de La démocratie ajournée, S.17.

106 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitatsbildung, S. 138.

107 Vgl. Febel: »Postkoloniale Literaturwissenschaft. Methodenpluralismus zwischen Rewriting,
Writing back und hybridisierenden und kontrapunktischen Lektiiren«, S. 239ff.

108 Vgl. Schofiler: Einfithrung in die Gender Studies, S. 84.

109 Derrida, Jacques: Epérons. Les Styles de Nietzsche, Chicago: The University of Chicago Press
1979, S.136.

13.02.2026, 17:35:46.

79


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Identitit grundsitzlich unméglich, sondern nimmt lediglich Abstand von ihrer
Konzeptualisierung als stabil und differenzfrei.™°

Die Dekonstruktion der abendlindischen Oppositionen, Zentren und Begriffs-
felder setzt Derrida in Hinblick auf die geschlechtlich konnotierte Metaphysik fort.
In Epérons. Les styles de Nietzsche geht Derrida der Frage der Geschlechterdifferenz
beziehungsweise dem Problem des Weiblichen bei Nietzsche nach und greift dazu
unter anderem auf Heideggers Nietzsche-Deutungen zuriick.™ Dabei zeigt sich
eine unmittelbare Verbindung mit der Frage nach Wahrheit und Stil.™* So beginnt
Derrida in Epérons zunichst mit der Zerstreuung des Begriffsfelds des Stils, um
dieses schlielich in Hinblick auf seine geschlechtlichen Konnotationen zu unter-
suchen: Beispielsweise erinnert der Stil an ein Stilett, einen kleinen Dolch oder
an épérons, das Schwert unter dem Schiff sowie den Felsvorsprung beim Hafen, an
dem sich die Wogen brechen und wird somit in Relation zum Phallus gesetzt:'*?

La question du style, c’est toujours I'examen, le pesant d’'un objet pointu. Parfois
seulement d’'une plume, mais aussi bien d’un stylet, voire d’'un poignard. [..] Le
style s’avancerait alors comme ['épéron, celui par exemple d’un vaisseau voile: le
rostrum, cette saillie qui va au devant, brise I'attaque a fender la surface adverse.
Encore, toujours en termes de marine, cette pointe de rocher quon appelle aussi

épéron et qui »rompt les lames a I'entrée d’un havre«.'"

Indem Derrida in seiner Nietzsche-Lektiire den Stil als mdnnlich und die Schrift als
weiblich definiert, verweist er auf seinen verinderten Schriftbegriff und setzt die
Frau mit der différance gleich: »Elle (s)écrit. Cest a elle que revient le style. Plutét:
si le style était (comme le pénis serait selon Freud le sprototype normal du fétiche)
Thomme, Iécriture serait la femme.«**> Die Frau verkorpert somit die Vervielfalti-
gung der Stile, sie ist die Instanz, die das binire Geschlechtersystem subvertiert
und die Begriffe der abendlindischen Philosophie relativiert.*® Im Anschluss an
Nietzsche, der die Wahrheit als Frau beziehungsweise als das Spiel der Frau, die
Wahrheit »entbergend zu verbergen« fasst, konzipiert Derrida die Frau als Schau-
spielerin, die Wahrheit und Maskerade zusammenfallen lisst."”” Die Wahrheit, so

110 Vgl. Saal, Britta: »Kultur in Bewegung. Zur Begrifflichkeit von Transkulturalitat, in: Saal, Brit-
ta und Michiko Mae (Hg.): Transkulturelle Genderforschung: ein Studienbuch zum Verhiltnis
von Kultur und Geschlecht, 2. Aufl., Wiesbaden: Springer VS 2014, S. 21-47, hier S. 42f.

111 Derrida: Epérons. Les Styles de Nietzsche.

112 Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einfiihrung, S. 66f.

113 Vgl. Ebd., S. 68.

114  Derrida: Epérons. Les Styles de Nietzsche, S. 36ff.

115 Ebd., S.56.

116 Vgl. Schofdler: Einfithrung in die Gender Studies, S. 85.

117 Vgl. u.a. Kimmerle:Jacques Derrida zur Einfiihrung, S. 67; SchoRler: Einfithrung in die Gender
Studies, S. 85.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

konnte Derrida mit Nietzsche gelesen werden, ist, »dass es die Wahrheit nicht gibt«
und die Frau diese »Nicht-Wahrheit der Wahrheit« reprisentiert.”® Da sich die
Wahrheit folglich nicht festsetzen oder einnehmen lisst, kann sie auch nicht mit
essentialistischen Deutungen von Weiblichkeit oder weiblicher Sexualitit gleich-
gesetzt werden:

Elle engloutit, envoile par le fond, sans fin, sans fond, toute essentialité, toute
identité, toute propriété. Ici aveuglé le discours philosophique sombre — se laisse
précipiter a sa perte. Il n'y a pas de vérité de la femme mais c’est parce que cet
écart abyssal de la vérité, cette non-vérité est la »vérité«. Femme est un nom de

cette non-vérité de la vérité.""?

Als »Nicht-Wahrheit« und Verkérperung von Vielheit scheint die Frau bei Derri-
da eine Allegorie der Dekonstruktion zu sein.'*° Die Verbindungen, die Derrida in
seiner Nietzsche-Lektiire zwischen Metaphysikkritik und Feminismus zieht, bezie-
hungsweise seine Dekonstruktion von Wahrheit, Metaphysik und Frau, sind ent-
sprechend seines Schreibstils nur schwer zu entwirren.’*" So verschwimmen in
Epérons. Les styles de Nietzsche zwei Autorinstanzen, denn oft lassen sich die Stim-
men von Nietzsche und Derrida nicht eindeutig voneinander trennen. Auch wenn
hinter der Maskerade der Frau das Hermaphroditische, das Unentscheidbare und
Vieldeutige, zum Ausdruck zu kommen scheint und somit die Geschlechterdiffe-
renz de-ontologisiert wird, sind Derridas Ausfithrungen aus feministischer Per-
spektive oft kritisiert worden: Indem die Frau das Andere, Fremde und Nicht-
Identische reprisentiere, besetze sie erneut die Differenzposition, die ihren prin-
zipiellen Ausschluss aus dem Identititsdiskurs bestitige.'**

Derridas Konzeption von Kultur, Sprache, Geschlecht und Identitit spiegelt
sich auch in der Ausgestaltung seiner Texte, die sich ausnahmslos durch Hete-
rogenitit und Diversitit sowie durch Gastfreundschaft (hospitalité) in Form einer
direkten Einschreibung des Anderen als Dialogpartner auszeichnen. Derrida ver-
handelt, indem er verschiedene Medien und Sichtweisen in seine Texte einfliefSen
lasst und dergestalt die literarischen Traditionen tiberwindet, Alteritit als konsti-
tutiv fiir die Erfindung (s)eines Selbst. Als ein entorteter Sprecher bedient sich
Derrida in jedem seiner Texte des Konzepts der »Einsprachigkeit des Anderenc,
um iber die Aufnahme des Anderen als Bedingung jeglichen Seins sowohl Iden-
titdt als auch Bedeutung zu (re-)konstruieren. Das Andere — und manchmal auch

118 Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einfiihrung, S. 66f.

119 Derrida: Epérons. Les Styles de Nietzsche, S. 50.

120 Vgl. uw.a. Schofller: Einfithrung in die Gender Studies, S. 85; Kimmerle: Jacques Derrida zur
Einfithrung, S. 68.

121 Vgl.Ottmann, Henning: Philosophie und Politik bei Nietzsche, Walter de Gruyter1999, S. 458.

122 Vgl. Schofiler: Einfithrung in die Gender Studies, S. 85.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

die Andere — manifestiert sich nicht nur anhand unterschiedlicher Kontexte, die
in seinen Texten in ein dialogisches Verhiltnis miteinander treten, sondern auch
ganz direkt in Form von Redevielfalt beziehungsweise als Diskussionen mit einer
Stimme aus dem Off, was Nachtergael treffend als double auteurité beschreibt.'*?

Die Texte Derridas verweisen folglich bereits in ihrer Asthetik auf die Not-
wendigkeit verschiedener Sprecher:innen fiir die Bedeutungsproduktion, wie sie
schon Bachtin beschrieben hat.** Derridas Denken beziehungsweise seine Phi-
losophie artikuliert sich in seinen Schriften meistens erst durch den Blick eines
Anderen.'®> Wihrend es in Epérons. Les styles de Nietzsche zu einer Uberlappung der
Stimmen von Derrida und Nietzsche kommt, schreibt sich Derrida in Jacques Der-
rida mit dem Englinder Geoffrey Bennington und in Le monolinguisme de lautre, wie
bereits erliutert, mit dem in Marokko geborenen Abdelkébir Khatibi. Einige seiner
spiteren Texte charakterisiert die Einschreibung weiblicher Alteritit.!2® Sowohl La
Contre-Allée mit Catherine Malabou als auch der Film Duilleurs Derrida, der in ge-
meinsamer Arbeit mit der dgyptischen Regisseurin und Dichterin Safaa Fathy ent-
stand, sind durch das Auftreten weiblicher Gesprichspartnerinnen gekennzeich-
net.’*” Wie Phantome oder Gespenster seiner selbst agieren Derridas Dialogpart-
ner:innen im Hintergrund und lassen die Autorinstanz durchaus ambivalent und
differentiell erscheinen. Seine eigene Identitit und die allgemeine Vorstellung von
einem homogenen Selbst werden auf diese Weise ebenso dekonstruiert wie das
Genre der Autobiographie.’?® Das mehrstimmige Konzept, das die Alteritit dia-
logisch einbindet, bildet als ein wiederkehrendes Motiv in Derridas Texten einen
Gegenentwurf zu einer eindimensionalen Sichtweise und Vorstellung von Identi-
tit. Dariiber hinaus setzt es seine Philosophie der Differenz sowie sein Empfinden
eines trouble de I'identité auf der narrativen und isthetischen Ebene um.

2.2.2  La bi-langue: Das Hybriditatskonzept von Abdelkébir Khatibi

Jesuis, se disait-il, un milieuentre deux langues: plus je vais au milieu, plusje men
éloigne. Etranger, il faut que je mattache i tout ce qui I'est sur cette terre, et sous
elle. Lalangue n'appartienta personne, elle appartient a personne et sur personne

123 Vgl. Nachtergael, Magali: »Jacques Derrida, I'autre en soi«, halshs-746127, Villeurbanne: HAL,
201, S. 6, https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127 (zugegriffen am 01.12.2020).

124 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitatsbildung, S. 74.

125 Vgl. Nachtergael: »Jacques Derrida, I'autre en soi, S.10.

126 Vgl Ebd., S. 4f.

127 Vgl Ebd., S. 2.

128 Vgl Ebd., S. 9.

13.02.2026, 17:35:46.


https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127

2. |dentitat in der Differenz denken

jenesaisrien. N'avais-je pas grandi, dans ma langue maternelle, comme un enfant
129

adoptif? D'adoption en adoption, je croyais naitre de la langue méme.
Abdelkébir Khatibi, Schriftsteller, Soziologe und Professor an der Universitit Ra-
bat, wurde 1938 in El Jadida in Marokko geboren und gehort zweifelsohne zu den
wichtigsten Literaten des Maghreb.">°
tischen Schriften reflektieren isthetische, literarische und kulturelle Prozesse und

Seine innovativen literarischen und theore-

befassen sich insbesondere mit der Beziehung zwischen der Kultur des Maghreb
131 Seit 1981 stand Khatibi
in engem Austausch mit Jacques Derrida und teilte mit ihm viele kultur- und li-

und Europas sowie zwischen Islam und Christentum.

teraturtheoretische Ansichten vor allem in Hinblick auf die sogenannte »Franko-
phonie« sowie auf Episteme der Subjektivitit, des Korpers, der Schrift und des
Verflechtungsverhiltnisses von Identitit und Differenz. Gleichzeitig unterschei-
den sich beide Schriftsteller und Kulturtheoretiker in ihrem Verhiltnis zur Spra-
che.’® Wihrend Derrida als algerischer Jude das Franzdsische als prothése d'origine,
als Substitut seiner abwesenden Muttersprache begreift, konstituiert sich Khati-
bis Bezug zur franzésischen Sprache und Kultur aus einem zwei- beziehungswei-
se mehrsprachigen kulturellen Kontext.”** Khatibis Denken, seine Konzepte und
Theorien, stehen ebenso wie bei Derrida in einem engen Zusammenhang zu sei-
nem eigenen Leben, seiner Kindheit, Familie und Schulzeit, kurzum seinen Er-
fahrungen, die er in einer von Kolonialisierung und Dekolonialisierung geprig-
ten Gesellschaft und Kultur gesammelt hat.'>* Das Franzésische, das Khatibi unter
dem Protektorat als Fremd- und Schriftsprache in der Schule erlernt hat, existiert
dabei neben der religiésen arabischen Schrift und den von ihm als langue mater-
nelle oder parler maternel bezeichneten, nicht verschriftlichten Sprachen, die in den
meisten maghrebinischen Familien gesprochen werden und zu denen das dialekta-
le Arabisch sowie die verschiedenen Tamazigh-Dialekte gehoren.®> Als Diglossie

129 Khatibi, Abdelkébir: »Amour bilingue, in: Khatibi, Abdelkébir (Hg.): Romans et récits, Paris:
Editions de la Différence 2008, S. 205-283, hier S. 208.

130 Vgl. Arend: »Translated men — récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-
schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S.144.

131 Vgl. de Toro, Alfonso: »Le Maghreb writes back | — Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hy-
brides de la construction de I'autre. Pensée fondatrice et I'introduction d’'un nouveau para-
digme culturel.«, in: de Toro, Alfonso und Charles Bonn (Hg.): Le Maghreb writes back: figures
de I'hybridité dansla culture et la littérature maghrébines, Hildesheim: Olms 2009, S. 153-175,
hier S.153.

132 Vgl. Combe: »Derrida et Khatibi: autour du monolinguisme de l'autrex, S. 7.

133 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identititsbildung, S. 123.

134 Vgl. de Toro: »Le Maghreb writes back | — Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hybrides de la
construction de l'autre. Pensée fondatrice et I'introduction d’'un nouveau paradigme cultu-
rel.«, S.154.

135 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitatsbildung, S.123f.

13.02.2026, 17:35:46.

83


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

bezeichnet Khatibi diese Aufspaltung zwischen gesprochener und geschriebener
Sprache.’3°
und die er unter anderem in La langue de lautre von 1999 beschreibt:

Eine Erfahrung, die er als einen Bruch der kindlichen Psyche wertet
137 yPécris de-
puis Penfance sous le signe de la littérature francaise, de sa langue a laquelle jai
été donné. Avec les miens et dans mon milieu, javais appris a parler en arabe.
Parler dans une langue et écrire dans une autre, est une expérience étrange et

138 7u der Diglossie von phonie und graphie und der Spaltung

peut-étre radicale.«
von langue maternelle und kolonialer Fremdsprache tritt das komplexe und vorko-
loniale Verhaltnis zwischen arabischen oder Tamazigh-Dialekten und dem sakra-
lem Schriftarabisch noch verschirfend hinzu, sodass am Ende eine héchst kom-
plizierte Struktur der Beziehungen sowohl zwischen den Medien — Miindlichkeit
und Schriftlichkeit —, als auch zwischen den Sprachen - dialektale Muttersprache,

Sprache des Korans und koloniale Fremdsprache —, vorliegt:*

»C’est dire que le
bilinguisme et le plurilinguisme ne sont pas, dans ces régions, des faits récents. Le
paysage linguistique maghrébin est encore plurilingue: diglossie (entre I'arabe et le
dialectal), le berbére, le francais, lespagnol au nord et au sud du Maroc.«™°

Mit Bezug auf die Analysen Lacans, die sich mit den Auswirkungen von Sprache
auf die Struktur der Psyche beschiftigen, betrachtet Khatibi die »Archiologie des
Kindes« im Maghreb als geprigt von der Trennung zwischen gesprochenem, pri-
symbolischem Dialekt, der langue maternelle, die auf einer mystisch abstrahierten
Ebene mit dem Korper der Mutter und dem Gefiihl urspriinglicher Liebe und Ein-

heit assoziiert wird, und der formalen arabischen oder franzésischen Schrift, die

136 Der Begriff der Diglossie wird bei Khatibi nicht eindeutig definiert. Insofern wird er auch in
der Sekundarliteratur unterschiedlich bestimmt. Meistens wird als »Diglossie« die Aufspal-
tung zwischen geschriebener und gesprochener Sprache verstanden, allerdings finden sich
auch Texte, die darunter das komplexe Verhiltnis zwischen dem Arabischen und Tamazigh
oder zwischen Mutter- und Fremdsprache subsumieren. Ich werde mich im Folgenden dem
Mehrheitsdiskurs anschliefRen und mit»Diglossie« die Trennung zwischen Miindlichkeit und
Schriftlichkeit bezeichnen. »Arabische Diglossie« meint dann die Spaltung zwischen mind-
lichem Dialekt—arabisch oder tamazigh —und religiéser Schrift. Vgl. u.a. Combe: »Derrida et
Khatibi: autour du monolinguisme de l'autre«, S.10; Larrivée, Isabelle: La Littérarité comme
traduction: Abdelkébir Khatibi et le palimpseste des langues, Dissertation, Paris: Université
Paris XI1I (Paris Nord), U.FR. des Lettres, des Sciences de ’'Homme et des Sociétés 03.1994,
S.176; Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitatsbildung, S.124.

137 Vgl. Siassi, Guilan: »The politics and ethics of translation in the works of Abdelkébir Khatibix,
Expressions Maghrébines: Revue de la Coordination Internationale des Chercheurs sur les
Littératures Maghrébines 15/1 (2016), S. 47-63, hier S. 50.

138 Khatibi, Abdelkébir: »La langue de I'autre. Exercices de témoignage, in: Khatibi, Abdelkébir
(Hg.): Essais, Paris: Editions de la Différence 2008, S.115-135, hier S.115.

139 Vgl u.a. Siassi: »The politics and ethics of translation in the works of Abdelkébir Khatibi«,
S. 50; Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitatsbildung, S. 124.

140 Khatibi, Abdelkébir: Maghreb pluriel, Paris: Denoél 1983, S.179.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

den viterlichen Logos, das Gesetz und die Macht reprisentiert.’! Da die Sprache
des familidren und intimen beziehungsweise miitterlichen Universums, die vom
Kind zuerst erlernt wird spiter keine logographische Entsprechung findet, wird
sie marginalisiert, infantilisiert und geradezu ausgeloscht, was fiir die Subjekti-

vierung des Individuums weitreichende Folgen hat:4*

Cette situation est la suivante: le dialecte estinaugural dans le corps de I'enfant; la
langue écrite est apprise ensuite, et en période coloniale, cette langue, cette écri-
ture arabes, ont été combattues, refoulées et remplacées au service de la langue

francaise. Telle est I'archéologie de I'enfant.'43

Das Subjekt, dessen Mutter- beziehungsweise Erstsprache miindlich ist und bleibt,
sieht sich mit einer spezifischen Form der Aphasie konfrontiert. Das miindlich
geprigte Gedichtnis, das nicht vollstindig in die fremde Sprache und Schrift
iibersetzt werden kann, schwingt als fragmentierte Spur in jeder schriftlichen und
fremdsprachlichen Aulerung mit und erfihrt so eine Dopplung.#*

Der von Khatibi verwendete Begriff der Muttersprache beziehungsweise der
langue maternelle hat zu Diskussionen mit Derrida gefiihrt, der darin den Ausdruck
eines noch intakten Vertrauens in eine gewisse Zugehorigkeit und Urspriinglich-
keit erkennt, die ihm zufolge grundsitzlich angezweifelt werden muss; immerhin
sieht er sich selbst als lebendigen Beweis der absoluten Nicht-Zugehorigkeit.’#* Die
Diglossie eines frankophonen und arabophonen Schriftstellers wie Khatibi ist aller-
dings keineswegs weniger konfliktgeladen als der monolinguisme des sogenannten

Franko-Maghrebiners«.14¢

So prigt die Zwei- oder Mehrsprachigkeit ein duflerst
ungleiches und komplexes Krifteverhiltnis zwischen den Sprachen.™’ Der diffe-
rente Umgang mit Sprache bei Khatibi und Derrida spiegelt ihre unterschiedlichen
Biografien, die ihr jeweiliges Denken nachhaltig beeinflusst haben. Dennoch wei-

sen ihre literarischen Schriften und Theorien zahlreiche Parallelen und Analogien

141 Vgl. Siassi: »The politics and ethics of translation in the works of Abdelkébir Khatibic, S. 5off.

142 Vgl Ebd., S.51.

143 Khatibi: Maghreb pluriel, S.186.

144 Vgl. Ebd., S.196f,, 276. Anm.: Den Begriff der »Aphasie« nimmt auch die algerische Schrift-
stellerin Assia Djebar in ihren Werken auf. Sie verwendet ihn allerdings in erster Linie, um
die Verdrangung weiblicher Oralitit und Memoria aus der Schrift und somit auch aus der
hegemonialen Geschichtsschreibung zu beschreiben. Anders als bei Djebar spielt die Frage
der geschlechtlichen Zuordnung von Miindlichkeit und Schriftlichkeit sowie der Status der
Tamazigh-Sprachen bei Khatibi nur eine untergeordnete Rolle. Ihm geht es in erster Linie
um das Verhiltnis zwischen dialektalem Arabisch und religiéser sowie franzésischer Schrift.

145 Vgl. Segler-Mefiner: »La bi-langue de Abdelkébir Khatibi comme modéle d’une littérature
hybridex, S.182.

146 Vgl. Combe: »Derrida et Khatibi: autour du monolinguisme de I'autre, S.10.

147 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitatsbildung, S.124.

13.02.2026, 17:35:46.

85


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

auf 48

Wie Derrida arbeitet auch Khatibi an einer Revision des metaphysischen
Identitits- und Ursprungsdenkens, das er als Quelle jeder Ideologie ausweist: »Or,
ces deux idéologies, et chacune sur son propre terrain, sont tenues par une tra-
dition métaphysique, morale et intellectuelle, dont I'édifice conceptuel demande

de notre part une élucidation radicale.«**

Seine theoretischen Konzepte und Pa-
radigmen streben daher eine Uberwindung der diskursiv hergestellten dichoto-
men Gegeniiberstellung der Kulturen, vor allem der arabischen und westlichen,

150 Dabei stehen seine Texte

an und antizipieren zentrale postkoloniale Konzepte.
im Zeichen einer neuen, radikalen und politischen Poetik wie sie das Umfeld der
Zeitschrift Souffles ab Mitte der sechziger Jahre proklamiert hat.’*

gruppe hat sich zum Ziel gesetzt, die Erfahrungen von Kolonialisierung, Krieg und

Die Literaten-

Terror zur Grundlage einer neuen Asthetik zu machen und sich die franzésische
Sprache subversiv anzueignen; ein Vorgehen, das der Schriftsteller Mohammed

152 Gje strebt damit eine »kultu-

Khair-Eddine als guerilla linguistique bezeichnet.
relle Entkolonialisierung« sowie eine Uberwindung der nachkolonialen Kluft zwi-
schen frankophonen und arabophonen Kulturschaffenden an.’>® Auf diese Weise
schreibt sich die Gruppe, deren Mitglied Khatibi damals ist, in das von postkolonia-
len Theorien proklamierte Verfahren des Writing-back ein. Damit reagiert sie auch
auf die Probleme der vorhergehenden génération 52 in der franzdsischsprachigen
Maghrebliteratur, die sich, obwohl sie sich bereits durch zunehmende Autonomie
auszeichnete und den literarischen Text zu einem Ort der Identititsfindung und
politischen Auseinandersetzung werden lieR, mit der Vereinnahmung durch die

koloniale Kultur und Sprache konfrontiert sah.’>*

148 Vgl. Segler-Mefiner: »La bi-langue de Abdelkébir Khatibi comme modele d’une littérature
hybridex, S.182.

149 Khatibi: Maghreb pluriel, S.16.

150 Vgl. Arend: »Translated men — récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-
schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S.145.

151 Vgl. Heiler: Der maghrebinische Roman, S.143ff.

152 Vgl. u.a. Arend: »Translated men —récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literatur-
geschichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S.154; Gro-
nemann, Claudia: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-
ghrebinischen Literatur, in: MaaR, Christiane und Sabine Schrader (Hg.): Viele Sprachen ler-
nen..ein nothwendiges Ubel? Chancen und Probleme der Mehrsprachigkeit, Leipzig: Leip-
ziger Universititsverlag 2002, S.269-289, hier S. 275; Heiler: Der maghrebinische Roman,
S.143.

153 Vgl. Heiler: Der maghrebinische Roman, S.143.

154 Vgl. u.a. Arend: »Translated men —récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literatur-
geschichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S.154; Hél-
Bongo, Olga: »Polymorphisme et dissimulation du narratif dans La mémoire tatouée d’Ab-
delkébir Khatibic, Etudes littéraires 43/1 (2012), S. 45-61, hier S. 51; Berndt, Frauke und Lily
Tonger-Erk: Intertextualitit: eine Einfithrung, Berlin: E. Schmidt 2013, S. 9off.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

Die ideologiekritische Analyse sowohl der arabisch-islamischen als auch der
christlich-okzidentalen Kultur und Metaphysik mit seinem zweifach kulturell ge-
schulten Blick bezeichnet Khatibi als double critique:>> »Et je pense bien que ma
profession — regard dédoublé sur les autres — s’enracine a tout hasard a 'appel de
156 Die »dop-
pelte Kulturkritik« ist eine Strategie der Dekonstruktion und kann fiir Khatibi mit

me retrouver, au-dela de ces humiliés qui furent ma premiére société.«

dem Diskurs der Entkolonialisierung gleichgesetzt werden.”’ Eine Entkoloniali-
sierung allerdings, die sowohl die eigene als auch die fremde beziehungsweise ko-
loniale Kultur betrifft:58

Engageons-nous d’emblée dans ce qui est réalisé devant nous et essayons de le
transformer selon une double critique, celle de cet héritage occidental et celle de
notre patrimoine, si théologique, si charismatique, si patriarcal. Double critique:
nous ne croyons qu'a la révélation du visible, fin de toute théologie céleste et de

toute nostalgie mortifiante.>®

Das Ziel der double critique ist die pensée-autre, eine subversive, andere Denkwei-
se, die die Bereitschaft voraussetzt, Differenz als Strukturprinzip anzuerkennen.
Okzidentale und islamische Metaphysik werden gleichermafen tiberwunden und
binire Dichotomien dekonstruiert:%° »La pensée du >nous« vers laquelle nous nous
tournons ne se place, ne se déplace plus dans le cercle de la métaphysique (occiden-
tale), ni selon la théologie de 'islam, mais a leur marge. Une marge en éveil.«'®" Damit
bedeutet pensée-autre ein ginzliches Abriicken von metaphysischen Konzepten und
Weltzugingen zugunsten einer dynamischen Kulturauffassung:

Pensée-autre, celle du non-retour a I'inertie des fondements de notre étre. [...] pen-
sée-autre, laquelle est dialogue avec les transformations planétaires. [..]

155 Vgl. de Toro: »Le Maghreb writes back | — Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hybrides de la
construction de l'autre. Pensée fondatrice et I'introduction d’'un nouveau paradigme cultu-
rel.«, S.157.

156 Khatibi, Abdelkébir: »La mémoire tatouée, in: Khatibi, Abdelkébir (Hg.): Romans et récits,
Paris: Editions de la Différence 2008, S.15-113, hier S.15.

157 Vgl. Arend: »Translated men — récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-
schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S.144.

158 Vgl. de Toro: »Le Maghreb writes back | — Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hybrides de la
construction de l'autre. Pensée fondatrice et I'introduction d’'un nouveau paradigme cultu-
rel.«, S.158.

159  Khatibi: Maghreb pluriel, S.12.

160 Vgl. de Toro: »Le Maghreb writes back | — Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hybrides de la
construction de l'autre. Pensée fondatrice et I'introduction d’'un nouveau paradigme cultu-
rel.«, S.157.

161 Khatibi: Maghreb pluriel, S.17.

13.02.2026, 17:35:46.

87


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Pluralité et diversité, sur lesquelles nous reviendrons —quant a I'élément subversif

d’une pensée-autre.'®?

Khatibis Erstlingswerk La mémoire tatouée von 1971, eine Mischung aus Roman und
autobiografischer Erzihlung mit dem paradigmatischen Untertitel Autobiographie
d’un décolonisé, kann als Griindungswerk des transkulturellen Denkens Khatibis und
als erster Ausdruck seines offenen Kulturkonzepts gelten.'®® Der Text, der anhand
biografischer Erlebnisse des Autors die Dekolonialisierung einer ganzen Generati-
on beschreibt und dabei sowohl die Frage von (kultureller) Identitit, Differenz und
Zweisprachigkeit als auch das oppositionelle Verhiltnis zwischen Europa und der
arabischen Welt reflektiert, entfaltet bereits alle fiir den Autor zentralen Schliis-
selkonzepte.'®* Die autobiografische Spurensuche Khatibis in La mémoire tatouée
ist von dem Empfinden einer permanenten Zerrissenheit und Diskontinuitit ge-
pragt, die aus seiner mehrfachen kulturellen und sprachlichen Zugehdorigkeit re-
sultiert:1 »A école, un enseignement laic, imposé 3 ma religion; je devins tri-
glotte, lisant le francais sans le parler, jouant avec quelques bribes de 'arabe écrit,
et parlant le dialecte comme quotidien. Ou, dans ce chassé-croisé, la cohérence et
la continuité «*°® Der Text problematisiert und universalisiert die Entfremdung
und Entwurzelung des kolonialisierten Subjekts, das insbesondere wihrend sei-
ner Kindheit und Jugend mit einer zerbrochenen Genealogie und einem zum All-
tag diskrepanten Schul- und Bildungsanspruch konfrontiert wird.’*? Dabei stehen
die beiden Begriffe mémoire und tatouée in wechselseitiger und produktiver Bezie-
hung zueinander.'®® Sie sind der unmittelbare Ausdruck der von Khatibi teilweise
als traumatisch empfundenen doppelten kulturellen Erfahrung.’®® Die Titowie-
rung, die in der Volkskultur des Maghreb fest verankert und durch ihre besondere
Textur einer écriture en points charakterisiert ist, erfillt als Metapher und als se-
miotisches System, das Khatibi insbesondere in La Blessure du nom propre von 1974

162 Ebd.,S.12f.

163 Vgl. de Toro: »Le Maghreb writes back | — Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hybrides de la
construction de l'autre. Pensée fondatrice et Iintroduction d’'un nouveau paradigme cultu-
rel.«, S.154.

164 Vgl. Arend: »Translated men — récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-
schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 144.

165 Vgl Ait Tabassir: »Abdelkébir Khatibi. Ou I'emprise du milieux, S.10.

166 Khatibi: »La mémoire tatouéec, S. 40.

167 Vgl. Hél-Bongo: »Polymorphisme et dissimulation du narratif dans La mémoire tatouée d’Ab-
delkébir Khatibic, S. 57.

168 Vgl. de Toro: »Le Maghreb writes back | — Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hybrides de la
construction de l'autre. Pensée fondatrice et Iintroduction d’'un nouveau paradigme cultu-
rel.«, S.154.

169 Vgl. de Toro: »Performativ-hybride Diasporas, S. 84.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

analysiert, vielfiltige Funktionen.””® Zum einen verbildlicht sie die palimpsesthaf-
te und zum Teil schmerzhafte Prigung des kindlich-adoleszenten Gedichtnisses
zunichst durch die familiire und autochtone Kultur und spiter durch den Prozess

171

der Kolonialisierung.'”* Zum anderen steht sie fiir eine Visibilisierung dieses dop-

pelt kulturell geprigten aber auch vergrabenen Gedichtnisses durch eine Trans-

formation in Zeichen.}”*

Das Gedichtnis wird durch die Titowierung also sowohl
be- als auch geschrieben; es materialisiert sich in Form vielfiltiger kultureller, his-
torischer und schliefllich kérpergewordener Spuren. Insofern bilden beide, Tito-
wierung und Gedichtnis, ein Palimpsest. Als eine Art intertextuelles Bezugssystem
verkorpern sie nicht nur die doppelte kulturelle Prigung als Resultat kolonialer Be-
gegnung, sondern verweisen auch darauf, dass es sich bei kultureller Hybriditit um
ein Strukturprinzip handelt.'”?

Eine ihnlich vieldeutige Metapher, die Khatibi in den Dienst seiner Kritik an
der traditionellen Epistemologie stellt, ist die bi-langue. In Amour bilingue von 1983,
einem Text der zwischen postmodernem Roman und philosophisch-theoretischem
Essay oszilliert und auf vielfiltige Weise die literarischen Konventionen sprengt,
konzeptualisiert Khatibi die Poetik einer bi-langue, indem er die Geschichte ei-
ner unmoglichen Liebesbeziehung zwischen einem franzésischsprachigen Erzah-
ler aus Marokko und seiner franzésischen Partnerin erzihlt.'”# Die von Eifersucht
und ambivalenter Faszination geprigte Liebe, verbildlicht auf mehreren Ebenen
den spannungsgeladenen Kulturkontakt zwischen Frankreich und dem Maghreb
sowie die Sprach- und Identititsfindung der kolonialen und nachkolonialen Ge-
nerationen.’”” Die Frage von Identitit und Alteritit beziehungsweise Differenz
steht somit im Zentrum dieser Erzihlung.

Die bi-langue als Denkfigur und kultursemiotisches Ubersetzungskonzept, das
iiber den tradierten Translationsbegriff als reinen Transfer hinausgeht, zielt auf
eine Offnung der Sprachen und Kulturen, um ihre oppositionelle Gegeniiberstel-

176

lung zu iiberwinden.'7® Ahnlich wie Derrida dekonstruiert auch Khatibi anhand

170 Vgl. Arend: »Translated men — récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-
schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 145f.

171 Vgl. Hél-Bongo: »Polymorphisme et dissimulation du narratif dans La mémoire tatouée d’Ab-
delkébir Khatibic, S. 57.

172 Vgl. de Toro: »Le Maghreb writes back | — Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hybrides de la
construction de l'autre. Pensée fondatrice et I'introduction d’'un nouveau paradigme cultu-
rel.«, S.154.

173 Vgl. Ebd,, S.155.

174  Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitatsbildung, S. 129.

175 Vgl. uw.a. Khatibi: »Amour bilinguex, S. 213; Bensmaia, Réda: Experimental nations: Or, the
invention of the Maghreb, Princeton: Princeton University Press 2003, S. 103f.

176  Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitatsbildung, S.128.

13.02.2026, 17:35:46.

89


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

des Begriffs der Ubersetzung die Vorstellung von einer urspriinglichen Einspra-
chigkeit.””” Es geht um die Erschlieffung eines neuen, anderen und bisher unge-
dachten Raums des Schreibens und Denkens, der sich in einem »Zwischen« und
damit auflerhalb des Dualismus von arabischer Diglossie und Fremdsprache so-

178

wie der dazugehorigen Kulturen situiert.”’® Das Franzdsische tragt fir einen bi-

lingualen Schriftsteller des Maghreb wie Khatibi immer Spuren der miindlichen
langue maternelle in sich, auch wenn diese nicht unmittelbar wahrnehmbar sind.”?
Damit bildet die franzosische Sprache ein lebhaftes Palimpsest, in dessen Tiefen-
struktur die unterdriickte Muttersprache, ihre Kultur, ihr Denken und Wissen un-
wiederbringlich eingeschrieben ist:'%© »La langue >maternelle« est 3 ceuvre dans
la langue étrangeére. De I'une a l'autre se déroulent une traduction permanente et
un entretient en abyme, extrémement difficile & mettre au jour.«181 Innerhalb der
verwendeten Fremdsprache, des Franzosischen, wirkt die langue maternelle samt ih-
ren Auffassungen von Sachverhalten, Dingen und Gefiihlen fort.’8? Dieser Akt der
Ubersetzung hat allerdings seine Grenzen, denn es bleibt immer ein Rest, der sich
nicht vollstindig von einer Sprache in die andere iibertragen lisst, etwas, das sich
sowohl der Ausgangs- als auch der Zielsprache und damit der Reduktion auf eine fi-
xierte Bedeutung entzieht.’®3 Es ist dieser Moment der unméglichen Ubersetzung
und damit der Spaltung und Dopplung von Sprache, in dem sich ein Intervall, ein
Abgrund éffnet und Hybriditit generiert wird:*#4 »Comme si: tel est le texte bilin-
gue, aux marges de lintraduisible.«'® In diesem Zwischenraum, der Ahnlichkeit
mit Bhabhas Third Space hat, treffen sich die Sprachen, ohne jedoch miteinander

177 Vgl. Segler-Mefiner: »La bi-langue de Abdelkébir Khatibi comme modele d’une littérature
hybridex, S.181.

178 Vgl. u.a. Arend: »Translated men —récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literatur-
geschichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S.150; Buci-
Glucksmann, Christine: »Fitna ou la différance intraitable de I'amour, in: Imaginaires de
I'autre: Khatibi et la mémoire littéraire, Paris: L'Harmattan 1987, S.17-43, hier S.19.

179 Vgl. u.a. de Toro, Alfonso: »Nicole Brossard et Abdelkébir Khatibi: Corps-écriture ou écrire
comme la circulation infinie du désir.«, in: Gehrmann, Susanne und Claudia Gronemann
(Hg.): Les en]Eux de I'autobiographique dans les littératures de langue francaise: du genre a
I'espace — 'autobiographie postcoloniale —I'hybridité, Paris: U'Harmattan 2006, S. 59-89, hier
S.75; Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identititsbildung, S.125.

180 Vgl. de Toro: »Nicole Brossard et Abdelkébir Khatibi: Corps-écriture ou écrire comme la cir-
culation infinie du désir.«, S. 75.

181 Khatibi: Maghreb pluriel, S.179.

182 Vgl. Bensmaia: Experimental nations: Or, the invention of the Maghreb, S. 100ff.

183 Vgl. de Toro: »Nicole Brossard et Abdelkébir Khatibi: Corps-écriture ou écrire comme la cir-
culation infinie du désir.«, S. 75.

184 Vgl. Ebd., S.11.

185 Khatibi: Maghreb pluriel, S.183.

13.02.2026, 17:35:46.



https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

zu verschmelzen.’®¢ In Form eines Chiasmus treten langue maternelle und Fremd-
sprache in Beziehung zueinander und verwandeln sich:*7

Une rencontre a deux partenaires, cest-a-dire deux langues en jouissance, c’est-a-
dire une procession de partants, de revenants et de mourants.)’estime aujourd’hui
que ce temps fut sans mesure, que notre rencontre (ce chiasme-1a) méconnaissait
I'inversion permanente des situations et I'épreuve nécessaire d’une belle inexpé-

rience.'®®

Die zwei sich urspriinglich gegeniiberstehenden Sprachen treffen sich in einer pro-
duktiven Uberschneidung und beeinflussen sich gegenseitig:'®° »Ott se dessine la
violence du texte, sinon dans ce chiasme, cette intersection, a vrai dire, irréconci-
liable?«**° An dieser Schnittstelle entsteht eine andere, »dritte« Sprache, die zwi-

191

schen langue maternelle und Fremdsprache oszilliert.””" Diese bi-langue ist ein »Da-

zwischen« und macht ein Schreiben und Denken in zwei oder mehreren Sprachen

gleichzeitig moglich.'**

Dabei kommt dem Bindestrich besondere Bedeutung zu,
denn er markiert sowohl das »Zwischen«, die Unabschliebarkeit jeder Uberset-
zung, als auch die mystische Riumlichkeit der bi-langue.’> Mit der bi-langue wird
die Frage der sprachlichen und kulturellen Zugehdorigkeit sowie der Schuldkomplex
der frankophonen Schriftsteller:innen des Maghreb, sich von der kolonialen Kultur

und Sprache vereinnahmen zu lassen, obsolet:**

La bi-langue ? Ma chance, mon gouffre individuel, et ma belle énergie d’amnésie.
Energie que je ne sens pas, cest bien curieux, comme une déficience; mais elle
serait ma troisieme oreille. Atteint par quelque désintégration, je me serait déve-
loppé —j’aimais a 'imaginer ainsi—en un sens inverse, dans la dissociation de tout

186 Vgl. Bensmaia: Experimental nations: Or, the invention of the Maghreb, S.104.

187 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitatsbildung, S. 125.

188 Khatibi: »Amour bilinguex, S. 264.

189 Vgl. Arend: »Translated men — récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-
schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S.147.

190 Khatibi: Maghreb pluriel, S.179.

191 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitatsbildung, S. 126.

192 Vgl. Bensmaia: Experimental nations: Or, the invention of the Maghreb, S.104.

193 Vgl. u.a. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitatsbildung, S. 125; Cooke, Miriam:
»A la recherche de la langue maternelle, in: Lidentité: choix ou combat?: actes du colloque
international organisé a Tunis en mars 1998, Tunis: Faculté des Sciences Humaines et Sociales,
Université de Tunis 2002, S. 141-151, hier S.147.

194 Vgl. u.a. Bensmaia: Experimental nations: Or, the invention of the Maghreb, S.102ff.; Ma-
brour, Abdelouahed: »La bi-langue ou I'(en) jeu de Iécriture bilingue chez Abdelkébir Kha-
tibi«, Linguistica Antverpiensia, New Series-Themes in Translation Studies 2 (2003), S.112f,,
https://lans.ua.ac.befindex.php/LANS-TTS/article/view/79.

13.02.2026, 17:35:46.


https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79

92

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

langage unique. C'est pourquoi j’admire, chez I'aveugle, cette gravité du geste; et

chez le sourd, cet amour désespéré, impossible de la langue.’

Das Gefiihl einer kolonialen Entfremdung und Schizophrenie, das noch die erste
Generation der frankophonen Schriftsteller:innen aus dem Maghreb kennzeichne-
te, wandelt Khatibi positiv um, indem er der Mehrsprachigkeit produktive Kreati-
196 Pir Khatibi ist die fran-
kophone Literatur des Maghreb immer schon ein récit de traduction, eine Erzihlung

vitit zuschreibt, ohne ihre Schwierigkeiten zu leugnen.

in mehreren Sprachen.”’ Auf diese Weise reprisentiert sie einen mehrsprachigen
Raum, der es den Autor:innen ermoglicht, ihren trouble de l'identité zu artikulie-
ren.’®® Genau genommen handelt es sich bei der franzésischsprachigen Maghreb-
literatur um eine doppelte Ubersetzung: Zunichst innerhalb der arabischen Dig-
lossie zwischen Miindlichkeit und Schriftlichkeit und anschliefRend zwischen lan-
gue maternelle und kolonialer Fremdsprache:

Pour lui parler, il était traduit lui-méme par un double mouvement: du parler ma-
ternel & I'étranger, et de I'étranger en étranger en se métamorphosant, dieu sait

pour quelles extravagances.'®

Mit jeder schriftlichen Auflerung vollzieht sich ein analoger Wechsel zwischen den
Sprachen und Medien.**° Neben der miindlichen langue maternelle schreibt sich
auch die arabische Kalligraphie als die erstgelernte Schrift in die bi-langue ein:*°*

Permutation permanente. Il I'avait mieux compris a partir d’une petite désorien-
tation, lejour ot attendant a Orly 'appel du départ, il marrivait pas a lire a travers
lavitre le mot»Sud«, vu de dos. En 'inversant, il s'apercut qu'il I'avait lu de droite a
gauche, comme dans 'alphabet arabe —sa premiére graphie. Il ne pouvait mettre

ce mot 4 'endroit quen passant par la direction de sa langue maternelle.2°?

Das Franzosische als »dritter Code« tritt folglich an die Stelle der verdeckten ara-
bischen Diglossie von miindlichem Dialekt und religiser Schrift.>°> Was schlief-

195  Khatibi: »Amour bilinguex, S. 208.

196 Vgl. Arend: »Translated men — récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-
schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 148.

197 Vgl. Khatibi: Maghreb pluriel, S.186.

198 Vgl. Segler-Mefiner: »La bi-langue de Abdelkébir Khatibi comme modéle d’une littérature
hybridex, S.180.

199 Khatibi: »Amour bilinguex, S. 219.

200 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-
ghrebinischen Literaturc, S. 272.

201 Vgl Ebd., S. 279.

202 Khatibi: »Amour bilinguex, S. 219.

203 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-
ghrebinischen Literatur, S. 277.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

lich als Franzésisch sicht- und lesbar wird, ist immer schon eine mehrfache Uber-
setzung beziehungsweise Transformation:*°* »Situation éminemment complexe,
car langue tierce, le francais se substitue a la diglossie en se traduisant lui-méme du
francais en frangais.«*°® Die unterdriickte langue maternelle und ihr Gedichtnis iiber-
leben ebenso wie die arabische Schrift in den franzésischen Sprachzeichen, die

einer doppelten Grammatik und Genealogie gehorchen:2°®

Ainsi le texte bilingue —qu’il le veuille ou non —est a la trace de I'exil du nom et de
sa transformation. Il tombe sous le coup d’une double généalogie, d’'une double
signature, qui sont tout autant les effets littéraires d'un don perdu, d’une donation

scindée en son origine.?%”

Den komplexen Prozess dieser doppelten Transformation verdeutlicht Khatibi ex-
emplarisch an Abdelwahab Meddebs Roman Talismano. Im Zuge nicht nur einer
Ubersetzung, sondern auch Transkription in die franzésische Schrift dndert sich
der Titel Talismano mitsamt seiner Bedeutung, ebenso wie der Name des Autors,
der zu einem franzosischen »Pseudonym« und zu einer Metapher sprachlicher Ent-

eignung und doppelter kultureller Zugehérigkeit wird:2°%

Transformation d’un nom: de koiné sacrale et littéraire au dialecte arabe tunisien
(diglossie), puis de la diglossie a la graphie francaise (coloniale): I'écrivain arabe
de langue francaise est l'effet littéraire de cette double transformation, de cette

perturbation.°?

Der Eigenname, der sonst paradigmatisch fiir Identitit und Zugehorigkeit steht,
verkorpert nun den fortlaufenden Bedeutungswandel als Prinzip jedes Sprachpro-
zesses.?'® Das »Pseudonymc« als der doppelt iibersetzte Name verweist bereits auf
Khatibis Konzeption von Identitit, die fiir ihn keine stabile Entitit, sondern ein

ebenso dynamischer und endloser Prozess ist.”™

204 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitdtsbildung, S.126.

205 Khatibi: Maghreb pluriel, S.188.

206 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identititsbildung, S.127.

207 Khatibi: Maghreb pluriel, S. 186.

208 Vgl. u.a. Khatibi: »La langue de I'autre. Exercices de témoignage, S.118; Khatibi: Maghreb
pluriel, S.181ff.

209 Khatibi: Maghreb pluriel, S. 187: »koiné sacrale«bezeichnet hier wohl das klassische Arabisch,
dassichals eine sogenannte »Ausgleichssprache«in der Mitte des 6.Jahrhunderts nach Chris-
tus mit dem Koran als der heiligen Schrift von Marokko im Westen, bis Zentralasien im Osten
und nach Andalusien im Norden verbreitet hat.

210 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-
ghrebinischen Literaturc, S. 280.

211 Vgl. de Toro: »Performativ-hybride Diasporas, S. 85.

13.02.2026, 17:35:46.

93


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Das Ubersetzungskonzept und Modell der bi-langue evoziert nicht ein Franzé-
sisch, dessen Syntax, Typographie und Vokabular oberflichlich manipuliert wur-
den.*" Vielmehr wird die franzésische Sprache subversiv von innen heraus modi-
fiziert.%" Als ein mehrsprachiges Palimpsest, in dem langue maternelle und religise
Schrift in Form vielfacher intertextueller Beziige und nicht transkribierter, uniiber-
setzbarer Sprach- und Schriftzeichen prisent sind und eine Sinnstreuung hervor-
rufen, iiberschreitet das Franzgsische in den Texten maghrebinischer Schriftstel-

ler:innen jegliche Form von Sprachmetaphysik:*'

Oui, j'ai parlé, j’ai grandi autour de I'Unique et du Nom, et le Livre de mon dieu
invisible devrait finir en moi. Arriére-pensée extravagante, qui ne me quitte ja-
mais. Elle s'impose dans cette frappe: que toute langue soit bilingue! Asymétrie

du corps et de la langue, parole et écriture —au seuil de l'intraduisible.?’

Anhand seines Ubersetzungskonzepts inszeniert Khatibi Sprachprozess und Be-
deutungsproduktion als grundsitzlich unabgeschlossen und polyphon:*¢ »[..]
de prononcer deux paroles simultanées: I'une, qui parvenait a son écoute (sans
cela, pouvait-elle me tenir téte?), et une autre, qui était la, et pourtant lointaine,
vagabonde, retournée sur elle-méme.«*"7 Indem die sprachiibergreifenden Si-
gnifikate eine Vervielfiltigung erfahren, werden monologisches Sprechen und
Eindeutigkeit sowie eine reduktionistische Vereinnahmung und Instrumentali-
sierung des Geschriebenen gezielt verhindert.?'® Bei Khatibi ist Ubersetzung ein
kreativer Akt und das grundlegende, permanente Verfahren jeder Textprodukti-
on, die nicht mehr an die materielle Anwesenheit von zwei Sprachen gebunden
ist.?? Jede Sprache und Schrift »iibersetzt« stindig Unbekanntes und impliziert
somit immer schon ein Anderes in Form anderer Sprachen sowie Sprach- oder

212 Vgl. Bensmaia: Experimental nations: Or, the invention of the Maghreb, S. 106f.

213 Vgl. Mabrour:»Labi-langue ouI'(en) jeu de I'écriture bilingue chez Abdelkébir Khatibi, S. 112.

214 Vgl.u.a. Arend: »Translated men — récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literatur-
geschichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S.150; Djou-
fack: Entortung, hybride Sprache und Identitatsbildung, S.127; Khatibi: »Amour bilingue,
S.207. Anm.: Khatibi bezeichnet die sich im Prozess der Ubersetzung befindende Sprache
auch als »folle« und verweist damit auf das Moment des »Wahnsinns«als Symbol eines radi-
kalen Umsturzes der Metaphysik.

215  Khatibi: »Amour bilingue, S. 208.

216 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-
ghrebinischen Literatur, S. 277.

217 Khatibi: »Amour bilinguex, S. 224.

218 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-
ghrebinischen Literatur«, S. 275ff.

219 Vgl. Arend: »Translated men — récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-
schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 150f.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

220 ,Passage multiple selon un chassé-croisé: ici, deux langues

Schriftpraktiken:
et une diglossie, scéne de ses transcriptions. Il avait appris que toute langue est
bilingue, oscillant entre le passage oral et un autre, qui s’affirme et se détruit dans
lincommunicable.«*?! Da kein Wort nur einer einzigen Grammatik gehorcht, son-
dern jeweils eine unendliche Vielzahl an Beziigen und Bedeutungen aufweist, sind
alle Sprachen »mehrsprachig« und konstituieren sich ausnahmslos in Relation zu

anderen Sprachen und Texten:*2*

Point nodal sur lequel j’interviendrai plus loin, et qui fait que le bilinguisme in-
terne a toute langue (celui du communicable a 'incommunicable, de la »prose«
a la poésie) opére une séparation, un acte de scission, de différence et de trans-
mutation selon un mouvement qui ne cesse de se doubler et de se dédoubler. Et
le texte littéraire (tout texte) serait la scénographie de cette énonciation bifide.
La langue francaise n'est pas la langue francaise: elle est plus ou moins toutes les

langues internes et externes qui la font et la défont.2?3

Khatibis Sprachkonzept beruht demnach auf der Vorstellung eines grundsitzlichen
Plurilinguismus. Damit verliert der Begriff der Mehrsprachigkeit seine urspriing-
liche Bedeutung, denn er bezieht sich nicht mehr auf die Grenzziehung zwischen
den Sprachen, sondern auf das System innerhalb einer jeden Sprache.?** Anhand
des Wortes kalma beziehungsweise kalima exemplifiziert Khatibi die vielsprachige
Verkettung eines einzelnen Wortes sowie den niemals endenden Prozess seiner Be-
deutungsproduktion, der sich immer nur temporir und partiell schlieft, um Sinn
freizugeben:**5

Il'se calma d’un coup, lorsquapparut le »mot«arabe kalma avec son équivalent sa-
vant kalima et toute la chaine des diminutifs, calembours de son enfance: klima...
La diglossie kal(i)ma revint sans que ne dispariit ni s’effacit le mot »mot«. Tous
deux s'observaienten lui, précédant 'émergence maintenant rapide de souvenirs,
fragments de mots, onopatopées, phrases en guirlandes, enlacées a mort: indé-
chriffrables.?28

220 Vgl.u.a. Ebd., S.151; Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimula-
tion in der maghrebinischen Literaturc, S. 274.

221 Khatibi: »Amour bilinguex, S. 219.

222 Vgl. de Toro: »Nicole Brossard et Abdelkébir Khatibi: Corps-écriture ou écrire comme la cir-
culation infinie du désir.«, S. 12f.

223 Khatibi: Maghreb pluriel, S.188.

224 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-
ghrebinischen Literatur, S. 276.

225 Vgl Ebd., S. 278.

226 Khatibi: »Amour bilingue, S. 207f.

13.02.2026, 17:35:46.

95


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Indem Khatibi die essentialistische Vorstellung einer natiirlichen Differenz der
Sprachen und ihrer grammatikalischen Systeme dekonstruiert, stellt er grundsitz-
lich die Idee eines Ursprungs in Frage. Sprachen und die dazugehérigen Kulturen
werden als translinguistische Riume verstanden, die sich in einem permanenten
und nie abgeschlossenen Prozess der Ubersetzung befinden und sich ebenso wie
das Subjekt mit und in der Differenz konstituieren:**” »Je suis toujours un autre
et cet autre nest pas toi, c'est-a-dire un double de mon moi. Qui souffre en moi
sinon cet autre!«*?8 Grenzziehungen zwischen Sprachen und Kulturen sowie die
Idee einer natiirlichen »Einsprachigkeit« und eines Besitzes von Sprache entlarvt
Khatibi als Konstrukte:

La monolangue, l'unité de la langue de l'autre est un mot, un concept théolo-
gique, une féerie, et un phantasme; tout cela a la fois. Ce qui semble m'attacher
a la langue littéraire, c’est le mouvement continu et discontinu de la syntaxe, qui

change de perspective selon un rythme dont je ne connais pas les ressorts.?%?

Schreiben erklirt der Schriftsteller und Soziologe zu einem Akt der Erforschung
von Unbekanntem und zu einer Erfahrung fundamentaler Enteignung:**° »Quand
Jécris, je le fais dans la langue de l'autre. Cette langue nest pas une propriété; c’est
plutét le lieu vide d’une identité qui se réincarne.«**

Die Transgression restriktiver und deterministischer Konzeptionen von Spra-
che und Kultur fithrt bei Khatibi wie bei Derrida zu einer radikalen Destabilisie-
rung tradierter und monolithischer Konzepte von Identitit. Indem weder Sprache
noch Kultur besessen werden konnen, legitimieren sie weder Nationen noch Zu-

232 Khatibi fordert einen »universellen Kosmopolitismus«, der sich

gehorigkeiten.
jedoch von eurozentrischen und totalisierenden Verallgemeinerungen, die jegliche
kulturelle Differenz eliminieren, unterscheidet.??? So ersetzt sein transnationales
Sprach- und Kulturverstindnis starre und normierte Vorstellungen von nationa-
ler, linguistischer, religioser, ethnischer und kultureller Identitit durch ein positi-
ves Gefiihl kosmopolitischer Mehrfach- beziehungsweise Nicht-Zugehorigkeit.?34
Die Utopie einer mehrsprachigen und literarischen Transnation weist kulturelle
Heterogenitit und Differenz als gemeinsames Merkmal aus und erklirt sie zur

produktiven Kraft:*3> »On peut réver i une nation littéraire qui respecterait la plu-

227 Vgl. de Toro: »Performativ-hybride Diasporas, S. 84.

228 Khatibi: Maghreb pluriel, S. 30.

229 Khatibi: »La langue de l'autre. Exercices de témoignage, S. 120.

230 Vgl. Combe: »Derrida et Khatibi: autour du monolinguisme de l'autre«, S. 10f.

231 Khatibi: »La langue de l'autre. Exercices de témoignage, S.119.

232 Vgl. Siassi: »The politics and ethics of translation in the works of Abdelkébir Khatibic, S. 55f.
233 Vgl.Ebd,, S.54f.

234 Vgl . Ebd., S.55.

235 Vgl. Ebd.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

ralité et lart de la dissymétrie. Une nation dont chaque composante aurait son lieu
d’émission et de réception dans le langage comme une force active et affirmative
dans 'ensemble de la nation et de Finternation.«?3

Mit seiner Hybridititstheorie blendet Khatibi keineswegs die politischen, his-
torischen und religiésen Spannungen und Konflikte innerhalb der maghrebini-
schen Gesellschaften sowie zwischen dem Maghreb und Europa aus. Im Gegenteil:
Sie sind fiir ihn die logische Konsequenz essentialistischer und homogenisieren-
der Positionen, die es zu iiberwinden gilt und daher den Antrieb seines grenziiber-
schreitenden Denkens bilden: »Car le conflit entre 'Europe et les Arabes, étant mil-
linéraire, est devenu avec le temps une machine de la méconnaissance mutuelle.
Pour étre mise au jour, cette méconnaissance exigeait, elle exige une pensée-autre,
a Pécart des discours politiques de 'époque.«**” Zudem betont Khatibi, dass sein
Konzept einer polyglotten und hybriden Transnation eine Vision ist, die nicht die
gegenwirtige Realitit abbildet:2*® »Mais vous imaginez que le respect de cette plu-
ralité est plutdt discret, fragmentaire, sinon absent. Ce respect appartient a 'uto-
pie d'une cité idéale, une cosmopolis«.?3® Mit Hilfe von Hybriditit erfasst Khatibi
sowohl die grundsitzliche Differentialitit von Kultur als auch ihre Wirkung als ei-
gene Differenzkategorie und ldsst damit die Machtverhiltnisse sichtbar werden,
die insbesondere mittels gewaltsamer kolonialer Konstruktionen des Kulturellen
begriindet werden.*#°

titen mit inhirenten Differenzen und Ambivalenzen stellt Hybriditit somit ein

Als prozessuale und kreative Neukonstruktion von Identi-

strategisches Mittel zur Revision der Kolonialgeschichte und zur Intervention in

die Ausiibung von Autoritit dar.”#

Vor dem Hintergrund zunehmender nationa-
listischer und fundamentalistischer Tendenzen, die heutzutage insbesondere die
Beziehungen zwischen Europa und der sogenannten arabischen Welt triiben, leis-
tet Khatibi mit seiner Kultur- und Sprachtheorie einen entscheidenden Beitrag,
um kulturelle Grenzziehungen und uniiberpriifte Fremdbilder als wirkmachtige
und folgenreiche Konstrukte zu entlarven.

Das Hybridititskonzept, das Khatibi anhand der bi-langue formuliert, geht iiber
die grundlegende différance von Sprache und Kultur hinaus. In Amour bilingue wird
die Problematik der Zwei- beziehungsweise Mehrsprachigkeit und der doppelten
kulturellen Zugehorigkeit iiber das Bild des Korpers verhandelt: der Korper der

Frau ist zugleich der Korper der Fremdsprache und der des Erzihlers derjenige

236 Khatibi, Abdelkébir: Figures de I'étranger dans la littérature francaise, Paris: Denoél 1987,
S.209.

237 Khatibi: Maghreb pluriel, S.16.

238 Vgl. Arend: »Translated men — récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-
schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 153.

239 Khatibi: Figures de I'étranger dans la littérature francaise, S. 209.

240 Vgl. Saal: »Kultur in Bewegung. Zur Begrifflichkeit von Transkulturalitatc, S. 38f.

241 Vgl.Ebd,, S.38.

13.02.2026, 17:35:46.

97


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

242 Die beiden Protagonisten der Erzihlung reprisentieren

der langue maternelle.
insofern sowohl zwei Korper als auch die zwei Komponenten der bi-langue.** Die
traditionelle Erzihlinstanz wird in Amour bilingue nach einem kurzen Prolog durch
einen récitant ersetzt, der zum einen die Miindlichkeit ins Zentrum des Textes riickt
und zum anderen, indem er mit der Sprache verschmilzt, die Unterscheidung zwi-
schen Erzihler und Erzihlung unméglich macht.>#* Indem der récitant schlieRlich
vom récit verschlungen wird, ist er nicht mehr der Produzent, sondern das Pro-
dukt der sich selbst hervorbringenden Erzihlung:**° »(Ce début du texte semblait
dévorer le récitant, qui le lisait sans reliche. Il sapprochait chaque fois de ce dé-
but qui lexluait: un récit sans personnage; ou, s'il y en avait, ce serait le récit lui-
méme, s'entendant dire ce seul mot: Recommence.)«**¢ Ahnlich wie bei Roland Bar-

thes wird der Text zum Korper und nimmt eine quasi menschliche Gestalt an.**’

248 Erzshler

Der Sprecher lisst sich damit nicht mehr vom Gesprochenen 15sen.
und Erzdhlung, Kérper und Text verbinden sich zu einem bilateralen und hybriden
»Schrift-Korper«, in dem langue maternelle und Fremdsprache miteinander in einen
Dialog treten. Auf diese Weise wird eine Uberschreitung der medialen Grenzzie-
hungen sowie der eindeutigen Trennung zwischen discours und histoire evoziert.
Als mediale und performative Strategien stehen Korper und Text in einem rezi-
proken Verhiltnis und kénnen nicht mehr voneinander unterschieden werden.>#°
Diese Transformation der Schrift in Kérper und des Koérpers in Schrift ist fir das
Schreiben Khatibis charakteristisch.?*°

sondern bereits Le livre du sang von 1979.

Sie kennzeichnet nicht erst Amour bilingue,

In La mémoire tatouée widmet Khatibi der wechselseitigen Bezugnahme von Text
und Korper ein ganzes Kapitel und stellt ihm folgende Aussage voran: »J'ai révé,

242 Vgl. Mabrour: »La bi-langue ou I'(en) jeu de I’écriture bilingue chez Abdelkébir Khatibi«,
S.106.

243 Vgl. Segler-Mefner: »La bi-langue de Abdelkébir Khatibi comme modéle d’une littérature
hybridex, S.186.

244 Vgl. Ebd.

245 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-
ghrebinischen Literatur, S. 279f.

246 Khatibi: »Amour bilinguex, S. 209.

247 Vgl. Rottger-Denker, Gabriele: Roland Barthes zur Einfiihrung, 3. Aufl., Hamburg: Junius
2004, S. 44.

248 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-
ghrebinischen Literatur, S. 280.

249 Vgl. de Toro: »Le Maghreb writes back | — Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hybrides de la
construction de l'autre. Pensée fondatrice et Iintroduction d’'un nouveau paradigme cultu-
rel.«, S.156.

250 Vgl.Jablonka, Frank: »Langage du corps et corps du langage dans I'ceuvre d’Abdelkébir Kha-
tibi. Analyse de sociosémiotique du contact, PhiN. Philologie im Netz 52 (2010), S.1-12, hier
S. 6.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

lautre nuit, que mon corps était des mots.«*5' Text und Korper bedingen sich
bei Khatibi in ihrer Entstehung gegenseitig. Auf diese Weise macht der Schrift-
steller ihre Komplementaritit und Wesensgleichheit, die diskursive Verfasstheit

252 Gleichzei-

des Korpers und die korperliche Konstitution von Sprache, deutlich.
tig dekonstruiert er so den cartesianischen Koérper-Geist-Dualismus und mit ihm
mehrere konzeptuelle Leitunterscheidungen der modernen westlichen Welt und
ihrer Wissenschaftskultur.?5® Die Liebesbeziehung zwischen dem récitant und sei-
ner franzdsischen Partnerin in Amour bilingue symbolisiert nicht nur die Fusion von
langue maternelle und Fremdsprache, sondern auch von Welt und Zeichen, von Si-
gnifikat und Signifikant sowie damit den Sprachprozess im Allgemeinen als eine
libidinose Verschmelzung:*>* »Aimer un étre, c’est aimer son corps et sa langue.
Et il voulait, non pas épouser la langue elle-méme (il en était un avorton), mais
sceller définitivement toute rencontre dans la volupté de la langue.«*>° Dabei wird

die Sprache erotisiert bezichungsweise sexualisiert.?5

Diese Art der »korperlichen
Syntax« birgt in sich eine neue Form von physischer Subjektivitit, die den Rah-
men des Sag- und Denkbaren modifiziert.*5” Fiir Khatibi ist das Sichtbarmachen
der Verbindungen von Sprache, Korper, Sexualitit und Begehren eine Notwendig-
keit, da diese Elemente zwar fundamentaler Bestandteil von Kultur sind, aber oft

durch dogmatische Diskurse tabuisiert und auf ihre reproduktive Funktion redu-

251 Khatibi: »La mémoire tatouée, S. 53.

252 Vgl.Jablonka:»Langage du corps et corps du langage dans I'ceuvre d’Abdelkébir Khatibi. Ana-
lyse de sociosémiotique du contact, S.1.

253 Vgl. Platz, Teresa: Anthropologie des Korpers: vom Korper als Objekt zum Leib als Subjekt
von Kultur, Berlin: Weilensee-Verlag 2006, S.11ff. Anm.: Der cartesianische Dualismus be-
zeichnet die Trennung zwischen Kérper und Ceist, die das moderne Denken entscheidend
gepragt hat. Dabei definiert Descartes den Geist als das Fundament eines autonomen und
individuellen Selbst und raumt ihm daher einen weitaus hoheren Stellenwert ein als dem
Korper. Dieser ist als »Materie« nur sekundar und reprasentiert das abgegrenzte Behiltnis
des Geistes. Der cartesianische Dualismus etabliert somit ein materialistisches Weltbild und
geht in der modernen Epistemologie mit weiteren Leitunterscheidungen wie zum Beispiel
der Trennung zwischen Natur und Kultur, Individuum und Gesellschaft, Subjekt und Objekt,
Vernunft und Leidenschaft, Fakt und Fiktion einher.

254 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-
ghrebinischen Literaturc, S. 281.

255 Khatibi: »Amour bilingue, S. 221.

256 Vgl. de Toro, Alfonso: »Abdelkébir Khatibi: Fondateur des stratégiessplanétaires< culturelles,
littéraires et politiques. Représentations de la pensée hybride khatibienne dans le Magh-
reb.«, in: Mabrour, Abdelouahed (Hg.): Hommage a Abdelkébir Khatibi, El Jadida: Publica-
tion de la Faculté des Lettres 2009, S. 99-155, hier S.117.

257 Vgl.Jablonka:»Langage du corps et corps du langage dans I'ceuvre d’Abdelkébir Khatibi. Ana-
lyse de sociosémiotique du contact, S.11.

13.02.2026, 17:35:46.

99


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

ziert werden.?5® Als jouissance bezeichnet Khatibi folglich nicht nur die sexuelle An-
ziehung zwischen dem récitant und seiner franzosischen Partnerin, sondern auch

259 »Jouissance

das Begehren von Sprache, sich das Andere, Fremde einzuverleiben:
du corps et de la langue, inondant ses hantises de mutilation. Ils se caressaient
maintenant, se révant Pun dans Pautre.«*®© Das koloniale Machtverhiltnis zwi-
schen langue maternelle und Fremdsprache kehrt Khatibi in Amour bilingue dabei um:
nicht das Arabische ist gezwungen sich zu assimilieren, sondern das Franzosische
als Fremdsprache immigriert in die Sprache und Kultur des récitant.?%!

Indem sich die Unterscheidung zwischen Erzihler und Erzihlung sowie
zwischen Text und Korper bei Khatibi in einer unendlichen Verschiebung verliert,
bricht der Schriftsteller mit der Vorstellung einer aufersprachlichen Wirk-
lichkeit.2* Die einzige verbleibende Realitit ist der transmediale und hybride
»Schrift-Kérper«, in den alles Erlebte eingeschrieben ist und der zum Ausgangs-
punkt jeglicher Sinn- und Bedeutungskonstitution wird:?%> »Phrase qui s'était
formée toute seule«.?®* Damit verandert sich die Konzeption sowohl von Subjekt
und Korper als auch von Sprache: Subjekt und Korper werden bei Khatibi de-
essentialisiert. Sie stellen keine vordiskursiven und natiirlichen Entititen mehr
dar, sondern konstituieren sich ausschlieRlich mit und durch Sprache. Die Sprache
hingegen fungiert nicht mehr als Abbild der Wirklichkeit, sondern entfaltet selbst
performative Wirkung.

Seine Kritik an einem reprisentationslogischen Sprachmodell verdeutlicht
Khatibi auch, indem er die Personalpronomen nicht mehr als linguistisch stabile
Referenzen einer auflersprachlichen Wirklichkeit inszeniert, sondern als Elemente
des unendlichen und sprachiibergreifenden Prozesses von Bedeutungsprodukti-
on.2% Das kontinuierliche und unscheinbare Changieren der Personalpronomen

258 Vgl. de Toro: »Nicole Brossard et Abdelkébir Khatibi: Corps-écriture ou écrire comme la cir-
culation infinie du désir.«, S. 75.

259 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-
ghrebinischen Literaturc, S. 281.

260 Khatibi: »Amour bilingue, S. 217.

261 Vgl. Segler-Mefiner: »La bi-langue de Abdelkébir Khatibi comme modéle d’une littérature
hybridex, S.187.

262 Vgl.u.a.Quadflieg, Dirk: »Sprache und Diskurs. Von der Struktur zur différance«, in: Moebius,
Stephan und Andreas Reckwitz (Hg.): Poststrukturalistische Sozialwissenschaften, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2008, S. 93-107, hier S. 93ff.; Horn: »Literatur. Gibt es Gesellschaft im Text?«,
S. 363ff.

263 Vgl. u.a. de Toro: »Nicole Brossard et Abdelkébir Khatibi: Corps-écriture ou écrire comme la
circulation infinie du désir.«, S. 63; Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und
Mediensimulation in der maghrebinischen Literaturs, S. 270.

264 Khatibi: »Amour bilingue, S. 207.

265 Vgl. Segler-Mefner: »La bi-langue de Abdelkébir Khatibi comme modéle d’une littérature
hybridex, S.186.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

je, il und elle evoziert zum einen eine Vervielfiltigung der Perspektiven und
reflektiert zum anderen das eigene symbolische Spiel des grundsitzlich mehr-
sprachigen und instabilen Textes. Dariiber hinaus verweist es darauf, dass die
Geschlechterdifferenz eine diskursiv und kulturell hergestellte Realitit ist.26¢

Da die Worter im Sinne der bi-langue Teil eines permanenten Translationsakts
zwischen verschiedenen Sprachsystemen sind und somit einer grammatikalischen
und semantischen Dopplung unterliegen, oszillieren sie auch permanent zwischen
den Geschlechtern.?¢7 In Khatibis Schriften, die sich durch die Einschreibung der
langue maternelle in die franzdsische Schrift auszeichnen, wird das franzésische Ge-
nus um die arabische Variante erweitert, sodass die Worter zu mehrdeutigen und
androgynen Signifikanten werden:2¢8

Il pensaausoleil, et déja son nom, celuide la lune s'inversent —du féminin au mas-
culin—dans sa double langue. Inversion qui fait tourner les mots avec les constel-
lations, pour une étrange attraction de l'univers. En se disant cela, il croyait s’ex-
pliquer salancinance de I'androgynie, aimant, désaimant sous le coup des mémes

charmes.2%?

Der von Khatibi vollzogene Wechsel zwischen der arabischen und franzgsischen
Sprache entlarvt auf exemplarische Weise die Willkiir generischer Klassifikatio-

nen.27°

Anhand seines Sprachkonzepts der bi-langue destabilisiert Khatibi das
traditionelle Zwei-Geschlechter-Modell zugunsten einer permanenten Rotation
zwischen Maskulin und Feminin sowie zwischen Hetero- und Homosexualitit:*”!
»Nous étions de la méme espéce bitarde et d’un croisement insensé: la bi-langue
de nos ravissements transsexuels«*’> Die bi-langue etabliert somit insgesamt
eine Struktur der Dopplung, die alle tradierten Kategorien im Sinne von Derri-
das différance umgestaltet.>”> Bi-langue bedeutet somit nicht nur Dopplung von

Sprache, sondern auch Vervielfiltigung von Geschlecht und Sexualitit. Analog zu

266 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-
ghrebinischen Literaturc, S. 282.

267 Vgl. de Toro: »Abdelkébir Khatibi: Fondateur des stratégies >planétaires« culturelles, litté-
raires et politiques. Représentations de la pensée hybride khatibienne dans le Maghreb.«,
S.114.

268 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-
ghrebinischen Literatur«, S. 282.

269 Khatibi: »Amour bilinguex, S. 208.

270 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-
ghrebinischen Literatur, S. 282.

271 Vgl. Buci-Glucksmann: »Fitna ou la différance intraitable de 'amour, S. 29.

272 Khatibi: »Amour bilinguex, S. 238.

273 Vgl. de Toro: »Abdelkébir Khatibi: Fondateur des stratégies >planétaires« culturelles, litté-
raires et politiques. Représentations de la pensée hybride khatibienne dans le Maghreb.«,
S.16.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

monolithischen Vorstellungen von Kultur und Sprache dekonstruiert Khatibi mit
der bi-langue die Konzeption einer natiirlichen Zweigeschlechtlichkeit und greift
der heute etablierten Gender- und Queer Theorie voraus. Das Androgyne erhebt er
dabei zur Metapher fiir Hybriditit. Es verkorpert fiir ihn die Verschmelzung von
Koérper und Text und das Moment des Ubergangs sowohl zwischen Kulturen und
Sprachen als auch zwischen den Geschlechtern:

Peut-étre, en ce temps, avait-il construit cette scene de parade vis-a-vis des
femmes, pour quelque mirage de I'androgynie: peut-étre aussi, cette duplicité —
du corps et de la langue — avait-elle envo(ité son enfance, sans que grandit en lui
I'étre de 'amour, sans qu’il fiit aimé par I'amour. Traduire I'impur dans le pur, la
prostitution dans I'androgynie, était une aventure, qui exigeait d’étre vécue sans
aucune réserve. Il errait de pays en pays, de corps en corps, de langue en langue.

Et je tombais, parfois, dans la détresse.?’4

Androgynie wie auch Prostitution, Homosexualitit und Polygamie fungieren in
Khatibis Texten als Denkfiguren der »Verunreinigung« im Sinne der différance. In-
dem sie tradierte Differenzschemata iiberwinden, verkdrpern sie das Uniibersetz-
bare beziehungsweise die Sinnstreuung:>”

La prostitution et la polygamie étaient, pourtant, son royaume, son harem natals.
Harem (Harim), haram (sacré, interdit), ces deux mots le ramenaient au lexique
de son enfance. Sa langue maternelle continuait ses petits plaisirs, avec une conti-
nuité admirable. Il semblait a cette époque qu'il ne fut attaché a la langue étran-
gére que dans cette corruption, ce chiasme de jouissance: étranges, étranges nuits
de noces 1276

Dariiber hinaus reprisentieren sie das »konstitutive Aufden«, das im Zuge einer
identititsbildenden Diskursstrategie ausgeblendet und zum Anderen deklariert
wird.?”” Das Sichtbarmachen dieses Anderen im Text bedeutet eine Subversion

274 Khatibi: »Amour bilinguex, S. 221.

275 Vgl. de Toro: »Abdelkébir Khatibi: Fondateur des stratégies >planétaires< culturelles, litté-
raires et politiques. Représentations de la pensée hybride khatibienne dans le Maghreb.«,
S.115.

276 Khatibi: »Amour bilinguex, S. 221.

277 Vgl. u.a. Reckwitz: Subjekt, S. 78ff.; Reckwitz, Andreas: »Subjekt/Identitits, in: Moebius, Ste-
phan und Andreas Reckwitz (Hg.): Poststrukturalistische Sozialwissenschaften, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2008, S. 75-92, hier S. 87. Anm.: Das »konstitutive AuRen«bezeichnetim Rah-
men poststrukturalistischer Theorien in Anlehnung an Derrida die Abhédngigkeit der Sub-
jektivierung beziehungsweise der Formung von Identitit von der Differenzmarkierung. Erst
indem ein verworfenes und pathologisiertes »Anderes« diskursiv hervorgebracht wird, kann
innerhalb des Differenzsystems das »Eigene, also »ldentitit« konstituiert und stabilisiert
werden.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

und ein Irritieren hegemonialer Identititsdiskurse, wodurch alternative Identi-
fizierungsstrategien moglich werden.?’ Indem Khatibi das Andere ins Zentrum
seiner Texte riickt, zeigt er seine Existenz und entlarvt die Instabilitit und Kon-
strukthaftigkeit jeder Subjektivierung.?’” Sein Konzept der bi-langue bildet den
Ausgangspunkt einer insgesamt als hybrid deutbaren Identititsvorstellung und
das radikale Gegenkonzept zu einem Essentialismus der Kulturen, Sprachen und
Geschlechter. Damit weist es Parallelen und Analogien zur sogenannten Queer
Theorie auf, die im Folgenden dargestellt wird.

2.3 Queering le Maghreb?: Auf dem Weg zu einer postkolonialen
Betrachtung von Gender und Sexualitat

Fir die Analyse der Konstruktion von Identitit in Hinblick auf Geschlecht und Se-
xualitit sind Gendertheorien zentral. Sie befassen sich mit der Herstellung von
Geschlecht durch soziale und kulturelle Diskurse und nehmen vor allem die Zwei-
teilung in Frau und Mann, ihre Bedeutung und Auswirkungen auf die Gesellschaft
kritisch in den Blick. Die Queer Theorie richtet ihren Fokus iiberdies auf die ge-
sellschaftliche Normierung von Sexualitit und ihre enge Beziehung zur herrschen-
den Geschlechterordnung. Fiir die vorliegende Arbeit, die Geschlechtsidentitit und
sexuelle Orientierung als untrennbar miteinander verwoben betrachtet, bietet sie
daher einen sinnvollen theoretischen Ausgangspunkt und wird im folgenden Ka-
pitel dargestellt. Thre vorrangig europdische und US-amerikanische, weifie und
mittelstindische Entstehungsgeschichte und Perspektivierung allerdings sind An-
lass fiir Kritik, wenn es um die Untersuchung der Geschlechterordnung in nicht-
westlichen Kulturen geht oder um die Beschreibung der geschlechtlichen und se-
xuellen Identitit von Menschen anderer Hautfarbe, kultureller oder auch klassen-
spezifischer Herkunft. Die undifferenzierte Ubertragung gender- und sexualitits-
theoretischer Ansitze in nicht-westliche kulturelle Kontexte birgt die Gefahr, aus
einem eurozentrischen Blickwinkel heraus Verallgemeinerungen zu treffen und
kulturelle Abgrenzungstendenzen zu bestirken. Dieser Problematik verschiedener
Ausschlussmechanismen innerhalb queerer Theoriebildung geht das zweite Unter-
kapitel nach, das die Moglichkeiten einer postkolonialen und inklusiven Herange-

278 Vgl. u.a. Reckwitz: Subjekt, S. 78ff.; Thon, Christine: »Kollektivitit braucht radikale Demokra-
tie. Politik und ihre Subjekte aus hegemonietheoretischer Perspektive, in: Jahnert, Gabriele,
Karin Aleksander und Marianne Kriszio (Hg.): Kollektivitit nach der Subjektkritik: geschlech-
tertheoretische Positionierungen, Bielefeld: transcript 2013, S. 101-116, hier S.108.

279 Vgl. Thon:»Kollektivitat braucht radikale Demokratie. Politik und ihre Subjekte aus hegemo-
nietheoretischer Perspektive«, S.108.

13.02.2026, 17:35:46.

103


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

hensweise an Geschlecht und Sexualitit eruiert, die nicht nur kulturelle, sondern
auch klassenspezifische Differenzen beriicksichtigt.

2.3.1 Was ist Queer?: Theorie und Entstehungsgeschichte

Der Begriff queer, der ins Deutsche iibersetzt so viel wie »verquer« bedeutet, wur-
de seit dem frithen 20. Jahrhundert vor allem in Europa und den USA als abfilliger
Ausdruck fiir »schwul« oder »lesbisch« verwendet.?8° In den achtziger und neun-
ziger Jahren wurde der Begriff von politischen Aktivist:innen jedoch einer Neu-
bewertung unterzogen und zu einer positiven Selbstbezeichnung umgedeutet.?8!
Seitdem wird queer sowohl als Sammelbegriff fir ein politisches Biindnis margina-
lisierter nicht-heteronormativer Sexualititen als auch im Sinne eines neuen theo-
retischen Konzepts, der Queer-Theorie, verwendet, das sich kritisch mit der Nor-
malisierung von Geschlecht und Sexualitit auseinandersetzt.28? Es handelt sich
also um einen Begriff im Wandel.?®? In ihrer Einleitung zu Queer Theory schreiben
Morland und Willox hierzu: »What makes a theory queer? What does it mean to
describe oneself as queer? Is >queer< an adjective, a noun, or a verb? Is squeer< some-
thing that you do or something that you are?«*8* Ahnlich beschreibt auch Goldman
queer als »a complex term which itself allows for many, sometimes contradictory,
interpretations«.?8° Jagose zufolge skizziert queer heute vor allem »Ansitze oder
Modelle, die Briiche im angeblich stabilen Verhiltnis zwischen chromosomalem,
gelebten Geschlecht (gender) und sexuellem Begehren hervorheben«.28¢ In ihrer
umfassenden Einfithrung verweist Jagose zwar dezidiert auf die prinzipielle Of-
fenheit von queer, setzt den Begriff letztlich jedoch vor allem in Beziehung zu den
»festeren und bekannteren Kategorien slesbisch« und >schwul«.?%” Engel hingegen
betrachtet queer »als eine Kritik an den definitorischen Grenzziehungen jeglicher
Identititsdiskurse und Identititskonstruktionen«*®® und nach Degele ist queer als

280 Vgl. Krafs: »Queer Studies — eine Einfithrung, S.17.

281 Vgl.Ebd., S.18.

282 Vgl. Jagose, Annamarie: Queer theory: eine Einfithrung, 2. Aufl., Berlin: Querverlag 2005,
S.13.

283 Vgl. Ebd.

284 Morland, lain und Annabelle Willox: »Introduction«, in: Morland, lain und Annabelle Willox
(Hg.): Queer theory, Basingstoke: Palgrave Macmillan 2005, S.1-5, hier S.1.

285 Goldman, Ruth: »Who is that Queer Queer? Exploring Norms around Sexuality, Race, and
Class in Queer Theoryx, in: Beemyn, Brett und Michele J. Eliason (Hg.): Queer studies: a les-
bian, gay, bisexual, & transgender anthology, New York, NY: New York University Press 1996,
S.169-182, hier S.170.

286 Vgl.Jagose: Queer theory, S.15.

287 Ebd., S.14.

288 Engel, Antke: Wider die Eindeutigkeit: Sexualitit und Geschlecht im Fokus queerer Politik
der Reprasentation, Frankfurt a.M.: Campus Verlag 2002, S. 41.

13.02.2026, 17:35:46.



https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

Substantiv mit LGBT gleichzusetzen und bezeichnet dann »all diejenigen, die sich
nicht in das Korsett eindeutiger heterosexueller Orientierungen und binirer Ge-
schlechtszuordnungen zwingen lassen wollen«.28?

Die verschiedenen Interpretationen von queer machen deutlich, dass bis
dato Uneinigkeit tiber die Bedeutung des Begriffs herrscht. Vor allem existieren
zwei grundverschiedene Verwendungsweisen, eine identititsaffirmierende und
eine identititskritische, die auf die doppelte Anbindung des Ausdrucks erstens
in Gesellschaft und Politik und zweitens in der vorrangig poststrukturalistisch
gepragten Wissenschaft zuriickzufithren sind. Die Tatsache, dass queer sich im
Kontakt mit diesen beiden Diskursen, dem politischen und dem theoretisch-
wissenschaftlichen permanent weiterentwickelt, macht eine einheitliche und all-
gemeingiiltige Definition schwierig. Im Gegensatz jedoch zu der beschreibenden
und in Medien und Politik fast schon inflationir gebrauchten Begrifflichkeit von
queer, lassen sich fir die Queer Theorie mittlerweile einige genealogische und
theoretische Grundziige herausfiltern.

Als wesentliche Ziele der Queer Theorie definieren Krafy und Schéfiler die De-
naturalisierung normativer Konzepte von Ménnlichkeit und Weiblichkeit, die Ent-
koppelung von Geschlecht und Sexualitit, die Destabilisierung der dichotomen Ge-
geniiberstellung von Homo- und Heterosexualitit sowie die Anerkennung eines
sexuellen Pluralismus, der sowohl schwule und lesbische Sexualitit als auch Bi-

sexualitit, Transsexualitit und Sadomasochismus umfasst.?%°

Die Queer Theorie
verkniipft somit ficheriibergreifend die Themenfelder Sexualitit und Geschlech-
terverhiltnisse. Dabei fokussiert sie dhnlich wie die vorangestellten Identitidtskon-
zepte von Derrida und Khatibi die performative Wirkung von Sprache in Hinblick
auf Produktion und Materialisierung identitirer Normen und konstruktivistischer
Machterhaltung.?*

Fur die Entstehung der Queer Theorie ist die Geschichte der queeren Bewe-
gung von grofler Bedeutung. Als historischer Ausgangspunkt gelten die im Som-
mer 1969 durch eine polizeiliche Razzia im Stonewall Inn, einem Schwulenlokal in
der Christopher Street in New York ausgelosten Aufstinde, da sie einen theore-
tischen und terminologischen Paradigmenwechsel in Hinblick auf Homosexuali-
tit markieren.?*> Das Datum dieser als »Stonewall-Unruhen« in die Geschichte
eingegangenen gewalttitigen Konflikte zwischen Barbesuchern und Polizei steht

289 Ebd.; Degele, Nina: Gender/Queer Studies: eine Einfithrung, Paderborn: Fink 2008, S. 42.

290 Vgl. u.a. Krafs: »Queer Studies — eine Einfihrung, S.18; SchoRler: Einfihrung in die Gender
Studies, S.107.

291 Vgl. u.a. Jagose: Queer theory, S.7; Ludwig, Gundula: Geschlecht regieren: zum Verhiltnis
von Staat, Subjekt und heteronormativer Hegemonie, Frankfurt a.M.: Campus Verlag 2011,
S.164ff.; Gossl, Martin ].: Schone, queere Zeiten?: eine praxisbezogene Perspektive auf die
Gender und Queer Studies, Bielefeld: transcript 2014, S. 9.

292 Vgl. Krafd: »Queer Studies — eine Einfiihrungg, S.15.

13.02.2026, 17:35:46.

105


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

bis heute symbolisch fiir den Ursprung einer schwulen und lesbischen Freiheits-
bewegung, der sogenannten Gay Liberation, die ihre politische Selbstbehauptung
seither international am Christopher Street Day feiert.?” Sie kennzeichnet, dass sie
mit den verschiedenen Homophilenorganisationen brach, die sich seit dem Ende
des 19. Jahrhunderts in Europa und spiter auch in den Vereinigten Staaten fiir die
Rechte Homosexueller eingesetzt und dabei die Strategie einer Pathologisierung
von Homosexualitit verfolgt hatten.*** Statt sich damit zufrieden zu geben als
mental und psychisch »Abnorme« von der Gesellschaft bemitleidet, toleriert oder
gar kuriert zu werden, stellte die Gay Liberation die heterosexuelle Ordnung und
ihre Vorherrschaft grundsitzlich in Frage.?”> Infolgedessen distanzierte sie sich

auch von der klinischen Bezeichnung »homosexuell«.2%¢

Der im Englischen um-
gangssprachliche Begriff gay, im deutschen Sprachraum »schwul, sollte hingegen
eine eigenstindige, selbstbewusste und distinkte Identitit, die nicht auf pathologi-
schen, sondern auf politischen Vorstellungen beruht, markieren.?*? Selbstbestim-
mung und Anerkennung als identitire Minderheit innerhalb einer mehrheitlich
heterosexuellen Gesellschaft waren jetzt das zentrale Anliegen.2%

Der Erfolg, den die sogenannte Gay Liberation ab den sechziger Jahren hatte,
stand in engem Zusammenhang mit der Herausbildung anderer Emanzipationsbe-
wegungen, wie der Anti-Kriegsbewegung, der Frauenbewegung, der sexuellen oder
der schwarzen Befreiungsbewegung, die damals in Europa und den USA ein neues
politisches Bewusstsein und eine radikale Protestkultur etablierten.**® Zunichst
erachtete die Gay Liberation es daher auch als notwendig, sich nicht ausschlieR-
lich fur die Rechte Homosexueller einzusetzen, sondern gemeinsam mit anderen
gegenkulturellen Bewegungen eine umfassende Kritik an den herrschenden Ideo-
logien zu formulieren.?° Die von ihr propagierte Herausbildung einer eigenstin-
digen homosexuellen Identitit erschwerte jedoch gleichzeitig die Solidaritit zwi-
schen den unterschiedlichen Minorititen; ein Problem, dem sich die Queer Theorie
heute annimmt und das sie neu verhandelt.>*! So hatte die Gay Liberation trotz ihrer
internationalen Ausrichtung und einer anfangs noch geringen Zahl an Transvesti-
ten, Trans- und Bisexuellen, die sich an ihren Rindern aufhielt, erkennbar weifle,
minnliche und biirgerliche Ziige.?°* In einer besonders paradoxen Situation be-

293 Vgl.Ebd,, S.16.

294 Vgl.Jagose: Queer theory, S. 37ff.

295 Vgl. Ebd., S. 46f.

296 Vgl. SchoRler: Einfihrung in die Gender Studies, S. 111.

297 Vgl. Krafd: »Queer Studies — eine Einfiihrung, S.16.

298 Vgl. Ebd.

299 Vgl.Jagose: Queer theory, S. 48f.

300 Vgl.Ebd,,S. 49f.

301 Vgl Ebd., S. 48.

302 Vgl u.a. Sullivan: A critical introduction to queer theory, S. 25; Jagose: Queer theory, S. 58.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

fanden sich lesbische Frauen. Sie standen vor dem Problem, sich weder mit den
Minorititserfahrungen schwuler Manner noch mit denen heterosexueller Frauen
identifizieren zu kénnen.°* Ahnlich wie der europiische und US-amerikanische
Feminismus schloss auch die Gay Liberation, obwohl sie urspriinglich selbst aus der
Kritik an gesellschaftlicher Marginalisierung entstanden war, diejenigen aus, die
von Mehrfachdiskriminierung betroffen waren.3%*

Erst zu Beginn der neunziger Jahre vollzog sich ein erneuter und fir die Queer
Theorie entscheidender Wandel in der queeren Bewegung. Die essentialistischen
Identititspolitiken suchte sie nun durch (de-)konstruktivistische Perspektiven zu
ersetzen.>®> Die Wende vom essentialistischen zum konstruktivistischen Konzept
von Identitit stand neben dem Aufkommen des Poststrukturalismus in der aka-
demischen Welt und der ansteigenden Unzufriedenheit mit der zunehmend sepa-
ratistischen Befreiungsbewegung auch in unmittelbarem Zusammenhang mit der
Aids-Krise.3°® So kann sie als Antwort auf die Probleme interpretiert werden, die
der reaktionire politische Diskurs im Kampf gegen Aids mit sich brachte.>” In-
dem er die Epidemie und Homosexualitit sprachlich gleichsetzte, galt die Krank-
heit als »Schwulenseuche«.3°® Im Umkehrschluss erschien gleichgeschlechtliches
Begehren geradezu als todliches Verhingnis und der Mythos der pathologischen
Homosexualitit wurde bestirkt.>® Die Folgen dieser Darstellung von Aids wa-
ren zunehmende Homophobie und ein mangelhaftes Eingreifen in die Ausbrei-
tung der Krankheit.>' Spitere Aids-Aufklirungsprogramme verabschiedeten sich
daher von einem identititsbasierten Sexualititsverstindnis und fokussierten statt-
dessen unter dem Motto »safer sex« das sexuelle Verhalten.3" Die Notwendigkeit,
die Identititsgrenzen im Kampf gegen Aids zu iiberschreiten, verinderte die bishe-
rige Politik im Umfeld der Gay Liberation.3'* Zunehmend hinterfragte sie die Kon-
struktion schwuler und lesbischer Identititen, um auch vielfiltigen und wider-
spriichlichen Begehrensformen Raum zu geben.?'® Schlieflich nutzten Aktivist:in-
nen der Act-up-Bewegung, die bis dato gegen die Stigmatisierung von Menschen

303 Vgl. u.a. SchoRler: Einfithrung in die Gender Studies, S.111; Degele: Gender/Queer Studies,
S. 48f.

304 Vgl. u.a. Sullivan: A critical introduction to queer theory, S. 25; Jagose: Queer theory, S. 58.

305 Vgl. SchoRler: Einfiihrung in die Gender Studies, S. 111.

306 Vgl. Krafd: »Queer Studies — eine Einfiihrung, S.18.

307 Vgl. Ebd.

308 Vgl.)agose: Queer theory, S. 33ff., 121.

309 Vgl Ebd., S.121.

310 Vgl.Ebd,, S.34.

311 Vgl u.a. Ebd,, S. 35; KraR: »Queer Studies — eine Einfithrung, S.18.

312 Vgl.Jagose: Queer theory, S.122.

313 Vgl. SchoRler: Einfihrung in die Gender Studies, S.106.

13.02.2026, 17:35:46.

107


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

mit Aids und fir mehr Aufklirung in Hinblick auf die Krankheit eintritt, den Be-
griff queer zum Zweck einer neuen Biindnispolitik.3'* Die Gruppe Queer Nation, die
lesbische und schwule Aktivist:innen 1990 griindeten, setzte queer das erste Mal
in einer selbstaffirmierenden und sexualititsiibergreifenden Weise ein.*"> Nur ein
Jahr spiter prigte die Literaturwissenschaftlerin Teresa de Lauretis in einer Aus-
gabe der Zeitschrift differences die Bezeichnung Queer Theory fir Forschung und
Wissenschaft.3'¢

Abgesehen von ihrer historischen hat die Queer Theorie auch eine theoreti-
sche Genese, die es in den Blick zu nehmen gilt. IThre zentrale Grundlage bildet
die Historizitit von Sexualitit im Anschluss an Michel Foucaults unvollendete Un-
tersuchung Histoire de la sexualité.>*” Danach werden sexuelle Praktiken samt der
sie umgebenden wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Diskurse unter der Pra-
misse des historischen Wandels beleuchtet.*® So haben sich in der westlichen Kul-
tur etwa iber gleichgeschlechtliches Begehren tiber mehrere Epochen verschiedene
Diskurse entwickelt, abgewechselt und teilweise auch iiberlagert."® Begriffe und
Kategorien, die sexuelle Identititen beschreiben, damit auch die Unterscheidung
zwischen Homo- und Heterosexualitit, erscheinen somit als zeit- und raumabhin-
gige Phinomene, die nicht verallgemeinerbar sind.32° Im Sinne der Queer Theorie
muss daher zwischen einem sexuellen Verhalten und einer sexuellen Identitit, die
nur unter bestimmten historischen und kulturellen Bedingungen entsteht, unter-
schieden werden.3*!

Im ersten Band von Histoire de la sexualité, La volonté de savoir, der als einer der
Griindungstexte der Queer Theorie gilt, liefert Foucault eine iiberzeugende Ab-
handlung tiber die kulturelle und historische Genese von Homosexualitit als einer
modernen Identititskategorie. Der Text strebt danach, die kulturelle Konstrukti-
on sexueller Identititen, ihre Institutionalisierung und Verwissenschaftlichung im
Kontext der jeweils vorherrschenden Sexualmoral zu verdeutlichen, die letztlich
der Grund fiir die Pathologisierung und den Ausschluss bestimmter Begehrens-
formen ist.>**> Die Argumentation Foucaults basiert auf der Feststellung, dass erst

314 Vgl. Degele: Gender/Queer Studies, S. 43.

315 Vgl.u.a. Krafd:»Queer Studies —eine Einfiihrungs, S. 17f.; Degele: Gender/Queer Studies, S. 44;
Malinowitz, Harriet und Diana Fuss: »Queer Theory: Whose Theory?«, Frontiers: A Journal of
Women Studies 13/2 (1993), S. 168, hier S.171.

316 Vgl. Goldman:»Who is that Queer Queer? Exploring Norms around Sexuality, Race, and Class
in Queer Theoryx, S.171.

317 Vgl. SchoRler: Einfiihrung in die Gender Studies, S.107.

318  Vgl. Ebd.

319 Vgl. Krafs: »Queer Studies — eine Einfiihrung, S. 22.

320 Vgl. Sullivan: A critical introduction to queer theory, S. 1.

321 Vgl.Jagose: Queer theory, S. 29.

322 Vgl. SchoRler: Einfihrung in die Gender Studies, S.109.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

die medizinischen Diskurse des 19. Jahrhunderts Homosexualitit mit einer dis-
tinkten Personlichkeit in Verbindung brachten.3?3 So waren gleichgeschlechtliche
Handlungen in Europa bis ins Jahr 1869, als der Schweizer Arzt Karoly Maria Ben-
kert das Wort Homosexualitit als medizinischen Fachausdruck prigte, unter dem
mittelalterlichen und aus der Bibel abgeleiteten Terminus Sodomie als Sitnde und
Verbrechen klassifiziert.3** Als »sodomitische Praktiken« unterlagen sie Stigmati-
sierung und Sanktionierung, es wurde jedoch keine spezifische Art von Individuum
aus ihnen abgeleitet.3%5 Vielmehr galten sie als Versuchungen, denen prinzipiell je-
der unterliegen konnte.32¢ Die amerikanische Feministin und Gendertheoretikerin
Gayle Rubin beschreibt hierzu den Fall des Grafen von Castlehaven, Mervyn Tou-
chet, der 1631 wegen Sodomie vor Gericht gestellt und hingerichtet wurde, den zu
dieser Zeit allerdings niemand, nicht einmal er selbst, als ein Individuum mit einer
spezifischen Sexualitit betrachtete.??” Foucault zufolge markiert die im 19. Jahr-
hundert einsetzende medizinisch-pathologische Konstruktion von Homosexuali-
tit somit einen Paradigmenwechsel: Gleichgeschlechtliche sexuelle Handlungen
kennzeichneten von nun an eine psychische und physische Disposition und be-
griindeten damit die Herausbildung einer distinkten, im Zweifel krankhaften se-

xuellen Identitit:3%8

La sodomie — celle des anciens droits civil ou canonique — était un type d’actes
interdits: leur auteur n’en était que le sujet juridique. Lhomosexuel du XIXeme
siécle est devenu un personnage: un passé, une histoire et une enfance, un carac-
tére, une forme de vie: une morphologie aussi, avec une anatomie indiscréte et
peut étre une physiologie mystérieuse. Rien de ce qu'il est au total n'échappe a sa

sexualité.32?

Foucaults historische Ableitung, vor allem seine genaue und selbstbewusste Datie-
rung der Entstehung von Homosexualitit als Identititskategorie, wird von Histori-
ker:innen teilweise kritisch betrachtet.?3*® Dennoch bildet sein Ansatz einer raum-
zeitlichen Kontextualisierung sexueller Kategorien und damit die Enthiillung ihrer

323 Vgl.Jagose: Queer theory, S. 23.

324 Vgl. Krafd: »Queer Studies — eine Einfithrung, S.14.

325 Vgl. SchoRler: Einfihrung in die Gender Studies, S.109.

326 Vgl.Jagose: Queer theory, S. 23.

327 Vgl. Rubin, Gayle S.: »Thinking sex: Notes for a radical theory of the politics of sexuality, in:
Parker, Richard und Peter Aggleton (Hg.): Culture, Society and Sexuality: A Reader, 2. Aufl.,
Hoboken: Taylor & Francis 2007, S. 150-186, hier S.163.

328 Vgl. SchoRler: Einfihrung in die Gender Studies, S.109.

329 Foucault, Michel: Histoire de la sexualité, Bd. La volonté de savoir, Paris: Gallimard 1976, S. 59.

330 Vgl.Jagose: Queertheory,S. 24. Anm.: Zum Beispiel gibt der Historiker und politische Aktivist
Alan Bray fiir die Entstehung der modernen Konzeption von Homosexualitat bereits das 17.
Jahrhundert an.

13.02.2026, 17:35:46.



https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Konstruktion und Arbitraritit heute das theoretische und methodische Fundament
der Queer Theorie.>*! Indem Foucault die Diskontinuititen historischer und kultu-
reller Entwicklungen sowie die teilweise widerspriichlichen Konzeptionen im Ver-
stindnis von Sexualitit und Geschlecht aufzeigt, stellt er ihre Natiirlichkeit und
Eindeutigkeit in Frage. Geschlechtliche und sexuelle Normen erscheinen als ab-

332 Insbesondere

hingig von Hierarchien, Interpretationen und Machtstrukturen.
die Vorstellung einer klaren und naturgegebenen Trennung zwischen den beiden
Geschlechtern und zwischen Hetero- und Homosexualitit stellt sich dadurch als
Hlusion dar.

Die Darlegung der Entstehung von Homosexualitit als identititsbildende Ka-
tegorie zielt darauf ab, die als normal und urspriinglich gesetzte Heterosexualitit
als eine kulturelle und historische Konstruktion zu entlarven, die sich nur in Op-
position zur Homosexualitit konstituieren kann.33* Historisch betrachtet wurde
der Begriff Heterosexualitit tatsichlich erst 1880, mehr als ein Jahrzehnt nach der
Erfindung von Homosexualitit, als Identititskategorie geprigt.3** In ihrem 1990
erschienenen Werk Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity geht die
amerikanische Philosophin Judith Butler, neben Foucault eine der einflussreichs-
ten Reprisentantinnen der Queer Theorie, der Unterscheidung zwischen sex, gender
und desire nach und zeigt, dass die heterosexuelle Zuordnung dieser Kategorien so-
wie die scheinbar selbstverstindliche Kontinuitit zwischen ihnen (gender coherence)
eine kulturelle Konstruktion ist.>> Nach Butler vereinheitlicht die Kultur vielfalti-
ges Begehren, indem sie es permanent an die heterosexuelle Norm ;mpasst.336 Fiir
sie sind daher sowohl Geschlecht als auch Sexualitit die Folge performativer Wie-
derholungen.?*’ Indem sie das Konzept eines biologisch und geschlechtlich deter-
minierten Kérpers grundsitzlich in Frage stellt, hebt sie in Anlehnung an Derridas
Dekonstruktion die feministische Unterscheidung zwischen sex und gender auf.33
Sowohl das anatomische als auch das soziale Geschlecht sind nach Butler kultu-
relle Grofen, die sich unablissig gegenseitig bedingen. Ihr zufolge produziert die

soziale Geschlechtsidentitit (gender) den Korper erst als scheinbar natiirliche und

331 Vgl. Krafd: »Queer Studies — eine Einfliihrung, S. 21.

332 Vgl. Gossl: Schone, queere Zeiten?, S. 7.

333 Vgl. SchoRler: Einfihrung in die Gender Studies, S. 110.

334 Vgl. Degele: Gender/Queer Studies, S. 86.

335 Vgl. u.a. Schofdler: Einfithrung in die Gender Studies, S. 97; Krafk: »Queer Studies — eine Ein-
fithrungs, S. 20.

336 Vgl. SchoRler: Einfiihrung in die Gender Studies, S. 96.

337 Vgl. Krafd: »Queer Studies — eine Einfiihrung, S. 20.

338 Vgl. Schofdler: Einfithrung in die Gender Studies, S.10, 96ff. Anm.: Die Unterscheidung zwi-
schen sex und gender, dem anatomischen und sozialen Geschlecht, die bis zur Infragestel-
lung durch Butler Geltung besitzt, hatte Gayle Rubin 1975 in ihrer inzwischen klassischen
Abhandlung »The trafficin women: notes on the >political economy« of sex« entwickelt.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

geschlechtliche Determinante.?*® Einen Kérper unabhingig von kulturellen und

gesellschaftlichen Prigungen gibt es fiir sie grundsitzlich nicht:34°

It would make no sense, then, to define gender as the cultural interpretation of
sex, if sex itself is a gendered category. Gender ought not to be conceived merely
as the cultural inscription of meaning on a pregiven sex (a juridical conception);
gender must also designate the very apparatus of production whereby the sexes
themselves are established. As a result, gender is not to culture as sex is to nature;
gender is also the discursive/cultural means by which »sexed nature«or a»natural
sex« is produced and established as »prediscursive, prior to culture, a politically

neutral surface on which culture acts.3#'

Im Anschluss an ihre Dekonstruktion der Sex-Gender-Differenz postuliert Butler in
ihrem Aufsatz Imitation and Gender Insubordination, das »Normale« sei ein Effekt des
»Unnormalenc, etwas, das itberhaupt erst durch scheinbare Abweichung generiert

werde: 342

The origin requires its derivations in order to affirm itself as an origin, for origins
only make sense to the extent that they are differentiated from that which they
produce as derivatives. Hence, if it were not for the notion of the homosexual as
copy, there would be no construct of heterosexuality as origin. Heterosexuality
here presupposes homosexuality. And if the homosexual as copy precedes the het-
erosexual as origin, then it seems only fair to concede that the copy comes be-
fore the origin, and that homosexuality is thus the origin, and heterosexuality the
copy.343

In Anlehnung an diese Perspektive Butlers geht die Queer Theorie davon aus, dass

normative Sexualitit nicht ohne ihr Gegenteil, die queere beziehungsweise nicht-

normative Sexualitit existieren konne.34*

In ihrer Argumentation, die darauf zielt, das »naturalistische Diktat der

345

Zwangsheterosexualitit zu durchkreuzen«®* und das verdringte homosexuelle

339 Vgl. u.a. KraRR: »Queer Studies —eine Einfithrung, S. 20; Vgl. Schéfiler: Einfithrung in die Gen-
der Studies, S. 96ff.

340 Vgl. Ludwig: Geschlecht regieren, S.161.

341 Butler, Judith: Gender trouble: feminism and the subversion of identity, New York, NY: Rout-
ledge 1990, S.7.

342 Vgl. SchoRler: Einfihrung in die Gender Studies, S. 110.

343 Butler,Judith: »Imitation and Gender Insubordination, in: Abelove, Henry (Hg.): The Lesbian
and Gay Studies Reader, New York, NY: Routledge 1993, S. 307-320, hier S. 313.

344 Vgl.Goldman:»Who is that Queer Queer? Exploring Norms around Sexuality, Race, and Class
in Queer Theoryx, S.169.

345 Krafd: »Queer Studies — eine Einfiihrungg, S. 20.

13.02.2026, 17:35:46.



https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Begehren sichtbar zu machen, bezieht sich Butler wiederum auf Foucault, der Se-
xualitit nicht nur als ein kulturelles und historisches Konstrukt, sondern dariiber
hinaus als Effekt verschiedener institutioneller Dispositive, Diskurse und sozialer

Praktiken beschreibt.34

Das von Foucault aufgezeigte Geflecht von Diskursen
und Machtformationen, das die Vorstellungen von Geschlecht mafigeblich her-
vorbringt, bezeichnet Butler als »heterosexuelle Matrix«.>*” Foucault zufolge ist
Sexualitit keineswegs ein biologischer und triebgesteuerter Vorgang, geschweige
denn eine psychisch oder hormonell verankerte Eigenschaft des Individuums, son-
dern eine zentrale Strategie der (Selbst-)Regulierung, die von politischen Regeln
und Manévern durchdrungen ist.>*® Die institutionelle, politische Kontrolle von
Sexualitit ist ihm zufolge in erster Linie mit Reproduktion verbunden. Wihrend
reproduktive Heterosexualitit als »gesund« und naturgemifl dargestellt wird,
werden andere Praktiken zu unnatiirlichen Abweichungen deklariert:34°

Car cette mise en discours du sexe n'est elle pas ordonnée a la tache de chasser de
laréalité les formes de sexualité qui ne sont pas soumises a 'économie stricte de la
reproduction: dire non aux activités infécondes, bannir les plaisirs d’a c6té, réduire
ou exclure les pratiques qui n'ont pas pour fin la génération? A travers tant de
discours, on a multiplié les condamnations judiciaires des petites perversions: on
a annexé l'irrégularité sexuelle a la maladie mentale; de I'enfance a la vieillesse,
on a défini une norme du développement sexuel et caractérisé avec soin toutes

les déviances possibles [..].35°

Foucault betrachtet Sexualitit somit als eine konkrete gesellschaftliche Machtstra-
tegie und als einen Faktor, der das moderne Subjekt, das sich als ein Produkt du-
f3erer Herrschaftsordnungen in Abhingigkeit zur Norm konstituiert, wesentlich
mitbestimmt.3*! Fiir diese unmittelbare Verklammerung von staatlicher Regierung
und individueller Disziplinierung, die das physische Leben der modernen Subjek-
te, ihre Sexualitit, Fortpflanzung und Gesundheit regelt, prigte er die Begriffe der
gouvernementalité und des bio-pouvoir3>%

346 Vgl.Ebd,,S. 21.

347 Vgl. Ludwig: Geschlecht regieren, S.160.

348 Vgl.u.a. SchoRler: Einfithrung in die Gender Studies, S. 107; Rubin, Gayle S.: »Sex denken: An-
merkungen zu einer radikalen Theorie der sexuellen Politiks, in: KraR, Andreas (Hg.): Queer
denken: gegen die Ordnung der Sexualitit (Queer Studies), Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003,
S.31-79, hier S.33.

349 Vgl. Ludwig: Geschlecht regieren, S.152.

350 Foucault: Histoire de |a sexualité, S. 51.

351 Vgl. Ludwig: Geschlecht regieren, S.153.

352 Vgl. SchoRler: Einfihrung in die Gender Studies, S.108.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

La vieille puissance de la mort ot se symbolisait le pouvoir souverain est mainte-
nant recouverte soigneusement par 'administration des corps et la gestion calcu-
latrice de la vie. Développement rapide au cours de I'dge classique des disciplines
diverses — écoles, colleéges, casernes, ateliers: apparition aussi, dans le champ des
pratiques politiques et des observations économiques, des problémes de nata-
lité, de longévité, de santé publique, d’habitat, de migration; explosion, donc, de
techniques diverses et nombreuses pour obtenir I'assujettissement des corps et le

contrdle des populations. Souvre ainsi I'ére d’un »bio-pouvoir«3>3

Anders als von Kritiker:innen oft behauptet, leugnen weder Butler noch Foucault
die physischen Voraussetzungen menschlicher Sexualitit; sie machen lediglich
deutlich, dass sie sich nicht ausschliefilich mit biologischen Termini erfassen lisst.

In Anlehnung an Foucault definiert Gayle Rubin Sexualitit als grundsitzlich
politisch. Je nach Epoche und Raum werde sie mal weniger und mal mehr um-
kimpft, manchmal sogar ginzlich neu verhandelt.>>* Allerdings werden sexuelle
Praktiken ihr zufolge permanent von staatlichen und wissenschaftlichen Institu-
tionen geregelt, iiberwacht und hierarchisiert:3>5

The realm of sexuality also has its own internal politics, inequities, and modes of
oppression. As with other aspects of human behaviour, the concrete institutional
forms of sexuality atany given time and place are products of human activity. They
are imbued with conflicts of interest and political manoeuvre, both deliberate and
incidental. In that sense, sex is always political. But there are also historical peri-
ods in which sexuality is more sharply contested and more overtly politicized. In

such periods, the domain of erotic life is, in effect, renegotiated.3%°

Die minutidse und harsche Regelung der unterschiedlichen Ausprigungen von Se-
xualitit durch das Rechtssystem gleicht Rubin zufolge einem »legalisierten Ras-
sismus«.>*” Die einzig legalisierte sexuelle Handlung unter Erwachsenen sei der
heterosexuelle Akt der Eheleute, wihrend andere Formen einvernehmlicher und
frei gewihlter Sexualitit kriminalisiert werden:

This system of sex law is similar to legalized racism. State prohibition of same-sex
contact, anal penetration, and oral sex make homosexuals a criminal group de-
nied the privileges of full citizenship. With such laws, prosecution is persecution.
Even when the laws are not strictly enforced, as is usually the case, the members

353 Foucault: Histoire de la sexualité, S.183f.

354 Vgl. Rubin: »Thinking sex: Notes for a radical theory of the politics of sexuality«, S.150.
355 Vgl. SchoRler: Einfiihrung in die Gender Studies, S. 111.

356 Rubin: »Thinking sex: Notes for a radical theory of the politics of sexuality«, S. 150.

357 Vgl. SchoRler: Einfihrung in die Gender Studies, S. 111.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

of criminalized sexual communities remain vulnerable to the possibility of arbi-
trary arrest, or to periods in which they become the objects of social panic. When
those occur, the laws are in place and police action is swift.3>8

Vor dem Hintergrund der Untersuchungen von Foucault, Butler und Rubin lassen
sich fiir die Queer Theorie einige zentrale Zielsetzungen und theoretische Ansitze
ermitteln, iiber die weitestgehend Konsens herrscht und die auch die gesellschafts-
politischen Diskurse iiber queer bestimmen. Im Vordergrund steht die Entnatura-
lisierung sowohl von Geschlecht als auch von Sexualitit, die infolgedessen nicht
als Ausdruck natiirlicher Gegebenheiten, sondern als Effekte diskursiver Struktu-
ren betrachtet werden.?*® Uber den Primirstatus von Geschlecht oder Sexualitit
wurden dabei teils heftige und langanhaltende Debatten gefithrt. Heute sind quee-
re Theoretiker:innen sich einig, dass es sich bei Geschlecht und Sexualitit um zwei
analytisch zu unterscheidende Kategorien handelt, die sich jedoch wechselseitig
bedingen und die Konstruktion einer spezifischen Realitit entscheidend beeinflus-
sen.3° Erst ein binires Geschlechtersystem, das ausschlieflich zwei Geschlech-
ter akzeptiert und in dem Geschlechtsidentitit, -rolle und sexuelle Orientierung
gleichgesetzt werden, bringt Heterosexualitit als einzige Grundlage hervor.3®! Fiir
diese komplexe Verflechtung von Geschlecht und Sexualitit verwendet die Queer
Theorie den Ausdruck Heteronormativitit.

Alternative und von der Heteronormativitit abweichende Sexualititen konzi-
piert die Queer Theorie im Riickgriff auf die Ideen Butlers als politische Strategi-
en, die es ermoglichen, die Performativitit der binir organisierten geschlechtli-
chen und sexuellen Ordnung zu entlarven.>* Neben parodistischen Rekontextua-
lisierungen, wie sie fiir Butler unter anderem die Travestie darstellt, konnen Um-
deutungen auf sprachlicher Ebene eine Verschiebung der Grenzziehung zwischen
»Normalitit« und »Abweichung« bewirken und deren Arbitraritit und Wandelbar-
keit offenlegen.3®3 Daran anschlieRend bezeichnet Villa das Umfunktionieren von
Beleidigungen und Schimpfwértern zu positiven Selbstbezeichnungen als quee-
re Politikform, da auf diese Weise Identititen destabilisiert und gesellschaftliche
Diskurse beeinflusst oder gar verschoben werden kénnen.3%

Da die Queer Theorie Heteronormativitit grundsitzlich in Frage stellt, begreift
sie verschiedene Begehrensformen als autonome Praktiken, die sie nicht auf das

358 Rubin: »Thinking sex: Notes for a radical theory of the politics of sexuality«, S.167.

359 Vgl. u.a. Jagose: Queer theory, S.124; Villa, Paula-Irene: Judith Butler: eine Einfiihrung,
2. Aufl., Frankfurt a.M.: Campus Verlag 2012, S. 103.

360 Vgl. Degele: Gender/Queer Studies, S. 49f.

361 Vgl .Ebd., S.88.

362 Vgl. SchoRler: Einfihrung in die Gender Studies, S.112.

363 Vgl.Jagose: Queer theory, S. 98ff.

364 Vgl. u.a. Villa: Judith Butler, S.103ff; Jagose: Queer theory, S.133.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

heterosexuelle System beziehen.3%> Bisexualitit etwa betrachtet sie nicht als eine
Kombination von Minnlichkeit und Weiblichkeit, sondern als eine transkatego-
riale Praxis, die als paradigmatischer Ausdruck einer Identititsverweigerung das
gesamte sex/gender-System subvertiert.?*® Dem Phinomen Bisexualitit widmet
sich Majorie Garber in einer eigenen Studie. In Die Vielfalt des Begehrens. Bisexualitit
von der Antike bis heute geht sie der Verdringung und Stigmatisierung von Bisexua-
litat nach und begreift sie als »eine Form der Sexualitit, welche die Kategorie der
sexuellen Ordnung iberhaupt aufhebt, wenn sie eine Sexualitit ist, welche die ein-
fachen Polarititen von hetero und schwul, queer und >het< aus den Angeln hebt, ja
sogar durch ihre biologischen und physiologischen Konnotationen die Geschlech-
terkategorien minnlich und weiblich selber in Frage stellt [..].<**7 Wihrend sich
die Queer Theorie in ihren Anfingen fast ausschliefflich mit verschiedenen For-
men transgressiven Begehrens befasste, richtet sich das Forschungsinteresse Kraf}
zufolge neuerdings auch auf heterosexuelle Lebensweisen und Institutionen wie
die Ehe. Zusammenfassend handelt es sich bei der Queer Theorie somit um ein
normkritisches Projekt, das nicht nur die sogenannte Heteronormativitit, sondern
prinzipiell die herrschende soziale Ordnung in Frage stellt, die Grenzen zwischen
politischer Intervention und wissenschaftlicher Auseinandersetzung herausfordert
und Widerstand leistet gegen dominante und restriktive Gesellschaftsdiskurse.

2.3.2  Am Schnittpunkt der Identitaten:
Queer aus postkolonialer Perspektive

Obwohl sich die Queer Theorie durch ihren hohen norm- und identititskritischen
Anspruch auszeichnet, neigt sie dazu, eigene Stereotypen und Ausschliisse zu ge-
nerieren, die vor allem Vertreter:innen postkolonialer Ansitze und Theorien sowie
Wissenschaftler:innen mit einem nicht-westlichen Hintergrund kritisieren. Sie be-
mingeln eine verallgemeinernde Tendenz queerpolitischer und -theoretischer Dis-
kurse mit Blick insbesondere auf Kultur und Ethnie aber auch den soziotkonomi-
schen Status: Die Erfahrungen der weifen europiischen und US-amerikanischen
Mittelschicht setzten sie als Norm und schléssen damit diejenigen von Menschen
anderer Hautfarbe, Kultur und Klasse beziehungsweise Schicht aus.368

In der gesellschaftspolitischen und wissenschaftlichen Auseinandersetzung
mit dem Begriff queer lassen sich zahlreiche Beispiele fiir kulturell-ethnische

365 Vgl. SchoRler: Einfihrung in die Gender Studies, S. 112.

366 Vgl Ebd.

367 Garber, Marjorie B.: Die Vielfalt des Begehrens: Bisexualitat von der Antike bis heute, Frank-
furt a.M.: Fischer 2000, S. 81.

368 Vgl. El-Tayeb, Fatima: »Begrenzte Horizonte. Queer Identity in der Festung Europag, in:
Steyerl, Hito und Encarnacién Gutiérrez Rodriguez (Hg.): Spricht die Subalterne deutsch? Mi-
gration und postkoloniale Kritik, Miinster: Unrast 2003, S.129-145, hier S.134.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

und klassenspezifische Homogenisierungen finden. Bereits Anfang der neunziger
Jahre verband die Aktivist:innengruppe Queer Nation ihr Engagement nicht nur
mit einem sexualititsiibergreifenden Engagement gegen Aids, sondern auch mit
einem neuen, dezidiert amerikanischen Nationalgefiithl.>®® In ihnlicher Weise
thematisierte die britische Miniserie Queer as folk, die ab 1999 Erfolg in Grof3bri-
tannien und dariiber hinaus hatte, ausschliefllich die Probleme und den Alltag
weifder, junger und wohlhabender schwuler Minner; die Lebensrealitit anderer,
beispielsweise aufgrund ihrer Hautfarbe oder kulturellen Zugehorigkeit mehrfach

37° An den Universititen

diskriminierter Menschen nahm sie nicht in den Blick.
etablieren und entwickeln bis heute itberwiegend weifle Wissenschaftler:innen die
Queer Theorie weiter und legen dabei ihre eigenen Lebensbedingungen zugrun-
de.3”* Sie forcieren zudem eine Spezialisierung der Sprache, die Menschen ohne
oder mit geringer wissenschaftlicher Qualifikation von den Debatten iiber die
Bedeutungen und Ziele von queer und der Queer Theorie ausschlieft.3”* Sherri
Paris betrachtet die Queer Theorie daher als ein elitires und von der Realitit
losgel6stes Projekt: »This is a politics formulated from a point beyond the body by
people who are not hungry or cold, people who can theorize in comfort, peering
at the world through computer screens, reconfiguring its surfaces endlessly, like a
floppy disk.<37

Indem queere Bewegung und Theorie kulturelle und ethnische Differenzen
nicht ausreichend beriicksichtigt, liuft sie Gefahr, nichtnormative Geschlechtlich-
keit und Sexualitit zu einem Symbol fiir die zivilisatorische Fortschrittlichkeit
und Freiziigigkeit ausschliefflich weif} und westlich gedachter Gesellschaften zu
erheben. Eine solch eurozentrische Perspektive, die Gender und Sexualitit zum
Vorwand fiir ethnisch und kulturell motivierte Grenzziehungen macht und damit
koloniale Diskurse der Stigmatisierung fortsetzt, motiviert als Gegenreaktion
abgrenzende Haltungen auf der Seite von Aktivist:innen und Wissenschaftler:in-
nen, die in der Tradition antikolonialer Denkweisen stehen. Kritik an der eigenen
Gesellschaft, Kultur und Religion sowie die Hinwendung zu europdischen oder
US-amerikanischen Theorien und Epistemen wie der Queer Theorie betrachten

sie als Kollaboration mit dem Westen.37#

369 Vgl.Jagose: Queer theory, S.136.

370 Vgl. Morland/Willox: »Introductiong, S. 1ff.

371 Vgl. u.a. Malinowitz/Fuss: »Queer Theoryx, S.172; Goldman: »Who is that Queer Queer? Ex-
ploring Norms around Sexuality, Race, and Class in Queer Theory«, S.172.

372 Vgl. Malinowitz/Fuss: »Queer Theoryx, S.172.

373 Paris, Sherri: »Review: A Lure of Knowledge: Lesbian Sexuality and Theory by Judith Roof;
Inside/out: Lesbian Theories, Gay Theories by Diana Fuss«, Signs 14/4 (1993), S. 984-988, hier
S.988.

374 Vgl. Krohnert-Othman: »Die symbolische Ordnung der Moderne, kulturelle Identitit und
Gender im arabisch-islamischen Raumg, S.135.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

Fir die arabisch-islamische Welt spricht sich etwa der jordanische Politikwis-
senschaftler Joseph Andoni Massad dezidiert gegen eine Ubertragung westlich ge-
pragter Theorien und Kategorien hinsichtlich Gender und Sexualitit aus, da sie fur
ihn eine besondere, kulturelle Form des westlichen Imperialismus darstellt:

Like Williams, Foucault was not attentive to the links of these modern concepts
to the colonial project. My point here is not that Williams and Foucault failed to
historicize how these concepts were applied to the colonies, butrather—and as Ed-
ward Said has argued in Orientalism and in Culture and Imperialism —that these

concepts were themselves products of the colonial experience 375

In seinem Werk Desiring Arabs, das stark von den Thesen Saids zur europiischen
Wissensproduktion beeinflusst ist, argumentiert Massad, dass arabische Intellek-
tuelle westliche Sichtweisen auf Modernitit und Fortschritt im Zuge der Kolonia-
lisierung oft unhinterfragt iibernommen und verinnerlicht hitten. Dadurch hit-
ten sie der Bewertung und Formierung ihrer eigenen Kultur und Tradition nach
westlichen Mafstiben, ihrer Bezeichnung als »riickstindig« und der Positionie-
rung auf der untersten Stufe der zivilisatorischen Skala, Vorschub geleistet.37®
Ihm zufolge haben die orientalistischen Diskurse des Westens die Selbstwahr-
nehmung und Formierung arabischer Subjekte und ihrer Sexualititen nachhal-
tig beeinflusst.3”” Vor allem die in der Tradition westlicher Wissensproduktion
und Sexualititsdiskurse stehenden international ausgerichteten Politiken europii-
scher und US-amerikanischer schwul-lesbischer Bewegungen betrachtet Massad
im zweiten Teil seiner Monographie als die zeitgendssische Form eurozentrischer
und imperialer Vereinnahmung. Die missionarischen Mafinahmen dieser Organi-
sationen sowie ihre Diskurse, die in einer Linie mit denen der westlichen Frauen-
und Menschenrechtsbewegungen stehen, verkorpern fir ihn ein neues Konzept
globaler Macht, das er Gay International nennt:

Western male, white-dominated organizations (the International Lesbian and Gay
Association — ILGA— and the International Gay and Lesbian Human Rights Com-
mission — IGLHRC) sprang up to defend the rights of »gays and lesbians« all over
the world and to advocate on their behalf. [..] It is these missionary tasks, the
discourse that produces them, and the organizations that represent them which

constitute what | will call the Gay International 378

375 Massad, Joseph Andoni: Desiring Arabs, Chicago: University of Chicago Press 2008, S. 7.

376 Vgl. Amer, Sahar:»Joseph Massad and the Alleged Violence of Human Rights«, GLQ: AJournal
of Lesbian and Gay Studies 16/4 (01.01.2010), S. 649-653, hier S. 649.

377 Vgl. Massad: Desiring Arabs, S. 48.

378 Ebd., S.161.

13.02.2026, 17:35:46.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Indem die Gay International ihre eigenen Sexualititskategorien wie »lesbisch« und
»schwul« fiir alle Kontinente universalisiert, bringt sie, so Massad, die dazugehori-
gen Identititen und ihre meist monolithischen Konzeptionen erst hervor und zer-
stort die Existenz anders organisierter Geschlechter- und Sexualititsordnungen in
nicht-westlichen Kulturraumen: »[...] it is the very discourse of the Gay Internatio-
nal, which produces homosexuals, as well as gays and lesbians, where they do not
exist, and represses same-sex desires and practices that refuse to be assimilated

379 Die ontologische und binire Unterscheidung von

into its sexual epistemology.«
Homo- und Heterosexualitit versteht Massad vor diesem Hintergrund als Kon-
strukt, das dem arabischen Raum erst durch die Interventionen des Westens ok-
troyiert wurde 38°

Massad leistet in seinem Werk eine wertvolle Aufarbeitung, Ubersetzung und
damit Sichtbarmachung arabisch-islamischer Sichtweisen auf das Thema Sexuali-
tit.38 Indem er in seiner Argumentation jedoch ausschlieRlich den Einfluss westli-
cher Diskurse auf die Konstruktion von Sexualitit in arabischsprachigen Lindern
fokussiert, entlarvt er zwar das grundsitzliche Problem kultureller Hegemonie,
ibersieht jedoch die durchaus hybride und dynamische Verfasstheit islamischer
Gegenwartsgesellschaften und ihrer Gender- und Sexualititskonzeptionen. Ver-
schiedene arabischsprachige Wissenschaftler:innen und Aktivist:innen werfen ihm
daher einen essentialistischen Ansatz vor, der die Idee eines grundlegenden Un-
terschieds zwischen arabischer und westlicher Kultur, Geschlechterordnung und
Sexualitit bestirkt und damit die Vorstellung eines sogenannten Kulturkampfes
reproduziert.3®? Die queerfeministische Aktivistin und Wissenschaftlerin Sarah
Hamdan etwa kritisiert den Riickgriff Massads auf das Argument der Authentiz-
itat, das Sexualitit im arabischsprachigen Raum als homogen und statisch kon-
struiert: »What is most problematic is that Massad is considered to be asserting
a form of cultural authenticity to Arab sexuality that is homogenous and static,
instead of accounting for its complexities, hybridity, and its creative postcolonial

379 Ebd,, S.162f.

380 Vgl. Hamdan, Sarah: »Re-orienting desire from with/in queer arab shame: Conceptualizing
queer arab subjectivities through sexual difference theory in a reading of Bareed Mista3jil «,
Kohl: A Journal for Gender and Body Research 1/1 (2015), S. 55-69, hier S. 58.

381 Vgl. Amer: »Joseph Massad and the Alleged Violence of Human Rights, S. 651.

382 Vgl. u.a. Taha, S.: »Joseph Massad: an Occidentalist’s Other Subjects/Victims«, Arab Left-
ist: Commentary and translations on US/Middle East politics, sexuality and gender issues,
Blog, 21.04.2013, http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other
_21.html (zugegriffen am 30.11.2020); Hamdan: »Re-orienting desire from with/in queer arab
shame: Conceptualizing queer arab subjectivities through sexual difference theory in a read-
ing of Bareed Mista3jil.«, S. 58.

13.02.2026, 17:35:46.


http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html

2. |dentitat in der Differenz denken

feature of negotiating and reinventing itself.«3% Dariiber hinaus stellt sie fest, dass
die Betrachtung arabischer Kulturen und ihrer Sexualititsordnung einzig in ihrer
Funktion als Widerstandsorte gegen westliche Hegemonie sie ihrer Handlungs-
macht beraube und damit auf den Status eines Abbilds oder einer Rekonstrukti-
on reduziere.>®* Ahnlich kritisiert die Literatur- und Islamwissenschaftlerin Sahar
Amer, dass Massad Menschen mit nichtnormativer sexueller Orientierung aus ara-
bisch-islamischen Lindern in die Rolle des ohnmichtigen Opfers dringe, indem
er sie ausschlief3lich in ihrem Verhiltnis zum Westen definiert: »Reading Massad’s
work, one gets the sense that Arabs are passive, always in a reactive position vis-a-
vis the West, never actors or in charge of defining their own lives or sexualities.«*%5
Thr zufolge nimmt Massad, indem er Menschen aus dem arabischen Raum grund-
sdtzlich aus der Kategorie homosexuell ausschliefit, eine Verallgemeinerung vor,
die spiegelbildlich derjenigen entspricht, die er selbst der Gay International vor-
wirft:

Even as he denounces the violence of the Gay International claims, Massad seems
to be perpetrating another kind of violence himself, namely, that of excluding
Arabs altogether from the category homosexuality. If for the Gay International, an
Arab who rejects the label gay is victim of self-hatred or internalized homosexual
homophobia, it would appear that for Massad, an Arab who asserts a gay identity
is a victim of orientalist fantasies, of colonial imposition, and of the universalizing
claims of Western gay rights groups.38°

Amer problematisiert ferner, dass Massad einzig minnlich-homosexuelles Begeh-
ren fokussiert und die Existenz beispielsweise lesbischer Liebe in arabisch-islami-
schen Lindern und Kulturen ignoriert.3%”

Hamdan und Amer reihen sich mit ihren Argumentationen gegen Massads The-
sen in die Denkweise postkolonialer Theoretiker:innen wie Derrida und Khatibi
ein, die den Nationalismus der frithen antikolonialistischen Bewegungen als einen
reinen Umkehrdiskurs kolonialer Vorstellungen und Ideologien bewerten und eine
erfolgreiche Entkolonialisierung in der Verbindung verschiedenkultureller Theore-
me verwirklicht sehen. Vom gleichen Standpunkt aus warnt auch der franzésisch-
marokkanische Literaturwissenschaftler Samir El Maarouf vor der Nachahmung
kolonialer Differenzdiskurse in Hinblick auf die Frage nach geschlechtlicher und
sexueller Identitit in Nordafrika. Insbesondere die These, dass Homosexualitit in

383 Hamdan: »Re-orienting desire from with/in queer arab shame: Conceptualizing queer arab
subjectivities through sexual difference theory in a reading of Bareed Mistasjil.«, S. 58.

384 Vgl. Ebd., S. 66.

385 Amer: »Joseph Massad and the Alleged Violence of Human Rights, S. 652.

386 Ebd.

387 Vgl. Ebd., S. 653.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

den Lindern Nordafrikas ein Produkt der Kolonialisierung sei und vorher nicht
existiert hitte, ordnet er in die diskursive Strategie eines anticolonialisme dogma-
tique ein. Thren Wahrheitsgehalt bestreitet er vor allem mit Blick auf die im Zuge
kultureller SchliefSungen geleugnete Geschichte der Homosexualitit im Islam, die
unter anderem in einer reichhaltigen Literatur und Poesie offenkundig wird:3%8

Linafricanité ou l'inarabité de 'homosexualité est I'autre mythe fondateur de
I'obscurantisme homophobique africain. [...] Lhomosexualité serait donc I'ceuvre
d’un complot occidental destiné a étouffer et tuer dans I'ceuf '’émergence éco-
nomique, et ce, dans toute I'Afrique, du Nord au Sud. [..] Outre I'absence de
sérieux d’une telle théorie du complot, nous voudrions signaler les erreurs fon-
damentales sur lesquelles repose cette idéologie absurde, qui pousse, cette fois,
I’»anticolonialisme dogmatique« jusqu'a son degré le plus extréme et le plus
cocasse. Et la principale erreur est de proposer I'argument ultime selon lequel
I’histoire entiére des peuples arabes ne montrerait pas trace d’une quelconque
homosexualité, clandestine ou non. [..] Les pays arabes possédent donc bien une

histoire homosexuelle, et ils gagneraient i ne pas la nier.3

Dariiber hinaus weist El Maarouf darauf hin, dass eine radikale Zuweisung von
nichtnormativer Sexualitit zur westlichen Kultur Homo- und Transphobie in den
nordafrikanischen Staaten bestirken kénnte:

La rhétorique peu subtile de ces homophobiques nord-africains consiste, on le
voit, & tenter de jouer les ancétres européens contre les ancétres arabes, en ex-
pliquant que si ’lhomosexualité est si ouvertement tolérée et protégée par la loi,
en Europe et en Amérique, c'est quelle fait partie intégrante de la culture occiden-
tale, depuis, au moins, la Gréce »décadente«.3%°

Einen ideologisch entkolonialisierten Blickwinkel auf Geschlecht und Sexualitit im
arabischsprachigen Raum einzunehmen, bedeutet fir die Kritiker:innen Massads
ihre fundamentale Vielfalt, Hybriditit und Relationalitit anzuerkennen und von
kulturellen Grenzziehungen Abstand zu nehmen. Auflerdem fordern sie, die Ei-
genstindigkeit und Handlungsfihigkeit von Menschen aus arabisch-islamischen
Lindern zur Kenntnis zu nehmen.?*!

Vor dem Hintergrund dieser Pramissen plidieren auch die franzdsischen
Soziologen Jean Zaganiaris und Arnaud Alessandrin fiir die Ubertragbarkeit von

388 Vgl. El-Tayeb: »Begrenzte Horizonte. Queer Identity in der Festung Europa, S. 135.

389 El Maarouf, Samir Patrice: Les prémices littéraires des révolutions arabes: Yasmina Khadra,
Assia Djebar, Abdellah Taia, Paris: U'Harmattan 2014, S. 166.

390 Ebd.

391 Vgl. Hamdan: »Re-orienting desire from with/in queer arab shame: Conceptualizing queer
arab subjectivities through sexual difference theory in a reading of Bareed Mista3jil.«, S. 55.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

Theorien mit einer westlichen Entstehungsgeschichte wie der Queer Theorie auf
andere kulturelle, so auch arabisch-islamische Kontexte. In einem Artikel, der sich
dezidiert mit der Frage der Anwendung gender- und queertheoretischer Ansitze
in anderen als den europiischen und US-amerikanischen Kulturen auseinander-
setzt, kommen sie zu dem Schluss, dass die Fahigkeit aller und damit auch nicht-
westlicher Gesellschaften entscheidend ist, sich globale Konzepte anzueignen und
nach den eigenen Kriterien umzuformulieren: »Cela vient nous renseigner sur
lexistence d’un discours et de pratiques queers dans des aires non occidentales
dans la mesure ou ce que le centre attend, la périphérie ne le fait peut-étre
pas.<®®> Beispielhaft nennen die beiden Soziologen einige Autor:innen, Akti-
vist:innen und politische Gruppen aus dem arabischsprachigen Raum, darunter
den marokkanischen Schriftsteller Abdellah Taia sowie die beiden libanesischen
LGBTQ-Biirgerrechtsorganisationen MEEM und HELEM, deren Engagement auf
unterschiedlichen Interpretationen von queer beruht. Sie demonstrieren zum
einen die Autonomie von Menschen aus dem arabischsprachigen Raum sowie
zum anderen die Anpassungsfihigkeit von Begriffen. Auflerdem entlarven sie
die in westlichen Diskursen oftmals unterstellte Homogenitit der sogenannten
islamischen Welt und die Vorstellung von einer einheitlichen arabisch-islamischen
Identitit als Illusion.>

Die Flexibilitit sexueller Kategorien und Begriffe wie gay oder queer nimmt
auch Hamdan zum Anlass, um sich fiir deren Einbeziehung in arabisch-islamisch
geprigten Debatten und Kontexten auszusprechen. Als Beispiel zieht sie den Bei-
trag einer anonymen Autorin in Bareed Mista3jil: True Stories, einer von der Orga-
nisation MEEM herausgegebenen Sammlung an autobiografischen Essays queerer
libanesischer Frauen, heran:

Lesbian is such an ugly word to me. It makes me cringe — especially the French
version that is more often used in Lebanon »lesbienne« (with an elongated
»ieeeen«). Ugh. Even worse is the word »dyke«. But it’s still all good compared to
»souzaqiyyeh«. That one really makes me want to vomit. [..] | find itintriguing how
people form certain images to go with words, how they give absolute meanings

392 Alessandrin, Arnaud und Jean Zaganiaris: »Intégrer de nouveaux objets dans la Théorie po-
litique comparée: La question Queer dans les aires snon-occidentales«, in: Section Théma-
tique n°61: Quelle place pour le comparatisme en histoire des idées politiques et en théorie
politique?, 12éme Congrés Association Francaise de Sciences Politiques, Paris, Sciences Po,
11.07.2013, S. 7, https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pd
f (zugegriffen am 30.11.2020).

393 Vgl. Ebd., S. 4ff. Anm.: HELEM (Traum) ist eine libanesische Organisation, die fiir die Rechte
von Schwulen, Lesben, Bi-, Trans- und Intersexuelle eintritt. Die ebenfalls libanesische Orga-
nisation MEEM engagiert sich in erster Linie fir Lesben, Bi- und Transsexuelle. Mawjoudin-
we exist ist eine tunesische Organisation, die fiir Menschenrechte und das Recht auf sexuelle
Selbstbestimmung kdmpft.

13.02.2026, 17:35:46.



https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf

122

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

to words. When they say the word »lesbianc, it represents a single image in their
heads. They have no idea what different and diverse people the word »lesbian«
can represent.3%4

Die unterschiedlichen Konnotationen der Bezeichnung Lesbe je nach Sprache und
Kultur, auf die die unbekannte Autorin verweist, verdeutlichen Hamdan zufolge,
dass Gender- und Sexualititskategorien grundsitzlich arbitrir sind und sich damit
subversiv aneignen und rekontextualisieren lassen:

In the powerful interrogation of the word »lesbian« quoted above, from Arabic
to English to French the author identifies the cultural spaces at the intersection
of which takes shape a constantly negotiated sexuality. Going back and forth be-
tween different intonations, affects, and connotations, the author contests the
monolithic nature of the word »lesbian, insisting on its complexity in terms of
type (butch, femme), sexual identification (gay, bi, trans) culture (Arab, American,

French), and sound (vieeeen«).3%5

Im Gegensatz zu Massad, der seine These von einer eurozentrischen Vereinnah-
mung arabisch-islamischer Gesellschaften hinsichtlich Genderordnung und Sexu-
almoral auf das Argument einer natiirlichen Differenz der Kulturen stiitzt, gehen
seine Kritiker:innen im Sinne postkolonialer Ansitze davon aus, dass Kulturen und
Sprachen prinzipiell hybrid und unabschlief3bar sind. Aus ihrer Perspektive steht
daher einer Offnung gegeniiber westlich geprigten Gender- und Sexualititstheo-
rien nichts entgegen. Sie betonen im Gegenteil die Vorteile, die eine Verbindung
verschiedenkulturell geprigter Konzepte bietet und tragen damit den vielfiltigen
Formen kultureller Vernetzung und Interaktion in einer globalisierten Welt Rech-
nung. Daneben machen sie die neuartige, produktive Verflechtung des Globalen
und Lokalen innerhalb der globalen Moderne zur Grundlage ihrer Uberlegungen,
die der Soziologe und Globalisierungstheoretiker Roland Robertson mit dem Be-
griff »Glokalisierung« umschreibt. Anders als fiir Massad bedeutet fiir Robertson
Globalisierung nicht notwendigerweise Universalisierung und damit Zerstérung
lokaler Identitit und Kultur. Vielmehr sieht er in ihr die Chance einer Offnung zur
Weltgemeinschaft und zu einer neuen kulturellen Mobilitit, in deren Zug sich der

vermeintliche Gegensatz zwischen Globalitit und Lokalitit auflost.3%°

394 MEEM und Heinrich-Boll-Stiftung (Hg.): Bareed Mista3jil: True stories, Beirut: Meem 2009,
S.34.

395 El-Ariss, Tarek: Trials of Arab Modernity: Literary Affects and the New Political, New York, NY:
Fordham University Press 2013, S. 115.

396 Vgl.Robertson, Roland: »Glokalisierung: Homogenitat und Heterogenititin Raum und Zeit,
in: Beck, Ulrich (Hg.): Perspektiven der Weltgesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998,
S.192-220, hier S. 204ff.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

Eine grofe Anzahl an Aktivist:innen und Theoretiker:innen aus dem arabisch-
sprachigen Raum, die sich mit dem Thema Geschlechtsidentitit und sexuelle Ori-
entierung beschiftigt, befiirwortet eine Auseinandersetzung mit westlich geprig-
ten Theorien und Kategorien wie der Queer Theorie. Die Mehrheit nimmt dabei
eine postkoloniale Perspektive ein, die eurozentrische Stereotypisierungen und
Verallgemeinerungen zu vermeiden sucht und dazu eine Reihe an Bedingungen
stellt. Thnen zufolge gilt es die aktuellen Globalisierungserscheinungen in Form
einer vermehrten Zirkulation von Information und Wissen zur Grundlage einer
Betrachtung von Geschlecht und Sexualitit in arabisch-islamischen Regionen zu
machen. Vor allem aber miissen Kultur und Sprache in ihrer grundsitzlichen, von
Globalisierungstendenzen unabhingigen Hybriditit gedacht werden, um der Vor-
stellung von einem zeitlichen Wendepunkt zu widersprechen, vor dessen Eintritt
ein statisches Kulturverstindnis die tatsichliche Verfasstheit historisch »traditio-
neller« Gesellschaften beschrieben habe.?*” Die Konzeption einer fundamentalen
Transkulturalitit besitzt dazu ein starkes Potenzial, denn sie vermag die polare

398 Indem

und hierarchische Gegeniiberstellung von Kulturen zu dekonstruieren.
sie Kulturen als Riume versteht, die sich permanent wechselseitig durchdringen,
stellt sie die essentialistische Idee von einem natiirlichen Unterschied zwischen
ihnen in Frage und legt dariiber hinaus ihre meist ausgeblendeten Parallelen und
Gemeinsambkeiten frei. Auf diese Weise revidiert sie oft unhinterfragte Klischee-
vorstellungen wie die einer fortschrittlichen europiischen und einer riickstindigen
arabisch-islamischen Geschlechterordnung sowie die Kolonialgeschichte und ihre
Diskursmacht.

Von dem Paradigma der Transkulturalitit ausgehend lassen sich weder Kate-
gorien wie queer, gay oder lesbisch noch Konzepte von Geschlecht und Sexuali-
tit einem Kulturraum eindeutig zuordnen. Vielmehr stellen sie globale und damit
»deterritorialisierte« Bezugshorizonte dar, die stets aus einer spezifischen Position
betrachtet und definiert werden: »Lesbian« is thus a multilayered word that trig-
gers different reactions and cannot be reduced to a binary opposition that opera-
tes neatly along Western or Eastern sexual models«.3%? Thr Sinngehalt und Nutzen
erscheint somit als variabel und jeweils abhingig vom aktuellen individuellen, kul-
turellen, zeitlichen und riumlichen Kontext.*°® Diese Flexibilitit und Variabilitit

397 Vgl. Saal: »Kultur in Bewegung. Zur Begrifflichkeit von Transkulturalitat, S. 29f.

398 Vgl. Saal, Britta und Michiko Mae: »Einleitungc, in: Mae, Michiko und Britta Saal (Hg.): Trans-
kulturelle Genderforschung: ein Studienbuch zum Verhiltnis von Kultur und Geschlecht,
2. Aufl., Wiesbaden: Springer VS 2014, S. 9-17, hier S.11.

399 El-Ariss: Trials of Arab Modernity, S. 115.

400 Vgl.u.a. Alessandrin/Zaganiaris: »Intégrer de nouveaux objets dans la Théorie politique com-
parée: La question Queer dans les aires >non-occidentales«, S. 4ff.; Amer: »Joseph Massad
and the Alleged Violence of Human Rightsc, S. 653: »The notion that being gay means one
thingand one thingonly in either the West or the Third World is highly problematic and does

13.02.2026, 17:35:46.

123


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Identitatskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

geschlechtlicher und sexueller Kategorien und Konzepte bringt komplexe Prozes-
se von Aneignung, Subversion und Neuverhandlung mit sich. Aus ihnen resultiert
eine neue Diversitit an Subjektpositionen und Identifizierungsmoglichkeiten, die
einen emanzipativen Gegenentwurf zu eurozentrischen Universalisierungen und
kulturseparatistischen Ansitzen darstellt.

Abgesehen von dem Bewusstsein fiir eine grundlegende Transkulturalitit
erfordert eine postkoloniale Perspektive auf Geschlecht und Sexualitit, die viel-
faltigen Moglichkeiten von Geschlechtsidentitit und sexueller Orientierung zu
beriicksichtigen. Insbesondere die eingangs beschriebene weifle und europiisch/
US-amerikanische Normierung und Genealogie westlich geprigter Kategorien
und Theorien zur Interpretation geschlechtlicher und sexueller Identitit gilt es
offen zu legen und zu revidieren. Dazu miissen die komplexen Verschrinkungen
und Wechselwirkungen zwischen dem Geschlecht und anderen identititsstiften-
den Kategorien wie etwa Ethnizitit im Sinne der Intersektionalititsforschung
fokussiert werden. Aufler Ethnizitit beziehungsweise Kultur kommt dabei auch
die Kategorie Klasse zum Tragen, denn gerade postkoloniale Gesellschaften leiden
oftmals unter einer hohen sozialen Ungleichheit, die ihre Identititsfindung und
die der in ihr lebenden Individuen stark beeinflusst. Mittels einer intersektionalen
Herangehensweise konnen queerpolitische und -theoretische Diskurse ihrem
Anspruch einer Normen- und Herrschaftskritik gerecht werden und nicht nur
sexuell, sondern auch mehrfach Diskriminierten einen Raum zur Artikulation
bieten: »it offers a way in which to express many intersecting queer selves — in my
case, to name just a few, as a bisexual, a Jew, a feminist, an anti-capitalist, an anti-
racist — all of which stand in opposition to powerful societal norms«.*** Gerade
die Offenheit des Begriffs queer ebenso wie der Queer Theorie, die sich vor allem
aus ihrer stindigen Weiterentwicklung ergibt, erweist sich dabei als Potenzial,
um Ein- statt Ausschliisse zu forcieren.

Um eine postkoloniale Perspektive auf Gender und Sexualitit mithilfe westli-
cher Theorien und Konzepte wie der Queer Theorie einzunehmen, gilt es die He-
terogenitit und Vielfalt der Geschlechter und Begehrensformen zur Kenntnis zu
nehmen und Verallgemeinerungen hinsichtlich kultureller und ethnischer Zuge-
horigkeit zu vermeiden. Auf der Grundlage dieser Erkenntnisse betrachtet die vor-
liegende Arbeit Theorien und Begriffe zur Beschreibung geschlechtlicher und sexu-
eller Identititen als flexibel und kontextspezifisch sowie in ihrer Interdependenz

not take into account the multiple variations in that category (across individuals, life span of
a given individual, location etc.) that have been at the heart of recent Third World gay and
lesbian studies.«.

401 Goldman: »Who is that Queer Queer? Exploring Norms around Sexuality, Race, and Class in
Queer Theory, S.170f.

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. |dentitat in der Differenz denken

mit anderen identititsbeschreibenden Termini. Die untersuchten kulturellen Arte-
fakte stellen dabei spezifische Orte der diskursiven Neuverhandlung und Perform-
anz dar, die es ermoglichen, eurozentrische und universalisierende Vorannahmen
tiber Geschlecht und Sexualitit im Maghreb in Frage zu stellen und vielfach auch
zu entkriften.

13.02.2026, 17:35:46.

125


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13.02.2026, 17:35:46.


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

