
2. Identität in der Differenz denken:

Konstruktivistische Perspektiven

auf Identität und Zugehörigkeit

Die theoretische Auseinandersetzung mit Identität fokussiert mit Blick auf die

Fragestellung der vorliegenden Arbeit die Prozesse der Konstruktion und Dekon-

struktion insbesondere hinsichtlich der Kategorien Kultur/Ethnizität, Geschlecht/

Sexualität und Klasse. Hierfür sind die Ansätze der Postkolonialen, Gender- und

Queer Theorie zentral. Ihnen gemeinsam ist ihre konstruktivistische Perspektive

auf Identität und Zugehörigkeit, die der Brüchigkeit und Flexibilität von Lebens-

entwürfen in einer zunehmend globalisiertenWelt Rechnung zu tragen sucht. Kon-

struktivistische Ansätze entwerfen Identität als eine diskursiv und kulturell herge-

stellte und damit prinzipiell wandelbare Konstruktion. Darüber hinaus richten sie

ihr Augenmerk auf die Differenz, deren bisher vorherrschende Konzeptualisierung

sie ebenfalls in Frage stellen: Statt als feststehendes Gegenteil von Identität er-

scheint sie nunmehr als ihr notwendiger Bestandteil, mit dem Effekt, dass sich die

hierarchische Gegensatzlogik auflöst. Für dieses Denken der Differenz, das den

spielerischen Vorgang der Dekonstruktion repräsentiert und die Sichtweise auf

Identität nachhaltig verändert, liefert Derridas Konzept der différance die Grundla-

ge. Es wird daher im nächsten Kapitel skizziert und den in dieser Arbeit signifikan-

ten postkolonialen und queertheoretischen Identitätskonzepten vorausgeschickt.

Dabei erheben die folgenden Ausführungen nicht den Anspruch der Vollständig-

keit, sondern stellen in Anbetracht der Komplexität der genannten Theoreme viel-

mehr den Versuch dar, einen Einblick in ihre zentralen Zielsetzungen zu geben

und sich in ihre verschiebenden Denkbewegungen einzufinden. Insbesondere in

Bezug auf Derrida besteht, wie Kimmerle feststellt, eine große Herausforderung

darin, »dass er die Praxis des Schreibens tiefgreifend verändert hat«; es ist daher

quasi unmöglich seine Philosophie und seine Theorien in einer umfassenden und

linearen Weise darzustellen.1 Vielmehr gilt es, der Uneinheitlichkeit seines Wer-

1 Vgl. Kimmerle, Heinz: Jacques Derrida zur Einführung, 5. Aufl., Hamburg: Junius 2000, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

kes sowie seiner eigenen Kritik am Text als einem lückenlosen Entwurf, die er in

seinem Aufsatzband La dissémination formuliert, Rechnung zu tragen.

2.1 Différance und Zwischenraum:
Differenz(-)denken nach Jacques Derrida

Derridas Verständnis von Differenz resultiert aus seiner kritischen Auseinander-

setzung mit dem Differenzmodell der strukturalistischen Linguistik. Während

de Saussure die Produktion von Bedeutung als relativ beschreibt und Differenz

damit als Andersheit im binären Sinne konstituiert, theoretisiert Derrida auch die

unbestimmten Zonen zwischen den Oppositionen der westlichen Identitätslogik,

um in die ausgrenzenden und hierarchischen Strukturen verändernd eingreifen

zu können.2 Somit stellt sich Derrida zwar in die Tradition des Strukturalismus,

er versucht aber gleichzeitig dessen Gedanken und Konzepte voranzutreiben, zu

modifizieren und gegen sich selbst zu wenden.3 Bedeutung lässt sich ihm zufolge

nicht innerhalb eines geschlossenen Systems, sondern nur innerhalb eines Sprach-

modells erklären, das die Bedingung für die Möglichkeit des Bedeutens nicht mehr

vollständig kontrolliert und das damit als eine Ausstreuung von Sinn zu denken

ist.4 Insofern überschreitet Derrida das Denken de Saussures genau dort, wo es

noch in der metaphysischen Vorstellung eines Ursprungs oder Ausgangspunktes

des Bezeichnungsvorgangs gründet.5 Unter dem Neografismus différance, den

Derrida in La voix et le phénomène einführt, in der grammatologie weiter entwickelt

und ausführlich in seinem aus einem Vortrag hervorgehenden Aufsatz La différance

erläutert, subsumiert Derrida verschiedene Aspekte seines Differenzdenkens.6

Bei seiner Schreibweise von différance verwendet er ein regelwidriges »a«, das er

als Markierung setzt, um darauf hinzuweisen, dass Bedeutung nie abgeschlossen

ist.7 Anhand der besonderen Schreibweise bleiben die Bedeutung von »verschie-

den sein« und »aufschieben« in der Schwebe und keine der beiden Ebenen wird

2 Vgl. Djoufack, Patrice: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung: zur Erfindung von

Spracheund Identität bei FranzKafka, Elias Canetti undPaul Celan, Göttingen: V&RUnipress

2010, S. 74.

3 Vgl. Stiegler, Bernd: Theorien der Literatur- und Kulturwissenschaften: Eine Einführung, Pa-

derborn: Fink 2015, S. 76.

4 Vgl. Quadflieg, Dirk: Differenz und Raum: Zwischen Hegel, Wittgenstein und Derrida, Biele-

feld: transcript 2007, S. 14.

5 Vgl. Paulus, Stanislawa: Identität ausser Kontrolle: Handlungsfähigkeit und Identitätspolitik

jenseits des autonomen Subjekts, Münster: Lit Verlag 2001, S. 21.

6 Vgl. Lüdemann, Susanne: Jacques Derrida zur Einführung, 2. Aufl., Hamburg: Junius 2013,

S. 72.

7 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 65

dem Sinngehalt von différance je gerecht.8 Gleichzeitig beweist die différance – die

nach Derrida weder ein Wort noch ein Konzept ist –, dass eine rein phonetische

Schreibweise strenggenommen nicht existiert.9 Als Illustration einer unhörbaren

Abweichung bezeugt die différance, dass es kein exaktes Repräsentationsverhältnis

zwischen Laut und Buchstabe gibt, wodurch sie die Legitimität der phonolo-

gischen sowie der logozentrischen Ordnung in Frage stellt.10 Nur anhand der

logozentrischen Illusion einer vollständigen Sinnübermittlung durch die Schrift

wird Derrida zufolge die Vorstellung aufrechterhalten, die Sprache und das spre-

chende Subjekt gäben das Präsente als eine außersprachliche Realität wieder.11 In

erster Linie kritisiert Derrida somit anhand der différance die von der traditionellen

und saussureschen Semiologie vorgenommene Abwertung der Schrift gegenüber

der Sprache, die er als Verdrängung und als Symptom einer abendländischen

Metaphysik ausweist.12 Da die logozentrische Reduktion der Schrift auf die se-

kundäre Abbildung von Lauten nur innerhalb einer Kultur mit phonografischer

Buchstabenschrift möglich ist, implizieren Phonologismus und Logozentrismus

der abendländischen Kultur immer auch einen Eurozentrismus. Damit ist nicht

nur eine geografische Zuordnung gemeint, sondern vor allem ein machtvoller Im-

perialismus, der die Buchstabenschrift als anderen Notationssystemen überlegen

wertet.13 Phonologismus und Logozentrismus sind demzufolge keine natürlichen

Gegebenheiten, sondern entspringen einer bestimmten ethischen Vorstellung und

Erfahrung, kurzum der westlichen Metaphysik.14 Die hierarchische Gegensatzlo-

gik dieser Weltsicht legitimiert schließlich vielfältige Ausgrenzungen, die, indem

sie ein Außen diskursiv hervorbringen, für die Logik der Identität konstitutiv

sind.15 Später wird Derrida auch die patriarchalen Strukturen der metaphysi-

schen Identitäts- und Sprachlogik kritisieren. Die grundsätzliche Verdrängung

des »Weiblichen«, seine Zuordnung zu dem untergeordneten Terminus der

hierarchischen Gegensätze bezeichnet Derrida dann als »Phallogozentrismus«.16

Während de Saussure Sprache und Schrift folglich als zwei verschiedene Syste-

me versteht und damit an die Vorstellung einer Sekundarität respektive Vorläufig-

8 Vgl. Ebd., S. 76f.

9 Vgl. Derrida, Jacques: »La différance«, in: Marges de la philosophie, Paris: Les Éditions de

Minuit 2006, S. 1-31, hier S. 3.

10 Vgl. Derrida, Jacques: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristeva«, in: Posi-

tions: entretiens avecHenri Ronse, Julia Kristeva, Jean-LouisHoudebine, Guy Scarpetta, Paris:

Les Éditions de Minuit 1973, S. 25-50, hier S. 37.

11 Vgl. Paulus: Identität ausser Kontrolle, S. 26.

12 Vgl. Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristeva«, S. 29ff.

13 Vgl. Lüdemann: Jacques Derrida zur Einführung, S. 69.

14 Vgl. Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristeva«, S. 36.

15 Vgl. Paulus: Identität ausser Kontrolle, S. 28.

16 Vgl. Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

keit anknüpft, gilt es nach Derrida eine ursprüngliche Vermitteltheit beziehungs-

weise Supplementarität von Bedeutungskonstitution zu denken.17 Um das binär

hierarchische Verhältnis zwischen Schrift und gesprochener Sprache zu dekon-

struieren, entwickelt Derrida einen neuen Schriftbegriff, auch gramma oder diffé-

rance genannt.18 Diese »Schrift« nun bezeichnet nicht mehr ein sekundäres und

grafisches Zeichensystem, das allein der Repräsentation dient, sondern das Spiel

der Differenzen als solches, das die Voraussetzung eines jeden Bezeichnungsvor-

gangs bildet und sich dabei als stumm und unhörbar erweist:19

Mieux, le jeu de la différence dont Saussure n’a eu qu’à rappeler qu’il est la condi-

tion de possibilité et de fonctionnement de tout signe, ce jeu est lui-même silen-

cieux. Est inaudible la différence entre deux phonèmes, qui seule permet à ceux-

ci d’être et d’opérer comme tels. L’inaudible ouvre à l’entente les deux phonèmes

présents, tels qu’ils se présentent. S’il n’y a donc pas d’écriture purement phoné-

tique, c’est qu’il n’y a pas de phonè purement phonétique. La différence qui fait

lever les phonèmes et les donnent à entendre, à tous les sens de ce mot, reste en

soi inaudible.20

Die Differenzthematik tut sich bei Derrida somit in der »Schrift« selbst auf. Das

beständige Spiel der Differenzen setzt dabei eine Verkettung von Verweisen voraus,

die als solche immer schon Spuren anderer Elemente der Kette in sich tragen.21

Aus der Lokalisierung eines jeden Elements innerhalb dieser unendlichen Verket-

tung folgt, dass die Differenzen das Ergebnis von Transformationen sind und dass

es in der Sprache nur Verschiedenheiten und keine positiven, reinen Einzelglie-

der gibt:22 »Tout ce qui précède revient à dire que dans la langue il n’y a que des

différences. Bien plus, une différence suppose en général des termes positifs entre

lesquels elle s’établit: mais dans la langue il n’y a que des différences sans termes

positifs.«23 Jedes sprachliche Element kann nur dann Sinn generieren, wenn es

sich auf ein anderes, vorgängiges oder zukünftiges bezieht, es also zitiert, was im

Übrigen auch für das Subjekt gilt.24 Auch dieses geht seiner Erkenntnis nicht vor-

aus und kann nicht rein mit sich selbst identisch in Erscheinung treten, sondern

sich nur innerhalb des Spiels der Differenzen positionieren und sich seinen Platz

schaffen.25 Die différance verdeutlicht demnach, dass sich Bedeutung immer nur

17 Vgl. Lüdemann: Jacques Derrida zur Einführung, S. 62.

18 Vgl. Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristeva«, S. 37.

19 Vgl. Ebd., S. 37f.

20 Derrida: »La différance«, S. 5.

21 Vgl. Ebd., S. 11.

22 Vgl. Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristeva«, S. 39.

23 Derrida: »La différance«, S. 11.

24 Vgl. Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristeva«, S. 39f.

25 Vgl. Ebd., S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 67

aus dem von ihr Verschiedenen konstituieren kann und das vermeintlich Eigene

immer schon Spuren der Differenz, des Anderen in sich trägt.26 Das permanente

»Zitieren« innerhalb dieses Bezeichnungsvorgangs als das Charakteristikum von

Sprache schlechthin, nennt Derrida Iterabilität.27

Durch die Umdeutung des Schriftbegriffs hebt Derrida die hierarchische und

oppositionelle Unterscheidung zwischen ursprünglicher Sprache und sekundärer

Schrift auf und lässt damit gleich mehrere metaphysische Leitunterscheidungen

bedeutungslos werden.28 Bereits der Begriff des Spiels betont die Situierung der

différance jenseits aller Oppositionen. Die différance gehört somit keiner Kategorie

an, sie ist weder anwesend noch abwesend und auch keinesfalls theologisch.29

Stattdessen verkörpert sie den Prozess der Bedeutungshervorbringung als eine

kontinuierliche Bewegung, Erneuerung und Verschiebung von Bezeichnungen.30

Aufgrund ihrer Nähe zum französischen Verb différer konstituiert sich die différance

als das systematische Spiel der Differenzen in Form einer »doppelten Geste«, die

Temporalisierung und Spatialisierung gleichermaßen impliziert:31

[…] il faut ici se laisser renvoyer à un ordre, donc, qui résiste à l’opposition, fon-

datrice de la philosophie, entre le sensible et l’intelligible. L’ordre qui résiste à

cette opposition, et lui résiste parce qu’il la porte, s’annonce dans un mouvement

de différance (avec un a) entre deux différences ou entre deux lettres, différance

qui n’appartient ni à la voix ni à l’écriture au sens courant et qui se tient, comme

l’espace étrange qui nous rassemblera ici pendant une heure, entre parole et écri-

ture, au-delà aussi de la familiarité tranquille qui nous relie à l’une et à l’autre,

nous rassurant parfois dans l’illusion qu’elles font deux.32

Im Sinne der Temporalisierung bedeutet différance den zeitlichen Aufschub, be-

ziehungsweise die aktive Bewegung zwischen den sonst als statisch konzeptuali-

26 Vgl. Paulus: Identität ausser Kontrolle, S. 29.

27 Vgl. Ebd., S. 27.

28 Derrida schreibt hierzu: »Aupoint où intervient le concept de différance, avec la chaîne qui s’y

conjoint, toutes les oppositions conceptuelles de la métaphysique, en tant qu’elles ont pour

ultime référence la présence d’un présent (sous la forme, par exemple, de l’identité du sujet,

présent à toutes ses opérations, présent sous tous ses accidents ou événements, présent à

soi dans sa ›parole vive‹, dans ses énoncés ou ses énonciations, dans les objets et les actes

présents de son langage etc.), toutes ces oppositions métaphysiques (signifiant/signifié;

sensible/intelligible ; écriture/parole ; parole/langue; diachronie/synchronie; espace/temps;

passivité/activité ; etc.) deviennent non-pertinentes.«Derrida: »Sémiologie et grammatolo-

gie. Entretien avec Julia Kristeva«, S. 41.

29 Vgl. Derrida: »La différance«, S. 6.

30 Vgl. Paulus: Identität ausser Kontrolle, S. 21f.

31 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 77.

32 Derrida: »La différance«, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

sierten Differenzen.33 Die Temporalisierung ist jedoch auch eine Verräumlichung.

Da die différance den Verweis auf andere frühere oder mögliche zukünftige Bedeu-

tungen voraussetzt, schafft sie sowohl zeitliche Distanz zur Vergangenheit und

Zukunft als Modifikation der Gegenwart als auch ein räumliches Intervall.34 Die

Verräumlichung ist dann die »production, à la fois active et passive (le a de la dif-

férance indique cette indécision par rapport à l’activité et à la passivité, ce qui ne

se laisse pas encore commander et distribuer par cette opposition), des intervalles

sans lesquels les termes ›pleins‹ ne signifieraient pas, ne fonctionneraient pas«.35

Bedeutung entsteht demzufolge erst mit ihrer gleichzeitigen Verräumlichung und

Verzeitlichung, mittels derer sich die Elemente der Kette aufeinander beziehen.36

Die Tatsache, dass sich Temporalisierung und Spatialisierung gegenseitig bedin-

gen und ineinander übergehen hebt die tradierte metaphysische Unterscheidung

zwischen Raum und Zeit auf. Die Gegenwart wird dabei, indem sie Vergangenheit

und Zukunft voneinander trennt, selbst zum Raum; sie zeigt die »Verräumlichung

der Zeit« sowie die »Verzeitlichung des Raumes« an:37

Et nous verrons – plus tard – en quoi cette temporisation est aussi temporalisation

et espacement, devenir-temps de l’espace et devenir-espace du temps, »constitu-

tion originaire« du temps et de l’espace, diraient lamétaphysique ou la phénomé-

nologie transcendantale dans le langage qui est ici critiqué et déplacé.38

Derrida betont vor allem die Aktivität der différance, denn das »a« entstammt un-

mittelbar dem Partizip Präsens von différer.39 Dabei handelt es sich nicht um ei-

ne direkte und zielgerichtete Aktivität, sondern vielmehr, wie bei der Beweglich-

keit (mouvance) oder Resonanz (résonance), um eine Unentschiedenheit, die darauf

verweist, dass die Endung –ance im Französischen zwischen aktiv und passiv ver-

harrt.40 Die fortwährende Operation, die eigentlich keine ist, beziehungsweise die

generative Bewegung der différance eröffnet Zwischenräume, Intervalle, räumlicher

wie zeitlicher Art, die Entsprechungen und Übergänge zwischen den eurozentri-

schen Wert-Gegensätzen ermöglichen:41 »[…] il faut bien qu’entre les éléments au-

tres se produise, activement, dynamiquement, et avec une certaine persévérence

dans la répétition, intervalle, distance, espacement.«42 Die Vorstellung einer Ver-

33 Vgl. Lüdemann: Jacques Derrida zur Einführung, S. 73f.

34 Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einführung, S. 80f.

35 Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristeva«, S. 38f.

36 Vgl. Ebd., S. 38.

37 Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einführung, S. 80f.

38 Derrida: »La différance«, S. 8.

39 Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einführung, S. 79.

40 Vgl. Derrida: »La différance«, S. 9.

41 Vgl. Ebd., S. 7.

42 Ebd., S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 69

räumlichung als eine mit der différance unmittelbar in Bezug stehende Bewegung

nimmt Derrida auch unter der Idee der khôra wieder auf. Das Wort, das im Grie-

chischen so viel wie eingenommener oder bewohnter Ort bedeutet, bezeichnet bei

Platon die »dritte Gattung«, die zwischen dem Sein der intelligiblen Ideen (»Urbil-

der«) und dem Werden der körperlichen Dinge (»Abbilder«) vermittelt und so al-

lem Entstehenden einen Platz einräumt.43 Die fundamentale Unbestimmtheit, die

schon Platon hinsichtlich der khôra konstatierte, nimmt Derrida zum Ausgangs-

punkt, um sie als etwas zu konzeptualisieren, was sich jeglicher Kategorien und

Gegensätze entzieht und logisch nicht greifbar ist, sondern nur durch einen hy-

briden Ansatz, jenseits von Logos und Mythos erfasst werden kann.44 Die khôra

kann so möglicherweise als die Voraussetzung der différance dechiffriert werden,

als etwas grundsätzlich Unbestimmbares, ein »Zwischen«, das dem Geschehen der

Differenzierung, dem Spiel der Differenzen, Raum gibt.45 Die Gestaltlosigkeit der

khôra sowie ihre einzig mögliche Bestimmung als ein sowohl aufschiebendes als

auch verräumlichendes Geschehen der Differenzierung, verdeutlicht ihren Zusam-

menhang mit der différance.

Das Resultat der différance ist die Dekonstruktion, denn was mit ihr aufgelöst

wird, ist das metaphysische Ursprungs- und Gegensatzdenken.46 Das Spiel der

Differenzen bei Derrida als eine nie endende Aufschiebung wirkt der Vorstellung

einer mit sich selbst identischen Präsenz, einer Verfestigung des Gegenwärtigen,

entgegen:47 »Or si la différance est (je mets aussi le ›est › sous rature) ce qui rend

possible la présentation de l’étant-présent, elle ne se présente jamais comme telle.

Elle ne se donne jamais au présent.«48 Die différance unterläuft somit die Logik ko-

härenter und mit sich identischer Entitäten sowie polarer und hierarchischer Op-

positionen.49 Bereits ihr Oszillieren zwischen den Bedeutungen »verschieden sein«

und »aufschieben« verhindert jegliche essentialistische Zuschreibung und stellt da-

mit die Vieldeutigkeit wieder her.50 Das DifferenzdenkenDerridas verschreibt sich

folglich der Vielheit statt der Einheit und der Affirmation des Nicht-Identischen

statt der Gleichartigkeit; es erweist sich als der unleugbare und beständige Ver-

weis auf das Andere: »[…] la différance comme renvoi à l’autre, c’est-à-dire comme

expérience indéniable – je souligne: indéniable – de l’altérité de l’autre, de l’hétéro-

gène, du singulier, du non-même, du différent, de la dissymétrie, de l’hétérono-

43 Vgl. Lüdemann: Jacques Derrida zur Einführung, S. 156.

44 Derrida, Jacques: Khôra, Incises, Paris: Galilée 1993, S. 17.

45 Vgl. Lüdemann: Jacques Derrida zur Einführung, S. 157f.

46 Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einführung, S. 79.

47 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 78.

48 Derrida: »La différance«, S. 6.

49 Vgl. Paulus: Identität ausser Kontrolle, S. 30.

50 Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einführung, S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

mie.«51 Den metaphysischen Logozentrismus der westlichen Philosophie nimmt

Derrida auf, um ihn zu kritisieren und zu modifizieren. Dabei geht er keinesfalls

davon aus, dass das Denken der différance eine Überschreitung oder gar Negierung

des traditionellen Identitätsdenkens ermöglicht.52 Allerdings thematisiert er durch

Aufzeigen der immanenten sprachlichen Strukturen die Ausschlüsse jeglicher Set-

zung von Identität und weist das metaphysische Denken als nur eine von vielen

möglichen philosophischen Denkrichtungen aus.53 Der traditionelle Diskurs wird

auf diese Weise gezwungen, sich zu öffnen.54

Mit der Dekonstruktion tradierter Vorstellungen und Werte des Eigentlichen,

Ganzen und Präsenten geht auch eine Kritik an den modernen und westlichen Be-

kenntnissen des Multikulturalismus und Pluralismus einher, die, indem sie über

alle Differenzen hinweg eine Essenz des Menschlichen voraussetzen und gleich-

zeitig weiterhin zwischen dem Eigenen und dem Anderen unterscheiden, sowohl

einem separatistischen und homogenisierenden Kulturverständnis als auch einer

traditionellen Identitätslogik verhaftet bleiben.55 Derridas Denken geht stattdes-

sen immer schon von einer Differenzmit sich selbst aus, sodass es schließlich keine

Kultur und keine (kulturelle) Identität gibt, die mit sich selbst identisch wäre:

Le propre d’une culture, c’est de n’être pas identique à elle-même. Non pas de n’avoir

pas d’identité, mais de ne pouvoir s’identifier, dire »moi« ou »nous«, de ne pouvoir

prendre la forme du sujet que dans la non-identité à soi ou, si vous préférez, la dif-

férence avec soi. Il n’y a pas de culture ou d’identité culturelle sans cette différence

avec soi.56

Die Differenz, um die es Derrida geht, ist nicht aufhebbar, vielmehr ist sie jeder

politischen und kulturellen Gemeinschaft inhärent, die sie so nicht nur vom An-

deren, sondern immer auch von sich selbst unterscheidet.57 Das Differenzdenken

Derridas vermag daher nicht nur die Grenzen zwischen dem vermeintlich Eigenen

und Fremden zu verschieben, sondern auch das Politische, Gesellschaftliche und

Kulturelle aus einer anderen Perspektive, quasi von den Rändern her, zu denken

und zu transformieren. Insofern liegt es den folgenden Konzeptionen über Iden-

tität als philosophisches Prinzip zugrunde.

51 Derrida, Jacques: Voyous: deux essais sur la raison, Paris: Galilée 2003, S. 63.

52 Vgl. Paulus: Identität ausser Kontrolle, S. 31; Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einführung,

S. 19.

53 Vgl. u.a. Paulus: Identität ausser Kontrolle, S. 31; Kimmerle: Jacques Derrida zur Einführung,

S. 19.

54 Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einführung, S. 19.

55 Vgl. Lüdemann: Jacques Derrida zur Einführung, S. 155.

56 Derrida, Jacques: L’autre cap suivi de La démocratie ajournée, Paris: Les Éditions de Minuit

1991, S. 16.

57 Vgl. Lüdemann: Jacques Derrida zur Einführung, S. 156.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 71

2.2 Postkoloniale Identitätskonzepte aus dem maghrebinischen Raum

Um ein Verständnis für die Konstruktion insbesondere kultureller beziehungswei-

se ethnischer Identität zu entwickeln, bieten postkoloniale Theorien grundlegende

Denkansätze und Methoden. Sie schaffen ein Bewusstsein nicht nur für die nach

wie vor wirkenden kolonialen Machtverhältnisse, sondern vor allem für ihre Ent-

stehung und permanente Reproduktion durch kulturelle Identitäts- und Abgren-

zungsdiskurse. Diese kritische Perspektive auf kulturelle Identität als eine Größe,

die, um sich zu konstituieren der Ausschließung eines unterlegenen Anderen be-

darf, bildet die Grundlage der vorliegenden Arbeit, deren Untersuchungsgegen-

stand sich an der Grenze zwischen Europa und dem Maghreb situiert. Dabei kon-

zentriert sich die Arbeit auf die Konzepte, die Jacques Derrida und Abdelkébir Kha-

tibi zumThema Identität vorgelegt haben. Siewerden imFolgenden vorgestellt.Die

Auswahl dieser beiden Konzepte beruht zum einen auf der gemeinsamen Veror-

tung der beidenTheoretiker zwischen demMaghreb und Frankreich, zum anderen

auf ihrer geringen Rezeption innerhalb deutschsprachiger Diskurse über Identität.

Es geht also darum, erstens die spezifischen Innenperspektiven von zwei Exper-

ten wahrnehmbar zu machen, die vor dem Hintergrund eigener Erfahrungen mit

der französischen Kolonialisierung sprechen und zweitens die Impulse sichtbar

zu machen, die für das kritische Überdenken statischer Identitätsvorstellungen

nicht nur von deutschen und anglophonen Theoretiker:innen ausgegangen sind,

sondern auch von solchen, die mit dem maghrebinischen Raum biografisch ver-

bunden sind. Die Zusammenschau beider Konzepte, die sich aufgrund der engen

Freundschaft Derridas und Khatibis gegenseitig beeinflusst haben, erlaubt es dar-

über hinaus, die Komplexität der französischen Kolonialgeschichte zu erkennen.

So zeichnet die beiden Herangehensweisen an Identität eine Vielzahl an Gemein-

samkeiten aber auch Unterschieden aus, die wiederum auf die einerseits ähnli-

che, andererseits aber auch voneinander abweichende Lebensgeschichte der bei-

den Theoretiker inmitten der Kolonialzeit zurückzuführen ist.

2.2.1 Le monolinguisme de l’autre: Sprache, Kultur und Identität

bei Jacques Derrida

Notre question, c’est toujours l’identité. Qu’est-ce que l’identité, ce concept dont

la transparente identité à elle-même est toujours dogmatiquement présupposée

par tant de débats sur le monoculturalisme ou sur le multiculturalisme, sur la na-

tionalité, la citoyenneté, l’appartenance en général?58

58 Derrida, Jacques: Lemonolinguisme de l’autre ou la prothèse d’origine, Incises, Paris: Galilée

1996, S. 31f.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Die Position Derridas, seine Vorstellung von Identität, vielmehr von Nicht-

Identität, ist unmittelbar geprägt von seinen persönlichen Erfahrungen, denen er,

sie dekonstruierend, universelle Geltung zuschreibt.59 Jacques Derrida wuchs als

Jude sephardischer Abstammung inmitten der Kolonialisierungs- und Dekolonia-

lisierungsprozesse um 1940 im primär islamisch geprägten Algerien auf, was die

Frage der Zugehörigkeit gleich mehrfach in sein Leben einschrieb.60 Nachdem die

in Algerien lebenden Juden seit dem Crémieux-Dekret vom 24. Oktober 1870 en

bloc zu französischen Staatsbürgern erklärt und an die französische Lebensweise

assimiliert worden waren, erlebt der spätere Philosoph und Literaturwissenschaft-

ler als Zwölfjähriger die Folgen der antisemitischen Vichy-Regierung: Er wird von

der Schule verwiesen und erleidet den Verlust seiner Staatsbürgerschaft.61 Die

bereits seit 1897 ansteigende antijüdische Stimmung im Land kulminiert 1940 in

einer Reihe antisemitischer Maßnahmen.62 Den algerischen Juden wird zunächst

die Ausübung einer Reihe von Berufen verweigert und schließlich das Crémieux-

Dekret außer Kraft gesetzt.63 Das Leben der gesamten jüdischen Bevölkerung

Algeriens, die seit siebzig Jahren ausnahmslos die französische Staatsbürgerschaft

innehatte, verändert sich durch diese unvorhergesehenen Maßnahmen grundle-

gend.64 Bereits 1941 werden Derridas Geschwister von der Schule ausgeschlossen,

während er selbst noch ein Jahr das Lycée von Ben Aknoun besucht, bevor auch

ihm der Zugang zu Schulbildung verweigert wird.65 Derrida, der gerade be-

gonnen hatte seine große Leidenschaft, die Literatur, zu entdecken, beschreibt

diesen plötzlichen Entzug der französischen Staatsbürgerschaft und den damit

einhergehenden Ausschluss vom französischen Schulsystem als eine traumatische

Erfahrung, die er unter dem Begriff trouble de l’identité zusammenfasst und die

sein Denken nachhaltig geprägt hat:66

J’étais très jeune à cemoment-là, je ne comprenais sans doute pas très bien – déjà

je ne comprenais pas bien – ce que veut dire la citoyenneté et la perte de la citoyen-

neté.Mais je nedoute pas que l’exclusion – par exemple hors de l’école assurée aux

jeunes Français – puisse avoir un rapport à ce trouble de l’identité dont je te par-

lais il y a un instant. Je ne doute pas non plus que de telles »exclusions« viennent

59 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 137f.

60 Vgl. u.a. Lüdemann: JacquesDerrida zur Einführung, S. 17; de Toro: »Performativ-hybrideDia-

sporas«, S. 85.

61 Vgl. u.a. Peeters, Benoît: Derrida, Grandes biographies, 2. Aufl., Paris: Flammarion 2011, S. 12;

de Toro: »Performativ-hybride Diasporas«, S. 85.

62 Vgl. Peeters: Derrida, S. 25, 32.

63 Vgl. Ebd., S. 33.

64 Vgl. Ebd.

65 Vgl. Ebd., S. 34.

66 Vgl. Ebd., S. 34ff.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 73

laisser leur marque sur cette appartenance ou non-appartenance de la langue, sur

cette affiliation à la langue, sur cette assignation à ce qu’on appelle tranquillement

une langue.67

Derrida verdeutlicht, dass diese Erfahrung ihn gelehrt hat, dass er sich als alge-

rischer Jude auf keine kulturelle Tradition und Sprache als »die eigene« beziehen

kann.68 Die Tatsache, dass es im von Frankreich besetzten Algerien möglich war,

einer ganzen Gemeinschaft zuerst die französische Staatsbürgerschaft zu verlei-

hen, um sie ihr nach mehr als siebzig Jahren zu entziehen und nach circa zwei Jah-

ren, 1943, wieder zurückzugeben, beweist Derrida zufolge, dass es sich bei Konzep-

ten wie Staatsbürgerschaft und Zugehörigkeit um prekäre Konstrukte und nicht

um »natürliche« Gegebenheiten handelt:

Une citoyenneté, par essence, ça pousse pas comme ça. C’est pas naturel. Mais

son artifice et sa précarité apparaissent mieux, comme dans l’éclair d’une révéla-

tion privilégiée, lorsque la citoyenneté s’inscrit dans la mémoire d’une acquisition

récente: par exemple la citoyenneté française accordée aux Juifs d’Algérie par le

décret Crémieux en 1870. Ou encore dans la mémoire traumatique d’une » dé-

gradation«, d’une perte de la citoyenneté: par exemple la perte de la citoyenneté

française, pour les mêmes Juifs d’Algérie, moins d’un siècle plus tard.69

Erst mit neunzehn Jahren, kurz vor dem Beginn des Unabhängigkeitskrieges

und nach einer relativ unregelmäßigen und von vielen Umbrüchen geprägten

Schulzeit, kommt Derrida Ende September 1949 nach Paris, wo er jedoch als

sogenannter pied-noir ebenfalls mit seiner permanenten Nicht-Zugehörigkeit

konfrontiert wird.70 Später wird sich Derrida mit seinem Status als Suchender

zwischen den Kulturen, Sprachen und Religionen arrangieren und ihn zu einem

wichtigen Ausgangspunkt seines grenzüberschreitenden philosophischen Den-

kens machen.71 Aufgrund seiner kontroversen Thesen, die weit über das tradierte

und disziplinäre Terrain der Philosophie reichen, wird Derrida lange Zeit als

unseriöser Grenzgänger betrachtet und innerhalb des französischen Universitäts-

betriebs vergleichsweise wenig rezipiert.72 Stattdessen finden seine Theorien, vor

allem die Dekonstruktion, ab 1966 an der amerikanischen Ostküste eine weite

67 Derrida: Le monolinguisme de l’autre ou la prothèse d’origine, S. 35.

68 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 134.

69 Derrida: Le monolinguisme de l’autre ou la prothèse d’origine, S. 34f.

70 Vgl. u.a. Peeters: Derrida, S. 58, 22; Vgl. Lüdemann: Jacques Derrida zur Einführung, S. 17.

71 Vgl. Englert, Klaus: Jacques Derrida, Paderborn: Fink 2009, S. 10.

72 Vgl. u.a. Ebd.; Lüdemann: Jacques Derrida zur Einführung, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Verbreitung, sodass Derrida in den folgenden Jahrzehnten zwischen den Staaten

und Frankreich pendelt.73

Um sich Derridas Perspektive auf die Zusammenhänge von Sprache, Identität

und Zugehörigkeit zu nähern, ist sein Vortrag, den er anlässlich des von Édouard

Glissant, David Wills und Patrick Mensah geleiteten Kolloquiums Echoes from else-

where/Renvois de l’ailleurs in Bâton Rouge im Bundesstaat Louisiana 1992 hielt, von

Bedeutung. Das Kolloquium widmete sich den Problemen der frankophonen Li-

teraturen außerhalb Frankreichs. Insbesondere dem Gebrauch des Französischen

außerhalb Frankreichs, seiner Transformation durch verschiedene Muttersprach-

ler:innen und der Identitätskonstitution durch Sprache sollte nachgegangen wer-

den.74 In seinem Vortrag adressierte Derrida die Kernfragen des Kolloquiums und

bezog sich auf seinen marokkanischen Kollegen und Freund Abdelkébir Khatibi,

dessen Theorien und Werke ihn Zeit seines Lebens beeinflusst haben.75 In diesem

Sinne kann die »Einsprachigkeit des Anderen« vielleicht sogar als Ko-Invention der

beiden Autoren bezeichnet werden.76 In Louisiana nahm Derrida auch einige Hy-

pothesen auf, die er bereits 1982 im Rahmen eines wissenschaftlichen Treffens an

der Sorbonne sowie in einigen Diskussionen mit Claude Lévesque und Christie

McDonald in Montréal formuliert hatte.77 Aus dem Vortrag entstand 1996 der Auf-

satz Le monolinguisme de l’autre ou la prothèse de l’origine, in dem Derrida seine eigene

spezifische linguistische Situation reflektiert und sich mit der Bezeichnung »fran-

ko-maghrebinisch« auseinandersetzt, die seine Biografie und die seines Freundes

Khatibi zumindest begrifflich zu verbinden scheint. In Le monolinguisme de l’autre

führt Derrida seinen Dialog mit Khatibi sowie mit seinem karibischen Kollegen

Glissant auf fiktive Weise fort und bezieht bei der Formulierung des Konzepts

»Einsprachigkeit des Anderen« deren postkoloniale Konzepte einer bi-langue und

einer Poétique de la relationmit ein. Allerdings bedeutet seine Bezugnahme auf Kha-

tibi und Glissant nicht, dass er mit den Vorstellungen seiner Kollegen vollständig

übereinstimmt, vielmehr entwickelt er in der Auseinandersetzungmit ihnen einen

dekonstruktivistischen Entwurf von Identität und Sprache.78 In Abgrenzung zu

Khatibi bezeichnet sich Derrida als derjenige, der franko-maghrebinischer, wenn

nicht sogar der einzig wirkliche Franko-Maghrebiner von beiden ist: »Cher Abdel-

kébir, vois-tu, je me considère ici comme le plus franco-maghrébin de nous deux,

73 Vgl. u.a. Englert: Jacques Derrida, S. 7f.; Stiegler: Theorien der Literatur- und Kulturwissen-

schaften, S. 76.

74 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 116.

75 Vgl. Combe, Dominique: »Derrida et Khatibi: autour du monolinguisme de l’autre«, Carnets:

revue électronique d’études françaises 2/7 (2016), S. 6-11, hier S. 6.

76 Vgl. Ebd., S. 8.

77 Vgl. Ebd., S. 7.

78 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 75

et peut-être même le seul franco-maghrébin.«79 Dabei nimmt Derrida Bezug auf

seinen Status als algerischer Jude, der sich weder zu den französischen Franzosen,

noch zu den »Frankophonen«, die weder französisch noch maghrebinisch sind,

und letztlich auch nicht zu den frankophonenMaghrebinern zählen kann, die nicht

französische Staatsbürger sind und es auch niemals waren.80 In diese spezifische

und paradoxe Situation des algerischen Juden, der von sich behaupten kann, dass

er gleichzeitig maghrebinisch und französisch ist, sieht Derrida die Problematik

der Zugehörigkeit in besonderemMaße eingeschrieben. Die französische Sprache,

derer er sich als algerischer Jude bedient, betrachtet Derrida als Substitut einer

nicht vorhandenen Mutter- oder Ursprungssprache, was ihn zu seiner Konzeption

von Sprache als immer schon ursprüngliches Supplement führt. Vor dem Hinter-

grund seiner biografischen Erfahrungen bricht Derrida mit der Vorstellung eines

der Sprache vorausgehenden und unabhängigen Ursprungs von Bedeutung, bezie-

hungsweise eines transzendentalen Signifikats und hebt so die strukturalistische

Trennung zwischen Signifikat und Signifikanten auf.81 Infolgedessen wird Spra-

che bei Derrida zu einer unendlichen Verweiskette der aufgewerteten Signifikan-

ten, zu einem beständigen Spiel der Signifikation.82 Aus dieser Logik resultiert

mithin auch die Dekonstruktion eines transzendentalen und von der Sprache un-

abhängigen oder präexistenten Subjekts.Vielmehrwird alles –Sprache,Kultur und

Identität – zu einem performativ-diskursiven Prozess.83

In dieser Hinsicht unterscheidet Derrida sich von Glissant und dessen Vorstel-

lung von einer langue dumaître, also eines natürlichen Bezugs des Subjekts zu seiner

Sprache, der den Kolonisierten durch die aufgezwungene Diglossie abhandenge-

kommen sei. Zwar stimmt Derrida der Kritik Glissants an der kolonialen Situation

und am Eurozentrismus prinzipiell zu, erweitert sie jedoch, indem er einen radi-

kalen Bruch mit der Vorstellung einer selbstverständlichen oder gar »natürlichen«

Beziehung zur Sprache vollzieht, die weder für die Kolonisatoren noch für die Ko-

lonisierten bestehe:

Si la »non-maîtrise d’un langage approprié« dont parle Édouard Glissant qualifie

en premier lieu, plus littéralement, plus sensiblement, des situations d’aliénation

»coloniale« ou d’asservissement historique, cette définition porte aussi, pourvu

qu’on y imprime les inflexions requises, bien au-delà de ces conditions détermi-

nées. Elle vaut aussi pour ce qu’on appellerait la langue du maître, de l’hospes ou

du colon.84

79 Derrida: Le monolinguisme de l’autre ou la prothèse d’origine, S. 29.

80 Vgl. Ebd., S. 29f.

81 Vgl. Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristeva«, S. 29f.

82 Vgl. Paulus: Identität ausser Kontrolle, S. 22.

83 Vgl. de Toro: »Performativ-hybride Diasporas«, S. 86.

84 Derrida: Le monolinguisme de l’autre ou la prothèse d’origine, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Die Idee von einer natürlichen Verwurzelung in einer Sprache oder Kultur und

vor allem von der Möglichkeit ihrer Aneignung weist Derrida dezidiert zurück und

schlussfolgert stattdessen: »[…] qu’il n’y a pas de propriété naturelle de la langue,

celle-ci ne donne lieu qu’à de la rage appropriatrice, à de la jalousie sans appro-

priation«.85 Dass Sprache und Kultur auf natürliche Weise besessen werden und

dadurch spontan Identitäten, Zugehörigkeiten, Staatsbürgerschaften und Gren-

zen begründen, ist für Derrida eine politische und diskursive Konstruktion, die

alle inneren Spaltungen und Differenzen kanalisiert und die insbesondere in ei-

nem kolonialen Kontext der nicht-westlichen Welt aufgezwungen wird:

Parce que lemaître ne possède pas en propre, naturellement, ce qu’il appelle pour-

tant sa langue; parce que, quoi qu’il veuille ou fasse, il ne peut pas entretenir avec

elle des rapports de propriété ou d’identité naturels, nationaux, congénitaux, on-

tologiques; parce qu’il ne peut accréditer et dire cette appropriation qu’au cours

d’un procès non naturel de constructions politico-phantasmatiques; parce que la

langue n’est pas son bien naturel, par cela même il peut historiquement, à tra-

vers le viol d’une usurpation culturelle, c’est-à-dire toujours d’essence coloniale,

feindre de se l’approprier pour l’imposer comme la »sienne«.86

Als »Verbot« bezeichnet Derrida auch die Unterdrückung der nicht-französischen

Sprachen und Kulturen – Arabisch, Tamazigh und Hebräisch – sowie ihre Fremd-

markierung als langues étrangères während der Kolonialisierung, die das Gefühl von

Entfremdung bei der kolonisierten Bevölkerung erheblich verstärkte:87

Premièrement, l’interdit. Un interdit, gardons par provision ce mot, un interdit par-

ticulier s’exerçait donc, je le rappelle, sur les langues arabe ou berbère. Il prit bien

des formes culturelles et sociales pour quelqu’un de ma génération. Mais ce fut

d’abord une chose scolaire, une chose qui vous arrive »à l’école«, mais à peine une

mesure ou une décision, plutôt un dispositif pédagogique. L’interdit procédait

d’un »système éducatif«, comme on dit en France depuis quelque temps, sans sou-

rire et sans inquiétude. […] et à l’école l’apprentissage de l’arabe, mais au titre de

langue étrangère; de cette étrange sorte de langue étrangère comme langue de

l’autre, certes, quoique, voilà l’étrange et l’inquiétant, de l’autre comme le pro-

chain le plus proche. Unheimlich.88

85 Ebd., S. 46.

86 Ebd., S. 45.

87 Vgl. Segler-Meßner, Silke: »La bi-langue de Abdelkébir Khatibi comme modèle d’une litté-

rature hybride«, in: Littératures francophones et politiques., Paris: Karthala 2009, S. 179-191,

hier S. 182.

88 Derrida: Le monolinguisme de l’autre ou la prothèse d’origine, S. 65f.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 77

Derrida ist als franko-maghrebinischer Judemit einem dreifachen Ausschluss kon-

frontiert – er kann sich weder mit dem arabischen und amazighischen Kulturerbe,

noch mit der französischenWirklichkeit der sogenannten Metropole, noch mit der

jüdischen Sprache undGeschichte vollständig identifizieren –,was er als »l’interdit

fondamental, l’interdiction absolue, l’interdiction de la diction et du dire« bezeich-

net.89 Er ist daher darauf angewiesen, sich selbst und seine Identität in undmit der

Sprache und Kultur der/s Anderen zu konstituieren, sodass die monolithische Un-

terscheidung zwischen dem Eigenem und dem Fremden, zwischen Identität und

Differenz, aufgelöst ist:

Or, vois-tu, je n’appartiens à aucune de ces ensembles clairement définis. Mon

»identité« ne relève d’aucunede ces trois catégories. […]Monhypothèse, c’est donc

que je suis ici, peut-être, seul, le seul à pouvoir me dire à la fois maghrébin (ce qui

n’est pas une citoyenneté) et citoyen français. À la fois l’un et l’autre. Et mieux, à la

fois l’un et l’autre de naissance.90

Die Aneignung der ihm fremden französischen Sprache bedeutet dabei notwen-

digerweise einen permanenten und absoluten Übersetzungs- beziehungsweise

Transformationsprozess ohne Referenz, denn es gibt für denmonolingue, der er ist,

keine Ausgangs-, sondern nur Ankunftssprachen, die im Prozess des Ankommens

dauerhaft verharren:

[…] parce ce monolingue est en quelque sorte aphasique (peut-être écrit-il parce

qu’il est aphasique), il est jeté dans la traduction absolue, une traduction sans

pôle de référence, sans langue originaire, sans langue de départ. Il n’y a pour lui

que des langues d’arrivée, si tu veux, mais des langues qui, singulière aventure, ne

s’arrivent pas à arriver […]91

Derridas doppelte Aussage: «- On ne parle jamais qu’une seule langue… (oui mais) –

on ne parle jamais une seule langue« verkörpert das Gesetz der Übersetzung und

die Übersetzung als Gesetz gleichermaßen.92 Da die Trennung zwischen einer ur-

sprünglichen und nicht-ursprünglichen Sprache aufgehoben ist, handelt es sich bei

Derrida nicht um ein Modell der Übersetzung im herkömmlichen Sinne, sondern

vor allem um das Begehren des monolingue, Sprache und Identität durch (Re-)mar-

kierung neu zu erfinden.93 Damit wird das Verbotene, Ausgeschlossene und Ver-

drängte, die Erinnerung an das, was niemals stattgefunden hat, in die Sprache

89 Ebd., S. 58.

90 Ebd., S. 30.

91 Ebd., S. 117.

92 Vgl. Ebd., S. 25.

93 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 136f.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

eingeschrieben, sodass sich eine völlig neue Form der Genealogie beziehungswei-

se des Gedächtnisses bildet:

[…] il surgit, il s’érigemême comme désir de reconstituer, de restaurer, mais en vé-

rité d’inventer une première langue qui serait plutôt une avant-première langue des-

tinée à traduire cette mémoire. Mais à traduire la mémoire de ce qui précisément

n’a pas eu lieu, de ce qui, ayant été l’interdit, a dû néanmoins laisser une trace, un

spectre, le corps fantomatique, membre-fantôme – sensible, douloureux, mais à

peine lisible – de traces, demarques, de cicatrices. Comme il s’agissait de produire

en l’avouant, la vérité de ce qui n’avait jamais eu lieu.94

Das, was Derrida Übersetzung nennt, stellt eine besondere Form der Dekolonia-

lisierung und der postkolonialen réécriture dar.95 Die negativen Spuren, das, was

historisch etwa durch die Kolonialisierung ausgeschlossen oder verboten wurde,

findet wieder einen Zugang in die Sprache.96 Dominante und dominierte Spra-

che treten dadurch in ein dialogisches Verhältnis miteinander.97 Auf diese Weise

wird die vergessene Vorgeschichte artikuliert und die hegemoniale Historiogra-

phie transformiert. Die (Re-)markierung »verunreinigt« die dominante Sprache,

ohne dass sie ihre Regeln verletzt und wird so zum Ausgangspunkt einer Öffnung

zum Anderen.98

Im Gegensatz zu Glissant, der in seiner Poétique de la relation ebenfalls die Ein-

schreibung des Unterdrückten in die Sprache des Anderen forciert, als »Spur« je-

doch vor allem das Kreolische bezeichnet, begreift Derrida sie als Bestandteil der

différance und damit als Ausgangspunkt von Sprache allgemein.99 Da im Denken

Derridas kein Element als solches präsent sein kann, sondern immer Teil einer

unendlichen Verkettung ist, wird das Konzept der »Einsprachigkeit des Anderen«,

das permanente und grundlegende Vorhandensein des Anderen im Eigenen, zu

einer universellen Struktur abstrahiert.100 Als Modell einer anderen Übersetzung,

die vornehmlich die iterative Transformation von Text bedeutet – wobei hier Text

94 Derrida: Le monolinguisme de l’autre ou la prothèse d’origine, S. 118.

95 Vgl. Febel, Gisela: »Postkoloniale Literaturwissenschaft. Methodenpluralismus zwischen Re-

writing,Writing back und hybridisierenden und kontrapunktischen Lektüren«, in: Reuter, Ju-

lia und Alexandra Karentzos (Hg.): Schlüsselwerke der Postcolonial Studies, Wiesbaden: VS

Verlag für Sozialwissenschaften 2012, S. 229-247, hier S. 239.

96 Derrida: Le monolinguisme de l’autre ou la prothèse d’origine, S. 118.

97 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 137.

98 Vgl. Ebd.

99 Vgl. u.a. Ebd., S. 122f. ; Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristeva«,

S. 37f.

100 Vgl. u.a. Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristeva«, S. 37f. ;

Combe: »Derrida et Khatibi: autour du monolinguisme de l’autre«, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 79

die unendliche Verkettung der Signifikanten bedeutet – überschreitet die »Ein-

sprachigkeit des Anderen« jegliche Konzeption von einem natürlichen und mo-

nolithischen Ursprung von Sprache.101 Sie verdeutlicht, dass jede Sprache immer

schon supplementiert, transformiert und damit im Grunde »entfremdet« ist und

schreibt der Situation Derridas als monolingue so allgemeine Gültigkeit zu: »Mal-

gré les apparences, cette situation exceptionnelle est en même temps exemplaire,

certes, d’une structure universelle ; elle représente ou réfléchit une sorte d’ ›aliéna-

tion‹ originaire qui institue toute langue en langue de l’autre: l’impossible propriété

d’une langue.«102 Demnach ist die eigene Sprache immer schon die Sprache des/r

Anderen oder wie Derrida es ausdrückt: »Il n’y a, de part en part, que des différen-

ces et des traces de traces.«103 Die Abgeschlossenheit von Sprache und Identität

sowie auch von Kultur erweist sich prinzipiell als Illusion.104 Auf das Phänomen

der grundlegenden différance von Kultur geht Derrida in seinem Aufsatz L’autre cap

ein: »La grammaire du double génitif signale aussi qu’une culture n’a jamais une

seule origine. La monogénéalogie serait toujours une mystification dans l’histoire

de la culture.«105

Die Universalisierung, die Derrida der »Einsprachigkeit des Anderen« zu-

schreibt, führt keinesfalls zu einer Negation der Unterschiede oder der Prozesse

von Enteignung, sondern eröffnet vielmehr Möglichkeiten, Kultur und Identität

jenseits nationaler und kultureller Grenzen zu denken.106 Indem Sprache und

Text bei Derrida keine eindeutige Sinnzuschreibung mehr ermöglichen, verhin-

dern sie eine Vereinnahmung durch hegemoniale Zugriffe jeglicher Art.107 So

befinden sie sich in ständiger Bewegung; sie nehmen Setzungen vor, die auf einer

anderen Ebene möglicherweise wieder konterkariert werden:108 »Le texte peut

toujours rester à la fois ouvert, offert et indéchiffrable, sans même qu’on le sache

indéchiffrable.«109 Derridas Konzept der différance, das auch die »Einsprachigkeit

des Anderen« durchdringt, macht nicht, wie oft kritisiert, die Vorstellung von

101 Vgl. u.a. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 136; Derrida: »Sé-

miologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristeva«, S. 38.

102 Derrida: Le monolinguisme de l’autre ou la prothèse d’origine, S. 121.

103 Derrida: »Sémiologie et grammatologie. Entretien avec Julia Kristeva«, S. 38.

104 Vgl. Paulus: Identität ausser Kontrolle, S. 29.

105 Derrida: L’autre cap suivi de La démocratie ajournée, S. 17.

106 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 138.

107 Vgl. Febel: »Postkoloniale Literaturwissenschaft. Methodenpluralismus zwischen Rewriting,

Writing back und hybridisierenden und kontrapunktischen Lektüren«, S. 239ff.

108 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 84.

109 Derrida, Jacques: Épérons. Les Styles de Nietzsche, Chicago: The University of Chicago Press

1979, S. 136.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Identität grundsätzlich unmöglich, sondern nimmt lediglich Abstand von ihrer

Konzeptualisierung als stabil und differenzfrei.110

Die Dekonstruktion der abendländischen Oppositionen, Zentren und Begriffs-

felder setzt Derrida in Hinblick auf die geschlechtlich konnotierte Metaphysik fort.

In Épérons. Les styles de Nietzsche geht Derrida der Frage der Geschlechterdifferenz

beziehungsweise dem Problem des Weiblichen bei Nietzsche nach und greift dazu

unter anderem auf Heideggers Nietzsche-Deutungen zurück.111 Dabei zeigt sich

eine unmittelbare Verbindung mit der Frage nachWahrheit und Stil.112 So beginnt

Derrida in Épérons zunächst mit der Zerstreuung des Begriffsfelds des Stils, um

dieses schließlich in Hinblick auf seine geschlechtlichen Konnotationen zu unter-

suchen: Beispielsweise erinnert der Stil an ein Stilett, einen kleinen Dolch oder

an épérons, das Schwert unter dem Schiff sowie den Felsvorsprung beim Hafen, an

dem sich die Wogen brechen und wird somit in Relation zum Phallus gesetzt:113

La question du style, c’est toujours l’examen, le pesant d’un objet pointu. Parfois

seulement d’une plume, mais aussi bien d’un stylet, voire d’un poignard. […] Le

style s’avançerait alors comme l’épéron, celui par exemple d’un vaisseau voile: le

rostrum, cette saillie qui va au devant, brise l’attaque à fender la surface adverse.

Encore, toujours en termes de marine, cette pointe de rocher qu’on appelle aussi

épéron et qui »rompt les lames à l’entrée d’un havre«.114

IndemDerrida in seiner Nietzsche-Lektüre den Stil alsmännlich und die Schrift als

weiblich definiert, verweist er auf seinen veränderten Schriftbegriff und setzt die

Frau mit der différance gleich: »Elle (s)écrit. C’est à elle que revient le style. Plutôt:

si le style était (comme le pénis serait selon Freud le ›prototype normal du fétiche‹)

l’homme, l’écriture serait la femme.«115 Die Frau verkörpert somit die Vervielfälti-

gung der Stile, sie ist die Instanz, die das binäre Geschlechtersystem subvertiert

und die Begriffe der abendländischen Philosophie relativiert.116 Im Anschluss an

Nietzsche, der die Wahrheit als Frau beziehungsweise als das Spiel der Frau, die

Wahrheit »entbergend zu verbergen« fasst, konzipiert Derrida die Frau als Schau-

spielerin, die Wahrheit und Maskerade zusammenfallen lässt.117 Die Wahrheit, so

110 Vgl. Saal, Britta: »Kultur in Bewegung. Zur Begrifflichkeit von Transkulturalität«, in: Saal, Brit-

ta undMichikoMae (Hg.): Transkulturelle Genderforschung: ein Studienbuch zumVerhältnis

von Kultur und Geschlecht, 2. Aufl., Wiesbaden: Springer VS 2014, S. 21-47, hier S. 42f.

111 Derrida: Épérons. Les Styles de Nietzsche.

112 Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einführung, S. 66f.

113 Vgl. Ebd., S. 68.

114 Derrida: Épérons. Les Styles de Nietzsche, S. 36ff.

115 Ebd., S. 56.

116 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 85.

117 Vgl. u.a. Kimmerle: JacquesDerrida zur Einführung, S. 67; Schößler: Einführung in die Gender

Studies, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 81

könnteDerridamit Nietzsche gelesenwerden, ist, »dass es dieWahrheit nicht gibt«

und die Frau diese »Nicht-Wahrheit der Wahrheit« repräsentiert.118 Da sich die

Wahrheit folglich nicht festsetzen oder einnehmen lässt, kann sie auch nicht mit

essentialistischen Deutungen von Weiblichkeit oder weiblicher Sexualität gleich-

gesetzt werden:

Elle engloutit, envoile par le fond, sans fin, sans fond, toute essentialité, toute

identité, toute propriété. Ici aveuglé le discours philosophique sombre – se laisse

précipiter à sa perte. Il n’y a pas de vérité de la femme mais c’est parce que cet

écart abyssal de la vérité, cette non-vérité est la »vérité«. Femme est un nom de

cette non-vérité de la vérité.119

Als »Nicht-Wahrheit« und Verkörperung von Vielheit scheint die Frau bei Derri-

da eine Allegorie der Dekonstruktion zu sein.120 Die Verbindungen, die Derrida in

seiner Nietzsche-Lektüre zwischenMetaphysikkritik und Feminismus zieht, bezie-

hungsweise seine Dekonstruktion von Wahrheit, Metaphysik und Frau, sind ent-

sprechend seines Schreibstils nur schwer zu entwirren.121 So verschwimmen in

Épérons. Les styles de Nietzsche zwei Autorinstanzen, denn oft lassen sich die Stim-

men von Nietzsche und Derrida nicht eindeutig voneinander trennen. Auch wenn

hinter der Maskerade der Frau das Hermaphroditische, das Unentscheidbare und

Vieldeutige, zum Ausdruck zu kommen scheint und somit die Geschlechterdiffe-

renz de-ontologisiert wird, sind Derridas Ausführungen aus feministischer Per-

spektive oft kritisiert worden: Indem die Frau das Andere, Fremde und Nicht-

Identische repräsentiere, besetze sie erneut die Differenzposition, die ihren prin-

zipiellen Ausschluss aus dem Identitätsdiskurs bestätige.122

Derridas Konzeption von Kultur, Sprache, Geschlecht und Identität spiegelt

sich auch in der Ausgestaltung seiner Texte, die sich ausnahmslos durch Hete-

rogenität und Diversität sowie durch Gastfreundschaft (hospitalité) in Form einer

direkten Einschreibung des Anderen als Dialogpartner auszeichnen. Derrida ver-

handelt, indem er verschiedene Medien und Sichtweisen in seine Texte einfließen

lässt und dergestalt die literarischen Traditionen überwindet, Alterität als konsti-

tutiv für die Erfindung (s)eines Selbst. Als ein entorteter Sprecher bedient sich

Derrida in jedem seiner Texte des Konzepts der »Einsprachigkeit des Anderen«,

um über die Aufnahme des Anderen als Bedingung jeglichen Seins sowohl Iden-

tität als auch Bedeutung zu (re-)konstruieren. Das Andere – und manchmal auch

118 Vgl. Kimmerle: Jacques Derrida zur Einführung, S. 66f.

119 Derrida: Épérons. Les Styles de Nietzsche, S. 50.

120 Vgl. u.a. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 85; Kimmerle: Jacques Derrida zur

Einführung, S. 68.

121 Vgl. Ottmann,Henning: Philosophie undPolitik beiNietzsche,Walter deGruyter 1999, S. 458.

122 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

die Andere – manifestiert sich nicht nur anhand unterschiedlicher Kontexte, die

in seinen Texten in ein dialogisches Verhältnis miteinander treten, sondern auch

ganz direkt in Form von Redevielfalt beziehungsweise als Diskussionen mit einer

Stimme aus dem Off, was Nachtergael treffend als double auteurité beschreibt.123

Die Texte Derridas verweisen folglich bereits in ihrer Ästhetik auf die Not-

wendigkeit verschiedener Sprecher:innen für die Bedeutungsproduktion, wie sie

schon Bachtin beschrieben hat.124 Derridas Denken beziehungsweise seine Phi-

losophie artikuliert sich in seinen Schriften meistens erst durch den Blick eines

Anderen.125 Während es in Épérons. Les styles de Nietzsche zu einer Überlappung der

Stimmen von Derrida und Nietzsche kommt, schreibt sich Derrida in Jacques Der-

ridamit dem Engländer Geoffrey Bennington und in Le monolinguisme de l’autre, wie

bereits erläutert, mit dem in Marokko geborenen Abdelkébir Khatibi. Einige seiner

späteren Texte charakterisiert die Einschreibung weiblicher Alterität.126 Sowohl La

Contre-Allée mit Catherine Malabou als auch der Film D’ailleurs Derrida, der in ge-

meinsamer Arbeit mit der ägyptischen Regisseurin und Dichterin Safaa Fathy ent-

stand, sind durch das Auftreten weiblicher Gesprächspartnerinnen gekennzeich-

net.127 Wie Phantome oder Gespenster seiner selbst agieren Derridas Dialogpart-

ner:innen im Hintergrund und lassen die Autorinstanz durchaus ambivalent und

differentiell erscheinen. Seine eigene Identität und die allgemeine Vorstellung von

einem homogenen Selbst werden auf diese Weise ebenso dekonstruiert wie das

Genre der Autobiographie.128 Das mehrstimmige Konzept, das die Alterität dia-

logisch einbindet, bildet als ein wiederkehrendes Motiv in Derridas Texten einen

Gegenentwurf zu einer eindimensionalen Sichtweise und Vorstellung von Identi-

tät. Darüber hinaus setzt es seine Philosophie der Differenz sowie sein Empfinden

eines trouble de l’identité auf der narrativen und ästhetischen Ebene um.

2.2.2 La bi-langue: Das Hybriditätskonzept von Abdelkébir Khatibi

Je suis, se disait-il, unmilieu entre deux langues: plus je vais aumilieu, plus jem’en

éloigne. Étranger, il faut que je m’attache à tout ce qui l’est sur cette terre, et sous

elle. La langue n’appartient à personne, elle appartient à personne et sur personne

123 Vgl. Nachtergael,Magali: »JacquesDerrida, l’autre en soi«, halshs-746127, Villeurbanne:HAL,

2011, S. 6, https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127 (zugegriffen am 01.12.2020).

124 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 74.

125 Vgl. Nachtergael: »Jacques Derrida, l’autre en soi«, S. 10.

126 Vgl. Ebd., S. 4f.

127 Vgl. Ebd., S. 2.

128 Vgl. Ebd., S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00746127


2. Identität in der Differenz denken 83

je ne sais rien.N’avais-je pas grandi, dansma languematernelle, commeunenfant

adoptif? D’adoption en adoption, je croyais naître de la langue même.129

Abdelkébir Khatibi, Schriftsteller, Soziologe und Professor an der Universität Ra-

bat, wurde 1938 in El Jadida in Marokko geboren und gehört zweifelsohne zu den

wichtigsten Literaten des Maghreb.130 Seine innovativen literarischen und theore-

tischen Schriften reflektieren ästhetische, literarische und kulturelle Prozesse und

befassen sich insbesondere mit der Beziehung zwischen der Kultur des Maghreb

und Europas sowie zwischen Islam und Christentum.131 Seit 1981 stand Khatibi

in engem Austausch mit Jacques Derrida und teilte mit ihm viele kultur- und li-

teraturtheoretische Ansichten vor allem in Hinblick auf die sogenannte »Franko-

phonie« sowie auf Episteme der Subjektivität, des Körpers, der Schrift und des

Verflechtungsverhältnisses von Identität und Differenz. Gleichzeitig unterschei-

den sich beide Schriftsteller und Kulturtheoretiker in ihrem Verhältnis zur Spra-

che.132Während Derrida als algerischer Jude das Französische als prothèse d’origine,

als Substitut seiner abwesenden Muttersprache begreift, konstituiert sich Khati-

bis Bezug zur französischen Sprache und Kultur aus einem zwei- beziehungswei-

se mehrsprachigen kulturellen Kontext.133 Khatibis Denken, seine Konzepte und

Theorien, stehen ebenso wie bei Derrida in einem engen Zusammenhang zu sei-

nem eigenen Leben, seiner Kindheit, Familie und Schulzeit, kurzum seinen Er-

fahrungen, die er in einer von Kolonialisierung und Dekolonialisierung gepräg-

ten Gesellschaft und Kultur gesammelt hat.134 Das Französische, das Khatibi unter

dem Protektorat als Fremd- und Schriftsprache in der Schule erlernt hat, existiert

dabei neben der religiösen arabischen Schrift und den von ihm als langue mater-

nelle oder parler maternel bezeichneten, nicht verschriftlichten Sprachen, die in den

meistenmaghrebinischen Familien gesprochenwerden und zu denen das dialekta-

le Arabisch sowie die verschiedenen Tamazigh-Dialekte gehören.135 Als Diglossie

129 Khatibi, Abdelkébir: »Amour bilingue«, in: Khatibi, Abdelkébir (Hg.): Romans et récits, Paris:

Éditions de la Différence 2008, S. 205-283, hier S. 208.

130 Vgl. Arend: »Translated men – récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-

schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 144.

131 Vgl. de Toro, Alfonso: »Le Maghreb writes back I – Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hy-

brides de la construction de l’autre. Pensée fondatrice et l’introduction d’un nouveau para-

digme culturel.«, in: de Toro, Alfonso und Charles Bonn (Hg.): LeMaghrebwrites back: figures

de l’hybridité dans la culture et la littératuremaghrébines,Hildesheim:Olms 2009, S. 153-175,

hier S. 153.

132 Vgl. Combe: »Derrida et Khatibi: autour du monolinguisme de l’autre«, S. 7f.

133 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 123.

134 Vgl. de Toro: »Le Maghreb writes back I – Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hybrides de la

construction de l’autre. Pensée fondatrice et l’introduction d’un nouveau paradigme cultu-

rel.«, S. 154.

135 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 123f.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

bezeichnet Khatibi diese Aufspaltung zwischen gesprochener und geschriebener

Sprache.136 Eine Erfahrung, die er als einen Bruch der kindlichen Psyche wertet

und die er unter anderem in La langue de l’autre von 1999 beschreibt:137 »J’écris de-

puis l’enfance sous le signe de la littérature française, de sa langue à laquelle j’ai

été donné. Avec les miens et dans mon milieu, j’avais appris à parler en arabe.

Parler dans une langue et écrire dans une autre, est une expérience étrange et

peut-être radicale.«138 Zu der Diglossie von phonie und graphie und der Spaltung

von langue maternelle und kolonialer Fremdsprache tritt das komplexe und vorko-

loniale Verhältnis zwischen arabischen oder Tamazigh-Dialekten und dem sakra-

lem Schriftarabisch noch verschärfend hinzu, sodass am Ende eine höchst kom-

plizierte Struktur der Beziehungen sowohl zwischen den Medien – Mündlichkeit

und Schriftlichkeit –, als auch zwischen den Sprachen – dialektale Muttersprache,

Sprache des Korans und koloniale Fremdsprache –, vorliegt:139 »C’est dire que le

bilinguisme et le plurilinguisme ne sont pas, dans ces régions, des faits récents. Le

paysage linguistique maghrébin est encore plurilingue: diglossie (entre l’arabe et le

dialectal), le berbère, le français, l’espagnol au nord et au sud du Maroc.«140

Mit Bezug auf die Analysen Lacans, die sichmit den Auswirkungen von Sprache

auf die Struktur der Psyche beschäftigen, betrachtet Khatibi die »Archäologie des

Kindes« im Maghreb als geprägt von der Trennung zwischen gesprochenem, prä-

symbolischem Dialekt, der langue maternelle, die auf einer mystisch abstrahierten

Ebene mit dem Körper der Mutter und dem Gefühl ursprünglicher Liebe und Ein-

heit assoziiert wird, und der formalen arabischen oder französischen Schrift, die

136 Der Begriff der Diglossie wird bei Khatibi nicht eindeutig definiert. Insofern wird er auch in

der Sekundärliteratur unterschiedlich bestimmt. Meistens wird als »Diglossie« die Aufspal-

tung zwischen geschriebener und gesprochener Sprache verstanden, allerdings finden sich

auch Texte, die darunter das komplexe Verhältnis zwischen dem Arabischen und Tamazigh

oder zwischen Mutter- und Fremdsprache subsumieren. Ich werde mich im Folgenden dem

Mehrheitsdiskurs anschließen undmit »Diglossie« die Trennung zwischenMündlichkeit und

Schriftlichkeit bezeichnen. »Arabische Diglossie« meint dann die Spaltung zwischen münd-

lichemDialekt – arabisch oder tamazigh – und religiöser Schrift. Vgl. u.a. Combe: »Derrida et

Khatibi: autour du monolinguisme de l’autre«, S. 10; Larrivée, Isabelle: La Littérarité comme

traduction: Abdelkébir Khatibi et le palimpseste des langues, Dissertation, Paris: Université

Paris XIII (Paris Nord), U.F.R. des Lettres, des Sciences de l’Homme et des Sociétés 03.1994,

S. 176; Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 124.

137 Vgl. Siassi, Guilan: »The politics and ethics of translation in the works of Abdelkébir Khatibi«,

Expressions Maghrébines: Revue de la Coordination Internationale des Chercheurs sur les

Littératures Maghrébines 15/1 (2016), S. 47-63, hier S. 50.

138 Khatibi, Abdelkébir: »La langue de l’autre. Exercices de témoignage«, in: Khatibi, Abdelkébir

(Hg.): Essais, Paris: Éditions de la Différence 2008, S. 115-135, hier S. 115.

139 Vgl. u.a. Siassi: »The politics and ethics of translation in the works of Abdelkébir Khatibi«,

S. 50; Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 124.

140 Khatibi, Abdelkébir: Maghreb pluriel, Paris: Denoël 1983, S. 179.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 85

den väterlichen Logos, das Gesetz und die Macht repräsentiert.141 Da die Sprache

des familiären und intimen beziehungsweise mütterlichen Universums, die vom

Kind zuerst erlernt wird später keine logographische Entsprechung findet, wird

sie marginalisiert, infantilisiert und geradezu ausgelöscht, was für die Subjekti-

vierung des Individuums weitreichende Folgen hat:142

Cette situation est la suivante: le dialecte est inaugural dans le corps de l’enfant ; la

langue écrite est apprise ensuite, et en période coloniale, cette langue, cette écri-

ture arabes, ont été combattues, refoulées et remplacées au service de la langue

française. Telle est l’archéologie de l’enfant.143

Das Subjekt, dessenMutter- beziehungsweise Erstsprachemündlich ist und bleibt,

sieht sich mit einer spezifischen Form der Aphasie konfrontiert. Das mündlich

geprägte Gedächtnis, das nicht vollständig in die fremde Sprache und Schrift

übersetzt werden kann, schwingt als fragmentierte Spur in jeder schriftlichen und

fremdsprachlichen Äußerung mit und erfährt so eine Dopplung.144

Der von Khatibi verwendete Begriff der Muttersprache beziehungsweise der

langue maternelle hat zu Diskussionen mit Derrida geführt, der darin den Ausdruck

eines noch intakten Vertrauens in eine gewisse Zugehörigkeit und Ursprünglich-

keit erkennt, die ihm zufolge grundsätzlich angezweifelt werden muss; immerhin

sieht er sich selbst als lebendigen Beweis der absolutenNicht-Zugehörigkeit.145 Die

Diglossie eines frankophonen und arabophonen Schriftstellers wie Khatibi ist aller-

dings keineswegs weniger konfliktgeladen als der monolinguisme des sogenannten

Franko-Maghrebiners«.146 So prägt die Zwei- oder Mehrsprachigkeit ein äußerst

ungleiches und komplexes Kräfteverhältnis zwischen den Sprachen.147 Der diffe-

rente Umgangmit Sprache bei Khatibi und Derrida spiegelt ihre unterschiedlichen

Biografien, die ihr jeweiliges Denken nachhaltig beeinflusst haben. Dennoch wei-

sen ihre literarischen Schriften und Theorien zahlreiche Parallelen und Analogien

141 Vgl. Siassi: »The politics and ethics of translation in the works of Abdelkébir Khatibi«, S. 50ff.

142 Vgl. Ebd., S. 51.

143 Khatibi: Maghreb pluriel, S. 186.

144 Vgl. Ebd., S. 196f., 276. Anm.: Den Begriff der »Aphasie« nimmt auch die algerische Schrift-

stellerin Assia Djebar in ihren Werken auf. Sie verwendet ihn allerdings in erster Linie, um

die Verdrängung weiblicher Oralität und Memoria aus der Schrift und somit auch aus der

hegemonialen Geschichtsschreibung zu beschreiben. Anders als bei Djebar spielt die Frage

der geschlechtlichen Zuordnung von Mündlichkeit und Schriftlichkeit sowie der Status der

Tamazigh-Sprachen bei Khatibi nur eine untergeordnete Rolle. Ihm geht es in erster Linie

um das Verhältnis zwischen dialektalem Arabisch und religiöser sowie französischer Schrift.

145 Vgl. Segler-Meßner: »La bi-langue de Abdelkébir Khatibi comme modèle d’une littérature

hybride«, S. 182.

146 Vgl. Combe: »Derrida et Khatibi: autour du monolinguisme de l’autre«, S. 10.

147 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

auf.148 Wie Derrida arbeitet auch Khatibi an einer Revision des metaphysischen

Identitäts- und Ursprungsdenkens, das er als Quelle jeder Ideologie ausweist: »Or,

ces deux idéologies, et chacune sur son propre terrain, sont tenues par une tra-

dition métaphysique, morale et intellectuelle, dont l’édifice conceptuel demande

de notre part une élucidation radicale.«149 Seine theoretischen Konzepte und Pa-

radigmen streben daher eine Überwindung der diskursiv hergestellten dichoto-

men Gegenüberstellung der Kulturen, vor allem der arabischen und westlichen,

an und antizipieren zentrale postkoloniale Konzepte.150 Dabei stehen seine Texte

im Zeichen einer neuen, radikalen und politischen Poetik wie sie das Umfeld der

Zeitschrift Souffles ab Mitte der sechziger Jahre proklamiert hat.151 Die Literaten-

gruppe hat sich zum Ziel gesetzt, die Erfahrungen von Kolonialisierung, Krieg und

Terror zur Grundlage einer neuen Ästhetik zu machen und sich die französische

Sprache subversiv anzueignen; ein Vorgehen, das der Schriftsteller Mohammed

Khaïr-Eddine als guerilla linguistique bezeichnet.152 Sie strebt damit eine »kultu-

relle Entkolonialisierung« sowie eine Überwindung der nachkolonialen Kluft zwi-

schen frankophonen und arabophonen Kulturschaffenden an.153 Auf diese Weise

schreibt sich die Gruppe, derenMitglied Khatibi damals ist, in das von postkolonia-

len Theorien proklamierte Verfahren desWriting-back ein. Damit reagiert sie auch

auf die Probleme der vorhergehenden génération 52 in der französischsprachigen

Maghrebliteratur, die sich, obwohl sie sich bereits durch zunehmende Autonomie

auszeichnete und den literarischen Text zu einem Ort der Identitätsfindung und

politischen Auseinandersetzung werden ließ, mit der Vereinnahmung durch die

koloniale Kultur und Sprache konfrontiert sah.154

148 Vgl. Segler-Meßner: »La bi-langue de Abdelkébir Khatibi comme modèle d’une littérature

hybride«, S. 182.

149 Khatibi: Maghreb pluriel, S. 16.

150 Vgl. Arend: »Translated men – récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-

schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 145.

151 Vgl. Heiler: Der maghrebinische Roman, S. 143ff.

152 Vgl. u.a. Arend: »Translatedmen – récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literatur-

geschichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 154; Gro-

nemann, Claudia: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-

ghrebinischen Literatur«, in: Maaß, Christiane und Sabine Schrader (Hg.): Viele Sprachen ler-

nen…ein nothwendiges Übel? Chancen und Probleme der Mehrsprachigkeit, Leipzig: Leip-

ziger Universitätsverlag 2002, S. 269-289, hier S. 275; Heiler: Der maghrebinische Roman,

S. 143.

153 Vgl. Heiler: Der maghrebinische Roman, S. 143.

154 Vgl. u.a. Arend: »Translatedmen – récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literatur-

geschichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 154; Hél-

Bongo, Olga: »Polymorphisme et dissimulation du narratif dans La mémoire tatouée d’Ab-

delkébir Khatibi«, Études littéraires 43/1 (2012), S. 45-61, hier S. 51; Berndt, Frauke und Lily

Tonger-Erk: Intertextualität: eine Einführung, Berlin: E. Schmidt 2013, S. 90ff.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 87

Die ideologiekritische Analyse sowohl der arabisch-islamischen als auch der

christlich-okzidentalen Kultur und Metaphysik mit seinem zweifach kulturell ge-

schulten Blick bezeichnet Khatibi als double critique:155 »Et je pense bien que ma

profession – regard dédoublé sur les autres – s’enracine à tout hasard à l’appel de

me retrouver, au-delà de ces humiliés qui furentma première société.«156 Die »dop-

pelte Kulturkritik« ist eine Strategie der Dekonstruktion und kann für Khatibi mit

dem Diskurs der Entkolonialisierung gleichgesetzt werden.157 Eine Entkoloniali-

sierung allerdings, die sowohl die eigene als auch die fremde beziehungsweise ko-

loniale Kultur betrifft:158

Engageons-nous d’emblée dans ce qui est réalisé devant nous et essayons de le

transformer selon une double critique, celle de cet héritage occidental et celle de

notre patrimoine, si théologique, si charismatique, si patriarcal. Double critique:

nous ne croyons qu’à la révélation du visible, fin de toute théologie céleste et de

toute nostalgie mortifiante.159

Das Ziel der double critique ist die pensée-autre, eine subversive, andere Denkwei-

se, die die Bereitschaft voraussetzt, Differenz als Strukturprinzip anzuerkennen.

Okzidentale und islamische Metaphysik werden gleichermaßen überwunden und

binäre Dichotomien dekonstruiert:160 »La pensée du ›nous‹ vers laquelle nous nous

tournons ne se place, ne se déplace plus dans le cercle de la métaphysique (occiden-

tale), ni selon la théologie de l’islam,mais à leurmarge.Unemarge en éveil.«161 Damit

bedeutet pensée-autre ein gänzliches Abrücken von metaphysischen Konzepten und

Weltzugängen zugunsten einer dynamischen Kulturauffassung:

Pensée-autre, celle dunon-retour à l’inertie des fondements denotre être. […] pen-

sée-autre, laquelle est dialogue avec les transformations planétaires. […]

155 Vgl. de Toro: »Le Maghreb writes back I – Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hybrides de la

construction de l’autre. Pensée fondatrice et l’introduction d’un nouveau paradigme cultu-

rel.«, S. 157.

156 Khatibi, Abdelkébir: »La mémoire tatouée«, in: Khatibi, Abdelkébir (Hg.): Romans et récits,

Paris: Éditions de la Différence 2008, S. 15-113, hier S. 15.

157 Vgl. Arend: »Translated men – récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-

schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 144.

158 Vgl. de Toro: »Le Maghreb writes back I – Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hybrides de la

construction de l’autre. Pensée fondatrice et l’introduction d’un nouveau paradigme cultu-

rel.«, S. 158.

159 Khatibi: Maghreb pluriel, S. 12.

160 Vgl. de Toro: »Le Maghreb writes back I – Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hybrides de la

construction de l’autre. Pensée fondatrice et l’introduction d’un nouveau paradigme cultu-

rel.«, S. 157.

161 Khatibi: Maghreb pluriel, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Pluralité et diversité, sur lesquelles nous reviendrons – quant à l’élément subversif

d’une pensée-autre.162

Khatibis Erstlingswerk La mémoire tatouée von 1971, eine Mischung aus Roman und

autobiografischer Erzählung mit dem paradigmatischen Untertitel Autobiographie

d’un décolonisé, kann als Gründungswerk des transkulturellen Denkens Khatibis und

als erster Ausdruck seines offenen Kulturkonzepts gelten.163 Der Text, der anhand

biografischer Erlebnisse des Autors die Dekolonialisierung einer ganzen Generati-

on beschreibt und dabei sowohl die Frage von (kultureller) Identität, Differenz und

Zweisprachigkeit als auch das oppositionelle Verhältnis zwischen Europa und der

arabischen Welt reflektiert, entfaltet bereits alle für den Autor zentralen Schlüs-

selkonzepte.164 Die autobiografische Spurensuche Khatibis in La mémoire tatouée

ist von dem Empfinden einer permanenten Zerrissenheit und Diskontinuität ge-

prägt, die aus seiner mehrfachen kulturellen und sprachlichen Zugehörigkeit re-

sultiert:165 »À l’école, un enseignement laïc, imposé à ma religion; je devins tri-

glotte, lisant le français sans le parler, jouant avec quelques bribes de l’arabe écrit,

et parlant le dialecte comme quotidien. Où, dans ce chassé-croisé, la cohérence et

la continuité?«166 Der Text problematisiert und universalisiert die Entfremdung

und Entwurzelung des kolonialisierten Subjekts, das insbesondere während sei-

ner Kindheit und Jugend mit einer zerbrochenen Genealogie und einem zum All-

tag diskrepanten Schul- und Bildungsanspruch konfrontiert wird.167 Dabei stehen

die beiden Begriffe mémoire und tatouée in wechselseitiger und produktiver Bezie-

hung zueinander.168 Sie sind der unmittelbare Ausdruck der von Khatibi teilweise

als traumatisch empfundenen doppelten kulturellen Erfahrung.169 Die Tätowie-

rung, die in der Volkskultur des Maghreb fest verankert und durch ihre besondere

Textur einer écriture en points charakterisiert ist, erfüllt als Metapher und als se-

miotisches System, das Khatibi insbesondere in La Blessure du nom propre von 1974

162 Ebd., S. 12f.

163 Vgl. de Toro: »Le Maghreb writes back I – Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hybrides de la

construction de l’autre. Pensée fondatrice et l’introduction d’un nouveau paradigme cultu-

rel.«, S. 154.

164 Vgl. Arend: »Translated men – récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-

schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 144.

165 Vgl. Ait Tabassir: »Abdelkébir Khatibi. Ou l’emprise du milieu«, S. 10.

166 Khatibi: »La mémoire tatouée«, S. 40.

167 Vgl. Hél-Bongo: »Polymorphisme et dissimulation du narratif dans Lamémoire tatouée d’Ab-

delkébir Khatibi«, S. 57.

168 Vgl. de Toro: »Le Maghreb writes back I – Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hybrides de la

construction de l’autre. Pensée fondatrice et l’introduction d’un nouveau paradigme cultu-

rel.«, S. 154.

169 Vgl. de Toro: »Performativ-hybride Diasporas«, S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 89

analysiert, vielfältige Funktionen.170 Zum einen verbildlicht sie die palimpsesthaf-

te und zum Teil schmerzhafte Prägung des kindlich-adoleszenten Gedächtnisses

zunächst durch die familiäre und autochtone Kultur und später durch den Prozess

der Kolonialisierung.171 Zum anderen steht sie für eine Visibilisierung dieses dop-

pelt kulturell geprägten aber auch vergrabenen Gedächtnisses durch eine Trans-

formation in Zeichen.172 Das Gedächtnis wird durch die Tätowierung also sowohl

be- als auch geschrieben; es materialisiert sich in Form vielfältiger kultureller, his-

torischer und schließlich körpergewordener Spuren. Insofern bilden beide, Täto-

wierung und Gedächtnis, ein Palimpsest. Als eine Art intertextuelles Bezugssystem

verkörpern sie nicht nur die doppelte kulturelle Prägung als Resultat kolonialer Be-

gegnung, sondern verweisen auch darauf, dass es sich bei kulturellerHybridität um

ein Strukturprinzip handelt.173

Eine ähnlich vieldeutige Metapher, die Khatibi in den Dienst seiner Kritik an

der traditionellen Epistemologie stellt, ist die bi-langue. In Amour bilingue von 1983,

einem Text der zwischen postmodernem Roman und philosophisch-theoretischem

Essay oszilliert und auf vielfältige Weise die literarischen Konventionen sprengt,

konzeptualisiert Khatibi die Poetik einer bi-langue, indem er die Geschichte ei-

ner unmöglichen Liebesbeziehung zwischen einem französischsprachigen Erzäh-

ler aus Marokko und seiner französischen Partnerin erzählt.174 Die von Eifersucht

und ambivalenter Faszination geprägte Liebe, verbildlicht auf mehreren Ebenen

den spannungsgeladenen Kulturkontakt zwischen Frankreich und dem Maghreb

sowie die Sprach- und Identitätsfindung der kolonialen und nachkolonialen Ge-

nerationen.175 Die Frage von Identität und Alterität beziehungsweise Differenz

steht somit im Zentrum dieser Erzählung.

Die bi-langue als Denkfigur und kultursemiotisches Übersetzungskonzept, das

über den tradierten Translationsbegriff als reinen Transfer hinausgeht, zielt auf

eine Öffnung der Sprachen und Kulturen, um ihre oppositionelle Gegenüberstel-

lung zu überwinden.176 Ähnlich wie Derrida dekonstruiert auch Khatibi anhand

170 Vgl. Arend: »Translated men – récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-

schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 145f.

171 Vgl. Hél-Bongo: »Polymorphisme et dissimulation du narratif dans Lamémoire tatouée d’Ab-

delkébir Khatibi«, S. 57.

172 Vgl. de Toro: »Le Maghreb writes back I – Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hybrides de la

construction de l’autre. Pensée fondatrice et l’introduction d’un nouveau paradigme cultu-

rel.«, S. 154.

173 Vgl. Ebd., S. 155.

174 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 129.

175 Vgl. u.a. Khatibi: »Amour bilingue«, S. 213; Bensmaïa, Réda: Experimental nations: Or, the

invention of the Maghreb, Princeton: Princeton University Press 2003, S. 103f.

176 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

des Begriffs der Übersetzung die Vorstellung von einer ursprünglichen Einspra-

chigkeit.177 Es geht um die Erschließung eines neuen, anderen und bisher unge-

dachten Raums des Schreibens und Denkens, der sich in einem »Zwischen« und

damit außerhalb des Dualismus von arabischer Diglossie und Fremdsprache so-

wie der dazugehörigen Kulturen situiert.178 Das Französische trägt für einen bi-

lingualen Schriftsteller des Maghreb wie Khatibi immer Spuren der mündlichen

langue maternelle in sich, auch wenn diese nicht unmittelbar wahrnehmbar sind.179

Damit bildet die französische Sprache ein lebhaftes Palimpsest, in dessen Tiefen-

struktur die unterdrückte Muttersprache, ihre Kultur, ihr Denken und Wissen un-

wiederbringlich eingeschrieben ist:180 »La langue ›maternelle‹ est à l’œuvre dans

la langue étrangère. De l’une à l’autre se déroulent une traduction permanente et

un entretient en abyme, extrêmement difficile à mettre au jour.«181 Innerhalb der

verwendeten Fremdsprache, des Französischen,wirkt die languematernelle samt ih-

ren Auffassungen von Sachverhalten, Dingen und Gefühlen fort.182 Dieser Akt der

Übersetzung hat allerdings seine Grenzen, denn es bleibt immer ein Rest, der sich

nicht vollständig von einer Sprache in die andere übertragen lässt, etwas, das sich

sowohl der Ausgangs- als auch der Zielsprache und damit der Reduktion auf eine fi-

xierte Bedeutung entzieht.183 Es ist dieser Moment der unmöglichen Übersetzung

und damit der Spaltung und Dopplung von Sprache, in dem sich ein Intervall, ein

Abgrund öffnet und Hybridität generiert wird:184 »Comme si: tel est le texte bilin-

gue, aux marges de l’intraduisible.«185 In diesem Zwischenraum, der Ähnlichkeit

mit Bhabhas Third Space hat, treffen sich die Sprachen, ohne jedoch miteinander

177 Vgl. Segler-Meßner: »La bi-langue de Abdelkébir Khatibi comme modèle d’une littérature

hybride«, S. 181.

178 Vgl. u.a. Arend: »Translatedmen – récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literatur-

geschichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 150; Buci-

Glucksmann, Christine: »Fitna ou la différance intraitable de l’amour«, in: Imaginaires de

l’autre: Khatibi et la mémoire littéraire, Paris: L’Harmattan 1987, S. 17-43, hier S. 19.

179 Vgl. u.a. de Toro, Alfonso: »Nicole Brossard et Abdelkébir Khatibi: Corps-écriture ou écrire

comme la circulation infinie du désir.«, in: Gehrmann, Susanne und Claudia Gronemann

(Hg.): Les enJEux de l’autobiographique dans les littératures de langue française: du genre à

l’espace – l’autobiographie postcoloniale – l’hybridité, Paris: L’Harmattan 2006, S. 59-89, hier

S. 75 ; Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 125.

180 Vgl. de Toro: »Nicole Brossard et Abdelkébir Khatibi: Corps-écriture ou écrire comme la cir-

culation infinie du désir.«, S. 75.

181 Khatibi: Maghreb pluriel, S. 179.

182 Vgl. Bensmaïa: Experimental nations: Or, the invention of the Maghreb, S. 100ff.

183 Vgl. de Toro: »Nicole Brossard et Abdelkébir Khatibi: Corps-écriture ou écrire comme la cir-

culation infinie du désir.«, S. 75.

184 Vgl. Ebd., S. 11.

185 Khatibi: Maghreb pluriel, S. 183.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 91

zu verschmelzen.186 In Form eines Chiasmus treten langue maternelle und Fremd-

sprache in Beziehung zueinander und verwandeln sich:187

Une rencontre à deux partenaires, c’est-à-dire deux langues en jouissance, c’est-à-

dire uneprocessiondepartants, de revenants et demourants. J’estimeaujourd’hui

que ce temps fut sansmesure, que notre rencontre (ce chiasme-là) méconnaissait

l’inversion permanente des situations et l’épreuve nécessaire d’une belle inexpé-

rience.188

Die zwei sich ursprünglich gegenüberstehenden Sprachen treffen sich in einer pro-

duktiven Überschneidung und beeinflussen sich gegenseitig:189 »Où se dessine la

violence du texte, sinon dans ce chiasme, cette intersection, à vrai dire, irréconci-

liable?«190 An dieser Schnittstelle entsteht eine andere, »dritte« Sprache, die zwi-

schen langue maternelle und Fremdsprache oszilliert.191 Diese bi-langue ist ein »Da-

zwischen« und macht ein Schreiben und Denken in zwei oder mehreren Sprachen

gleichzeitig möglich.192 Dabei kommt dem Bindestrich besondere Bedeutung zu,

denn er markiert sowohl das »Zwischen«, die Unabschließbarkeit jeder Überset-

zung, als auch die mystische Räumlichkeit der bi-langue.193 Mit der bi-langue wird

die Frage der sprachlichen und kulturellen Zugehörigkeit sowie der Schuldkomplex

der frankophonen Schriftsteller:innen des Maghreb, sich von der kolonialen Kultur

und Sprache vereinnahmen zu lassen, obsolet:194

La bi-langue? Ma chance, mon gouffre individuel, et ma belle énergie d’amnésie.

Énergie que je ne sens pas, c’est bien curieux, comme une déficience; mais elle

serait ma troisième oreille. Atteint par quelque désintégration, je me serait déve-

loppé – j’aimais à l’imaginer ainsi – en un sens inverse, dans la dissociation de tout

186 Vgl. Bensmaïa: Experimental nations: Or, the invention of the Maghreb, S. 104.

187 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 125.

188 Khatibi: »Amour bilingue«, S. 264.

189 Vgl. Arend: »Translated men – récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-

schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 147.

190 Khatibi: Maghreb pluriel, S. 179.

191 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 126.

192 Vgl. Bensmaïa: Experimental nations: Or, the invention of the Maghreb, S. 104.

193 Vgl. u.a. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 125 ; Cooke, Miriam:

»À la recherche de la langue maternelle«, in: L’identité: choix ou combat?: actes du colloque

international organisé à Tunis enmars 1998, Tunis: Faculté des SciencesHumaines et Sociales,

Université de Tunis 2002, S. 141-151, hier S. 147.

194 Vgl. u.a. Bensmaïa: Experimental nations: Or, the invention of the Maghreb, S. 102ff. ; Ma-

brour, Abdelouahed: »La bi-langue ou l'(en) jeu de l’écriture bilingue chez Abdelkébir Kha-

tibi«, Linguistica Antverpiensia, New Series–Themes in Translation Studies 2 (2003), S. 112f.,

https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79
https://lans.ua.ac.be/index.php/LANS-TTS/article/view/79


92 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

langage unique. C’est pourquoi j’admire, chez l’aveugle, cette gravité du geste; et

chez le sourd, cet amour désespéré, impossible de la langue.195

Das Gefühl einer kolonialen Entfremdung und Schizophrenie, das noch die erste

Generation der frankophonen Schriftsteller:innen aus demMaghreb kennzeichne-

te, wandelt Khatibi positiv um, indem er der Mehrsprachigkeit produktive Kreati-

vität zuschreibt, ohne ihre Schwierigkeiten zu leugnen.196 Für Khatibi ist die fran-

kophone Literatur des Maghreb immer schon ein récit de traduction, eine Erzählung

in mehreren Sprachen.197 Auf diese Weise repräsentiert sie einen mehrsprachigen

Raum, der es den Autor:innen ermöglicht, ihren trouble de l’identité zu artikulie-

ren.198 Genau genommen handelt es sich bei der französischsprachigen Maghreb-

literatur um eine doppelte Übersetzung: Zunächst innerhalb der arabischen Dig-

lossie zwischen Mündlichkeit und Schriftlichkeit und anschließend zwischen lan-

gue maternelle und kolonialer Fremdsprache:

Pour lui parler, il était traduit lui-même par un double mouvement: du parler ma-

ternel à l’étranger, et de l’étranger en étranger en se métamorphosant, dieu sait

pour quelles extravagances.199

Mit jeder schriftlichen Äußerung vollzieht sich ein analoger Wechsel zwischen den

Sprachen und Medien.200 Neben der mündlichen langue maternelle schreibt sich

auch die arabische Kalligraphie als die erstgelernte Schrift in die bi-langue ein:201

Permutation permanente. Il l’avait mieux compris à partir d’une petite désorien-

tation, le jour où, attendant à Orly l’appel du départ, il n’arrivait pas à lire à travers

la vitre lemot »Sud«, vu de dos. En l’inversant, il s’aperçut qu’il l’avait lu de droite à

gauche, comme dans l’alphabet arabe – sa première graphie. Il ne pouvait mettre

ce mot à l’endroit qu’en passant par la direction de sa langue maternelle.202

Das Französische als »dritter Code« tritt folglich an die Stelle der verdeckten ara-

bischen Diglossie von mündlichem Dialekt und religiöser Schrift.203 Was schließ-

195 Khatibi: »Amour bilingue«, S. 208.

196 Vgl. Arend: »Translated men – récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-

schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 148.

197 Vgl. Khatibi: Maghreb pluriel, S. 186.

198 Vgl. Segler-Meßner: »La bi-langue de Abdelkébir Khatibi comme modèle d’une littérature

hybride«, S. 180.

199 Khatibi: »Amour bilingue«, S. 219.

200 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-

ghrebinischen Literatur«, S. 272.

201 Vgl. Ebd., S. 279.

202 Khatibi: »Amour bilingue«, S. 219.

203 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-

ghrebinischen Literatur«, S. 277.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 93

lich als Französisch sicht- und lesbar wird, ist immer schon eine mehrfache Über-

setzung beziehungsweise Transformation:204 »Situation éminemment complexe,

car langue tierce, le français se substitue à la diglossie en se traduisant lui-même du

français en français.«205 Die unterdrückte langue maternelle und ihr Gedächtnis über-

leben ebenso wie die arabische Schrift in den französischen Sprachzeichen, die

einer doppelten Grammatik und Genealogie gehorchen:206

Ainsi le texte bilingue – qu’il le veuille ou non – est à la trace de l’exil du nom et de

sa transformation. Il tombe sous le coup d’une double généalogie, d’une double

signature, qui sont tout autant les effets littéraires d’un don perdu, d’une donation

scindée en son origine.207

Den komplexen Prozess dieser doppelten Transformation verdeutlicht Khatibi ex-

emplarisch an Abdelwahab Meddebs Roman Talismano. Im Zuge nicht nur einer

Übersetzung, sondern auch Transkription in die französische Schrift ändert sich

der Titel Talismano mitsamt seiner Bedeutung, ebenso wie der Name des Autors,

der zu einem französischen »Pseudonym« und zu einerMetapher sprachlicher Ent-

eignung und doppelter kultureller Zugehörigkeit wird:208

Transformation d’un nom: de koiné sacrale et littéraire au dialecte arabe tunisien

(diglossie), puis de la diglossie à la graphie française (coloniale): l’écrivain arabe

de langue française est l’effet littéraire de cette double transformation, de cette

perturbation.209

Der Eigenname, der sonst paradigmatisch für Identität und Zugehörigkeit steht,

verkörpert nun den fortlaufenden Bedeutungswandel als Prinzip jedes Sprachpro-

zesses.210 Das »Pseudonym« als der doppelt übersetzte Name verweist bereits auf

Khatibis Konzeption von Identität, die für ihn keine stabile Entität, sondern ein

ebenso dynamischer und endloser Prozess ist.211

204 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 126.

205 Khatibi: Maghreb pluriel, S. 188.

206 Vgl. Djoufack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 127.

207 Khatibi: Maghreb pluriel, S. 186.

208 Vgl. u.a. Khatibi: »La langue de l’autre. Exercices de témoignage«, S. 118 ; Khatibi: Maghreb

pluriel, S. 181ff.

209 Khatibi:Maghrebpluriel, S. 187: »koiné sacrale« bezeichnet hierwohl das klassischeArabisch,

das sich als eine sogenannte »Ausgleichssprache« in derMitte des 6. Jahrhunderts nachChris-

tusmit demKoran als der heiligen Schrift vonMarokko imWesten, bis Zentralasien imOsten

und nach Andalusien im Norden verbreitet hat.

210 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-

ghrebinischen Literatur«, S. 280.

211 Vgl. de Toro: »Performativ-hybride Diasporas«, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Das Übersetzungskonzept und Modell der bi-langue evoziert nicht ein Franzö-

sisch, dessen Syntax, Typographie und Vokabular oberflächlich manipuliert wur-

den.212 Vielmehr wird die französische Sprache subversiv von innen heraus modi-

fiziert.213 Als einmehrsprachiges Palimpsest, in dem languematernelle und religiöse

Schrift in Form vielfacher intertextueller Bezüge und nicht transkribierter, unüber-

setzbarer Sprach- und Schriftzeichen präsent sind und eine Sinnstreuung hervor-

rufen, überschreitet das Französische in den Texten maghrebinischer Schriftstel-

ler:innen jegliche Form von Sprachmetaphysik:214

Oui, j’ai parlé, j’ai grandi autour de l’Unique et du Nom, et le Livre de mon dieu

invisible devrait finir en moi. Arrière-pensée extravagante, qui ne me quitte ja-

mais. Elle s’impose dans cette frappe: que toute langue soit bilingue! Asymétrie

du corps et de la langue, parole et écriture – au seuil de l’intraduisible.215

Anhand seines Übersetzungskonzepts inszeniert Khatibi Sprachprozess und Be-

deutungsproduktion als grundsätzlich unabgeschlossen und polyphon:216 »[…]

de prononcer deux paroles simultanées: l’une, qui parvenait à son écoute (sans

cela, pouvait-elle me tenir tête?), et une autre, qui était là, et pourtant lointaine,

vagabonde, retournée sur elle-même.«217 Indem die sprachübergreifenden Si-

gnifikate eine Vervielfältigung erfahren, werden monologisches Sprechen und

Eindeutigkeit sowie eine reduktionistische Vereinnahmung und Instrumentali-

sierung des Geschriebenen gezielt verhindert.218 Bei Khatibi ist Übersetzung ein

kreativer Akt und das grundlegende, permanente Verfahren jeder Textprodukti-

on, die nicht mehr an die materielle Anwesenheit von zwei Sprachen gebunden

ist.219 Jede Sprache und Schrift »übersetzt« ständig Unbekanntes und impliziert

somit immer schon ein Anderes in Form anderer Sprachen sowie Sprach- oder

212 Vgl. Bensmaïa: Experimental nations: Or, the invention of the Maghreb, S. 106f.

213 Vgl.Mabrour: »La bi-langueou l'(en) jeude l’écriture bilingue chezAbdelkébir Khatibi«, S. 112.

214 Vgl. u.a. Arend: »Translatedmen – récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literatur-

geschichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 150; Djou-

fack: Entortung, hybride Sprache und Identitätsbildung, S. 127 ; Khatibi: »Amour bilingue«,

S. 207. Anm.: Khatibi bezeichnet die sich im Prozess der Übersetzung befindende Sprache

auch als »folle« und verweist damit auf das Moment des »Wahnsinns« als Symbol eines radi-

kalen Umsturzes der Metaphysik.

215 Khatibi: »Amour bilingue«, S. 208.

216 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-

ghrebinischen Literatur«, S. 277.

217 Khatibi: »Amour bilingue«, S. 224.

218 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-

ghrebinischen Literatur«, S. 275ff.

219 Vgl. Arend: »Translated men – récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-

schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 150f.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 95

Schriftpraktiken:220 »Passage multiple selon un chassé-croisé: ici, deux langues

et une diglossie, scène de ses transcriptions. Il avait appris que toute langue est

bilingue, oscillant entre le passage oral et un autre, qui s’affirme et se détruit dans

l’incommunicable.«221 Da kein Wort nur einer einzigen Grammatik gehorcht, son-

dern jeweils eine unendliche Vielzahl an Bezügen und Bedeutungen aufweist, sind

alle Sprachen »mehrsprachig« und konstituieren sich ausnahmslos in Relation zu

anderen Sprachen und Texten:222

Point nodal sur lequel j’interviendrai plus loin, et qui fait que le bilinguisme in-

terne à toute langue (celui du communicable à l’incommunicable, de la »prose«

à la poésie) opère une séparation, un acte de scission, de différence et de trans-

mutation selon un mouvement qui ne cesse de se doubler et de se dédoubler. Et

le texte littéraire (tout texte) serait la scénographie de cette énonciation bifide.

La langue française n’est pas la langue française: elle est plus ou moins toutes les

langues internes et externes qui la font et la défont.223

Khatibis Sprachkonzept beruht demnach auf der Vorstellung eines grundsätzlichen

Plurilinguismus. Damit verliert der Begriff der Mehrsprachigkeit seine ursprüng-

liche Bedeutung, denn er bezieht sich nicht mehr auf die Grenzziehung zwischen

den Sprachen, sondern auf das System innerhalb einer jeden Sprache.224 Anhand

des Wortes kalma beziehungsweise kalima exemplifiziert Khatibi die vielsprachige

Verkettung eines einzelnenWortes sowie den niemals endenden Prozess seiner Be-

deutungsproduktion, der sich immer nur temporär und partiell schließt, um Sinn

freizugeben:225

Il se calma d’un coup, lorsqu’apparut le »mot« arabe kalma avec son équivalent sa-

vant kalima et toute la chaîne des diminutifs, calembours de son enfance: klima…

La diglossie kal(i)ma revint sans que ne disparût ni s’effaçât le mot »mot«. Tous

deux s’observaient en lui, précédant l’émergencemaintenant rapide de souvenirs,

fragments de mots, onopatopées, phrases en guirlandes, enlacées à mort: indé-

chriffrables.226

220 Vgl. u.a. Ebd., S. 151; Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimula-

tion in der maghrebinischen Literatur«, S. 274.

221 Khatibi: »Amour bilingue«, S. 219.

222 Vgl. de Toro: »Nicole Brossard et Abdelkébir Khatibi: Corps-écriture ou écrire comme la cir-

culation infinie du désir.«, S. 12f.

223 Khatibi: Maghreb pluriel, S. 188.

224 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-

ghrebinischen Literatur«, S. 276.

225 Vgl. Ebd., S. 278.

226 Khatibi: »Amour bilingue«, S. 207f.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Indem Khatibi die essentialistische Vorstellung einer natürlichen Differenz der

Sprachen und ihrer grammatikalischen Systeme dekonstruiert, stellt er grundsätz-

lich die Idee eines Ursprungs in Frage. Sprachen und die dazugehörigen Kulturen

werden als translinguistische Räume verstanden, die sich in einem permanenten

und nie abgeschlossenen Prozess der Übersetzung befinden und sich ebenso wie

das Subjekt mit und in der Differenz konstituieren:227 »Je suis toujours un autre

et cet autre n’est pas toi, c’est-à-dire un double de mon moi. Qui souffre en moi

sinon cet autre!«228 Grenzziehungen zwischen Sprachen und Kulturen sowie die

Idee einer natürlichen »Einsprachigkeit« und eines Besitzes von Sprache entlarvt

Khatibi als Konstrukte:

La monolangue, l’unité de la langue de l’autre est un mot, un concept théolo-

gique, une féerie, et un phantasme; tout cela à la fois. Ce qui semble m’attacher

à la langue littéraire, c’est le mouvement continu et discontinu de la syntaxe, qui

change de perspective selon un rythme dont je ne connais pas les ressorts.229

Schreiben erklärt der Schriftsteller und Soziologe zu einem Akt der Erforschung

von Unbekanntem und zu einer Erfahrung fundamentaler Enteignung:230 »Quand

j’écris, je le fais dans la langue de l’autre. Cette langue n’est pas une propriété ; c’est

plutôt le lieu vide d’une identité qui se réincarne.«231

Die Transgression restriktiver und deterministischer Konzeptionen von Spra-

che und Kultur führt bei Khatibi wie bei Derrida zu einer radikalen Destabilisie-

rung tradierter und monolithischer Konzepte von Identität. Indem weder Sprache

noch Kultur besessen werden können, legitimieren sie weder Nationen noch Zu-

gehörigkeiten.232 Khatibi fordert einen »universellen Kosmopolitismus«, der sich

jedoch von eurozentrischen und totalisierenden Verallgemeinerungen, die jegliche

kulturelle Differenz eliminieren, unterscheidet.233 So ersetzt sein transnationales

Sprach- und Kulturverständnis starre und normierte Vorstellungen von nationa-

ler, linguistischer, religiöser, ethnischer und kultureller Identität durch ein positi-

ves Gefühl kosmopolitischer Mehrfach- beziehungsweise Nicht-Zugehörigkeit.234

Die Utopie einer mehrsprachigen und literarischen Transnation weist kulturelle

Heterogenität und Differenz als gemeinsames Merkmal aus und erklärt sie zur

produktiven Kraft:235 »On peut rêver à une nation littéraire qui respecterait la plu-

227 Vgl. de Toro: »Performativ-hybride Diasporas«, S. 84.

228 Khatibi: Maghreb pluriel, S. 30.

229 Khatibi: »La langue de l’autre. Exercices de témoignage«, S. 120.

230 Vgl. Combe: »Derrida et Khatibi: autour du monolinguisme de l’autre«, S. 10f.

231 Khatibi: »La langue de l’autre. Exercices de témoignage«, S. 119.

232 Vgl. Siassi: »The politics and ethics of translation in the works of Abdelkébir Khatibi«, S. 55f.

233 Vgl. Ebd., S. 54f.

234 Vgl. Ebd., S. 55.

235 Vgl. Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 97

ralité et l’art de la dissymétrie. Une nation dont chaque composante aurait son lieu

d’émission et de réception dans le langage comme une force active et affirmative

dans l’ensemble de la nation et de l’internation.«236

Mit seiner Hybriditätstheorie blendet Khatibi keineswegs die politischen, his-

torischen und religiösen Spannungen und Konflikte innerhalb der maghrebini-

schen Gesellschaften sowie zwischen demMaghreb und Europa aus. Im Gegenteil:

Sie sind für ihn die logische Konsequenz essentialistischer und homogenisieren-

der Positionen, die es zu überwinden gilt und daher den Antrieb seines grenzüber-

schreitenden Denkens bilden: »Car le conflit entre l’Europe et les Arabes, étant mil-

linéraire, est devenu avec le temps une machine de la méconnaissance mutuelle.

Pour être mise au jour, cette méconnaissance exigeait, elle exige une pensée-autre,

à l’écart des discours politiques de l’époque.«237 Zudem betont Khatibi, dass sein

Konzept einer polyglotten und hybriden Transnation eine Vision ist, die nicht die

gegenwärtige Realität abbildet:238 »Mais vous imaginez que le respect de cette plu-

ralité est plutôt discret, fragmentaire, sinon absent. Ce respect appartient à l’uto-

pie d’une cité idéale, une cosmopolis«.239 Mit Hilfe von Hybridität erfasst Khatibi

sowohl die grundsätzliche Differentialität von Kultur als auch ihre Wirkung als ei-

gene Differenzkategorie und lässt damit die Machtverhältnisse sichtbar werden,

die insbesondere mittels gewaltsamer kolonialer Konstruktionen des Kulturellen

begründet werden.240 Als prozessuale und kreative Neukonstruktion von Identi-

täten mit inhärenten Differenzen und Ambivalenzen stellt Hybridität somit ein

strategisches Mittel zur Revision der Kolonialgeschichte und zur Intervention in

die Ausübung von Autorität dar.241 Vor dem Hintergrund zunehmender nationa-

listischer und fundamentalistischer Tendenzen, die heutzutage insbesondere die

Beziehungen zwischen Europa und der sogenannten arabischen Welt trüben, leis-

tet Khatibi mit seiner Kultur- und Sprachtheorie einen entscheidenden Beitrag,

um kulturelle Grenzziehungen und unüberprüfte Fremdbilder als wirkmächtige

und folgenreiche Konstrukte zu entlarven.

DasHybriditätskonzept, das Khatibi anhand der bi-langue formuliert, geht über

die grundlegende différance von Sprache und Kultur hinaus. In Amour bilingue wird

die Problematik der Zwei- beziehungsweise Mehrsprachigkeit und der doppelten

kulturellen Zugehörigkeit über das Bild des Körpers verhandelt: der Körper der

Frau ist zugleich der Körper der Fremdsprache und der des Erzählers derjenige

236 Khatibi, Abdelkébir: Figures de l’étranger dans la littérature française, Paris: Denoël 1987,

S. 209.

237 Khatibi: Maghreb pluriel, S. 16.

238 Vgl. Arend: »Translated men – récits de traduction: Abdelkébir Khatibi und die Literaturge-

schichtsschreibung der Magrebliteratur im Zeichen des Postkolonialismus.«, S. 153.

239 Khatibi: Figures de l’étranger dans la littérature française, S. 209.

240 Vgl. Saal: »Kultur in Bewegung. Zur Begrifflichkeit von Transkulturalität«, S. 38f.

241 Vgl. Ebd., S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

der langue maternelle.242 Die beiden Protagonisten der Erzählung repräsentieren

insofern sowohl zwei Körper als auch die zwei Komponenten der bi-langue.243 Die

traditionelle Erzählinstanz wird in Amour bilingue nach einem kurzen Prolog durch

einen récitant ersetzt, der zum einen dieMündlichkeit ins Zentrumdes Textes rückt

und zum anderen, indem er mit der Sprache verschmilzt, die Unterscheidung zwi-

schen Erzähler und Erzählung unmöglich macht.244 Indem der récitant schließlich

vom récit verschlungen wird, ist er nicht mehr der Produzent, sondern das Pro-

dukt der sich selbst hervorbringenden Erzählung:245 »(Ce début du texte semblait

dévorer le récitant, qui le lisait sans relâche. Il s’approchait chaque fois de ce dé-

but qui l’exluait: un récit sans personnage; ou, s’il y en avait, ce serait le récit lui-

même, s’entendant dire ce seulmot: Recommence.)«246 Ähnlichwie bei Roland Bar-

thes wird der Text zum Körper und nimmt eine quasi menschliche Gestalt an.247

Der Sprecher lässt sich damit nicht mehr vom Gesprochenen lösen.248 Erzähler

und Erzählung, Körper und Text verbinden sich zu einem bilateralen und hybriden

»Schrift-Körper«, in dem langue maternelle und Fremdsprache miteinander in einen

Dialog treten. Auf diese Weise wird eine Überschreitung der medialen Grenzzie-

hungen sowie der eindeutigen Trennung zwischen discours und histoire evoziert.

Als mediale und performative Strategien stehen Körper und Text in einem rezi-

proken Verhältnis und können nicht mehr voneinander unterschieden werden.249

Diese Transformation der Schrift in Körper und des Körpers in Schrift ist für das

Schreiben Khatibis charakteristisch.250 Sie kennzeichnet nicht erst Amour bilingue,

sondern bereits Le livre du sang von 1979.

In Lamémoire tatouéewidmet Khatibi der wechselseitigen Bezugnahme von Text

und Körper ein ganzes Kapitel und stellt ihm folgende Aussage voran: »J’ai rêvé,

242 Vgl. Mabrour: »La bi-langue ou l'(en) jeu de l’écriture bilingue chez Abdelkébir Khatibi«,

S. 106.

243 Vgl. Segler-Meßner: »La bi-langue de Abdelkébir Khatibi comme modèle d’une littérature

hybride«, S. 186.

244 Vgl. Ebd.

245 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-

ghrebinischen Literatur«, S. 279f.

246 Khatibi: »Amour bilingue«, S. 209.

247 Vgl. Röttger-Denker, Gabriele: Roland Barthes zur Einführung, 3. Aufl., Hamburg: Junius

2004, S. 44.

248 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-

ghrebinischen Literatur«, S. 280.

249 Vgl. de Toro: »Le Maghreb writes back I – Abdelkébir Khatibi ou les stratégies hybrides de la

construction de l’autre. Pensée fondatrice et l’introduction d’un nouveau paradigme cultu-

rel.«, S. 156.

250 Vgl. Jablonka, Frank: »Langage du corps et corps du langage dans l’œuvre d’Abdelkébir Kha-

tibi. Analyse de sociosémiotique du contact«, PhiN. Philologie im Netz 52 (2010), S. 1-12, hier

S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 99

l’autre nuit, que mon corps était des mots.«251 Text und Körper bedingen sich

bei Khatibi in ihrer Entstehung gegenseitig. Auf diese Weise macht der Schrift-

steller ihre Komplementarität und Wesensgleichheit, die diskursive Verfasstheit

des Körpers und die körperliche Konstitution von Sprache, deutlich.252 Gleichzei-

tig dekonstruiert er so den cartesianischen Körper-Geist-Dualismus und mit ihm

mehrere konzeptuelle Leitunterscheidungen der modernen westlichen Welt und

ihrer Wissenschaftskultur.253 Die Liebesbeziehung zwischen dem récitant und sei-

ner französischen Partnerin in Amour bilingue symbolisiert nicht nur die Fusion von

langue maternelle und Fremdsprache, sondern auch von Welt und Zeichen, von Si-

gnifikat und Signifikant sowie damit den Sprachprozess im Allgemeinen als eine

libidinöse Verschmelzung:254 »Aimer un être, c’est aimer son corps et sa langue.

Et il voulait, non pas épouser la langue elle-même (il en était un avorton), mais

sceller définitivement toute rencontre dans la volupté de la langue.«255 Dabei wird

die Sprache erotisiert beziehungsweise sexualisiert.256 Diese Art der »körperlichen

Syntax« birgt in sich eine neue Form von physischer Subjektivität, die den Rah-

men des Sag- und Denkbaren modifiziert.257 Für Khatibi ist das Sichtbarmachen

der Verbindungen von Sprache, Körper, Sexualität und Begehren eine Notwendig-

keit, da diese Elemente zwar fundamentaler Bestandteil von Kultur sind, aber oft

durch dogmatische Diskurse tabuisiert und auf ihre reproduktive Funktion redu-

251 Khatibi: »La mémoire tatouée«, S. 53.

252 Vgl. Jablonka: »Langage du corps et corps du langage dans l’œuvre d’Abdelkébir Khatibi. Ana-

lyse de sociosémiotique du contact«, S. 1.

253 Vgl. Platz, Teresa: Anthropologie des Körpers: vom Körper als Objekt zum Leib als Subjekt

von Kultur, Berlin: Weißensee-Verlag 2006, S. 11ff. Anm.: Der cartesianische Dualismus be-

zeichnet die Trennung zwischen Körper und Geist, die das moderne Denken entscheidend

geprägt hat. Dabei definiert Descartes den Geist als das Fundament eines autonomen und

individuellen Selbst und räumt ihm daher einen weitaus höheren Stellenwert ein als dem

Körper. Dieser ist als »Materie« nur sekundär und repräsentiert das abgegrenzte Behältnis

des Geistes. Der cartesianische Dualismus etabliert somit einmaterialistischesWeltbild und

geht in der modernen Epistemologie mit weiteren Leitunterscheidungen wie zum Beispiel

der Trennung zwischen Natur und Kultur, Individuum und Gesellschaft, Subjekt und Objekt,

Vernunft und Leidenschaft, Fakt und Fiktion einher.

254 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-

ghrebinischen Literatur«, S. 281.

255 Khatibi: »Amour bilingue«, S. 221.

256 Vgl. de Toro, Alfonso: »Abdelkébir Khatibi: Fondateur des stratégies ›planétaires‹ culturelles,

littéraires et politiques. Représentations de la pensée hybride khatibienne dans le Magh-

reb.«, in: Mabrour, Abdelouahed (Hg.): Hommage à Abdelkébir Khatibi, El Jadida: Publica-

tion de la Faculté des Lettres 2009, S. 99-155, hier S. 117.

257 Vgl. Jablonka: »Langage du corps et corps du langage dans l’œuvre d’Abdelkébir Khatibi. Ana-

lyse de sociosémiotique du contact«, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

ziert werden.258 Als jouissance bezeichnet Khatibi folglich nicht nur die sexuelle An-

ziehung zwischen dem récitant und seiner französischen Partnerin, sondern auch

das Begehren von Sprache, sich das Andere, Fremde einzuverleiben:259 »Jouissance

du corps et de la langue, inondant ses hantises de mutilation. Ils se caressaient

maintenant, se rêvant l’un dans l’autre.«260 Das koloniale Machtverhältnis zwi-

schen languematernelle und Fremdsprache kehrt Khatibi in Amour bilingue dabei um:

nicht das Arabische ist gezwungen sich zu assimilieren, sondern das Französische

als Fremdsprache immigriert in die Sprache und Kultur des récitant.261

Indem sich die Unterscheidung zwischen Erzähler und Erzählung sowie

zwischen Text und Körper bei Khatibi in einer unendlichen Verschiebung verliert,

bricht der Schriftsteller mit der Vorstellung einer außersprachlichen Wirk-

lichkeit.262 Die einzige verbleibende Realität ist der transmediale und hybride

»Schrift-Körper«, in den alles Erlebte eingeschrieben ist und der zum Ausgangs-

punkt jeglicher Sinn- und Bedeutungskonstitution wird:263 »Phrase qui s’était

formée toute seule«.264 Damit verändert sich die Konzeption sowohl von Subjekt

und Körper als auch von Sprache: Subjekt und Körper werden bei Khatibi de-

essentialisiert. Sie stellen keine vordiskursiven und natürlichen Entitäten mehr

dar, sondern konstituieren sich ausschließlichmit und durch Sprache. Die Sprache

hingegen fungiert nicht mehr als Abbild der Wirklichkeit, sondern entfaltet selbst

performative Wirkung.

Seine Kritik an einem repräsentationslogischen Sprachmodell verdeutlicht

Khatibi auch, indem er die Personalpronomen nicht mehr als linguistisch stabile

Referenzen einer außersprachlichenWirklichkeit inszeniert, sondern als Elemente

des unendlichen und sprachübergreifenden Prozesses von Bedeutungsprodukti-

on.265 Das kontinuierliche und unscheinbare Changieren der Personalpronomen

258 Vgl. de Toro: »Nicole Brossard et Abdelkébir Khatibi: Corps-écriture ou écrire comme la cir-

culation infinie du désir.«, S. 75.

259 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-

ghrebinischen Literatur«, S. 281.

260 Khatibi: »Amour bilingue«, S. 217.

261 Vgl. Segler-Meßner: »La bi-langue de Abdelkébir Khatibi comme modèle d’une littérature

hybride«, S. 187.

262 Vgl. u.a. Quadflieg, Dirk: »Sprache undDiskurs. Von der Struktur zur différance«, in:Moebius,

Stephan und Andreas Reckwitz (Hg.): Poststrukturalistische Sozialwissenschaften, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2008, S. 93-107, hier S. 93ff.; Horn: »Literatur. Gibt es Gesellschaft im Text?«,

S. 363ff.

263 Vgl. u.a. de Toro: »Nicole Brossard et Abdelkébir Khatibi: Corps-écriture ou écrire comme la

circulation infinie du désir.«, S. 63; Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und

Mediensimulation in der maghrebinischen Literatur«, S. 270.

264 Khatibi: »Amour bilingue«, S. 207.

265 Vgl. Segler-Meßner: »La bi-langue de Abdelkébir Khatibi comme modèle d’une littérature

hybride«, S. 186.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 101

je, il und elle evoziert zum einen eine Vervielfältigung der Perspektiven und

reflektiert zum anderen das eigene symbolische Spiel des grundsätzlich mehr-

sprachigen und instabilen Textes. Darüber hinaus verweist es darauf, dass die

Geschlechterdifferenz eine diskursiv und kulturell hergestellte Realität ist.266

Da die Wörter im Sinne der bi-langue Teil eines permanenten Translationsakts

zwischen verschiedenen Sprachsystemen sind und somit einer grammatikalischen

und semantischen Dopplung unterliegen, oszillieren sie auch permanent zwischen

den Geschlechtern.267 In Khatibis Schriften, die sich durch die Einschreibung der

languematernelle in die französische Schrift auszeichnen,wird das französische Ge-

nus um die arabische Variante erweitert, sodass die Wörter zu mehrdeutigen und

androgynen Signifikanten werden:268

Il pensa au soleil, et déjà son nom, celui de la lune s’inversent – du féminin aumas-

culin – dans sa double langue. Inversion qui fait tourner les mots avec les constel-

lations, pour une étrange attraction de l’univers. En se disant cela, il croyait s’ex-

pliquer sa lancinance de l’androgynie, aimant, désaimant sous le coup desmêmes

charmes.269

Der von Khatibi vollzogene Wechsel zwischen der arabischen und französischen

Sprache entlarvt auf exemplarische Weise die Willkür generischer Klassifikatio-

nen.270 Anhand seines Sprachkonzepts der bi-langue destabilisiert Khatibi das

traditionelle Zwei-Geschlechter-Modell zugunsten einer permanenten Rotation

zwischen Maskulin und Feminin sowie zwischen Hetero- und Homosexualität:271

»Nous étions de la même espèce bâtarde et d’un croisement insensé: la bi-langue

de nos ravissements transsexuels«272 Die bi-langue etabliert somit insgesamt

eine Struktur der Dopplung, die alle tradierten Kategorien im Sinne von Derri-

das différance umgestaltet.273 Bi-langue bedeutet somit nicht nur Dopplung von

Sprache, sondern auch Vervielfältigung von Geschlecht und Sexualität. Analog zu

266 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-

ghrebinischen Literatur«, S. 282.

267 Vgl. de Toro: »Abdelkébir Khatibi: Fondateur des stratégies ›planétaires‹ culturelles, litté-

raires et politiques. Représentations de la pensée hybride khatibienne dans le Maghreb.«,

S. 114.

268 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-

ghrebinischen Literatur«, S. 282.

269 Khatibi: »Amour bilingue«, S. 208.

270 Vgl. Gronemann: »Mehrsprachigkeit als Sprachreflexion und Mediensimulation in der ma-

ghrebinischen Literatur«, S. 282.

271 Vgl. Buci-Glucksmann: »Fitna ou la différance intraitable de l’amour«, S. 29.

272 Khatibi: »Amour bilingue«, S. 238.

273 Vgl. de Toro: »Abdelkébir Khatibi: Fondateur des stratégies ›planétaires‹ culturelles, litté-

raires et politiques. Représentations de la pensée hybride khatibienne dans le Maghreb.«,

S. 116.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

monolithischen Vorstellungen von Kultur und Sprache dekonstruiert Khatibi mit

der bi-langue die Konzeption einer natürlichen Zweigeschlechtlichkeit und greift

der heute etablierten Gender- und Queer Theorie voraus. Das Androgyne erhebt er

dabei zur Metapher für Hybridität. Es verkörpert für ihn die Verschmelzung von

Körper und Text und das Moment des Übergangs sowohl zwischen Kulturen und

Sprachen als auch zwischen den Geschlechtern:

Peut-être, en ce temps, avait-il construit cette scène de parade vis-à-vis des

femmes, pour quelque mirage de l’androgynie: peut-être aussi, cette duplicité –

du corps et de la langue – avait-elle envoûté son enfance, sans que grandît en lui

l’être de l’amour, sans qu’il fût aimé par l’amour. Traduire l’impur dans le pur, la

prostitution dans l’androgynie, était une aventure, qui exigeait d’être vécue sans

aucune réserve. Il errait de pays en pays, de corps en corps, de langue en langue.

Et je tombais, parfois, dans la détresse.274

Androgynie wie auch Prostitution, Homosexualität und Polygamie fungieren in

Khatibis Texten als Denkfiguren der »Verunreinigung« im Sinne der différance. In-

dem sie tradierte Differenzschemata überwinden, verkörpern sie das Unübersetz-

bare beziehungsweise die Sinnstreuung:275

La prostitution et la polygamie étaient, pourtant, son royaume, son harem natals.

Harem (Harîm), harâm (sacré, interdit), ces deux mots le ramenaient au lexique

de son enfance. Sa languematernelle continuait ses petits plaisirs, avec une conti-

nuité admirable. Il semblait à cette époque qu’il ne fut attaché à la langue étran-

gère que dans cette corruption, ce chiasme de jouissance: étranges, étranges nuits

de noces!276

Darüber hinaus repräsentieren sie das »konstitutive Außen«, das im Zuge einer

identitätsbildenden Diskursstrategie ausgeblendet und zum Anderen deklariert

wird.277 Das Sichtbarmachen dieses Anderen im Text bedeutet eine Subversion

274 Khatibi: »Amour bilingue«, S. 221.

275 Vgl. de Toro: »Abdelkébir Khatibi: Fondateur des stratégies ›planétaires‹ culturelles, litté-

raires et politiques. Représentations de la pensée hybride khatibienne dans le Maghreb.«,

S. 115.

276 Khatibi: »Amour bilingue«, S. 221.

277 Vgl. u.a. Reckwitz: Subjekt, S. 78ff. ; Reckwitz, Andreas: »Subjekt/Identität«, in: Moebius, Ste-

phan und Andreas Reckwitz (Hg.): Poststrukturalistische Sozialwissenschaften, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp2008, S. 75-92, hier S. 87. Anm.: Das »konstitutive Außen« bezeichnet imRah-

men poststrukturalistischer Theorien in Anlehnung an Derrida die Abhängigkeit der Sub-

jektivierung beziehungsweise der Formung von Identität von der Differenzmarkierung. Erst

indem ein verworfenes und pathologisiertes »Anderes« diskursiv hervorgebracht wird, kann

innerhalb des Differenzsystems das »Eigene«, also »Identität« konstituiert und stabilisiert

werden.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 103

und ein Irritieren hegemonialer Identitätsdiskurse, wodurch alternative Identi-

fizierungsstrategien möglich werden.278 Indem Khatibi das Andere ins Zentrum

seiner Texte rückt, zeigt er seine Existenz und entlarvt die Instabilität und Kon-

strukthaftigkeit jeder Subjektivierung.279 Sein Konzept der bi-langue bildet den

Ausgangspunkt einer insgesamt als hybrid deutbaren Identitätsvorstellung und

das radikale Gegenkonzept zu einem Essentialismus der Kulturen, Sprachen und

Geschlechter. Damit weist es Parallelen und Analogien zur sogenannten Queer

Theorie auf, die im Folgenden dargestellt wird.

2.3 Queering le Maghreb?: Auf dem Weg zu einer postkolonialen
Betrachtung von Gender und Sexualität

Für die Analyse der Konstruktion von Identität in Hinblick auf Geschlecht und Se-

xualität sind Gendertheorien zentral. Sie befassen sich mit der Herstellung von

Geschlecht durch soziale und kulturelle Diskurse und nehmen vor allem die Zwei-

teilung in Frau und Mann, ihre Bedeutung und Auswirkungen auf die Gesellschaft

kritisch in den Blick. Die Queer Theorie richtet ihren Fokus überdies auf die ge-

sellschaftliche Normierung von Sexualität und ihre enge Beziehung zur herrschen-

den Geschlechterordnung. Für die vorliegende Arbeit, die Geschlechtsidentität und

sexuelle Orientierung als untrennbar miteinander verwoben betrachtet, bietet sie

daher einen sinnvollen theoretischen Ausgangspunkt und wird im folgenden Ka-

pitel dargestellt. Ihre vorrangig europäische und US-amerikanische, weiße und

mittelständische Entstehungsgeschichte und Perspektivierung allerdings sind An-

lass für Kritik, wenn es um die Untersuchung der Geschlechterordnung in nicht-

westlichen Kulturen geht oder um die Beschreibung der geschlechtlichen und se-

xuellen Identität von Menschen anderer Hautfarbe, kultureller oder auch klassen-

spezifischer Herkunft. Die undifferenzierte Übertragung gender- und sexualitäts-

theoretischer Ansätze in nicht-westliche kulturelle Kontexte birgt die Gefahr, aus

einem eurozentrischen Blickwinkel heraus Verallgemeinerungen zu treffen und

kulturelle Abgrenzungstendenzen zu bestärken. Dieser Problematik verschiedener

Ausschlussmechanismen innerhalb queererTheoriebildung geht das zweite Unter-

kapitel nach, das die Möglichkeiten einer postkolonialen und inklusiven Herange-

278 Vgl. u.a. Reckwitz: Subjekt, S. 78ff.; Thon, Christine: »Kollektivität braucht radikale Demokra-

tie. Politik und ihre Subjekte aus hegemonietheoretischer Perspektive«, in: Jähnert, Gabriele,

Karin Aleksander undMarianne Kriszio (Hg.): Kollektivität nach der Subjektkritik: geschlech-

tertheoretische Positionierungen, Bielefeld: transcript 2013, S. 101-116, hier S. 108.

279 Vgl. Thon: »Kollektivität braucht radikale Demokratie. Politik und ihre Subjekte aus hegemo-

nietheoretischer Perspektive«, S. 108.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

hensweise an Geschlecht und Sexualität eruiert, die nicht nur kulturelle, sondern

auch klassenspezifische Differenzen berücksichtigt.

2.3.1 Was ist Queer?: Theorie und Entstehungsgeschichte

Der Begriff queer, der ins Deutsche übersetzt so viel wie »verquer« bedeutet, wur-

de seit dem frühen 20. Jahrhundert vor allem in Europa und den USA als abfälliger

Ausdruck für »schwul« oder »lesbisch« verwendet.280 In den achtziger und neun-

ziger Jahren wurde der Begriff von politischen Aktivist:innen jedoch einer Neu-

bewertung unterzogen und zu einer positiven Selbstbezeichnung umgedeutet.281

Seitdemwird queer sowohl als Sammelbegriff für ein politisches Bündnismargina-

lisierter nicht-heteronormativer Sexualitäten als auch im Sinne eines neuen theo-

retischen Konzepts, der Queer-Theorie, verwendet, das sich kritisch mit der Nor-

malisierung von Geschlecht und Sexualität auseinandersetzt.282 Es handelt sich

also um einen Begriff im Wandel.283 In ihrer Einleitung zu Queer Theory schreiben

Morland und Willox hierzu: »What makes a theory queer? What does it mean to

describe oneself as queer? Is ›queer‹ an adjective, a noun, or a verb? Is ›queer‹ some-

thing that you do or something that you are?«284 Ähnlich beschreibt auch Goldman

queer als »a complex term which itself allows for many, sometimes contradictory,

interpretations«.285 Jagose zufolge skizziert queer heute vor allem »Ansätze oder

Modelle, die Brüche im angeblich stabilen Verhältnis zwischen chromosomalem,

gelebten Geschlecht (gender) und sexuellem Begehren hervorheben«.286 In ihrer

umfassenden Einführung verweist Jagose zwar dezidiert auf die prinzipielle Of-

fenheit von queer, setzt den Begriff letztlich jedoch vor allem in Beziehung zu den

»festeren und bekannteren Kategorien ›lesbisch‹ und ›schwul‹«.287 Engel hingegen

betrachtet queer »als eine Kritik an den definitorischen Grenzziehungen jeglicher

Identitätsdiskurse und Identitätskonstruktionen«288 und nach Degele ist queer als

280 Vgl. Kraß: »Queer Studies – eine Einführung«, S. 17.

281 Vgl. Ebd., S. 18.

282 Vgl. Jagose, Annamarie: Queer theory: eine Einführung, 2. Aufl., Berlin: Querverlag 2005,

S. 13.

283 Vgl. Ebd.

284 Morland, Iain und Annabelle Willox: »Introduction«, in: Morland, Iain und Annabelle Willox

(Hg.): Queer theory, Basingstoke: Palgrave Macmillan 2005, S. 1-5, hier S. 1.

285 Goldman, Ruth: »Who is that Queer Queer? Exploring Norms around Sexuality, Race, and

Class in Queer Theory«, in: Beemyn, Brett und Michele J. Eliason (Hg.): Queer studies: a les-

bian, gay, bisexual, & transgender anthology, New York, NY: New York University Press 1996,

S. 169-182, hier S. 170.

286 Vgl. Jagose: Queer theory, S. 15.

287 Ebd., S. 14.

288 Engel, Antke: Wider die Eindeutigkeit: Sexualität und Geschlecht im Fokus queerer Politik

der Repräsentation, Frankfurt a.M.: Campus Verlag 2002, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 105

Substantiv mit LGBT gleichzusetzen und bezeichnet dann »all diejenigen, die sich

nicht in das Korsett eindeutiger heterosexueller Orientierungen und binärer Ge-

schlechtszuordnungen zwängen lassen wollen«.289

Die verschiedenen Interpretationen von queer machen deutlich, dass bis

dato Uneinigkeit über die Bedeutung des Begriffs herrscht. Vor allem existieren

zwei grundverschiedene Verwendungsweisen, eine identitätsaffirmierende und

eine identitätskritische, die auf die doppelte Anbindung des Ausdrucks erstens

in Gesellschaft und Politik und zweitens in der vorrangig poststrukturalistisch

geprägten Wissenschaft zurückzuführen sind. Die Tatsache, dass queer sich im

Kontakt mit diesen beiden Diskursen, dem politischen und dem theoretisch-

wissenschaftlichen permanent weiterentwickelt, macht eine einheitliche und all-

gemeingültige Definition schwierig. Im Gegensatz jedoch zu der beschreibenden

und in Medien und Politik fast schon inflationär gebrauchten Begrifflichkeit von

queer, lassen sich für die Queer Theorie mittlerweile einige genealogische und

theoretische Grundzüge herausfiltern.

Als wesentliche Ziele der Queer Theorie definieren Kraß und Schößler die De-

naturalisierung normativer Konzepte von Männlichkeit und Weiblichkeit, die Ent-

koppelung vonGeschlecht und Sexualität, die Destabilisierung der dichotomenGe-

genüberstellung von Homo- und Heterosexualität sowie die Anerkennung eines

sexuellen Pluralismus, der sowohl schwule und lesbische Sexualität als auch Bi-

sexualität, Transsexualität und Sadomasochismus umfasst.290 Die Queer Theorie

verknüpft somit fächerübergreifend die Themenfelder Sexualität und Geschlech-

terverhältnisse. Dabei fokussiert sie ähnlich wie die vorangestellten Identitätskon-

zepte von Derrida und Khatibi die performative Wirkung von Sprache in Hinblick

auf Produktion undMaterialisierung identitärer Normen und konstruktivistischer

Machterhaltung.291

Für die Entstehung der Queer Theorie ist die Geschichte der queeren Bewe-

gung von großer Bedeutung. Als historischer Ausgangspunkt gelten die im Som-

mer 1969 durch eine polizeiliche Razzia im Stonewall Inn, einem Schwulenlokal in

der Christopher Street in New York ausgelösten Aufstände, da sie einen theore-

tischen und terminologischen Paradigmenwechsel in Hinblick auf Homosexuali-

tät markieren.292 Das Datum dieser als »Stonewall-Unruhen« in die Geschichte

eingegangenen gewalttätigen Konflikte zwischen Barbesuchern und Polizei steht

289 Ebd.; Degele, Nina: Gender/Queer Studies: eine Einführung, Paderborn: Fink 2008, S. 42.

290 Vgl. u.a. Kraß: »Queer Studies – eine Einführung«, S. 18; Schößler: Einführung in die Gender

Studies, S. 107.

291 Vgl. u.a. Jagose: Queer theory, S. 7; Ludwig, Gundula: Geschlecht regieren: zum Verhältnis

von Staat, Subjekt und heteronormativer Hegemonie, Frankfurt a.M.: Campus Verlag 2011,

S. 164ff.; Gössl, Martin J.: Schöne, queere Zeiten?: eine praxisbezogene Perspektive auf die

Gender und Queer Studies, Bielefeld: transcript 2014, S. 9.

292 Vgl. Kraß: »Queer Studies – eine Einführung«, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

bis heute symbolisch für den Ursprung einer schwulen und lesbischen Freiheits-

bewegung, der sogenannten Gay Liberation, die ihre politische Selbstbehauptung

seither international am Christopher Street Day feiert.293 Sie kennzeichnet, dass sie

mit den verschiedenen Homophilenorganisationen brach, die sich seit dem Ende

des 19. Jahrhunderts in Europa und später auch in den Vereinigten Staaten für die

Rechte Homosexueller eingesetzt und dabei die Strategie einer Pathologisierung

von Homosexualität verfolgt hatten.294 Statt sich damit zufrieden zu geben als

mental und psychisch »Abnorme« von der Gesellschaft bemitleidet, toleriert oder

gar kuriert zu werden, stellte die Gay Liberation die heterosexuelle Ordnung und

ihre Vorherrschaft grundsätzlich in Frage.295 Infolgedessen distanzierte sie sich

auch von der klinischen Bezeichnung »homosexuell«.296 Der im Englischen um-

gangssprachliche Begriff gay, im deutschen Sprachraum »schwul«, sollte hingegen

eine eigenständige, selbstbewusste und distinkte Identität, die nicht auf pathologi-

schen, sondern auf politischen Vorstellungen beruht, markieren.297 Selbstbestim-

mung und Anerkennung als identitäre Minderheit innerhalb einer mehrheitlich

heterosexuellen Gesellschaft waren jetzt das zentrale Anliegen.298

Der Erfolg, den die sogenannte Gay Liberation ab den sechziger Jahren hatte,

stand in engemZusammenhangmit derHerausbildung anderer Emanzipationsbe-

wegungen,wie der Anti-Kriegsbewegung, der Frauenbewegung, der sexuellen oder

der schwarzen Befreiungsbewegung, die damals in Europa und den USA ein neues

politisches Bewusstsein und eine radikale Protestkultur etablierten.299 Zunächst

erachtete die Gay Liberation es daher auch als notwendig, sich nicht ausschließ-

lich für die Rechte Homosexueller einzusetzen, sondern gemeinsam mit anderen

gegenkulturellen Bewegungen eine umfassende Kritik an den herrschenden Ideo-

logien zu formulieren.300 Die von ihr propagierte Herausbildung einer eigenstän-

digen homosexuellen Identität erschwerte jedoch gleichzeitig die Solidarität zwi-

schen den unterschiedlichenMinoritäten; ein Problem, dem sich die QueerTheorie

heute annimmt und das sie neu verhandelt.301 So hatte dieGay Liberation trotz ihrer

internationalen Ausrichtung und einer anfangs noch geringen Zahl an Transvesti-

ten, Trans- und Bisexuellen, die sich an ihren Rändern aufhielt, erkennbar weiße,

männliche und bürgerliche Züge.302 In einer besonders paradoxen Situation be-

293 Vgl. Ebd., S. 16.

294 Vgl. Jagose: Queer theory, S. 37ff.

295 Vgl. Ebd., S. 46f.

296 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 111.

297 Vgl. Kraß: »Queer Studies – eine Einführung«, S. 16.

298 Vgl. Ebd.

299 Vgl. Jagose: Queer theory, S. 48f.

300 Vgl. Ebd., S. 49f.

301 Vgl. Ebd., S. 48.

302 Vgl. u.a. Sullivan: A critical introduction to queer theory, S. 25; Jagose: Queer theory, S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 107

fanden sich lesbische Frauen. Sie standen vor dem Problem, sich weder mit den

Minoritätserfahrungen schwuler Männer noch mit denen heterosexueller Frauen

identifizieren zu können.303 Ähnlich wie der europäische und US-amerikanische

Feminismus schloss auch die Gay Liberation, obwohl sie ursprünglich selbst aus der

Kritik an gesellschaftlicher Marginalisierung entstanden war, diejenigen aus, die

von Mehrfachdiskriminierung betroffen waren.304

Erst zu Beginn der neunziger Jahre vollzog sich ein erneuter und für die Queer

Theorie entscheidender Wandel in der queeren Bewegung. Die essentialistischen

Identitätspolitiken suchte sie nun durch (de-)konstruktivistische Perspektiven zu

ersetzen.305 Die Wende vom essentialistischen zum konstruktivistischen Konzept

von Identität stand neben dem Aufkommen des Poststrukturalismus in der aka-

demischen Welt und der ansteigenden Unzufriedenheit mit der zunehmend sepa-

ratistischen Befreiungsbewegung auch in unmittelbarem Zusammenhang mit der

Aids-Krise.306 So kann sie als Antwort auf die Probleme interpretiert werden, die

der reaktionäre politische Diskurs im Kampf gegen Aids mit sich brachte.307 In-

dem er die Epidemie und Homosexualität sprachlich gleichsetzte, galt die Krank-

heit als »Schwulenseuche«.308 Im Umkehrschluss erschien gleichgeschlechtliches

Begehren geradezu als tödliches Verhängnis und der Mythos der pathologischen

Homosexualität wurde bestärkt.309 Die Folgen dieser Darstellung von Aids wa-

ren zunehmende Homophobie und ein mangelhaftes Eingreifen in die Ausbrei-

tung der Krankheit.310 Spätere Aids-Aufklärungsprogramme verabschiedeten sich

daher von einem identitätsbasierten Sexualitätsverständnis und fokussierten statt-

dessen unter dem Motto »safer sex« das sexuelle Verhalten.311 Die Notwendigkeit,

die Identitätsgrenzen imKampf gegen Aids zu überschreiten, veränderte die bishe-

rige Politik im Umfeld der Gay Liberation.312 Zunehmend hinterfragte sie die Kon-

struktion schwuler und lesbischer Identitäten, um auch vielfältigen und wider-

sprüchlichen Begehrensformen Raum zu geben.313 Schließlich nutzten Aktivist:in-

nen der Act-up-Bewegung, die bis dato gegen die Stigmatisierung von Menschen

303 Vgl. u.a. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 111; Degele: Gender/Queer Studies,

S. 48f.

304 Vgl. u.a. Sullivan: A critical introduction to queer theory, S. 25; Jagose: Queer theory, S. 58.

305 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 111.

306 Vgl. Kraß: »Queer Studies – eine Einführung«, S. 18.

307 Vgl. Ebd.

308 Vgl. Jagose: Queer theory, S. 33ff., 121.

309 Vgl. Ebd., S. 121.

310 Vgl. Ebd., S. 34.

311 Vgl. u.a. Ebd., S. 35; Kraß: »Queer Studies – eine Einführung«, S. 18.

312 Vgl. Jagose: Queer theory, S. 122.

313 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 106.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

mit Aids und für mehr Aufklärung in Hinblick auf die Krankheit eintritt, den Be-

griff queer zum Zweck einer neuen Bündnispolitik.314 Die GruppeQueerNation, die

lesbische und schwule Aktivist:innen 1990 gründeten, setzte queer das erste Mal

in einer selbstaffirmierenden und sexualitätsübergreifenden Weise ein.315 Nur ein

Jahr später prägte die Literaturwissenschaftlerin Teresa de Lauretis in einer Aus-

gabe der Zeitschrift differences die Bezeichnung Queer Theory für Forschung und

Wissenschaft.316

Abgesehen von ihrer historischen hat die Queer Theorie auch eine theoreti-

sche Genese, die es in den Blick zu nehmen gilt. Ihre zentrale Grundlage bildet

die Historizität von Sexualität im Anschluss an Michel Foucaults unvollendete Un-

tersuchung Histoire de la sexualité.317 Danach werden sexuelle Praktiken samt der

sie umgebendenwissenschaftlichen und gesellschaftlichen Diskurse unter der Prä-

misse des historischenWandels beleuchtet.318 So haben sich in der westlichen Kul-

tur etwa über gleichgeschlechtliches Begehren übermehrere Epochen verschiedene

Diskurse entwickelt, abgewechselt und teilweise auch überlagert.319 Begriffe und

Kategorien, die sexuelle Identitäten beschreiben, damit auch die Unterscheidung

zwischenHomo- undHeterosexualität, erscheinen somit als zeit- und raumabhän-

gige Phänomene, die nicht verallgemeinerbar sind.320 Im Sinne der QueerTheorie

muss daher zwischen einem sexuellen Verhalten und einer sexuellen Identität, die

nur unter bestimmten historischen und kulturellen Bedingungen entsteht, unter-

schieden werden.321

Im ersten Band von Histoire de la sexualité, La volonté de savoir, der als einer der

Gründungstexte der Queer Theorie gilt, liefert Foucault eine überzeugende Ab-

handlung über die kulturelle und historische Genese von Homosexualität als einer

modernen Identitätskategorie. Der Text strebt danach, die kulturelle Konstrukti-

on sexueller Identitäten, ihre Institutionalisierung und Verwissenschaftlichung im

Kontext der jeweils vorherrschenden Sexualmoral zu verdeutlichen, die letztlich

der Grund für die Pathologisierung und den Ausschluss bestimmter Begehrens-

formen ist.322 Die Argumentation Foucaults basiert auf der Feststellung, dass erst

314 Vgl. Degele: Gender/Queer Studies, S. 43.

315 Vgl. u.a. Kraß: »Queer Studies – eine Einführung«, S. 17f.; Degele: Gender/Queer Studies, S. 44;

Malinowitz, Harriet und Diana Fuss: »Queer Theory: Whose Theory?«, Frontiers: A Journal of

Women Studies 13/2 (1993), S. 168, hier S. 171.

316 Vgl. Goldman: »Who is that Queer Queer? Exploring Norms around Sexuality, Race, and Class

in Queer Theory«, S. 171.

317 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 107.

318 Vgl. Ebd.

319 Vgl. Kraß: »Queer Studies – eine Einführung«, S. 22.

320 Vgl. Sullivan: A critical introduction to queer theory, S. 1.

321 Vgl. Jagose: Queer theory, S. 29.

322 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 109

die medizinischen Diskurse des 19. Jahrhunderts Homosexualität mit einer dis-

tinkten Persönlichkeit in Verbindung brachten.323 So waren gleichgeschlechtliche

Handlungen in Europa bis ins Jahr 1869, als der Schweizer Arzt Karoly Maria Ben-

kert das Wort Homosexualität als medizinischen Fachausdruck prägte, unter dem

mittelalterlichen und aus der Bibel abgeleiteten Terminus Sodomie als Sünde und

Verbrechen klassifiziert.324 Als »sodomitische Praktiken« unterlagen sie Stigmati-

sierung und Sanktionierung, es wurde jedoch keine spezifische Art von Individuum

aus ihnen abgeleitet.325 Vielmehr galten sie als Versuchungen, denen prinzipiell je-

der unterliegen konnte.326 Die amerikanische Feministin und Gendertheoretikerin

Gayle Rubin beschreibt hierzu den Fall des Grafen von Castlehaven, Mervyn Tou-

chet, der 1631 wegen Sodomie vor Gericht gestellt und hingerichtet wurde, den zu

dieser Zeit allerdings niemand, nicht einmal er selbst, als ein Individuummit einer

spezifischen Sexualität betrachtete.327 Foucault zufolge markiert die im 19. Jahr-

hundert einsetzende medizinisch-pathologische Konstruktion von Homosexuali-

tät somit einen Paradigmenwechsel: Gleichgeschlechtliche sexuelle Handlungen

kennzeichneten von nun an eine psychische und physische Disposition und be-

gründeten damit die Herausbildung einer distinkten, im Zweifel krankhaften se-

xuellen Identität:328

La sodomie – celle des anciens droits civil ou canonique – était un type d’actes

interdits: leur auteur n’en était que le sujet juridique. L’homosexuel du XIXème

siècle est devenu un personnage: un passé, une histoire et une enfance, un carac-

tère, une forme de vie: une morphologie aussi, avec une anatomie indiscrète et

peut être une physiologie mystérieuse. Rien de ce qu’il est au total n’échappe à sa

sexualité.329

Foucaults historische Ableitung, vor allem seine genaue und selbstbewusste Datie-

rung der Entstehung vonHomosexualität als Identitätskategorie, wird vonHistori-

ker:innen teilweise kritisch betrachtet.330 Dennoch bildet sein Ansatz einer raum-

zeitlichen Kontextualisierung sexueller Kategorien und damit die Enthüllung ihrer

323 Vgl. Jagose: Queer theory, S. 23.

324 Vgl. Kraß: »Queer Studies – eine Einführung«, S. 14.

325 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 109.

326 Vgl. Jagose: Queer theory, S. 23.

327 Vgl. Rubin, Gayle S.: »Thinking sex: Notes for a radical theory of the politics of sexuality«, in:

Parker, Richard und Peter Aggleton (Hg.): Culture, Society and Sexuality: A Reader, 2. Aufl.,

Hoboken: Taylor & Francis 2007, S. 150-186, hier S. 163.

328 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 109.

329 Foucault,Michel: Histoire de la sexualité, Bd. La volonté de savoir, Paris: Gallimard 1976, S. 59.

330 Vgl. Jagose: Queer theory, S. 24. Anm.: ZumBeispiel gibt derHistoriker undpolitischeAktivist

Alan Bray für die Entstehung der modernen Konzeption von Homosexualität bereits das 17.

Jahrhundert an.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Konstruktion und Arbitrarität heute das theoretische undmethodische Fundament

der QueerTheorie.331 Indem Foucault die Diskontinuitäten historischer und kultu-

reller Entwicklungen sowie die teilweise widersprüchlichen Konzeptionen im Ver-

ständnis von Sexualität und Geschlecht aufzeigt, stellt er ihre Natürlichkeit und

Eindeutigkeit in Frage. Geschlechtliche und sexuelle Normen erscheinen als ab-

hängig von Hierarchien, Interpretationen und Machtstrukturen.332 Insbesondere

die Vorstellung einer klaren und naturgegebenen Trennung zwischen den beiden

Geschlechtern und zwischen Hetero- und Homosexualität stellt sich dadurch als

Illusion dar.

Die Darlegung der Entstehung von Homosexualität als identitätsbildende Ka-

tegorie zielt darauf ab, die als normal und ursprünglich gesetzte Heterosexualität

als eine kulturelle und historische Konstruktion zu entlarven, die sich nur in Op-

position zur Homosexualität konstituieren kann.333 Historisch betrachtet wurde

der Begriff Heterosexualität tatsächlich erst 1880, mehr als ein Jahrzehnt nach der

Erfindung von Homosexualität, als Identitätskategorie geprägt.334 In ihrem 1990

erschienenen Werk Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity geht die

amerikanische Philosophin Judith Butler, neben Foucault eine der einflussreichs-

ten Repräsentantinnen der QueerTheorie, der Unterscheidung zwischen sex, gender

und desire nach und zeigt, dass die heterosexuelle Zuordnung dieser Kategorien so-

wie die scheinbar selbstverständliche Kontinuität zwischen ihnen (gender coherence)

eine kulturelle Konstruktion ist.335 Nach Butler vereinheitlicht die Kultur vielfälti-

ges Begehren, indem sie es permanent an die heterosexuelle Norm anpasst.336 Für

sie sind daher sowohl Geschlecht als auch Sexualität die Folge performativer Wie-

derholungen.337 Indem sie das Konzept eines biologisch und geschlechtlich deter-

minierten Körpers grundsätzlich in Frage stellt, hebt sie in Anlehnung an Derridas

Dekonstruktion die feministische Unterscheidung zwischen sex und gender auf.338

Sowohl das anatomische als auch das soziale Geschlecht sind nach Butler kultu-

relle Größen, die sich unablässig gegenseitig bedingen. Ihr zufolge produziert die

soziale Geschlechtsidentität (gender) den Körper erst als scheinbar natürliche und

331 Vgl. Kraß: »Queer Studies – eine Einführung«, S. 21.

332 Vgl. Gössl: Schöne, queere Zeiten?, S. 7.

333 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 110.

334 Vgl. Degele: Gender/Queer Studies, S. 86.

335 Vgl. u.a. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 97; Kraß: »Queer Studies – eine Ein-

führung«, S. 20.

336 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 96.

337 Vgl. Kraß: »Queer Studies – eine Einführung«, S. 20.

338 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 10, 96ff. Anm.: Die Unterscheidung zwi-

schen sex und gender, dem anatomischen und sozialen Geschlecht, die bis zur Infragestel-

lung durch Butler Geltung besitzt, hatte Gayle Rubin 1975 in ihrer inzwischen klassischen

Abhandlung »The traffic in women: notes on the ›political economy‹ of sex« entwickelt.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 111

geschlechtliche Determinante.339 Einen Körper unabhängig von kulturellen und

gesellschaftlichen Prägungen gibt es für sie grundsätzlich nicht:340

It would make no sense, then, to define gender as the cultural interpretation of

sex, if sex itself is a gendered category. Gender ought not to be conceived merely

as the cultural inscription of meaning on a pregiven sex (a juridical conception);

gender must also designate the very apparatus of production whereby the sexes

themselves are established. As a result, gender is not to culture as sex is to nature;

gender is also the discursive/cultural means by which »sexed nature« or a »natural

sex« is produced and established as »prediscursive«, prior to culture, a politically

neutral surface on which culture acts.341

ImAnschluss an ihreDekonstruktion der Sex-Gender-Differenz postuliert Butler in

ihrem Aufsatz Imitation and Gender Insubordination, das »Normale« sei ein Effekt des

»Unnormalen«, etwas, das überhaupt erst durch scheinbare Abweichung generiert

werde:342

The origin requires its derivations in order to affirm itself as an origin, for origins

only make sense to the extent that they are differentiated from that which they

produce as derivatives. Hence, if it were not for the notion of the homosexual as

copy, there would be no construct of heterosexuality as origin. Heterosexuality

here presupposes homosexuality. And if the homosexual as copy precedes the het-

erosexual as origin, then it seems only fair to concede that the copy comes be-

fore the origin, and that homosexuality is thus the origin, and heterosexuality the

copy.343

In Anlehnung an diese Perspektive Butlers geht die Queer Theorie davon aus, dass

normative Sexualität nicht ohne ihr Gegenteil, die queere beziehungsweise nicht-

normative Sexualität existieren könne.344

In ihrer Argumentation, die darauf zielt, das »naturalistische Diktat der

Zwangsheterosexualität zu durchkreuzen«345 und das verdrängte homosexuelle

339 Vgl. u.a. Kraß: »Queer Studies – eine Einführung«, S. 20; Vgl. Schößler: Einführung in die Gen-

der Studies, S. 96ff.

340 Vgl. Ludwig: Geschlecht regieren, S. 161.

341 Butler, Judith: Gender trouble: feminism and the subversion of identity, New York, NY: Rout-

ledge 1990, S. 7.

342 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 110.

343 Butler, Judith: »Imitation andGender Insubordination«, in: Abelove, Henry (Hg.): The Lesbian

and Gay Studies Reader, New York, NY: Routledge 1993, S. 307-320, hier S. 313.

344 Vgl. Goldman: »Who is that Queer Queer? Exploring Norms around Sexuality, Race, and Class

in Queer Theory«, S. 169.

345 Kraß: »Queer Studies – eine Einführung«, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Begehren sichtbar zu machen, bezieht sich Butler wiederum auf Foucault, der Se-

xualität nicht nur als ein kulturelles und historisches Konstrukt, sondern darüber

hinaus als Effekt verschiedener institutioneller Dispositive, Diskurse und sozialer

Praktiken beschreibt.346 Das von Foucault aufgezeigte Geflecht von Diskursen

und Machtformationen, das die Vorstellungen von Geschlecht maßgeblich her-

vorbringt, bezeichnet Butler als »heterosexuelle Matrix«.347 Foucault zufolge ist

Sexualität keineswegs ein biologischer und triebgesteuerter Vorgang, geschweige

denn eine psychisch oder hormonell verankerte Eigenschaft des Individuums, son-

dern eine zentrale Strategie der (Selbst-)Regulierung, die von politischen Regeln

und Manövern durchdrungen ist.348 Die institutionelle, politische Kontrolle von

Sexualität ist ihm zufolge in erster Linie mit Reproduktion verbunden. Während

reproduktive Heterosexualität als »gesund« und naturgemäß dargestellt wird,

werden andere Praktiken zu unnatürlichen Abweichungen deklariert:349

Car cette mise en discours du sexe n’est elle pas ordonnée à la tâche de chasser de

la réalité les formes de sexualité qui ne sont pas soumises à l’économie stricte de la

reproduction: dire non aux activités infécondes, bannir les plaisirs d’à côté, réduire

ou exclure les pratiques qui n’ont pas pour fin la génération? A travers tant de

discours, on a multiplié les condamnations judiciaires des petites perversions: on

a annexé l’irrégularité sexuelle à la maladie mentale; de l’enfance à la vieillesse,

on a défini une norme du développement sexuel et caractérisé avec soin toutes

les déviances possibles […].350

Foucault betrachtet Sexualität somit als eine konkrete gesellschaftliche Machtstra-

tegie und als einen Faktor, der das moderne Subjekt, das sich als ein Produkt äu-

ßerer Herrschaftsordnungen in Abhängigkeit zur Norm konstituiert, wesentlich

mitbestimmt.351 Für diese unmittelbare Verklammerung von staatlicher Regierung

und individueller Disziplinierung, die das physische Leben der modernen Subjek-

te, ihre Sexualität, Fortpflanzung und Gesundheit regelt, prägte er die Begriffe der

gouvernementalité und des bio-pouvoir:352

346 Vgl. Ebd., S. 21.

347 Vgl. Ludwig: Geschlecht regieren, S. 160.

348 Vgl. u.a. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 107; Rubin, Gayle S.: »Sex denken: An-

merkungen zu einer radikalen Theorie der sexuellen Politik«, in: Kraß, Andreas (Hg.): Queer

denken: gegen die Ordnung der Sexualität (Queer Studies), Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003,

S. 31-79, hier S. 33.

349 Vgl. Ludwig: Geschlecht regieren, S. 152.

350 Foucault: Histoire de la sexualité, S. 51.

351 Vgl. Ludwig: Geschlecht regieren, S. 153.

352 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 108.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 113

La vieille puissance de la mort où se symbolisait le pouvoir souverain est mainte-

nant recouverte soigneusement par l’administration des corps et la gestion calcu-

latrice de la vie. Développement rapide au cours de l’âge classique des disciplines

diverses – écoles, collèges, casernes, ateliers: apparition aussi, dans le champ des

pratiques politiques et des observations économiques, des problèmes de nata-

lité, de longévité, de santé publique, d’habitat, de migration; explosion, donc, de

techniques diverses et nombreuses pour obtenir l’assujettissement des corps et le

contrôle des populations. S’ouvre ainsi l’ère d’un »bio-pouvoir«.353

Anders als von Kritiker:innen oft behauptet, leugnen weder Butler noch Foucault

die physischen Voraussetzungen menschlicher Sexualität; sie machen lediglich

deutlich, dass sie sich nicht ausschließlich mit biologischen Termini erfassen lässt.

In Anlehnung an Foucault definiert Gayle Rubin Sexualität als grundsätzlich

politisch. Je nach Epoche und Raum werde sie mal weniger und mal mehr um-

kämpft, manchmal sogar gänzlich neu verhandelt.354 Allerdings werden sexuelle

Praktiken ihr zufolge permanent von staatlichen und wissenschaftlichen Institu-

tionen geregelt, überwacht und hierarchisiert:355

The realm of sexuality also has its own internal politics, inequities, and modes of

oppression. As with other aspects of human behaviour, the concrete institutional

forms of sexuality at any given time and place are products of human activity. They

are imbuedwith conflicts of interest and politicalmanoeuvre, both deliberate and

incidental. In that sense, sex is always political. But there are also historical peri-

ods in which sexuality is more sharply contested and more overtly politicized. In

such periods, the domain of erotic life is, in effect, renegotiated.356

Die minutiöse und harsche Regelung der unterschiedlichen Ausprägungen von Se-

xualität durch das Rechtssystem gleicht Rubin zufolge einem »legalisierten Ras-

sismus«.357 Die einzig legalisierte sexuelle Handlung unter Erwachsenen sei der

heterosexuelle Akt der Eheleute, während andere Formen einvernehmlicher und

frei gewählter Sexualität kriminalisiert werden:

This system of sex law is similar to legalized racism. State prohibition of same-sex

contact, anal penetration, and oral sex make homosexuals a criminal group de-

nied the privileges of full citizenship. With such laws, prosecution is persecution.

Even when the laws are not strictly enforced, as is usually the case, the members

353 Foucault: Histoire de la sexualité, S. 183f.

354 Vgl. Rubin: »Thinking sex: Notes for a radical theory of the politics of sexuality«, S. 150.

355 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 111.

356 Rubin: »Thinking sex: Notes for a radical theory of the politics of sexuality«, S. 150.

357 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

of criminalized sexual communities remain vulnerable to the possibility of arbi-

trary arrest, or to periods in which they become the objects of social panic. When

those occur, the laws are in place and police action is swift.358

Vor dem Hintergrund der Untersuchungen von Foucault, Butler und Rubin lassen

sich für die Queer Theorie einige zentrale Zielsetzungen und theoretische Ansätze

ermitteln, über die weitestgehend Konsens herrscht und die auch die gesellschafts-

politischen Diskurse über queer bestimmen. Im Vordergrund steht die Entnatura-

lisierung sowohl von Geschlecht als auch von Sexualität, die infolgedessen nicht

als Ausdruck natürlicher Gegebenheiten, sondern als Effekte diskursiver Struktu-

ren betrachtet werden.359 Über den Primärstatus von Geschlecht oder Sexualität

wurden dabei teils heftige und langanhaltende Debatten geführt. Heute sind quee-

re Theoretiker:innen sich einig, dass es sich bei Geschlecht und Sexualität um zwei

analytisch zu unterscheidende Kategorien handelt, die sich jedoch wechselseitig

bedingen und die Konstruktion einer spezifischen Realität entscheidend beeinflus-

sen.360 Erst ein binäres Geschlechtersystem, das ausschließlich zwei Geschlech-

ter akzeptiert und in dem Geschlechtsidentität, -rolle und sexuelle Orientierung

gleichgesetzt werden, bringt Heterosexualität als einzige Grundlage hervor.361 Für

diese komplexe Verflechtung von Geschlecht und Sexualität verwendet die Queer

Theorie den Ausdruck Heteronormativität.

Alternative und von der Heteronormativität abweichende Sexualitäten konzi-

piert die Queer Theorie im Rückgriff auf die Ideen Butlers als politische Strategi-

en, die es ermöglichen, die Performativität der binär organisierten geschlechtli-

chen und sexuellen Ordnung zu entlarven.362 Neben parodistischen Rekontextua-

lisierungen, wie sie für Butler unter anderem die Travestie darstellt, können Um-

deutungen auf sprachlicher Ebene eine Verschiebung der Grenzziehung zwischen

»Normalität« und »Abweichung« bewirken und deren Arbitrarität und Wandelbar-

keit offenlegen.363 Daran anschließend bezeichnet Villa das Umfunktionieren von

Beleidigungen und Schimpfwörtern zu positiven Selbstbezeichnungen als quee-

re Politikform, da auf diese Weise Identitäten destabilisiert und gesellschaftliche

Diskurse beeinflusst oder gar verschoben werden können.364

Da die QueerTheorie Heteronormativität grundsätzlich in Frage stellt, begreift

sie verschiedene Begehrensformen als autonome Praktiken, die sie nicht auf das

358 Rubin: »Thinking sex: Notes for a radical theory of the politics of sexuality«, S. 167.

359 Vgl. u.a. Jagose: Queer theory, S. 124; Villa, Paula-Irene: Judith Butler: eine Einführung,

2. Aufl., Frankfurt a.M.: Campus Verlag 2012, S. 103.

360 Vgl. Degele: Gender/Queer Studies, S. 49f.

361 Vgl. Ebd., S. 88.

362 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 112.

363 Vgl. Jagose: Queer theory, S. 98ff.

364 Vgl. u.a. Villa: Judith Butler, S. 103ff.; Jagose: Queer theory, S. 133.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 115

heterosexuelle System beziehen.365 Bisexualität etwa betrachtet sie nicht als eine

Kombination von Männlichkeit und Weiblichkeit, sondern als eine transkatego-

riale Praxis, die als paradigmatischer Ausdruck einer Identitätsverweigerung das

gesamte sex/gender-System subvertiert.366 Dem Phänomen Bisexualität widmet

sich Majorie Garber in einer eigenen Studie. In Die Vielfalt des Begehrens. Bisexualität

von der Antike bis heute geht sie der Verdrängung und Stigmatisierung von Bisexua-

lität nach und begreift sie als »eine Form der Sexualität, welche die Kategorie der

sexuellen Ordnung überhaupt aufhebt, wenn sie eine Sexualität ist, welche die ein-

fachen Polaritäten von hetero und schwul, queer und ›het‹ aus den Angeln hebt, ja

sogar durch ihre biologischen und physiologischen Konnotationen die Geschlech-

terkategorien männlich und weiblich selber in Frage stellt […].«367 Während sich

die Queer Theorie in ihren Anfängen fast ausschließlich mit verschiedenen For-

men transgressiven Begehrens befasste, richtet sich das Forschungsinteresse Kraß

zufolge neuerdings auch auf heterosexuelle Lebensweisen und Institutionen wie

die Ehe. Zusammenfassend handelt es sich bei der Queer Theorie somit um ein

normkritisches Projekt, das nicht nur die sogenannte Heteronormativität, sondern

prinzipiell die herrschende soziale Ordnung in Frage stellt, die Grenzen zwischen

politischer Intervention undwissenschaftlicher Auseinandersetzung herausfordert

und Widerstand leistet gegen dominante und restriktive Gesellschaftsdiskurse.

2.3.2 Am Schnittpunkt der Identitäten:

Queer aus postkolonialer Perspektive

Obwohl sich die Queer Theorie durch ihren hohen norm- und identitätskritischen

Anspruch auszeichnet, neigt sie dazu, eigene Stereotypen und Ausschlüsse zu ge-

nerieren, die vor allem Vertreter:innen postkolonialer Ansätze und Theorien sowie

Wissenschaftler:innenmit einemnicht-westlichenHintergrund kritisieren. Sie be-

mängeln eine verallgemeinernde Tendenz queerpolitischer und -theoretischer Dis-

kurse mit Blick insbesondere auf Kultur und Ethnie aber auch den sozioökonomi-

schen Status: Die Erfahrungen der weißen europäischen und US-amerikanischen

Mittelschicht setzten sie als Norm und schlössen damit diejenigen von Menschen

anderer Hautfarbe, Kultur und Klasse beziehungsweise Schicht aus.368

In der gesellschaftspolitischen und wissenschaftlichen Auseinandersetzung

mit dem Begriff queer lassen sich zahlreiche Beispiele für kulturell-ethnische

365 Vgl. Schößler: Einführung in die Gender Studies, S. 112.

366 Vgl. Ebd.

367 Garber, Marjorie B.: Die Vielfalt des Begehrens: Bisexualität von der Antike bis heute, Frank-

furt a.M.: Fischer 2000, S. 81.

368 Vgl. El-Tayeb, Fatima: »Begrenzte Horizonte. Queer Identity in der Festung Europa«, in:

Steyerl, Hito und Encarnación Gutiérrez Rodriguez (Hg.): Spricht die Subalterne deutsch?Mi-

gration und postkoloniale Kritik, Münster: Unrast 2003, S. 129-145, hier S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

und klassenspezifische Homogenisierungen finden. Bereits Anfang der neunziger

Jahre verband die Aktivist:innengruppe Queer Nation ihr Engagement nicht nur

mit einem sexualitätsübergreifenden Engagement gegen Aids, sondern auch mit

einem neuen, dezidiert amerikanischen Nationalgefühl.369 In ähnlicher Weise

thematisierte die britische Miniserie Queer as folk, die ab 1999 Erfolg in Großbri-

tannien und darüber hinaus hatte, ausschließlich die Probleme und den Alltag

weißer, junger und wohlhabender schwuler Männer; die Lebensrealität anderer,

beispielsweise aufgrund ihrer Hautfarbe oder kulturellen Zugehörigkeit mehrfach

diskriminierter Menschen nahm sie nicht in den Blick.370 An den Universitäten

etablieren und entwickeln bis heute überwiegend weiße Wissenschaftler:innen die

Queer Theorie weiter und legen dabei ihre eigenen Lebensbedingungen zugrun-

de.371 Sie forcieren zudem eine Spezialisierung der Sprache, die Menschen ohne

oder mit geringer wissenschaftlicher Qualifikation von den Debatten über die

Bedeutungen und Ziele von queer und der Queer Theorie ausschließt.372 Sherri

Paris betrachtet die Queer Theorie daher als ein elitäres und von der Realität

losgelöstes Projekt: »This is a politics formulated from a point beyond the body by

people who are not hungry or cold, people who can theorize in comfort, peering

at the world through computer screens, reconfiguring its surfaces endlessly, like a

floppy disk.«373

Indem queere Bewegung und Theorie kulturelle und ethnische Differenzen

nicht ausreichend berücksichtigt, läuft sie Gefahr, nichtnormative Geschlechtlich-

keit und Sexualität zu einem Symbol für die zivilisatorische Fortschrittlichkeit

und Freizügigkeit ausschließlich weiß und westlich gedachter Gesellschaften zu

erheben. Eine solch eurozentrische Perspektive, die Gender und Sexualität zum

Vorwand für ethnisch und kulturell motivierte Grenzziehungen macht und damit

koloniale Diskurse der Stigmatisierung fortsetzt, motiviert als Gegenreaktion

abgrenzende Haltungen auf der Seite von Aktivist:innen und Wissenschaftler:in-

nen, die in der Tradition antikolonialer Denkweisen stehen. Kritik an der eigenen

Gesellschaft, Kultur und Religion sowie die Hinwendung zu europäischen oder

US-amerikanischen Theorien und Epistemen wie der Queer Theorie betrachten

sie als Kollaboration mit dem Westen.374

369 Vgl. Jagose: Queer theory, S. 136.

370 Vgl. Morland/Willox: »Introduction«, S. 1ff.

371 Vgl. u.a. Malinowitz/Fuss: »Queer Theory«, S. 172; Goldman: »Who is that Queer Queer? Ex-

ploring Norms around Sexuality, Race, and Class in Queer Theory«, S. 172.

372 Vgl. Malinowitz/Fuss: »Queer Theory«, S. 172.

373 Paris, Sherri: »Review: A Lure of Knowledge: Lesbian Sexuality and Theory by Judith Roof;

Inside/out: Lesbian Theories, Gay Theories by Diana Fuss«, Signs 14/4 (1993), S. 984-988, hier

S. 988.

374 Vgl. Kröhnert-Othman: »Die symbolische Ordnung der Moderne, kulturelle Identität und

Gender im arabisch-islamischen Raum«, S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 117

Für die arabisch-islamische Welt spricht sich etwa der jordanische Politikwis-

senschaftler Joseph Andoni Massad dezidiert gegen eine Übertragung westlich ge-

prägterTheorien und Kategorien hinsichtlich Gender und Sexualität aus, da sie für

ihn eine besondere, kulturelle Form des westlichen Imperialismus darstellt:

Like Williams, Foucault was not attentive to the links of these modern concepts

to the colonial project. My point here is not that Williams and Foucault failed to

historicize how these conceptswere applied to the colonies, but rather – andas Ed-

ward Said has argued in Orientalism and in Culture and Imperialism – that these

concepts were themselves products of the colonial experience.375

In seinem Werk Desiring Arabs, das stark von den Thesen Saids zur europäischen

Wissensproduktion beeinflusst ist, argumentiert Massad, dass arabische Intellek-

tuelle westliche Sichtweisen auf Modernität und Fortschritt im Zuge der Kolonia-

lisierung oft unhinterfragt übernommen und verinnerlicht hätten. Dadurch hät-

ten sie der Bewertung und Formierung ihrer eigenen Kultur und Tradition nach

westlichen Maßstäben, ihrer Bezeichnung als »rückständig« und der Positionie-

rung auf der untersten Stufe der zivilisatorischen Skala, Vorschub geleistet.376

Ihm zufolge haben die orientalistischen Diskurse des Westens die Selbstwahr-

nehmung und Formierung arabischer Subjekte und ihrer Sexualitäten nachhal-

tig beeinflusst.377 Vor allem die in der Tradition westlicher Wissensproduktion

und Sexualitätsdiskurse stehenden international ausgerichteten Politiken europäi-

scher und US-amerikanischer schwul-lesbischer Bewegungen betrachtet Massad

im zweiten Teil seiner Monographie als die zeitgenössische Form eurozentrischer

und imperialer Vereinnahmung. Die missionarischen Maßnahmen dieser Organi-

sationen sowie ihre Diskurse, die in einer Linie mit denen der westlichen Frauen-

und Menschenrechtsbewegungen stehen, verkörpern für ihn ein neues Konzept

globaler Macht, das er Gay International nennt:

Westernmale,white-dominated organizations (the International Lesbian andGay

Association – ILGA – and the International Gay and Lesbian Human Rights Com-

mission – IGLHRC) sprang up to defend the rights of »gays and lesbians« all over

the world and to advocate on their behalf. […] It is these missionary tasks, the

discourse that produces them, and the organizations that represent them which

constitute what I will call the Gay International.378

375 Massad, Joseph Andoni: Desiring Arabs, Chicago: University of Chicago Press 2008, S. 7.

376 Vgl. Amer, Sahar: »JosephMassad and theAllegedViolence ofHumanRights«, GLQ: A Journal

of Lesbian and Gay Studies 16/4 (01.01.2010), S. 649-653, hier S. 649.

377 Vgl. Massad: Desiring Arabs, S. 48.

378 Ebd., S. 161.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

Indem die Gay International ihre eigenen Sexualitätskategorien wie »lesbisch« und

»schwul« für alle Kontinente universalisiert, bringt sie, so Massad, die dazugehöri-

gen Identitäten und ihre meist monolithischen Konzeptionen erst hervor und zer-

stört die Existenz anders organisierter Geschlechter- und Sexualitätsordnungen in

nicht-westlichen Kulturräumen: »[…] it is the very discourse of the Gay Internatio-

nal, which produces homosexuals, as well as gays and lesbians, where they do not

exist, and represses same-sex desires and practices that refuse to be assimilated

into its sexual epistemology.«379 Die ontologische und binäre Unterscheidung von

Homo- und Heterosexualität versteht Massad vor diesem Hintergrund als Kon-

strukt, das dem arabischen Raum erst durch die Interventionen des Westens ok-

troyiert wurde.380

Massad leistet in seinem Werk eine wertvolle Aufarbeitung, Übersetzung und

damit Sichtbarmachung arabisch-islamischer Sichtweisen auf das Thema Sexuali-

tät.381 Indem er in seiner Argumentation jedoch ausschließlich den Einfluss westli-

cher Diskurse auf die Konstruktion von Sexualität in arabischsprachigen Ländern

fokussiert, entlarvt er zwar das grundsätzliche Problem kultureller Hegemonie,

übersieht jedoch die durchaus hybride und dynamische Verfasstheit islamischer

Gegenwartsgesellschaften und ihrer Gender- und Sexualitätskonzeptionen. Ver-

schiedene arabischsprachigeWissenschaftler:innen und Aktivist:innen werfen ihm

daher einen essentialistischen Ansatz vor, der die Idee eines grundlegenden Un-

terschieds zwischen arabischer und westlicher Kultur, Geschlechterordnung und

Sexualität bestärkt und damit die Vorstellung eines sogenannten Kulturkampfes

reproduziert.382 Die queerfeministische Aktivistin und Wissenschaftlerin Sarah

Hamdan etwa kritisiert den Rückgriff Massads auf das Argument der Authentiz-

ität, das Sexualität im arabischsprachigen Raum als homogen und statisch kon-

struiert: »What is most problematic is that Massad is considered to be asserting

a form of cultural authenticity to Arab sexuality that is homogenous and static,

instead of accounting for its complexities, hybridity, and its creative postcolonial

379 Ebd., S. 162f.

380 Vgl. Hamdan, Sarah: »Re-orienting desire from with/in queer arab shame: Conceptualizing

queer arab subjectivities through sexual difference theory in a reading of BareedMista3jil.«,

Kohl: A Journal for Gender and Body Research 1/1 (2015), S. 55-69, hier S. 58.

381 Vgl. Amer: »Joseph Massad and the Alleged Violence of Human Rights«, S. 651.

382 Vgl. u.a. Taha, S.: »Joseph Massad: an Occidentalist’s Other Subjects/Victims«, Arab Left-

ist: Commentary and translations on US/Middle East politics, sexuality and gender issues,

Blog, 21.04.2013, http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other

_21.html (zugegriffen am 30.11.2020); Hamdan: »Re-orienting desire fromwith/in queer arab

shame: Conceptualizing queer arab subjectivities through sexual difference theory in a read-

ing of Bareed Mista3jil.«, S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html
http://arableftist.blogspot.com/2013/04/joseph-massad-occidentalists-other_21.html


2. Identität in der Differenz denken 119

feature of negotiating and reinventing itself.«383 Darüber hinaus stellt sie fest, dass

die Betrachtung arabischer Kulturen und ihrer Sexualitätsordnung einzig in ihrer

Funktion als Widerstandsorte gegen westliche Hegemonie sie ihrer Handlungs-

macht beraube und damit auf den Status eines Abbilds oder einer Rekonstrukti-

on reduziere.384 Ähnlich kritisiert die Literatur- und Islamwissenschaftlerin Sahar

Amer, dass MassadMenschenmit nichtnormativer sexueller Orientierung aus ara-

bisch-islamischen Ländern in die Rolle des ohnmächtigen Opfers dränge, indem

er sie ausschließlich in ihrem Verhältnis zumWesten definiert: »Reading Massad’s

work, one gets the sense that Arabs are passive, always in a reactive position vis-à-

vis theWest, never actors or in charge of defining their own lives or sexualities.«385

Ihr zufolge nimmt Massad, indem er Menschen aus dem arabischen Raum grund-

sätzlich aus der Kategorie homosexuell ausschließt, eine Verallgemeinerung vor,

die spiegelbildlich derjenigen entspricht, die er selbst der Gay International vor-

wirft:

Even as he denounces the violence of the Gay International claims, Massad seems

to be perpetrating another kind of violence himself, namely, that of excluding

Arabs altogether from the category homosexuality. If for the Gay International, an

Arab who rejects the label gay is victim of self-hatred or internalized homosexual

homophobia, it would appear that for Massad, an Arab who asserts a gay identity

is a victim of orientalist fantasies, of colonial imposition, and of the universalizing

claims of Western gay rights groups.386

Amer problematisiert ferner, dass Massad einzig männlich-homosexuelles Begeh-

ren fokussiert und die Existenz beispielsweise lesbischer Liebe in arabisch-islami-

schen Ländern und Kulturen ignoriert.387

Hamdan undAmer reihen sichmit ihren Argumentationen gegenMassadsThe-

sen in die Denkweise postkolonialer Theoretiker:innen wie Derrida und Khatibi

ein, die den Nationalismus der frühen antikolonialistischen Bewegungen als einen

reinen Umkehrdiskurs kolonialer Vorstellungen und Ideologien bewerten und eine

erfolgreiche Entkolonialisierung in der Verbindung verschiedenkultureller Theore-

me verwirklicht sehen. Vom gleichen Standpunkt aus warnt auch der französisch-

marokkanische Literaturwissenschaftler Samir El Maarouf vor der Nachahmung

kolonialer Differenzdiskurse in Hinblick auf die Frage nach geschlechtlicher und

sexueller Identität in Nordafrika. Insbesondere die These, dass Homosexualität in

383 Hamdan: »Re-orienting desire from with/in queer arab shame: Conceptualizing queer arab

subjectivities through sexual difference theory in a reading of Bareed Mista3jil.«, S. 58.

384 Vgl. Ebd., S. 66.

385 Amer: »Joseph Massad and the Alleged Violence of Human Rights«, S. 652.

386 Ebd.

387 Vgl. Ebd., S. 653.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

den Ländern Nordafrikas ein Produkt der Kolonialisierung sei und vorher nicht

existiert hätte, ordnet er in die diskursive Strategie eines anticolonialisme dogma-

tique ein. Ihren Wahrheitsgehalt bestreitet er vor allem mit Blick auf die im Zuge

kultureller Schließungen geleugnete Geschichte der Homosexualität im Islam, die

unter anderem in einer reichhaltigen Literatur und Poesie offenkundig wird:388

L’inafricanité ou l’inarabité de l’homosexualité est l’autre mythe fondateur de

l’obscurantisme homophobique africain. […] L’homosexualité serait donc l’œuvre

d’un complot occidental destiné à étouffer et tuer dans l’œuf l’émergence éco-

nomique, et ce, dans toute l’Afrique, du Nord au Sud. […] Outre l’absence de

sérieux d’une telle théorie du complot, nous voudrions signaler les erreurs fon-

damentales sur lesquelles repose cette idéologie absurde, qui pousse, cette fois,

l’ »anticolonialisme dogmatique« jusqu’à son degré le plus extrême et le plus

cocasse. Et la principale erreur est de proposer l’argument ultime selon lequel

l’histoire entière des peuples arabes ne montrerait pas trace d’une quelconque

homosexualité, clandestine ou non. […] Les pays arabes possèdent donc bien une

histoire homosexuelle, et ils gagneraient à ne pas la nier.389

Darüber hinaus weist El Maarouf darauf hin, dass eine radikale Zuweisung von

nichtnormativer Sexualität zur westlichen Kultur Homo- und Transphobie in den

nordafrikanischen Staaten bestärken könnte:

La rhétorique peu subtile de ces homophobiques nord-africains consiste, on le

voit, à tenter de jouer les ancêtres européens contre les ancêtres arabes, en ex-

pliquant que si l’homosexualité est si ouvertement tolérée et protégée par la loi,

en Europe et en Amérique, c’est qu’elle fait partie intégrante de la culture occiden-

tale, depuis, au moins, la Grèce »décadente«.390

Einen ideologisch entkolonialisierten Blickwinkel auf Geschlecht und Sexualität im

arabischsprachigen Raum einzunehmen, bedeutet für die Kritiker:innen Massads

ihre fundamentale Vielfalt, Hybridität und Relationalität anzuerkennen und von

kulturellen Grenzziehungen Abstand zu nehmen. Außerdem fordern sie, die Ei-

genständigkeit und Handlungsfähigkeit von Menschen aus arabisch-islamischen

Ländern zur Kenntnis zu nehmen.391

Vor dem Hintergrund dieser Prämissen plädieren auch die französischen

Soziologen Jean Zaganiaris und Arnaud Alessandrin für die Übertragbarkeit von

388 Vgl. El-Tayeb: »Begrenzte Horizonte. Queer Identity in der Festung Europa«, S. 135.

389 El Maarouf, Samir Patrice: Les prémices littéraires des révolutions arabes: Yasmina Khadra,

Assia Djebar, Abdellah Taïa, Paris: L’Harmattan 2014, S. 166.

390 Ebd.

391 Vgl. Hamdan: »Re-orienting desire from with/in queer arab shame: Conceptualizing queer

arab subjectivities through sexual difference theory in a reading of Bareed Mista3jil.«, S. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 121

Theorien mit einer westlichen Entstehungsgeschichte wie der Queer Theorie auf

andere kulturelle, so auch arabisch-islamische Kontexte. In einem Artikel, der sich

dezidiert mit der Frage der Anwendung gender- und queertheoretischer Ansätze

in anderen als den europäischen und US-amerikanischen Kulturen auseinander-

setzt, kommen sie zu dem Schluss, dass die Fähigkeit aller und damit auch nicht-

westlicher Gesellschaften entscheidend ist, sich globale Konzepte anzueignen und

nach den eigenen Kriterien umzuformulieren: »Cela vient nous renseigner sur

l’existence d’un discours et de pratiques queers dans des aires non occidentales

dans la mesure où ce que le centre attend, la périphérie ne le fait peut-être

pas.«392 Beispielhaft nennen die beiden Soziologen einige Autor:innen, Akti-

vist:innen und politische Gruppen aus dem arabischsprachigen Raum, darunter

den marokkanischen Schriftsteller Abdellah Taïa sowie die beiden libanesischen

LGBTQ-Bürgerrechtsorganisationen MEEM und HELEM, deren Engagement auf

unterschiedlichen Interpretationen von queer beruht. Sie demonstrieren zum

einen die Autonomie von Menschen aus dem arabischsprachigen Raum sowie

zum anderen die Anpassungsfähigkeit von Begriffen. Außerdem entlarven sie

die in westlichen Diskursen oftmals unterstellte Homogenität der sogenannten

islamischenWelt und die Vorstellung von einer einheitlichen arabisch-islamischen

Identität als Illusion.393

Die Flexibilität sexueller Kategorien und Begriffe wie gay oder queer nimmt

auch Hamdan zum Anlass, um sich für deren Einbeziehung in arabisch-islamisch

geprägten Debatten und Kontexten auszusprechen. Als Beispiel zieht sie den Bei-

trag einer anonymen Autorin in Bareed Mista3jil: True Stories, einer von der Orga-

nisation MEEM herausgegebenen Sammlung an autobiografischen Essays queerer

libanesischer Frauen, heran:

Lesbian is such an ugly word to me. It makes me cringe – especially the French

version that is more often used in Lebanon »lesbienne« (with an elongated

»ieeeen«). Ugh. Even worse is the word »dyke«. But it’s still all good compared to

»sou7aqiyyeh«. That one really makesmewant to vomit. […] I find it intriguing how

people form certain images to go with words, how they give absolute meanings

392 Alessandrin, Arnaud und Jean Zaganiaris: »Intégrer de nouveaux objets dans la Théorie po-

litique comparée: La question Queer dans les aires ›non-occidentales‹«, in: Section Théma-

tique n°61: Quelle place pour le comparatisme en histoire des idées politiques et en théorie

politique?, 12ème Congrès Association Française de Sciences Politiques, Paris, Sciences Po,

11.07.2013, S. 7, https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pd

f (zugegriffen am 30.11.2020).

393 Vgl. Ebd., S. 4ff. Anm.: HELEM (Traum) ist eine libanesische Organisation, die für die Rechte

von Schwulen, Lesben, Bi-, Trans- und Intersexuelle eintritt. Die ebenfalls libanesische Orga-

nisation MEEM engagiert sich in erster Linie für Lesben, Bi- und Transsexuelle. Mawjoudin-

we exist ist eine tunesische Organisation, die fürMenschenrechte und das Recht auf sexuelle

Selbstbestimmung kämpft.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf
https://www.afsp.info/archives/congres/congres2013/st/st61/st61zaganiaris.pdf


122 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

to words. When they say the word »lesbian«, it represents a single image in their

heads. They have no idea what different and diverse people the word »lesbian«

can represent.394

Die unterschiedlichen Konnotationen der Bezeichnung Lesbe je nach Sprache und

Kultur, auf die die unbekannte Autorin verweist, verdeutlichen Hamdan zufolge,

dass Gender- und Sexualitätskategorien grundsätzlich arbiträr sind und sich damit

subversiv aneignen und rekontextualisieren lassen:

In the powerful interrogation of the word »lesbian« quoted above, from Arabic

to English to French the author identifies the cultural spaces at the intersection

of which takes shape a constantly negotiated sexuality. Going back and forth be-

tween different intonations, affects, and connotations, the author contests the

monolithic nature of the word »lesbian«, insisting on its complexity in terms of

type (butch, femme), sexual identification (gay, bi, trans) culture (Arab, American,

French), and sound (»ieeeen«).395

Im Gegensatz zu Massad, der seine These von einer eurozentrischen Vereinnah-

mung arabisch-islamischer Gesellschaften hinsichtlich Genderordnung und Sexu-

almoral auf das Argument einer natürlichen Differenz der Kulturen stützt, gehen

seine Kritiker:innen im Sinne postkolonialer Ansätze davon aus, dass Kulturen und

Sprachen prinzipiell hybrid und unabschließbar sind. Aus ihrer Perspektive steht

daher einer Öffnung gegenüber westlich geprägten Gender- und Sexualitätstheo-

rien nichts entgegen. Sie betonen im Gegenteil die Vorteile, die eine Verbindung

verschiedenkulturell geprägter Konzepte bietet und tragen damit den vielfältigen

Formen kultureller Vernetzung und Interaktion in einer globalisierten Welt Rech-

nung. Daneben machen sie die neuartige, produktive Verflechtung des Globalen

und Lokalen innerhalb der globalen Moderne zur Grundlage ihrer Überlegungen,

die der Soziologe und Globalisierungstheoretiker Roland Robertson mit dem Be-

griff »Glokalisierung« umschreibt. Anders als für Massad bedeutet für Robertson

Globalisierung nicht notwendigerweise Universalisierung und damit Zerstörung

lokaler Identität und Kultur. Vielmehr sieht er in ihr die Chance einer Öffnung zur

Weltgemeinschaft und zu einer neuen kulturellen Mobilität, in deren Zug sich der

vermeintliche Gegensatz zwischen Globalität und Lokalität auflöst.396

394 MEEM und Heinrich-Böll-Stiftung (Hg.): Bareed Mista3jil: True stories, Beirut: Meem 2009,

S. 34.

395 El-Ariss, Tarek: Trials of ArabModernity: Literary Affects and theNewPolitical, New York, NY:

Fordham University Press 2013, S. 115.

396 Vgl. Robertson, Roland: »Glokalisierung: Homogenität undHeterogenität in RaumundZeit«,

in: Beck, Ulrich (Hg.): Perspektiven der Weltgesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998,

S. 192-220, hier S. 204ff.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 123

Eine große Anzahl an Aktivist:innen und Theoretiker:innen aus dem arabisch-

sprachigen Raum, die sich mit dem Thema Geschlechtsidentität und sexuelle Ori-

entierung beschäftigt, befürwortet eine Auseinandersetzung mit westlich gepräg-

ten Theorien und Kategorien wie der Queer Theorie. Die Mehrheit nimmt dabei

eine postkoloniale Perspektive ein, die eurozentrische Stereotypisierungen und

Verallgemeinerungen zu vermeiden sucht und dazu eine Reihe an Bedingungen

stellt. Ihnen zufolge gilt es die aktuellen Globalisierungserscheinungen in Form

einer vermehrten Zirkulation von Information und Wissen zur Grundlage einer

Betrachtung von Geschlecht und Sexualität in arabisch-islamischen Regionen zu

machen. Vor allem aber müssen Kultur und Sprache in ihrer grundsätzlichen, von

Globalisierungstendenzen unabhängigen Hybridität gedacht werden, um der Vor-

stellung von einem zeitlichen Wendepunkt zu widersprechen, vor dessen Eintritt

ein statisches Kulturverständnis die tatsächliche Verfasstheit historisch »traditio-

neller« Gesellschaften beschrieben habe.397 Die Konzeption einer fundamentalen

Transkulturalität besitzt dazu ein starkes Potenzial, denn sie vermag die polare

und hierarchische Gegenüberstellung von Kulturen zu dekonstruieren.398 Indem

sie Kulturen als Räume versteht, die sich permanent wechselseitig durchdringen,

stellt sie die essentialistische Idee von einem natürlichen Unterschied zwischen

ihnen in Frage und legt darüber hinaus ihre meist ausgeblendeten Parallelen und

Gemeinsamkeiten frei. Auf diese Weise revidiert sie oft unhinterfragte Klischee-

vorstellungenwie die einer fortschrittlichen europäischen und einer rückständigen

arabisch-islamischen Geschlechterordnung sowie die Kolonialgeschichte und ihre

Diskursmacht.

Von dem Paradigma der Transkulturalität ausgehend lassen sich weder Kate-

gorien wie queer, gay oder lesbisch noch Konzepte von Geschlecht und Sexuali-

tät einem Kulturraum eindeutig zuordnen. Vielmehr stellen sie globale und damit

»deterritorialisierte« Bezugshorizonte dar, die stets aus einer spezifischen Position

betrachtet und definiert werden: »›Lesbian‹ is thus a multilayered word that trig-

gers different reactions and cannot be reduced to a binary opposition that opera-

tes neatly along Western or Eastern sexual models«.399 Ihr Sinngehalt und Nutzen

erscheint somit als variabel und jeweils abhängig vom aktuellen individuellen, kul-

turellen, zeitlichen und räumlichen Kontext.400 Diese Flexibilität und Variabilität

397 Vgl. Saal: »Kultur in Bewegung. Zur Begrifflichkeit von Transkulturalität«, S. 29f.

398 Vgl. Saal, Britta undMichikoMae: »Einleitung«, in: Mae, Michiko und Britta Saal (Hg.): Trans-

kulturelle Genderforschung: ein Studienbuch zum Verhältnis von Kultur und Geschlecht,

2. Aufl., Wiesbaden: Springer VS 2014, S. 9-17, hier S. 11.

399 El-Ariss: Trials of Arab Modernity, S. 115.

400 Vgl. u.a. Alessandrin/Zaganiaris: »Intégrer de nouveaux objets dans la Théorie politique com-

parée: La question Queer dans les aires ›non-occidentales‹«, S. 4ff.; Amer: »Joseph Massad

and the Alleged Violence of Human Rights«, S. 653: »The notion that being gay means one

thing and one thing only in either theWest or the ThirdWorld is highly problematic and does

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Identitätskonstruktionen im postkolonialen Maghreb

geschlechtlicher und sexueller Kategorien und Konzepte bringt komplexe Prozes-

se von Aneignung, Subversion und Neuverhandlung mit sich. Aus ihnen resultiert

eine neue Diversität an Subjektpositionen und Identifizierungsmöglichkeiten, die

einen emanzipativen Gegenentwurf zu eurozentrischen Universalisierungen und

kulturseparatistischen Ansätzen darstellt.

Abgesehen von dem Bewusstsein für eine grundlegende Transkulturalität

erfordert eine postkoloniale Perspektive auf Geschlecht und Sexualität, die viel-

fältigen Möglichkeiten von Geschlechtsidentität und sexueller Orientierung zu

berücksichtigen. Insbesondere die eingangs beschriebene weiße und europäisch/

US-amerikanische Normierung und Genealogie westlich geprägter Kategorien

und Theorien zur Interpretation geschlechtlicher und sexueller Identität gilt es

offen zu legen und zu revidieren. Dazu müssen die komplexen Verschränkungen

und Wechselwirkungen zwischen dem Geschlecht und anderen identitätsstiften-

den Kategorien wie etwa Ethnizität im Sinne der Intersektionalitätsforschung

fokussiert werden. Außer Ethnizität beziehungsweise Kultur kommt dabei auch

die Kategorie Klasse zum Tragen, denn gerade postkoloniale Gesellschaften leiden

oftmals unter einer hohen sozialen Ungleichheit, die ihre Identitätsfindung und

die der in ihr lebenden Individuen stark beeinflusst. Mittels einer intersektionalen

Herangehensweise können queerpolitische und -theoretische Diskurse ihrem

Anspruch einer Normen- und Herrschaftskritik gerecht werden und nicht nur

sexuell, sondern auch mehrfach Diskriminierten einen Raum zur Artikulation

bieten: »it offers a way in which to express many intersecting queer selves – in my

case, to name just a few, as a bisexual, a Jew, a feminist, an anti-capitalist, an anti-

racist – all of which stand in opposition to powerful societal norms«.401 Gerade

die Offenheit des Begriffs queer ebenso wie der Queer Theorie, die sich vor allem

aus ihrer ständigen Weiterentwicklung ergibt, erweist sich dabei als Potenzial,

um Ein- statt Ausschlüsse zu forcieren.

Um eine postkoloniale Perspektive auf Gender und Sexualität mithilfe westli-

cher Theorien und Konzepte wie der Queer Theorie einzunehmen, gilt es die He-

terogenität und Vielfalt der Geschlechter und Begehrensformen zur Kenntnis zu

nehmen und Verallgemeinerungen hinsichtlich kultureller und ethnischer Zuge-

hörigkeit zu vermeiden. Auf der Grundlage dieser Erkenntnisse betrachtet die vor-

liegende ArbeitTheorien und Begriffe zur Beschreibung geschlechtlicher und sexu-

eller Identitäten als flexibel und kontextspezifisch sowie in ihrer Interdependenz

not take into account the multiple variations in that category (across individuals, life span of

a given individual, location etc.) that have been at the heart of recent Third World gay and

lesbian studies.«.

401 Goldman: »Who is that Queer Queer? Exploring Norms around Sexuality, Race, and Class in

Queer Theory«, S. 170f.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Identität in der Differenz denken 125

mit anderen identitätsbeschreibenden Termini. Die untersuchten kulturellen Arte-

fakte stellen dabei spezifische Orte der diskursiven Neuverhandlung und Perform-

anz dar, die es ermöglichen, eurozentrische und universalisierende Vorannahmen

über Geschlecht und Sexualität im Maghreb in Frage zu stellen und vielfach auch

zu entkräften.

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462683-003 - am 13.02.2026, 17:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462683-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

