

https://doi.org/10.14361/9783839407653-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B-Boys' bei der Eréffnungsfeier der Expo, den Olympischen Spielen und auf
Tanzfestivals, in den Stlicken von Pina Bausch oder William Forsythe, Hip-
Hop-Choreographen als Shootingstars der zeitgendssischen Tanzszene: Bei-
spiele von derartigen Crossover zwischen den Welten der Hoch- und Popu-
larkultur —und das meint auch immer zwischen Lebenswelten — gibt es viele.
Die Berner Tanztage bildeten zwanzig Jahre lang eine wichtige und — als eta-
bliertes Festival — eine prominente Plattform, auf der diese Crossover pra-
sentiert wurden: Accrorap (2001) und Grupo de Rua de Niteroi (2004) fihrten
vor, wie sich B-Boying mit zeitgenossischer Tanzasthetik und anderen tanz-
kulturellen Traditionen verbinden kann.

Dieser Beitrag fokussiert die Ubergange zwischen populdrem und kiinstle-
rischem Tanz. Er stellt den Dualismus in der westlichen Tanzmoderne zwi-
schen Hochkultur und populdrem Tanz als einen Chiasmus im tanzkulturellen
Raum vor, der zugleich distinktiv zwischen verschiedenen tanzkulturellen Tra-
ditionen wirkt. Der flr Soziologie und flr Tanzwissenschaft so schwer zu fas-
sende Zusammenhang von sozialer Erfahrung und asthetischer Praxis soll
dabei vor allem entlang von zwei Fragen zur Diskussion gestellt werden: In
welchem sozialen und kulturellen Kontext sind populdre Tanze in der west-
lichen Moderne entstanden und was sagt die tanzkulturelle Praxis Uber den
sozialen Kontext aus? Und zweitens: Wie und unter welchen Bedingungen
erfolgt ein Crossover von populdrem Tanz zum kinstlerischen Tanz?

In and Qut: Die populacten Tanzkultucren der Modecne

Die europdische Tanzmoderne, die etwa um die Wende vom 19. zum
20. Jahrhundert einsetzt, ist von Anfang an mit einem neuartigen, flr die
Moderne charakteristischen Phanomen konfrontiert: dem Dualismus von
Hoch- und Popularkultur. Tanzmoderne, das heif3t: Balletts Russes und Aus-
druckstanz auf der einen Seite und populéare Tanze — vor allem aus anderen
Kulturen — auf der anderen Seite. Denn erst in der Moderne entwickelt sich
im Zuge von Industrialisierung und Verstadterung eine populare Stadtkultur,
die als »Massenkultur« seit Ende des 19. Jahrhunderts vor allem die birger-

' Breakdance ist ein von Medien erfundener Begriff; der damit verbundene Tanz
heit in der HipHop-Szene B-Boying.

14.02.2026, 11:25:28, i@ - |

Passagen

Gabriele Hlein:


https://doi.org/10.14361/9783839407653-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

liche Kulturkritik beschéaftigte.2 Von Gustave Le Bon Uber Ortega y Gasset
bis hin zu Theodor W. Adorno galt die Kultur der aufstrebenden Mittelschichten
und des Kleinblrgertums als Einbruch in die dem Blirgertum bislang vorbe-
haltenen Kultur-Rdume der Stadt. Und sie galt als eine Kultur der Minderwer-
tigkeit: Ob Lichtspielhduser, Varietés oder Tanzlokale — all diese neuen kultu-
rellen Einrichtungen schienen geschaffen fir ein leichtes Amisement der
Massen, gegen das sich das auf Sammlung und Distanz bedachte Birger-
tum abzugrenzen trachtete.

Insbesondere das neue Tanzvergnigen, das mit der explosionsartigen Aus-
breitung von Tanzlokalen in den europaischen Metropolen das Lebensgefiihl
der Stadter, der Arbeitsmigranten und Landfllchtlinge préagte, wurde zum In-
begriff der neuen, an Kérper- und Sinneslust orientierten Stadtkultur. Ein Bei-
spiel: Allein in Berlin waren im Jahr 1930 899 Lokale mit Tanzerlaubnis ver-
zeichnet, knapp 200 davon befanden sich in den Zentren Friedrichstralde und
Berlin-West.2 Den birgerlichen Kulturkritikern galten diese »Plasierkasernen«
(Kracauer) als »Asyle fir Obdachlose« und »Markte der Prostitution«* und
dieser Ruf des Zlgellosen, Verruchten und sozial Deklassierten sollte die po-
puldren Tanzlokale bis heute — von der Tanzbar zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts Uber die Discos der 1970er und die Techno-Clubs der 1990er Jahre be-
gleiten. So wusste der »Spiegel« noch angesichts der Techno-Welle von
»einem Haufen kranker tanzender Halbnackter« zu berichten, die »nicht viel
mehr als bumsen, schlucken und tanzen«® wollen.

Wie die Tanzmusik — vom »Niggerjazz«, GUber Swing, Rock'n’Roll, Soul, Funk,
Disco, Techno oder HipHop — wurde das populdre Tanzen zum Inbegriff von
Modernitat, von modernem Lebensstil, aber auch von Migration und kultu-
rellem Mix. Tanzen wird zu einer Reise in eine imaginierte fremde Welt. Es
ist eine Korper-Reise, die durch die fremden Rhythmen und polyzentrischen
und polyrhythmischen Bewegungsmuster das Andere, das Auf3eralltagliche,
die imaginierte Sozialwelt erfahrbar werden 14(3t: Ob Tango, Rumba, Charles-
ton oder Shimmy von den 1910er bis 1930er Jahren, Swing in den 1940ern,
in den 1950ern Rock'n’Roll, in den 1970ern Disco und Pogo, seit den 1980ern
Lambada, Mambo, Salsa oder Breakdance, in den 1990er Jahren Techno —

2 Vgl. Gabriele Klein: Electronic Vibration. Pop Kultur Theorie, Wiesbaden: Verlag
flr Sozialwissenschaften 2004, S. 80-103.

3 Vgl. Knud Wolffram: Tanzdielen und Vergnigungspaléste. Berliner Nachtleben
in den dreildiger und vierziger Jahren, von der FriedrichstraRe bis Berlin W, vom
Moka Efti bis zum Delphi, Berlin: Edition Hentrich 1992, S. 19 u. 228 f.

4 Hans Ostwald: Berliner Tanzlokale, Berlin, Leipzig: Hermann Seemann Nachfol-
ger GmbH, 1905, S. 3.

5 Vgl. Die Party-Partei, in: Der Spiegel vom 15.7.1996, S. 92; dazu ausfuhrlicher
G. Klein: Electronic Vibration, S. 13 ff. u. S. 138-147.

14.02.2026, 11:25:28, i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407653-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

all diese Tanze waren und sind fir den weiRen Europaer ein Spiel mit dem
»Anderen«: Mit einer fremden Koérper- und Bewegungspraxis, mit unbe-
kannten Geschlechtercodes, mit unvertrauten Gesten und andersartigen Be-
wegungsmustern und -figuren. Als Ausdruck des »Anderen der Moderne«
versprechen sie die Erflllung der Sehnsucht nach Nahe, Tiefe, Gefuhl und
Authentizitdt, nach all dem, was der individualisierte Stadtbewohner zu ver-
missen glaubt. Und zwar dort, wo der immer wieder, in verschiedenen his-
torischen Schiiben aus sozialen Bindungen freigesetzte individualisierte Stadt-
bewohner sich am sichersten glaubt: in seinem Korper.

Stadte, ihre Bevodlkerungsdichte, soziale Dynamik und kulturelle Vielfalt wa-
ren wiederum der Nahrboden fur die Entwicklung neuer Tanze. Sie waren
und sind der »Hafen«, in dem die fremden Tanze anderer Kulturen und Kon-
tinente ankerten und »umgeschlagen« werden: Von den orientalischen Tan-
zen des 19. Jahrhunderts bis hin zu den afrikanischen Tanzen —all diese Tanze
leisten einen wesentlichen Beitrag zu dem Bild der westlichen Moderne Uber
den »QOrient« oder »Afrika«, Gber geheimnisvolle, sinnliche Kérper und
»schwarze Haut«. Als exotisierte Reprasentanten einer fremden Kultur- und
Korperpraxis wurden sie begehrt und als Begehrtes zugleich verdrangt und
diskriminiert. Nicht zuféllig traten die meisten »orientalischen Tanzerinnen«
— wie auch manche Beriihmtheiten der Tanzmoderne® — in Varietés auf und
blieben auf diese Weise — bis auf wenige Ausnahmen wie »La Goulue«, »La
belle Otéro«, Saharet, Sada Yacco beispielsweise — der Vergniigungskultur
verhaftet. Und nicht zuféllig finden bis heute erst dann Choreographinnen
und Choreographen aus anderen Kulturen Akzeptanz als zeitgendssische Tan-
zerinnen und Tanzer und eine entsprechende Position im zeitgendssischen
Tanzdiskurs, wenn sie ein Crossover zum westlichen Asthetikkonzept vollzo-
gen haben. Ismael Ivo, der mit seinem Stlick Under Skin bei den Berner Tanz-
tagen 1989 zu Gast war, ist daflr ein gutes Beispiel. Und schlieRlich findet
B-Boying erst dann Eingang in den zeitgenossischen Kunstdiskurs, wenn es
—als Tanztechnik und Tanzasthetik — von den legitimierten Sprechern dieses
Feldes anerkannt wird.

Als Migrationskulturen verbreiteten sich die neuen Tanze der popularen Kul-
tur global und reprasentieren bis heute, in ihren verschiedenen lokalen Aus-
pragungen, urbane Lebenserfahrungen, die von dem Widerstand gegen den

6 So zeigen beispielsweise Brygida Ochaim und Claudia Balk, dass nicht nur ei-
nige der wichtigsten Wegbereiterinnen des modernen Tanzes wie Ruth St. De-
nis, Loie Fuller oder Isadora Duncan ihre Karrieren in Varietés begonnen hat-
ten, wahrend andere groRe Tanzerinnen jener Zeit in den »Plasierkasernen«
und Vergnugungslokalen der Halb- und Demimode verblieben wie Anita Ber-
ber (vgl. Brygida Ochaim/Claudia Balk: Varieté-Tanzerinnen um 1900, Frankfurt/
Main, Basel: Stroemfeld 1999).

14.02.2026, 11:25:28, i@ - |

Passagen

Gabriele Hlein:

63


https://doi.org/10.14361/9783839407653-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tradierten Sitten- und Moralkodex einer weiRen birgerlichen Klasse — wie
im Tango — bis zu einer subversiven Praxis schwarzer Jugendlicher —im Hip-
Hop — reichen.

Die populéaren Tanze in der Moderne erzahlen von daher auch immer von der
wechselhaften Geschichte der Stadte zwischen Restauration und Revolu-
tion, Mainstream und Widerstand, sozialem Ein- und Ausschluss, Globalitat
und Lokalitat. Populdre Tanze erzédhlen diese Geschichte als Praxis des Per-
formativen, als eine sinnliche Geschichte der Kérperbeherrschung und -ent-
fesselung, der traditionellen Geschlechterhierarchie und der Geschlechterneu-
ordnung, der sozialen Differenz und kulturellen Heterogenitat, des Triebverzichts
und der Raserei, der Sehnsucht nach Verschmelzung und der Einsamkeit. Es
sind kdrperliche und raumliche Inszenierungen von sozialer Differenz und Zu-
gehorigkeit, der hybriden Kulturalitat und der symbolischen Konstruktion von
Fremdheit, der Jugend und der konservierten Jugendlichkeit, des AulRerall-
taglichen und des Banalen, der Sehnsucht und des Vergessens.

In populdren Tanzen dufdern sich soziale Erfahrungen eruptiv, unmittelbar kor-
perlich. Hierin unterscheiden sie sich von dem kiinstlerischen Tanz, der so-
ziale und kulturelle Erfahrungen und semantische Innovationen der moder-
nen Gesellschaft reflektiert und in asthetische Konzepte umsetzt, obwohl
neue Entwicklungen in populdaren Tanzen mit denen im kinstlerischen Tanz
in der Geschichte des 20. Jahrhunderts haufig zeitlich parallel verlaufen.

Gesellschaftliche Umbrliche als Breakbeats: Die 1860ec
und 187#0er Jahce

In den 1960er Jahren 6ffnen sich die bislang starren Grenzen zwischen Hoch-
und Popularkultur. Wesentliches Indiz ist die Pop-Art, aber auch die Popkul-
tur. Beide experimentieren mit den Moglichkeiten des Performativen und
entdecken zugleich die Kommerzialisierung ihrer Produktionen als Bestand-
teil ihrer Kreativitat. Damit stellten sie die Frage nach dem Ort von Kunst und
Kultur in einer warenférmig orientierten kapitalistischen Gesellschaft in dem
historischen Moment, in dem auch diese sich radikal zu einer Mediengesell-
schaft zu transformieren beginnt.

Zunachst aber vollzieht sich in den 1960er Jahren im Diskurs Gber die Mo-
derne ein Paradigmenwechsel: Der philosophische Diskurs setzt an, das Pro-
jekt der Moderne selbst in Frage zu stellen, indem er dessen Geltungsan-
spriiche wie Wahrheit, Allgemeingultigkeit und vernunftgeleitete Aufklarung
kritisch durchleuchtet.

Etwa zeitgleich etabliert sich in den 1960er Jahren mit dem Postmodern
Dance in New York City eine neue Tanzkunst, die einen Bruch mit dem or-
ganisch-ganzheitlichen Korperkonzept des modernen Tanzes vollzieht und

14.02.2026, 11:25:28, i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407653-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Medien des Tanzes: Korper, Bewegung und Raum selbst reflektiert. Aus-
gehend von der Judson-Church-Bewegung versucht die neue amerikanische
Tanzavantgarde den Tanzkdrper der Moderne zu entideologisieren und for-
muliert in ihrer dsthetischen Praxis ein abstraktes Korperkonzept, das die Be-
wegung des Korpers von der Bewegtheit des Subjekts trennt und damit das
einstige Credo des modernen Tanzes in Frage stellt, den Korper als sicht-
baren Ausdruck von Subjektivitat vorzustellen.

Was im philosophischen Diskurs der 1960er Jahre in der sich ankiindigenden
Debatte um die Postmoderne gedanklich vorbereitet und in der zeitgends-
sischen Kunst dsthetisch verarbeitet wurde, findet seinen sozialen Ausdruck
in den 1970er Jahren. Denn seitdem vollzieht sich der Ubergang von west-
lichen Industriegesellschaften zu sogenannten Mediengesellschaften, und
dieser Wandel zeigt sich vor allem in urbanen Ballungsrdumen. Die USA sind
die erste Industrienation, die diese Transformationsprozesse, die seit den
1980er Jahren unter dem Stichwort Globalisierung gehandelt werden, deut-
lich zu splren bekommen: die De-Industrialisierung von Stadten, weltweiter
okonomischer Wettbewerb, technologische Innovation, die wachsende Be-
deutung globaler Telekommunikationssysteme, die zunehmende Relevanz
internationaler Finanzstrome fiir die Okonomie, neue Wellen von Arbeits-
und Flichtlingsmigrantinnen und -migranten, beschleunigte Kirzungen der
Budgets im Bildungs- und Ausbildungssektor und rasant steigende Arbeits-
losigkeit. Betroffen sind davon vor allem die ethnischen Minderheiten, in den
USA vor allem Schwarze und Hispanics, und hier besonders die Jugend-
lichen. In den 1970er Jahren entfalten sich in den Ghettos von Detroit, Chi-
cago und in der New Yorker Bronx subkulturelle Szenen, die auf verschie-
dene Weise soziale Erfahrungen im Kreislauf von Jugendarbeitslosigkeit,
Kriminalitat und Drogenabhangigkeit zu einem asthetischen Ausdruck for-
men: HipHop in der Bronx, House in Chicago, Techno in Detroit. All diese
Szenen bilden sich vor allem an jenen urbanen Orten, die die Industriegesell-
schaft bereits verlassen hat und die von der neuen Eventkultur noch nicht
genutzt werden: in Lagerhallen und leer stehenden Hausern, in Parks und
Turnhallen, auf Sportplatzen und Mullhalden.

HipHop ist Mitte der 1970er Jahre die erste postmoderne Strafdenkultur, die sich
in der South Bronx von New York City, einem der armsten Ghettos der USA,
entfaltet. Historischer Ausgangspunkt sind die »urban dance parties« der 1970er
Jahre. Sie sind die Geburtsorte der DJ-Musik und der mit ihr verbundenen Tech-
niken des »scratching und mixing«. Die Breakbeats provozieren einen spezi-
fischen Tanzstil, das B-Boying. Zu den DJs und B-Boys gesellt sich der »MC
(Master of Ceremony)«, der die Tanzer Uber Sprecheinlagen zum Tanzen moti-
viert und in der Figur des Rappers zu weltweiter BeriUhmtheit gelangen sollte.

14.02.2026, 11:25:28, i@ - |

Passagen

Gabriele Hlein:


https://doi.org/10.14361/9783839407653-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die schwarzen B-Boys flihren die Tradition des afroamerikanischen Tanzes
fort und multiplizieren dessen Elemente Polyrhythmik und Polyzentrik. In-
dem das B-Boying Achsen und Zentren Uberall im Korper vorstellbar macht,
widerspricht es radikal der Tradition der westlichen Tanzmoderne. Zugleich
revolutioniert das B-Boying den ebenfalls aus der afroamerikanischen Tanz-
tradition stammenden Rock'n'Roll. Hatte dieser schon durch seine rasanten
Rollfiguren die Vertikale im Kérper Gberwunden und mit den drei Achsen des
Korpers gespielt, so radikalisiert das B-Boying diese Entwicklung —im Head-
spin dreht sich nicht nur der Tanzer auf dem Kopf, diese Figur ist auch eine
Metapher fir die Umdrehung des Kérperkonzeptes der Tanzmoderne. Indem
der Breakdance Uberall im Kérper Achsen und Zentren vorstellbar macht, er-
offnet er ganz neue Spielrdume flur bis dahin unvorstellbare Kérper-Figuren
und Bewegungsablaufe. Nicht nur deshalb bemerkte der Dekonstruktivist
unter den modernen Ballett-Choreographen, William Forsythe, die Zukunft
des westlichen Kunsttanzes liege im HipHop.

Zum Crossover zwischen zeitgendssischem Tanz und
populacem Tanz

HipHop hat, wie keine Popkultur zuvor, ein Crossover zwischen popularer
Kultur und zeitgendssischer Kunst praktiziert. Der Film Wild Style von 1982,
der einen wesentlichen Beitrag zu der Globalisierung des HipHop leistete,
hatte dieses Crossover bereits in Szene gesetzt: Der Writer Zorro, der in der
Bronx lebt, gerét in Kontakt zu einer hippen East-Village-Galeristin, die ihm
die Moglichkeit gibt, seine Bilder auszustellen. Anders als viele bekannte
Writer nach ihm, die in Museen ausstellen werden — so beispielsweise der
in den 1970er Jahren in der New Yorker Kunst-Szene durch Andy Warhol zu
schneller und kurzer Beriihmtheit gelangte Jean-Michel Basquiat” —, entschei-
det sich Zorro in dem Film fir sein »neighbourhood« und 16st damit den My-
thos vom Real Life des HipHop aus. Real Life, das meint dem Selbstverstand-
nis der HipHopper zufolge, die Einheit der vier Elemente des HipHop (DJing,
B-Boying, Writing, Rapping), die Ideologie, den Wertekanon und die sozialen
Urspriinge im Ghetto zu akzeptieren und zu leben.

Den Rickbezug auf die szenespezifischen Werte klagt vor allem die erste
Generation des HipHop ein. Sie beobachten mit Sorge, dass sich zum einen
in den jingeren Generationen die Einheit der vier Sparten des HipHop auf-
|6st und zudem den Jiingeren durch die zunehmende Kommerzialisierung

7 Basquiat lebte als 18-jahriger Spriher auf der StraRe, wurde dann von Warhol
entdeckt, von einer Anzahl von einflusgreichen New Yorker Galeristen ausge-
stellt und starb mit 27 Jahren an einer Uberdosis Heroin.

14.02.2026, 11:25:28, i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407653-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

des HipHop der Bezug zu den eigenen Idealen verloren gegangen ist.® Ahn-
lich kritisch diskutiert die HipHop-Szene den Transfer von HipHoppern in die
Kunstszene; die Argumentationsfigur entspringt dabei dem Muster, das be-
reits in Wild Style angelegt war: Das Crossover korrespondiert demnach mit
einem Verlust an Authentizitat und Realness; die De-Kontextualisierung ent-
spricht einer Entzauberung der HipHop-Kultur, ihrer Werte und Normen.
Waéhrend die in der HipHop-Szene verankerten B-Boys dieser De-Kontextu-
alisierung eher skeptisch gegenuberstehen und im B-Boying mehr als nur
eine rasante, akrobatische Tanzpraxis erkennen, hat der zeitgendssische
Tanz das innovative Bewegungspotenzial und die technische Virtuositat des
B-Boying schon vor langer Zeit erkannt und dsthetisch umgesetzt. Black
Blanc Beur beispielsweise, ein von dem Arzt und Psychologen Jean Djemad
initiilertes Projekt mit StraBenkindern aus den Trabantenstadten um Paris,
tourt weltweit und feierte kirzlich sein 20-jahriges Blihnenjubildaum. Die spa-
nische Choreographin Blanca Li arbeitete mit Tanzern aus der Pariser Satel-
litenstadt Surenes, ihr Bihnenbild war eine Halfpipe. William Forsythe, der
einst HipHop als den Tanz der Zukunft bezeichnete, arbeitet mit HipHop-Tan-
zern, der Brasilianer Bruno Beltrao gilt in der zeitgendssischen Tanzszene als
der HipHop-Choreograph und radikalisiert mit einer Gruppe von ehemaligen
B-Boys und der Tanztechnik des B-Boying, die er in ein zeitgendssisches
tanzasthetisches Konzept gestellt hat, die zeitgendssische Tanzasthetik. \Wah-
rend die konservativen Vertreter der HipHop-Szene ihm vorwerfen, HipHop
zu verraten und zu vermarkten, halt er die Vorstellung von einer Rickbesin-
nung auf die »wahren Werte« der HipHop-Kultur fir ein Phantasma. Sind
diese Beispiele Indizien fur eine Auflésung der einst starren Grenzen von
Hoch- und Popularkultur, von Kunst und Pop, von elitaren und nicht elitéaren
Kulturpraktiken, von legitimem und illegitimem Geschmack und Indizien fir
die Anerkennung der populdaren Tanzkultur im Feld der zeitgendssischen
Kunst? Oder dient die ehemalige Stralsenkultur dazu, der zeitgendssischen
Tanzkunst einen Innovationsschub zu verpassen, ohne dass sie selbst als
klnstlerische Praxis anerkannt wird?

Die Produktion von Kultureller Legitimitat

Es waren die Thesen postmoderner Literaturkritik, die als Erste eine Desta-
bilisierung der Grenzen von Hoch- und Popularkultur und mit ihr ein frohliches
Cutand Mix der Genres, asthetischen Formen, Lebensstile und des Publikums

8 Diese Einschatzungen beruhen auf den Ergebnissen des Forschungsprojektes
Uber die Kultur des HipHop, siehe dazu: Gabriele Klein/Malte Friedrich: Is this
real? Die Kultur des HipHop, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003.

14.02.2026, 11:25:28, i@ - |

Passagen

Gabriele Hlein:

67


https://doi.org/10.14361/9783839407653-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

konstatierten. Kritiker wie Leslie Fiedler® und Susan Sontag'®, aber auch Um-
berto Eco', propagierten bereits in den 1960er Jahren die Auflésung des hi-
erarchischen Systems der kulturellen Felder zugunsten einer Vielzahl von dis-
kursiven Praktiken. Demnach ldsst sich die Grenze kultureller Legitimitat nicht
mehr zwischen den einzelnen kulturellen Feldern ziehen. Sie besteht viel-
mehr in den spezifischen sinn- und identitatsstiftenden Funktionen, die in
der zunehmend fragmentiert erscheinenden kulturellen Sphare an bestimmten
bedeutungsproduzierenden Orten hergestellt werden, so lautet seitdem die
zentrale These postmoderner Kulturtheorie.

Man muss nicht erst die Thesen der im klnstlerischen Feld legitimierten
Sprecher, der anerkannten Kinstler und Kunsttheoretiker heranziehen, um
zu erkennen, dass ein Crossover zwischen Kunst und populédrer Kultur erst
dann mdglich war, wenn ein im Feld der Kunst legitimierter Sprecher sich fiir
den popularen Tanz stark gemacht hat. Dass ein Transfer des Streetdance in
den zeitgendssischen Tanz sich beispielsweise in Frankreich eher vollzogen
hat als in deutschsprachigen Landern, ist auch einer anderen Integrationspo-
litik geschuldet, die als Kulturpolitik agiert und eine lange Tradition darin hat,
Kunstprojekte mit Migrantenkindern zu initiieren. 2005 liefd sich der Erfolg
einer derartigen Vermittlungsarbeit zwischen kiinstlerischem Tanz und po-
pularer Kultur bei dem Film Rhythm is it! beobachten, bei dem der Direktor
der Berliner Philharmoniker, Sir Simon Rattle, Le Sacre du Printemps dirigierte
und Schilerinnen und Schiler von Berliner Hauptschulen dazu eine Choreo-
graphie von Royston Maldoom tanzten. Der Film, der urspriinglich als Mar-
ketingprojekt konzipiert war, gilt seitdem als Musterbeispiel eines tanze-
rischen Vermittlungsprojektes. Mit diesem Projekt und seinen vielen
Nachfolgern re-etabliert sich die Tradition des Community Dance, eine Tanz-
richtung, die, initiiert von Rudolf von Laban, dem deutschen Ausdruckstanz
entstammt, aber mit ihren Protagonisten zur Zeit des Faschismus sich im
englischen Exil etablieren konnte. Wie zumeist in der Geschichte der popu-
laren Tanze seit den 1970er Jahren, seitdem Saturday Night Fever(1978) eine
Disco-Welle ausgel6st hatte, verdankt sich auch die Re-Etablierung des Com-
munity Dance in Deutschland also der Filmindustrie und einer geschickten
Marketingstrategie.

Auch Rhythm is it! belegt: Das Crossover von populdrem Tanz und Tanzkunst

° Vgl. Leslie A. Fiedler: »Uberquert die Grenze, schlieRt den Graben! Uber die Post-
moderne, in: Wolfgang Welsch (Hg.), Wege aus der Postmoderne. Schlissel-
texte zur Postmoderne-Diskussion, Weinheim: VHC 1988 (1969), S. 57-74.

© Vgl. Susan Sontag: Kunst und Antikunst. 24 literarische Analysen, Frankfurt/
Main: Fischer-Taschenbuch-Verlag 1982 (1962).

" Vgl. Umberto Eco: »Fir eine semiologische Guerillag, in: ebd., Uber Gott und
die Welt, Miinchen: Hanser 1985 (1967), S. 146-156.

14.02.2026, 11:25:28, i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407653-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

passiert erst dann, wenn die im Feld der Kunst legitimierten Sprecher popu-
laren Tanz zur Kunst erklaren. Was aber wird transferiert, ist doch der Uber-
gang von popularer Kultur in das Feld der Kunst immer mit einer Dekontex-
tualisierung und Neukontextualisierung verbunden? Konkret gesprochen: Ist
es noch HipHop, wenn lediglich Power Moves oder UpRocks auf der Biihne
gezeigt werden, aber — wie in den Stlcken von Bruno Beltrdao — der Kontext
(die Sprache, der Slang, die Narration, das Bihnenbild-Graffiti) fehlt? Oder:
Wenn ein Solo getanzt wird, obwohl zum HipHop eigentlich immer die Posse
gehdrt? Ist es legitim, dies auf Tanzfestivals noch als HipHop zu prasentie-
ren? Und schlieRlich: Grenzt es an Ausbeutung, in diesem Fall an kdrperliche
Ausbeutung, wenn sich etablierte Choreographinnen und Choreographen fir
die schwierigen und den Kdérper mal3los strapazierenden Figuren und Bewe-
gungsabfolgen B-Boys heranholen? Trifft hier also das in der Subkulturtheo-
rie gdngige Muster zu, demzufolge die Globalisierung von lokal gebundenen
Subkulturen und der damit verbundene Aufstieg seiner Protagonisten immer
auch mit Verlust von ldentitat, mit dem Ausbluten der eigenen ldeale und
der Ausbeutung verbunden ist?

Diese Fragen sind weder moralisch-ethisch motiviert noch sind sie im Rah-
men eines »reinen« asthetischen Diskurses beantwortbar. Vielmehr verwei-
sen sie auf das gesellschaftliche Verhaltnis zwischen den verschiedenen kul-
turellen Feldern.

Grenzen kultureller Legitimitat

Es ist vor allem die Feldtheorie des franzosischen Soziologen Pierre Bour-
dieus, die ein theoretisches Instrumentarium bereitstellt, um Grenzverschie-
bungen zwischen kulturellen Feldern zu untersuchen.’?

Bourdieu unterstellt prinzipielle Unterschiede zwischen Hoch- und Popular-
kultur. Diese setzen, so Bourdieu, eine dualistische Struktur fort, die sich im
19. Jahrhundert zwischen der »reinen Kunst« des »l'art pour I'art« und der
»burgerlichen Kunst« der Akademien formierte und dann Ende des 19. Jahr-
hunderts durch einen distinktiven Bruch der »reinen Kunst« mit der »kultur-
industriellen Massenkultur« fortgeflihrt wurde. Kommerzialitat und legitime
Kultur bilden seitdem ein zentrales Strukturmerkmal aller Felder kultureller
Produktion im kulturellen Raum.

2 Vgl. zum Folgenden: Pierre Bourdieu: Die feinen Unterschiede. Kritik der ge-
sellschaftlichen Urteilskraft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1987; ebd.: Die Regeln
der Kunst. Frankfurt/Main: Suhrkamp 1999; Pierre Bourdieu: »Sagten Sie »po-
puldr«, in: Gunter Gebauer/Christoph Wulf (Hg.), Praxis und Asthetik. Neue Per-
spektiven im Denken Pierre Bourdieus, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1993, S. 72-92;
Axel Honneth: »Die zerrissene Welt der symbolischen Formen. Zum kulturso-
ziologischen Werk Pierre Bourdieus«, in: KZfSS 36 (1984), S. 147-164.

14.02.2026, 11:25:28, i@ - |

Passagen

Gabriele Hlein:

63


https://doi.org/10.14361/9783839407653-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der kulturelle Raum ist durch eine »chiastische Struktur« gekennzeichnet, in
der Hochkultur und Kunst eine, wie Bourdieu es nennt, »verkehrte Welt« bil-
den. Sie legitimieren sich Uber die anti-dkonomische Hierarchie symbolischer
Legitimitat, die sie an dsthetischen Qualitdtsmerkmalen wie Formalitat, Di-
stanziertheit, Reflexivitat und Komplexitat festmachen. Populare Kultur be-
schreibt Bourdieu als ein durch Distinktionsverhalten hervorgebrachtes Feld,
als ein illegitimes kulturelles Feld, das sich durch die Hierarchie kommerzi-
ellen Gewinns legitimiert. Ahnlich wie die kritische Theorie beschreibt auch
Bourdieu die populare Kultur lediglich negativ. Sie ist das Feld sinnlicher Reize
und regressiver Stimmungen.

Der kulturelle Raum lasst sich demnach auch beschreiben als ein unsicht-
bares Netz, das die einzelnen Akteure, die in das jeweilige Feld involviert
sind, verbindet und andere ausschlieRt, indem die einen die Spielregeln ken-
nen und beherrschen, und das heif$t bei Bourdieu: nicht nur instrumentell
einsetzen kdnnen, sondern verleiblicht haben und als habituelles Wissen ab-
rufen kénnen.

Mit Bourdieu lassen sich zeitgenossischer Tanz und popularer Tanz als kul-
turelle Felder beschreiben, die sich Uber unterschiedliche Kapitalsorten kon-
stituieren. Im HipHop beispielsweise ist das szeneeigene Wissen neben dem
sozialen Kapital, verstanden als soziale Netzwerke und Kontakte, eine zen-
trale, das Feld konstituierende Kapitalform. Nicht Bildungskapital (wie im Feld
der Kunst), sondern dieses spezifisch popkulturelle Wissenskapital ist ent-
scheidend fir die soziale Positionierung in der HipHop-Kultur.

Das unsichtbare Netz eines kulturellen Feldes ist strukturiert durch eine re-
lationale Beziehungsstruktur der Akteure. Im tanzkilnstlerischen Feld sind
dies vor allem Produzenten, Festivalleiter, Intendanten, kinstlerische Direk-
toren, Kritiker, Journalisten, Wissenschaftler, Dramaturgen, Mitglieder von
Akademien oder Jurys, Verleger, Méazene, Stifter; im HipHop sind es DJs,
Musiker, B-Boys, Spriiher, Musik- und Videoproduzenten, Zeitungsmacher
und Veranstalter, aber auch TUrsteher, Toilettenfrauen, Go-Go-Girls und Grou-
pies. Sie betreiben das, was Bourdieu »das Spiel der Kunst als Kunst«'? (oder
in Anlehnung daran: das Spiel des HipHop als HipHop) nennt, ndmlich ein
Machtspiel um das, was Kunst als Kunst (oder HipHop als HipHop) legiti-
miert und was innerhalb der symbolischen Okonomien des kulturellen Feldes
Wert hat und Mehrwert schaffend ist. Asthetische Dispositionen, Wahrneh-
mungs- und Rezeptionsweisen erfolgen in der feldspezifischen Logik des kul-
turellen Spiels. Sie werden habituell angeeignet und als Geschmacksdisposi-
tionen verleiblicht. Im Prozess der Habitualisierung findet also eine Umwandlung

3 P, Bourdieu: Die Regeln der Kunst, S. 354.

14.02.2026, 11:25:28, i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407653-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der sozial distinktiven Kategorien in asthetische Vorlieben statt, die wiederum,
als Geschmackskategorien abgerufen, soziale Differenz aktualisieren.

Mit dieser These einer Re-Konventionalisierung kommt Bourdieu das Ver-
dienst zu, den Transfer von sozialen in asthetische Kategorien erklart zu ha-
ben, indem er nachweist, dass sich soziale Strukturen als kulturelle Katego-
rien artikulieren und diese sich als asthetische Vorlieben in die Korper
»einschreiben«. Aber: Wie lasst sich mit Bourdieu eine Verdnderung der Spiel-
regeln erklaren? Wie kann ein Bruch mit dem Kontext, der kontextimmanenten
Regeln entstehen, oder wie kann etwas als Kunst legitimiert werden, was zu-
vor noch ein medial gestylter Werbeclip fur HipHop-Gruppen oder eine Mar-
ketingidee fir eine etablierte kulturelle Institution war?

Bourdieus Antwort auf diese Fragen zielt auf die Funktion der Konservierung
und Re-Etablierung von Distinktion im kulturellen Feld, indem er ausfihrt,
dass das »legitime« Feld der Kunst sich immer neuer Techniken der Selbst-
legitimierung bedient und bedienen muss, um seine Position zu behaupten.
Das Crossover zwischen Kunst und populérer Kultur erscheint demnach als
ein Medium zur Stabilisierung und Reproduktion des »legitimen« Feldes der
Kunst. Das heil3t auch, dass populare Kultur niemals dsthetisch »legitim« sein
kann, da sie ihren Eigenwert negiert, indem sie sich erst in Abgrenzung zur
Asthetik der »legitimen Kultur« herstellt. Wenn sie nur als Negation, als das
»Andere« existiert, kann populare Kultur auch niemals autonom werden oder
Gegenkultur sein. Ganz im Gegenteil: Folgt man Bourdieu, wird populare Kul-
tur zwangslaufig dem herrschenden Kulturbegriff verhaftet bleiben. »Wer an
die Existenz einer »Kultur der unteren Klassen« glaubt — schon diese Wortzu-
sammenstellung bleibt unwillkirlich dem herrschenden Kulturbegriff verhaf-
tet —, der wird bei ndherer Betrachtung nichts als lose Fragmente einer mehr
oder weniger alten Gelehrtenkultur auffinden ..., die gewiss in Abhangigkeit
von den Prinzipien des Klassenhabitus ausgewahlt und reinterpretiert und in
dessen unitdare Weltsicht integriert wurden; aber er wird nicht die Gegenkul-
tur antreffen, die er sucht, eine wirklich der herrschenden Kultur opponie-
rende, die bewusst als Symbol einer gesellschaftlichen Stellung oder als Be-
kenntnis zu einer autonomen Existenz reklamiert wird.«'* Wiederum an
anderer Stelle weist er darauf hin, dass der Begriff des Popularen »nur relati-
onal definiert ist, némlich als die Gesamtheit dessen, was aus der legitimen
Sprache (Kultur oder Kunst, G.K.) ausgeschlossen ist«.'s

Aber: Die Hierarchie von »legitimer« und »illegitimer« Kultur ist, wie Bourdieu
selbst feststellt, ein diskursives Konstrukt, historisch gewachsen und damit

4 P. Bourdieu: Die feinen Unterschiede, S. 616 f.
5 P. Bourdieu: Sagten Sie »popular«?, S. 72.

14.02.2026, 11:25:28, i@ - |

Passagen

Gabriele Hlein:


https://doi.org/10.14361/9783839407653-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

auch veranderbar. Allerdings nicht so weit, dass sich die kulturelle Hierarchie
auflédsen wirde; vielmehr funktionieren die Abgrenzungsmandéver und di-
stinktiven Strategien heute subtiler und vielleicht dadurch umso wirksamer
als zu Beginn der Tanzmoderne.

14.02.2026, 11:25:28, i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407653-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Bourdieu, Pierre: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteils-
kraft, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1987.

Bourdieu, Pierre: »Sagten Sie »populér?«, in: Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph
(Hg.), Praxis und Asthetik. Neue Perspektiven im Denken Pierre Bour-
dieus, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1993, S. 72-92.

Bourdieu, Pierre: Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literarischen
Feldes, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1999.

Eco, Umberto: »Fir eine semiologische Guerillak, in: ebd., Uber Gott und die
Welt, Mlinchen: Hanser 1985, S. 146-156.

Fiedler, Leslie A.: »Uberquert die Grenze, schlieRt den Graben! Uber die Post-
modernek, in: Wolfgang Welsch (Hg.), Wege aus der Postmoderne.
Schlisseltexte zur Postmoderne-Diskussion, Weinheim: VHC 1988,
S.57-74.

Honneth, Axel: »Die zerrissene Welt der symbolischen Formen. Zum kulturso-
ziologischen Werk Pierre Bourdieus.«, in: KZfSS 36 (1984), S. 147-164.

Klein, Gabriele /Friedrich, Malte: Is this real? Die Kultur des HipHop, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 2003.

Klein, Gabriele: Electronic Vibration. Pop Kultur Theorie, Wiesbaden: Verlag
flr Sozialwissenschaften 2004.

Ochaim, Brygida/Balk, Claudia: Varieté-Tanzerinnen um 1900, Frankfurt/Main,
Basel: Stroemfeld 1999.

Ostwald, Hans: Berliner Tanzlokale, Berlin, Leipzig: Hermann Seemann Nach-
folger GmbH 1905.

Sontag, Susan: Kunst und Antikunst. 24 literarische Analysen, Frankfurt/Main:
Fischer 1982.

Wolffram, Knud: Tanzdielen und Vergniigungspaladste. Berliner Nachtleben in
den dreiRiger und vierziger Jahren, von der FriedrichstraRe bis Berlin W,
vom Moka Efti bis zum Delphi, Berlin: Edition Hentrich 1992.

14.02.2026, 11:25:28, i@ - |

Passagen

Gabriele Hlein:


https://doi.org/10.14361/9783839407653-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

