
247Zeitschrift für Internationale Beziehungen
13. Jg. (2006) Heft 2, S. 247-254

Susanne Fuchs/Michael Zürn

Kosmopolitismus als Großtheorie?

1. Einleitung

Dem Begriff Kosmopolitismus ist eine gewisse »Sperrigkeit« zu eigen. Dies
bemerkt man nicht nur bei dem Versuch, ihn flüssig auszusprechen, sondern auch
dann, wenn man aufgefordert wird, ihn kurz und treffend zu definieren.

Ursprünglich in der griechisch-hellenischen Ideenwelt beheimatet und eher als
individualistische Lebensphilosphie formuliert, gewann der Kosmopolitismus im
17. und insbesondere im 18. Jahrhundert u. a. durch die Werke von Christoph Mar-
tin Wieland (siehe dazu u. a. die von ihm 1773-1789 herausgegebene Zeitschrift
»Der teutsche Merkur« und Wieland 1804) und Immanuel Kant (1993a [1784],
1993b [1795]) internationalen Geltungsanspruch. Allerdings war er schon damals
vor romantisch-visionären Verklärungen nicht gefeit. Ein Zeitgenosse schrieb:

»Der Kosmopolit […] sucht nur das Wahre, Nützliche, Schöne und Edle, – das allgemeine
Ziel der Menschheit – wahre Humanität zu befördern« (Voss 1797, zit. in: Walther 1998).

Der Verdacht, man könnte dem Kosmopolitismus möglicherweise dadurch analy-
tische Schärfe geben, dass man die verschiedenen Ansprüche des Wahren, Nützli-
chen, Schönen und Edlen getrennt betrachtet, liegt nahe. Dies soll in den folgenden
Absätzen mit dem Ziel geschehen, Zweifel an einer Verwendung des Begriffs im
Sinne einer Großtheorie zum Ausdruck zu bringen. Großtheorien, die gesamtpers-
pektivisch über das deskriptive und kausale Sein (also über das Wahre), über das
normative and ästhetische Sollen (also das Edle und Schöne) sowie über das metho-
dische und politische Tun (also das Nützliche) Bescheid geben, bergen immer zwei
Gefahren. Die eine ist die Gefahr der mangelnden Präzision. Eine mehrdimensionale
Begriffsverwendung führt nämlich allzu leicht zur Vermengung von Fragen der
Ästhetik und des Normativen sowie des Wahren und des Praxeologischen. Dass eine
breit angelegte Verwendung des Begriffs Kosmopolitismus genau dieser Gefahr
unterliegt, soll in diesem kurzen Beitrag gezeigt werden.

Die andere Gefahr ist die der Ideologisierung. Eine Großtheorie kann dann als ide-
ologisiert gelten, wenn es allerorts notwendig geworden ist, sich zu erklären, ob man
Kosmopolit ist oder nicht. Wir wissen nun wirklich nicht, ob wir ein solches Be-
kenntnis abgeben mögen, zumindest einer der beiden Autoren kann aber nachgewie-
senermaßen in Anspruch nehmen, dem kosmopolitischen Anliegen zumindest in
Schrift und Wort große Sympathie entgegen zu bringen. Das zeigt sich zunächst in
seinen frühen Arbeiten zu internationalen Regimen, in denen die kosmopolitische
politische Theorie von Autoren wie Charles Beitz (1979) und Thomas Pogge (1992)
explizit als Bezugspunkt zur normativen Bewertung internationaler Regime vorge-
schlagen wird (Zürn 1987, 1992a). Parallel zur Entwicklung der Vision einer »kos-
mopolitischen Weltordnung« von David Held (1995) sind Arbeiten über die Notwen-
digkeit der Demokratisierung internationaler Institutionen entstanden (Zürn 1992b;
1996, 2000). Die Arbeiten zum Regieren jenseits des Nationalstaates zielten auf die

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-247 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:40:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-247


Symposium

248

Etablierung der These, dass governance im Zeitalter der gesellschaftlichen und poli-
tischen Globalisierung eben die Sphäre des Nationalstaates verlassen hat und eine de-
nationalisierte Perspektive zum Verständnis politischer Prozesse notwendig ist (Zürn
1998; Zangl/Zürn 2003; Zürn/Walter 2005; Zürn et al. 2006). In diesem Zusammen-
hang ist auch explizit der methodologische Nationalismus kritisiert (Zürn 2001) und
um bewusst andersartige research designs ergänzt worden (Joerges/Zürn 2005).

Die in diesem Beitrag aufscheinende Kritik kann sich also kaum auf die Grundge-
danken des Kosmopolitismus als solches richten. Es geht vielmehr darum zu fragen,
ob die Zusammenführung des Wahren, Nützlichen, Schönen und Edlen in einer
Großtheorie, wie sie in der Trias der Bände von Ulrich Beck und Edgar Grande
(Beck 2002, 2004; Beck/Grande 2004) versucht worden ist, sich als erfolgreich
erwiesen hat. Wir verstehen die uns zugewiesene Aufgabe also nicht darin, die
Übereinstimmungen der eigenen Arbeiten mit der von Beck und Grande herauszu-
stellen, sondern eine kritische Auseinandersetzung mit dieser Grundkonzeption des
Kosmopolitismus vorzunehmen. Diese Kritik soll auch in keinster Weise davon
ablenken, dass die Autoren dieses Beitrages in vielfältiger Weise von den Arbeiten
von Beck und Grande profitiert haben. Es geht aber um die Frage, ob man sich mit
einer solchen begrifflich-konzeptionellen Zusammenführung einer Reihe von unter-
schiedlichen Diskursen in einem allumfassenden Konzept des Kosmopolitismus
nicht allzu weit und ohne Not von den vorhandenen begrifflichen Traditionsbestän-
den löst – um den Preis der Unschärfe. 

2. Das Schöne und das Edle – neue Vision einer guten politischen Ordnung?

Beginnen wir mit dem Schönen und Edlen, also den normativen Komponenten des
Begriffs. Hier lassen sich eine normative Theorie der guten politischen Ordnung und
eine politische Vision unterscheiden. Beck und Grande bemühen sich in dieser
Dimension, den Kosmopolitismus als moderne, gleichsam multikulturelle Alterna-
tive zum tradierten Universalismus, die aber nicht der Beliebigkeit des Postmoder-
nen unterliegt, zu lokalisieren.

Zentraler Bezugspunkt des universalistischen Denkens ist bis heute Kant, der
allerdings in seiner Schrift zum ewigen Frieden (1795) nicht selten schon den
Begriff des Kosmopolitischen benutzt hat. Ausgehend von seinen Überlegungen
zum Naturzustand, der die Potenz des permanenten Angriffs eines jeden auf einen
jeden in sich trägt und deswegen in den »bürgerlich-gesetzlichen Zustand« (Kant
1993 [1795]: 203) überführt werden müsse, benennt er ein bestehendes Beziehungs-
verhältnis aller Menschen als die zentrale Voraussetzung eines Weltbürgerrechts.1 

1 »Alle rechtliche Verfassung aber ist, was die Personen betrifft, die darin stehen […] so fern
Menschen und Staaten, in äußerem auf einander einfließendem Verhältnis stehend, als Bür-
ger eines allgemeinen Menschenstaats anzusehen sind (ius cosmopoliticum). Diese Einthei-
lung ist nicht willkührlich, sondern nothwendig in Beziehung auf die Idee vom ewigen Frie-
den. Denn wenn nur einer von diesen im Verhältnisse des physischen Einflusses auf den
andern, und doch im Naturstande wäre, so würde damit der Zustand des Krieges verbunden
seyn, von dem befreyet zu werden hier eben die Absicht ist« (Kant 1993 [1795]: 203).

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-247 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:40:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-247


Susanne Fuchs/Michael Zürn: Kosmopolitismus als Großtheorie?

249ZIB 2/2006

Damit gründet er das Weltbürgerrecht auf drei Einsichten: Einmal auf die Aner-
kennung eines universalistischen Gleichheitsprinzips und der moralischen Autono-
mie des Individuums, zum Zweiten auf die Einsicht in die Notwendigkeit seiner
rechtsstaatlichen, prozeduralen Verankerung und zum Dritten auf die Gleichsetzung
des (von positivem Recht noch nicht berührten) Raums des Naturzustandes mit dem
Zustand des ewigen Krieges.

Wie unterscheiden sich nun Beck und Grande von diesen Grundlegungen? Was ist
in normativer Hinsicht neu am Kosmopolitismus? Kosmopolitismus bedeutet für sie
»eine besondere Form des gesellschaftlichen Umgangs mit kultureller Andersartig-
keit« (Beck/Grande 2004: 25). Im Gegensatz zum Universalismus, der entweder
substanziell oder prozedural Andersartigkeit auflöse, zeichnet sich der Kosmopoli-
tismus dadurch aus, 

»dass hier im Denken, Zusammenleben und Handeln die Anerkennung von Andersheit
zur Maxime wird […]. Der Kosmopolitismus bejaht, was in den beiden Positionen der
hierarchischen Verschiedenheit und der universellen Gleichheit ausgeschlossen ist: die
Anderen als verschieden und als gleich wahrzunehmen« (Beck/Grande 2004: 27).

Dem Universalismus wird hier die unabwendbare Tendenz zur hegemonialen Ent-
faltung zugeschrieben (siehe dazu auch Beck 2004: 78-85) – und damit wird er
abgelehnt. Andererseits wird er aber mit der Einsicht in die Notwendigkeit, »einen
gewissen Bestand an universellen Normen, die es ermöglichen, den Umgang mit
Andersartigkeit zu regulieren« (Beck/Grande, 2004: 31) zu sichern, wieder ins Spiel
gebracht. Letzteres geschieht in dem Bemühen, den Kosmopolitismus vom Relati-
vismus bzw. von der postmodernen Beliebigkeit des »Alles so schön bunt hier«
abzugrenzen. Diese Abgrenzung geschieht aber dadurch, dass der Kosmopolitismus
sich als undeutliche Variante des Universalismus zu erkennen gibt – denn die oben
unterstellte Unfähigkeit des Universalismus, Andersartigkeit (an)zu erkennen,
besteht weder logisch noch empirisch. Ein prozeduraler Universalismus setzt
Andersartigkeit notwendig voraus, sonst wäre er schlicht überflüssig.2

Die normative Neuigkeit des Kosmopolitismus scheint sich somit zu beschränken
auf seine prinzipielle Fundierung:

»Während Universalismus und Nationalismus [...] auf dem Prinzip des Entweder-Oder
basieren, beruht der Kosmopolitismus auf dem Prinzip des Sowohl-als-Auch. Das
Fremde wird nicht als bedrohlich, desintegrierend, fragmentierend, sondern als berei-
chernd erfahren und bewertet. Es ist die Neugierde auf mich selbst und das Anderssein,
die die Anderen für mich unersetzbar macht. Es gibt einen Egoismus des kosmopoliti-
schen Interesses. Wer die Sicht der Anderen im eigenen Lebenszusammenhang inte-
griert, erfährt mehr über sich selbst und den Anderen« (Beck/Grande 2004: 27f).

Abgesehen davon, dass hier sprachlogisch nur das »sowohl« ausgebreitet wird
und das »als auch« unter den Tisch fällt, wird das dem Universalismus unterstellte
»Entweder-Oder« von den Autoren in ihrer Abgrenzung zum Relativismus ein paar

2 Aber ein prozeduraler Universalismus setzt ebenfalls eine grundlegende Definition von
Gleichheit voraus (ansonsten könnten Zugangs- und Geltungsbedingungen der Prozedu-
ren nicht formuliert werden), die ihrerseits nicht prozedural begründet sein kann, sondern
substanziell legitimiert werden muss. Eine solche Grundlegung ist die Annahme der
grundsätzlichen Gleichheit aller Menschen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-247 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:40:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-247


Symposium

250

Seiten später auch für den Kosmopolitismus entdeckt.3 Zudem überrascht doch das
naiv-optimistische Menschenbild, das diesen Zeilen zugrunde zu liegen scheint,
angesichts der Rückzugsgefechte, die der reine Multikulturalismus derzeit leisten
muss. 

Im Ergebnis scheint die von Beck und Grande angebotene und nur schattenhaft
umrissene Ordnungsvorstellung im Wesentlichen eine universalistische zu sein, ihre
Grundlegung dagegen lässt eine revolutionäre Errungenschaft des 18. Jahrhundert
einfach unter den Tisch fallen: nämlich die, dass der Mensch in all seiner Verschie-
denheit ein Mensch ist und durch dieses Menschsein unveräußerliche Rechte hat,
die schützenswert sind. Damit teilen sie nur die zweite von Kants Einsichten, näm-
lich die Notwendigkeit der prozeduralen Verankerung von (universalistischen) Nor-
men. Diese zu formulieren, dürfte ihnen jedoch ohne die erste Einsicht in das uni-
verselle Gleichheitsprinzip schwerfallen und ihre Notwendigkeit können sie ohne
ein etwas pessimistischeres Bild der menschlichen Natur, wie in Kants dritter Ein-
sicht in die Qualität des Naturzustandes formuliert, auch nicht begründen. Damit
scheint das Neue an dieser Dimension des Kosmopolitismus schwer begründbar und
konzeptionell unausgereift. Die theoretischen Debatten über das Verhältnis von kul-
turellen Rechten und individuellen Grundrechten, wie sie in der politischen Theorie
zwischen Liberalen und Republikanern oder der philosophischen Debatte um Men-
schenrechte im interkulturellen Kontext (vgl. dazu Paul 2001) geführt werden,
scheinen uns bei den hier aufgeworfenen Fragen ein gewichtiger Anknüpfungs-
punkt, der besser nicht ignoriert werden sollte.

3. Das Nützliche – Kritik des methodologischen Nationalismus

Kommen wir nun zum Nützlichen des Kosmopolitismus, also seiner methodologi-
schen Wendung und seinen Konsequenzen für die institutionelle Gestaltung einer
postnationalen politischen Ordnung. Der methodologische Kosmopolitismus
erscheint hier zunächst einmal als Kritik am methodologischen Nationalismus:

»Die Zombie-Wissenschaft des nationalen Blicks, die in Kategorien von internationalem
Handel, internationalem Dialog, nationaler Souveränität, nationalen Gemeinschaften,
dem ›Staatsvolk‹ etc. denkt und forscht, wird zur Unwirklichkeitswissenschaft einer
›Nationalsoziologie‹: Ebenso wie die Nationalökonomie ist die Nationalsoziologie am
Ende ihres Lateins. Denn verkannt wird und unerforscht bleibt, in welchem Ausmaß
bereits transnationale Lebensformen, Transmigranten, globale Eliten, supranationale
Organisationen und Dynamiken die Verhältnisse in und zwischen den nationalstaatlichen
Machtbehältern bestimmen« (Beck 2002: 52).

3 »Der realistische Kosmopolitismus setzt ein universalistisches Minimum voraus. Dazu
gehören inhaltliche Normen, die auf keinen Fall verletzt werden dürfen: daß Kinder,
Frauen nicht verkauft, nicht versklavt werden dürfen und daß jedermann aussprechen
darf, was er von Gott und seiner Regierung hält, ohne gefoltert und mit dem Tode
bedroht zu werden, ist eine solche Selbstverständlichkeit, daß ein Verstoß dagegen nicht
auf kosmopolitische Toleranz stoßen darf« (Beck 2004: 77f; siehe auch Beck/Grande
2004: 31).

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-247 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:40:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-247


Susanne Fuchs/Michael Zürn: Kosmopolitismus als Großtheorie?

251ZIB 2/2006

Ausgehend von einer reichhaltigen Bestandsaufnahme von Denationalisierungs-
tendenzen und der allgemeinen Einsicht, »dass politisches, ökonomisches und kultu-
relles Handeln samt seinen (gewussten und ungewussten) Folgen kein[e] Grenzen
kennen […] kann« (Beck 2004: 31), wird ein kosmopolitischer Blick gefordert, der
nicht mehr Nationalstaaten und ihre Grenzen privilegiert in den Blick nimmt. Damit
wird eine sicherlich notwendige Adaption der sozialwissenschaftlichen Forschung
an sich dem nationalistischen Blick nur schwer erschließende Forschungsfelder wie
z. B. Europa gefordert. Die Charakteristika des Systems internationaler Beziehun-
gen sollen nicht mehr nur über die Analyse der Interaktionen von Nationalstaaten
erschlossen werden, sondern die nationalstaatlichen Strukturen werden (mindestens
auch) analysiert als Folgewirkungen der Struktur transnationaler und internationaler
Beziehungen (vgl. z. B. zu 2nd image reversed Ansätzen Gourevitch 1978). Unab-
hängig von den Erfolgsaussichten kosmopolitischen Handelns in der Politik soll
nach Becks Ansicht der methodologische Kosmopolitismus als »Neue Kritische
Theorie in kosmopolitischer Absicht« durchgesetzt werden, um den oben angespro-
chenen Defiziten abzuhelfen (Beck 2002: 54).

Praxeologisch wird eine Diskursstrategie empfohlen, die transnationale gesell-
schaftliche, vor allem aber staatliche Gegenmacht zum globalen Kapital erzeugt.
Die staatliche Gegenmacht kann sich allerdings erst dann transnational konfigurie-
ren, wenn Transnationalisierung nicht mehr als Verlust verstanden, sondern als
Gewinnchance genutzt wird:

»Für die bisher unterschiedenen Neuformen der Staatlichkeit – den neoliberalen und den
ethnischen Staat – gilt übereinstimmend nicht, was auf die folgenden zwei Staatsformen
– den transnationalen Überwachungsstaat und den kosmopolitischen Staat – zutrifft: Sie
nutzen nicht die Machtchancen, die die kooperative transnationale Souveränität eröffnet«
(Beck 2002: 382).

Hinsichtlich der institutionellen Ausgestaltung des kosmopolitischen Staates wird
man hier allerdings nicht fündig (Beck 2002: 382f), hinsichtlich der neuen Figur der
Europäischen Integration liefern Beck und Grande dann 2004 die Formel vom
»Imperium ohne Imperator« (Beck/Grande 2004: 119), das gekennzeichnet sei
durch ein institutionelles Mehrebenensystem, eine relativ schwache Parlamentarisie-
rung und eine an Konsens und Kooperation orientierte Funktionsweise (Beck/
Grande 2004: 120-122).

In der methodologischen Kritik des nationalen Blicks scheint dennoch tatsächlich
ein Mehrwert des Kosmopolitismus erkennbar zu sein. Momentan bleibt dieser aber
noch zu sehr im Unterfangen der Kritik stecken und muss sicher noch weiterentwi-
ckelt werden, um als eigener und alternativer Zugriff zum methodologischen Natio-
nalismus bestehen zu können. Die aus dem kosmopolitischen Blick abgeleiteten
institutionellen Charakteristika des neuen Staates oder Staatenzusammenschlusses,
der da seiner Analyse harrt, können dagegen nicht so recht überraschen. In beiden
Fällen würde die Entwicklung der eigenen Position in Weiterführung der bestehen-
den Überlegungen den geneigten Lesern es viel einfacher machen, das tatsächlich
Neue kritisch zu rezipieren. Der Anspruch, etwas komplett Neues in Abgrenzung
von ganzen Disziplinen anzubieten, ist nicht sachdienlich. Sowohl der Bestand an
Methodik der Analyse transnationaler und internationaler Beziehungen als auch die

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-247 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:40:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-247


Symposium

252

vorhandenen praxeologischen Überlegungen zu global governance und zum Regie-
ren in komplexen Mehrebenensystemen müssten einfach systematisch berücksich-
tigt werden.

Ein weiterer caveat soll hier nicht unerwähnt bleiben: Gerade ein methodisch
strikt kosmopolitischer Blick mag zu politischen Empfehlungen führen, die zur
Rückbesinnung auf den Nationalstaat führen (wie Beck auch selbst vermutet, siehe
z. B. Beck 2002: 31). Viele der neueren Analysen etwa zur Internet Corporation for
Assigned Names and Numbers (ICANN), aber auch zum Scheitern der humanitären
Interventionen tendieren genau dazu. Es ist hier nicht die Frage, ob solche Analysen
richtig liegen. Sie verweisen allerdings auf den Tatbestand, dass eine ergebnisoffene
(d. h. kritische) Sozialwissenschaft niemals auf einen unmittelbaren Zusammenhang
zwischen Methode und politischer Empfehlung setzen sollte. Deswegen erscheint
uns die Zusammenführung des Wahren, Nützlichen, Edlen und Schönen unter einem
begrifflichen Dach so problematisch. Der Zwang, Normatives, Deskriptives und
Praxeologisches als eng zusammenhängend, gleichsam als eins zu denken, birgt die
Gefahr der Ideologisierung. Diese Gefahr thematisiert Beck (2004: 70-75) auch, es
bleibt aber die Frage, ob das schiere Konzept des Kosmopolitismus es nicht zwin-
gend in sich trägt.

4. Das Wahre – Konkurrierende Befunde

Kommen wir nun zu guter Letzt zum Wahren, das der Kosmopolitismus will, also zu
seinem analytisch-konzeptionellen Charakter. Ausgehend von der Kritik am metho-
dologischen Nationalismus und der Beobachtung einer massiven Zunahme grenzü-
berschreitender Transaktionen finden sich in dieser Bedeutung des Konzepts eine
Reihe interessanter Einsichten und Hinweise. Sicherlich wäre eine systematischere
Entfaltung der Hypothesen und Befunde wünschenswert. Störend finden wir aber
vor allem, dass auf den inzwischen doch reichhaltigen Literaturbestand zu diesen
Fragen zwar verwiesen wird, aber eben keine systematische Auseinandersetzung
und Weiterentwicklung mit vorhandenen Konzepten und Wissensbeständen erfolgt.
Worin unterscheidet sich das Gesagte von dem Wissensbestand, den wir inzwischen
zu global governance und der Rolle von NGOs darin haben? Berichten Beck und
Grande eigentlich über eine Weltgesellschaft im Sinne Luhmanns oder über die For-
mierung lokaler Gesellschaften durch Weltkultur (vgl. Meyer et al. 1997)? Andere
Anknüpfungspunkte, an die eben nicht angeknüpft wird, sind die Globalisierung von
Kommunikationsräumen und der Verlust operativer Geschlossenheit nationaler
Gesellschaften (vgl. Luhmann 1975; Stichweh 2000) oder die Neuordnung von Zeit
und Raum als Folge von Denationalisierung (vgl. Sassen 2000, 2006).

Kosmopolitismus in Beckscher Fassung will alle hier kurz benannten Phänomene
zusammenfassen und gerade dadurch etwas ganz Neues bieten. Dafür fehlt aber ein
konzeptioneller Rahmen – es ist auch nicht so recht ersichtlich, wie dieser aussehen
könnte und welchen analytischen Gewinn eine Zusammenfassung unter der Über-
schrift Kosmopolitismus erbringen könnte.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-247 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:40:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-247


Susanne Fuchs/Michael Zürn: Kosmopolitismus als Großtheorie?

253ZIB 2/2006

5. Fazit: Kosmopolitismus – Ambitionen und Erträge 

Zusammenfassend scheinen sich hinter dem Begriff des Kosmopolitismus norma-
tive, visionäre, methodologische und analytische Aspekte zu verbergen, deren
Zusammenführung kaum einen Zugewinn erbringt, aber Folgeprobleme schafft.
Eine Analyse der Aspekte des Begriffs, wie sie hier in der gebotenen Kürze vorge-
nommen wurde, konnte sicherlich im Einzelnen einen Mehrwert erkennen lassen.
Für die konzeptionelle Dimension gilt, dass die Zusammenführung mit einem erheb-
lichen Verlust an analytischer Trennschärfe einhergeht, weil der Begriff zu viele
Phänomene in sich vereinen will. In der normativen Dimension versucht er aus einer
ebenso kurzen wie gewagten Reduzierung anderer normativer Konzepte sich selbst
zu entwerfen und landet dann bei einer verstümmelten und dysfunktionalen Variante
eines der verworfenen Prinzipien.

Die Analyse jedweden »über«-nationalen Zusammenhangs wird mit Sicherheit
von einem kosmopolitisch geschärften Blick profitieren, darüber hinaus muss die
Ergiebigkeit des Kosmopolitismus jedoch erst noch bewiesen werden – und zwar in
produktiver Auseinandersetzung mit bekannten Konzepten und Befunden und durch
eine Begründung, weshalb es im postideologischen Zeitalter wissenschaftlich sinn-
voll sein soll, das Wahre, Nützliche, Schöne und Edle in einen Begriff packen zu
wollen.

Literatur

Beck, Ulrich 2002: Macht und Gegenmacht im globalisierten Zeitalter. Neue weltpolitische
Ökonomie, Frankfurt a. M.

Beck, Ulrich 2004: Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden, Frankfurt a. M.
Beck, Ulrich/Grande, Edgar 2004: Das kosmopolitische Europa. Gesellschaft und Politik in

der Zweiten Moderne, Frankfurt a. M.
Beitz, Charles R. 1979: Political Theory and International Relations, Princeton, NJ.
Gourevitch, Peter 1978: The Second Image Reversed: The International Sources of Domestic

Politics, in: International Organization 32: 4, 881-912.
Held, David 1995: Democracy and the Global Order: From the Modern State to Cosmopolitan

Governance, Cambridge.
Joerges, Christian/Zürn, Michael (Hrsg.) 2005: Law and Governance in Postnational Constel-

lations: Compliance Beyond the Nation-State, Cambridge.
Kant, Immanuel 1993a (1784): Ideen zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher

Absicht, in: Kant, Immanuel: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Poli-
tik und Pädagogik (Werkausgabe Band XI, herausgegeben von Wilhelm Weischedel),
Frankfurt a. M., 33-50.

Kant, Immanuel 1993b (1795): Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf. in: Kant,
Immanuel: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosphie, Politik und Pädagogik
(Werkausgabe Band XI, herausgegeben von Wilhelm Weischedel), Frankfurt a. M., 191-
251.

Luhmann, Niklas 1975: Die Weltgesellschaft, in: Luhmann, Niklas: Soziologische Aufklärung,
Band 2: Beiträge zur funktionalen Differenzierung der Gesellschaft, Opladen, 51-71.

Meyer, John W./Boli, John/Thomas, George M./Ramirez, Francisco O. 1997: World Society
and the Nation-State, in: American Journal of Sociology 103: 1, 144-181.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-247 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:40:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-247


Symposium

254

Paul, Gregor 2001: Philosophie der Menschenrechte. Ergebnisse eines Projekts, in: http://
agd.polylog.org/3/ppg-de.htm; 6.10.2006.

Pogge, Thomas W. 1992: Cosmopolitanism and Sovereignty, in: Ethics 103: 1: 48-75.
Sassen, Saskia 2000: Machtbeben. Wohin führt die Globalisierung?, Stuttgart.
Sassen, Saskia 2006: Territory, Authority, Rights: From Medieval to Global Assemblages,

Princeton.
Stichweh, Rudolf 2000: Die Weltgesellschaft. Soziologische Analysen, Frankfurt a. M.
Walther, Rudolph 1998: Weltbürger, gebt den Staat nicht auf!, in: http://www.zeit.de/1998/31/

199831.t_global_.xml; 5.10.2006. 
Wieland, Christoph Martin 1804: Das Geheimnis des Kosmopoliten-Ordens, Wien. 
Zürn, Michael 1987: Gerechte internationale Regime. Bedingungen und Restriktionen der Ent-

stehung nicht-hegemonialer internationaler Regime untersucht am Beispiel der Welt-
kommunikationsordnung, Frankfurt a. M

Zürn, Michael 1992a: Interessen und Institutionen in der internationalen Politik. Grundlegung
und Anwendungen des situationsstrukturellen Ansatzes, Opladen.

Zürn, Michael 1992b: Jenseits der Staatlichkeit, in: Leviathan 20: 4, 490-513.
Zürn, Michael, 1996: Über den Staat und die Demokratie im europäischen Mehrebenensystem,

in: Politische Vierteljahresschrift 37: 1, 27-55.
Zürn, Michael 1998: Regieren jenseits des Nationalstaates. Globalisierung und Denationalisie-

rung als Chance, Frankfurt a. M.
Zürn, Michael, 2000: Democratic Governance Beyond the Nation-State: The EU and Other

International Institutions, in: European Journal of International Relations 6: 2, 183-221.
Zürn, Michael 2001: Politik in der postnationalen Konstellation. Über das Elend des methodo-

logischen Nationalismus, in: Landfried, Christine (Hrsg.): Politik in einer entgrenzten
Welt (Tagungsband des 21. Wissenschaftlichen Kongresses der Deutschen Vereinigung
für Politische Wissenschaft), Köln, 181-203.

Zürn, Michael/Binder, Martin/Ecker-Ehrhardt, Matthias/Radtke, Katrin 2006: Politische Ord-
nungsbildung wider Willen. Ein Forschungsprogramm zu transnationalen Konflikten und
Institutionen (WZB Discussion Paper IV 2006-301), Berlin.

Zürn, Michael/Walter, Gregor (Hrsg.) 2005: Globalizing Interests: Pressure Groups and Dena-
tionalization, Albany, NY.

Zangl, Bernhard/Zürn, Michael 2003: Frieden und Krieg. Sicherheit in der nationalen und
post-nationalen Konstellation, Frankfurt a. M.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-247 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:40:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2006-2-247

