
68 69

HERMANN COHEN Y LA DOCTRINA NEOKANTIANA 
DEL JUICIO Y LA EXPERIENCIA*

Eduardo Molina Cantó
Universidad Alberto Hurtado

emolinac@uc.cl

Resumen.

En este trabajo se analiza la interpretación de la filosofía teórica kantiana por parte de Hermann 
Cohen. En particular, se indaga en la interpretación logicista y apriorista de Cohen, según la cual 
los conceptos y las leyes formales del entendimiento poseen una supremacía respecto de las condiciones 
sensibles del conocimiento. En este sentido, se intenta comprender el esfuerzo de Cohen por rescatar la 
pureza de los juicios frente a las interpretaciones psicologistas y empiristas, pero también se evalúan 
críticamente sus deducciones y, en particular, las consecuencias de su teoría respecto de las relaciones 
entre juicio y experiencia.

Palabras Clave: Cohen, Neokantismo, juicio, experiencia.

Abstract.

This paper analyses Hermann Cohen’s interpretation of  Kant’s theoretical philosophy. The paper 
specifically discusses Cohen’s logicist and aprioristic view according to which the concepts and the 
formal laws of  the understanding have supremacy in relation to the sensitive conditions of  knowledge. 
Cohen’s effort to rescue the purity of  judgments against interpretations coming from psychologism and 
empiricism will be considered. His deductions will be critically evaluated and the consequences of  his 
theory regarding the relation between judgments and experience will be particularly assessed.

Keywords: Cohen, Neokantianism, judgment, experience.

Methodus Nº 3 (2008) pp. 69 – 90 Artículos

* Este trabajo forma parte del proyecto FONDECYT Nº 1050871.

Methodus final 2.indd   69 6/4/09   10:48:33

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


70 71

LA POSICIÓN privilegiada que aún en estos días ocupa la filosofía de Kant en 
nuestra cultura ha sido ampliamente debatida. Los resultados de este debate 
son de lo más diverso, pero no es arriesgado decir que el kantismo sigue 
siendo una fuente de inspiración y de reflexión para los problemas filosóficos 
actuales en los más diversos ámbitos del saber. Esta situación, sin embargo, 
tiene una historia que conviene reconocer, en particular cuando los diversos 
retornos a Kant se arrogan para sí mismos la exclusividad de su verdadera 
interpretación.1

A fines del siglo XIX y comienzos del XX, justo cuando se gestaban las 
grandes orientaciones del pensamiento contemporáneo, surge un movimiento 
complejo y variado que tenía una veta en común: el retorno a Kant. Figura 
principal de este movimiento es Hermann Cohen, fundador de la Escuela 
de Marburgo, cuya empresa consistía, dicho a grandes rasgos, en ofrecer 
una renovada sistematización del idealismo trascendental en sus diversos 
ámbitos: en el teórico, Cohen hacía hincapié en la lógica trascendental y el 
conocimiento puro; en el ámbito práctico y en el de la crítica de la facultad de 
juzgar estética, destacaba las nociones de voluntad pura y de sentimiento puro. Así, 
la filosofía de Cohen marcaba un hito en las interpretaciones de Kant al hacer 
frente al psicologismo y al empirismo de la época2 (patentes en Helmholtz, 
Lange y Meyer, particularmente) y al destacar sobre todo el aspecto puro del 
conocimiento, la moral y el gusto.3

En el presente trabajo analizaremos los aportes de Cohen en el primero 
de estos ámbitos, el teórico, expuestos principalmente en las tres ediciones de 
Kants Theorie der Erfahrung (1871, 1885, 1918), en Logik der reinen Erkenntnis (1902) 
y en Kommentar zu Immanuel Kants Kritik der reinen Vernunft (1907).

Como ha indicado tempranamente Ernst Cassirer (1912), Cohen 
interpreta la filosofía kantiana en una significación fundamental, como 
expresión de un pensamiento universal no circunscrito a una época u 
orientación específica de la filosofía. Por eso mismo, Cohen enfatiza desde 
un primer momento la doctrina kantiana del a priori y elabora entonces una 

Methodus Nº 3 (2008) Eduardo Molina Cantó

1 Véase al respecto Münster (2004, pp. 7 ss.). También es útil para la historia del neokantismo 
la obra más general de Ferrari (2001).
2 Sobre la crítica al empirismo en particular, véase Gerhardt (1983).
3 Para la evolución del pensamiento de Cohen, véase especialmente Holzhey (1986, Band 
1). Otras buenas exposiciones de la filosofía de Cohen se encuentran en Stolzenberg (1995) 
y en las compilaciones de Brandt & Orlik (1993), Holzhey (1994), Marx & Orth (2001) y 
Orlik (1992).

Methodus final 2.indd   70 6/4/09   10:48:33

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


70 71

versión del kantismo que explora particularmente en lo que hay de productivo en 
el sujeto respecto del conocimiento. En este contexto, la filosofía según Cohen 
ha de ser entendida como una organizadora del conocimiento científico de 
la naturaleza. Las ciencias mismas, a su vez, tienen que ser validadas a partir 
de juicios puros y exactos. Con esto, Cohen se opone férreamente tanto al 
hegelianismo y al romanticismo decimonónicos como a la interpretación 
pesimista schopenhaueriana de Kant.

El primer paso en la tarea de Cohen consiste en volver al “verdadero 
Kant” y a sus doctrinas del apriorismo y el trascendentalismo, como se hace 
patente sobre todo en la segunda edición de Kants Theorie der Erfahrung. Para 
esto, Cohen ofrece una lectura radical y decisiva de la segunda edición de la 
Crítica de la razón pura, donde el marburgués ve la culminación y madurez del 
pensamiento crítico.

Cohen se enfrenta en primer lugar a las malas interpretaciones de la 
epistemología kantiana, en particular en lo que respecta a la doctrina central 
de la Estética trascendental de la primera Crítica y al papel que juega ahí la 
intuición. Según Cohen, es un error concebir la Estética como una doctrina 
de las representaciones a priori, considerada independientemente de la lógica 
trascendental. En toda su obra Cohen se esforzará en mostrar que el a priori 
sensible se debe subordinar al principio supremo de la experiencia, que 
es el de los juicios sintéticos a priori. En particular, Cohen se enfrenta a la 
interpretación habitual del espacio en Kant como cedazo por medio del cual 
nos afectarían las cosas mismas y critica el error fatal de creer que se puede 
aplicar la categoría de causalidad al ámbito de las cosas en sí.

De este modo, Cohen verá en el problema del objeto del conocimiento 
un punto decisivo para la correcta interpretación del kantismo. Hay objeto, 
propiamente hablando, sólo en relación con el objeto trascendental = X, que 
es a su vez el correlato de la apercepción trascendental. Sin la aplicación de 
toda la maquinaria categorial, no hay, pues, auténtica experiencia.4

En todas sus investigaciones destaca tanto su concepción de las nociones 
de método y de sistema entendidas desde una perspectiva críticamente empí-
rica, como la dirección lógico-objetivista con la que interpreta el criticismo 

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus Nº 3 (2008)

4 La cosa en sí, por su parte, es concebida únicamente como la idea de la unidad de la 
experiencia posible, como idea de la razón. Las ideas, por su parte, son entendidas como 
categorías ampliadas en el marco de una progresiva experiencia posible. Cf. Cohen (TE 3, 
p. 638 ss.)

Methodus final 2.indd   71 6/4/09   10:48:34

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


72 73

kantiano. Para él, la validez del conocimiento se reduce a su contenido lógico 
y objetivo, y es independiente de sus aspectos subjetivos o psicológicos. Con 
ello inaugura una nueva tradición en la interpretación del pensamiento de 
Kant, opuesta tanto al subjetivismo y al psicologismo como al idealismo 
postkantiano, y opuesta también a toda construcción especulativa.

Su teoría de la ciencia defiende el valor de lo apriorístico frente al 
pretendido valor del hecho ya que, según él, la ciencia no es un conjunto de 
hechos, datos y observaciones, sino un sistema de hipótesis, leyes y teorías con 
las que los objetos se explican y que se imponen a estos. Además, Cohen se 
muestra contrario a la interpretación que hace del a priori kantiano un elemento 
innato y que reduce la lógica a psicología, y se opone también a la supuesta 
distinción radical kantiana entre intuición y pensamiento, ya que para Cohen 
el pensamiento no tiene su principio en algo externo a sí mismo, sino que es 
algo esencialmente productor de conocimiento y experiencia.

El a priori trascendental no es tampoco una mera forma vacía, sino 
que actúa como método que produce su propio contenido. En este sentido, la 
lógica trascendental no deriva de la lógica formal. Por ello, en Kants Theorie der 
Erfahrung sustenta que la filosofía, en cuanto estudio de estas condiciones a priori 
en las que se origina la ciencia, es propiamente la metodología de la ciencia. 
La historia de la ciencia físico-matemática demuestra que la experiencia se 
organiza mediante lo a priori y de ello recibe su validez. El rechazo efectuado por 
Cohen en su Logik der reinen Erkenntnis de la distinción kantiana entre intuición 
y pensamiento, entre conocimiento empírico y conocimiento a priori, entre 
sensibilidad (pasividad) y comprensión del entendimiento (espontaneidad), está 
determinado por su afirmación de que todo el conocimiento humano parte de 
lo a priori. Esto, que, como hemos visto, expresa Cohen en la concepción del 
pensamiento como pensamiento creador, le permite unir a Kant con Platón, e 
interpretar la teoría platónica de las ideas desde una perspectiva radicalmente 
opuesta a la efectuada por Aristóteles. Para Aristóteles, en efecto, las ideas 
platónicas eran cosas en sí más allá del mundo, mientras que Cohen las concibe 
como hipótesis, es decir, como presuposiciones necesarias del conocimiento 
y como anticipaciones del método trascendental. De esta concepción, que 
rechaza la distinción kantiana entre intuición y pensamiento, se desprende el 
primado de la lógica trascendental y el lugar privilegiado de la doctrina del 
juicio, ya que el pensamiento productor se funda en éste.5

5 Véase al respecto Lembeck (1994, p. 48 ss.).

Methodus Nº 3 (2008) Eduardo Molina Cantó

Methodus final 2.indd   72 6/4/09   10:48:34

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


72 73

Se ve claramente por qué Cohen prefiere seguir la segunda edición de 
la Crítica de la razón pura y, por tanto, se percibe también que el concepto de 
experiencia que enfatiza Cohen es totalmente deudor de esa perspectiva. En 
efecto, si por objeto ha de entenderse siempre objeto de conocimiento puro, entonces 
la única experiencia de la que se tiene que tratar trascendentalmente es la 
que se produce a partir de los juicios, esto es, la experiencia categorialmente 
producida y determinada.6

Revisaremos ahora más detenidamente este concepto de experiencia.

En Kants Theorie der Erfahrung, Cohen explica la experiencia posible como el 
producto de las operaciones del entendimiento. En efecto, cuando reunimos 
y vinculamos la diversidad fenoménica afirmando su unidad a priori, lo 
que hacemos en último término es llevar a cabo una síntesis de los conceptos 
de acuerdo a las leyes derivadas del concepto de experiencia posible; según 
Cohen, experiencia posible quiere decir lo mismo que experiencia a priori. Así, 
Cohen interpreta la doctrina kantiana de los dos troncos del conocimiento 
(sensibilidad y entendimiento) en el sentido de que lo dado a la sensibilidad 
sólo puede ser comprendido y poseer sentido gracias a la actividad del enten-
dimiento.7 La sensibilidad, por sí sola, es completamente improductiva, y 
sus formas puras únicamente adquieren sentido en la medida que están 
ligadas a las reglas del entendimiento y a sus síntesis.8 Sólo las formas puras 
del entendimiento hacen posible la comprensión de las formas puras de la 
sensibilidad. (TE 3, p. 245 ss.)

Contra el innatismo, por otro lado, Cohen defiende la doctrina de lo a 
priori como condición de posibilidad de la experiencia, esto es, como condición 
formal, y por tanto, como posibilitante de la experiencia en sentido estricto. La 
experiencia así construida es el fruto de la síntesis de las formas de la intuición 
y las del entendimiento. Y como esto se debe realizar únicamente al nivel de 
lo a priori, resulta que es la ciencia la verdadera Estética trascendental. (TE 3, 
p. 174 ss.)

6 Comentaremos más adelante las consecuencias de esta postura.
7 Así, el a priori de las ciencias (el método matemático, el concepto de magnitud intensiva 
y el análisis infinitesimal) es el verdadero sujeto del conocimiento, que hace posible la 
constitución del objeto, y la sensación se desvanece entonces en la Analítica de los principios, 
contra la pretendida independencia de lo sensible.
8 Se trata, nuevamente, de la doctrina acentuada por Kant en la segunda edición de la Crítica 
de la razón pura.

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   73 6/4/09   10:48:34

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


74 75

No hay, pues, diferencia alguna, en último término, entre el objeto en 
general y el objeto de la intuición, pues en ambos casos se trata del objeto 
trascendental = X visto desde diferentes perspectivas: desde las categorías o 
desde la intuición.

Pues bien, dada esta interpretación del sistema kantiano y esta re-
construcción de su epistemología, es preciso aclarar también hasta qué punto 
Cohen se ve obligado a realizar ciertas modificaciones fundamentales en 
la filosofía crítica. En este sentido, Cohen ahondará particularmente en el 
problema de la validez (Geltung) de los principios y proposiciones fundamentales 
del conocimiento y de la ciencia.9 Esta es la tarea fundamental de su Logik der 
reinen Erkenntnis de 1902.

En esta obra se aprecia ya propiamente el sistema neokantiano de Cohen y 
el primado irrecusable de la lógica trascendental y de las nociones articuladoras 
de aprioridad y pureza. Así, Cohen realizará el criticismo kantiano derechamente 
como una filosofía de las ciencias, orientada a aclarar críticamente la validez 
de los fundamentos teóricos del saber científico y, posteriormente, a establecer 
los vínculos entre esta lógica y la ética.

Ahora bien, ¿en qué debe apoyarse este nuevo desarrollo de la lógica 
trascendental? No simplemente en el Faktum de la ciencia contemporánea, 
puesto que entonces no se suministraría necesariamente la demostración de 
la validez del conocimiento a priori de estas. Antes bien, Cohen debe mostrar 
en primer lugar que ese Faktum es ya una realización de la aprioridad del 
conocimiento teórico, esto es, que está fundado en las funciones a priori del 
entendimiento. En otras palabras, la investigación de Cohen no debe partir 
del simple hecho de las ciencias actuales, sino de su característica fundamental 
de ser un despliegue del entendimiento puro.

Cohen propone entonces una interpretación de la lógica trascendental 
como lógica de los orígenes, esto es, como una lógica guiada por el principio del 
origen (Prinzip des Ursprungs) que debe mostrar que es el entendimiento puro el 
principio de todo conocimiento y que toda experiencia se deriva de él.10

9 Sobre la noción de validez y su relación con el conocimiento científico, véase Ströker 
(2001, p. 16 ss.).
10 El interés de Cohen por el análisis de las magnitudes intensivas muestra precisamente este 
esfuerzo por derivar el a priori de la Estética trascendental a partir de la lógica trascendental. 
Cf. el desarrollo de esto en Das Prinzip der Infinitesimal-Methode und seine Geschichte. Ein Kapitel zur 
Grundlegung der Erkenntniskritik, de 1883.

Methodus Nº 3 (2008) Eduardo Molina Cantó

Methodus final 2.indd   74 6/4/09   10:48:35

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


74 75

Este acento en el carácter productivo del entendimiento se revelará 
también en los dominios de la ética11 y de la estética12, como intentará mostrar 
Cohen también en Ethik des reinen Willens (1904) y Ästhetik des reinen Gefühls (1912). 
El esfuerzo sistematizador de Cohen es, pues, evidente, y se percibe también 
hasta qué punto intenta ir más allá de Kant en la importancia otorgada a esta 
noción estricta de sistema. El enfrentamiento de Cohen con el psicologismo 
y el empirismo de la época es también patente a este respecto y se conecta 
directamente con su renovada visión del hecho de las ciencias según la perspectiva 
recién comentada que enfatiza la validez meta-empírica de estas.13

Pues bien, dentro de esta lógica del conocimiento, privilegiada y renovada 
en términos de pureza y aprioridad, se encuentra en Cohen el desarrollo de 
una nueva y fundamental doctrina de las categorías, en la que estas, en cuanto 
conceptos puros del entendimiento, se transforman más específicamente 
en las verdaderas formas fundamentales y originarias de todo pensamiento 
científico. Cohen se esforzará a la vez en mostrar la validez supra-subjetiva 
de estas categorías, fiel al intento neokantiano de superar las interpretaciones 
psicologistas.

Para Cohen, la doctrina de las categorías debe surgir con pureza de la 
lógica misma como lógica de la producción, sin remitir a ningún contenido dado 
o pre-dado a la operación intelectual, sino que se ha de enfatizar la actividad 
del entendimiento como productor de sus propios objetos. El acento, por 
tanto, lo pone Cohen en los juicios sintéticos a priori en cuanto fundamentos de 
la unidad del juicio, del conocimiento y del objeto a la vez.

Las categorías funcionan, pues, en primer lugar, como modos originarios 
de vinculación y unificación de lo múltiple y, por tanto, como condiciones 
originales de toda experiencia posible. La imbricación fundamental de pensa-
miento, juicio, categoría y objeto hace ver que Cohen privilegia una noción 

11 Toda metafísica, de hecho, para Cohen, reposa en la lógica y no es posible sin la lógica. La 
ética misma, por cierto, debe determinar sus propios contenidos de manera pura, pero sólo 
bajo la guía de las leyes de la lógica trascendental, como se ve claramente en Kants Begründung 
der Ethik y Ethik des reinen Willens.
12 Esto a pesar de la materialidad necesaria y esencial para el dominio estético. Nuevamente, 
aquí, Cohen enfatizará la idea de la validez de las leyes puras incluso en este ámbito, en 
confrontación explícita con las teorías románticas del genio a las que el propio Kant dio 
pie.
13 También es evidente aquí la importancia del neokantismo para la evolución de la 
fenomenología de Husserl, aunque siempre se ha de tener presente que el neokantismo 
objetaba abiertamente los intentos fenomenológicos de la fundamentación de las ciencias.

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   75 6/4/09   10:48:35

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


76 77

de juicio más decisiva que el propio Kant.14 La tabla misma de las categorías 
es considerada, en su funcionamiento, de una manera diferente también a la 
de Kant; en efecto, ellas deben ser esclarecidas, según Cohen, en el dominio 
mismo de las investigaciones científicas, aunque, como ya hemos destacado, 
estas ciencias sólo han de ser concebidas en sus fundamentos puros y no de 
manera concreta o empírica, es decir, han de ser entendidas únicamente como 
parte del desarrollo del conocimiento puro.

De todos modos, con esta perspectiva se abre el campo novedoso de una 
indagación de las categorías en un sistema abierto como el que propondrá 
Paul Natorp después de Cohen.15

Pues bien, resulta de lo anterior que Cohen terminará concibiendo al 
espacio y al tiempo mismos como categorías de la intuición, y sólo en esa medida 
como condiciones de posibilidad de la experiencia. En efecto, Cohen sostiene 
que la sensibilidad por sí sola no suministra objeto alguno. Por el contrario, 
la intuición forma parte del pensamiento puro mismo y, por eso, es capaz de 
regular la relación entre sensibilidad y objeto a partir de las categorías puras 
de espacio y tiempo.

Ese punto, sin duda, Cohen no sólo modifica sino que violenta en 
buena medida la doctrina kantiana de la irreductibilidad de lo dado en la 
sensibilidad al poder espontáneo del entendimiento.16 Sin embargo, Cohen 
aporta sus razones para este giro apoyándose en su interpretación productivista 
de la experiencia, como hemos señalado. El acento en el aspecto genético 
del pensamiento respecto de la objetividad es aquí la piedra de toque de la 
doctrina de Cohen.

Para el marburgués, por tanto, la deducción trascendental no se lleva 
plenamente a cabo sino en el momento decisivo del análisis de los principios 
del entendimiento puro, al final de la Analítica trascendental. Aun más, sólo 
ahí habrá de buscarse una deducción sui generis de las denominadas categorías 
de la sensibilidad. Ese es, tal vez, el núcleo más novedoso y revolucionario de 
la doctrina de Cohen. (TE 3, p. 471 ss.)

14 Desde esta perspectiva, Cohen distingue entre cuatro tipos de juicios: 1. Los juicios de 
las leyes del pensamiento. 2. Los juicios de las matemáticas. 3. Los juicios de las ciencias 
naturales. 4. Los juicios de la metódica. Más adelante volveremos sobre esto.
15 Para la lógica de Natorp, véase Holzhey (1986, Band 2) y Wolzogen (1984).
16 Sobre el problema de lo dado y la sensación, véase el análisis de W. Marx (1977, p. 59 ss.).

Methodus Nº 3 (2008) Eduardo Molina Cantó

Methodus final 2.indd   76 6/4/09   10:48:36

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


76 77

Las categorías han de verse funcionando en los principios del enten-
dimiento y en su vinculación esencial con la intuición, pero siempre desde el 
punto de vista puro del pensamiento mismo como productor de la experiencia 
y del conocimiento científico.

Se sigue de aquí también la crítica de Cohen a la doctrina de la cosa en 
sí y una renovada interpretación de esta como concepto límite, por un lado, y 
como la indicación del progreso infinito del conocimiento científico, por otro. 
(TE 3, p. 638 ss.)

Nos detendremos ahora en la evolución de la doctrina del juicio en la 
teoría de la experiencia de Hermann Cohen.

En Logik der reinen Erkenntnis, Cohen presenta la siguiente tabla de los 
juicios:17

1. Los juicios de las leyes del pensamiento:

a) El juicio del origen.
b) El juicio de la identidad.
c) El juicio de la contradicción.

2. Los juicios de la matemática:

a) El juicio de la realidad (Realität).
b) El juicio de la multiplicidad.
c) El juicio de la totalidad.

3. Los juicios de la ciencia natural matemática:

a) El juicio de la sustancia.
b) El juicio de la ley.
c) El juicio del concepto.

4. Los juicios de la metódica:

a) El juicio de la posibilidad.
b) El juicio de la realidad efectiva (Wirklichkeit).
c) El juicio de la necesidad.

17 Para un análisis detallado de esta tabla, véase el examen de Holzhey (1986, Band 1, p. 
92 ss.).

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   77 6/4/09   10:48:36

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


78 79

Se puede ver aquí que Cohen entiende su lógica de los juicios como 
una lógica de los principios del conocimiento. Se trata, pues, de una doctrina 
trascendental del juicio llevada a cabo a partir de los principios del enten-
dimiento puro.

Para entender esta reelaboración de la doctrina kantiana del juicio, 
es preciso examinar la evolución del pensamiento de Cohen al respecto, en 
particular las tres ediciones de Kants Theorie der Erfahrung, donde, a nuestro 
parecer, se muestra con claridad el punto de vista coheniano de entender y 
reestructurar la filosofía de Kant y su progresiva reelaboración de la doctrina 
kantiana del juicio.

En la primera edición de Kants Theorie der Erfahrung, Cohen se enfrenta 
en primer lugar a las interpretaciones psicologistas y empiristas de la filosofía 
kantiana. Para esto, como ya hemos visto, rescata las nociones de a priori y de 
validez respecto de la teoría kantiana del conocimiento.

Cohen se concentra, así, en el concepto central de experiencia que 
articula toda la filosofía teórica kantiana (TE 1, p. 3 ss.). Puesto que, según 
Kant, todo conocimiento comienza con la experiencia, el auténtico problema 
crítico radica en entender cómo es posible un conocimiento objetivo a partir 
de tal principio. En la Estética trascendental, argumenta Cohen, aparece 
por primera vez este problema. La exposición metafísica de las nociones de 
espacio y tiempo está destinada a probar la aprioridad e intuitividad de tales 
nociones, pero de ninguna manera su validez objetiva. Esto sólo es posible 
en la exposición trascendental, donde ha de encontrarse recién un concepto 
preciso de lo a priori en cuanto condición de posibilidad de toda experiencia.

De este modo, para Cohen la exposición trascendental es la clave de 
la estética, pero esto es así porque en ella se parte de una ciencia objetiva (la 
matemática) y se muestra cómo el conocimiento surge a partir de los elementos 
a priori que esta ciencia suministra. Así, el auténtico sujeto del conocimiento 
resulta ser la ciencia misma y en absoluto el sujeto empírico o psicológico. Con 
esto, Cohen destaca el aspecto objetivo de la doctrina kantiana, e interpreta el 
sentido de las formas puras de la sensibilidad como lo que hace posible un 
conocimiento objetivo, y en ningún caso como una afirmación sobre el origen 
subjetivo del conocer. Como recalca tantas veces Cohen, el problema kantiano 
no es el del origen psicológico sino el de la validez del conocimiento.18

18 Para todo este desarrollo de la Estética trascendental, véase Cohen (TE 1, pp. 71 ss.).

Methodus Nº 3 (2008) Eduardo Molina Cantó

Methodus final 2.indd   78 6/4/09   10:48:36

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


78 79

Ahora bien, en el nivel de la Analítica trascendental nos reencontramos 
con el mismo problema, aunque ahora Cohen introduce una nueva reflexión 
al respecto. Según él, lo auténticamente a priori en este nivel es la categoría en 
general, esto es, la unidad sintética en la conexión de lo diverso. En efecto, las 
categorías mismas no son otra cosa que esa unidad sintética operando en cada 
uno de los tipos de juicios que nos proporciona la lógica formal o general.19

Nuevamente, la deducción metafísica sólo hace el catastro de estas 
categorías mostrando su aprioridad en términos generales, pero queda aún 
sin determinar el problema de fondo de la validez de lo categorial respecto del 
conocimiento objetivo, en lo que radica el auténtico problema de la Crítica. El 
supuesto problema del origen subjetivo de las categorías no viene, pues, al caso, 
insiste Cohen. El verdadero núcleo de la deducción trascendental consiste 
en mostrar la conexión entre lo categorial y las condiciones sensibles del 
conocimiento.

Así, tanto las operaciones de la imaginación como las de la apercepción 
trascendental no son más que expresiones de un solo movimiento que es la 
constitución del conocimiento objetivo. Las distintas facultades son únicamente 
los momentos elementales de este conjunto de operaciones productoras y en 
ningún caso se las ha de entender como facultades en sentido psicológico o 
subjetivo.

Por esto Cohen valora en grado sumo la reelaboración de la deducción 
trascendental en la segunda edición de la Crítica. En efecto, en esta la apercepción 
trascendental articula y vincula todos los momentos de la unificación sintética 
de lo diverso dado en la sensibilidad. Parejamente, la segunda edición deja en 
claro que el lenguaje psicológico no viene al caso para aclarar el problema de 
fondo de la validez del conocimiento.

En este sentido, la imaginación no ha de ser considerada como una nueva 
facultad del alma humana. Se trata únicamente de la operación por la que se 
vincula el entendimiento y la sensibilidad. Por eso el esquematismo, en cuanto 
método de construcción de esquemas, pertenece de suyo a la Analítica y no a 
la Estética trascendental. Es lo categorial lo que se esquematiza en el tiempo 
para aplicarse a los fenómenos y constituir los objetos de conocimiento.

Dentro de este bosquejo general de la interpretación coheniana de Kant, 
destaquemos ahora algunos elementos más precisos.

19 Sobre esto, véase el examen de Edel (1988, pp. 404 ss.).

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   79 6/4/09   10:48:37

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


80 81

Un punto que Cohen desarrolla con mayor atención en su segunda 
edición de Kants Theorie der Erfahrung es el de las anticipaciones de la percepción. 
Como veremos, aquí entra en juego un elemento decisivo de la interpretación 
de Hermann Cohen. En efecto, el marburgués se enfrenta ahora a la posición 
tradicional de entender que lo dado en la sensación es lo único que puede 
proporcionar realidad al conocimiento. Frente a esto, según Cohen, las anti-
cipaciones de la percepción evidencian más bien que la realidad misma es algo 
que el entendimiento anticipa de manera a priori a través, precisamente, de la 
categoría de la Realität como opuesta a la de negación.20 La realidad misma 
es, pues, un producto del entendimiento. Esto lleva a Cohen a plantearse el 
problema anexo de la realidad efectiva (Wirklichkeit) de manera similar. En este caso, 
nuevamente, Cohen se enfrenta a la supuesta irreductibilidad de lo existente 
respecto del poder del entendimiento, y afirma que lo existente individual 
mismo debe entenderse como un caso de la ley del entendimiento.21

Cohen no niega el rol que juega la sensación en el conocimiento, pero 
lo subordina completamente a las operaciones productivas del entendimiento 
y, por tanto, de la lógica trascendental. La experiencia es, pues, lo objetivo en 
cuanto determinado por el conocimiento científico, y de este modo lo sen-
sible pierde el pretendido privilegio que le otorgaban las interpretaciones 
más empiristas del kantismo. Por esto Cohen pone a Kant en la cúspide de 
una historia de la filosofía que partía con Platón y se encarnaba en Leibniz e 
incluso en Newton justo antes de Kant.22

Otro aspecto importante de esta nueva interpretación de Cohen es el 
papel que le otorga a la apercepción trascendental. Esta viene a ser la unidad 
de todas las diferentes condiciones de posibilidad del objeto científico, esto 
es, condición suprema de la experiencia. Su unidad es, pues, como ya hemos 
indicado, la de los métodos de las ciencias. Entonces, su relación con las 
categorías no es la misma que la que se le suele atribuir tradicionalmente. 
Ella no es en primer lugar el polo de unión de las categorías, ni tampoco de 
las intuiciones, sino principal y fundamentalmente la unión de los principios 
sintéticos mismos, según la perspectiva que Cohen acentúa persistentemente a 
lo largo de toda su obra.

20 Cohen vincula estos resultados a las tesis más importantes de Das Prinzip der Infinitesimal-
Methode sobre la ley de continuidad. Cf. Mayerhofer (2004, pp. 241 ss.) y W. Marx (1977, 
pp. 87 ss.).
21 Véase al respecto el análisis de Edel (1988, pp. 291 ss.).
22 Para esta interpretación y las lecturas neokantianas de Platón, véase Lembeck (1994).

Methodus Nº 3 (2008) Eduardo Molina Cantó

Methodus final 2.indd   80 6/4/09   10:48:37

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


80 81

Esto se conecta directamente con el problema de las condiciones a priori 
del conocimiento científico y en particular con la deducción de las categorías 
en la lógica kantiana. En efecto, para Cohen la tabla de las categorías se funda 
en los principios sintéticos a priori del entendimiento, y por tanto también la 
tabla de los juicios debe construirse a partir de estos (TE 2, p. 246 ss., 271 
s.). La deducción de las categorías consiste, pues, en probar que estas son las 
unidades del pensamiento de los principios sintéticos. Así, es la unidad de los 
principios del entendimiento puro lo que articula y fundamenta, en último 
término, todo el esfuerzo de la crítica teórica. (TE 2, p. 409.)23

Así, la absorción de lo intuitivo en lo conceptual es el cumplimiento final 
del esfuerzo de Cohen y, según él, del espíritu mismo de la filosofía crítica. 
Por esto su Logik der reinen Erkenntnis partirá precisamente de este resultado, 
afirmando que todo debe comenzar con el pensamiento, sin que sea necesaria 
una doctrina previa de la sensibilidad.24 (LrE, p. 13.)

Por esto el primer tipo de juicio de la lógica pura es el juicio del origen 
(das Urteil des Ursprungs), pues el pensamiento puro pone la realidad a partir 
únicamente de sí misma.25 Lo que hay que comprender es cómo se produce 
la objetividad a partir de la actividad originaria del pensamiento. La primera 
clase de juicios se denomina, en efecto, juicios de las leyes del pensamiento, con justa 
razón.

En la segunda clase de juicios, los juicios de la matemática, se encuentra el 
juicio de la realidad (das Urteil der Realität). Como ya hemos señalado, la realidad 
es para Cohen la objetividad científica, tal y como es determinada por las 
estructuras del pensamiento científico. Cohen aleja de su doctrina todo resto 
de pasividad o de donación como algo que no corresponde investigar ni plantearse 
en el plano de la auténtica filosofía trascendental. Un objeto sólo puede darse 
en un conocimiento, esto es, en el pensamiento, precisamente como algo puesto 
por el pensamiento.

El juicio de la sustancia (das Urteil der Substanz), por su parte, correspondiente 
a la tercera clase de juicios, esto es, a los juicios de la ciencia natural matemática, 
procede igualmente de la potencia unificadora del pensamiento, que constituye 

23 Véase al respecto W. Marx (2001).
24 El propio Cohen llega a afirmar que la Estética trascendental es un lastre precrítico de la 
Crítica de la razón pura (TE 3, p. 786).
25 Sobre la teoría del origen en Cohen, véase W. Marx (1977, pp. 103 ss.).

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   81 6/4/09   10:48:38

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


82 83

sus objetividades científicas sirviéndose de las determinaciones temporales 
adecuadas a tal efecto.

Finalmente, el juicio de la realidad efectiva (das Urteil der Wirklichkeit), que 
ocupa el segundo lugar de la cuarta clase de juicios, a saber, de los juicios de la 
metódica, es relegado por Cohen, de manera decidora, al tipo de objetividad 
determinada por el conocimiento común y corriente, esto es, no científico, y 
su valor dentro de la tabla de los juicios sólo atañe al método de la filosofía por 
su contraste con las categorías fundamentales de posibilidad y necesidad para 
la metodología científica.

Veamos ahora la exposición coheniana del sistema de los principios que 
fundamentan estos juicios.

Según Cohen, toda la experiencia puede reconstruirse sistemáticamente 
a partir de los principios sintéticos del entendimiento puro. Tal sería el objetivo 
último de la filosofía trascendental.26 Para mostrar que Kant en realidad sigue 
este camino, que va de los principios a las categorías, y no al revés, Cohen 
analiza el caso de la causalidad. Es claro, argumenta Cohen, que aquí Kant 
parte del principio enunciado en la segunda analogía de la experiencia, y que 
del problema de su posibilidad surge lo que llamamos la categoría de causa-
efecto. A su vez, como estos principios se expresan en juicios que vinculan de 
una manera precisa los elementos sintéticos, se llega entonces a la tabla de los 
juicios.

Es, pues, la aprioridad de los principios sintéticos lo que funda la aprio-
ridad de las formas del entendimiento. Las formas de la sensibilidad, por su 
parte, no pueden dar por sí mismas, en ningún caso, con los principios de la 
experiencia. Así, los principios sintéticos son en rigor las formas fundamentales 
del pensamiento que liga lo diverso de la intuición con las unidades sintéticas 
del entendimiento. (TE 3, p. 524.) Dice Cohen:

Todo principio es un punto de vista a partir del cual todos los objetos de la ciencia matemática 
de la naturaleza pueden ser ordenados en grupos y determinados en su objetividad, y no 
solamente constituidos en vista de un conjunto. El principio no es, pues, “el concepto del 

26 Por esto Cohen considera que la Dissertatio de 1770 no debe considerarse de ninguna 
manera la primera obra crítica de Kant. No basta, en efecto, con que en ella se descubra 
por primera vez la idealidad de espacio y tiempo; falta ahí, en efecto, el auténtico punto de 
vista trascendental. Cf. Cohen (TE 3, p. 519).

Methodus Nº 3 (2008) Eduardo Molina Cantó

Methodus final 2.indd   82 6/4/09   10:48:38

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


82 83

objeto en general”, sino el conocimiento del objeto en general, o la ley de cada objeto 
determinado, en cuanto es un objeto determinado.27 (TE 3, p. 526.)

Todos los principios se fundan, a su vez, en el principio supremo de la 
unidad de la conciencia en cuanto unidad de la experiencia. Y puesto que 
la unidad de la experiencia es al mismo tiempo la unidad de los objetos de 
la experiencia, entonces el principio supremo es también el principio de la 
unidad del objeto.

En este sentido, Cohen considera todos los principios en cuanto unidades 
de objetos, es decir, en cuanto maneras de considerar la unidad según la cual 
constituimos los objetos. Veamos ahora cómo se lleva a cabo este análisis de 
los cuatro principios.

a. El principio de los axiomas de la intuición.

Los axiomas mismos, en cuanto principios sintéticos a priori de la mate-
mática, son intuitivos y no requieren de prueba. Sí la requiere, en cambio, el 
principio que establece su posibilidad trascendental. Este principio no es, pues, 
un axioma.

Este primer principio es el de la magnitud, pues este es el primer punto de 
vista según el cual determinamos los fenómenos como objetos. Esta es la razón 
última de por qué la primera Crítica comienza con el análisis de espacio y 
tiempo y de la posibilidad de los juicios sintéticos a priori de las matemáticas. La 
primera especie de unidad del objeto es la de la magnitud numérica. Los objetos 
deben ante todo ser comparables homogéneamente, esto es, ser numerados. 
La homogeneidad transforma lo diverso en magnitud. La base sensible de 
esta diversidad es el tiempo (de donde proviene el esquema de número), no 
el espacio. Pero la magnitud que nace como unidad del número se inscribe 
también en la reunión de la pluralidad en el espacio. Esto da lugar a las magni-
tudes extensivas y a su principio: Todas las intuiciones son magnitudes extensivas.

27 Como determinado legalmente en general. Solo la ley de la naturaleza determina al 
objeto como caso particular de una ley.

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   83 6/4/09   10:48:38

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


84 85

De este modo, Cohen muestra que la intuición misma sólo es posible 
por la síntesis del entendimiento y que la geometría no se funda, pues, sólo 
sobre la forma pura del espacio, sino sobre aquella síntesis. (TE 3, p. 532 
s.) Con esto Cohen pretende superar las críticas a la doctrina kantiana de 
las matemáticas y a su supuesta dependencia de la geometría euclidiana. La 
ciencia matemática misma es el sujeto de sus principios, y estos pueden variar 
de acuerdo los progresos de la ciencia misma.

b. El principio de las anticipaciones de la percepción.

El principio anterior se basa en la homogeneidad comparativa de los 
objetos. Cada cosa, sin embargo, se presenta también por sí misma para 
servir a aquella comparación. Se trata, pues, de encontrar el fundamento 
de la magnitud misma. Pero esto nos obliga a ir más allá de la intuición, al 
elemento empírico originario de la sensación. En efecto, espacio y tiempo no 
proporcionan nada realmente efectivo, esto sólo lo hace la sensación junto al 
esquema de la realidad.

Cohen nuevamente destaca a este respecto el carácter productivo del 
proceso, pese a las formulaciones expresas de Kant en otra dirección. Lo im-
portante, dice Cohen, es la producción continua de la realidad en el tiempo. 
La realidad es el cumplimiento continuo en el tiempo, como limitación de la 
negación. Así, gracias a la continuidad, las magnitudes devienen magnitudes 
intensivas, esto es, lo real exigido por la sensación.

El principio es el de las anticipaciones de la percepción porque él nos hace 
anticipar la realidad en la sensación, el objeto de esta. De este modo, en vista 
del conocimiento científico que Cohen tiene siempre en consideración, la 
sensación debe ser objetivada trascendentalmente en su contenido.

Según Cohen, la magnitud intensiva no es otra cosa que la magnitud 
diferencial del cálculo infinitesimal. En efecto, toda magnitud sólo puede ser 
representada por su aproximación a la negación = 0. Así, la unidad del número 
infinitesimal debe ser considerada como el origen a partir del cual se constituye 
toda magnitud extensiva y en el que toda magnitud tiene su fundamento. (TE 
3, p. 545.) Cohen destaca acá la fuerza realizadora de lo real propia de la magnitud 
intensiva, frente al supuesto carácter principial de la sensación. Según esto, la 
magnitud intensiva es condición de la magnitud extensiva. Es preciso primero 

Methodus Nº 3 (2008) Eduardo Molina Cantó

Methodus final 2.indd   84 6/4/09   10:48:39

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


84 85

poner una cosa como algo que deviene una unidad, no en relación al uno, sino 
al cero. Y esto es una realización del pensamiento que permite el paso del ob-
jeto matemático al objeto físico.

Cohen comenta que Kant tuvo a la vista esta relación entre las magni-
tudes intensivas y el cálculo infinitesimal, aunque no lo haya desarrollado ex-
presamente, y cita unos cuantos pasajes de las Reflexiones de Kant para de-
mostrar su afirmación (TE 3, p. 548 ss.). Con todo, Cohen también pretende 
mostrar que Kant se equivoca, sobre todo en la primera edición de la Crítica, al 
hablar, en términos psicológicos, como si la sensación fuera el fundamento de 
lo real. Por el contrario, muestra Cohen, lo importante es entender que aquí 
el contenido de la sensación debe ser objetivado como real distinguiéndolo 
del contenido de la intuición pura. En efecto, la continuidad no pertenece a 
la sensación, sino a la apriorización del contenido de la sensación en virtud del 
principio en cuestión (TE 3, p. 557). La continuidad de la sensación es una 
determinación a priori. Toda otra concepción de la cualidad sería simplemente 
empírica, y no podría explicar su aplicación a los objetos físicos.

c. El principio de las analogías de la experiencia.

Para que el concepto de objeto se constituya falta aún otro elemento: las 
magnitudes son los objetos de la matemática pura, ciertamente, pero no todavía 
objetos de experiencia. Los objetos de la física son también casos de ciertas fuerzas y 
leyes generales. Ahora se trata de pensar los cuerpos en un sistema de relaciones 
que son las leyes de la experiencia. Aunque Kant acentúa la conexión entre las 
analogías y la existencia de los objetos, Cohen, fiel a su sistema apriorista, destaca 
únicamente que las analogías se dan en vista de una experiencia posible. Por eso 
el principio de las analogías es este: La experiencia sólo es posible por la representación 
de una conexión necesaria de percepciones. Lo importante es justificar esta necesidad de 
la conexión, para solucionar el problema planteado por Hume.

Ahora bien, esta necesidad de la conexión sólo puede justificarse me-
diante los conceptos del entendimiento que constituyen la experiencia. Así, 
tenemos en primer lugar la analogía de la sustancia, por la cual se establece un 
vínculo entre el cambio de los fenómenos internos y los objetos constantes. 
Esto supone un concepto esquematizado de algo que permanece.

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   85 6/4/09   10:48:39

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


86 87

En segundo lugar se encuentra la analogía de la causalidad, en cuanto lega-
lidad de las transformaciones de la sustancia en la naturaleza. Aquí se destaca, 
según Cohen, el problema verdadero de la validez frente al pseudoproblema 
del origen psicológico del principio de causalidad en Hume. El valor de la cau-
salidad radica en ser condición de la experiencia en cuanto conexión necesaria de 
los objetos de experiencia. En este sentido, es la aprioridad de la relación cau-
sal la que funda la posibilidad de la experiencia; más específicamente: la ana-
logía de la causalidad debe servir a las leyes de la naturaleza, donde los objetos 
son constituidos en cuanto casos de tales leyes. Esto supone, ciertamente, la 
analogía de la sustancia, porque la causalidad es un modo de la sustancia (un 
tipo de determinación de las relaciones entre los accidentes de la sustancia). El 
objeto de la analogía es entonces el orden de las relaciones, que es productor de 
los objetos de la experiencia (de la ciencia físico matemática).

En tercer lugar, la analogía de la comunidad por medio de la cual determi-
namos las sustancias como simultáneas en el tiempo y en una acción recíproca 
universal. Se trata, pues, del otro tipo de relación causal que se debe establecer 
a partir de las sustancias, junto a la causalidad como orden de la sucesión. Y 
esto es una respuesta expresa al sistema leibniziano de la monadología. Con 
esta analogía, en fin, se alcanza el fundamento de la unidad de la experiencia 
en cuanto unidad de la naturaleza en sentido trascendental, y por tanto también 
el fundamento del sistema científico que requiere de tal unidad.

d. Los postulados del pensamiento empírico en general.

Fiel a la exposición kantiana de los postulados del entendimiento, Cohen 
subraya que ellos no son propiamente principios constitutivos de la experien-
cia, sino que sólo poseen un valor metodológico en cuanto principios sólo subjeti-
vamente sintéticos  respecto de una experiencia única. Según estos principios, posi-
ble quiere decir sintéticamente posible, esto es, acorde con las condiciones formales 
de la experiencia (TE 3, p. 608). Se trata, pues, de la posibilidad en cuanto 
fundamento de las hipótesis científicas.

El postulado de la realidad efectiva nos pone en un problema mayor, según 
la interpretación que Cohen hace de la filosofía crítica. En efecto, si lo efectivo 
tuviera que ver esencialmente con lo existente irreductible al pensamiento, 
entonces, según Cohen, el sistema trascendental se desarma por completo. Por 

Methodus Nº 3 (2008) Eduardo Molina Cantó

Methodus final 2.indd   86 6/4/09   10:48:39

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


86 87

esto Cohen insiste en que aquí la existencia sólo posee un valor metódico para 
determinar el valor de conocimiento de un juicio, no, y en ningún caso, el contenido 
de tal conocimiento, como sí hacen los principios sintéticos. Cohen dice, en-
tonces, que el postulado de la realidad efectiva o de la existencia sólo permite 
evaluar el grado de certeza que surge cuando lo singular se presenta en la sensa-
ción. Dicho de otro modo, la categoría de existencia sólo determina lo singular 
en cuanto caso de una ley. Como se trata de algo singular que no consiste en 
la simple forma de la intuición pura, la existencia, se dice, tiene que ver con la 
sensación y con las condiciones materiales del conocimiento sensible.28

Aquí Cohen debe luchar dificultosamente con la propia doctrina kantiana. 
¿Qué significa que la sensación sea condición material de la experiencia? 
Si se acepta esto, reconoceremos que lo dado es finalmente irreductible al 
pensamiento, cosa que Cohen niega constantemente. La solución de Cohen 
es radical: “lo dado no es nada efectivo” (TE 3, p. 621), dice. La sensación es 
únicamente un modo de la conciencia, y no hace otra cosa que designar una 
efectividad en el tiempo y el espacio. Lo dado es, pues, estrictamente, lo ligado 
a la sensación, no lo supuestamente dado en ella.

El postulado de la necesidad, finalmente, ocupa según Cohen el lugar más 
alto en la Crítica y reúne en sí todos los elementos del método trascendental. 
Necesario es aquello cuya conexión con lo efectivo está determinada por las 
condiciones generales de la experiencia. Según Cohen, con estas condiciones 
generales Kant se refiere tanto a las analogías como a las leyes particulares de 
la naturaleza.

Ahora bien, argumenta Cohen, este paso de lo efectivo a lo necesario 
muestra bien lo que antes afirmaba: lo efectivo se convierte en necesario 
cuando ya no es pensado como objeto singular (lo propio del conocimiento 
ordinario), sino como caso particular de una ley general (como se ha de pensar 
en el conocimiento científico). La necesidad misma es, en rigor, lo concreto de la 
ley, y la efectividad en sentido ordinario no juega ningún papel relevante en el 
dominio trascendental de la experiencia. (TE 3, 632 s.)

De este modo, Cohen logra dar con una exposición sistemática de la filo-
sofía teórica kantiana y con una interpretación coherente de todos sus elemen-
tos, aunque esto conlleve, como hemos hecho notar, la necesidad de realizar 
modificaciones importantes a los planteamientos originales de Kant.

28 Véase un análisis al respecto en Dufour (2002).

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   87 6/4/09   10:48:40

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


88 89

A nuestro entender, el problema de la existencia es el más decidor respecto 
de la tendencia logicista de la interpretación coheniana de Kant. Es verdad 
que el propio Kant parece vacilar respecto de su concepción de lo dado y que 
él mismo considera que la realidad efectiva es un concepto puro del entendimien-
to al fin y al cabo, lo que puede legitimar de partida una interpretación como 
la de Cohen. Sin embargo, no es esta la única posibilidad de interpretación.29 
Cabría pensar también, como hará Husserl posteriormente, que la sensibilidad 
misma tiene sus propios modos de actividad en la pasividad, esto es, sus propias 
síntesis pasivas pre-conceptuales y pre-judicativas. Esto implica, ciertamente, 
tantas o más modificaciones de la doctrina kantiana que las que supone la in-
terpretación de Cohen, e iría en una dirección bastante diferente, al menos en 
lo que respecta a la doctrina de la Estética trascendental. Nos parece, sin em-
bargo, que sería posible combinar la doctrina de Cohen respecto de la lógica 
trascendental con una estética trascendental de cuño más fenomenológico. El 
hecho de que Cohen restrinja su concepto de experiencia al ámbito del cono-
cimiento científico abre al menos la posibilidad de complementar sus análisis 
con un examen de la experiencia común que, pensamos, recién comenzaba a 
abrirse paso cuando las escuelas neokantianas ya parecían haber agotado la 
cantera de la filosofía crítica.

BIBLIOGRAFÍA

I. Obras de Hermann Cohen:

1. Ästhetik des reinen Gefühls (1912). En Werke VIII-IX.

2. Das Prinzip der Infinitesimal-Methode und seine Geschichte. Ein Kapitel zur Grundlegung 
der Erkenntniskritik (1883). En Werke V.

3. Ethik des reinen Willens (1904, 1907). En Werke VII.

4. Kants Begründung der Ästhetik (1889). En Werke III.

5. Kants Begründung der Ethik (1877, 1910). En Werke II.

6. Kants Theorie der Erfahrung (1871, 1885, 1918). En Werke I. (Citamos las tres 

29 Hemos analizado este problema de la filosofía kantiana en otro lugar. Cf. Molina (2007).

Methodus Nº 3 (2008) Eduardo Molina Cantó

Methodus final 2.indd   88 6/4/09   10:48:40

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


88 89

ediciones como TE 1, TE 2 y TE 3 respectivamente.)

7. Kommentar zu Immanuel Kants Kritik der reinen Vernunft (1907). En Werke IV.

8. Logik der reinen Erkenntnis (1902, 1914). En Werke VI. (Citada como LrE)

9. Werke (1987). Hrsg. vom Hermann-Cohen-Archiv am Philosophischen 
Seminar der Universität Zürich unter der Leitung von Helmut Holzhey. 
Hildesheim: Olms.

II. Bibliografía secundaria:

1. Brandt, R., & Orlik, F. (eds.) (1993). Hermann-Cohen-Kolloquium Marburg 1992. 
Hildesheim: Olms.

2. Cassirer, Ernst (1912). “Hermann Cohen und die Erneunerung der kantischen 
Philosophie.” Kant-Studien, 17, pp. 252-273.

3. Dufour, É. (2002). “Le statut du singulier: Kant et le néokantisme de l’École 
de Marbourg.” Kant-Studien, 93, pp. 324–350.

4. Edel, Geert (1988). Von der Vernunftkritik zur Erkenntnislogik. Freiburg/München: 
Alber.

5. Ferrari, M. (2001). Introduction au néo-criticisme. Paris: Éd. du Cerf.

6. Gerhardt, Gerd (1983). Wider die unbelehrbaren Empiriker. Die Argumentation 
gegen empirische Versionen der Transzendentalphilosophie bei H. Cohen und A. Riehl. 
Würzburg: Königshausen und Neumann.

7. Holzhey, Helmut (1986). Cohen und Natorp. Band 1: Ursprung und Einheit. Die 
Geschichte der “Marburger Schule” als Auseinandersetzung um die Logik des Denkens. 
Band 2: Der marburger Neukantianismus in Quellen. Zeugnisse kritischer Lektüre; Briefe 
der Marburger; Dokumente zur Philosophiepolitik der Schule. Basel: Schwabe.

8. __________ (ed.) (1994). Hermann Cohen. Frankfurt a. M.: Lang.

9. Lembeck, Karl-Heinz (1994). Platon in Marburg. Platon-Rezeption und Philos
ophiegeschichtsphilosophie bei Cohen und Natorp. Würzburg: Königshausen und 
Neumann.

10. Marx, W., & Orth, E. W. (eds.) (2001). Hermann Cohen und die Erkenntnistheorie. 
Würzburg: Königshausen und Neumann.

11. Marx, Wolfgang (1977). Transzendentale Logik als Wissenschaftstheorie. Systematisch-
kritische Untersuchungen zur philosophischen Grundlegungsproblematik in Cohens “Logik 
der reinen Erkenntnis”. Frankfurt a. M. V. Klostermann.

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   89 6/4/09   10:48:41

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69


90 91

12. __________ (2001). “Philosophische Letztbegründung als Selbstbegründung 
des reinen Denkens in ‘reiner’ Erkenntnis.” En Marx, W., & Orth, E. W. 
(eds.), Hermann Cohen und die Erkenntnistheorie. Würzburg: Königshausen und 
Neumann, pp. 123-134.

13. Mayerhofer, Herta (2004). Der philosophische Begriff  der Bewegung in Hermann 
Cohens “Logik der reinen erkenntnis”. Wien: Universitätsverlag.

14. Molina, Eduardo A. (2007). “Juicio, ley y aplicación en Kant. Un problema 
central de la Crítica de la facultad de juzgar”. Anuario Filosófico, XL (3), pp. 673-
695.

15. Münster, Arno (2004). L’ école de Marbourg. Paris: Kimé.

16. Orlik, Franz (ed.) (1992). Hermann Cohen. Marburg: Universitätsbibliothek.

17. Stolzenberg, Jürgen (1995). Ursprung und System. Probleme der Begründung 
systematischer Philosophie im Werk Hermann Cohens, Paul Natorps und beim frühen 
Martin Heidegger. Göttingen: Vandenhoeck and Ruprecht.

18. Ströker, Elizabeth (2001). “Beziehungen der Wissenschaftstheorie zur 
Erkenntnistheorie im Jahrhundert.” En Marx, W., & Orth, E. W. (eds.), Hermann 
Cohen und die Erkenntnistheorie. Würzburg: Königshausen und Neumann, pp. 
11-30.

19. Wolzogen, Christoph von (1984). Die autonome Relation. Zum Problem der Beziehung 
im Spätwerk Paul Natorps. Ein Beitrag zur Geschichte der Theorien der Relation. 
Würzburg: Königshausen und Neumann.

Methodus Nº 3 (2008) Eduardo Molina Cantó

Methodus final 2.indd   90 6/4/09   10:48:41

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

