Methodus N* 3 (2008) pp. 69 — 90 Articulos

HERMANN COHEN Y LA DOCTRINA NEOKANTIANA
DEL JUICIO Y LA EXPERIENCIA*

Eduardo Molina Cant6

Universidad Alberto Hurtado
emolinac@uc.cl

Resumen.

En este trabajo se analiza la interpretacion de la filosofia ledrica kantiana por parte de Hermann
Cohen. En particulay;, se indaga en la interpretacion logicista y apriorista de Cohen, segin la cual
los conceptos y las leyes formales del entendimiento poseen una supremacia respecto de las condiciones
sensibles del conocimiento. En este sentido, se intenta comprender el esfuerzo de Cohen por rescatar la
pureza de los juicios frente a las interpretaciones psicologistas y empiristas, pero también se evaliian
criticamente sus deducciones y, en particulas; las consecuencias de su teoria respecto de las relactones
entre juicto y experiencia.

Palabras Clave: Cohen, Neokantismo, juicto, experiencia.

Abstract.

This paper analyses Hermann Cohen’s interpretation of Kant’s theoretical philosophy. The paper
specifically discusses Cohen’s logicist and aprioristic view according to which the concepts and the
Jormal laws of the understanding have supremacy in relation to the sensitive conditions of knowledge.
Cohen’s effort to rescue the purity of judgments against interpretations coming from psychologism and
empiricism will be considered. His deductions will be critically evaluated and the consequences of his
theory regarding the relation between judgments and experience will be particularly assessed.

Keywords: Cohen, Neokantianism, judgment, experience.

* Este trabajo forma parte del proyecto FONDECYT N° 1050871.

69

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Methodus N 3 (2008) Eduardo Molina Canté

LA PoSICION privilegiada que atn en estos dias ocupa la filosofia de Kant en
nuestra cultura ha sido ampliamente debatida. Los resultados de este debate
son de lo mas diverso, pero no es arriesgado decir que el kantismo sigue
siendo una fuente de inspiraciéon y de reflexion para los problemas filosoficos
actuales en los mas diversos ambitos del saber. Esta situacién, sin embargo,
tiene una historia que conviene reconocer, en particular cuando los diversos
retornos a Kant se arrogan para si mismos la exclusividad de su verdadera

interpretacion.’

A fines del siglo XIX y comienzos del XX, justo cuando se gestaban las
grandes orientaciones del pensamiento contemporaneo, surge un movimiento
complejo y variado que tenia una veta en comun: el retorno a Kant. Figura
principal de este movimiento es Hermann Cohen, fundador de la Escuela
de Marburgo, cuya empresa consistia, dicho a grandes rasgos, en ofrecer
una renovada sistematizacion del idealismo trascendental en sus diversos
ambitos: en el tedrico, Cohen hacia hincapi¢ en la logica trascendental y el
conoctmiento puroy en el ambito practico y en el de la critica de la facultad de
juzgar estética, destacaba las nociones de voluntad pura y de sentimiento puro. Asi,
la filosofia de Cohen marcaba un hito en las interpretaciones de Kant al hacer
frente al psicologismo y al empirismo de la época? (patentes en Helmholtz,
Lange y Meyer, particularmente) y al destacar sobre todo el aspecto puro del

conocimiento, la moral y el gusto.?

En el presente trabajo analizaremos los aportes de Cohen en el primero
de estos ambitos, el tedrico, expuestos principalmente en las tres ediciones de
Kants Theorie der Erfahrung (1871, 1885, 1918), en Logik der reinen Erkenntnis (1902)
y en Kommentar zu Immanuel Kants Kritik der reinen Vernunft (1907).

Como ha indicado tempranamente Ernst Cassirer (1912), Cohen
interpreta la filosofia kantiana en una significaciéon fundamental, como
expresion de un pensamiento universal no circunscrito a una época u
orientacion especifica de la filosofia. Por eso mismo, Cohen enfatiza desde

un primer momento la doctrina kantiana del a priori y elabora entonces una

! Véase al respecto Miinster (2004, pp. 7 ss.). También es ttil para la historia del neokantismo
la obra mas general de Ferrari (2001).

? Sobre la critica al empirismo en particular, véase Gerhardt (1983).

? Para la evolucién del pensamiento de Coohen, véase especialmente Holzhey (1986, Band
1). Otras buenas exposiciones de la filosofia de Cohen se encuentran en Stolzenberg (1995)
y en las compilaciones de Brandt & Orlik (1993), Holzhey (1994), Marx & Orth (2001) y
Orlik (1992).

70

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus N 3 (2008)

version del kantismo que explora particularmente en lo que hay de productivo en
el syjeto respecto del conocimiento. En este contexto, la filosofia segin Cohen
ha de ser entendida como una organizadora del conocimiento cientifico de
la naturaleza. Las ciencias mismas, a su vez, tienen que ser validadas a partir
de juicios puros y exactos. Con esto, Cohen se opone férreamente tanto al
hegelianismo y al romanticismo decimonénicos como a la interpretacion
pesimista schopenhaueriana de Kant.

El primer paso en la tarea de Coohen consiste en volver al “verdadero
Kant” y a sus doctrinas del apriorismo y el trascendentalismo, como se hace
patente sobre todo en la segunda edicién de Kants Theorie der Erfahrung. Para
esto, Cohen ofrece una lectura radical y decisiva de la segunda edicion de la
Critica de la razén pura, donde el marburgués ve la culminaciéon y madurez del

pensamiento critico.

Cohen se enfrenta en primer lugar a las malas interpretaciones de la
epistemologia kantiana, en particular en lo que respecta a la doctrina central
de la Estética trascendental de la primera Critica y al papel que juega ahi la
intuicién. Segun Cohen, es un error concebir la Estética como una doctrina
de las representaciones a priort, considerada independientemente de la logica
trascendental. En toda su obra Cohen se esforzara en mostrar que el a prion
sensible se debe subordinar al principio supremo de la experiencia, que
es el de los juicios sintéticos a priori. En particular, Cohen se enfrenta a la
interpretacién habitual del espacio en Kant como cedazo por medio del cual
nos afectarian las cosas mismas y critica el error fatal de creer que se puede
aplicar la categoria de causalidad al ambito de las cosas en si.

De este modo, Cohen vera en el problema del objeto del conocimiento
un punto decisivo para la correcta interpretacion del kantismo. Hay objeto,
propiamente hablando, s6lo en relacion con el objeto trascendental = X, que
es a su vez el correlato de la apercepcion trascendental. Sin la aplicacion de

toda la maquinaria categorial, no hay, pues, auténtica experiencia.’

En todas sus investigaciones destaca tanto su concepcion de las nociones
de método y de sistema entendidas desde una perspectiva criticamente empi-

rica, como la direcciéon logico-objetivista con la que interpreta el criticismo

* La cosa en si, por su parte, es concebida Gnicamente como la idea de la unidad de la
experiencia posible, como idea de la razén. Las ideas, por su parte, son entendidas como
categorias ampliadas en el marco de una progresiva experiencia posible. Cf. Cohen (TE 3,
p. 638 ss.)

71

i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Methodus N 3 (2008) Eduardo Molina Canté

kantiano. Para ¢l, la validez del conocimiento se reduce a su contenido logico
y objetivo, y es independiente de sus aspectos subjetivos o psicologicos. Con
ello inaugura una nueva tradiciéon en la interpretacion del pensamiento de
Kant, opuesta tanto al subjetivismo y al psicologismo como al idealismo
postkantiano, y opuesta también a toda construccién especulativa.

Su teoria de la ciencia defiende el valor de lo aprioristico frente al
pretendido valor del hecho ya que, segtin él, la ciencia no es un conjunto de
hechos, datos y observaciones, sino un sistema de hipotesis, leyes y teorias con
las que los objetos se explican y que se imponen a estos. Ademas, Cohen se
muestra contrario a la interpretacion que hace del a prior: kantiano un elemento
innato y que reduce la légica a psicologia, y se opone también a la supuesta
distincion radical kantiana entre intuicién y pensamiento, ya que para Cohen
el pensamiento no tiene su principio en algo externo a si mismo, sino que es

algo esencialmente productor de conocimiento y experiencia.

El a priori trascendental no es tampoco una mera forma vacia, sino
que actiia como método que produce su propio contenido. En este sentido, la
logica trascendental no deriva de la 16gica formal. Por ello, en Rants Theorie der
Erfahrung sustenta que la filosofia, en cuanto estudio de estas condiciones a priori
en las que se origina la ciencia, es propiamente la metodologia de la ciencia.
La historia de la ciencia fisico-matematica demuestra que la experiencia se
organiza mediante lo a priory de ello recibe su validez. El rechazo efectuado por
Cohen en su Logik der reinen Erkenntnis de la distincion kantiana entre intuicion
y pensamiento, entre conocimiento empirico y conocimiento a priori, entre
sensibilidad (pasividad) y comprension del entendimiento (espontaneidad), esta
determinado por su afirmacién de que todo el conocimiento humano parte de
lo a prion. Esto, que, como hemos visto, expresa Cohen en la concepcion del
pensamiento como pensamiento creador, le permite unir a Kant con Platon, e
interpretar la teoria platonica de las ideas desde una perspectiva radicalmente
opuesta a la efectuada por Aristoteles. Para Aristoteles, en efecto, las ideas
platonicas eran cosas en si mas alla del mundo, mientras que Cohen las concibe
como /upitesis, es decir, como presuposiciones necesarias del conocimiento
y como anticipaciones del método trascendental. De esta concepcion, que
rechaza la distincion kantiana entre intuiciéon y pensamiento, se desprende el
primado de la logica trascendental y el lugar privilegiado de la doctrina del
juicio, ya que el pensamiento productor se funda en éste.”

% Véase al respecto Lembeck (1994, p. 48 ss.).

72

i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus N’ 3 (2008)

Se ve claramente por qué Cohen prefiere seguir la segunda edicion de
la Critica de la razén pura y, por tanto, se percibe también que el concepto de
experiencia que enfatiza Cohen es totalmente deudor de esa perspectiva. En
efecto, sipor objeto ha de entenderse siempre objeto de conocimiento puro, entonces
la tnica experiencia de la que se tiene que tratar trascendentalmente es la
que se produce a partir de los juicios, esto es, la experiencia categorialmente
producida y determinada.®

Revisaremos ahora mas detenidamente este concepto de experiencia.

En Rants Theorie der Erfahrung, Cohen explica la experiencia posible como el
producto de las operaciones del entendimiento. En efecto, cuando reunimos
y vinculamos la diversidad fenoménica afirmando su unidad a priorz, lo
que hacemos en tltimo término es llevar a cabo una sintesis de los conceptos
de acuerdo a las leyes derivadas del concepto de experiencia posible; segiin
Cohen, experiencia posible quiere decir lo mismo que experiencia a priori. Asi,
Cohen interpreta la doctrina kantiana de los dos troncos del conocimiento
(sensibilidad y entendimiento) en el sentido de que lo dado a la sensibilidad
solo puede ser comprendido y poseer sentido gracias a la actividad del enten-
dimiento.” La sensibilidad, por si sola, es completamente improductiva, y
sus formas puras Gnicamente adquieren sentido en la medida que estan
ligadas a las reglas del entendimiento y a sus sintesis.® Sélo las formas puras
del entendimiento hacen posible la comprension de las formas puras de la
sensibilidad. (TE 3, p. 245 ss.)

Contra el innatismo, por otro lado, Gohen defiende la doctrina de lo «
priort como condicion de posibilidad de la experiencia, esto es, como condicion
formal, y por tanto, como posibilitante de la experiencia en sentido estricto. La
experiencia asi construida es el fruto de la sintesis de las formas de la intuicion
y las del entendimiento. Y como esto se debe realizar tnicamente al nivel de
lo a prior, resulta que es la ciencia la verdadera Estética trascendental. (TE 3,
p- 174 ss.)

® Comentaremos mas adelante las consecuencias de esta postura.

7 Asi, el a priori de las ciencias (el método matemético, el concepto de magnitud intensiva
y el andlisis infinitesimal) es el verdadero sujeto del conocimiento, que hace posible la
constituciéon del objeto, y la sensacion se desvanece entonces en la Analitica de los principios,
contra la pretendida independencia de lo sensible.

% Se trata, nuevamente, de la doctrina acentuada por Kant en la segunda edicion de la Critica
de la razon pura.

73

i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Methodus N* 3 (2008) Eduardo Molina Canté

No hay, pues, diferencia alguna, en tltimo término, entre el objeto en
general y el objeto de la intuicion, pues en ambos casos se trata del objeto
trascendental = X visto desde diferentes perspectivas: desde las categorias o
desde la intuicion.

Pues bien, dada esta interpretacion del sistema kantiano y esta re-
construccion de su epistemologia, es preciso aclarar también hasta qué punto
Cohen se ve obligado a realizar ciertas modificaciones fundamentales en
la filosofia critica. En este sentido, Cohen ahondara particularmente en el
problema de la validez (Geltung) de los principios y proposiciones fundamentales
del conocimiento y de la ciencia.” Esta es la tarea fundamental de su Logik der
reinen Erkenntnis de 1902.

En esta obra se aprecia ya propiamente el sistema neokantiano de Coheny
el primado irrecusable de lalogica trascendental y de las nociones articuladoras
de aprionidad 'y pureza. Asi, Cohen realizara el criticismo kantiano derechamente
como una filosofia de las ciencias, orientada a aclarar criticamente la validez
de los fundamentos teoricos del saber cientifico y, posteriormente, a establecer
los vinculos entre esta logica y la ética.

Ahora bien, sen qué debe apoyarse este nuevo desarrollo de la logica
trascendental? No simplemente en el Faktum de la ciencia contemporanea,
puesto que entonces no se suministraria necesariamente la demostracion de
la validez del conocimiento a priori de estas. Antes bien, Cohen debe mostrar
en primer lugar que ese Faktum es ya una realizacion de la aprioridad del
conocimiento tedrico, esto es, que estd fundado en las funciones a priori del
entendimiento. En otras palabras, la investigaciéon de Ciohen no debe partir
del simple hecho de las ciencias actuales, sino de su caracteristica fundamental
de ser un despliegue del entendimiento puro.

Cohen propone entonces una interpretacion de la logica trascendental
como ldgica de los origenes, esto es, como una logica guiada por el principio del
origen (Prinzip des Ursprungs) que debe mostrar que es el entendimiento puro el
principio de todo conocimiento y que toda experiencia se deriva de é1."°

? Sobre la nocion de validez y su relaciéon con el conocimiento cientifico, véase Stroker

(2001, p. 16 ss.).

1" El interés de Coohen por el analisis de las magnitudes intensivas muestra precisamente este
esfuerzo por derivar el a priori de la Estética trascendental a partir de la logica trascendental.
Cf. el desarrollo de esto en Das Prinzip der Infinitesimal-Methode und seine Geschichte. Ein Kapitel zur
Grundlegung der Erkenntniskritik, de 1883.

74

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus N* 3 (2008)

Este acento en el caracter productivo del entendimiento se revelara
también en los dominios de la ética'! y de la estética'?, como intentara mostrar
Cohen también en Ethik des reinen Willens (1904) y Asthetik des reinen Gefiihls (1912).
El esfuerzo sistematizador de Cohen es, pues, evidente, y se percibe también
hasta qué punto intenta ir mas alla de Kant en la importancia otorgada a esta
nocion estricta de sistema. El enfrentamiento de Cohen con el psicologismo
y el empirismo de la época es también patente a este respecto y se conecta
directamente con su renovada vision del fecho de las ciencias segin la perspectiva
recién comentada que enfatiza la validez meta-empirica de estas.'

Pues bien, dentro de estalogica del conocimiento, privilegiada y renovada
en términos de pureza y aprioridad, se encuentra en Cohen el desarrollo de
una nueva y fundamental doctrina de las categorias, en la que estas, en cuanto
conceptos puros del entendimiento, se transforman mas especificamente
en las verdaderas formas fundamentales y originarias de todo pensamiento
cientifico. Cohen se esforzara a la vez en mostrar la validez supra-subjetiva
de estas categorias, fiel al intento neokantiano de superar las interpretaciones
psicologistas.

Para Cohen, la doctrina de las categorias debe surgir con pureza de la
logica misma como logica de la produccin, sin remitir a ningn contenido dado
o pre-dado a la operacion intelectual, sino que se ha de enfatizar la actividad
del entendimiento como productor de sus propios objetos. El acento, por
tanto, lo pone Ciohen en los juicios sintéticos a prior: en cuanto fundamentos de
la unidad del juicio, del conocimiento y del objeto a la vez.

Las categorias funcionan, pues, en primer lugar, como modos originarios
de vinculaciéon y unificacion de lo multiple y, por tanto, como condiciones
originales de toda experiencia posible. La imbricacion fundamental de pensa-
miento, juicio, categoria y objeto hace ver que Cohen privilegia una nocién

" Toda metafisica, de hecho, para Cohen, reposa en la logica y no es posible sin la16gica. La
ética misma, por cierto, debe determinar sus propios contenidos de manera pura, pero solo
bajo la guia de las leyes de la l6gica trascendental, como se ve claramente en Kants Begriindung
der Ethik y Ethik des reinen Willens.

12 Esto a pesar de la materialidad necesaria y esencial para el dominio estético. Nuevamente,
aqui, Cohen enfatizard la idea de la validez de las leyes puras incluso en este ambito, en
confrontacion explicita con las teorias romanticas del genio a las que el propio Kant dio
pie.

! También es evidente aqui la importancia del neokantismo para la evolucién de la
fenomenologia de Husserl, aunque siempre se ha de tener presente que el neokantismo
objetaba abiertamente los intentos fenomenologicos de la fundamentacion de las ciencias.

75

i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Methodus N 3 (2008) Eduardo Molina Canté

de juicio més decisiva que el propio Kant." La tabla misma de las categorias
es considerada, en su funcionamiento, de una manera diferente también a la
de Kant; en efecto, ellas deben ser esclarecidas, segiin Cohen, en el dominio
mismo de las investigaciones cientificas, aunque, como ya hemos destacado,
estas ciencias solo han de ser concebidas en sus fundamentos puros y no de
manera concreta o empirica, es decir, han de ser entendidas Gnicamente como

parte del desarrollo del conocimiento puro.

De todos modos, con esta perspectiva se abre el campo novedoso de una
indagacion de las categorias en un sistema abierto como el que propondra
Paul Natorp después de Cohen.'

Pues bien, resulta de lo anterior que Cohen terminara concibiendo al
espacio y al tiempo mismos como categorias de la intuicion, y sélo en esa medida
como condiciones de posibilidad de la experiencia. En efecto, Cohen sostiene
que la sensibilidad por si sola no suministra objeto alguno. Por el contrario,
la intuicién forma parte del pensamiento puro mismo y, por eso, es capaz de
regular la relacion entre sensibilidad y objeto a partir de las categorias puras
de espacio y tiempo.

Ese punto, sin duda, Cohen no sélo modifica sino que violenta en
buena medida la doctrina kantiana de la irreductibilidad de lo dado en la
sensibilidad al poder espontaneo del entendimiento.'® Sin embargo, Cohen
aporta sus razones para este giro apoyandose en su interpretacion productiista
de la experiencia, como hemos senalado. El acento en el aspecto genético
del pensamiento respecto de la objetividad es aqui la piedra de toque de la
doctrina de Cohen.

Para el marburgués, por tanto, la deduccion trascendental no se lleva
plenamente a cabo sino en el momento decisivo del analisis de los principios
del entendimiento puro, al final de la Analitica trascendental. Aun mas, s6lo
ahi habra de buscarse una deduccion sui generis de las denominadas categorias
de la sensibilidad. Ese es, tal vez, el ntcleo mas novedoso y revolucionario de
la doctrina de Coohen. (TE 3, p. 471 ss.)

" Desde esta perspectiva, Cohen distingue entre cuatro tipos de juicios: 1. Los juicios de
las leyes del pensamiento. 2. Los juicios de las matematicas. 3. Los juicios de las ciencias
naturales. 4. Los juicios de la metddica. Mas adelante volveremos sobre esto.

' Para la 16gica de Natorp, véase Holzhey (1986, Band 2) y Wolzogen (1984).

19 Sobre el problema de lo dado y la sensacion, véase el analisis de W. Marx (1977, p. 59 ss.).

76

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus N* 3 (2008)

Las categorias han de verse funcionando en los principios del enten-
dimiento y en su vinculacién esencial con la intuiciéon, pero siempre desde el
punto de vista puro del pensamiento mismo como productor de la experiencia
y del conocimiento cientifico.

Se sigue de aqui también la critica de Cohen a la doctrina de la cosa en
sl y una renovada interpretacion de esta como concepto limite, por un lado, y
como la indicaciéon del progreso infinito del conocimiento cientifico, por otro.

(TE 3, p. 638 ss.)

Nos detendremos ahora en la evolucion de la doctrina del juicio en la
teoria de la experiencia de Hermann Cohen.

En Logik der reinen Erkenninis, Cohen presenta la siguiente tabla de los
juicios:"”

1. Los juicios de las leyes del pensamiento:

a) El juicio del origen.
b) El juicio de la identidad.
¢) El juicio de la contradiccion.

2. Los juicios de la matematica:

a) El juicio de la realidad (Realitdt).
b) El juicio de la multiplicidad.
¢) El juicio de la totalidad.

3. Los juicios de la ciencia natural matematica:

a) El juicio de la sustancia.
b) El juicio de la ley.
¢) El juicio del concepto.

4. Los juicios de la metodica:

a) El juicio de la posibilidad.

b) El juicio de la realidad efectiva (Warklichket).
¢) El juicio de la necesidad.

'7 Para un andlisis detallado de esta tabla, véase el examen de Holzhey (1986, Band 1, p.

92 ss.).

77

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Methodus N* 3 (2008) Eduardo Molina Canté

Se puede ver aqui que Cohen entiende su logica de los juicios como
una légica de los principios del conocimiento. Se trata, pues, de una doctrina
trascendental del juicio llevada a cabo a partir de los principios del enten-

dimiento puro.

Para entender esta reelaboraciéon de la doctrina kantiana del juicio,
es preciso examinar la evolucion del pensamiento de Cohen al respecto, en
particular las tres ediciones de Kants Theorie der Erfahrung, donde, a nuestro
parecer, se muestra con claridad el punto de vista coheniano de entender y
reestructurar la filosofia de Kant y su progresiva reelaboracion de la doctrina
kantiana del juicio.

En la primera edicion de Kants Theorie der Erfakrung, Cohen se enfrenta
en primer lugar a las interpretaciones psicologistas y empiristas de la filosofia
kantiana. Para esto, como ya hemos visto, rescata las nociones de a priori y de

validez respecto de la teoria kantiana del conocimiento.

Cohen se concentra, asi, en el concepto central de experiencia que
articula toda la filosofia teérica kantiana (TE 1, p. 3 ss.). Puesto que, segin
Kant, todo conocimiento comienza con la experiencia, el auténtico problema
critico radica en entender como es posible un conocimiento objetivo a partir
de tal principio. En la Estética trascendental, argumenta Cohen, aparece
por primera vez este problema. La exposiciéon metafisica de las nociones de
espacio y tiempo esta destinada a probar la aprioridad e intuitividad de tales
nociones, pero de ninguna manera su validez objetiva. Esto soélo es posible
en la exposicion trascendental, donde ha de encontrarse recién un concepto

preciso de lo @ priori en cuanto condicion de posibilidad de toda experiencia.

De este modo, para Cohen la exposicion trascendental es la clave de
la estética, pero esto es asi porque en ella se parte de una ciencia objetiva (la
matematica) y se muestra como el conocimiento surge a partir de los elementos
a prort que esta ciencia suministra. Asi, el auténtico sujeto del conocimiento
resulta ser la ciencia misma y en absoluto el sujeto empirico o psicologico. Con
esto, Cohen destaca el aspecto objetivo de la doctrina kantiana, e interpreta el
sentido de las formas puras de la sensibilidad como lo que hace posible un
conocimiento objetivo, y en ningdin caso como una afirmacion sobre el origen
subjetivo del conocer. Como recalca tantas veces Cohen, el problema kantiano
no es el del origen psicoldgico sino el de la validez del conocimiento.'®

'8 Para todo este desarrollo de la Estética trascendental, véase Cohen (TE 1, pp. 71 ss.).

78

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus N’ 3 (2008)

Ahora bien, en el nivel de la Analitica trascendental nos reencontramos
con el mismo problema, aunque ahora Cohen introduce una nueva reflexion
al respecto. Segun €, lo auténticamente a priori en este nivel es la categoria en
general, esto es, la unidad sintética en la conexién de lo diverso. En efecto, las
categorias mismas no son otra cosa que esa unidad sintética operando en cada

uno de los tipos de juicios que nos proporciona la l6gica formal o general.'

Nuevamente, la deducciéon metafisica so6lo hace el catastro de estas
categorias mostrando su aprioridad en términos generales, pero queda atn
sin determinar el problema de fondo de la validez de lo categorial respecto del
conocimiento objetivo, en lo que radica el auténtico problema de la Critica. El
supuesto problema del origen subjetivo de las categorias no viene, pues, al caso,
msiste Cohen. El verdadero ntcleo de la deduccién trascendental consiste
en mostrar la conexion entre lo categorial y las condiciones sensibles del
conocimiento.

Asi, tanto las operaciones de la imaginacion como las de la apercepcion
trascendental no son mas que expresiones de un solo movimiento que es la
constitucion del conocimiento objetivo. Las distintas_facultades son tinicamente
los momentos elementales de este conjunto de operaciones productoras y en
ningan caso se las ha de entender como facultades en sentido psicolégico o
subjetivo.

Por esto Cohen valora en grado sumo la reelaboracion de la deduccion
trascendental enlasegunda edicion dela Critica. En efecto, en estala apercepcion
trascendental articula y vincula todos los momentos de la unificacion sintética
de lo diverso dado en la sensibilidad. Parejamente, la segunda ediciéon deja en
claro que el lenguaje psicologico no viene al caso para aclarar el problema de
fondo de la validez del conocimiento.

En este sentido, la imaginacion no ha de ser considerada como una nueva
Jacultad del alma humana. Se trata tnicamente de la operacion por la que se
vincula el entendimiento y la sensibilidad. Por eso el esquematismo, en cuanto
método de construccion de esquemas, pertenece de suyo a la Analitica y no a
la Estética trascendental. Es lo categorial lo que se esquematiza en el tiempo

para aplicarse a los fenémenos y constituir los objetos de conocimiento.

Dentro de este bosquejo general de la interpretacion coheniana de Kant,

destaquemos ahora algunos elementos mas precisos.

1 Sobre esto, véase el examen de Edel (1988, pp. 404 ss.).

79

i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Methodus N* 3 (2008) Eduardo Molina Canté

Un punto que Cohen desarrolla con mayor atenciéon en su segunda
edicion de Kants Theorie der Erfahrung es el de las anticipaciones de la percepcion.
Como veremos, aqui entra en juego un elemento decisivo de la interpretacion
de Hermann Cohen. En efecto, el marburgués se enfrenta ahora a la posicion
tradicional de entender que lo dado en la sensacién es lo tnico que puede
proporcionar realidad al conocimiento. Frente a esto, segun Cohen, las anti-
cipaciones de la percepcion evidencian mas bien que la realidad misma es algo
que el entendimiento anticipa de manera a prior: a través, precisamente, de la
categoria de la Realilil como opuesta a la de negacién.® La realidad misma
es, pues, un producto del entendimiento. Esto lleva a Cohen a plantearse el
problema anexo delarealidad efectiva (Wirklichkeit) de manera similar. En este caso,
nuevamente, Cohen se enfrenta a la supuesta irreductibilidad de lo existente
respecto del poder del entendimiento, y afirma que lo existente individual
mismo debe entenderse como un caso de la ley del entendimiento.?!

Cohen no niega el rol que juega la sensacion en el conocimiento, pero
lo subordina completamente a las operaciones productivas del entendimiento
y, por tanto, de la logica trascendental. La experiencia es, pues, lo objetivo en
cuanto determinado por el conocimiento cientifico, y de este modo lo sen-
sible pierde el pretendido privilegio que le otorgaban las interpretaciones
mas empiristas del kantismo. Por esto Cohen pone a Kant en la caspide de
una historia de la filosofia que partia con Platon y se encarnaba en Leibniz e
incluso en Newton justo antes de Kant.??

Otro aspecto importante de esta nueva interpretacion de Cohen es el
papel que le otorga a la apercepcién trascendental. Esta viene a ser la unidad
de todas las diferentes condiciones de posibilidad del objeto cientifico, esto
es, condicion suprema de la experiencia. Su unidad es, pues, como ya hemos
indicado, la de los métodos de las ciencias. Entonces, su relaciéon con las
categorias no es la misma que la que se le suele atribuir tradicionalmente.
Ella no es en primer lugar el polo de unién de las categorias, ni tampoco de
las intuiciones, sino principal y fundamentalmente la uniéon de los principios
sintéticos mismos, segun la perspectiva que Cohen acenta persistentemente a
lo largo de toda su obra.

% Ciohen vincula estos resultados a las tesis mas importantes de Das Prinzip der Infinitesimal-
Methode sobre la ley de continuidad. Cf. Mayerhofer (2004, pp. 241 ss.) y W. Marx (1977,

pp- 87 ss.).
2! Véase al respecto el andlisis de Edel (1988, pp. 291 ss.).

* Para esta interpretacion y las lecturas neokantianas de Platon, véase Lembeck (1994).

80

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus N 3 (2008)

Esto se conecta directamente con el problema de las condiciones a priori
del conocimiento cientifico y en particular con la deducciéon de las categorias
en la logica kantiana. En efecto, para Cohen la tabla de las categorias se funda
en los principios sintéticos a priort del entendimiento, y por tanto también la
tabla de los juicios debe construirse a partir de estos (TE 2, p. 246 ss., 271
s.). La deduccion de las categorias consiste, pues, en probar que estas son las
unidades del pensamiento de los principios sintéticos. Asi, es la unidad de los
principios del entendimiento puro lo que articula y fundamenta, en ultimo
término, todo el esfuerzo de la critica teérica. (TE 2, p. 409.)%

Ast, la absorcion de lo intuitivo en lo conceptual es el cumplimiento final
del esfuerzo de Cohen vy, segin ¢l, del espiritu mismo de la filosofia critica.
Por esto su Logik der remnen Erkenninis partira precisamente de este resultado,
afirmando que todo debe comenzar con el pensamiento, sin que sea necesaria

una doctrina previa de la sensibilidad.” (LrE, p. 13.)

Por esto el primer tipo de juicio de la logica pura es el juicio del origen
(das Urteil des Ursprungs), pues el pensamiento puro pone la realidad a partir
unicamente de si misma.” Lo que hay que comprender es como se produce
la objetividad a partir de la actividad originaria del pensamiento. La primera
clase de juicios se denomina, en efecto, juicios de las leyes del pensamiento, con justa

razon.

En la segunda clase de juicios, los juicios de la matemdtica, se encuentra el
guicwo de la realidad (das Urteil der Realitat). Como ya hemos sefialado, la realidad
es para Cohen la objetividad cientifica, tal y como es determinada por las
estructuras del pensamiento cientifico. Cohen aleja de su doctrina todo resto
de pasividad o de donacidn como algo que no corresponde investigar ni plantearse
en el plano de la auténtica filosofia trascendental. Un objeto solo puede darse
en un conocimiento, esto es, en el pensamiento, precisamente como algo puesto

por el pensamiento.

Eljuicio de la sustancia (das Urteil der Substanz), por su parte, correspondiente
a la tercera clase de juicios, esto es, a los juicios de la ciencia natural matemdatica,
procede igualmente de la potencia unificadora del pensamiento, que constituye

# Véase al respecto W. Marx (2001).

** El propio Coohen llega a afirmar que la Estética trascendental es un lastre precritico de la
Critica de la razién pura (TE 3, p. 786).

» Sobre la teoria del origen en Cohen, véase W. Marx (1977, pp. 103 ss.).

81

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Methodus N* 3 (2008) Eduardo Molina Canto

sus objetividades cientificas sirviéndose de las determinaciones temporales
adecuadas a tal efecto.

Finalmente, el juicio de la realidad efectiva (das Urteil der Wirklichkeit), que
ocupa el segundo lugar de la cuarta clase de juicios, a saber, de los juicios de la
metddica, es relegado por Cohen, de manera decidora, al tipo de objetividad
determinada por el conocimiento comun y corriente, esto es, no cientifico, y
su valor dentro de la tabla de los juicios solo atane al método de la filosofia por
su contraste con las categorias fundamentales de posibilidad y necesidad para
la metodologia cientifica.

Veamos ahora la exposicion coheniana del sistema de los principios que

fundamentan estos juicios.

Segtn Cohen, toda la experiencia puede reconstruirse sistematicamente
a partir de los principios sintéticos del entendimiento puro. Tal seria el objetivo
ultimo de la filosofia trascendental.?® Para mostrar que Kant en realidad sigue
este camino, que va de los principios a las categorias, y no al revés, Cohen
analiza el caso de la causalidad. Es claro, argumenta Cohen, que aqui Kant
parte del principio enunciado en la segunda analogia de la experiencia, y que
del problema de su posibilidad surge lo que llamamos la categoria de causa-
efecto. A su vez, como estos principios se expresan en juicios que vinculan de
una manera precisa los elementos sintéticos, se llega entonces a la tabla de los
juicios.

Es, pues, la aprioridad de los principios sintéticos lo que funda la aprio-
ridad de las formas del entendimiento. Las formas de la sensibilidad, por su
parte, no pueden dar por si mismas, en ningin caso, con los principios de la
experiencia. Asi, los principios sintéticos son en rigor las formas fundamentales
del pensamiento que liga lo diverso de la intuiciéon con las unidades sintéticas
del entendimiento. (TE 3, p. 524.) Dice Cohen:

Todo principio es un punto de vista a partir del cual todos los objetos de la ciencia matematica
de la naturaleza pueden ser ordenados en grupos y determinados en su objetividad, y no

solamente constituidos en vista de un conjunto. El principio no es, pues, “el concepto del

% Por esto Cohen considera que la Dissertatio de 1770 no debe considerarse de ninguna

manera la primera obra critica de Kant. No basta, en efecto, con que en ella se descubra
por primera vez la idealidad de espacio y tiempo; falta ahi, en efecto, el auténtico punto de
vista trascendental. Cf. Cohen (TE 3, p. 519).

82

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus N* 3 (2008)

objeto en general”, sino el conocimiento del objeto en general, o la ley de cada objeto

determinado, en cuanto es un objeto determinado.” (TE 3, p. 526.)

Todos los principios se fundan, a su vez, en el principio supremo de la
unidad de la conciencia en cuanto unidad de la experiencia. Y puesto que
la unidad de la experiencia es al mismo tiempo la unidad de los objetos de
la experiencia, entonces el principio supremo es también el principio de la

unidad del objeto.

En este sentido, Cohen considera todos los principios en cuanto unidades
de objetos, es decir, en cuanto maneras de considerar la unidad segin la cual
constituimos los objetos. Veamos ahora cémo se lleva a cabo este analisis de
los cuatro principios.

a.  El principio de los axiomas de la intuicion.

Los axiomas mismos, en cuanto principios sintéticos a priori de la mate-
matica, son intuitivos y no requieren de prueba. Si la requiere, en cambio, el
principio que establece su posibilidad trascendental. Este principio no es, pues,
un axioma.

Este primer principio es el de la magnitud, pues este es el primer punto de
vista segun el cual determinamos los fenémenos como objetos. Esta es la razon
ultima de por qué la primera Critica comienza con el analisis de espacio y
tiempo y de la posibilidad de los juicios sintéticos a prior: de las matematicas. La
primera especie de unidad del objeto es la de la magnitud numérica. Los objetos
deben ante todo ser comparables homogéneamente, esto es, ser numerados.
La homogeneidad transforma lo diverso en magnitud. La base sensible de
esta diversidad es el tiempo (de donde proviene el esquema de ntimero), no
el espacio. Pero la magnitud que nace como unidad del nimero se inscribe
también en la reunion de la pluralidad en el espacio. Esto da lugar a las magni-
tudes extensivas y a su principio: Todas las intuiciones son magnitudes extensivas.

7 Como determinado legalmente en general. Solo la ley de la naturaleza determina al
objeto como caso particular de una ley.

83

i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Methodus N* 3 (2008) Eduardo Molina Canté

De este modo, Cohen muestra que la intuicién misma sélo es posible
por la sintesis del entendimiento y que la geometria no se funda, pues, sélo
sobre la forma pura del espacio, sino sobre aquella sintesis. (TE 3, p. 532
s.) Con esto Cohen pretende superar las criticas a la doctrina kantiana de
las matematicas y a su supuesta dependencia de la geometria euclidiana. La
ciencia matematica misma es el sujeto de sus principios, y estos pueden variar
de acuerdo los progresos de la ciencia misma.

b El principro de las anticipaciones de la percepcion.

El principio anterior se basa en la homogeneidad comparativa de los
objetos. Cada cosa, sin embargo, se presenta también por si misma para
servir a aquella comparacion. Se trata, pues, de encontrar el fundamento
de la magnitud misma. Pero esto nos obliga a ir mas alla de la intuicién, al
elemento empirico originario de la sensacion. En efecto, espacio y tiempo no
proporcionan nada realmente efectivo, esto solo lo hace la sensacién junto al
esquema de la realidad.

Cohen nuevamente destaca a este respecto el caracter productivo del
proceso, pese a las formulaciones expresas de Kant en otra direccién. Lo im-
portante, dice Cohen, es la produccion continua de la realidad en el tiempo.
La realidad es el cumplimiento continuo en el tiempo, como limitacion de la
negacion. Asi, gracias a la continuidad, las magnitudes devienen magnitudes
intenswas, esto es, lo real exigido por la sensacion.

El principio es el de las anticipaciones de la percepcion porque ¢l nos hace
anticipar la realidad en la sensacion, el objeto de esta. De este modo, en vista
del conocimiento cientifico que Cohen tiene siempre en consideracion, la

sensacion debe ser objetivada trascendentalmente en su contenido.

Segiun Cohen, la magnitud intensiva no es otra cosa que la magnitud
diferencial del calculo infinitesimal. En efecto, toda magnitud s6lo puede ser
representada por su aproximacion a la negacion = 0. Asi, la unidad del nimero
infinitesimal debe ser considerada como el origen a partir del cual se constituye
toda magnitud extensiva y en el que toda magnitud tiene su fundamento. (TE
3, p. 545.) Cohen destaca aca la fuerza realizadora de lo real propia de la magnitud
intensiva, frente al supuesto caracter principial de la sensacion. Segin esto, la

magnitud intensiva es condiciéon de la magnitud extensiva. Es preciso primero

84

i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus N* 3 (2008)

poner una cosa como algo que deviene una unidad, no en relacion al uno, sino
al cero. Y esto es una realizacion del pensamiento que permite el paso del ob-
jeto matematico al objeto fisico.

Cohen comenta que Kant tuvo a la vista esta relacion entre las magni-
tudes intensivas y el calculo infinitesimal, aunque no lo haya desarrollado ex-
presamente, y cita unos cuantos pasajes de las Reflexiones de Kant para de-
mostrar su afirmacion (TE 3, p. 548 ss.). Con todo, Gohen también pretende
mostrar que Kant se equivoca, sobre todo en la primera edicion de la Critica, al
hablar, en términos psicologicos, como si la sensacion fuera el fundamento de
lo real. Por el contrario, muestra Cohen, lo importante es entender que aqui
el contenido de la sensacion debe ser objetivado como real distinguiéndolo
del contenido de la intuicién pura. En efecto, la continuidad no pertenece a
la sensacion, sino a la apriorizacion del contenido de la sensacion en virtud del
principio en cuestion (TE 3, p. 557). La continuidad de la sensacién es una
determinacién a priori. Toda otra concepeion de la cualidad seria simplemente
empirica, y no podria explicar su aplicacion a los objetos fisicos.

¢. Elprincipio de las analogias de la experiencia.

Para que el concepto de objeto se constituya falta atn otro elemento: las
magnitudes son los objetos de la matematica pura, ciertamente, pero no todavia
objetos de experiencia. Los objetos de la fisica son también casos de ciertas fuerzasy
leyes generales. Ahora se trata de pensar los cuerpos en un sistema de relaciones
que son las leyes de la experiencia. Aunque Kant acenttia la conexion entre las
analogiasy la existencia de los objetos, Cohen, fiel a su sistema apriorista, destaca
unicamente que las analogias se dan en vista de una experiencia posible. Por eso
el principio de las analogias es este: La experiencia silo es posible por la representacion
de una conexin necesaria de percepciones. Lo importante es justificar esta necesidad de
la conexion, para solucionar el problema planteado por Hume.

Ahora bien, esta necesidad de la conexion sélo puede justificarse me-
diante los conceptos del entendimiento que constituyen la experiencia. Asi,
tenemos en primer lugar la analogia de la sustancia, por la cual se establece un
vinculo entre el cambio de los fenémenos internos y los objetos constantes.

Esto supone un concepto esquematizado de algo que permanece.

85

i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Methodus N* 3 (2008) Eduardo Molina Canté

En segundo lugar se encuentra la analogia de la causalidad, en cuanto lega-
lidad de las transformaciones de la sustancia en la naturaleza. Aqui se destaca,
segun Cohen, el problema verdadero de la validez frente al pseudoproblema
del origen psicologico del principio de causalidad en Hume. El valor de la cau-
salidad radica en ser condicion de la experiencia en cuanto conexiin necesaria de
los objetos de experiencia. En este sentido, es la aprioridad de la relacion cau-
sal la que funda la posibilidad de la experiencia; mas especificamente: la ana-
logia de la causalidad debe servir a las leyes de la naturaleza, donde los objetos
son constituidos en cuanto casos de tales leyes. Esto supone, ciertamente, la
analogia de la sustancia, porque la causalidad es un modo de la sustancia (un
tipo de determinacién de las relaciones entre los accidentes de la sustancia). El
objeto de la analogia es entonces el orden de las relaciones, que es productor de
los objetos de la experiencia (de la ciencia fisico matematica).

En tercer lugar, la analogia de la comunidad por medio de la cual determi-
namos las sustancias como simultaneas en el tiempo y en una accion reciproca
universal. Se trata, pues, del otro tipo de relacion causal que se debe establecer
a partir de las sustancias, junto a la causalidad como orden de la sucesién. Y
esto es una respuesta expresa al sistema leibniziano de la monadologia. Con
esta analogia, en fin, se alcanza el fundamento de la unidad de la experiencia
en cuanto unidad de la naturaleza en sentido trascendental, y por tanto también
el fundamento del sustema cientifico que requiere de tal unidad.

d. Los postulados del pensamiento empirico en general.

Fiel ala exposicion kantiana de los postulados del entendimiento, Cohen
subraya que ellos no son propiamente principios constitutivos de la experien-
cia, sino que sélo poseen un valor metodologico en cuanto principios sélo subjeti-
vamente sintéticos respecto de una experiencia @nica. Segin estos principios, posi-
ble quiere decir sintéticamente posible, esto es, acorde con las condiciones formales
de la experiencia (TE 3, p. 608). Se trata, pues, de la posibilidad en cuanto
fundamento de las hipotesis cientificas.

El postulado de la realidad ¢fectiva nos pone en un problema mayor, segiin
la interpretacion que Cohen hace de la filosofia critica. En efecto, si lo efectivo
tuviera que ver esencialmente con lo existente irreductible al pensamiento,

entonces, segun Cohen, el sistema trascendental se desarma por completo. Por

86

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus N* 3 (2008)

esto Cohen insiste en que aqui la existencia s6lo posee un valor metodico para
determinar el valor de conocimiento de un juicio, no, y en ningun caso, el contenido
de tal conocimiento, como si hacen los principios sintéticos. Cohen dice, en-
tonces, que el postulado de la realidad efectiva o de la existencia s6lo permite
evaluar el grado de certeza que surge cuando lo singular se presenta en la sensa-
cion. Dicho de otro modo, la categoria de existencia s6lo determina lo singular
en cuanto caso de una ley. Como se trata de algo singular que no consiste en
la simple forma de la intuicién pura, la existencia, se dice, tiene que ver con la

sensacion y con las condiciones materiales del conocimiento sensible.?

Aqui Cohendebeluchar dificultosamente con la propia doctrina kantiana.
¢Qué significa que la sensacion sea condicion material de la experiencia?
Si se acepta esto, reconoceremos que lo dado es finalmente irreductible al
pensamiento, cosa que Cohen niega constantemente. La soluciéon de Cohen
es radical: “lo dado no es nada efectivo” (TE 3, p. 621), dice. La sensacion es
unicamente un modo de la conciencia, y no hace otra cosa que designar una
efectividad en el tiempo y el espacio. Lo dado es, pues, estrictamente, lo ligado
a la sensacion, no lo supuestamente dado en ella.

El postulado de la necesidad, finalmente, ocupa segin Cohen el lugar mas
alto en la Critica y retine en si todos los elementos del método trascendental.
Necesario es aquello cuya conexién con lo efectivo esta determinada por las
condiciones generales de la experiencia. Segiin Cohen, con estas condiciones
generales Kant se refiere tanto a las analogias como a las leyes particulares de
la naturaleza.

Ahora bien, argumenta Cohen, este paso de lo efectivo a lo necesario
muestra bien lo que antes afirmaba: lo efectivo se convierte en necesario
cuando ya no es pensado como objeto singular (lo propio del conocimiento
ordinario), sino como caso particular de una ley general (como se ha de pensar
en el conocimiento cientifico). La necesidad misma es, en rigor, lo concreto de la
ley, y la efectividad en sentido ordinario no juega ningun papel relevante en el
dominio trascendental de la experiencia. (TE 3, 632 s.)

De este modo, Cohen logra dar con una exposicion sistematica de la filo-
sofia tedrica kantiana y con una interpretacion coherente de todos sus elemen-
tos, aunque esto conlleve, como hemos hecho notar, la necesidad de realizar
modificaciones importantes a los planteamientos originales de Kant.

% Véase un andlisis al respecto en Dufour (2002).

87

i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Methodus N 3 (2008) Eduardo Molina Canté

A nuestro entender, el problema de la existencia es el mas decidor respecto
de la tendencia logicista de la interpretacién coheniana de Kant. Es verdad
que el propio Kant parece vacilar respecto de su concepcion de lo dado y que
¢l mismo considera que la realidad efectiva es un concepto puro del entendimien-
to al fin y al cabo, lo que puede legitimar de partida una interpretaciéon como
la de Cohen. Sin embargo, no es esta la tnica posibilidad de interpretacion.®
Cabria pensar también, como hara Husserl posteriormente, que la sensibilidad
misma tiene sus propios modos de actividad en la pasividad, esto es, sus propias
sintesis pasivas pre-conceptuales y pre-judicativas. Esto implica, ciertamente,
tantas o mas modificaciones de la doctrina kantiana que las que supone la in-
terpretacion de Cohen, e iria en una direccion bastante diferente, al menos en
lo que respecta a la doctrina de la Estética trascendental. Nos parece, sin em-
bargo, que seria posible combinar la doctrina de Cohen respecto de la logica
trascendental con una estética trascendental de cuiio mas fenomenologico. El
hecho de que Cohen restrinja su concepto de experiencia al ambito del cono-
cimiento cientifico abre al menos la posibilidad de complementar sus analisis
con un examen de la experiencia comin que, pensamos, recién comenzaba a
abrirse paso cuando las escuelas neokantianas ya parecian haber agotado la
cantera de la filosofia critica.

BIBLIOGRAFIA

1. Obras de Hermann Cohen:

1. Asthetik des reinen Gefiihls (1912). En Werke VIII-IX.

2. Das Prinzip der Infinitesimal-Methode und seine Geschichte. Ein Kapitel zur Grundlegung
der Erkenntniskritik (1883). En Werke V.

LEithik des reinen Willens (1904, 1907). En Werke VII.

Kants Begriindung der Asthetik (1889). En Werke 111.

Kants Begriindung der Ethik (1877, 1910). En Werke 11.

Kants Theore der Erfahrung (1871, 1885, 1918). En Werke 1. (Citamos las tres

S

% Hemos analizado este problema de la filosofia kantiana en otro lugar. Cf. Molina (2007).

88

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Hermann Cohen y la doctrina neokantiana... Methodus N 3 (2008)

ediciones como TE 1, TE 2 y TE 3 respectivamente.)
Kommentar zu Immanuel Kants Kritik der reinen Vernunft (1907). En Werke IV.
Logik der remen Erkenntnis (1902, 1914). En Werke VI. (Citada como LrE)

Werke (1987). Hrsg. vom Hermann-Cohen-Archiv am Philosophischen
Seminar der Universitat Zurich unter der Leitung von Helmut Holzhey.
Hildesheim: Olms.

1. Bibliografia secundaria:

Brandt, R., & Orlik, I (eds.) (1993). Hermann-Cohen-Kolloquium Marburg 1992.
Hildesheim: Olms.

Cassirer, Ernst (1912). “Hermann Cohen und die Erneunerung der kantischen
Philosophie.” Kant-Studien, 17, pp. 252-273.

Dufour, E. (2002). “Le statut du singulier: Kant et le néokantisme de I'Ecole
de Marbourg.” Kant-Studien, 93, pp. 324-350.

Edel, Geert (1988). Von der Vernunfikritik zur Erkenntnislogik. Freiburg/Miunchen:
Alber.

Ferrari, M. (2001). Introduction au néo-criticisme. Paris: Ed. du Cerf.

Gerhardt, Gerd (1983). Wider die unbelehrbaren Empiriker. Die Argumentation
gegen empirische Versionen der Transzendentalphilosophie bei H. Cohen und A. Ruehl.
Wiirzburg: Konigshausen und Neumann.

Holzhey, Helmut (1986). Coken und Natorp. Band 1: Ursprung und Einheit. Die
Geschichte der “Marburger Schule” als Auseinandersetzung um die Logik des Denkens.
Band 2: Der marburger Neukantianismus in Quellen. Zeugnisse kritischer Lektiire; Briefe
der Marburger; Dokumente zur Philosophiepolitik der Schule. Basel: Schwabe.

(ed.) (1994). Hermann Cohen. Frankfurt a. M.: Lang,

Lembeck, Karl-Heinz (1994). Platon in Marburg Platon-Rezeption und Philos
ophiegeschichtsphilosophie bei Cohen und Natorp. Wiirzburg: Koénigshausen und
Neumann.

. Marx, W,, & Orth, E. W. (eds.) (2001). Hermann Cohen und die Erkenntnistheorie.

Wiirzburg: Konigshausen und Neumann.

. Marx, Wolfgang (1977). Transzendentale Logik als Wissenschafistheorie. Systematisch-

kritische Untersuchungen zur philosophischen Grundlegungsproblematik in Cohens “Logik
der reinen Erkenntnis™. Frankfurt a. M. V. Klostermann.

89

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
Inhatts I

fir oder In KI-Sy:


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

Methodus N* 3 (2008) Eduardo Molina Cant6

12.

13.

14.

15.
16.
17.

18.

19.

(2001). “Philosophische Letztbegriindung als Selbstbegriindung
des reinen Denkens in ‘reiner’ Erkenntnis.” En Marx, W.; & Orth, E. W.
(eds.), Hermann Cohen und die Erkenntnistheorie. Wiirzburg: Konigshausen und
Neumann, pp. 123-134.

Mayerhofer, Herta (2004). Der philosophische Begriff der Bewegung tn Hermann
Cohens “Logik der reinen erkenntnis”. Wien: Universitatsverlag,

Molina, Eduardo A. (2007). “Juicio, ley y aplicaciéon en Kant. Un problema
central de la Critica de la facultad de juzgar”. Anuario Filosfico, XL (3), pp. 673-
695.

Miinster, Arno (2004). L’ école de Marbourg Paris: Kimé.
Orlik, Franz (ed.) (1992). Hermann Cohen. Marburg: Universititsbibliothek.

Stolzenberg, Jirgen (1995). Ursprung und System. Probleme der Begriindung
systematischer Philosophie im Werk Hermann Cohens, Paul Natorps und beim friihen
Martin Heidegger. Gottingen: Vandenhoeck and Ruprecht.

Stroker, Elizabeth (2001). “Bezichungen der Wissenschaftstheorie zur
Erkenntnistheorie im Jahrhundert.” En Marx, W., & Orth, E. W. (eds.), Hermann
Cohen und die Erkenntnistheorie. Wirzburg: Kénigshausen und Neumann, pp.
11-30.

Wolzogen, Christoph von (1984). Die autonome Relation. Jum Problem der Beziehung
im Spétwerk Paul Natorps. Ein Beitrag zur Geschichte der Theorien der Relation.

Wiirzburg: Konigshausen und Neumann.

90

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:55. © g Inhak.
Inhatts I

fir oder In KI-Sy:


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-69

