6 Der Odipuskomplex und das Gesetz

Ausgehend vom Odipuskomplex, dem Freudschen Werk Totem und
Tabu und dem Narzissmus-Konzept sollen Ruckgriffe auf den My-
thos in der Psychoanalyse und insbesondere die Rolle des Vaters in
der psychoanalytischen Theorie in den folgenden drei Kapiteln erér-
tert werden. Hier befinden sich die Schnittstellen oder Knotenpunk-
te, die juridische Gesetze und Gesetz im psychoanalytischen Sinne
verbinden. Der Versuch Freuds, die Konstanten der Subjektwer-
dung mit Hilfe von Ruckgriffen auf Mythen zu setzen, darf daher
nicht als Mangel an Wissenschaftlichkeit interpretiert werden, son-
dern als Verweis auf den Knotenpunkt, der physis und némos ver-
bindet. Der Mensch als begehrendes Sprachwesen ist unweigerlich
mit Gesetzen verknupft. Ich moéchte diese Urspriinge, die Freud in
den Mythen des Odipus, der Urhorde und des Narziss darzustellen
versuchte, untersuchen. Dabei moéchte ich neben psychoanalyti-
schen Arbeiten auch Autoren rezipieren, die versuchen, die Aktuali-
tat dieser Mythen nicht in ihrer klinisch-psychopathologischen Re-
levanz darzustellen, sondern deren politische, gesellschaftsgriin-
dende Pertinenz herauszustellen. Nur vor diesem Hintergrund, so
meine These, kann die psychoanalytische Theorie und Praxis in der
Institution bestehen, indem sie den Konnex von Subjekt und Insti-
tution (wozu auch die Sprache gehort) stets im Auge behalt.

Regiert im Odipusmythos das Gesetz, das tragisch tiberschritten
wird, so hat im Freudschen Mythos von Totem und Tabu ein archa-
isches Geniefen die Prioritdt, das nachtraglich zum Verbot - also
zum Gesetz wird. Beide Male steht die Frage nach dem Vater in ih-
rem ganzen symbolischen Ausmafd im Zentrum. Der Mythos von
Narziss artikuliert den Gegensatz von Autoerotismus, Objektliebe
und die damit verbundene Ambivalenz von Eros und Aggressivitét.
Die Fragen nach den Grundlagen des Gesetzes (das in der Psychoa-
nalyse auf Mythen verweist), manifesten bzw. ausagierten Trans-
gressionen und deren Sanktion verknupfen die Problematik von
Subjekt und Institution.

Bevor ich zu konkret psychoanalytischen Theorien Uber die 6di-
pale Triangulierung und anschliefSfend zur gesellschaftlichen Rele-
vanz dieses Mythos komme, moéchte ich an dieser Stelle einen Fall
berichten. Er soll dazu dienen, die im Falle Abdels aufgezeigte Va-
terproblematik mit einem weiteren klinischen Beispiel zu illustrie-
ren, um anschliefend eine Verkntpfung zwischen Theorien der 6di-
palen Triangulierung und gesellschaftstheoretischen Ausarbeitun-
gen des Odipuskomplexes herzustellen. Diese Argumentationsfolge
soll unterlegen, dass in der Psychoanalyse Forschung und Praxis
notwendigerweise einander bedingen und jeder Versuch einer Spal-

141

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

tung in Forscher und Praktiker in diesem Feld eine Unmdglichkeit
darstellt.

6.1 Fallbeispiel: M. - Vaterfigur und Delinquenz

Ein siebzehnjdhriger Insasse (M.), zum zweiten Mal wegen Diebs-
tahls- und Sachbeschadigungsdelikten inhaftiert, suchte das Ge-
sprach, indem er in der ersten Sitzung Uber die Umstande seiner
Neuinhaftierung und seine dadurch verursachte deprimierte Stim-
mung sprach. Am Ende dieser ersten Sitzung gab er an, ehrlich sein
zu wollen: Er habe mich aufgesucht, da er sich ein Fernsehgerét er-
hofft habe.! Er wlinsche aber, dass die Gesprache fortgefiihrt wer-
den — wenn auch nicht regelméafig. Ich verblieb dann so mit ihm,
dass ich in unregelméfigen (ein- bis zweiwoOchigen) Abstanden —
wenn ich gerade eine Zeit fiir eine Sitzung unterbringen kénne - in
seinem Hafthaus? anrufen werde, und er solle mir dann Uber einen
Bediensteten mitteilen, ob er Interesse daran hétte. Diese Vereinba-
rung fand er gut.

Es ist mir wichtig, diesen Umstand zu erwdhnen, da er zeigt, wie
schwierig es ist, schon im Erstgesprach zwischen vorgegebenem An-
liegen und Sekundarmotivation zu unterscheiden, und wie unab-
sehbar sich die eigentliche Arbeit gestaltet, die sich daraus ergeben
kann. Er nahm dann, bis auf wenige Ausnahmen, die ihm angebo-
tenen Sitzungen wahr und erzdhlte viel von seiner Familie. Dem
ging eine Darstellung von Straftaten voran, in denen sich stereotyp
folgendes Szenario wiederholte:

Er beschrieb, selbst immer wieder erstaunt zu sein, wenn er
daran denke, was fur ein Kick es fir ihn immer gewesen sei, als er
nach Diebstdhlen stets von dem gleichen Polizisten der Kleinstadt,
in der er wohnte, verfolgt worden sei. Dieser Polizist (den er mir mit
Namen nannte) habe ihn schlieflich meist nach der Verfolgungsjagd
gestellt und ihm die Hande mit Handschellen auf dem Rucken ge-
fesselt. Er beschreibt, dass dies immer mit einem Kribbeln verbun-
den war. ,Fur mich war es fast schon wie ein Spiel®, duflert er. Die-
ser von ihm formulierte Zusammenhang zwischen Transgression
und Erregung erstaunte ihn dann selbst. Er stellte dann auch fest,
dass er es als vollig unbefriedigend empfunden habe, wenn ein
Diebstahl gelungen war und er nicht verfolgt worden sei: ,Da hat
dann einfach was gefehlt — der Kick war doch die Festnahme.“

Hier begann dann eine Assoziation, die sein Verhéltnis zu sei-
nem Vater zum Inhalt hatte. Diese Thematik wurde dann von ihm

1 Diese vergeben wir (als Psychologen) in Ausnahmefallen. Er bekam keines.
2 Seine Zelle lag nicht in dem Hafthaus, in dem sich mein Biiro befindet.

142

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Odipuskomplex

auch in jeder folgenden Sitzung wieder aufgegriffen. Er habe mal
mit seinem Vater einen Kaufhausdiebstahl begangen:

,Wir hatten beide Schnapsflaschen unter dem Anorak versteckt. Da hat uns
dann kurz vor der Kasse ein Detektiv verfolgt. Ich hab’ mich da natirlich ge-
wehrt und habe ihn weggestoRen, dass er hingefallen ist. Mein Vater aber hatte
so Schiss, dass ihm die Flasche auf dem Boden zersplittert ist und er vor lauter
Angst nicht einmal wie ich weggelaufen ist.

Sein Vater sei Alkoholiker und lebe von der Mutter getrennt. M. be-
suchte ihn vor der Inhaftierung regelméfdig und beschreibt ihn mir
nun als eine vollig lacherliche Figur:

,Den missten Sie mal sehen, da wiirden sie sich totlachen. Der erzahlt nur
Quatsch und bringt absolut nichts auf die Reihe. Ich bin da halt immer mit
Kumpels hingegangen, damit wir saufen konnten. Manchmal war ich auch allei-
ne dort. Ne, so wie der mochte ich nicht werden; schon alleine deshalb méchte
ich drauRen nichts mehr trinken.”

Zunehmend sprach er dann auch Uuber die Beziehung zu Mutter
und Grofimutter, bei denen er hauptsachlich aufwuchs. Es wurde
ihm innerhalb relativ kurzer Zeit bewusst, dass seine Delinquenz
eine Flucht von der Mutter darstellte. Die ironisch-zynische Weise,
in der er seinen Vater beschrieb, wich allméhlich einer Trauer, die
sich vor allem kundtat, als er - wie es mir schien zum ersten Male -
dessen Geschichte zu erzdhlen versuchte (Heimerfahrung, die
Wende bzw. Wiedervereinigung Deutschlands, Arbeitslosigkeit). Mit
Nostalgie sprach er z.B. davon, wie er friher als kleines Kind mit
ihm noch Ausflige habe unternehmen koénnen. Dieses Erzahlen
mundete in den letzten Sitzungen in Wunschen, die er genau be-
schrieb: Er wolle unbedingt seinen Fuhrerschein erwerben und ein
Auto so tunen, dass er damit an (halblegalen) Wettrennen teilneh-
men koénne. Diese Unabhéingigkeit, die er sich dadurch versprach,
thematisierten wir noch ausfiihrlich, dann wurde er zum Endstra-
fentermin entlassen. Dies war vor zwei Jahren (2005) - eine Neuin-
haftierung gab es bisher nicht.

Dieses Beispiel entspricht in seiner tragischen Deutlichkeit ei-
nem Ausgang des Odipuskomplexes, den Freud als den weniger
glinstigen betrachtet. Hier die Zusammenfassung des Odipuskomp-
lexes, wie Freud ihn in Das Ich und das Es schildert: Nachdem der
Sohn den Vater als Rivalen empfindet und die zartlich-sexuellen
Wiinsche nach der Mutter zunehmen, entsteht der Odipuskomplex:

3 Sein Vater war auch als Mittater im Urteil angegeben. Er selbst wurde auch
wegen Korperverletzung gegen den Detektiv verurteilt.

143

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

,Die Vateridentifizierung nimmt nun eine feindselige Toénung an, sie wendet
sich zum Wunsch, den Vater zu beseitigen, um ihn bei der Mutter zu ersetzen.
Von da an ist das Verhdltnis zum Vater ambivalent [...] Bei der Zertriimmerung
des Odipuskomplexes muR die Objektbesetzung der Mutter aufgegeben wer-
den. An ihre Stelle kann zweierlei treten, entweder eine Identifizierung mit der
Mutter oder eine Verstarkung der Vateridentifizierung. Den letzteren Ausgang
pflegen wir als normaleren anzusehen, er gestattet es, die zartliche Beziehung
zur Mutter in gewissem MaRe festzuhalten. Durch den Untergang des Odipus-
komplexes hitte so die Mannlichkeit im Charakter des Knaben eine Festigung
erfahren.”*

Im Falle M.'s fithrte das Wiederaufleben des Odipuskomplexes in
der Pubertadt zu einer Inszenierung bzw. einem Ausagieren des
Konflikts, dessen Thematik die Ambivalenz der Vaterfigur ist: Der
nicht erfillte Wunsch nach einem starken Vater und ein Auflehnen
gegen Autoritat.

6.2 Theorien zur Triangulierung

Ich méchte nun die Frage stellen, inwieweit der Odipus-Komplex ei-
ne aktuell noch brauchbare Theorie verkodrpert, um die tatsédchliche
Sozialisation des Kindes mit ihren Herausforderungen und Abirrun-
gen zu beschreiben. Ich nehme hier Beitrdge aus dem Buch von
Dieter Burgin Triangulierung: der Ubergang zur Elternschafts (1985)
als Leitfaden, um die Grundproblematik der Triangulierung darzus-
tellen. AnschliefSend fiihre ich die - ebenfalls in Blirgins Beitrag er-
wéahnte - Lacansche Theorie des Odipuskomplexes etwas weiter aus.
Der Hintergrund dieser Auseinandersetzung mit dem 6dipalen Konf-
likt ist dabei stets die psycho-soziale Relevanz: der notwendige Zu-
sammenhang zwischen Subjekt, Sprache und Gesetz.

Die Perspektive der Sozialisation kann man mit dem Soziologen
P. Trappe® wie folgt definieren: Sie beschreibt die Entwicklung eines
Individuums zu einer ,in Gesellschaft handlungsfihigen Persén-
lichkeit” [und die] Vergesellschaftung des Menschen im Sinne der

Freud, S. (1923 b): Das Ich und das Es. G.W., Bd. XIlI, S. 260.

5 Burgin, D. (Hg.) (1998): Triangulierung: der Ubergang zur Elternschaft.
Schattauer Verlag, Stuttgart, New York.

6 Trappe, P.: Sozialisation unter neuen Bedingungen. In: Birgin, a.a.O., S. 39-
45.

7 Diesen Unterschied zwischen gesellschaftlich handelnden Menschen
(=Person) und Einzelmenschen bzw. Sprachwesen (=Subjekt) mdchte ich
hier noch mal betonen, da diese notwendige Differenz zu verschwinden

144

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Odipuskomplex

Ubernahme und Internalisierung von sozio-kulturellen Werten,
Verhaltenserwartungen und sozialen Rollen“s. Dabei stellt Trappe
aufgrund der zunehmenden Komplexitdt unserer Gesellschaft die
These auf, dass trotz der ,[...] wachsenden Zahl von Sozialisations-
agenten, die das vermeintlich Planmdssige in der Erziehung beglei-
ten, beeinflussen oder auch durchkreuzen“, eine Gegenbewegung
erforderlich sei, die sich an Grundprinzipien orientieren muss,

ol...] weil die komplexe Gesellschaft durch soziale Differenzierung gekenn-
zeichnet ist, die sich offenbar fortgesetzt festen, allgemein verbindlichen Re-
geln entzieht, zumindest zu entziehen versucht. Das ist auch dann der Fall,
wenn aktuell genutzte Schlagworter, wie Deregulierung, oder noch scharfer:
Entrechtlichung, das Verhalten noch nicht beeinflussen. Es ist auch - nicht ohne
Berechtigung - von Entinstitutionalisierung die Rede“™.

Die Entlastungsfunktion der Institutionen, die auch den Kern der
Gehlenschen Institutionstheorie bildet!!, wird hier in den Vorder-
grund gestellt. Die Grundprinzipien, von denen Trappe spricht, ver-
weisen auf die Triangulierung, die sich der sich selbst gentigenden
Dyade Mutter-Kind entgegenstellt. Im Falle Abdels habe ich ver-
sucht zu zeigen, wie die Gefangnisinstitution mit all ihren Repra-
sentanten diesen Dritten bildet. Im Falle M.'s ist es der Appell an
den Dritten, der als schwach und Versager erlebt wird. Es ist not-
wendig, die Struktur der Familie in Betracht zu ziehen, die den
Kern bzw. das Grundprinzip von Institution darstellt.

Gleich Institutionen hat auch die Familie ihre eigene, subjektive
Geschichte, die von Generation zu Generation weitergegeben wird.
G. Schleske schlussfolgert: ,Die Fahigkeit eines Elternteils, die in-
nere Welt seines Kindes zu verstehen, hat ihre Wurzeln in der Kons-
truktion von inneren Reprasentanzen, die sich auf die eigene Bin-
dungsgeschichte des Elternteils grtiindet“2. Diese Reprasentanzen
der eigenen Bindungsgeschichte verweisen auf die Imago der Trian-
gulierung. Dabei stellt die Triangulierung keinen Akt dar, der plotz-
lich, mit dem Auftreten des Vaters als Rivalen, stattfinden wtirde.

droht (indem Politik und empirische Wissenschaften in Biopolitik oder Bio-
macht zusammenfallen).

8 Ebd.,S. 39.

9 Ebd., S. 40.

10 Ebd.,S. 40-41.

11 Auf diese Theorie mochte ich im Kapitel Gber Totem und Tabu noch néher
eingehen.

12 Schleske, G.: Interaktionen zwischen imagindrem und realem Kind. In: Bir-
gin, a.a.0., S. 69-79, S. 76.

145

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

So betont B. Golse!3 6dipale Vorlaufer des eigentlichen Odipus-
komplexes. Der Odipuskomplex wird von einer Reihe von Triangu-
lierungen vorbereitet; dies heiit aber nicht, dass diese pra-édipalen
Triangulierungen auf gleicher Ebene wie der Odipuskomplex anzu-
siedeln sind. Odipaler Konflikt ist ,unbestreitbar auf jene Dialektik
ausgerichtet [...], die sich zwischen den narzisstischen Besetzungen
und den Objektbesetzungen ausgebildet hat“14. Der 6dipale Konflikt
ermoglicht dann einen graduellen Zugang zum Objekt: vom Partial-
objekt zum ganzheitlichen Objekt.

Die Totalisierung der beteiligten Partialobjekte (z.B. Brust) er-
moglicht einen Zugang in das normale Register: ,Die neurotisch-
normale Geschichte kann beginnen“15. D.h. Anspriiche und Angste
wie das Eins-Werden mit dem Objekt wirken unbewusst fort und
artikulieren sich in Fehlleistungen und auch Symptomen, Uberstei-
gen aber nicht die Grenze zum klinisch relevanten Psychopathologi-
schen. Dabei betont Golse auch die Gegenbewegung, die von der
Mutter bzw. den Eltern ausgeht : ,Die direkten Beobachtungen von
Kleinkindern haben darauf hingewiesen, dafs der elterliche Gegen-
Odipus-Konflikt - der durch das mégliche Verlusterlebnis ausgelést
oder aktiviert wird, welches die Mutter durch die Trennung des sich
aus der Symbiose 16senden Kindes erfdhrt - der Entstehung der
o0dipalen Problematik im eigentlichen Sinne lange vorausgeht“16.
Hier kénnte man auch die Eifersucht des Vaters auf den Sohn hin-
zuftigen. Daraus mochte ich folgern, dass das psychoanalytische
Konzept des Odipuskomplexes eine Grundproblematik der Instituti-
on widerspiegeln kann: Die Vereinnahmung des Subjekts durch die
Institution, die gleichzeitig seine (des Subjekts) Autonomie begriin-
det. Konkret auf den Jugendvollzug bezogen koénnte dies heiflen,
dass die intramurale Situation nicht nur imaginér einen Schutz vor
der Mutter sondern auch eine imaginare Existenz im sicheren Mut-
terleib bedeuten kann. Hierauf werde ich im Kapitel tiber den Nar-
ziss-Mythos noch genauer eingehen.

Ubergénge, die sowohl kulturell als auch durch biologische Ver-
anderungen (wie die Re-aktualisierung des Odipus-Komplexes in
der Pubertét) determiniert sind, lassen sich in jeder Kultur wieder-
finden. M. Schuster!? verweist auf Arnold van Genneps Rites de

13 Golse, B.: Friihe Triangulierungen und odipale Vorldufer: eins, zwei, drei?
In: Burgin, a.a.0., S. 80-95.

14 Ebd.,S. 87.

15 Ebd., S. 82. Vor allem den Aspekt des neurotisch-normalen mochte ich hier
herausheben, da er die Dichotomie gesund und krank, wie sie z.B. in den
Richtlinien zur Kassen-Psychotherapie gefordert wird, durchlassig macht.

16 Ebd.,S. 93.

17 Schuster, M.: Die kulturelle Gestaltung biologischer Ubergdiinge in traditio-
nalen auflereuropdischen Gesellschaften. In: Burgin, a.a.O., S. 259-271.

146

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Odipuskomplex

Passage und Turners Ubergangsriten, um die vier wichtigen Le-
bensstationen Geburt, Reife, Heirat, Tod als biologische Uberginge,
die kulturell gestaltet werden, zu beschreiben. Zwischen dem vor-
ausgehenden und dem folgenden Zustand befindet sich ,eine ei-
genstdndige Phase von hohem inhaltlichen und formalen Ge-
wicht“18, Dieser Ubergang ist gegliedert: Es findet eine Separierung
vom alten Zustand statt, worauf Handlungen, die in den neuen Zu-
stand fihren, erfolgen. In der Kernzone des Ubergangs befinden wir
uns an einer Art Nullpunkt, den Schuster wie folgt charakterisiert:
»[-..] hier bricht - oft in dramatischer Form - etwas deutlich Anderes
in den ProzeR herein, so da’ der Ubergang an dieser Stelle eher die
Qualitat eines Bruches aufweist, der den Unterschied zwischen dem
Gewesenen und dem Kommenden besonders eindriicklich erlebbar
macht“19. Dieser Vorgang spielt sich sowohl auf einer unbewussten
wie auch auf einer bewussten Ebene ab; der Ubergang selbst ist
traumatischen Charakters. Der Ubergangsritus kann sowohl als
manifeste (institutionalisierte) Gegenbesetzung eines unbewussten
Traumas aufgefasst werden als auch als Einfithrung eines Uber-
gangs, der auf ein Trauma hindeutet. Besonders die Institution ei-
ner Jugendstrafanstalt ritualisiert m. E. den Ubergang vom Kind
(unter 14 Jahren) zum strafmtindigen Burger auf eindringliche Wei-
se. Die Uberschreitung des Gesetzes wird sozusagen zum ersten Mal
anerkannt. Viele Jugendlichen schildern die Situation vor der
Strafmtindigkeit als Stress mit der Mutter, zu der sie stets zurtick-
gebracht wurden. Die Erstinhaftierung und die damit zusammen-
hangende direkte Konfrontation mit Autoritédt wird dann oft trauma-
tisch, krisenhaft erlebt. Dies bietet aber gleichzeitig die Grundlage
fur die psychotherapeutische Behandlung.

Dieses dem Gesetz inharente Paradoxon von Verbieten und zu-
gleich Begehren ermdglichen beschreibt D. Burgin2?® mit einem Ver-
weis auf Kafkas Brief an den Vater, der zitiert wird:

LEs ist so, wie wenn einer gefangen ware und er hatte nicht nur die Absicht zu
fliehen, was vielleicht erreichbar ware, sondern auch noch, und zwar gleichzei-
tig, die Absicht, das Gefangnis in ein LustschloR fur sich umzubauen. Wenn er
aber flieht, kann er nicht umbauen, und wenn er umbaut, kann er nicht flie-
hen.“?!

18 Ebd.,S. 266.

19 Ebd.,S. 266-267.

20 Birgin, D.: Vater als Person und Vater als Prinzip. In: Birgin, a.a.O., S.
179-214.

21 Ebd., S. 180. Vgl. Kafka, F. (1999): Brief an den Vater. Originalfassung. S.
Fischer, Frankfurt/M., S. 67.

147

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

Fur Burgin umschreibt dieses Zitat das Paradoxon des Vaters, der
einerseits als Stifter einer Identifikationsmoglichkeit und anderer-
seits als Verkorperung von Verbot und Strafe (Inzestverbot) auftritt.
Bezogen auf unsere Problemstellung des Sprechens in der Psycho-
therapie im Kontext Gefdingnis beschreibt dieser Widerspruch eben-
so die Situation des Therapeuten als auch die des Gefangenen. Ei-
nerseits ist die Gefangnisinstitution eine Manifestation des Geset-
zes, andererseits die Konsequenz der Transgression des Gesetzes.
Die Existenz dieser Institution ist also nur transgressiv - Uber-
schreitend moglich. Diese Einrichtung zu fliehen, um moglichst
schnell die Freiheit wiederzuerlangen, ist also nur nattrlich; gleich-
zeitig soll in ihr aber auf ein straffreies Leben vorbereitet werden,
was nur erreicht werden kann, wenn diese Einrichtung nach dem
Modell eines gesetzeskonformen Lebens konzipiert wird. Ebenso gilt
fir den Therapeuten (wie auch fir jeden an Erziehung und Behand-
lung Mitwirkenden), dass seine Position nur aufgrund von Geset-
zesliberschreitungen existiert. Diese Uberschreitung kann nun
nachtraglich in der jeweiligen Therapie thematisiert werden, also
zur Sprache kommen, um kuinftige Delinquenz zu verhindern. Dies
kann als analog zu einem Ritual interpretiert werden, als (Re-) Ak-
tualisierung eines Traumas, die gleichzeitig unterwirft und befreit,
wie es in der Doppeldeutigkeit des Begriffs Subjektivierung zum
Ausdruck kommt: identitatsstiftend und dem Gesetz unterworfen.
D.h., dass Identitat prinzipiell nur innerhalb des Gesetzes moglich
ist.

Hier ist auch der Anknupfungspunkt zur psychoanalytischen
Theorie des Uber-Ichs zu suchen. Jede Institution externalisiert
Normen, Anspriche und Ideale, die Freud (als dem Subjekt imma-
nent und zum grofen Teil unbewusst) als Uber-Ich bezeichnet. W.
Pecher hat in seiner Studie Das Gefdngnis als Vater-Ersatz?2 (1989)
gezeigt, wie ausgehend vom Freudschen Konzept des unbewussten
Strafbedtirfnisses die Gefangnisinstitution Modalitaten neurotischer
Bedurfnisse entgegenkommen kann. Er beschreibt nebst Strafbe-
durfnis unbewusstes Suchen nach Ordnung, Stabilitdt, Berechen-
barkeit, Versorgtsein, Bestatigung usw. als Erlebnisweisen der In-
sassen, die, obwohl auch auf die Mutter verweisend, stets auch die
Suche nach dem Vater reprasentieren: ,Bei abwesendem Vater
kann das Gefangnis direkt die beschriebene Funktion der Einbezie-
hung eines Dritten haben, um gegen die Mutter gerichtete Aggres-
sionen umzuleiten“23. Ich moéchte hier aber nicht bei dieser spezifi-

22 Pecher, W. (1989): Das Gefiingnis als Vater-Ersatz. Die Suche nach dem Va-
ter als unbewuftes Motiv fiir Straffdlligkeit. R.G. Fischer Verlag, Frank-
furt/M.

23 Ebd.,S. 84.

148

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Odipuskomplex

schen Institution stehen bleiben, sondern formulieren, dass jede In-
stitution, sei es Schule, Kirche, Armee etc., stets die Funktion inne-
hat, Konflikte und Anspriiche zu regeln, die in frttheren, infantilen
Wiinschen und Angsten wurzeln - aus diesem Grund sind stets
psychopathologische Phanomene in ihr zu finden. Deshalb soll be-
tont werden, dass es von einem psychoanalytischen Standpunkt
aus meist unfruchtbar ist, Diagnosen aufgrund der Zustandigkeit
einer Institution festzuschreiben. Mag fir Psychiatrien noch eine
hohe Korrelation zwischen der Diagnose Psychose und der Zustén-
digkeit dieser Einrichtung bestehen, so ist bei Gefangnissen die
Diagnose antisoziale Verhaltensweisen oder Dissozialitdit nur dann
moglich, wenn ein bestehendes Gesetzeswerk gleichzeitig als Norm
fir psychische Gesundheit gesetzt wird. Dies ist m. E. nicht zulas-
sig (zumindest nicht von einem psychoanalytischen Standpunkt
aus).

Das Gefangnis ist wie jede andere Institution beim jeweils Ein-
zelnen phantasmatisch besetzt. Mit ihr werden Wiinsche und Ang-
ste assoziiert. So stellt Burgin fest, dass soziale Macht auch auf-
grund der industriellen Revolution als immer méchtiger erlebt wer-
de; der Vater werde sozusagen zunehmend als von mutterlichen
Elementen durchdrungen erlebt: ,Die soziale Macht dhnelt fir den
Jugendlichen dem Bild einer archaischen allméchtigen und kastrie-
renden Mutter“24. Besser wire wohl von einer verschlingenden Mut-
ter als von einer kastrierenden zu sprechen (da die Kastration das
Gesetz einflihrt) aber diese Diagnose beztglich einer hochkomplex
organisierten Gesellschaft ist sicherlich zutreffend. Bulirgin verweist
auf Lacan, um die Rolle des Vaters zu betonen:

,Lacan hat neben den Funktionen des Vaters als Trennender, Verbindender, Ge-
lenk-Darstellender zwischen dem Allgemeinen und dem Speziellen, als Herr der
Entfernung, als Vermittelnder und als Symbol-Schaffender explizit noch folgen-
de Funktionen hervorgehoben: Der Vater ist auch 1.: Erzeuger, 2.: Huter des
Gesetzes, 3: GenieRer und 4.: zu imitierender Lehrmeister. Er ist der Vertreter
des Gesetzes und der Namensgeber: le non und le nom du pére."®

Ich moéchte hier noch nédher auf die Lacansche Ausarbeitung des
Odipus-Komplexes eingehen26. Lacan beschreibt den Odipuskomp-
lex als Bewegung vom Sein zum Haben: Urspriunglich méchte das

24 Burgin, a.a.0.,S. 182.

25 Ebd., S.192-193.

26 Lacan, ). (1986): Uber eine Frage, die jeder méglichen Behandlung der Psy-
chose vorausgeht. In: Schriften Il. Quadriga, Weinheim, Berlin, S. 61-117.

149

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

Kind der Phallus?? (der Mutter) sein, d.h. das Objekt des mtterli-
chen Begehrens. Um sich der Anwesenheit und Affektivitat der Mut-
ter zu versichern, sucht das Kind unbewusst das zu sein, was seine
Mutter erfullt. Seine Phantasien sind davon geprégt. Stellt das Kind
fest, dass sich das Begehren der Mutter auch auf etwas anderes
richtet, muss es auf diese Allmacht - der Phallus der Mutter zu sein
- verzichten. Hier formiert sich das, was als Vater bezeichnet werden
kann. Das Kind verzichtet auf seine Allmacht, indem es eine Limita-
tion, also ein Gesetz, das die Verschmelzung mit der Mutter verbie-
tet, akzeptiert. Im Ubertragenen Sinn kann also davon gesprochen
werden, dass das véaterliche Verbot das Kind kastriert und ihm
durch diesen konstitutiven Mangel Zugang zu seinem eigenen Be-
gehren ermoglicht. Das eigentliche Begehren - die Verschmelzung
mit der Mutter - wird (ur)verdrangt, und der Zugang zu der Welt der
Objekte (und der symbolischen Sprachordnung) wird eréffnet. Das
Kind ist nicht mehr der Phallus, sondern hat eine Position zur phal-
lischen Funktion. Der Verzicht auf die Identifikation mit der imagi-
naren Macht, die der Phallus darstellt, er6ffnet flir beide Geschlech-
ter eine Beziehung zu diesem Symbol, das den Geschlechtsunter-
schied markiert.

Dass es dabei nicht um tatséchliche Anwesenheit guter oder bd-
ser Vater oder Miitter geht und der Odipuskomplex nicht als Fort-
schritt hin zu einer Normalitiat, sondern als konstitutives Moment
der Subjektwerdung verstanden werden muss, hebt auch (in einem
anderen psychoanalytisch-theoretischen Kontext) T. Bauriedl?8 her-
vor. Die Psychoanalyse soll den Prozess der standigen kritischen
Aufklarung fordern, indem vermeintlich Sicheres wieder in Frage
gestellt wird: ,Psychoanalyse nimmt diese permanente Verunsiche-
rung in Kauf, denn sie sieht in ihr die einzige Chance fur die ge-
meinsame Bewufdtseinsverdnderung von Psychoanalytiker und Ana-
lysand“?9. Die Kritik, die Bauriedl an die Psychoanalyse richtet, ist
folgende: Die psychische Entwicklung wurde analog zur korperli-
chen Entwicklung konzipiert, ,[...] dabei geschah eine folgenschwere
Vermischung zwischen der Frage nach dem Fortschritt der Fahig-
keiten und der atiologischen Beschreibung oder Erklarung von Psy-
chopathologie [...]“30. Problematisch war, dass frithe Entwicklungs-
stadien mit Pathologie gleichgesetzt wurden. Gesundheit wurde so

27 Hier als symbolische Funktion des Penis definiert. Laplanche, J., Pontalis, J.-
B. (1967): Phallus. In: a.a.0.,S.311-313.

28 Bauriedl, T: Die Triangularitidt menschlicher Beziehungen und der Fort-
schrittsglaube in der psychoanalytischen Entwicklungstheorie. In: Blrgin,
a.a.0., 123-140.

29 Ebd., S. 124.

30 Ebd.,S. 126.

150

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Odipuskomplex

zum Begriff des Fortschritts und Erfolgs, Krankheit zum Behindert-
oder Zurlckgebliebensein. Dabei kritisiert sie auch Theorien der
frthen Triangulierung3!. In diesen spielt der Vater erst eine Rolle,
wenn das Kind ca. 18 Monate alt ist. Der Vater tritt dort zumeist als
Retter des Kindes gegen die Mutter auf. Eine Uberwertigkeit der
Mutter wird in diesen Theorien durch Uberwertigkeit des Vaters er-
setzt. Der Vater werde dann lediglich als das ,weniger ambivalent
besetzte Objekt“32 aufgefasst. Denkt man in Begriffskategorien wie
Fortschritt, werde der (die) Psychoanalytiker/in dann blofs zum bes-
seren Vater oder zur besseren Mutter. Zwar sei es wichtig, die Be-
wegung von der Dyade (mit der Mutter) hin zur Triade mit dem Va-
ter als konstitutiv aufzufassen, aber:

,Nicht beachtet bei dieser theoretischen Vorstellung ist jedoch die Erkenntnis,
daR nicht (nur) einzelne Ereignisse und traumatische Situationen Ausléser und
Ursache bestimmter pathologischer Verarbeitungsweisen sind, sondern daf
ganz wesentlich das pathologische und pathogene Klima im Umfeld des Kindes
ausschlaggebend ist fur seine Entwicklung. Das Kind introjiziert die Szenen und
Beziehungsstrukturen, in denen es aufwdchst, und tendiert dazu, sie in seiner
Wahrnehmung und in seinen Reaktionsweisen ein Leben lang in allen Rollen zu
wiederholen, aus denen diese Szenen zusammengesetzt sind.“*

Das Durcharbeiten solcher Szenen, die sich m. E. aus sozialen
und auch subjektiv erlebten Elemente zusammensetzen (Armut, Al-
kohol, Willktir, Krankungen usw.), kann Gegenstand der Therapie
werden. Wir haben im Falle Abdels gesehen, wie Beziehungsstruk-
turen in der Toxikomanie und der Delinquenz wiederholt werden.
Der 6dipale Konflikt geht dabei weit tiber das Schema des Inzests
und Vatermords hinaus und zeigt vielmehr eine Anrufung des Ge-
setzes: der verschlingenden Macht der Mutter (=der mtterliche
Phallus sein) zu entkommen, indem die kastrierenden (vaterlichen)
Vertreter des Gesetzes ihm ein eigenes Begehren (=Phallus haben)
ermoéglichen - auch wenn sich dieses Begehren vorerst lediglich in
Klagen und Anspriichen formulieren kann. Im Falle M.'s war es der
Appell an einen Vater, dessen Autoritat Gesetz und Konsequenz ha-
ben soll, was letztendlich auf die Kastration hinweist.

Wir sehen auf diese Weise, dass der Ruckgriff auf den 6dipalen
Konflikt uns erlaubt, eine Verbindung von Subjektwerdung und Ge-
setz herzustellen. Das Gesetz wird nicht mehr als nur einschran-
kend und verbietend interpretiert, sondern als Voraussetzung fir
das eigene Begehren aufgefasst. Die Instituierung des eigenen Be-

31 Theorien von Abelin, 75, 80; Rotmann, 78; Ermann, 85.
32 Ebd., S.130.
33 Ebd., S. 127.

151

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

gehrens kann somit mit der Einflihrung eines aus dem Odipus-
komplex stammenden Gesetzes gleich-gesetzt werden: Der Verzicht,
Phallus (also begehrtes Objekt der Mutter) zu sein, ist unweigerlich
mit der Anerkennung des Verlusts verbunden. Kastration, die sich
aus dem Inzestverbot ergibt, bedeutet, sich dem phallischen Begeh-
ren hin zu 6ffnen. Dies heifdt allerdings, sich nicht mehr mit dem
Phallus gleichsetzen zu kénnen. Begehren setzt Verlust voraus.
Phallus wird als die Geschlechter unterscheidendes Element begrif-
fen, nicht als Objekt, das real besessen werden kénnte.

6.3 Vom Mythos zum Komplex: Odipus als Gesellschafts-
theorie und als psychoanalytisches Konstrukt

Das Geféngnis als Manifestation des Gesetzes wiederholt stets den
Vorgang des Strafens und der Stihne. Besonders in Jugendanstal-
ten ist dabei die Vaterproblematik virulent. Der Vater wird meist als
abwesend, unberechenbar oder als Versager beschrieben.3* Der 6di-
pale Konflikt, der das Kind in Identifizierungen und Anerkennung
von Differenz und Gesetz einfihrt, wiederholt sich. Einem trans-
gressiven Ausagieren in Form von Straftaten folgt die direkte Konf-
rontation durch Freiheitsentzug und Zwang. Diese manifeste Wie-
derholung eines urspringlichen Konflikts pragt die Institution des
Strafvollzugs. Allgemeiner formuliert: Das soziale Band, das dem
Prozess der Vergesellschaftung zugrunde liegt und als Routine3s zu
einem guten Teil unsichtbar bleibt, soll mit Hilfe des Odipus-Mythos
verdeutlicht werden.

Dabei sollen einige Arbeiten, die eine kritische Auseinanderset-
zung mit der Freudschen Deutung des Odipus-Mythos vornehmen,
ausfuhrlicher rezipiert werden (Vernant, Bollack, Ahrens). In diesen
Arbeiten wird vor allem die Problematik des Gesetzes im Konflikt
mit dem Menschen herausgestellt und die Eindeutigkeit der psy-
choanalytischen Interpretation kritisiert. Diese teils psychoanalyse-
kritischen Ausarbeitungen erweitern meiner Meinung nach die uni-
versale Thematik dieses Mythos, indem sie die Freudsche Deutung
und Verwendung des psychoanalytischen Kernkonflikts in einen

34 Die soziologische Eigenart, die der Sozialisationshintergrund der neuen
Bundeslander darstellt, spielt dabei natirlich auch eine Rolle: Arbeitslosig-
keit der Eltern nach der Wiedervereinigung, Mecklenburg-Vorpommern als
strukturschwaches Bundesland usw. sind nur einige spezifische Merkmale.
Die Falldarstellung Abdel, die vor einem ganz anderen Sozialisationshin-
tergrund spielt, sollte aber die Universalitat der Vaterproblematik aufzei-
gen.

35 Ahrens, J. (2004): Odipus - Politik des Schicksals. Transcript, Bielefeld, S.
13.

152

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Odipuskomplex

viel weiteren historischen und soziologischen Kontext stellen. Dies
erlaubt eine VerknUpfung mit Institutionstheorie und therapeuti-
scher Arbeit in Institutionen und zeigt auf diese Weise, dass psy-
chotherapeutische Intervention niemals (als naturwissenschaftlich-
empirische Methode getarnt) vom gesellschaftlichen Kontext zu
trennen ist. Die Erfahrung, die das Subjekt in der Begegnung mit
Gesetzen und Institutionen machte und von der es in der Therapie
spricht - eine Erfahrung, die in eine symbolische Ordnung einfiihr-
te, aber auch traumatische Spuren hinterliefs -, ist immer auch ein
Sprechen der Gesetze und Institutionen selbst.

Bevor ich néher auf die spezifisch psychoanalytische Auslegung
des Odipusmythos eingehen will, soll kurz auf die Geschichte dieses
Mythos, der uns nur bei Sophokles als vollstdndige Tragddie tber-
liefert wurde, eingegangen werden. Erstmals wird dieser in der
Odyssee genannt:

Homer, Odyssee:

,Und auch Epikaste, des Oidpus herrliche Mutter,

Sah ich, die ahnungslos den Frevel vollbrachte, dem eignen

Sohn sich zu verméhlen: denn er, nach des Vaters Ermordung,
Nahm sie zum Weib; doch machten es bald die Goétter den Menschen
Kund. Er aber beherrschte das Volk der Kadmeier im schénen
Theben voll Qual und Leid nach dem schrecklichen RatschluR der Gotter,
Doch Epikaste enteilte zu Hades, dem machtigen Torwart.

Hoch vom Balken knuipfte sie sich die tétende Schlinge,
Jammergequalt; doch ihm belieB sie auf Erden der Leiden

Fulle, wie sie stets dem Fluch der Mutter entsteigen.“3¢

Stellt hier der Inzest noch den mythologischen Kern dar, so wird in
der Sophokleischen Aus- und Umarbeitung des Mythos in eine Tra-
godie hauptséchlich das Wissen-Wollen zum Kernkonflikt. Die Kon-
sequenzen, die sich aus dieser Verlagerung einer mythologischen
Erzdhlung in ein tragisches Dilemma ergeben, soll anhand dreier
Autoren und deren aktuellen Sichtweisen erdrtert werden.

6.3.1 Recht und Sprache in der Odipus-Tragédie

Anders als in dieser epischen Form, in der die Frage nach dem Wis-
sen um ein Vergehen kein Dilemma darstellt, sondern nur die
Transgression an sich bestraft wird, gestaltet sich die Odipusge-
schichte in der Tragddie. Jean-Pierre Vernant beschreibt in Le Mo-

36 Homer (1938): Odyssee. Verdeutscht von Thassilo von Scheffer, Schiine-
mann - Sammlung Dieterich, Bremen, XI. Gesang, Vers: 271-280, S. 186.

153

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

ment historique de la tragédie en Gréce: quelques conditions soziales
et psychologiques3” (1968) die charakteristische Form der Tragoddie
folgendermafSen:

J...] sie markiert einen Abschnitt in der Bildung des inneren Menschen, des
verantwortlichen Subjekts. Tragisches Genre, tragische Vorstellung [représenta-
tion], tragischer Mensch; unter diesen drei Aspekten erscheint das Phanomen
mit irreduziblen Eigenschaften [caractéres]*®.

Es gibt also kein Kontinuum zwischen Mythos und tragischem
Konflikt. Das dem Phanomen der Tragddie Vorhergehende kann
diese nicht erklaren. Zum Beispiel gab es die Maske des Schauspie-
lers schon in rituellen Maskeraden oder in religiésen Zeremonien.
Aber die Maske in der Tragoddie ist die Maske eines Menschen, nicht
die eines Tieres. Die Rolle der Maske in der Tragddie ist Uiberwie-
gend asthetischer und nicht ritueller Natur. Sie diente vor allem da-
zu, eine Distanz herzustellen: zwischen Chor, der in der Regel nur
verkleidet war, und der tragischen Person. Dies nicht nur, um diese
Person zu individualisieren, sondern ihr eine soziale Kategorie zu-
zuweisen: die des Helden. Der Chor verkérperte auf diese Weise das
Kollektive und Anonyme der Zivilgemeinschaft, die Hauptperson als
Mittelpunkt des Stlicks hingegen das dem Burger Fremde.

Vernant verweist auf die unveréffentlichten Vorlesungen Louis
Gernets, in denen dieser fur jedes tragische Werk das Vokabular
und die Strukturen analysierte. So konnte Gernet zeigen, dass der
eigentliche Kern der Tragddie das Denken des Sozialen der Polis ist,
genauer gesagt:

,[...] das juristische Denken in seiner gerade stattfindenden Ausarbeitung. [...]
Die tragischen Poeten beniitzen dieses juristische Vokabular, um frei mit den
Unsicherheiten, Unscharfen und Unvollkommenem zu spielen: Das Unprazise
der Terminologie, das Gleiten des Sinns, Inkohdrenzen und Widerspriiche
enthillen Unstimmigkeiten im Wesen des juristischen Denkens. Dies weist
ebenfalls auf die Konflikte mit der religiosen Tradition hin, einer moralischen
Reflexion, deren Recht schon unterschieden ist, aber deren Grenzen noch nicht
genau bestimmt sind“*°.

Vernant hebt hervor, dass es flur die Griechen nicht die Idee eines

37 Vernant, J.-P. (2001): Le Moment historique de la tragédie en Gréce: quel-
ques conditions soziales et psychologiques. In: Vernant, J.-P., Mythe et tra-
gédie en Gréce ancienne. Tome |, Editions La Découverte/Poche, Paris, S.
11-17 (Ubersetzungen, B. Sch.).

38 Ebd., S.13.

39 Ebd.,S.15.

154

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Odipuskomplex

absoluten Rechts gibt, das sich in einem kohérenten System formu-
lieren wiirde, sondern Abstufungen des Rechts: Das Recht sttitzt
sich einerseits auf tatsdchliche Autoritdt und Zwang, andererseits
auf heilige Machte: die Ordnung der Welt und die Gerechtigkeit
Zeus’. Die tragische Hauptperson ist nun ein Mensch, der gezwun-
gen ist, eine Wahl zu treffen: Er muss seine Tat in einer Welt voll
ambivalenter Orientierungspunkte ausrichten. Ein kleines Vergehen
[hamartia] hat unerwartet grofe Folgen, ohne dass die Frage der
Schuld bzw. der Verantwortung (im heutigen Sinne) beantwortet
werden kénnte.

Eine zweite Eigenart der Tragodie ist es, dass sie zwar von my-
thischen Heldenlegenden die Themen Utibernimmt, diese aber in Fra-
ge stellt. Sie konfrontiert die heroischen Werte und die alten religio-
sen Vorstellungen mit Weisen des neuen Denkens, das sich im
Aufkommen des Rechts im Umfeld der Polis formuliert. Das tragi-
sche Moment situiert sich in der Distanz zwischen sozialer Erfah-
rung (politischer und religidser Gedankenwelt) und mythisch-
heroischer Tradition. Diese Opposition tritt in der Tragbdie so deut-
lich hervor, dass sie vom Zuschauer schmerzlich gefihlt wird. Die
menschliche Verantwortung, die sich am sich entwickelnden
Rechtsgedanken entlang tastet, steht dem gottlichen Fatum gege-
nuber, und beide sind dennoch untrennbar miteinander verbunden.
Die menschliche Handlung hat noch keinen Status, in dem sie sich
selbst gentigen wurde. Deshalb stellt die Tragédie auch nur einen
kurzen Moment in der Geschichte des Griechentums dar.

Die Eindeutigkeit, mit der Freud und die Psychoanalyse diese
Tragddie interpretieren und dabei Inzestwunsch und Vatertétung
zur Kernproblematik erheben, wird von Vernant abgelehnt. Er ver-
weist dabei hauptsachlich kritisch auf einen Aufsatz von Didier An-
zieu, der versucht, alle griechischen Mythologien und Tragédien auf
diese Kernproblematik zu reduzieren. Dabei sei gerade die Ambiva-
lenz, die keine eindeutige Losung der Réatsel zulasse, das entschei-
dende Moment der Tragdédie. In Ambiguité et renversement. Sur la
structure énigmatique d‘Oedipe-Ro#*° (1970) analysiert Vernant ein-
gehender die Odipustragédie, an der er den spezifischen Ambiva-
lenzkonflikt, der eben jede Tragddie charakterisiert, herausstellt.
Diese Ambivalenz kommt vor allem in den Doppeldeutigkeiten der
Wérter zum Tragen, und er gibt in Kénig Odipus etwa finfzig Bei-
spiele daftir. Diese Ambiguitét des Vokabulars wird durch Unschéar-
fen und Widerspriiche im Vokabular moéglich — es ist eine lexikali-
sche Ambiguitat, was Aristoteles als homonymia bezeichnet (in de
sophisticis elenchis: ,Die Zahl der Namen ist endlich, wéhrend die

40 Vernant, J.-P. (2001): Ambiguité et renversement. Sur la structure énigma-
tique d‘Oedipe-Roi. In: Vernant, a.a.0., S. 99-131.

155

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

Dinge unendlich sind. So ist es unvermeidlich, dass ein Name meh-
rere Bedeutungen hat.“41)

Als Beispiel fihrt Vernant den Gebrauch des Wortes nomos in
Antigone an. Fur Antigone bedeutet es religidse Regel, fir Kreon: ein
vom Staatsoberhaupt erlassenes Edikt. Bezeichnend fir den Helden
der Tragddie ist es, dass er dem Wort einen und nur einen Sinn
gibt. Demgegentiber steht eine andere Eindeutigkeit. Die Botschaft
der Tragodie ist, dass es im Sprachaustausch der Menschen — ihrer
Kommunikation — Bereiche der Nicht-Kommunizierbarkeit gibt. Die
conditio humana wird auf diese Weise ambivalent, die Welt und das
Universum werden als Konflikt wahrgenommen. Es werden Beispie-
le aus Aschylos' Agamemnon zitiert, in denen Zweideutigkeiten in-
tentional bentitzt werden. Im Odipus-Drama fiihrt Odipus alleine
die Handlung. Sein unbedingter Wille, den Schuldigen zu finden,
sein unbedingtes Begehren, die Wahrheit zu kennen, machen ihn
zum Opfer. Er wird nicht von auflen gezwungen, die Wahrheit zu
suchen. Wenn Odipus spricht und das Gegenteil von dem, was er
meint, ausspricht, so spiegelt dies nicht die Ambiguitat seines Cha-
rakters wider (der eindeutig ist), sondern die Ambivalenz seines We-
sens (seines Seins). Kein Zeuge des Dramas — aufSer dem blinden
Seher Teiresias — kann dies erkennen. Vernant fihrt ein Beispiel fir
den zweideutigen Gebrauch von Woértern bzw. Redewendungen auf:
sWer hat Laios getdtet: Ich werde die Ursachen ans Licht bringen
[Ego phano bzw. egw janv]“: Dahinter verbirgt sich etwas, was Odi-
pus nicht sagen will, der Zuschauer aber weif3. ,Ich werde den Ver-
brecher finden [...]“, aber auch: ,Ich werde mich selbst als Verbre-
cher herausstellen“42. Auch Odipus kann das Licht der gbttlichen
Wahrheit — gleich dem blinden Teiresias — nicht ertragen:

,Es sind die Gotter, die ihm einige Worte seines Diskurses in deformierter, ver-
drehter Weise zuriickschicken. [...] Was Odipus sagt, ohne es zu wollen, ohne
es zu verstehen, konstituiert die einzig authentische Wahrheit seiner Worte."*

So konfrontieren sich in einer Rede gottlicher und menschlicher
Diskurs. Wenn am Ende des Dramas beide Diskurse zusammenf-
liefSen, ist das Ratsel geldst. Der Rechtssprecher wird selbst zum
Morder. Dabei ist ein Umstand besonders beachtlich, auf dem Ver-
nant in seinem Werk Die Entstehung des griechischen Denkens
(1982) hinweist: Ein griechisches Wort fir Mérder und Vatermérder

41 Ebd., S. 101 (FuRnote 3).
42 Ebd., S.107.
43 Ebd., S. 105 und 106.

156

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Odipuskomplex

heifdit authentes**. Die Ausléschung der Differenz zwischen Sprache
und Sein, also wahre Authentizitdit ist ein toédlicher Akt. Anderer-
seits koénnte dies im psychoanalytischen Sinne auch so gelesen
werden, dass durch den (symbolischen) Vatermord (also aufgrund
des Verzichts einer volligen Identifizierung) das Kind zu einer sub-
jektiven Authentizitat gelangt.

Der Schltissel zum Verstindnis der griechischen Tragddie ist
laut Vernant le renversement : die Peripetie, der plotzliche Umschlag
bzw. das Verkehren positiver Handlungen in negative. Der Mensch
ist kein Wesen, das man beschreiben oder definieren kénnte; seine
Handlungen, die in der Tragédie im Mittelpunkt stehen, sind ein
Problem und ein Rétsel, das in seiner Ambivalenz nie ganz geldst
werden kann:

,Die Bedeutung des Werks griindet weder in einer Psychologie noch einer Mo-
ral. Sie ist von einer spezifisch tragischen Ordnung. Vatermord und Inzest ent-
sprechen weder dem Charakter [ethos] Odipus‘ noch einem moralischen Fehler
[adikial, den er begangen hatte.“*

Er wird durch sein Handeln zum apolis, zum Ausgeschlossenen. Er
wird sowohl zu einem jenseits des Menschlichen liegenden Monster
als auch zum Trager einer geflirchteten religiosen Eigenschaft —
zum daimon. Er ist befleckt und gleichzeitig geweiht und heilig (hie-
ros und eusebes), wie dies im Odipus auf Kolonos dargestellt wird.
Ein anderes Beispiel fiir Ambivalenz: Odipus fithrt sozusagen eine
juristische und wissenschaftliche Untersuchung durch: Das Verb
zetein taucht immer wieder auf. Aber er ist als Forscher gleichzeitig
Forschungsobjekt: zeton und zetoumenon; der Frager ist gleichzeitig
die Beantwortung der Frage. Ebenso zeigt der Ritus des pharmakos,
des Stindenbocks, dass Odipus eine doppelte Rolle innehat. Der
Stindenbock muss gefunden und verjagt werden, damit die Stadt
vom Fluch eines Verbrechens gereinigt werde. Odipus ist géttlicher
Kénig und pharmakos (tyrannos und pharmakos*). Eine weitere
(unmégliche) Vermengung stellt sich in der Genealogie Odipus' dar.
Er inkorporiert zwei Generationen: Er ist seinen Kindern Vater und
Bruder, seiner Frau Ehemann und Sohn und nimmt den Platz sei-
nes Vater ein. Die Sphinx fragte ihn in Form eines Réatsels nach drei
Generationen: Kind, das auf allen Vieren geht, Erwachsener, der auf
zwei Beinen geht, und Greis, der mit Hilfe eines Stocks geht. Odipus
durchbricht diese genealogische Folge. Die Beantwortung dieses

44 Vernant, J.-P. (1982): Die Entstehung des griechischen Denkens. Suhrkamp
Verlag, Frankfurt/M., S. 76.

45 Ebd.,S.110.

46 Ebd.,S. 122.

157

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

Rétsels macht Odipus selbst zum Monster — die Sphinx verschwin-
det (in P.P. Pasolinis Edipo Re [I, 1967] ruft sie ihm zu: ,Der Ab-
grund, in den du mich sttirzt, liegt in Dir selbst!).

Es gibt also bei Vernant ein Modell, eine Struktur, die die Tra-
godie auszeichnet. Dies ist weder ein besonderes Bild, ein Geftihls-
komplex noch eine besonderer Begriff: Es ist ein logisches Schema
der Verkehrung, eine zweideutige logische Regel. Die Opposition ty-
rannos-pharmakos reprasentiert eine Institution der Antike. Die
Tragodie geht Uber eine Reflektion dieser Institution hinaus und
stellt diese in Frage. Bei Sophokles bzw. Odipus werden die Katego-
rien tibermenschlich — untermenschlich (die durch die Gesetze nomoi
definiert werden) in einer Person verkorpert. Wenn der Mensch tiber
sein eigenes Wesen nachforscht, wird er sich selbst zum Ratsel.
Seine wahre Grofie aber ist das Nachfragen selbst. Die Tragddie
selbst bleibt offen flir mannigfaltige Deutungen. Dies macht ihre
Aktualitat aus.

6.3.2 Odipus und die Frage nach der Genealogie

In Jean Bollacks erstmals 1986 verdffentlichter Kritik*? der univo-
ken Interpretation Freuds steht der Begriff der Schuld im Zentrum.
Kritisiert wird die Freudsche Interpretation des Odipusmythos, da
diese die Tragddie nach der Schuld des Einzelnen deute. Die Frage
nach dem Verhéngnis, das das ganze Geschlecht der Labdakiden-
familie determiniere, werde nicht tangiert. Freud fokusiere lediglich
die Schuld des Odipus:

,Eine Exterioritit von der Art, wie Odipus sie am Ende der Tragédie fiir sich
fordert, kann es fir Freud nicht geben, weil sie der begangenen Tat einen Sinn
verleiht, der die blutige Erbschaft voraussetzt. Fur Freud erschopft sich der
Sinn der Verbrechen in der Enthullung des Schreckens, in der bloRen Demons-
tration seines Vorhandenseins.“®

So verschiebe Freud die Frage der Schuld auf die Goétter. Die Trago-
die werde zu einem ,unmoralischen Sttck“9, dessen geschilderte
Verbrechen gottliche Machte als Ursache haben, wahrend die Men-
schen dem ohnmaéchtig gegentberstiinden. Diese Kausalitat flihre
nun Freud laut Bollack unweigerlich zu dem Schluss, dass sich der
Held

47 Bollack, J., (1994): Der Menschensohn. Freuds Odipusmythos. In: Sophokles.
Kénig Odipus. Essays. Insel Verlag, Frankfurt/M., Leipzig, S. 90-138.

48 Ebd.,S. 109.

49 Ebd., S. 114, vgl. Freud, S. (1916-17a): a.a.0., G.W., Bd. XI, S. 343.

158

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Odipuskomplex

J...] dem Gott unweigerlich unterwerfen muR, selbst wenn dieser ihm den Be-
fehl zu einem Verbrechen gibt. Dann aber ware die Anordnung immer starker,
eben gottlich oder gottgewollt, sie stiinde dann Uber der Strafbarkeit eines Ver-
brechens, und im Stuck wadre das ungeheuerlichste Verbrechen dazu benutzt
worden, eine absolute Transzendenz aufzuzeigen®®.

Diese Konsequenz verwerfe Freud aber sogleich, indem er die Be-
zugsebene wechsle und sowohl Goétter als auch Mythos als Beiwerk
behandle.5! Ich moéchte dazu weiterflihren, dass man den Begriff
Gott in Bollacks' Schlussfolgerung nur durch einen biologisch-
pathologischen Terminus ersetzen musste, um zu einer Transzen-
denz zu gelangen, die Verbrechen in einer Sphire der Bedingtheit
ansiedelt, in denen das Subjekt bzw. dessen (wenn auch stets be-
dingte) Freiheit ausgeschlossen wird. Wird ein Subjekt als Persén-
lichkeitsgestorter oder Psychopath determiniert, stammen seine Ver-
brechen und seine Schuld aus diesem transzendenten Bereich, der
keinerlei Gesetz mehr zulédsst. Diese Gefahr besteht auch im psy-
choanalytischen Bereich, wenn der Odipuskomplex eine rein klini-
sche, psychopathologische Auslegung erfahrt und die Dimension
des gesellschaftlichen Bandes, die er aufgrund seiner Regelungs-
funktion von Identifizierungen darstellt, vollig ausgeblendet wird.
Dass Freud Gétter und Mythos als Beiwerk behandelt, geschieht
eben vor dem Hintergrund seiner Ablehnung einer solchen trans-
zendentalen Determination des menschlichen Schicksals. Das Wis-
sen-Wollen Odipus' griindet vielmehr im Unbewussten, das eben
keine tranzendentale Macht darstellt. Gleichzeitig zeigt das Stlick
bzw. der Mythos aber - und diesen Aspekt vernachléssigte Freud
hier -, dass eine personliche, subjektive Schuld unbewusst weiter
gegeben werden kann, indem sie sich in eine Genealogie ein-
schreibt.52 Wilfried Ruff (2006) betont ausdriicklich diesen Aspekt
der vaterlichen bzw. elterlichen Schuld: ,Damit ware der 6dipale
Konflikt intersubjektiv wesentlich von elterlichen Schuldgeftihlen
her zu verstehen, die aus deren eigenen libidinésen und destrukti-

50 Ebd.,S.114-115.

51 ,lch kann nicht finden, daR diese Moral (deren Herrschaft durch den Gott
kundgetan wird [Zusatz von Bollack]) zu den Starken des Stiicks gehort
[..]". Ebd., S. 115, vgl. Freud, S.: a.a.0., S. 343.

52 Freud greift diese Problematik allerdings in Totem und Tabu auf, wenn er
von ,Gefiihlserbschaft” spricht. Freud, S. (1912-13a): Totem und Tabu.
G.W.,, Bd. IX,S. 191.

159

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

ven Phantasien und Wiinschen gegentiber ihrem Kind herriithren®ss.
So spricht der Chor in Aischylos' Tragddie Sieben gegen Theben (467
v. C.) von einer Untat des Laios. Im Drama Chrysippos von Euripi-
des ist diese Untat die Verflihrung und der Raub des Knaben Chry-
sippos durch Laios.5*

6.3.3 Odipus und die Frage nach dem Gesetz

Jérn Ahrens analysiert in Odipus — Politik des Schicksals5s (1994)
die Tragodie gemé&fs den Begriffen Mythos - Gesellschaft, Gesetz,
Schicksal, Ordnung und Souverdnitdt. Parallel zu Lacans Konzept
einer Symbolischen Ordnung biete der Mythos die Moglichkeit, Kate-
gorien wie Subjektivitdt, Souverdnitdt und Soziabilitdt zu vernetzen.
Der Mythos fungiere dabei als a priori der symbolischen Ordnung -
also als eine Erzdhlung von den Urspringen des Gesetzes selbst.
Diese Performanz des Mythos ermogliche gesellschaftliches Zusam-
menleben. Diese Analyse des Odipusmythos als a priori bzw. als ei-
ne Kategorie, von der her gesellschaftliches (gesetzlich geregeltes)
Zusammenleben erst denkbar wird, kann m. E. auch auf der néch-
sten Ebene angewandt werden, dass ndmlich die Reprédsentation ei-
ner Institution niemals mit dieser selbst bzw. mit dem die Instituti-
on grindendem Gesetz zusammenfallen kann. Es ist eine Differenz
notwendig, um Subjektivitdt zu ermoglichen. Die dem Subjekt vor-
ausgehende symbolische Ordnung - die mit der Sprachordnung
gleichgesetzt werden kann, ist nicht das Subjekt selbst, d.h. das
Subjekt kann niemals dieser Ordnung voéllig angeglichen werden:
darin liegt die relative Freiheit des Menschen.

Diese symbolische Ordnung fungiert auch als sozialer Nomos
(den Ahrens mit dem Gesetz gleichsetzt). Vor Souveranitat und So-
zialem konstituiert dieser Nomos gottlich-symbolische Ordnung:
»,Der souverdne Nomos ist dasjenige Prinzip, das Gesetz und Gewalt
ununterscheidbar zu machen droht, indem es beides zusammen-
fihrt“sé. Dabei wird ein Paradox des Nomos deutlich: ,[...] dafs das
Gesetz Geltung flr etwas beansprucht, das nicht selbst Gesetz
ist“s7. Dieser abstrakte Nomos braucht einen Reprasentanten, um in
soziale Ordnung Ubersetzt werden zu kénnen: den Souverdn. Die

53 Ruff, W. (2006): Motive fiir Sohnestétungen an Beispielen im Laios/Odipus-
und Abraham/Isaak-Mythos. In: Hirsch, M. (Hg.), Das Kindsopfer. Eine
Grundlage unserer Kultur. Psychosozial-Verlag, GieRen, S. 59-89, S. 64.

54 Ebd.,S. 65.

55 Ahrens,J., a.a.0.

56 Ebd., S. 15, Ahrens zitiert hier aus Agambens Homo Sacer.

57 Ebd.

160

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Odipuskomplex

Hypothese Ahrens' lautet nun, dass Odipus scheitert, weil er dieses
Paradox nicht ausfiillen kann: Er identifiziert sich mit dem Gesetz,
dem Nomos selbst, und dekonstruiert ihn letztendlich.

Mittels der Gesetze kommt Ahrens auf die Institutionen zu spre-
chen: Diese sind soziale Diskurse der Macht, die die Subjekte
durchziehen. Hinter diesen Diskursen liegt der Raum des Phantas-
mas. Doch Odipus als Souverin regiert nicht innerhalb des Sozialen
bzw. der Gesellschaft; sein Schicksal ist vorbestimmt: ,Mensch als
weltbezogene Person ist Odipus nur als ein selbst geschaffenes
Phantasma. Das wird zerstort, wo er endlich Wissen uber sich
selbst erlangt“ss. Er verkorpert die Allegorie des Gesetzes, kann aber
weder partizipieren noch als Souveradn fungieren. Erst in der (vor-
ausbestimmten) Uberschreitung wird das Gesetz erfahrbar und zum
Erscheinen gebracht. Odipus versucht, sich das Gesetz anzueignen
und dabei die Differenz zwischen Gesetz und Souveran zu tilgen. Er
wird zum Mérder der Differenz®, indem sein Handeln zu einem Wis-
sen fiihrt, das er in sich - als Souverdn - verkérpert: ,Odipus‘ Ver-
brechen bedeutet zwar das Ende aller Unterschiede; aber gerade
weil sie einem einzigen Individuum zugeschrieben werden, werden
sie zur Monstrositit des Odipus allein“c0.

An dieser Stelle kommt die Kategorie des Schicksals ins Spiel.
Odipus' Identitét ist doppelt: eine profane Identitit - eine Souvera-
nitat, die durch Sieg Uber die Sphinx errungen wurde - und eine
transzendente, vom Schicksal (von den Goéttern) oktroyierte Identi-
tat. Ahrens verweist hier auf den Schicksalsbegriff bei Bultmann
und Benjamin: Schicksal als sich verdichtende Lebensgeschichte
und Schicksal als Gesetz der Ordnung, das Geist ist, der wiederum
das Wesen des Menschen ausmacht (Bultmann). Meines Erachtens
stellt die von Ahrens vertretene Auffassung des Schicksalsbegriffes
eine moégliche Antwort auf die Freudsche Kritik an Sophokles' Odi-
pus, dass nur die Gétter die Moral vertreten wiirden, dar. Odipus
versucht sich (gegen das Schicksal) als Subjekt zu behaupten und
scheitert: Der Grund des Gesetzes ist nicht erreichbar. Odipus be-
setzt den Platz des Souveréans, ist aber gleichzeitig der ahnungslose
Agent eines Schicksals, dessen Ursache er hinterfragen und souve-
rdn beherrschen will. Die Macht des Odipus speist sich aus der
machtvollen Routine der sozialen Institution, und Odipus stiirzt
diese Institution in eine Krise. Die souverdane Macht stellt sich wie-
der her durch Ausstoung des falschen Souverdns Odipus. Odipus
muss damit die Verantwortung fiir eine Schuld tibernehmen, deren

58 Ebd.,S. 26.

59 Ebd., S. 27. Ahrens verweist hier auf R. Girard (1994): Das Heilige und die
Gewalt, S. Fischer, Frankfurt/M., S. 113.

60 Ebd.,S. 29, Zitat aus Girard: a.a.0.,S. 116.

161

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

Ursache nicht bei ihm liegt.6! Er soll den Nomos reprisentieren,
obwohl er keinen Anteil daran hat. Damit verweist er auf den Kern
des Gesetzes: Das Gesetz griindet in einem Mythos, einer Ordnung,
deren Beherrschbarkeit unméglich ist. Die Suche nach der wahren
Identitat ist seine Zerstérung. Odipus artikuliert laut Ahrens ein
Begehren, das auf dessen paradoxen Ursprung verweist: mit sich
identisch sein und ein absolut gliltiges Wissen Uber seine Identitat
zu erlangen. In diesem Geteiltsein ist er ein modernes Subjekt. Odi-
pus hat nicht die Macht des Souverans: verpflichten zu kénnen,
ohne verpflichtet zu sein. ,Odipus ist vielmehr ein Paradigma fiir
die Mythologisierung von Institution als unentrinnbarem Schicksal.
Man kann den sozialen Institutionen nicht entrinnen, ohne selbst
Odipus zu werden:

,Weit mehr als die des Vatermords ist die ddipale Gesellschaft die des Schick-
sals und die eines Gesetzes, das sich den Einzelnen ortlos und subjektlos mit-
teilt und auf diese Weise Gesellschaft ermdéglicht. Das Gesetz als Nomos erlaubt
es, in eins Ethik, Herrschaft, Institutionalisierung und Soziabilitat zu verwirkli-
chen. Zentral fir es ist, daR es hinsichtlich der ihm unterworfenen Subjekte ei-
ne Art Nicht-Wissen uber sich selbst konstituiert. Dieses Nicht-Wissen ist das
Apriori nomistischer Macht. Das Gesetz ermdglicht und bedingt zwar Gesell-
schaft, ist aber der Gesellschaft nicht immanent.“®?

Ahrens kritisiert dabei die Psychoanalyse, die dazu tendiere, Gesetz
und Vater gleichzusetzen. Gesellschaft sei immer gefdhrdet durch
den Willen zu duflerster Souveranitat der Subjekte. Auf die Wichtig-
keit, die Akteure des Odipalen Konflikts (Vater, Mutter und Kind)
nur als jeweilige Reprasentanten des Dramas Wie das Gesetz zum
Subjekt kommt aufzufassen, mochte ich im Folgenden eingehen.

6.4 Odipus: Mythos und Strafe

Mit dem Verweis auf diese drei Autoren wollte ich zeigen, dass die
Nicht-Eindeutigkeit der Sprache (Vernant), Schuld der Familie (Bol-
lack) und die Nicht-Einverleibbarkeit des Gesetzes durch den Dis-

61 Bruno Snell zeigt diese Problematik der Verantwortungsibernahme ers-
tmals bei Aischylos angelegt. Der Mensch muss sich hier bewusst ent-
scheiden: ,[...] von sich aus, mit der vollen Verantwortung [...] Ohne sich
auf eine klare und eindeutige Weisung, sei es einer rechtlichen oder einer
religiosen Autoritat, berufen zu kénnen, schuf er zum erstenmal den frei-
en, sich selbst verantwortlichen Menschen®. Snell, B. (1954): Zur Entste-
hungsgeschichte des Triptychons. In: Kokoschka, O., Thermopylae. Reclam,
Stuttgart, S. 30-32, S. 31.

62 Ahrens, )., a.a.0., S. 83.

162

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Odipuskomplex

kurs bzw. die Kommunikation (Ahrens) als Facetten dieses Mythos
dargestellt werden koénnen, die an Aktualitdt nicht das Geringste
eingebtifit haben. Es steht weniger der Wahrheitsgehalt beztiglich
des Inzest-Wunsches und des Vatermords im Mittelpunkt, als das
Drama der Ambivalenz und Differenz, das ein (sexuelles) Begehren
im Rahmen gesellschaftsstiftender Gesetze erst ermoglicht.

Die Odipus-Tragddie verweist auf das Unentscheidbare (sein
oder sollen) jeder Gesetzgebung. Je mehr das Gesetz hinterfragt
wird, desto mehr steht die eigene Schuld im Vordergrund, da das
Gesetz nur in der Uberschreitung erfahrbar wird. Die Sphinx kénn-
te als Symbol dieses Unentscheidbaren aufgefasst werden. Die
Sphinx verschwindet durch das Wissen (Odipus 16st das Ratsel),
aber auch durch einen Gewaltakt (je nach Version), kehrt aber letz-
tendlich als neues Ratsel wieder: Odipus weifs nicht, wer er selber
ist. Zieht man alle Versionen eines Mythos als gleichbedeutend und
gleichermafSen wichtig in Betracht, so kann die Sphinx als Symbol
fur Wissen und Gewalt stehen. Sie ist ein Rétsel, das sowohl durch
Wissen als auch mittels eines Gewaltakts gelost werden kann. Die
Wahrheit des Subjekts, die dann zutage tritt, kann zur Falle wer-
den. Der Fall Abdel im vorigen Kapitel zeigte, wie die Institution zu
einer notwendigen Falle seiner Wahrheitssuche wurde und auf wel-
che Weise sich ein Bewusstwerden der transgressiven, sich wieder-
holenden Akte im Sprechen vollzieht. Es findet sozusagen eine Be-
wegung vom Strafvollzug zum Sprachvollzug statt.

Die Gefangnis-Institution ist letztendlich selbst in der Position
des Ambivalent-Zwiespaltigen. Sie existiert aufgrund der Schuld des
Einzelnen und repréasentiert gleichzeitig das Gesetz. Sie ibernimmt
(ohne es wissen zu konnen) die Funktion der Gotter und Mythen
und versucht vorab zu bestimmen, was der Einzelne erfullen muss,
um ihr zu entsprechen bzw. aus ihr entlassen zu werden. Die Star-
ke des Freudschen Odipuskomplexes liegt m. E. darin, dass er die
Gesetzesproblematik mit der Schicksalsfrage des einzelnen Men-
schen verknupfte. Dabei geht es weniger um die Universalitat des
Wunsches, mit der Mutter zu schlafen und den Vater zu téten, als
um das strukturierende Moment jeder Familiengeschichte, die
schlieflich nur auf einem Sprach-Gesetz beruhen kann. Ein an-
schauliches Beispiel gibt Roland Barthes in Anspielung auf die
Werke des Marquis de Sade:

LStellen wir uns (wenn tiberhaupt maoglich) eine Gesellschaft ohne Sprache vor.
Eine Mann kopuliert nun mit einer Frau a tergo und er mischt in seine Hand-
lung etwas Teigware. Auf dieser Ebene gibt es keinerlei Perversion. Erst wenn
man Wort fur Wort hinzufiigt, wird allmahlich ein Verbrechen daraus, das an
Ausmal und Inhalt zunimmt, bis daraus eine der schlimmsten Transgressionen
tiberhaupt wird. Der Mann wird Vater der Frau genannt, die er gerade besitzt

163

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Begehren des Gesetzes

und von der man sagt, dass sie verheiratet ist; die Liebespraktik wird schand-
lich als Sodomie klassifiziert und das bisschen Brot, das auf bizarre Weise in
diese Handlung eingebracht wurde, ist unter dem Namen Hostie bekannt, ein
religioses Symbol, dessen Verleugnung ein Sakrileg ist. [...] Der Satz hat fir ihn
[Sade] eben die Funktion inne, das Verbrechen liberhaupt erst zu griinden.“®
[...]

,Die Transgression erscheint so als Uberraschung in der Benennung [nominati-
on]: namlich vorauszusetzen, dass der Sohn Gattin oder Gatte sein wird [...],
ruft bei Sade dasselbe Entzicken hervor, das den Proustschen Erzdhler tber-
kommt, als er entdeckt, dass die Welt der Guermantes und die Swanns sich
vereinigen: Der Inzest wie die wiedergefundene Zeit sind nichts als eine Wort-
schatz-Uberraschung.“®

Dass diese Grundproblematik, d.h. das Verhéltnis des Einzelnen
zum Gesetz, stets konfliktuell ist, weil es nur durch und aufgrund
der Sprache existiert, stellt die Psychoanalyse heraus. In der aktuel-
len Diskussion um die Schuldfédhigkeit - die medizinischen und
juristischen Diskurs miteinander konfrontiert - wird das ahis-
torische, Zeitlose dieser Fragestellung deutlich. Die Schuldfrage
des Einzelnen in der Institution des Justizvollzugs verquickt sich
unweigerlich mit der Schuldfrage der Institution: Ist sie berechtigt
zu verurteilen, aufgrund welcher Gesetze existiert sie, wie positio-
nieren sich die einzelnen Mitarbeiter zu dem Gesetz, kann Schuld
verbtifSit werden, oder liegt eine Krankheit vor usw.? Eine nach der
Psychoanalyse ausgerichtete psychologisch-therapeutische Tatigkeit
in solchen Institutionen muss Méglichkeiten bieten kénnen, diesen
institutions-grtindenden Konflikt zu verbalisieren. Weder Anpassung
an aktuell vertretene gesellschaftliche Normen (mittels direktiver
Methoden wie Trainings etc.) noch buirokratisch appliziertes Beloh-
nen und Bestrafen weisen Moglichkeiten auf, ein Bewusst-Werden
grundlegender Konflikte zu ermoéglichen. Stellen sich die Psycholo-
gie und insbesondere die Psychoanalyse dieser Herausforderung
nicht, werden diese Wissenschaften unweigerlich zu beliebigen In-
strumenten wechselnder Ideologien.

Dass mit dem Odipus-Mythos auch dargestellt wird, wie sich die
Schuld der Vater bzw. eines Geschlechts weitervererbt6s, entkraftet
meines Erachtens die psychoanalytische Deutung der Tragodie

63 Barthes, R. (1994): Sade, Fourier, Loyola. In: Oeuvres Complétes. Bd. 2,
Seuil, Paris, S. 1039-1177, S. 1152 (Ubersetzung, B.Sch.).

64 Ebd., 1139.

65 ,[...] der Verbrecher erscheint als ein Besessener, ein Rasender, den ein bo-
ser daimon, die Verkorperung einer von den Vorfahren vererbten Schande,
zum Wahnsinn treibt, so Vernant in Bezug auf Platons Gesetze. Vernant, .-
P. (1982): a.a.0., S. 75.

164

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Odipuskomplex

nicht. Sie zeigt lediglich, wie radikal der Einzelne in dieses allge-
meine Geflige eingebunden ist. Pasolini stellt diese Radikalitat in
seiner Verfilmung Edipo Re (I, 1967) dar: Die Eifersucht des Vaters
auf den Sohn, der ihm die Liebe der Mutter entzieht, wird vor der
Verfilmung des eigentlichen Dramas inszeniert. Die Rivalitat zwi-
schen Vater und Sohn geht zuerst vom Vater aus, der den Sohn als
Konkurrenten sieht. Die Sphinx wird in dieser Version erschlagen.
Gewalt, Eifersucht und Wissen-Wollen sind verquickt und heben
diesen Konflikt erst ins Allgemeine, das Generationen verknUpft
und die Problematik des Gesetzes mit dem Mythos konfrontiert.

Hier méchte ich zum Schluss und als Uberleitung in das néich-
ste Kapitel auf Lévi-Strauss' strukturale Mythenanalyse zu spre-
chen kommen. Fiir ihn sind alle Versionen des Odipusmythos rele-
vant. Es geht darum, eine grundlegende Struktur herauszuarbeiten.
Dabei wird das Sprechen oder Schreiben Uber den Mythos selbst
auch zum Mythos.¢¢ Da der Mythos nur behauptet und nicht auf-
16st, so ist auch der Odipusmythos die Darstellung einer Differenz,
eines Paradoxons: Das Uberschéatzte Verwandtschaftsverhéaltnis
(Heirat mit der Mutter) zu einem unterschatzten (Vatertétung) ent-
spricht dem Verhéaltnis der Unabhéangigkeit des Menschen (Tétung
der Sphinx) zur Abhéngigkeit (Odipus, der Hinkende, der Schwell-
fuf) - ,die Uberbewertung der Blutsverwandtschaft verhalt sich zu
ihrer Unterbewertung wie die Bemtihung, der Autochthonie zu ent-
gehen, zu der Unméglichkeit, dies zu erreichen“¢?. Hier entsteht m.
E. der Raum fur die Psyche, es ist keine Verschmelzung oder har-
monische Auflosung mehr moglich. Es ist das Reich der Gesetze.
Lévi-Strauss stellt allgemeine Gesetze von Mythen auf: Sie gesche-
hen in einer Vergangenheit, lassen aber Schliisse auf Gegenwart
und Zukunft zu; sie sprechen in einer kodierten Sprache, die den
Gesellschaftskontext, in dem sie entstanden sind, sekundar werden
lasst, und es gibt keine archaische, authentische Version des My-
thos - er besteht immer aus der Gesamtheit seiner Versionen. So
gehort auch die Freudsche Version zu diesem Mythos. Freuds eige-
ne Mythenkonstruktion in Totem und Tabu weist auf den Versuch
hin, eine Erklarung fir den Odipusmythos zu konstruieren: Der
Mythos verweist auf einen Mythos.

66 ,So ist dieses Buch uber die Mythen in seiner Weise auch ein Mythos.” In:
Levi-Strauss, C. (1971): Mythologica I. Das Rohe und das Gekochte. Suhr-
kamp, Frankfurt/M., S. 17.

67 Lévi-Strauss, C. (1967): Die Struktur der Mythen. In: Strukturale Anthropo-
logie I. Suhrkamp, Frankfurt/M., S. 226-254, S. 238.

165

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14261/8783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

