
 

141 

6 Der Ödipuskomplex und das Gesetz 

Ausgehend vom Ödipuskomplex, dem Freudschen Werk Totem und 

Tabu und dem Narzissmus-Konzept sollen Rückgriffe auf den My-

thos in der Psychoanalyse und insbesondere die Rolle des Vaters in 

der psychoanalytischen Theorie in den folgenden drei Kapiteln erör-

tert werden. Hier befinden sich die Schnittstellen oder Knotenpunk-

te, die juridische Gesetze und Gesetz im psychoanalytischen Sinne 

verbinden. Der Versuch Freuds, die Konstanten der Subjektwer-

dung mit Hilfe von Rückgriffen auf Mythen zu setzen, darf daher 

nicht als Mangel an Wissenschaftlichkeit interpretiert werden, son-

dern als Verweis auf den Knotenpunkt, der phýsis und nómos ver-

bindet. Der Mensch als begehrendes Sprachwesen ist unweigerlich 

mit Gesetzen verknüpft. Ich möchte diese Ursprünge, die Freud in 

den Mythen des Ödipus, der Urhorde und des Narziss darzustellen 

versuchte, untersuchen. Dabei möchte ich neben psychoanalyti-

schen Arbeiten auch Autoren rezipieren, die versuchen, die Aktuali-

tät dieser Mythen nicht in ihrer klinisch-psychopathologischen Re-

levanz darzustellen, sondern deren politische, gesellschaftsgrün-

dende Pertinenz herauszustellen. Nur vor diesem Hintergrund, so 

meine These, kann die psychoanalytische Theorie und Praxis in der 

Institution bestehen, indem sie den Konnex von Subjekt und Insti-

tution (wozu auch die Sprache gehört) stets im Auge behält. 

 Regiert im Ödipusmythos das Gesetz, das tragisch überschritten 

wird, so hat im Freudschen Mythos von Totem und Tabu ein archa-

isches Genießen die Priorität, das nachträglich zum Verbot - also 

zum Gesetz wird. Beide Male steht die Frage nach dem Vater in ih-

rem ganzen symbolischen Ausmaß im Zentrum. Der Mythos von 

Narziss artikuliert den Gegensatz von Autoerotismus, Objektliebe 

und die damit verbundene Ambivalenz von Eros und Aggressivität. 

Die Fragen nach den Grundlagen des Gesetzes (das in der Psychoa-

nalyse auf Mythen verweist), manifesten bzw. ausagierten Trans-

gressionen und deren Sanktion verknüpfen die Problematik von 

Subjekt und Institution. 

 Bevor ich zu konkret psychoanalytischen Theorien über die ödi-

pale Triangulierung und anschließend zur gesellschaftlichen Rele-

vanz dieses Mythos komme, möchte ich an dieser Stelle einen Fall 

berichten. Er soll dazu dienen, die im Falle Abdels aufgezeigte Va-

terproblematik mit einem weiteren klinischen Beispiel zu illustrie-

ren, um anschließend eine Verknüpfung zwischen Theorien der ödi-

palen Triangulierung und gesellschaftstheoretischen Ausarbeitun-

gen des Ödipuskomplexes herzustellen. Diese Argumentationsfolge 

soll unterlegen, dass in der Psychoanalyse Forschung und Praxis 

notwendigerweise einander bedingen und jeder Versuch einer Spal-

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

142 

tung in Forscher und Praktiker in diesem Feld eine Unmöglichkeit 

darstellt. 

 

 

6.1 Fallbeispiel: M. - Vaterfigur und Delinquenz 

 

Ein siebzehnjähriger Insasse (M.), zum zweiten Mal wegen Diebs-

tahls- und Sachbeschädigungsdelikten inhaftiert, suchte das Ge-

spräch, indem er in der ersten Sitzung über die Umstände seiner 

Neuinhaftierung und seine dadurch verursachte deprimierte Stim-

mung sprach. Am Ende dieser ersten Sitzung gab er an, ehrlich sein 

zu wollen: Er habe mich aufgesucht, da er sich ein Fernsehgerät er-

hofft habe.1 Er wünsche aber, dass die Gespräche fortgeführt wer-

den – wenn auch nicht regelmäßig. Ich verblieb dann so mit ihm, 

dass ich in unregelmäßigen (ein- bis zweiwöchigen) Abständen – 

wenn ich gerade eine Zeit für eine Sitzung unterbringen könne - in 

seinem Hafthaus2 anrufen werde, und er solle mir dann über einen 

Bediensteten mitteilen, ob er Interesse daran hätte. Diese Vereinba-

rung fand er gut.  

 Es ist mir wichtig, diesen Umstand zu erwähnen, da er zeigt, wie 

schwierig es ist, schon im Erstgespräch zwischen vorgegebenem An-

liegen und Sekundärmotivation zu unterscheiden, und wie unab-

sehbar sich die eigentliche Arbeit gestaltet, die sich daraus ergeben 

kann. Er nahm dann, bis auf wenige Ausnahmen, die ihm angebo-

tenen Sitzungen wahr und erzählte viel von seiner Familie. Dem 

ging eine Darstellung von Straftaten voran, in denen sich stereotyp 

folgendes Szenario wiederholte: 

 Er beschrieb, selbst immer wieder erstaunt zu sein, wenn er 

daran denke, was für ein Kick es für ihn immer gewesen sei, als er 

nach Diebstählen stets von dem gleichen Polizisten der Kleinstadt, 

in der er wohnte, verfolgt worden sei. Dieser Polizist (den er mir mit 

Namen nannte) habe ihn schließlich meist nach der Verfolgungsjagd 

gestellt und ihm die Hände mit Handschellen auf dem Rücken ge-

fesselt. Er beschreibt, dass dies immer mit einem Kribbeln verbun-

den war. „Für mich war es fast schon wie ein Spiel“, äußert er. Die-

ser von ihm formulierte Zusammenhang zwischen Transgression 

und Erregung erstaunte ihn dann selbst. Er stellte dann auch fest, 

dass er es als völlig unbefriedigend empfunden habe, wenn ein 

Diebstahl gelungen war und er nicht verfolgt worden sei: „Da hat 

dann einfach was gefehlt – der Kick war doch die Festnahme.“ 

 Hier begann dann eine Assoziation, die sein Verhältnis zu sei-

nem Vater zum Inhalt hatte. Diese Thematik wurde dann von ihm 

 
1  Diese vergeben wir  (als Psychologen) in Ausnahmefällen. Er bekam keines. 
2  Seine Zelle lag nicht in dem Hafthaus, in dem sich mein Büro befindet. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ödipuskomplex 

 

143 

auch in jeder folgenden Sitzung wieder aufgegriffen. Er habe mal 

mit seinem Vater einen Kaufhausdiebstahl begangen: 

 

„Wir hatten beide Schnapsflaschen unter dem Anorak versteckt. Da hat uns 

dann kurz vor der Kasse ein Detektiv verfolgt. Ich hab’ mich da natürlich ge-

wehrt und habe ihn weggestoßen, dass er hingefallen ist. Mein Vater aber hatte 

so Schiss, dass ihm die Flasche auf dem Boden zersplittert ist und er vor lauter 

Angst nicht einmal wie ich weggelaufen ist.“3 

 

Sein Vater sei Alkoholiker und lebe von der Mutter getrennt. M. be-

suchte ihn vor der Inhaftierung regelmäßig und beschreibt ihn mir 

nun als eine völlig lächerliche Figur: 

 

„Den müssten Sie mal sehen, da würden sie sich totlachen. Der erzählt nur 

Quatsch und bringt absolut nichts auf die Reihe. Ich bin da halt immer mit 

Kumpels hingegangen, damit wir saufen konnten. Manchmal war ich auch allei-

ne dort. Ne, so wie der möchte ich nicht werden; schon alleine deshalb möchte 

ich draußen nichts mehr trinken.“ 

 

Zunehmend sprach er dann auch über die Beziehung zu Mutter 

und Großmutter, bei denen er hauptsächlich aufwuchs. Es wurde 

ihm innerhalb relativ kurzer Zeit bewusst, dass seine Delinquenz 

eine Flucht von der Mutter darstellte. Die ironisch-zynische Weise, 

in der er seinen Vater beschrieb, wich allmählich einer Trauer, die 

sich vor allem kundtat, als er - wie es mir schien zum ersten Male - 

dessen Geschichte zu erzählen versuchte (Heimerfahrung, die 

Wende bzw. Wiedervereinigung Deutschlands, Arbeitslosigkeit). Mit 

Nostalgie sprach er z.B. davon, wie er früher als kleines Kind mit 

ihm noch Ausflüge habe unternehmen können. Dieses Erzählen 

mündete in den letzten Sitzungen in Wünschen, die er genau be-

schrieb: Er wolle unbedingt seinen Führerschein erwerben und ein 

Auto so tunen, dass er damit an (halblegalen) Wettrennen teilneh-

men könne. Diese Unabhängigkeit, die er sich dadurch versprach, 

thematisierten wir noch ausführlich, dann wurde er zum Endstra-

fentermin entlassen. Dies war vor zwei Jahren (2005) - eine Neuin-

haftierung gab es bisher nicht. 

 Dieses Beispiel entspricht in seiner tragischen Deutlichkeit ei-

nem Ausgang des Ödipuskomplexes, den Freud als den weniger 

günstigen betrachtet. Hier die Zusammenfassung des Ödipuskomp-

lexes, wie Freud ihn in Das Ich und das Es schildert: Nachdem der 

Sohn den Vater als Rivalen empfindet und die zärtlich-sexuellen 

Wünsche nach der Mutter zunehmen, entsteht der Ödipuskomplex: 

 
3  Sein Vater war auch als Mittäter im Urteil angegeben. Er selbst wurde auch 

wegen Körperverletzung gegen den Detektiv verurteilt. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes  

144 

 

„Die Vateridentifizierung nimmt nun eine feindselige Tönung an, sie wendet 

sich zum Wunsch, den Vater zu beseitigen, um ihn bei der Mutter zu ersetzen. 

Von da an ist das Verhältnis zum Vater ambivalent [...] Bei der Zertrümmerung 

des Ödipuskomplexes muß die Objektbesetzung der Mutter aufgegeben wer-

den. An ihre Stelle kann zweierlei treten, entweder eine Identifizierung mit der 

Mutter oder eine Verstärkung der Vateridentifizierung. Den letzteren Ausgang 

pflegen wir als normaleren anzusehen, er gestattet es, die zärtliche Beziehung 

zur Mutter in gewissem Maße festzuhalten. Durch den Untergang des Ödipus-

komplexes hätte so die Männlichkeit im Charakter des Knaben eine Festigung 

erfahren.“4 

 

Im Falle M.'s führte das Wiederaufleben des Ödipuskomplexes in 

der Pubertät zu einer Inszenierung bzw. einem Ausagieren des 

Konflikts, dessen Thematik die Ambivalenz der Vaterfigur ist: Der 

nicht erfüllte Wunsch nach einem starken Vater und ein Auflehnen 

gegen Autorität. 

 

 

6.2 Theorien zur Triangulierung 

 

Ich möchte nun die Frage stellen, inwieweit der Ödipus-Komplex ei-

ne aktuell noch brauchbare Theorie verkörpert, um die tatsächliche 

Sozialisation des Kindes mit ihren Herausforderungen und Abirrun-

gen zu beschreiben. Ich nehme hier Beiträge aus dem Buch von 

Dieter Bürgin Triangulierung: der Übergang zur Elternschaft5 (1985) 

als Leitfaden, um die Grundproblematik der Triangulierung darzus-

tellen. Anschließend führe ich die - ebenfalls in Bürgins Beitrag er-

wähnte - Lacansche Theorie des Ödipuskomplexes etwas weiter aus. 

Der Hintergrund dieser Auseinandersetzung mit dem ödipalen Konf-

likt ist dabei stets die psycho-soziale Relevanz: der notwendige Zu-

sammenhang zwischen Subjekt, Sprache und Gesetz. 

 Die Perspektive der Sozialisation kann man mit dem Soziologen 

P. Trappe6 wie folgt definieren: Sie beschreibt die Entwicklung eines 

Individuums zu einer „in Gesellschaft handlungsfähigen Persön-

lichkeit7 [und die] Vergesellschaftung des Menschen im Sinne der 

 
4  Freud, S. (1923b): Das Ich und das Es. G.W., Bd. XIII, S. 260. 
5  Bürgin, D. (Hg.) (1998): Triangulierung: der Übergang zur Elternschaft. 

Schattauer Verlag, Stuttgart, New York. 
6  Trappe, P.: Sozialisation unter neuen Bedingungen. In: Bürgin, a.a.O., S. 39-

45. 
7  Diesen Unterschied zwischen gesellschaftlich handelnden Menschen 

(=Person) und Einzelmenschen bzw. Sprachwesen (=Subjekt) möchte ich 
hier noch mal betonen, da diese notwendige Differenz zu verschwinden 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ödipuskomplex 

 

145 

Übernahme und Internalisierung von sozio-kulturellen Werten, 

Verhaltenserwartungen und sozialen Rollen“8. Dabei stellt Trappe 

aufgrund der zunehmenden Komplexität unserer Gesellschaft die 

These auf, dass trotz der „[...] wachsenden Zahl von Sozialisations-

agenten, die das vermeintlich Planmässige in der Erziehung beglei-

ten, beeinflussen oder auch durchkreuzen“9, eine Gegenbewegung 

erforderlich sei, die sich an Grundprinzipien orientieren muss, 

 

„[...] weil die komplexe Gesellschaft durch soziale Differenzierung gekenn-

zeichnet ist, die sich offenbar fortgesetzt festen, allgemein verbindlichen Re-

geln entzieht, zumindest zu entziehen versucht. Das ist auch dann der Fall, 

wenn aktuell genutzte Schlagwörter, wie Deregulierung, oder noch schärfer: 

Entrechtlichung, das Verhalten noch nicht beeinflussen. Es ist auch - nicht ohne 

Berechtigung - von Entinstitutionalisierung die Rede“10.  

 

Die Entlastungsfunktion der Institutionen, die auch den Kern der 

Gehlenschen Institutionstheorie bildet11, wird hier in den Vorder-

grund gestellt. Die Grundprinzipien, von denen Trappe spricht, ver-

weisen auf die Triangulierung, die sich der sich selbst genügenden 

Dyade Mutter-Kind entgegenstellt. Im Falle Abdels habe ich ver-

sucht zu zeigen, wie die Gefängnisinstitution mit all ihren Reprä-

sentanten diesen Dritten bildet. Im Falle M.'s ist es der Appell an 

den Dritten, der als schwach und Versager erlebt wird. Es ist not-

wendig, die Struktur der Familie in Betracht zu ziehen, die den 

Kern bzw. das Grundprinzip von Institution darstellt. 

 Gleich Institutionen hat auch die Familie ihre eigene, subjektive 

Geschichte, die von Generation zu Generation weitergegeben wird. 

G. Schleske schlussfolgert: „Die Fähigkeit eines Elternteils, die in-

nere Welt seines Kindes zu verstehen, hat ihre Wurzeln in der Kons-

truktion von inneren Repräsentanzen, die sich auf die eigene Bin-

dungsgeschichte des Elternteils gründet“12. Diese Repräsentanzen 

der eigenen Bindungsgeschichte verweisen auf die Imago der Trian-

gulierung. Dabei stellt die Triangulierung keinen Akt dar, der plötz-

lich, mit dem Auftreten des Vaters als Rivalen, stattfinden würde. 

 
droht (indem Politik und empirische Wissenschaften in Biopolitik oder Bio-

macht zusammenfallen). 
8  Ebd., S. 39. 
9  Ebd., S. 40. 
10  Ebd., S. 40-41. 
11  Auf diese Theorie möchte ich im Kapitel über Totem und Tabu noch näher 

eingehen. 
12  Schleske, G.: Interaktionen zwischen imaginärem und realem Kind. In: Bür-

gin, a.a.O., S. 69-79, S. 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

146 

So betont B. Golse13  ödipale Vorläufer des eigentlichen Ödipus-

komplexes. Der Ödipuskomplex wird von einer Reihe von Triangu-

lierungen vorbereitet; dies heißt aber nicht, dass diese prä-ödipalen 

Triangulierungen auf gleicher Ebene wie der Ödipuskomplex anzu-

siedeln sind. Ödipaler Konflikt ist „unbestreitbar auf jene Dialektik 

ausgerichtet [...], die sich zwischen den narzisstischen Besetzungen 

und den Objektbesetzungen ausgebildet hat“14. Der ödipale Konflikt 

ermöglicht dann einen graduellen Zugang zum Objekt: vom Partial-

objekt zum ganzheitlichen Objekt. 

 Die Totalisierung der beteiligten Partialobjekte (z.B. Brust) er-

möglicht einen Zugang in das normale Register:  „Die neurotisch-

normale Geschichte kann beginnen“15. D.h. Ansprüche und Ängste 

wie das Eins-Werden mit dem Objekt wirken unbewusst fort und 

artikulieren sich in Fehlleistungen und auch Symptomen, überstei-

gen aber nicht die Grenze zum klinisch relevanten Psychopathologi-

schen.  Dabei betont Golse auch die Gegenbewegung, die von der 

Mutter bzw. den Eltern ausgeht : „Die direkten Beobachtungen von 

Kleinkindern haben darauf hingewiesen, daß der elterliche Gegen-

Ödipus-Konflikt - der durch das mögliche Verlusterlebnis ausgelöst 

oder aktiviert wird, welches die Mutter durch die Trennung des sich 

aus der Symbiose lösenden Kindes erfährt - der Entstehung der 

ödipalen Problematik im eigentlichen Sinne lange vorausgeht“16. 

Hier könnte man auch die Eifersucht des Vaters auf den Sohn hin-

zufügen. Daraus möchte ich folgern, dass das psychoanalytische 

Konzept des Ödipuskomplexes eine Grundproblematik der Instituti-

on widerspiegeln kann: Die Vereinnahmung des Subjekts durch die 

Institution, die gleichzeitig seine (des Subjekts) Autonomie begrün-

det. Konkret auf den Jugendvollzug bezogen könnte dies heißen, 

dass die intramurale Situation nicht nur imaginär einen Schutz vor 

der Mutter sondern auch eine imaginäre Existenz im sicheren Mut-

terleib bedeuten kann. Hierauf werde ich im Kapitel über den Nar-

ziss-Mythos noch genauer eingehen.  

 Übergänge, die sowohl kulturell als auch durch biologische Ver-

änderungen (wie die Re-aktualisierung des Ödipus-Komplexes in 

der Pubertät) determiniert sind, lassen sich in jeder Kultur wieder-

finden. M. Schuster17 verweist auf Arnold van Genneps Rites de 

 
13  Golse, B.: Frühe Triangulierungen und ödipale Vorläufer: eins, zwei, drei? 

In: Bürgin, a.a.O., S. 80-95. 
14  Ebd., S. 87. 
15  Ebd., S. 82. Vor allem den Aspekt des neurotisch-normalen möchte ich hier 

herausheben, da er die Dichotomie gesund und krank, wie sie z.B. in den 
Richtlinien zur Kassen-Psychotherapie gefordert wird, durchlässig macht. 

16  Ebd., S. 93. 
17  Schuster, M.: Die kulturelle Gestaltung biologischer Übergänge in traditio-

nalen außereuropäischen Gesellschaften. In: Bürgin, a.a.O., S. 259-271. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ödipuskomplex 

 

147 

Passage und Turners Übergangsriten, um die vier wichtigen Le-

bensstationen Geburt, Reife, Heirat, Tod als biologische Übergänge, 

die kulturell gestaltet werden, zu beschreiben. Zwischen dem vor-

ausgehenden und dem folgenden Zustand befindet sich „eine ei-

genständige Phase von hohem inhaltlichen und formalen Ge-

wicht“18. Dieser Übergang ist gegliedert: Es findet eine Separierung 

vom alten Zustand statt, worauf Handlungen, die in den neuen Zu-

stand führen, erfolgen. In der Kernzone des Übergangs befinden wir 

uns an einer Art Nullpunkt, den Schuster wie folgt charakterisiert: 

„[…] hier bricht - oft in dramatischer Form - etwas deutlich Anderes 

in den Prozeß herein, so daß der Übergang an dieser Stelle eher die 

Qualität eines Bruches aufweist, der den Unterschied zwischen dem 

Gewesenen und dem Kommenden besonders eindrücklich erlebbar 

macht“19. Dieser Vorgang spielt sich sowohl auf einer unbewussten 

wie auch auf einer bewussten Ebene ab; der Übergang selbst ist 

traumatischen Charakters. Der Übergangsritus kann sowohl als 

manifeste (institutionalisierte) Gegenbesetzung eines unbewussten 

Traumas aufgefasst werden als auch als Einführung eines Über-

gangs, der auf ein Trauma hindeutet. Besonders die Institution ei-

ner Jugendstrafanstalt ritualisiert m. E. den Übergang vom Kind 

(unter 14 Jahren) zum strafmündigen Bürger auf eindringliche Wei-

se. Die Überschreitung des Gesetzes wird sozusagen zum ersten Mal 

anerkannt. Viele Jugendlichen schildern die Situation vor der 

Strafmündigkeit als Stress mit der Mutter, zu der sie stets zurück-

gebracht wurden. Die Erstinhaftierung und die damit zusammen-

hängende direkte Konfrontation mit Autorität wird dann oft trauma-

tisch, krisenhaft erlebt. Dies bietet aber gleichzeitig die Grundlage 

für die psychotherapeutische Behandlung. 

 Dieses dem Gesetz inhärente Paradoxon von Verbieten und zu-

gleich Begehren ermöglichen beschreibt D. Bürgin20 mit einem Ver-

weis auf Kafkas Brief an den Vater, der zitiert wird:  

 

„Es ist so, wie wenn einer gefangen wäre und er hätte nicht nur die Absicht zu 

fliehen, was vielleicht erreichbar wäre, sondern auch noch, und zwar gleichzei-

tig, die Absicht, das Gefängnis in ein Lustschloß für sich umzubauen. Wenn er 

aber flieht, kann er nicht umbauen, und wenn er umbaut, kann er nicht flie-

hen.“21  

 

 
18  Ebd., S. 266. 
19  Ebd., S. 266-267. 
20  Bürgin, D.: Vater als Person und Vater als Prinzip. In: Bürgin, a.a.O., S. 

179-214. 
21  Ebd., S. 180. Vgl. Kafka, F. (1999): Brief an den Vater. Originalfassung. S. 

Fischer, Frankfurt/M., S. 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

148 

Für Bürgin umschreibt dieses Zitat das Paradoxon des Vaters, der 

einerseits als Stifter einer Identifikationsmöglichkeit und anderer-

seits als Verkörperung von Verbot und Strafe (Inzestverbot) auftritt. 

Bezogen auf unsere Problemstellung des Sprechens in der Psycho-

therapie im Kontext Gefängnis beschreibt dieser Widerspruch eben-

so die Situation des Therapeuten als auch die des Gefangenen. Ei-

nerseits ist die Gefängnisinstitution eine Manifestation des Geset-

zes, andererseits die Konsequenz der Transgression des Gesetzes. 

Die Existenz dieser Institution ist also nur transgressiv - über-

schreitend  möglich. Diese Einrichtung zu fliehen, um möglichst 

schnell die Freiheit wiederzuerlangen, ist also nur natürlich; gleich-

zeitig soll in ihr aber auf ein straffreies Leben vorbereitet werden, 

was nur erreicht werden kann, wenn diese Einrichtung nach dem 

Modell eines gesetzeskonformen Lebens konzipiert wird. Ebenso gilt 

für den Therapeuten (wie auch für jeden an Erziehung und Behand-

lung Mitwirkenden), dass seine Position nur aufgrund von Geset-

zesüberschreitungen existiert. Diese Überschreitung kann nun 

nachträglich in der jeweiligen Therapie thematisiert werden, also 

zur Sprache kommen, um künftige Delinquenz zu verhindern. Dies 

kann als analog zu einem Ritual interpretiert werden, als (Re-) Ak-

tualisierung eines Traumas, die gleichzeitig unterwirft und befreit, 

wie es in der Doppeldeutigkeit des Begriffs Subjektivierung zum 

Ausdruck kommt: identitätsstiftend und dem Gesetz unterworfen. 

D.h., dass Identität prinzipiell nur innerhalb des Gesetzes möglich 

ist. 

 Hier ist auch der Anknüpfungspunkt zur psychoanalytischen 

Theorie des Über-Ichs zu suchen. Jede Institution externalisiert 

Normen, Ansprüche und Ideale, die Freud (als dem Subjekt imma-

nent und zum großen Teil unbewusst) als Über-Ich bezeichnet. W. 

Pecher hat in seiner Studie Das Gefängnis als Vater-Ersatz22 (1989) 

gezeigt, wie ausgehend vom Freudschen Konzept des unbewussten 

Strafbedürfnisses die Gefängnisinstitution Modalitäten neurotischer 

Bedürfnisse entgegenkommen kann. Er beschreibt nebst Strafbe-

dürfnis unbewusstes Suchen nach Ordnung, Stabilität, Berechen-

barkeit, Versorgtsein, Bestätigung usw. als Erlebnisweisen der In-

sassen, die, obwohl auch auf die Mutter verweisend, stets auch die 

Suche nach dem Vater repräsentieren: „Bei abwesendem Vater 

kann das Gefängnis direkt die beschriebene Funktion der Einbezie-

hung eines Dritten haben, um gegen die Mutter gerichtete Aggres-

sionen umzuleiten“23. Ich möchte hier aber nicht bei dieser spezifi-

 
22  Pecher, W. (1989): Das Gefängnis als Vater-Ersatz. Die Suche nach dem Va-

ter als unbewußtes Motiv für Straffälligkeit. R.G. Fischer Verlag, Frank-
furt/M. 

23  Ebd., S. 84. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ödipuskomplex 

 

149 

schen Institution stehen bleiben, sondern formulieren, dass jede In-

stitution, sei es Schule, Kirche, Armee etc., stets die Funktion inne-

hat, Konflikte und Ansprüche zu regeln, die in früheren, infantilen 

Wünschen und Ängsten wurzeln - aus diesem Grund sind stets 

psychopathologische Phänomene in ihr zu finden. Deshalb soll be-

tont werden, dass es von einem psychoanalytischen Standpunkt 

aus meist unfruchtbar ist, Diagnosen aufgrund der Zuständigkeit 

einer Institution festzuschreiben. Mag für Psychiatrien noch eine 

hohe Korrelation zwischen der Diagnose Psychose und der Zustän-

digkeit dieser Einrichtung bestehen, so ist bei Gefängnissen die 

Diagnose antisoziale Verhaltensweisen oder Dissozialität nur dann 

möglich, wenn ein bestehendes Gesetzeswerk gleichzeitig als Norm 

für psychische Gesundheit gesetzt wird. Dies ist m. E. nicht zuläs-

sig (zumindest nicht von einem psychoanalytischen Standpunkt 

aus). 

 Das Gefängnis ist wie jede andere Institution beim jeweils Ein-

zelnen phantasmatisch besetzt. Mit ihr werden Wünsche und Äng-

ste assoziiert. So stellt Bürgin fest, dass soziale Macht auch auf-

grund der industriellen Revolution als immer mächtiger erlebt wer-

de; der Vater werde sozusagen zunehmend als von mütterlichen 

Elementen durchdrungen erlebt: „Die soziale Macht ähnelt für den 

Jugendlichen dem Bild einer archaischen allmächtigen und kastrie-

renden Mutter“24. Besser wäre wohl von einer verschlingenden Mut-

ter als von einer kastrierenden zu sprechen (da die Kastration das 

Gesetz einführt) aber diese Diagnose bezüglich einer hochkomplex 

organisierten Gesellschaft ist sicherlich zutreffend. Bürgin verweist 

auf Lacan, um die Rolle des Vaters zu betonen:  

 

„Lacan hat neben den Funktionen des Vaters als Trennender, Verbindender, Ge-

lenk-Darstellender zwischen dem Allgemeinen und dem Speziellen, als Herr der 

Entfernung, als Vermittelnder und als Symbol-Schaffender explizit noch folgen-

de Funktionen hervorgehoben: Der Vater ist auch 1.: Erzeuger, 2.: Hüter des 

Gesetzes, 3: Genießer und 4.: zu imitierender Lehrmeister. Er ist der Vertreter 

des Gesetzes und der Namensgeber: le non und le nom du père.“25 

 

Ich möchte hier noch näher auf die Lacansche Ausarbeitung des 

Ödipus-Komplexes eingehen26. Lacan beschreibt den Ödipuskomp-

lex als Bewegung vom Sein zum Haben: Ursprünglich möchte das 

 
24  Bürgin, a.a.O., S. 182. 
25  Ebd., S. 192-193. 
26  Lacan, J. (1986): Über eine Frage, die jeder möglichen Behandlung der Psy-

chose vorausgeht. In: Schriften II. Quadriga, Weinheim, Berlin, S. 61-117. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

150 

Kind der Phallus27 (der Mutter) sein, d.h. das Objekt des mütterli-

chen Begehrens. Um sich der Anwesenheit und Affektivität der Mut-

ter zu versichern, sucht das Kind unbewusst das zu sein, was seine 

Mutter erfüllt. Seine Phantasien sind davon geprägt. Stellt das Kind 

fest, dass sich das Begehren der Mutter auch auf etwas anderes 

richtet, muss es auf diese Allmacht - der Phallus der Mutter zu sein 

- verzichten. Hier formiert sich das, was als Vater bezeichnet werden 

kann. Das Kind verzichtet auf seine Allmacht, indem es eine Limita-

tion, also ein Gesetz, das die Verschmelzung mit der Mutter verbie-

tet, akzeptiert. Im übertragenen Sinn kann also davon gesprochen 

werden, dass das väterliche Verbot das Kind kastriert und ihm 

durch diesen konstitutiven Mangel Zugang zu seinem eigenen Be-

gehren ermöglicht. Das eigentliche Begehren - die Verschmelzung 

mit der Mutter - wird (ur)verdrängt, und der Zugang zu der Welt der 

Objekte (und der symbolischen Sprachordnung) wird eröffnet. Das 

Kind ist nicht mehr der Phallus, sondern hat eine Position zur phal-

lischen Funktion. Der Verzicht auf die Identifikation mit der imagi-

nären Macht, die der Phallus darstellt, eröffnet für beide Geschlech-

ter eine Beziehung zu diesem Symbol, das den Geschlechtsunter-

schied markiert. 

 Dass es dabei nicht um tatsächliche Anwesenheit guter oder bö-

ser Väter oder Mütter geht und der Ödipuskomplex nicht als Fort-

schritt hin zu einer Normalität, sondern als konstitutives Moment 

der Subjektwerdung verstanden werden muss, hebt auch (in einem 

anderen psychoanalytisch-theoretischen Kontext) T. Bauriedl28 her-

vor. Die Psychoanalyse soll den Prozess der ständigen kritischen 

Aufklärung fördern, indem vermeintlich Sicheres wieder in Frage 

gestellt wird: „Psychoanalyse nimmt diese permanente Verunsiche-

rung in Kauf, denn sie sieht in ihr die einzige Chance für die ge-

meinsame Bewußtseinsveränderung von Psychoanalytiker und Ana-

lysand“29. Die Kritik, die Bauriedl an die Psychoanalyse richtet, ist 

folgende: Die psychische Entwicklung wurde analog zur körperli-

chen Entwicklung konzipiert, „[...] dabei geschah eine folgenschwere 

Vermischung zwischen der Frage nach dem Fortschritt der Fähig-

keiten und der ätiologischen Beschreibung oder Erklärung von Psy-

chopathologie [...]“30. Problematisch war, dass frühe Entwicklungs-

stadien mit Pathologie gleichgesetzt wurden. Gesundheit wurde so 

 
27  Hier als symbolische Funktion des Penis definiert. Laplanche, J., Pontalis, J.-

B. (1967): Phallus. In: a.a.O., S. 311-313. 
28  Bauriedl, T: Die Triangularität menschlicher Beziehungen und der Fort-

schrittsglaube in der psychoanalytischen Entwicklungstheorie. In: Bürgin, 
a.a.O., 123-140. 

29  Ebd., S. 124. 
30  Ebd., S. 126. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ödipuskomplex 

 

151 

zum Begriff des Fortschritts und Erfolgs, Krankheit zum Behindert- 

oder Zurückgebliebensein. Dabei kritisiert sie auch Theorien der 

frühen Triangulierung31. In diesen spielt der Vater erst eine Rolle, 

wenn das Kind ca. 18 Monate alt ist. Der Vater tritt dort zumeist als 

Retter des Kindes gegen die Mutter auf.  Eine Überwertigkeit der 

Mutter wird in diesen Theorien durch Überwertigkeit des Vaters er-

setzt. Der Vater werde dann lediglich als das „weniger ambivalent 

besetzte Objekt“32 aufgefasst. Denkt man in Begriffskategorien wie 

Fortschritt, werde der (die) Psychoanalytiker/in dann bloß zum bes-

seren Vater oder zur besseren Mutter. Zwar sei es wichtig, die Be-

wegung von der Dyade (mit der Mutter) hin zur Triade mit dem Va-

ter als konstitutiv aufzufassen, aber: 

 

„Nicht beachtet bei dieser theoretischen Vorstellung ist jedoch die Erkenntnis, 

daß nicht (nur) einzelne Ereignisse und traumatische Situationen Auslöser und 

Ursache bestimmter pathologischer Verarbeitungsweisen sind, sondern daß 

ganz wesentlich das pathologische und pathogene Klima im Umfeld des Kindes 

ausschlaggebend ist für seine Entwicklung. Das Kind introjiziert die Szenen und 

Beziehungsstrukturen, in denen es aufwächst, und tendiert dazu, sie in seiner 

Wahrnehmung und in seinen Reaktionsweisen ein Leben lang in allen Rollen zu 

wiederholen, aus denen diese Szenen zusammengesetzt sind.“33  

 

Das Durcharbeiten  solcher Szenen, die sich  m. E. aus sozialen 

und auch subjektiv erlebten Elemente zusammensetzen (Armut, Al-

kohol, Willkür, Kränkungen usw.), kann Gegenstand der Therapie 

werden. Wir haben im Falle Abdels gesehen, wie Beziehungsstruk-

turen in der Toxikomanie und der Delinquenz wiederholt werden. 

Der ödipale Konflikt geht dabei weit über das Schema des Inzests 

und Vatermords hinaus und zeigt vielmehr eine Anrufung des Ge-

setzes: der verschlingenden Macht der Mutter (=der mütterliche 

Phallus sein) zu entkommen, indem die kastrierenden (väterlichen) 

Vertreter des Gesetzes ihm ein eigenes Begehren (=Phallus haben) 

ermöglichen - auch wenn sich dieses Begehren vorerst lediglich in 

Klagen und Ansprüchen formulieren kann. Im Falle M.'s war es der 

Appell an einen Vater, dessen Autorität Gesetz und Konsequenz ha-

ben soll, was letztendlich auf die Kastration hinweist. 

 Wir sehen auf diese Weise, dass der Rückgriff auf den ödipalen 

Konflikt uns erlaubt, eine Verbindung von Subjektwerdung und Ge-

setz herzustellen. Das Gesetz wird nicht mehr als nur einschrän-

kend und verbietend interpretiert, sondern als Voraussetzung für 

das eigene Begehren aufgefasst. Die Instituierung des eigenen Be-

 
31  Theorien von Abelin, 75, 80; Rotmann, 78; Ermann, 85.  
32  Ebd., S. 130. 
33  Ebd., S. 127. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

152 

gehrens kann somit mit der Einführung eines aus dem Ödipus-

komplex stammenden Gesetzes gleich-gesetzt werden: Der Verzicht, 

Phallus (also begehrtes Objekt der Mutter) zu sein, ist unweigerlich 

mit der Anerkennung des Verlusts verbunden. Kastration, die sich 

aus dem Inzestverbot ergibt, bedeutet, sich dem phallischen Begeh-

ren hin zu öffnen. Dies heißt allerdings, sich nicht mehr mit dem 

Phallus gleichsetzen zu können. Begehren setzt Verlust voraus. 

Phallus wird als die Geschlechter unterscheidendes Element begrif-

fen, nicht als Objekt, das real besessen werden könnte. 

 

 

6.3 Vom Mythos zum Komplex: Ödipus als Gesellschafts- 

theorie und als psychoanalytisches Konstrukt 

 
Das Gefängnis als Manifestation des Gesetzes wiederholt stets den 

Vorgang des Strafens und der Sühne. Besonders in Jugendanstal-

ten ist dabei die Vaterproblematik virulent. Der Vater wird meist als 

abwesend, unberechenbar oder als Versager beschrieben.34 Der ödi-

pale Konflikt, der das Kind in Identifizierungen und Anerkennung 

von Differenz und Gesetz einführt, wiederholt sich. Einem trans-

gressiven Ausagieren in Form von Straftaten folgt die direkte Konf-

rontation durch Freiheitsentzug und Zwang. Diese manifeste Wie-

derholung eines ursprünglichen Konflikts prägt die Institution des 

Strafvollzugs. Allgemeiner formuliert: Das soziale Band, das dem 

Prozess der Vergesellschaftung zugrunde liegt und als Routine35 zu 

einem guten Teil unsichtbar bleibt, soll mit Hilfe des Ödipus-Mythos 

verdeutlicht werden.  

 Dabei sollen einige Arbeiten, die eine kritische Auseinanderset-

zung mit der Freudschen Deutung des Ödipus-Mythos vornehmen, 

ausführlicher rezipiert werden (Vernant, Bollack, Ahrens). In diesen 

Arbeiten wird vor allem die Problematik des Gesetzes im Konflikt 

mit dem Menschen herausgestellt und die Eindeutigkeit der psy-

choanalytischen Interpretation kritisiert. Diese teils psychoanalyse-

kritischen Ausarbeitungen erweitern meiner Meinung nach die uni-

versale Thematik dieses Mythos, indem sie die Freudsche Deutung 

und Verwendung des psychoanalytischen Kernkonflikts in einen 

 
34  Die soziologische Eigenart, die der Sozialisationshintergrund der neuen 

Bundesländer darstellt, spielt dabei natürlich auch eine Rolle: Arbeitslosig-
keit der Eltern nach der Wiedervereinigung, Mecklenburg-Vorpommern als 
strukturschwaches Bundesland usw. sind nur einige spezifische Merkmale. 
Die Falldarstellung Abdel, die vor einem ganz anderen Sozialisationshin-
tergrund spielt, sollte aber die Universalität der Vaterproblematik aufzei-
gen. 

35  Ahrens, J. (2004): Ödipus - Politik des Schicksals. Transcript, Bielefeld, S. 
13. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ödipuskomplex 

 

153 

viel weiteren historischen und soziologischen Kontext stellen. Dies 

erlaubt eine Verknüpfung mit Institutionstheorie und therapeuti-

scher Arbeit in Institutionen und zeigt auf diese Weise, dass psy-

chotherapeutische Intervention niemals (als naturwissenschaftlich-

empirische Methode getarnt) vom gesellschaftlichen Kontext zu 

trennen ist. Die Erfahrung, die das Subjekt in der Begegnung mit 

Gesetzen und Institutionen machte und von der es in der Therapie 

spricht - eine Erfahrung, die in eine symbolische Ordnung einführ-

te, aber auch traumatische Spuren hinterließ -, ist immer auch ein 

Sprechen der Gesetze und Institutionen selbst.  

 Bevor ich näher auf die spezifisch psychoanalytische Auslegung 

des Ödipusmythos eingehen will, soll kurz auf die Geschichte dieses 

Mythos, der uns nur bei Sophokles als vollständige Tragödie über-

liefert wurde, eingegangen werden. Erstmals wird dieser in der 

Odyssee genannt: 

 

Homer, Odyssee:  

„Und auch Epikaste, des Oidpus herrliche Mutter, 

Sah ich, die ahnungslos den Frevel vollbrachte, dem eignen 

Sohn sich zu vermählen: denn er, nach des Vaters Ermordung, 

Nahm sie zum Weib; doch machten es bald die Götter den Menschen 

Kund. Er aber beherrschte das Volk der Kadmeier im schönen 

Theben voll Qual und Leid nach dem schrecklichen Ratschluß der Götter, 

Doch Epikaste enteilte zu Hades, dem mächtigen Torwart. 

Hoch vom Balken knüpfte sie sich die tötende Schlinge, 

Jammergequält; doch ihm beließ sie auf Erden der Leiden 

Fülle, wie sie stets dem Fluch der Mutter entsteigen.“36 

 

Stellt hier der Inzest noch den mythologischen Kern dar, so wird in 

der Sophokleischen Aus- und Umarbeitung des Mythos in eine Tra-

gödie hauptsächlich das Wissen-Wollen zum Kernkonflikt. Die Kon-

sequenzen, die sich aus dieser Verlagerung einer mythologischen 

Erzählung in ein tragisches Dilemma ergeben, soll anhand dreier 

Autoren und deren aktuellen Sichtweisen erörtert werden. 

 

 

6.3.1 Recht und Sprache in der Ödipus-Tragödie 

 

Anders als in dieser epischen Form, in der die Frage nach dem Wis-

sen um ein Vergehen kein Dilemma darstellt, sondern nur die 

Transgression an sich bestraft wird, gestaltet sich die Ödipusge-

schichte in der Tragödie. Jean-Pierre Vernant beschreibt in Le Mo-

 
36  Homer (1938): Odyssee. Verdeutscht von Thassilo von Scheffer, Schüne-

mann - Sammlung Dieterich, Bremen, XI. Gesang, Vers: 271-280, S. 186. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

154 

ment historique de la tragédie en Grèce: quelques conditions soziales 

et psychologiques37 (1968) die charakteristische Form der Tragödie 

folgendermaßen: 

 

„[...] sie markiert einen Abschnitt in der Bildung des inneren Menschen, des 

verantwortlichen Subjekts. Tragisches Genre, tragische Vorstellung [représenta-

tion], tragischer Mensch; unter diesen drei Aspekten erscheint das Phänomen 

mit irreduziblen Eigenschaften [caractères]“38. 

 

Es gibt also kein Kontinuum zwischen Mythos und tragischem 

Konflikt. Das dem Phänomen der Tragödie Vorhergehende kann 

diese nicht erklären. Zum Beispiel gab es die Maske des Schauspie-

lers schon in rituellen Maskeraden oder in religiösen Zeremonien. 

Aber die Maske in der Tragödie ist die Maske eines Menschen, nicht 

die eines Tieres. Die Rolle der Maske in der Tragödie ist überwie-

gend ästhetischer und nicht ritueller Natur. Sie diente vor allem da-

zu, eine Distanz herzustellen: zwischen Chor, der in der Regel nur 

verkleidet war, und der tragischen Person. Dies nicht nur, um diese 

Person zu individualisieren, sondern ihr eine soziale Kategorie zu-

zuweisen: die des Helden. Der Chor verkörperte auf diese Weise das 

Kollektive und Anonyme der Zivilgemeinschaft, die Hauptperson als 

Mittelpunkt des Stücks hingegen das dem Bürger Fremde. 

 Vernant verweist auf die unveröffentlichten Vorlesungen Louis 

Gernets, in denen dieser für jedes tragische Werk das Vokabular 

und die Strukturen analysierte. So konnte Gernet zeigen, dass der 

eigentliche Kern der Tragödie das Denken des Sozialen der Polis ist, 

genauer gesagt: 

 

 „[...] das juristische Denken in seiner gerade stattfindenden Ausarbeitung. [...] 

Die tragischen Poeten benützen dieses juristische Vokabular, um frei mit den 

Unsicherheiten, Unschärfen und Unvollkommenem zu spielen: Das Unpräzise 

der Terminologie, das Gleiten des Sinns, Inkohärenzen und Widersprüche 

enthüllen Unstimmigkeiten im Wesen des juristischen Denkens. Dies weist 

ebenfalls auf die Konflikte mit der religiösen Tradition hin, einer moralischen 

Reflexion, deren Recht schon unterschieden ist, aber deren Grenzen noch nicht 

genau bestimmt sind“39. 

 

Vernant hebt hervor, dass es für die Griechen nicht die Idee eines 

 
37  Vernant, J.-P. (2001): Le Moment historique de la tragédie en Grèce: quel-

ques conditions soziales et psychologiques. In: Vernant, J.-P., Mythe et tra-

gédie en Grèce ancienne. Tome I, Editions La Découverte/Poche, Paris, S. 
11-17 (Übersetzungen, B. Sch.). 

38  Ebd., S. 13. 
39  Ebd., S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ödipuskomplex 

 

155 

absoluten Rechts gibt, das sich in einem kohärenten System formu-

lieren würde, sondern Abstufungen des Rechts: Das Recht stützt 

sich einerseits auf tatsächliche Autorität und Zwang, andererseits 

auf heilige Mächte: die Ordnung der Welt und die Gerechtigkeit 

Zeus’. Die tragische Hauptperson ist nun ein Mensch, der gezwun-

gen ist, eine Wahl zu treffen: Er muss seine Tat in einer Welt voll 

ambivalenter Orientierungspunkte ausrichten. Ein kleines Vergehen 

[hamartia] hat unerwartet große Folgen, ohne dass die Frage der 

Schuld bzw. der Verantwortung (im heutigen Sinne) beantwortet 

werden könnte. 

 Eine zweite Eigenart der Tragödie ist es, dass sie zwar von my-

thischen Heldenlegenden die Themen übernimmt, diese aber in Fra-

ge stellt. Sie konfrontiert die heroischen Werte und die alten religiö-

sen Vorstellungen mit Weisen des neuen Denkens,  das sich im 

Aufkommen des Rechts im Umfeld der Polis formuliert. Das tragi-

sche Moment situiert sich in der Distanz zwischen sozialer Erfah-

rung (politischer und religiöser Gedankenwelt) und mythisch-

heroischer Tradition. Diese Opposition tritt in der Tragödie so deut-

lich hervor, dass sie vom Zuschauer schmerzlich gefühlt wird. Die 

menschliche Verantwortung, die sich am sich entwickelnden 

Rechtsgedanken entlang tastet, steht dem göttlichen Fatum gege-

nüber, und beide sind dennoch untrennbar miteinander verbunden. 

Die menschliche Handlung hat noch keinen Status, in dem sie sich 

selbst genügen würde. Deshalb stellt die Tragödie auch nur einen 

kurzen Moment in der  Geschichte des Griechentums dar. 

 Die Eindeutigkeit, mit der Freud und die Psychoanalyse diese 

Tragödie interpretieren und dabei Inzestwunsch und Vatertötung 

zur Kernproblematik erheben, wird von Vernant abgelehnt. Er ver-

weist dabei hauptsächlich kritisch auf einen Aufsatz von Didier An-

zieu, der versucht, alle griechischen Mythologien und Tragödien auf 

diese Kernproblematik zu reduzieren. Dabei sei gerade die Ambiva-

lenz, die keine eindeutige Lösung der Rätsel zulasse, das entschei-

dende Moment der Tragödie. In Ambiguité et renversement. Sur la 

structure énigmatique d‘Oedipe-Roi40 (1970) analysiert Vernant ein-

gehender die Ödipustragödie, an der er den spezifischen Ambiva-

lenzkonflikt, der eben jede Tragödie charakterisiert, herausstellt. 

Diese Ambivalenz kommt vor allem in den Doppeldeutigkeiten der 

Wörter zum Tragen, und er gibt in König Ödipus etwa fünfzig Bei-

spiele dafür. Diese Ambiguität des Vokabulars wird durch Unschär-

fen und Widersprüche im Vokabular möglich – es ist eine lexikali-

sche Ambiguität, was Aristoteles als homonymia bezeichnet (in de 

sophisticis elenchis: „Die Zahl der Namen ist endlich, während die 

 
40  Vernant, J.-P. (2001): Ambiguité et renversement. Sur la structure énigma-

tique d‘Oedipe-Roi. In: Vernant, a.a.O., S. 99-131. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

156 

Dinge unendlich sind. So ist es unvermeidlich, dass ein Name meh-

rere Bedeutungen hat.“41) 

 Als Beispiel führt Vernant den Gebrauch des Wortes nomos in 

Antigone an. Für Antigone bedeutet es religiöse Regel, für Kreon: ein 

vom Staatsoberhaupt erlassenes Edikt. Bezeichnend für den Helden 

der Tragödie ist es, dass er dem Wort einen und nur einen Sinn 

gibt. Demgegenüber steht eine andere Eindeutigkeit. Die Botschaft 

der Tragödie ist, dass es im Sprachaustausch der Menschen – ihrer 

Kommunikation – Bereiche der Nicht-Kommunizierbarkeit gibt. Die 

conditio humana wird auf diese Weise ambivalent, die Welt und das 

Universum werden als Konflikt wahrgenommen. Es werden Beispie-

le aus Äschylos' Agamemnon zitiert, in denen Zweideutigkeiten in-

tentional benützt werden. Im Ödipus-Drama führt Ödipus alleine 

die Handlung. Sein unbedingter Wille, den Schuldigen zu finden, 

sein unbedingtes Begehren, die Wahrheit zu kennen, machen ihn 

zum Opfer. Er wird nicht von außen gezwungen, die Wahrheit zu 

suchen. Wenn Ödipus spricht und das Gegenteil von dem, was er 

meint, ausspricht, so spiegelt dies nicht die Ambiguität seines Cha-

rakters wider (der eindeutig ist), sondern die Ambivalenz seines We-

sens (seines Seins). Kein Zeuge des Dramas – außer dem blinden 

Seher Teiresias – kann dies erkennen. Vernant führt ein Beispiel für 

den zweideutigen Gebrauch von Wörtern bzw. Redewendungen auf: 

„Wer hat Laios getötet: Ich werde die Ursachen ans Licht bringen 

[Ego phano bzw. egw janv]“: Dahinter verbirgt sich etwas, was Ödi-

pus nicht sagen will, der Zuschauer aber weiß. „Ich werde den Ver-

brecher finden [...]“, aber auch: „Ich werde mich selbst als Verbre-

cher herausstellen“42. Auch Ödipus kann das Licht der göttlichen 

Wahrheit – gleich dem blinden Teiresias – nicht ertragen: 

 

„Es sind die Götter, die ihm einige Worte seines Diskurses in deformierter, ver-

drehter Weise zurückschicken. [...] Was Ödipus sagt, ohne es zu wollen, ohne 

es zu verstehen, konstituiert die einzig authentische Wahrheit seiner Worte.“43  

 

So konfrontieren sich in einer Rede göttlicher und menschlicher 

Diskurs. Wenn am Ende des Dramas beide Diskurse zusammenf-

ließen, ist das Rätsel gelöst. Der Rechtssprecher wird selbst zum 

Mörder. Dabei ist ein Umstand besonders beachtlich, auf dem Ver-

nant in seinem Werk Die Entstehung des griechischen Denkens 

(1982) hinweist: Ein griechisches Wort für Mörder und Vatermörder 

 
41  Ebd., S. 101 (Fußnote 3). 
42  Ebd., S. 107. 
43  Ebd., S. 105 und 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ödipuskomplex 

 

157 

heißt authentes44. Die Auslöschung der Differenz zwischen Sprache 

und Sein, also wahre Authentizität ist ein tödlicher Akt. Anderer-

seits könnte dies im psychoanalytischen Sinne auch so gelesen 

werden, dass durch den (symbolischen) Vatermord (also aufgrund 

des Verzichts einer völligen Identifizierung) das Kind zu einer sub-

jektiven Authentizität gelangt. 

 Der Schlüssel zum Verständnis der griechischen Tragödie ist 

laut Vernant le renversement : die Peripetie, der plötzliche Umschlag 

bzw. das Verkehren positiver Handlungen in negative. Der Mensch 

ist kein Wesen, das man beschreiben oder definieren könnte; seine 

Handlungen, die in der Tragödie im Mittelpunkt stehen, sind ein 

Problem und ein Rätsel, das in seiner Ambivalenz nie ganz gelöst 

werden kann: 

 

„Die Bedeutung des Werks gründet weder in einer Psychologie noch einer Mo-

ral. Sie ist von einer spezifisch tragischen Ordnung. Vatermord und Inzest ent-

sprechen weder dem Charakter [ethos] Ödipus‘ noch einem moralischen Fehler 

[adikia], den er begangen hätte.“45 

 

Er wird durch sein Handeln zum apolis, zum Ausgeschlossenen. Er 

wird sowohl zu einem jenseits des Menschlichen liegenden Monster 

als auch zum Träger einer gefürchteten religiösen Eigenschaft – 

zum daimon. Er ist befleckt und gleichzeitig geweiht und heilig (hie-

ros und eusebes), wie dies im Ödipus auf Kolonos dargestellt wird. 

Ein anderes Beispiel für Ambivalenz: Ödipus führt sozusagen eine 

juristische und wissenschaftliche Untersuchung durch: Das Verb 

zeteîn taucht immer wieder auf. Aber er ist als Forscher gleichzeitig 

Forschungsobjekt: zeton und zetoumenon; der Frager ist gleichzeitig 

die Beantwortung der Frage. Ebenso zeigt der Ritus des pharmakos, 

des Sündenbocks, dass Ödipus eine doppelte Rolle innehat. Der 

Sündenbock muss gefunden und verjagt werden, damit die Stadt 

vom Fluch eines Verbrechens gereinigt werde. Ödipus ist göttlicher 

König und pharmakos (tyrannos und pharmakos46). Eine weitere 

(unmögliche) Vermengung stellt sich in der Genealogie Ödipus' dar. 

Er inkorporiert zwei Generationen: Er ist seinen Kindern Vater und 

Bruder, seiner Frau Ehemann und Sohn und nimmt den Platz sei-

nes Vater ein. Die Sphinx fragte ihn in Form eines Rätsels nach drei 

Generationen: Kind, das auf allen Vieren geht, Erwachsener, der auf 

zwei Beinen geht, und Greis, der mit Hilfe eines Stocks geht. Ödipus 

durchbricht diese genealogische Folge. Die Beantwortung dieses 

 
44  Vernant, J.-P. (1982): Die Entstehung des griechischen Denkens. Suhrkamp 

Verlag, Frankfurt/M., S. 76. 
45  Ebd., S. 110. 
46  Ebd., S. 122.  

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

158 

Rätsels macht Ödipus selbst zum Monster – die Sphinx verschwin-

det (in P.P. Pasolinis Edipo Re [I, 1967] ruft sie ihm zu: „Der Ab-

grund, in den du mich stürzt, liegt in Dir selbst!“). 

 Es gibt also bei Vernant ein Modell, eine Struktur, die die Tra-

gödie auszeichnet. Dies ist weder ein besonderes Bild, ein Gefühls-

komplex noch eine besonderer Begriff: Es ist ein logisches Schema 

der Verkehrung, eine zweideutige logische Regel. Die Opposition ty-

rannos-pharmakos repräsentiert eine Institution der Antike. Die 

Tragödie geht über eine Reflektion dieser Institution hinaus und 

stellt diese in Frage. Bei Sophokles bzw. Ödipus werden die Katego-

rien übermenschlich – untermenschlich (die durch die Gesetze nomoi 

definiert werden) in einer Person verkörpert. Wenn der Mensch über 

sein eigenes Wesen nachforscht, wird er sich selbst zum Rätsel. 

Seine wahre Größe aber ist das Nachfragen selbst. Die Tragödie 

selbst bleibt offen für mannigfaltige Deutungen. Dies macht ihre 

Aktualität aus. 

 

 

6.3.2 Ödipus und die Frage nach der Genealogie 

 

In Jean Bollacks erstmals 1986 veröffentlichter Kritik47 der univo-

ken Interpretation Freuds steht der Begriff der Schuld im Zentrum. 

Kritisiert wird die Freudsche Interpretation des Ödipusmythos, da 

diese die Tragödie nach der Schuld des Einzelnen deute. Die Frage 

nach dem Verhängnis, das das ganze Geschlecht der Labdakiden-

familie determiniere, werde nicht tangiert. Freud fokusiere lediglich 

die Schuld des Ödipus: 

 

„Eine Exteriorität von der Art, wie Ödipus sie am Ende der Tragödie für sich 

fordert, kann es für Freud nicht geben, weil sie der begangenen Tat einen Sinn 

verleiht, der die blutige Erbschaft voraussetzt. Für Freud erschöpft sich der 

Sinn der Verbrechen in der Enthüllung des Schreckens, in der bloßen Demons-

tration seines Vorhandenseins.“48  

 

So verschiebe Freud die Frage der Schuld auf die Götter. Die Tragö-

die werde zu einem „unmoralischen Stück“49, dessen geschilderte 

Verbrechen göttliche Mächte als Ursache haben, während die Men-

schen dem ohnmächtig gegenüberstünden. Diese Kausalität führe 

nun Freud laut Bollack unweigerlich zu dem Schluss, dass sich der 

Held 

 
47  Bollack, J., (1994): Der Menschensohn. Freuds Ödipusmythos. In: Sophokles. 

König Ödipus. Essays. Insel Verlag, Frankfurt/M., Leipzig, S. 90-138. 
48  Ebd., S. 109. 
49  Ebd., S. 114, vgl. Freud, S. (1916-17a): a.a.O., G.W., Bd. XI, S. 343. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ödipuskomplex  

159 

 

„[...] dem Gott unweigerlich unterwerfen muß, selbst wenn dieser ihm den Be-

fehl zu einem Verbrechen gibt. Dann aber wäre die Anordnung immer stärker, 

eben göttlich oder gottgewollt, sie stünde dann über der Strafbarkeit eines Ver-

brechens, und im Stück wäre das ungeheuerlichste Verbrechen dazu benutzt 

worden, eine absolute Transzendenz aufzuzeigen“50.   

 

Diese Konsequenz verwerfe Freud aber sogleich, indem er die Be-

zugsebene wechsle und sowohl Götter als auch Mythos als Beiwerk 

behandle.51 Ich möchte dazu weiterführen, dass man den Begriff 

Gott in Bollacks' Schlussfolgerung nur durch einen biologisch-

pathologischen Terminus ersetzen müsste, um zu einer Transzen-

denz zu gelangen, die Verbrechen in einer Sphäre der Bedingtheit 

ansiedelt, in denen das Subjekt bzw. dessen (wenn auch stets be-

dingte) Freiheit ausgeschlossen wird. Wird ein Subjekt als Persön-

lichkeitsgestörter oder Psychopath determiniert, stammen seine Ver-

brechen und seine Schuld aus diesem transzendenten Bereich, der 

keinerlei Gesetz mehr zulässt. Diese Gefahr besteht auch im psy-

choanalytischen Bereich, wenn der Ödipuskomplex eine rein klini-

sche, psychopathologische Auslegung erfährt und die Dimension 

des gesellschaftlichen Bandes, die er aufgrund seiner Regelungs-

funktion von Identifizierungen darstellt, völlig ausgeblendet wird. 

 Dass Freud Götter und Mythos als Beiwerk behandelt, geschieht 

eben vor dem Hintergrund seiner Ablehnung einer solchen trans-

zendentalen Determination des menschlichen Schicksals. Das Wis-

sen-Wollen Ödipus' gründet vielmehr im Unbewussten, das eben 

keine tranzendentale Macht darstellt. Gleichzeitig zeigt das Stück 

bzw. der Mythos aber - und diesen Aspekt vernachlässigte Freud 

hier -, dass eine persönliche, subjektive Schuld unbewusst weiter 

gegeben werden kann, indem sie sich in eine Genealogie ein-

schreibt.52 Wilfried Ruff (2006) betont ausdrücklich diesen Aspekt 

der väterlichen bzw. elterlichen Schuld: „Damit wäre der ödipale 

Konflikt intersubjektiv wesentlich von elterlichen Schuldgefühlen 

her zu verstehen, die aus deren eigenen libidinösen und destrukti-

 

50  Ebd., S. 114-115. 
51  „Ich kann nicht finden, daß diese Moral (deren Herrschaft durch den Gott 

kundgetan wird [Zusatz von Bollack]) zu den Stärken des Stücks gehört 
[...]“. Ebd., S. 115, vgl. Freud, S.: a.a.O., S. 343.  

52  Freud greift diese Problematik allerdings in Totem und Tabu auf, wenn er 
von „Gefühlserbschaft“ spricht. Freud, S. (1912-13a): Totem und Tabu. 
G.W., Bd. IX, S. 191.  

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

160 

ven Phantasien und Wünschen gegenüber ihrem Kind herrühren“53. 

So spricht der Chor in Äischylos' Tragödie Sieben gegen Theben (467 

v. C.) von einer Untat des Laios. Im Drama Chrysippos von Euripi-

des ist diese Untat die Verführung und der Raub des Knaben Chry-

sippos durch Laios.54 

 

 

6.3.3 Ödipus und die Frage nach dem Gesetz 

 

Jörn Ahrens analysiert in Ödipus – Politik des Schicksals55 (1994) 

die Tragödie gemäß den Begriffen Mythos - Gesellschaft, Gesetz, 

Schicksal, Ordnung und Souveränität. Parallel zu Lacans Konzept 

einer Symbolischen Ordnung biete der Mythos die Möglichkeit, Kate-

gorien wie Subjektivität, Souveränität und Soziabilität zu vernetzen. 

Der Mythos fungiere dabei als a priori der symbolischen Ordnung - 

also als eine Erzählung von den Ursprüngen des Gesetzes selbst. 

Diese Performanz des Mythos ermögliche gesellschaftliches Zusam-

menleben. Diese Analyse des Ödipusmythos als a priori bzw. als ei-

ne Kategorie, von der her gesellschaftliches (gesetzlich geregeltes) 

Zusammenleben erst denkbar wird, kann m. E. auch auf der näch-

sten Ebene angewandt werden, dass nämlich die Repräsentation ei-

ner Institution niemals mit dieser selbst bzw. mit dem die Instituti-

on gründendem Gesetz zusammenfallen kann. Es ist eine Differenz 

notwendig, um Subjektivität zu ermöglichen. Die dem Subjekt vor-

ausgehende symbolische Ordnung - die mit der Sprachordnung 

gleichgesetzt werden kann, ist nicht das Subjekt selbst, d.h. das 

Subjekt kann niemals dieser Ordnung völlig angeglichen werden: 

darin liegt die relative Freiheit des Menschen.  

 Diese symbolische Ordnung fungiert auch als sozialer Nomos 

(den Ahrens mit dem Gesetz gleichsetzt). Vor Souveränität und So-

zialem konstituiert dieser Nomos göttlich-symbolische Ordnung: 

„Der souveräne Nomos ist dasjenige Prinzip, das Gesetz und Gewalt 

ununterscheidbar zu machen droht, indem es beides zusammen-

führt“56. Dabei wird ein Paradox des Nomos deutlich: „[...] daß das 

Gesetz Geltung für etwas beansprucht, das nicht selbst Gesetz 

ist“57. Dieser abstrakte Nomos braucht einen Repräsentanten, um in 

soziale Ordnung übersetzt werden zu können: den Souverän. Die 

 
53  Ruff, W. (2006): Motive für Sohnestötungen an Beispielen im Laios/Ödipus- 

und Abraham/Isaak-Mythos. In: Hirsch, M. (Hg.), Das Kindsopfer. Eine 

Grundlage unserer Kultur. Psychosozial-Verlag, Gießen, S. 59-89, S. 64. 
54  Ebd., S. 65. 
55  Ahrens, J., a.a.O. 
56  Ebd., S. 15, Ahrens zitiert hier aus Agambens Homo Sacer. 
57  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ödipuskomplex 

 

161 

Hypothese Ahrens' lautet nun, dass Ödipus scheitert, weil er dieses 

Paradox nicht ausfüllen kann: Er identifiziert sich mit dem Gesetz, 

dem Nomos selbst, und dekonstruiert ihn letztendlich. 

 Mittels der Gesetze kommt Ahrens auf die Institutionen zu spre-

chen: Diese sind soziale Diskurse der Macht, die die Subjekte 

durchziehen. Hinter diesen Diskursen liegt der Raum des Phantas-

mas. Doch Ödipus als Souverän regiert nicht innerhalb des Sozialen 

bzw. der Gesellschaft; sein Schicksal ist vorbestimmt: „Mensch als 

weltbezogene Person ist Ödipus nur als ein selbst geschaffenes 

Phantasma. Das wird zerstört, wo er endlich Wissen über sich 

selbst erlangt“58. Er verkörpert die Allegorie des Gesetzes, kann aber 

weder partizipieren noch als Souverän fungieren. Erst in der (vor-

ausbestimmten) Überschreitung wird das Gesetz erfahrbar und zum 

Erscheinen gebracht. Ödipus versucht, sich das Gesetz anzueignen 

und dabei die Differenz zwischen Gesetz und Souverän zu tilgen. Er 

wird zum Mörder der Differenz59, indem sein Handeln zu einem Wis-

sen führt, das er in sich - als Souverän - verkörpert: „Ödipus‘ Ver-

brechen bedeutet zwar das Ende aller Unterschiede; aber gerade 

weil sie einem einzigen Individuum zugeschrieben werden, werden 

sie zur Monstrosität des Ödipus allein“60. 

 An dieser Stelle kommt die Kategorie des Schicksals ins Spiel. 

Ödipus' Identität ist doppelt: eine profane Identität - eine Souverä-

nität, die durch Sieg über die Sphinx errungen wurde - und eine 

transzendente, vom Schicksal (von den Göttern) oktroyierte Identi-

tät. Ahrens verweist hier auf den Schicksalsbegriff bei Bultmann 

und Benjamin: Schicksal als sich verdichtende Lebensgeschichte 

und Schicksal als Gesetz der Ordnung, das Geist ist, der wiederum 

das Wesen des Menschen ausmacht (Bultmann). Meines Erachtens 

stellt die von Ahrens vertretene Auffassung des Schicksalsbegriffes 

eine mögliche Antwort auf die Freudsche Kritik an Sophokles' Ödi-

pus, dass nur die Götter die Moral vertreten würden, dar. Ödipus 

versucht sich (gegen das Schicksal) als Subjekt zu behaupten und 

scheitert: Der Grund des Gesetzes ist nicht erreichbar. Ödipus be-

setzt den Platz des Souveräns, ist aber gleichzeitig der ahnungslose 

Agent eines Schicksals, dessen Ursache er hinterfragen und souve-

rän beherrschen will. Die Macht des Ödipus speist sich aus der 

machtvollen Routine der sozialen Institution, und Ödipus stürzt 

diese Institution in eine Krise. Die souveräne Macht stellt sich wie-

der her durch Ausstoßung des falschen Souveräns Ödipus. Ödipus 

muss damit die Verantwortung für eine Schuld übernehmen, deren 

 
58  Ebd., S. 26. 
59  Ebd., S. 27. Ahrens verweist hier auf R. Girard (1994): Das Heilige und die 

Gewalt, S. Fischer, Frankfurt/M., S. 113. 
60  Ebd., S. 29, Zitat aus Girard: a.a.O., S. 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

162 

Ursache nicht bei ihm liegt.61 Er soll den Nomos repräsentieren, 

obwohl er keinen Anteil daran hat. Damit verweist er auf den Kern 

des Gesetzes: Das Gesetz gründet in einem Mythos, einer Ordnung, 

deren Beherrschbarkeit unmöglich ist. Die Suche nach der wahren 

Identität ist seine Zerstörung. Ödipus artikuliert laut Ahrens ein 

Begehren, das auf dessen paradoxen Ursprung verweist: mit sich 

identisch sein und ein absolut gültiges Wissen über seine Identität 

zu erlangen. In diesem Geteiltsein ist er ein modernes Subjekt. Ödi-

pus hat nicht die Macht des Souveräns: verpflichten zu können, 

ohne verpflichtet zu sein. „Ödipus“ ist vielmehr ein Paradigma für 

die Mythologisierung von Institution als unentrinnbarem Schicksal. 

Man kann den sozialen Institutionen nicht entrinnen, ohne selbst 

Ödipus zu werden: 

 

„Weit mehr als die des Vatermords ist die ödipale Gesellschaft die des Schick-

sals und die eines Gesetzes, das sich den Einzelnen ortlos und subjektlos mit-

teilt und auf diese Weise Gesellschaft ermöglicht. Das Gesetz als Nomos erlaubt 

es, in eins Ethik, Herrschaft, Institutionalisierung und Soziabilität zu verwirkli-

chen. Zentral für es ist, daß es hinsichtlich der ihm unterworfenen Subjekte ei-

ne Art Nicht-Wissen über sich selbst konstituiert. Dieses Nicht-Wissen ist das 

Apriori nomistischer Macht. Das Gesetz ermöglicht und bedingt zwar Gesell-

schaft, ist aber der Gesellschaft nicht immanent.“62 

 

Ahrens kritisiert dabei die Psychoanalyse, die dazu tendiere, Gesetz 

und Vater gleichzusetzen. Gesellschaft sei immer gefährdet durch 

den Willen zu äußerster Souveränität der Subjekte. Auf die Wichtig-

keit, die Akteure des ödipalen Konflikts (Vater, Mutter und Kind) 

nur als jeweilige Repräsentanten des Dramas Wie das Gesetz zum 

Subjekt kommt aufzufassen, möchte ich im Folgenden eingehen. 

 

 

6.4 Ödipus: Mythos und Strafe 

 

Mit dem Verweis auf diese drei Autoren wollte ich zeigen, dass die 

Nicht-Eindeutigkeit der Sprache (Vernant), Schuld der Familie (Bol-

lack) und die Nicht-Einverleibbarkeit des Gesetzes durch den Dis-

 
61  Bruno Snell zeigt diese Problematik der Verantwortungsübernahme ers-

tmals bei Aischylos angelegt. Der Mensch muss sich hier bewusst ent-
scheiden: „[...] von sich aus, mit der vollen Verantwortung [...] Ohne sich 
auf eine klare und eindeutige Weisung, sei es einer rechtlichen oder einer 
religiösen Autorität, berufen zu können, schuf er zum erstenmal den frei-
en, sich selbst verantwortlichen Menschen“. Snell, B. (1954): Zur Entste-

hungsgeschichte des Triptychons. In: Kokoschka, O., Thermopylae. Reclam, 
Stuttgart, S. 30-32, S. 31. 

62  Ahrens, J., a.a.O., S. 83. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ödipuskomplex 

 

163 

kurs bzw. die Kommunikation (Ahrens) als Facetten dieses Mythos 

dargestellt werden können, die an Aktualität nicht das Geringste 

eingebüßt haben. Es steht weniger der Wahrheitsgehalt bezüglich 

des Inzest-Wunsches und des Vatermords im Mittelpunkt, als das 

Drama der Ambivalenz und Differenz, das ein (sexuelles) Begehren 

im Rahmen gesellschaftsstiftender Gesetze erst ermöglicht. 

 Die Ödipus-Tragödie verweist auf das Unentscheidbare (sein 

oder sollen) jeder Gesetzgebung. Je mehr das Gesetz hinterfragt 

wird, desto mehr steht die eigene Schuld im Vordergrund, da das 

Gesetz nur in der Überschreitung erfahrbar wird. Die Sphinx könn-

te als Symbol dieses Unentscheidbaren aufgefasst werden. Die 

Sphinx verschwindet durch das Wissen (Ödipus löst das Rätsel), 

aber auch durch einen Gewaltakt (je nach Version), kehrt aber letz-

tendlich als neues Rätsel wieder: Ödipus weiß nicht, wer er selber 

ist. Zieht man alle Versionen eines Mythos als gleichbedeutend und 

gleichermaßen wichtig in Betracht, so kann die Sphinx als Symbol 

für Wissen und Gewalt stehen. Sie ist ein Rätsel, das sowohl durch 

Wissen als auch mittels eines Gewaltakts gelöst werden kann. Die 

Wahrheit des Subjekts, die dann zutage tritt, kann zur Falle wer-

den. Der Fall Abdel im vorigen Kapitel zeigte, wie die Institution zu 

einer notwendigen Falle seiner Wahrheitssuche wurde und auf wel-

che Weise sich ein Bewusstwerden der transgressiven, sich wieder-

holenden Akte im Sprechen vollzieht. Es findet sozusagen eine Be-

wegung vom Strafvollzug zum Sprachvollzug statt. 

 Die Gefängnis-Institution ist letztendlich selbst in der Position 

des Ambivalent-Zwiespältigen. Sie existiert aufgrund der Schuld des 

Einzelnen und repräsentiert gleichzeitig das Gesetz. Sie übernimmt 

(ohne es wissen zu können) die Funktion der Götter und Mythen 

und versucht vorab zu bestimmen, was der Einzelne erfüllen muss, 

um ihr zu entsprechen bzw. aus ihr entlassen zu werden. Die Stär-

ke des Freudschen Ödipuskomplexes liegt m. E. darin, dass er die 

Gesetzesproblematik mit der Schicksalsfrage des einzelnen Men-

schen verknüpfte. Dabei geht es weniger um die Universalität des 

Wunsches, mit der Mutter zu schlafen und den Vater zu töten, als 

um das strukturierende Moment jeder Familiengeschichte, die 

schließlich nur auf einem Sprach-Gesetz beruhen kann. Ein an-

schauliches Beispiel gibt Roland Barthes in Anspielung auf die 

Werke des Marquis de Sade: 

 

„Stellen wir uns (wenn überhaupt möglich) eine Gesellschaft ohne Sprache vor. 

Eine Mann kopuliert nun mit einer Frau a tergo und er mischt in seine Hand-

lung etwas Teigware. Auf dieser Ebene gibt es keinerlei Perversion. Erst wenn 

man Wort für Wort hinzufügt, wird allmählich ein Verbrechen daraus, das an 

Ausmaß und Inhalt zunimmt, bis daraus eine der schlimmsten Transgressionen 

überhaupt wird. Der Mann wird Vater der Frau genannt, die er gerade besitzt 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Begehren des Gesetzes 

 

164 

und von der man sagt, dass sie verheiratet ist; die Liebespraktik wird schänd-

lich als Sodomie klassifiziert und das bisschen Brot, das auf bizarre Weise in 

diese Handlung eingebracht wurde, ist unter dem Namen Hostie bekannt, ein 

religiöses Symbol, dessen Verleugnung ein Sakrileg ist. […] Der Satz hat für ihn 

[Sade] eben die Funktion inne, das Verbrechen überhaupt erst zu gründen.“63 

[...] 

„Die Transgression erscheint so als Überraschung in der Benennung [nominati-

on]: nämlich vorauszusetzen, dass der Sohn Gattin oder Gatte sein wird [...], 

ruft bei Sade dasselbe Entzücken hervor, das den Proustschen Erzähler über-

kommt, als er entdeckt, dass die Welt der Guermantes und die Swanns sich 

vereinigen: Der Inzest wie die wiedergefundene Zeit sind nichts als eine Wort-

schatz-Überraschung.“64 

 

Dass diese Grundproblematik, d.h. das Verhältnis des Einzelnen 

zum Gesetz, stets konfliktuell ist, weil es nur durch und aufgrund 

der Sprache existiert, stellt die Psychoanalyse heraus. In der aktuel-

len Diskussion um die Schuldfähigkeit - die medizinischen und

juristischen Diskurs miteinander konfrontiert - wird das ahis-

torische, Zeitlose dieser Fragestellung deutlich. Die Schuldfrage

des Einzelnen in der Institution des Justizvollzugs verquickt sich 

unweigerlich mit der Schuldfrage der Institution: Ist sie berechtigt 

zu verurteilen, aufgrund welcher Gesetze existiert sie, wie positio-

nieren sich die einzelnen Mitarbeiter zu dem Gesetz, kann Schuld 

verbüßt werden, oder liegt eine Krankheit vor usw.? Eine nach der 

Psychoanalyse ausgerichtete psychologisch-therapeutische Tätigkeit 

in solchen Institutionen muss Möglichkeiten bieten können, diesen 

institutions-gründenden Konflikt zu verbalisieren. Weder Anpassung 

an aktuell vertretene gesellschaftliche Normen (mittels direktiver 

Methoden wie Trainings etc.) noch bürokratisch appliziertes Beloh-

nen und Bestrafen weisen Möglichkeiten auf, ein Bewusst-Werden 

grundlegender Konflikte zu ermöglichen. Stellen sich die Psycholo-

gie und insbesondere die Psychoanalyse dieser Herausforderung 

nicht, werden diese Wissenschaften unweigerlich zu beliebigen In-

strumenten wechselnder Ideologien.  

 Dass mit dem Ödipus-Mythos auch dargestellt wird, wie sich die 

Schuld der Väter bzw. eines Geschlechts weitervererbt65, entkräftet 

meines Erachtens die psychoanalytische Deutung der Tragödie 

 
63  Barthes, R. (1994): Sade, Fourier, Loyola. In: Oeuvres Complètes. Bd. 2, 

Seuil, Paris, S. 1039-1177, S. 1152 (Übersetzung, B.Sch.). 
64  Ebd., 1139. 
65  „[...] der Verbrecher erscheint als ein Besessener, ein Rasender, den ein bö-

ser daimon, die Verkörperung einer von den Vorfahren vererbten Schande, 
zum Wahnsinn treibt“, so Vernant in Bezug auf Platons Gesetze. Vernant, J.-
P. (1982): a.a.O., S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ödipuskomplex 

 

165 

nicht. Sie zeigt lediglich, wie radikal der Einzelne in dieses allge-

meine Gefüge eingebunden ist. Pasolini stellt diese Radikalität in 

seiner Verfilmung Edipo Re (I, 1967) dar: Die Eifersucht des Vaters 

auf den Sohn, der ihm die Liebe der Mutter entzieht, wird vor der 

Verfilmung des eigentlichen Dramas inszeniert. Die Rivalität zwi-

schen Vater und Sohn geht zuerst vom Vater aus, der den Sohn als 

Konkurrenten sieht. Die Sphinx wird in dieser Version erschlagen. 

Gewalt, Eifersucht und Wissen-Wollen sind verquickt und heben 

diesen Konflikt erst ins Allgemeine, das Generationen verknüpft 

und die Problematik des Gesetzes mit dem Mythos konfrontiert. 

 Hier möchte ich zum Schluss und als Überleitung in das näch-

ste Kapitel auf Lévi-Strauss' strukturale Mythenanalyse zu spre-

chen kommen. Für ihn sind alle Versionen des Ödipusmythos rele-

vant. Es geht darum, eine grundlegende Struktur herauszuarbeiten. 

Dabei wird das Sprechen oder Schreiben über den Mythos selbst 

auch zum Mythos.66 Da der Mythos nur behauptet und nicht auf-

löst, so ist auch der Ödipusmythos die Darstellung einer Differenz, 

eines Paradoxons: Das überschätzte Verwandtschaftsverhältnis 

(Heirat mit der Mutter) zu einem unterschätzten (Vatertötung) ent-

spricht dem Verhältnis der Unabhängigkeit des Menschen (Tötung 

der Sphinx) zur Abhängigkeit (Ödipus, der Hinkende, der Schwell-

fuß) - „die Überbewertung der Blutsverwandtschaft verhält sich zu 

ihrer Unterbewertung wie die Bemühung, der Autochthonie zu ent-

gehen, zu der Unmöglichkeit, dies zu erreichen“67. Hier entsteht m. 

E. der Raum für die Psyche, es ist keine Verschmelzung oder har-

monische Auflösung mehr möglich. Es ist das Reich der Gesetze. 

Lévi-Strauss stellt allgemeine Gesetze von Mythen auf: Sie gesche-

hen in einer Vergangenheit, lassen aber Schlüsse auf Gegenwart 

und Zukunft zu; sie sprechen in einer kodierten Sprache, die den 

Gesellschaftskontext, in dem sie entstanden sind, sekundär werden 

lässt, und es gibt keine archaische, authentische Version des My-

thos - er besteht immer aus der Gesamtheit seiner Versionen. So 

gehört auch die Freudsche Version zu diesem Mythos. Freuds eige-

ne Mythenkonstruktion in Totem und Tabu weist auf den Versuch 

hin, eine Erklärung für den Ödipusmythos zu konstruieren: Der 

Mythos verweist auf einen Mythos. 

 
66  „So ist dieses Buch über die Mythen in seiner Weise auch ein Mythos.“ In: 

Levi-Strauss, C. (1971): Mythologica I. Das Rohe und das Gekochte. Suhr-
kamp, Frankfurt/M., S. 17. 

67  Lévi-Strauss, C. (1967): Die Struktur der Mythen. In: Strukturale Anthropo-

logie I. Suhrkamp, Frankfurt/M., S.  226-254, S. 238. 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839411285-007 - am 14.02.2026, 07:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839411285-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

