V Religion zwischen Universalisierung

und Partikularisierung

Religion denkt sowohl iiber die Welt als auch iiber sich selbst nach.
Zugleich aber entzieht sie sich der inneren und iufleren Reflexion,
verfliichtigt sich ins Unbestimmte (oder gar Unbestimmbare) oder
verfestigt sich im Konkreten, das leicht einen regressiven Charakter
annehmen kann. Die geschilderten Reaktionsweisen versuchen auf
ganz unterschiedlichen Wegen, ihrer habhaft zu werden — sei es nun
sozialtechnologisch, sei es mit dem Konzept der »unsichtbaren Religi-
on, sei es durch die Benennung von Leerstellen, die immer dann mit
dem Namen »Religion« versehen werden, wenn man nicht mehr
weiter weifd. Im Prozess der Modernisierung wird Religion allerdings
nicht nur vergegenstindlicht, instrumentalisiert und zuriickgedrangt;
vielmehr ist ihr die Tendenz zur universalisierenden Abstraktion
durchaus inhirent. Diese widerstrebenden Bewegungen lassen es
ratsam erscheinen, nochmals auf den Abstraktionsprozess von Reli-
gion zu sprechen zu kommen. Dabei wird auch zu fragen sein, wie
Religion mit ihrem Konkretionsbediirfnis auf die Vorginge ihrer Ver-
allgemeinerung, Objektivierung und Instrumentalisierung reagiert.
Im westlichen Kulturkreis unterliegt Religion seit der Antike einer
zunehmenden Verallgemeinerung zu einer universalen Gréfie hin.
Diese Entwicklung begann in der philosophischen Theologie der klas-
sisch-antiken Philosophie und setzte sich in der Dogmenbildung der
alten Kirche und in der mittelalterlichen Scholastik fort. Durch die

12.02.2026, 20:35:29. =T



https://doi.org/10.14361/9783839401002-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | Gotterdimmerung

Renaissance vorbereitet, fithrten in der Neuzeit verschiedene Faktoren
zu einem immer allgemeineren und damit abstrakteren Verstindnis
von Religion. Die Umwilzungen des wissenschaftlichen Weltbildes
durch Kopernikus, Galilei und Newton stellten viele christliche Auf-
fassungen infrage; die Emanzipation des Biirgertums brachte die
kirchlich legitimierte und geforderte Stindeordnung aus dem Lot; und
die Entdeckung und Kolonialisierung ferner Linder mehrte das Wis-
sen um die Vielfalt der Vélker und Kulturen, sodass Religionen und
Gottesvorstellungen als universale Phinomene erkannt wurden. Die
Ideen der Aufklirung, etwa die der Autonomie und Emanzipation des
Individuums, sowie ihr unerschiitterlicher Glaube an die menschliche
Vernunft riittelten an der Autoritit der Kirche als einer Heils- und
Gnadenanstalt. Von einem einheitlichen Christentum konnte zwar
bereits seit der ersten groflen Spaltung zwischen Rom und Byzanz
nicht mehr die Rede sein. Dennoch hatte es im westlichen Abendland
fur lange Zeit eine Sonderstellung inne. Aber seit der Reformation
und dem Dreiigjihrigen Krieg sowie im Zuge der genannten kultur-
geschichtlichen Entwicklungen erscheint es nur noch als eine mogli-
che Konkretion allgemeinerer religiéser Vorstellungen unter anderen
— tiberhaupt ist Religion schon lange nicht mehr die dominante Hal-
tung zur Welt.

Diese Veridnderungen fithrten zwar nicht dazu, dass den Religio-
nen keine Bedeutung mehr beigemessen wurde, aber sie trieben doch
den besagten Abstraktionsprozess voran. Ein besonders prignantes
Beispiel fiir die Fassung von Religion als einer universalen Grofie ist
das Konzept der »natiirlichen Religion«, das Herbert von Cherbury
(1583-1648) entwickelt hat. Dieser betrachtete die religiose Wahrheit
als verniinftig und somit als fiir alle denkenden Subjekte einsehbar.
Da die gottgegebene Vernunft unteilbar sei, gebe es auch nur eine
einzige wahre Religion mit einem festen Bestand allgemein giiltiger
ethisch-religioser Vorstellungen, die dem Menschen angeboren seien.
Die natiirliche Religion basiere auf einigen wenigen elementaren
Wahrheiten: dass es ein hochstes Wesen gebe, das es zu verehren gilt;
dass der Gottesdienst in Tugend und Frommigkeit bestehe; dass auf
Verfehlungen mit Reue und Umkehr reagiert werden miisse; und dass
Gott giitig und gerecht sei und sowohl im irdischen Leben als auch
nach dem Tode belohne und bestrafe. Dies zu glauben und zu befol-

ttps://dol.org/10.14361/9783839401002-005 - am 12.02.2026, 20:35:29. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839401002-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion zwischen Universalisierung und Partikularisierung | 37

gen, reiche fiir das menschliche Heil vollig aus — alles Weitere seien
Erfindungen von Herrschern und/oder Priestern, um ihre Macht zu
festigen.

Bei solchen Abstrahierungen von konkreten Religionen wurde
nicht selten auch die Auffassung vertreten, dass die natiirliche Reli-
gion die urspriingliche historische Gestalt sei, die dann in spiteren
Zeiten durch Offenbarungsreligionen wie das Judentum, das Chris-
tentum oder den Islam abgelost wurde — deshalb sei es méglich, sie
durch systematische Erforschung der Gemeinsambkeiten aller Religio-
nen wieder freizulegen. Auf dieser Linie liegen auch die Konzeptionen
einer Vernunft- und Moralreligion, wie etwa Lessing und Kant sie
vertraten. So wurde Religion im Laufe des 18. Jahrhunderts zu einem
»Kollektivsingular«. Die Erforschung religiéser Phinomene, die sich
im 19. Jahrhundert im modernen Wissenschaftskanon etablierte, tat
ein Ubriges. Vor allem die Ethnologie konnte die These bekriftigten,
dass Religion eine elementare, kulturiibergreifende Erscheinung sei.
Dem Kollektivsingular Religion traten dann bald verwandte Begriffe
zur Seite: beispielsweise das Opfer, der Mythos, das Mana, das Tabu,
das Totem, der Fetisch, das Ritual oder das Heilige.

Bereits in der ilteren Sozial- und politischen Philosophie und
spdter vor allem in den Sozialwissenschaften wurde Religion dann als
ein sozialer Sachverhalt begriffen. Emile Durkheim (1858-1917) etwa
sah in ihr eine gesellschaftsintegrative Kraft. Durch religiése Symbole
und Rituale vergewissere sich die von den Individuen unabhingige
Gesellschaft ihrer Einheit. Unter modernen Bedingungen tibernehme
die so genannte »moral laiquec, eine sikulare Variante von Religion,
die gesellschaftliche Integrationsfunktion. An eben diese Vorstellung
schloss der US-amerikanische Soziologe Robert N. Bellah mit seinem
Konzept der »Zivilreligion« an, das wiederum auf Jean-Jacques Rous-
seau (r712-1778) zuriickgeht. Jener schrieb schon im Jahre 1762: »Im
Hinblick auf die Gesellschaft, die entweder eine allgemeine oder eine
besondere ist, kann auch die Religion in zwei Arten eingeteilt werden,
nimlich in die Religion des Menschen und in die des Staatsbiirgers.
Die erstere, die weder Tempel noch Altire, noch Riten kennt und sich
auf die rein innerliche Verehrung des hochsten Wesens und auf die
ewigen Pflichten der Moral beschrinkt, ist die reine und einfache
Religion des Evangeliums, der wahre Theismus, das, was man das

12.02.2026, 20:35:29. =T



https://doi.org/10.14361/9783839401002-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | Gotterdimmerung

natiirliche Gottesrecht nennen kann. Die zweite gilt nur in einem
einzigen Lande und gibt diesem seine Géotter, seine eignen Schutzpa-
trone: Sie hat ihre Dogmen, ihre Riten, ihren dufleren, durch die Ge-
setze vorgeschriebenen Kult; mit Ausnahme der einen Nation, die sich
zu ihr bekennt, ist fiir sie alles ungliubig, fremd, barbarisch; sie 14t
die Pflichten und die Rechte des Menschen nur soweit gehen, wie ihre
Altire reichen. Solcherart waren alle Religionen der ersten Vélker;
man kann sie das biirgerliche oder positive Gottesrecht nennen.« An
diesem Zitat ist zunichst einmal bemerkenswert, dass Zivilreligion —
im Unterschied zum abstrakten Glauben — als inhaltlich bestimmte
Form von Religion beschrieben wird. Uberdies hilt Rousseau sie fiir
die urspriingliche Religion. Und schliellich weist er ihr die Aufgabe
zu, die Nation zu einen.

Doch Karriere in einem eigentlichen Sinne machte der Begriff der
Zivilreligion erst durch den bereits erwidhnten Robert N. Bellah, dem
er zur Benennung jenes Bestandes an Uberzeugungen und Werten
diente, die im Bewusstsein der US-amerikanischen Offentlichkeit als
grundlegend, allgemein verbindlich und konstitutiv fiir die nationale
Identitit gelten. Die Zivilgesellschaft, die immer mehr Aufgaben vom
Staat iibernehme, bediirfe eines Glaubensfundamentes, das die Ver-
bindlichkeit der rechtlichen und politischen Institutionen sowie des
Gemeinwesens garantiere. In den letzten beiden Dekaden des 2o.
Jahrhunderts hatte der Begriff dann Konjunktur und wurde auch auf
andere Linder und politische Kulturen angewandt.

Die Zivilreligion manifestiert sich nun in Gestalt von religiésen
oder quasi-religidsen, weil letztbegriindenden Uberzeugungen, Sym-
bolen und Ritualen. Zivilreligivse Uberzeugungen kommen etwa in
der Verfassung eines Landes oder in einer religiés gefirbten politi-
schen Rhetorik zum Ausdruck. Als zivilreligiése Symbole gelten zum
Beispiel das Kruzifix in Gerichtssilen oder die Nationalflagge vor 6f-
fentlichen Gebduden. Und zu den zivilreligiosen Ritualen zihlen etwa
oftentliche Vereidigungen von Soldaten oder das gemeinsame Singen
der Nationalhymne. Eine Integrationsfunktion kommt der Zivilreli-
gion insofern zu, als sie jenen religiésen Glauben umfasst, der von
allen Mitgliedern der Gesellschaft geteilt wird.

Das Konzept der Zivilreligion ist also ein gutes Beispiel dafiir, wie
Religion fiir nicht-religiose Zwecke instrumentalisiert wird. Insofern

ttps://dol.org/10.14361/9783839401002-005 - am 12.02.2026, 20:35:29. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839401002-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion zwischen Universalisierung und Partikularisierung | 39

ist durchaus fraglich, ob es sich hier iiberhaupt noch um eine Form
von Religion handelt — sei es als eine empirische Gréfle oder als ein
normatives Konstrukt. Méglicherweise haben wir es eher mit einer
Form der Sakralisierung des Politischen zu tun — dazu spiter mehr.
Jedenfalls ist Zivilreligion ein allgemeines Substrat, das durch die
Abstraktion von konkreten historischen Religionen entsteht. Gewann
Rousseau den Begriff noch durch seine Gegeniiberstellung zu einem
abstrakten Glauben, so diente er Bellah dazu, eine Dimension von
Religion jenseits ihrer konkreten Ausformungen zu bezeichnen.

Religion ist aber nicht nur Objekt des Abstraktionsprozesses —
vielmehr treibt sie ihn auch selbst voran. Von der innerreligiésen
Rationalisierung war bereits die Rede. Der Monotheismus erhebt
universalen Geltungsanspruch und zielt sowohl auf jeden einzelnen
Menschen als auch auf die gesamte Menschheit. Mit der Universali-
sierung des Heils geht eine zunehmende Abstraktion einher. Uber
den monotheistischen Gott universaler Geltung erzihlt man keine
Geschichten mehr. An ihre Stelle treten Formeln, Begriffe und Dog-
men. Inzwischen gibt es Ansitze zu einer Welttheologie, die sich
darum bemiiht, die Gemeinsamkeiten jenseits der konkreten Religio-
nen herauszustellen. Auch Teile des interreligisen Dialogs, sofern er
die Schnittmengen der verschiedenen Religionen benennen mdochte,
gehoren zum Universalisierungsprozess. Gemeinsamkeiten und
Schnittmengen sind nur um den Preis der Abstraktion zu haben. Was
die einzelnen historischen Religionen vereint und iibersteigt, ist nicht
in konkrete Symbole zu bringen. In der Abstraktion hat Gott keinen
Namen mehr und verfliichtigt sich tendenziell ins allgemein Géttliche
oder gar ins formlose Heilige.

Ein Ergebnis gesteigerter Reflexion tiber Religion ist die Einsicht,
dass auch religiése Symbole »konstruiert« werden. Doch wihrend wir
bei kiinstlerischen oder wissenschaftlichen Symbolisierungen keine
Schwierigkeiten haben, sie als Konstrukte des menschlichen Geistes
zu akzeptieren, fillt uns dies in religiésen Angelegenheiten nicht ganz
so leicht. Der Gott, an den ich glaube und dem ich mich verdanke, soll
nur ein Bild sein, das ich selbst mir von ihm mache? Schon in der
Theologie hat die Einsicht in die Kontingenz der Symbolisierungen
ihre Grenzen. Jesus Christus kann man stets aufs Neue interpretieren,
aber der Glaube an ihn als Sohn Gottes, der durch seinen Tod die Welt

12.02.2026, 20:35:29. =T



https://doi.org/10.14361/9783839401002-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | Gotterdimmerung

erlost hat, darf nicht zur Disposition stehen. Wieviel schwerer muss
sich dann erst die religiose Praxis mit diesem Problem tun? Eine der
Auswirkungen dieser Schwierigkeit scheint darin zu bestehen, dass
man immer mehr von konkreten Inhalten absieht — und zwar zuguns-
ten des »allgemein Religiésen« oder zugunsten von emotionalen Er-
fahrungen, denen man dann einen moglichst vagen Ausdruck ver-
leiht. Diese Tendenz kam bereits in den mystischen Stromungen aller
Hochreligionen zum Tragen. Ihre heutige Gestalt findet sie in der so
genannten individuellen »Erlebnis-Religion«, von der auch schon die
Rede war.

Wir schaffen uns eine begriffliche Sicherheit fiir etwas, das im
Flusse ist und sich immer wieder aufs Neue entzieht. Einerseits ist
Religion an Sinnlichkeit sowie an Sprache, Schrift und konkrete
Handlungen gebunden. Andererseits verweisen das Nachdenken tiber
Religion und auch die religiésen Ausdrucksformen selbst darauf, dass
das Gemeinte (»die Transzendenz«) niemals im Gesagten oder Geta-
nen aufgeht — die Mystik der Hochreligionen zeugt davon. Wie jedoch
reagiert Religion auf die Dialektik von Abstraktion und Konkretion,
Universalisierung und Partikularisierung, die ihr einerseits eignet und
deren Gegenstand sie andererseits ist?

In letzter Zeit bindet sich Religion wieder stirker an politische,
ethnische oder gemeinschaftliche Kontexte. Jene Bezugnahmen ver-
leihen dem Religiosen seine geschichtlichen Gestalten (nicht diese
Tatsache an sich, sondern der Plural ist das Problem). Religionen, die
momentan als selbst ernannte Wachter ihrer jeweiligen Tradition auf
sich aufmerksam machen, gelten als modernititsfeindlich. Freilich
selbst aus Modernisierungsprozessen hervorgegangen, geht es ihnen
um die Abwehr der Entwurzelung, Entkorperlichung und Entsinnli-
chung sowie um die Manifestation des Géttlichen. Doch iiberdies
wollen solche »fundamentalistisch« genannten Religionsformen den
Menschen auch eine bestimmte Lebensfithrung vorschreiben, die in
der Regel aus einem Textkanon abgeleitet wird, der allerdings in sei-
ner Eindeutigkeit oft konstruiert ist. Darin besteht der Reduktionis-
mus jeder Konkretion von Religion. Wann immer Fundamentalisten
politisch einflussreich werden, {iben sie ihren Maf3stiben gemifd Zen-
sur. Dann steht Objektivierung gegen Objektivierung, Normierung
gegen Normierung, Religion gegen eine im Modus kapitalistischer

ttps://dol.org/10.14361/9783839401002-005 - am 12.02.2026, 20:35:29. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839401002-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion zwischen Universalisierung und Partikularisierung | 41

Einebnung der kulturellen Unterschiede verfahrende Globalisierung.
Der Fundamentalismus reagiert auf den Verlust des Traditionellen,
Eindeutigen und Konkreten. Mit einem liberalen Religionsverstindnis
und der Autonomie anderer Bereiche will er sich nicht abfinden. Das
Aufkommen des Fundamentalismus als einer regressiven Konkre-
tionsform des Religiosen und der geschilderte Prozess zunehmender
Reflexion, Abstraktion und Relativierung sind gewissermaflen kom-
plementire Vorginge.

Die derzeit wohl bekanntesten Vertreter dieses Typs von Religion
sind die Islamisten, denn sie haben im globalen Mafistab die grofite
Offentlichkeit und die gréfte politische Wirkung. Doch der Funda-
mentalismus ist in allen Weltreligionen zu finden: Im Christentum
existiert er im Milieu der Pietisten und Evangelikalen sowie in ver-
schiedenen charismatischen Gemeinschaften, die sowohl in Europa
und in den USA als auch in Lateinamerika und Asien auf dem Vor-
marsch sind. Im Hinduismus Indiens ist er Resultat eines religiosen
Nationalismus und in dieser Gestalt maf3geblich fur die gewaltsamen
Konflikte mit den indischen Muslimen verantwortlich. Fiir das Juden-
tum ist etwa die Bewegung »Gush Emunim« zu nennen. Zu den
wichtigsten Merkmalen des Fundamentalismus zdhlt der aufleror-
dentlich starke Bezug auf die jeweilige Tradition. Sie wird aber nicht
als eine kulturelle Vorgabe angesehen, die immer wieder neu interpre-
tiert und neu angeeignet werden muss, sondern hat eher den Charak-
ter des unumstoRlich Giiltigen, ein fiir alle Mal Verbiirgten. In den
Buchreligionen kommt diese Auffassung darin zum Ausdruck, dass
die kanonisierten Schriften in ihrer wortwortlichen Bedeutung ver-
standen werden. Des Weiteren werden Religion und Politik als eine
unauflosliche Einheit gesehen. Der Fundamentalismus kann staats-
formig werden und die Gestalt einer Theokratie annehmen, wie es in
Ansitzen nach der Revolution im Iran der Fall war. Er kann sich aber
auch als Bewegung formieren, wie etwa bei den »reconstructionists«
in den USA, die auf biblischer Grundlage einen antidemokratischen
Gottesstaat errichten wollen.

Die dialektischen religiésen Entwicklungen von Abstraktion und
Konkretion stehen in einem Zusammenhang mit der Globalisierung.
Bei ihr kommt es einerseits zu einer tendenziellen Homogenisierung
aller sozialen und kulturellen Praxis. Andererseits aber behaupten sich

12.02.2026, 20:35:29. =T



https://doi.org/10.14361/9783839401002-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | Gotterdimmerung

Traditionen und kulturelle Besonderheiten (oder werden sogar erst
erzeugt), sodass man von den widerstrebenden Vorgingen der Globa-
lisierung und Regionalisierung spricht. Roland Robertson unterschei-
det in diesem Zusammenhang zwischen der Partikularisierung des
Universalismus (die Welt als ein einziger Ort) und der Universalisie-
rung des Partikularismus (jeder Einheit ihre eigene Identitit).

Religionen reagieren auf verschiedene Weise auf die Globalisie-
rung. Die einen wollen sich gegeniiber dem globalen System abgren-
zen und sich dadurch als partikulare Identititen formieren. Hierzu
zihlen die bereits genannten fundamentalistischen Bewegungen.
Andere hingegen setzen eher auf »Welttheologien, die auf die escha-
tologischen Implikationen einer umfassenden Humanitit zielen. Als
Beispiele hierfiir sind etwa die rémisch-katholische Kirche und die
verschiedenen Varianten von Befreiungstheologien zu nennen.

Fiir das religiose Dilemma, den widerstrebenden Entwicklungen
von Universalisierung und Partikularisierung ausgesetzt zu sein, gibt
es Peter Beyer zufolge zwei Losungsstrategien: eine liberale und eine
konservative. Die liberale Option verortet Religion zwar im Privaten
und versteht sie als ein Deutungsangebot, das man annehmen oder
ablehnen kann. Doch es werden auch ihre Leistungen im 6ffentlichen
und politischen Bereich betont. Liberal-religiése Organisationen und
Bewegungen und deren Fithrer sehen es als ihre Aufgabe, sich dafur
einzusetzen, moglichst alle Menschen an den Giutern der globalen
Gemeinschaft teilhaben zu lassen. Beispiele dafiir sind etwa religios
motivierte Umweltbewegungen oder Bewegungen in Lateinamerika,
die sich an der Befreiungstheologie orientieren. Die konservative
Option setzt den Akzent auf den Bereich des Privaten und auf die
individuelle Integritit im Sinne einer ganzheitlichen Personlichkeit.
Sie bevorzugt die eher traditionalen, gemeinschaftlich orientierten
Gesellschaftsformationen, unterteilt die Welt in »rein« und »unrein,
»wir« und »die anderen« und kann auf diese Weise im Sinne eines
sozio-kulturellen Partikularismus politisch mobilisierend wirken.
Beispiele dafiir sind etwa die »New Christian Right« in den USA,
islamische Bewegungen wihrend der iranischen Revolution und der
neue religiése Zionismus in Israel.

Die Gemeinsamkeit dieser Strategien besteht darin, dass sie beide
auf soziale Bewegungen setzen, die den Graben zwischen privatisier-

ttps://dol.org/10.14361/9783839401002-005 - am 12.02.2026, 20:35:29. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839401002-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion zwischen Universalisierung und Partikularisierung | 43

ter Funktion von Religion und ihrer Leistung in der ¢ffentlichen und
politischen Sphire tiberbriicken. Sie tragen dem privaten Charakter
von Religion Rechnung und machen sie zugleich zu einer kulturellen
und politischen Ressource. Daher sind sie in jeder ihrer politischen
Ausrichtungen ein modernes Phinomen.

12.02.2026, 20:35:29. =T



https://doi.org/10.14361/9783839401002-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tps://dol.org/10.14361/9783838401002-005 -

m 12.02.2026, 20:35:29.



https://doi.org/10.14361/9783839401002-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

