POSITIONEN UND DEBATTEN

Felix Heidenreich

Koénnen politische Mythen demokratisch sein?

Riickkehr und Umdeutung alter Denkfiguren!

1. Einleitung: Die Macht politischer Mythen

Die Vorstellung, die Geschichte des menschlichen Fortschritts bestehe darin,
dass der Mythos durch den Logos ersetzt werde (»Vom Mythos zum
Logos« lautete die Formel des Philologen Bruno Snell), ist immer wieder
und in verschiedensten Varianten kritisiert worden. Philosophen wie Hans
Blumenberg stehen mit ihrer Kritik an einer teleologischen Vorstellung der
Uberwindung mythischen Denkens in einer langen Tradition, die eigentlich
bereits mit dem Poeten und Geschichtenerzahler Platon selbst beginnt, der
seine Kritik am Mythos in einen Mythos packt.

Platon hatte das Denken in Bildern als ein gedankliches Sich-Treiben-Las-
sen beschrieben. Wie vom Wind tibers Meer getrieben komme man zwar
schnell voran, konne aber die Richtung nicht bewusst bestimmen. Die
berithmte »zweitbeste Fahrt« besteht, so Platon, im Rudern, also dem sorg-
faltigen, dialektischen Arbeiten mit sauberen Begriffen, klaren Unterschei-
dungen und jenen logischen Schlussfolgerungen, die Aristoteles nach ihm
formalisierte. Rudernd kommt man zwar langsamer voran, daftr aber kon-
trolliert und zielgerichtet. Die Paradoxie bei Platon besteht indes darin, dass
diese Kritik am Denken in Bildern selbst in einer Metapher formuliert wird.
Nicht nur fiir Hans Blumenberg war Platon — vermeintlich der Todfeind der
Rhetorik und der Mythen — daher das beste Beispiel fur die Unuberwindbar-
keit des Mythos.

Neue Plausibilititen sind in den vergangenen 50 Jahren hinzugekommen
und unterfiittern die Beobachtung, dass der Mythos nicht einfach tber-
wunden wird. Fur die Bedeutung des narrativen Denkens und die welt-
erschliefende Funktion von Metaphern gibt es heute empirische Belege.

1 Der vorliegende Text geht auf einen Vortrag zuriick, der im Rahmen der Tagung Mitologias poli-
ticas in Valencia (6.-8. April 2022) gehalten wurde. Manche Thesen stiitzen sich auf Uberlegun-
gen, die aus der Zusammenarbeit mit Angus Nicholls im Rahmen der Edition von Blumenbergs
Nachlasstext »Prifiguration« hervorgegangen sind. Danken mochte ich aufferdem den hilfrei-
chen Hinweisen wihrend der Tagung in Valencia, ganz besonders Faustino Oncina Coves, Pedro
Garcia-Duran, Rudiger Zill und Falko Schmieder. Auflerdem danke ich den anonymen Gutachte-
rinnen und Gutachtern des Leviathan. Eine fiir die breitere Offentlichkeit bearbeitete Version
wurde im deutschen Rundfunk (SWR 2) unter dem Titel »Politische Mythen heute« vorgetragen.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023, S. 186 — 205, DOI: 10.5771/0340-0425-2023-2-186

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:21. @ Urhebarreciitiich geschltzter Inhat 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

Kénnen politische Mythen demokratisch sein? 187

Die Verhaltensokonomie, die Kognitionswissenschaften und die Psycholo-
gie haben beispielsweise erklart, dass der Mensch manchmal langsam und
logisch, meistens aber schnell und »analogisch« (also Analogien bildend)
denkt. Das Buch des Nobelpreistragers Daniel Kahnemann »Thinking: Fast
and Slow« ist ein Weltbesteller, der in dutzende Sprachen tibersetzt wurde.?

Ob diese beiden Modi des Denkens (einerseits logisch, analytisch, lang-
sam und andererseits analogienbildend, metaphorisch, narrativ) mit dem
Umstand zusammenhangen, dass der Mensch zwei Hirnhilften hat, ist
umstritten. Der Literaturwissenschaftler und Mediziner Iain McGilchrist
hat zu zeigen versucht, dass ein Wissen um die divergierenden Arbeitsmodi
unserer beiden Hirnhilften als eine interessante Heuristik fiir die Kulturge-
schichtsschreibung dienen kann.? Aber vielleicht lassen sich »Logos« und
»Mythos« nicht so einfach physiologisch lokalisieren. Die neuen bildgeben-
den Verfahren haben zumindest noch keine prizise »Verortung« leisten
konnen. Wie dem auch sei: Dass in der Politik nicht nur »rational«, kal-
kulierend und »deliberativ« kommuniziert wird, sondern auch mythisch,
performativ und rhetorisch, darf als eine Trivialitat gelten. Zumindest im
deutschen Sprachraum ist auf geradezu notorische Weise von »Narrativen«
die Rede, beispielsweise wenn in politischen Reden gefordert wird, die EU
brauche ein neues »Narrativ«.

Nicht immer ist der politische Einsatz von Narrativen und Mythen
allerdings so durchschaubar und so trivial wie im Falle einer »grofSen
Erzdhlung«, die die Notwendigkeit der europdischen Integration plausibel
machen soll. Es gibt auch Mythen, die als Realbeschreibungen prisentiert
werden — und dann fatale Konsequenzen haben. In Blumenbergs Arbeit
am Mythos* war das 19. Jahrhundert (und hier vor allem Goethe und
Napoleon) das Paradigma der Mythopoiesis. Dieser Blick zuriick in ein
vergangenes Jahrhundert ertibrigt sich heute: Nicht nur auf der Ebene der
philosophischen und politiktheoretischen Reflexion sind Mythen prasent;
sie haben auch eine enorme konkrete Wirkung. Vladimir Putin traumt
von einer »russischen Welt«, von historischer Einheit, dem Wesen des Rus-
sentums — und begriindet damit einen Angriffskrieg. Zumindest in seiner
Darstellung inszeniert sich Putin als eine Art Heiliger Georg, der sich im
Kampf gegen das Bose befindet — ein Denkbild, auf das zurtickzukommen
sein wird.

Und auch im »Westen« geht es nicht nur verniinftig zu — im Gegenteil.
Auch hier haben politische Mythen seit Jahren Hochkonjunktur. Boris John-

2 Deutsche Ausgabe: Kahnemann 2012.
3 McGilchrist 2019.
4 Blumenberg 1979.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:21. @ Urhebarreciitiich geschltzter Inhat 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

188 Felix Heidenreich

sons und Nigel Farages bestindige Verweise auf die Geschichte sind weniger
harmlos und spielerisch als sie erscheinen. Nigel Farage bezog sich in seiner
Kampagne fiir den Brexit explizit auf den Dunkirk-Mythos. Noch einmal,
so suggerierte er, gehe es darum, moglichst schnell vom Kontinent loszu-
kommen, wie bei der Evakuierung der britischen Truppen aus der Stadt
Diinkirchen im Zweiten Weltkrieg.> Boris Johnson inszenierte sich als neuer
Churchill, tbernahm dessen rhetorischen Stil, lobte ihn — und irgendwie
zugleich sich selbst — fiir genialische Durchsicht und harte Entscheidungen.
Nicht nur in Russland, auch in Grof$britannien muss der Zweite Weltkrieg
immer wieder aufs Neue gewonnen werden, so muss man schlieffen. Die
politiktheoretische Reflexion kann die sich aus dieser Feststellung ergeben-
den dringenden Fragen der Gegenwart nicht ignorieren, will sie tatsiachlich
versuchen, die Zeit in Gedanken zu erfassen, wie Hegel forderte.

Denn die Ignoranz gegenuber mythomorphen Denkformen hat gefahrliche
Konsequenzen. Dass man gegen alle Indizien an einem Dialog mit Putin
festhielt, erklart sich wohl auch aus der im Riickblick naiven Hoffnung,
man werde sich doch wohl »verniinftig« einigen konnen. Diese Zuversicht
in die Stiarke okonomischer und anderer kalkulatorischer Argumente scheint
nun dahin. Blofle Argumente, Statistiken, Verweise auf internationales
Recht oder 6konomische Folgen sind in manchen Kontexten offenbar wenig
uberzeugend. Umso dringender ist dann eine Reflexion uber das mythenfor-
mige Denken in der Politik. Denn auch im politischen Kampf gegen die
neuen Autoritiren im Inneren muss eine Strategie gefunden werden, um
den motivierenden und berauschenden Mythen der autoritiren Bewegungen
irgendwie begegnen zu konnen. Aber womit? Nur mit Logos, mit Dekon-
struktion und Wissenschaft, oder auch mit demokratischen Mythen, mit
Gegenbildern und den allerorten beschworenen »Narrativen«? Konnen poli-
tische Mythen demokratisch sein? Woran wiren sie zu erkennen, wie von
ihren antidemokratischen Aquivalenten zu unterscheiden?

Im Folgenden soll der Versuch unternommen werden, diesen Fragen mit
vier Thesen und einem abschlieffenden Antwortversuch zu begegnen. In
einem ersten Schritt soll sehr kurz die Genese der aktuellen Debattenlage
skizziert werden: vom Versuch der Exklusion politischer Mythen in Reak-
tion auf den Nationalsozialismus bis zur Einsicht, dass sich mythomorphes
Denken auch in Demokratien nicht vollends exkludieren lasst (Abschnitt 2).
Im nichsten Abschnitt wird versucht, anhand des Paradigmas der Prifigu-
ration zu zeigen, dass selbst das in antidemokratischen Diskursen stark
prasente Schema einer historischen Vorsehung demokratische Varianten
kennt. Die erste These lautet entsprechend, dass es zunachst die verfolgten

5 Vgl. hierzu Heidenreich 2020.

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:21. @ Urhebarreciitiich geschltzter Inhat 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

Kénnen politische Mythen demokratisch sein? 189

Ziele und nicht die Form sind, die demokratische von antidemokratischen
politischen Mythen unterscheiden (Abschnitt 3). Wie aber spiegeln sich
diese Ziele in der Form? Gibt es auch formale Unterschiede im Stil, im
Gebrauch? Die zweite These lautet, dass demokratische Mythen die eigene
»Gemachtheit« nicht im selben MafSe verbergen miissen: Anders als antide-
mokratische Mythen konnen sie ihre Genese transparent machen und damit
ihren Status als Kunstmythen offenlegen (Abschnitt 4). Wahrend die Unter-
scheidung zwischen Mythen und Kunstmythen zunichst die Produktions-
seite betrifft, lasst sich im folgenden Schritt auch iiber die Rezeptionsbedin-
gungen reflektieren. Die dritte These lautet, dass demokratische Mythen
anders, namlich ironisch gebrochen rezipiert werden. Sie transportieren in
ihrer Rezeption nicht selten die eigene Selbstrelativierung und bleiben daher
hinterfragbar (Abschnitt §). Im Folgenden wird als vierte These zu zeigen
versucht, dass diese Differenz auf einer unterschiedlichen Priorisierung
beruht: In autoritiren Regimen dient die funktionale Rationalitat nicht sel-
ten mythischen Weltbildern; in Demokratien zumindest idealerweise die
mythomorphe Inszenierung einem rationalen Ziel. Der demokratische
Mythosgebrauch kann zwar in einem Spannungsverhaltnis zur wissenschaft-
lichen Beschreibung der Welt stehen, aber nicht in einem offenen Wider-
spruch. Demokratisch ist die mythenformige Aufladung der Wirklichkeit,
solange diese durch »Logos« korrigierbar bleibt (Abschnitt 6). Schlieslich
wird anhand des Beispiels der Mythenbildung im ukrainischen Verteidi-
gungskrieg zu zeigen versucht, dass dies keineswegs bedeutet, dass demo-
kratische politische Mythen nur postheroische Inhalte transportieren kon-
nen. Auch der »sentimentalische« Einsatz politischer Mythen in der
Demokratie kann motivierende Kraft entfalten (Abschnitt 7).

2. Genese einer Debatte: Der Mythos als Wiederkehr des Verdrangten

Die Debatten tber den politischen Mythos reichen bis zur Romantik
zurtick, denn bereits hier werden politische Mythen nicht nur kreiert, son-
dern auch reflektiert, beispielsweise bei Schelling. Aber erst George Sorel
und anschliefend an ihn Carl Schmitt machen daraus im frithen 20. Jahr-
hundert ein explizites Programm. Beide heben hervor, dass nur Mythen
tatsdchlich zum Kampf motivieren konnen, wahrend Theorien zu abstrakt
bleiben, um sozialen Wandel anzustofen und Gewalt zu legitimieren. In
einem Text tiber Mussolini lobt Schmitt 1923 den Fihrer des italienischen
Faschismus explizit fiir dessen geschickten Einsatz mythischer Denkformen.
Sein Text »Die politische Theorie des Mythus«® empfiehlt den Mythos

6 Schmitt 1940, S. 9-18.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:21. @ Urhebarreciitiich geschltzter Inhat 3
Inhatts I far oder



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

190 Felix Heidenreich

explizit als Waffe im weltanschaulichen Kampf. 1938 kommt Carl Schmitt
am Ende seines Buches iiber den Leviathan des Thomas Hobbes auf die
Rolle des Mythos zurtick. Hier heifSt es:

»Keine noch so klare Gedankenfithrung kommt gegen die Kraft echter, mythi-
scher Bilder auf. Die Frage kann nur sein, ob ihr Weg im grofSen Gang des
politischen Schicksals ins Gute oder Bose, ins Richtige oder Falsche verlauft.
Wer solche Bilder benutzt, gerdt daher leicht in die Rolle eines Magiers, der
Gewalten herbeiruft, denen weder sein Arm, noch sein Auge, noch das sonstige
Maf3 seiner menschlichen Kraft gewachsen ist.«”

Die Tendenz zum Kontrollverlust im Mythosgebrauch war im Falle Carl
Schmitts bekanntlich mit Anschauung gesattigt. Entsprechend klingt das
Lob des Mythos hier bereits etwas skeptischer. Doch letztlich bleibt Schmitt
dabei: Bilder sind stiarker als Begriffe, Mythen stiarker als Theorien.

Nach 1945 war ein solches Lob des Mythos unmoglich geworden. Dass
der Mythos nicht nur motiviert, sondern in den Wahn fithren kann, schien
nun vollig offensichtlich. Fur Ernst Cassirer stellte sich der »Mythus des
Staates« (so der Titel des 1946 posthum publizierten Buches) eine zentrale
Ursache fiir die totalitire Katastrophe dar. Vor dem Hintergrund seiner
»Philosophie der symbolischen Formen« konnte mythisches Denken nur
eine Regression darstellen.® Damit schien Cassirer zugleich eine Art Konsens
auf den Begriff zu bringen: Keine Experimente, keine wirren Ideen, keine
politischen Mythen mehr!

Schon bald wurde diese Perspektivierung eines »primitiven« mythischen
Denkens als blofSe Vorform des Logos jedoch infrage gestellt. Dazu trug in
Frankreich zum einen die Ethnologie bei, die die welterschliefSende Funktion
des Mythos in immer neuen Varianten vor Augen fiihrte. Schon 1938 hatte
Roger Caillois Le mythe et I’homme veroffentlicht. Thn hatte vor allem die
Frage umgetrieben, ob Mythen eine Art fundamentum in re haben, also
beispielsweise auf biologische Tatsachen zuruckgefithrt werden konnen. Die
Gottesanbeterin, die im Moment der Befruchtung das Mannchen verspeist,
wurde Caillois zum Paradigma, weil die Themen Sex, Nahrung und Tod in
ihrer biologischen Faktizitat verdichtet zur Anschauung kommen.® Mythen
verankern unser Imaginires nicht rein willkirlich in Objekten in der Welt,
sondern erschlieffen Sachverhalte, die tatsichlich existieren, so Caillois’
These.

7 Schmitt 1938, S. 123 f.
8 Zu empfehlen ist hier die von Franz Stoef] erarbeitete Neuausgabe: Cassirer 2015 [2002].

Caillois Band wurde tbrigens 1972 neu aufgelegt und schliefSlich sogar in der sehr populdren
folio-Reihe bei Gallimard veroffentlicht. Eine deutsche Ubersetzung erschien erst 2022: Caillois
2022.

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:21. @ Urhebarreciitiich geschltzter Inhat 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

Kénnen politische Mythen demokratisch sein? 191

In den 1960er Jahren wurde dann vor allem Claude Lévi-Strauss eine zen-
trale Figur einer franzosischen Theoriebildung, die den Mythos als welter-
schliefSend beschrieb. Auch das »wilde Denken« ist ein Denken, lautete die
Devise, die das Erkenntnisinteresse des Strukturalismus anleitete. Spatestens
mit Roland Barthes” Mythologies und der darin erfolgenden Analyse von
Alltagsmythen stand die These im Raum, der Mythos sei nie verschwunden.
Dass beispielsweise Albert Camus’ Der Mythos des Sisyphos (geschrieben
1942) zu einem Kultbuch werden konnte, kann als ein Indiz daftir gewertet
werden, dass die Leistungen von Denkbildern neu entdeckt wurden. Auch
im Falle der Dialektik der Aufklarung war wohl der Umstand fiir den Erfolg
entscheidend, dass die Kritik an der mythischen Regression anhand mythi-
scher Denkbilder diskutiert wurde, also ein suggestiver Mehrwert in den
Text eingebaut war, der ganz kontrdre Interpretationen erlaubte: sowohl
eine Lesart, die die Auss6hnung mit der biirgerlichen Banalitdt empfahl, als
auch Lesarten, die spatestens seit Mitte der 1960er Jahre den Revolutions-
willen in der Studentenbewegung speisten.

Die deutschsprachige Debatte tiber politische Mythen kristallisierte sich
Ende der 1960er Jahre an der Frage aus, ob der Mythos Entlastung vom
Terror oder Instrument des Terrors sei. Die Arbeitsgruppe »Poetik und Her-
meneutik« mied dabei jedoch die explizite Bezugnahme auf den National-
sozialismus, sondern debattierte beispielsweise anhand des Paradigmas der
spatantiken Gnosis.!0 Fur neuere Ansitze in der Beschreibung politischer
Mythen wie bei Chiara Botticci bleiben diese Debatten, vor allem Hans Blu-
menberg, jedoch ein zentraler Bezugspunkt.!! Ahnlich wie der Ideologiebe-
griff trat jedoch auch der Begriff des politischen Mythos in den vergangenen
Jahren in den Hintergrund. Diskursanalyse und »Framing«-Theorien haben
den Begriff in gewisser Hinsicht verdrangt.

Eine entscheidende Frage bleibt bis heute, wie der Begriff des politischen
Mythos zu definieren sei. Der Literaturwissenschaftler Christopher G. Flood
hat hier eine doppelte Abgrenzung vorgeschlagen: Politische Mythen seien
erstens keine sakralen Mythen, weil sie nicht denselben sakralen Status
haben (»do not have the sacred status in secular societies«). Zum anderen
lassen sie sich von Ideologien unterscheiden, weil sie anders als Ideologien
narrativ verfasst sind und nicht im selben MafSe explizite Wahrheitsbehaup-
tungen formulieren. Sie sind zwar, so Flood, »ideologically marked«, aber
nicht identisch mit Ideologien.12

Floods Definitionsversuch macht die Schwierigkeiten deutlich, die bei dem
Versuch entstehen, den politischen Mythos gegen alle moglichen anderen

10 Vgl. Fuhrmann 1983.
11 Botticci 2007.
12 Flood 2002, hier S. 41 ff.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:21. @ Urhebarreciitiich geschltzter Inhat 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

192 Felix Heidenreich

Phinomene (Denkbilder, Metaphern, Ideologien, Theorien oder gar den
explizit unpolitischen Mythos) abzugrenzen. Es ist vielleicht kein Zufall,
dass auch Herfried Miinkler eher eine Beschreibung als eine Definition lie-
fert:
»Politische Mythen greifen, wenn auch nicht immer aufklirend, so doch
klarend, in alte und neue Uniibersichtlichkeiten ein; sie schaffen Einblicke
und Durchblicke in undurchsichtige Verhiltnisse, uniiberschaubare Zusam-
menhinge. Ob diese mythischen Verkiirzungen und Vereinfachungen, diese
Stilisierungen politischen Sinns durch >Reduktion von Komplexitit< (Niklas
Luhmann) im Medium des Mythos nun als aufkldrend oder tauschend beurteilt
werden, ist zumeist nur eine Frage der politischen Einstellung. «13
Dass Munkler auch an anderer Stelle keinen Aufwand auf Definitionspro-
bleme betreibt,'* kann wohl als Anzeichen dafiir genommen werden, dass
die Phanomene so vielgestaltig und amorph sind, dass prazise Definitionen
schnell an ihre Grenzen stoflen: Mythen, Ideologien, Narrative, Metaphern
und Denkbilder konnen ineinander tbergehen. Ein Denkbild (Frau in Riis-
tung auf Pferd) kann einen ganzen Mythos (Johanna von Orléans) evozie-
ren, vielleicht nur implizit.

Es scheint vor diesem Hintergrund sinnvoll, die Mythos-Logos-Unter-
scheidung einfach als ein Kontinuum moglicher Berarbeitungsmodi von
Komplexitat zu verstehen: Weltbearbeitung kann demnach in kognitiven
und sprachlichen Prozessen ablaufen, die am einen Ende des Spektrums
konstativ, denotativ, ja vielleicht sogar deduktiv erfolgen, am anderen Ende
des Spektrums jedoch narrativ, konnotativ, performativ. Im einen Modus
arbeitet der Mensch mit Bedeutungen, im anderen mit Bedeutsamkeiten.
Im einen Modus wird die Frage gestellt, was der Fall ist, im anderen, wie
die Welt zu deuten sei. Im einen Fall besteht das Ideal in einer moglichst
verzerrungsfreien Abbildung und eindeutigen Darstellung, im anderen in der
Anwendung von »Figuren der Bedeutsamkeit«, die das vorliegende Material
in eine motivierende Ordnung riicken.

Diese analytische Differenz schliefSt keineswegs aus, dass es in der Realitit
zu Mischformen kommen kann. Aber die Unterscheidung wurde dennoch
erkennbar machen, wann wir es mit politischen Mythen zu tun haben,
namlich dann, wenn kollektiv bindende Entscheidungen durch mythische
Verfahren herbeigefithrt oder beeinflusst werden sollen.

13 Minkler 1988, S. 50-51.
14 Vgl. zum Beispiel Miinkler 2009, hier vor allem S. 15 ff.

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:21. @ Urhebarreciitiich geschltzter Inhat 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

Kénnen politische Mythen demokratisch sein? 193

3. Prafiguration —antidemokratisch und demokratisch

Nachdem auf diese tentative Weise ein Sonderbereich politischer Kommuni-
kation herausgestellt wurde, konnen wir zur Frage nach dem Verhiltnis
von demokratischem und antidemokratischem politischen Mythos zurtick-
kehren. Dass politische Mythen an sich demokratiegefihrdend, vormodern,
potenziell totalitar sind, durfte heute eine Minderheitenposition sein. Aber
lasst sich tatsachlich zeigen, dass auch formell ahnliche politische Mythen in
beiden Verwendungsweisen auftreten konnen?

Hierzu bietet es sich an, auf Hans Blumenbergs Text Prifiguration zu
rekurrieren. Ausgangspunkt seiner Uberlegungen ist hier eine »Figur der
Bedeutsamkeit«, die urspriinglich aus der katholischen Theologie stammt
und Verhiltnisse von Vorausdeutung und Erfullung zwischen Altem und
Neuem Testament erschliefSen soll: Die Arche Noah deutet auf die Kirche
voraus, Adam auf Jesus, der Baum im Paradies auf das Kreuz etc. Diese
»Typos«- beziehungsweise »Figura«-Lehre war Blumenberg nicht nur durch
sein Theologiestudium bekannt, sondern auch durch Erich Auerbachs ein-
schlagige Studien sowie durch die germanistischen Arbeiten seines Kollegen
Ernst Friedrich Ohly.13

Wie also funktioniert »Prafiguration« als Schema politischer Mythenbil-
dung? Einleitend erinnert Blumenberg daran, dass der Angriffstag der arabi-
schen Allianz gegen Israel 1973 in Analogie zu einer berithmten Schlacht
des Propheten Mohammed gewihlt wurde. »Der Operationsstab entschied
fur den zehnten Tag des Fastenmonats Ramadan, den 6. Oktober. Weshalb?
Am zehnten Tag des Ramadan im Jahr 623 hatte der Prophet Mohammed
mit den Vorbereitungen fiir die Schlacht von Badr begonnen, die zehn Tage
spater den Triumph des Islam tiber die arabische Welt mit seinem Einzug in
Mekka einleiten sollte.«!¢ Eine »bedeutsame Koinzidenz« wurde inszeniert.
Die Geschichte sollte sich in transformierter Form wiederholen, eine Vor-
ausdeutung erfullt werden.

Nach Blumenberg sind es vor allem totalitare Regime, die solche histori-
schen VerheifSungen und Ankiindigungen behaupten, um dann deren Erful-
lung und Umsetzung durchzusetzen. Hitler, so Blumenberg, habe sich in
bestindig changierender Weise mal als neuer Alexander der GrofSe, dann
wieder als Friedrich der Grofle oder auch als Napoleon inszeniert — je nach
Gefechtslage. Im Hintergrund stand dabei jeweils der Mythos des »grofSen
Mannes«, der Geschichte schreibt, die Welt nach seinen Ideen formt.

Eine Inszenierung vermeintlich bedeutsamer Koinzidenzen beobachten wir
auch in der Gegenwart: Es gibt den durchaus plausiblen Verdacht, dass eine

15 Vgl. die 2018 neu herausgegebene Studie Mimesis und Figura von Erich Auerbach; Ohly 1977.
16 Blumenberg 2014, S. 10-11.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:21. @ Urhebarreciitiich geschltzter Inhat 3
Inhatts I far oder



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

194 Felix Heidenreich

geradezu an Zahlenmystik erinnernde Imagination Putin auf den Gedan-
ken gebracht haben konnte, den Krieg gegen die Ukraine ausgerechnet am
22.2.2022 beginnen zu lassen — nachdem er am 8.8.2008 den aus seiner
Sicht erfolgreichen Krieg gegen Georgien begonnen hatte. Zwar marschier-
ten die Truppen erst am 24.2. wirklich los, aber die entscheidende Rede
wurde am Vorabend des 22.2. gehalten, an dem dann die Anerkennung der
»Volksrepubliken« ratifiziert wurde und erste Truppen in die Ostukraine
entsandt wurden.

Putin ging es womoglich um das termingerechte Heilen alter Wunden.
Am 22.2.2014 musste der moskaufreundliche ukrainische Prasident Viktor
Janukowitsch aus der Ukraine fliechen. Schon bald kursierten Aufnahmen
aus seinem Palast; diese zeigten Zimmer voller alberner Protzigkeiten, wie
goldene Wasserhihne und dhnliche Geschmacklosigkeiten. Fiir Putin stellt
dieses Szenario wohl bis heute eine Horrorvision dar: das Volk, das in die
Paliste eindringt, eine Demokratie in einem (zumindest auch) russischspra-
chigen Land. Der Angriff am 22.2.2022 sollte die Wunde vom 22.2.2014
schlieflen.!” Seine immer direkteren Beziige auf vergangene Zaren lassen
vermuten, dass er diese Analogien nicht nur instrumentell einsetzt, sondern
tatsdchlich an sie glaubt.

Die Denkfigur der termingerechten Reparatur der Geschichte finden wir
auch bei Recep Tayyip Erdogan: Am 24. Juli 1923 war der Vertrag von
Lausanne unterschrieben worden, der das Ende des Osmanischen Reiches
bedeutete. Genau am 24. Juli 2020 musste daher die Umwidmung der Hag-
gia Sophia erfolgen, eine Art symbolische Korrektur der Geschichte und
Wiederbelebung alter Grofle. Der Imam safs mit einem Krummschwert in
der Hand neben dem Prisidenten in der Haggia Sophia. Konstantinopel war
noch einmal gefallen, der Sultan Mehmed II. war symbolisch wiedergekehrt.

Diese Beispiele zeigen, welche destruktive Kraft das Schema der Prafigura-
tion auch heute noch haben kann — und wie fruchtbar die Heuristiken fir
ihre Analyse sind, die wir beispielsweise bei Blumenberg finden. Zugleich
wirft diese Form der Perspektivierung naturlich die Frage auf, warum und
inwiefern diese Formen politischer Mythen antiquiert erscheinen. Was in
den Lindern selbst durchaus zu wirken scheint, wirkt in »westlichen«
Augen schlicht licherlich, vor allem wenn die historischen Analogien auch
noch — wie im Falle Erdogans — mit Kostiimen dsthetisch inszeniert werden.

Es gibt aber auch demokratische Formen der Anwendung des Prifigurati-
ons-Plots. Die Beispiele sind zahlreich. Vielleicht reicht der besonders gut

17 Dies war auch der Grund dafiir, dass Putins Rede zum Gedenken an den Sieg iiber Hitler-
Deutschland am 9. Mai 2022 mit grofter Nervositit erwartet worden war. Es stand zu befiirch-
ten, dass die russische Fithrung die Mobilmachung oder irgendeine andere Form eines neuen
»groflen vaterlindischen Krieges« erkliren und die letzten Hemmungen fallen lassen wiirde.

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:21. @ Urhebarreciitiich geschltzter Inhat 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

Kénnen politische Mythen demokratisch sein? 195

untersuchte Fall der Kathedrale von Reims: Thomas W. Gaehtgens zeigt in
seiner Studie iiber diesen Erinnerungsort, auf welche Weise ein fiir das kol-
lektive Erinnern in Frankreich zentraler Sakralbau, der im Ersten Weltkrieg
von deutscher Seite beschossen worden war, durch einen gemeinsamen Got-
tesdienst von Charles de Gaulle und Konrad Adenauer zu einem Friedenssi-
gnal umgedeutet werden konnte. Auch hier gilt: Die Wunde, die einst
geschlagen wurde, musste am selben Ort wenn nicht »geheilt«, so doch
zumindest behandelt werden.!8

Die Freundschaft zwischen Charles De Gaulle und Konrad Adenauer ist
natiirlich in der Erinnerungspolitik rund um die deutsch-franzosische Aus-
sohnung hochgradig aufgeladen, man konnte auch sagen: mythisch tiberstei-
gert. Aber das macht sie noch nicht falsch oder »blof§« mythisch. Es sind die
Ziele — Versohnung, Frieden, Zusammenarbeit —, die die Mittel wenn nicht
heiligen, so doch in Teilen legitimieren.

Die erste Hypothese lautet entsprechend, dass es eher die jeweils konkret
verfolgten Ziele als die Form sind, die demokratische und antidemokrati-
sche politische Mythen unterscheidet. Verstehen wir mit Carl Schmitt politi-
sche Mythen als Waffen, dann wire die Frage nur, ob diese zum Angriff
oder zur Verteidigung eingesetzt werden.!® Aber kann dies das einzige
Kriterium sein? Musste sich die Funktion politischer Mythen nicht auch
irgendwie in ihrer Form niederschlagen? Erkennen wir nicht intuitiv, wenn
politische Mythen zu autoritiren Zwecken eingesetzt werden? Aber woran
genau?

4. »Gemachte« Mythen: Kunstmythos versus Mythos

Aus einer distanziert-wissenschaftlichen Perspektive scheint an diesen Bei-
spielen der Prifigurationsmythen von Putin und Erdogan ein Aspekt beson-
ders augenfallig: Politische Mythen sind immer »gemacht«, wirken aber nur,
wenn sie »natiirlich« erscheinen. Wenn die Kunstlichkeit, die »Gemacht-
heit« eines Mythos allzu erkennbar wird, erscheint er im Extremfall als blo-
Ber Kitsch. Die Propaganda dekonstruiert sich dann durch Uberdosierung
selbst. So konnte man zumindest den Umstand erkldren, dass aus einer
AufSenperspektive lacherlich erscheint, was in den jeweiligen nationalen
Offentlichkeiten noch zu wirken scheint: Putins und Erdogans politische
Mythen sind fiir AufSenstehende blofSer Kitsch.

18 Gaehtgens 2018.

19 In einem Nachlasstext verteidigt Blumenberg in diesem Sinne den Mythos um Moses gegen
Freud und den israelischen Mythos um Eichmann gegen Arendt: In beiden Fillen, so Blumen-
berg, sei der Mythos ein legitimes Mittel der Notwehr. Vgl. Blumenberg 2015.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:21. @ Urhebarreciitiich geschltzter Inhat 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

196 Felix Heidenreich

Kitsch benutzt die Mittel der Asthetik auf eine so durchschaubare Weise,
dass er damit den eigenen Zielen entgegenarbeitet, ja diese unterminiert:
Kitsch dekonstruiert sich selbst.2® Zumindest in unserem Rezeptionsraum
wirken derartige politische Mythen daher schnell licherlich und die histori-
schen Analogien vollig deplatziert.

Ein solcher Kitschverdacht wendet sich jedoch nicht nur gegen die Mythen
von Autokraten, sondern auch gegen Pathosformeln in der Demokratie. Der
hohe Ton ist in den meisten demokratischen Gesellschaften tendenziell ver-
dachtig geworden. Gerade die biirokratisch anmutende Niichternheit erwies
sich fur Angela Merkel und Olaf Scholz als Erfolgsrezept. Die Skepsis
gegeniiber den starken Denkbildern gilt wohlgemerkt bereits fur die Insze-
nierungen auf Parteitagen — und in Teilen fur den Wahlkampf in Demokra-
tien insgesamt.

Blumenberg unterscheidet in Arbeit am Mythos deutlich zwischen
»gewachsenen« Mythen und »gemachten« Mythen.2! Die einen haben sich
in einer Art Evolutionsgeschichte durchgesetzt, iber Jahrhunderte. Sie kom-
men in immer grofferer Klarheit zum Vorschein. Die sogenannten »Kunst-
mythen« hingegen werden fabriziert. Aber bedeutet dies, dass Kunstmythen
in der politischen Sphire scheitern miuissen?

Blumenberg selbst hat diesbeztiglich, so scheint mir, keine klare Position:
Einerseits ist er der Ansicht, dass Kunstmythen nicht »greifen«, keine wirk-
liche Wirkung entfalten konnen. Ein Beispiel ist die Mythologie der Nazis,
die, so zumindest Blumenberg, nie wirklich verfangen hat. Fur ihn ist
Rosenbergs »Mythus des XX. Jahrhunderts« ein Beispiel fiir den erfolglosen
Versuch einer planmifSiigen Mythopoiesis.22 Ob dieses Beispiel gut gewihlt
ist, liefSe sich diskutieren, aber grundsitzlich scheint Blumenberg zunichst
recht zu haben: Politische Mythen lassen sich nicht ex nibilo einsetzen.

Dass mythomorphe Inszenierungen nicht verfangen, gerade weil sie so
erkennbar professionell gemacht sind, kommt auch in Demokratien vor.
Emmanuel Macron beispielswiese leidet paradoxerweise an der zu groflen
Perfektion seiner Auftritte, an der allzu makellosen Geschliffenheit seines
Pathos. Thm nahmen und nehmen viele Franzosinnen und Franzosen iibel,
dass er ein so guter, so fleifSiger, so geschickter Rhetoriker und Mythopoet
ist. Auch seine photografische Selbstinszenierung zu Beginn des Ukraine-
Kriegs — mal im Kapuzenpulli und mit Dreitagebart, dann mit Sorgenfalten
die Stirn haltend — hat viel Spott auf sich gezogen. Sie war gewissermafSen
derartig erkennbar professionell gemacht, dass ihre Absicht durchschaubar
wurde.

20 Zu den verschiedenen Theorien des Kitsches vgl. Kliche 2000.
21 Vgl. Blumenberg 1979.
22 Blumenberg 2014.

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:21. @ Urhebarreciitiich geschltzter Inhat 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

Kénnen politische Mythen demokratisch sein? 197

Abbildung 1: Macrons photografische Selbstinszenierung

T\ 2% |
NE-N TSl

Y/ E\¥]

i

~

1

-
-2,

© Soazig De La Moissonniere / Instagramm

Andererseits muss Blumenberg natiirlich einrdumen, dass schon der Napo-
leon-Mythos eine geradezu kunsthandwerkliche Dimension hat: Mythen
wurden auch und gerade in der Romantik gemacht — und dies scheint
ihnen nicht geschadet zu haben. Das beste Beispiel ist natirlich die erfolg-
reiche Selbstmythisierung Goethes, die fiir Blumenberg paradigmatisch fur
die »Arbeit am Mythos« war. Und niemand wirde wohl behaupten, die
Selbstmythisierung Goethes habe nicht verfangen.

Wir konnten mit Blumenberg daraus schliefSen, dass erfolgreiche politi-
sche Mythen die Spuren der eigenen »Gemachtheit« verwischen missen.
Erinnern wir uns noch einmal daran, was Roland Barthes iiber das legen-
dire Auto der 1960er Jahre, die Citroen DS (die déesse, die Gottin)
sagte: lhre Oberfliche sei so makellos, dass die Spuren ihrer Herstellung
verschwunden scheinen. Dieses extrem windschnittige und Ufo-hafte Auto
wirke, als stamme es von einem fremden Stern, als sei es nicht von Men-
schen gemacht, sondern von AufSerirdischen.?3

Auch fur erfolgreiche Mythen scheint also zu gelten: Die Spuren ihrer
Herstellung miissen unsichtbar gemacht werden. Es ist womoglich wie
bei einem Solo im Jazz: Es muss spielerisch, leicht, ja geradezu hingeschlu-
dert wirken. Dass die Instrumentalistinnen und Instrumentalisten Jahre
damit verbracht haben, die entsprechenden Fahigkeiten zu entwickeln, muss

23 Barthes 2012, S. 196-198.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. @ Urheberrechtiich geschltzter Inhatt
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

198 Felix Heidenreich

dabei unsichtbar bleiben. Das »Z«, das die russische Propaganda benutzt,
muss entsprechend wie eine spontane Erfindung tapferer Soldaten erschei-
nen. Nur so kann es wirken. Daher scheint es folgerichtig, dass die russi-
sche Regierung das »Z« zwar propagiert, aber keine entsprechenden Pro-
dukte produzieren lasst: Glaubwiirdiger sind die vermeintlich improvisierten
Selbstmarkierungen auf Autos mit weifsen Klebebandern.

Zur Arbeit am antidemokratischen politischen Mythos scheint folglich
immer eine Art Selbstimmunisierung zu gehoren: Auch was de facto ein
Kunstmythos ist, darf nicht als solcher erscheinen. Blumenberg ist insofern
recht zu geben, dass Kunstmythen nicht genau dieselbe Wirkung entfalten
wie Mythen — wenn sie als solche erkannt werden. Und doch gibt es, dies
ware die zweite These, einen wichtigen Unterschied: Demokratische Mythen
konnen viel eher als antidemokratische Mythen die eigenen Produktionsbe-
dingungen transparent machen. Antidemokratische politische Mythen wer-
den hingegen als Ergebnisse nichtintentionaler, emergenter Prozesse priasen-
tiert, als »naturwichsig« entstanden. Doch diese Selbstimmunisierung, die
Invisibilisierung der Produktion, scheint in jenem MafSe schwieriger zu wer-
den, in dem die Rezeptionsseite tiber die Wirkmechanismen von Mythen
informiert ist.

5. Von der »naiven« zur »sentimentalischen« Mythenrezeption

In der Tat haben sich nicht nur die Produktionsbedingungen des Mythos
geandert, von der naiven zur sentimentalischen Produktionsweise, um es
in Schillers Worten zu sagen. Schiller unterschied bekanntlich zwischen
einer »naiven«, das heifst intuitiven, improvisierten, »inspirierten« Form
der Dichtung einerseits und einer »sentimentalischen«, das heifSt reflektier-
ten, poetologisch belehrten, beinahe handwerklichen »Produktion« von
Dichtung andererseits. Fruchtbar scheint diese Unterscheidung auch fiir die
Rezeption politischer Mythen.

Die Hypothese, die diese Unterscheidung erlaubt, lautet dann: Waihrend
im 19. Jahrhundert und in den autoritiren und totalitiren Systemen Vorder-
und Hinterbithne klar voneinander getrennt bleiben, wird diese Differenz
in modernen, offenen Gesellschaften in immer stirkerem Mafle relativiert.
In Teilen erwartet das Publikum heute geradezu, iiber die Entstehungsbedin-
gungen der zu rezipierenden Kulturprodukte ins Bild gesetzt zu werden.
Dadurch wird tendenziell auch noch die Herstellung des Mythos ein Teil des
Mythos.

Dieses Phanomen lasst sich ebenfalls in der Popkultur beobachten, spites-
tens wohl seit den frithen 1970er Jahren. Unendliche Geschichten kursieren
daruber, wie die Beatles ihre legendiren Alben aufnahmen. Die von Peter

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:21. @ Urhebarreciitiich geschltzter Inhat 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

Kénnen politische Mythen demokratisch sein? 199

Jackson produzierte Dokumentation »The Beatles: Get Back« (2021) stei-
gert diesen Mythos um die Entstehung bis zum Grenzbegriff: Volle 468
Minuten konnen die Zuschauerinnen und Zuschauer hier die Beatles im
Studio dabei verfolgen, wie sie das letzte Album »Let it be« aufnehmen. Die
Mythosgenese wird hier selbst mythisiert.

Nicht etwa die Perfektion des Ergebnisses, sondern die Kontingenz der
Entstehung tragt dann plotzlich zum Mythos bei. Unser zeitgenossisches
Aquivalent zu Citroens DS wire ein Auto aus Glas, welches die eigenen
Tricks offenlegt, vielleicht ein Tesla, der mit den eigenen Tricks prahlt,
statt sie zu verbergen, hergestellt in einer glisernen Fabrik. Entsprechend
kann heute kein Kinofilm mehr gefeiert werden, ohne dass die Produktions-
bedingungen transparent wiren. Jeder Mythos kommt mit einem eigenen
»Making-of« daher. Die Special Effects mussen immer gleich miterklart
werden, und die Schauspielerinnen und Schauspieler erzihlen von der inten-
siven Probenarbeit und den Strapazen bei den Action-Szenen.

Es ist auffillig, dass auch bei den politischen Akteuren in Demokratien
immer Ofter ein »behind-the-scenes« publiziert wird. Vor allem Barack
Obama perfektionierte diesen »Blick hinter die Kulissen« in zahllosen
Youtube-Videos. Deutsche Beispiele lieflen sich ebenfalls nennen, Ministe-
rinnen und Minister, die sich mit Kaffeetasse auf dem Boden sitzend vor
dem Manuskript zeigen, kurz bevor sie in der Generalversammlung der
UNO sprechen. Der Dilettantismus des Schnappschusses soll dann die
Authentizitat des Blicks hinter die Bithne verbiirgen.

Wir sitzen folglich nicht mehr einfach in einem politischen Theater und
konsumieren die Inszenierung. Die Biirgerinnen und Biirger werden bestin-
dig durch den Maschinenraum des Theaters gefiihrt, sehen Drehbiithnen und
Maskenbildnerei, Requisiten und den Theaterdonner. Dies bedeutet aber
nicht das Ende der Inszenierung, sondern nur deren Ausweitung: Auch das
am Abendbrottisch gemachte Selfie wird auf einer Bithne gemacht, nur an
einem anderen Ende der Bithne, weiter hinten im Maschinenraum.

Die Dekonstruktion politischer Mythen in autoritiren Regimen lebt hin-
gegen gerade von den Versuchen, Vorder- und Hinterbithne strikt vonein-
ander zu trennen. Wenn beispielsweise die Manipulationen in den Video-
Sequenzen, die die russische Regierung publiziert, enthillt werden, so ist
dies nur moglich, gerade weil »der Blick hinter die Kulissen« hier mit allen
Mitteln verhindert werden sollte.

Demokratische politische Mythen zeichnen sich, so die dritte These, durch
eine Art postmoderne Selbstdistanz aus, durch ihre »sentimentalische«,
nicht mehr naive Rezeption. Zumindest scheint fiir demokratische Mythen
bezeichnend, dass sie auf die poetologische Gelehrtheit des Publikums
reagieren und in besonderem MafSe die eigenen Entstehungs-, ja Produk-

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:21. @ Urhebarreciitiich geschltzter Inhat 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

200 Felix Heidenreich

tionsbedingungen transparent machen konnen. Demokratische politische
Mythen mogen verfiihren, aber sie versuchen in der Regel nicht, zu tiber-
wiltigen, denn in ihrem Gebrauch miissen politische Eliten voraussetzen,
dass man die angewandten Verfahren kennt.

6. Logos und Mythos —wer hegt wen ein?

Die bisherigen Uberlegungen haben im besten Fall dazu beigetragen, drei
mogliche Unterscheidungskriterien zu benennen. Aber das Ritsel, warum
die eingangs zuriickgewiesene klassische Antwort, nach der in Demokratien
der Logos zur Anwendung kommt, in autoritiren Regimen hingegen der
Mythos, so plausibel erscheint, ist damit noch nicht gelost. Wie lasst sich
hier eine Grenzziehung vornehmen, ohne in iiberkommene Muster zurtck-
zufallen?

Ganz offenbar lohnt ein erneuter Riickblick auf den Stand der Debatte:
Beide Modi der Weltbewiltigung sind noétig, in den jeweiligen Situationen
angemessen, ja unvermeidlich. Im Modus des »Mythos« denkt der Mensch
schnell, arbeitet mit Analogien, bloflen Bildern, hofft bereits bekannte Situa-
tionen zu erkennen und Losungsstrategien einfach wiederholen zu konnen.
Im Modus des »Logos« reflektiert er, hilt inne, sucht nach Unterschieden,
versucht die Dinge auf den Begriff zu bringen. Und doch bleibt die Frage,
welcher Modus der Komplexititsreduktion jeweils entscheidend ist. Benutzt
das mythische Denken die Rationalitiat blof§ fur die eigenen Zwecke? So
konnte man die perfekte Kriegs- und Vernichtungslogistik der Nationalso-
zialisten interpretieren: Hier wurde instrumentelle Rationalitit zur Umset-
zung wahnsinniger, letztlich mythischer Ziele eingesetzt. Einspriiche gegen
das mythische Weltbild, die durch eine denotative Weltbeschreibung (»Was
ist der Fall?«) moglich waren, miissen systematisch unterdriickt werden: Die
Wahrheit wird zur Gefahr, die Luge zur Norm.

Oder aber hegt der Logos die Verwendung des Mythos ein? In diesem
zweiten Fall hitte das langsame Denken des Logos eine Art Kontrollfunk-
tion, ein Vetorecht: Was wir im Modus des »Mythos« an Analogien bilden,
wiirde das langsame Denken auf Stichhaltigkeit priffen. Der Mythos phan-
tasiert, bildet wilde Hypothesen, stellt Bedeutsamkeiten und Beziehungen
her. Der Logos prift, ob das alles so stimmen kann. Wo der Mythos zum
bloflen Marchen, zur Lige wird, muss und kann der Logos Einspruch erhe-
ben. Der Krieg gegen die Ukraine ist eben ein »Krieg« und keine »spezielle
Operation«, wie der Kreml behauptet.

Die Wechselwirkungen beider Modi sehen in beiden Fillen sehr dhnlich
aus, sind aber grundverschieden. In beiden Fillen wechselt die politische
Kommunikation zwischen einem »logischen« und einem »analogisierenden«

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:21. @ Urhebarreciitiich geschltzter Inhat 3
Inhatts I far oder



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

Kénnen politische Mythen demokratisch sein? 201

Modus hin und her. Auch in autoritiren Regimen gibt es Rationalitit, auch
in Demokratien politische Mythen. Daher kann es so scheinen, als sei der
Unterscheid gar nicht so grofS. Dieser aber, und dies wire die vierte These,
ergibt sich durch den jeweiligen Status: Der demokratische Mythengebrauch
ist durch den Logos eingehegt, der autoritire Mythengebrauch tendiert
dazu, den Logos zu instrumentalisieren. Die Frage lautet schlicht: Wer ist
Herr, wer Knecht? Dient der Logos dem Mythos oder umgekehrt?

Politische Mythen wiren aus dieser Perspektive auch unter postheroi-
schen, demokratischen Vorzeichen denkbar, insofern sie »schwach« oder
»gebrochen« sind. Die »Brechung« politischer Mythen in Demokratien ent-
steht durch den Einspruch eines Realitdtschecks, ihre formale Entsprechung
besteht in der Transparenz ihrer Genese. Sie sind Instrumente der Welter-
schlieffung und Motivation, die sich durch ihre Niitzlichkeit legitimieren,
aber tiber die mit ihnen verfolgten Ziele befragt werden konnen.

7. Ausblick: Die Wirksamkeit demokratischer Mythen am Beispiel der
Ukraine

Die Gegenwart zeigt, dass dies keineswegs bedeutet, dass Mythen keine
Wirkung erzielen oder lediglich postheroische Inhalte transportieren kon-
nen. Es gibt durchaus auch demokratischen Heroismus, der sich durch
Mythifizierungen motiviert. Klassische Beispiele wiirde man beispielsweise
in der politischen Kommunikation Winston Churchills finden, in dessen
Tradition sich Boris Johnson, wie eingangs erwihnt, zu stellen versuchte.

Doch es gibt auch aktuellere Fille, beispielsweise den Mythos vom » Ghost
of Kiev«. Angeblich gab es einen ukrainischen Piloten, der dutzende russi-
sche Flugzeuge abgeschossen hat. Wie ein »Geist« sei der »Ghost of Kiev«
aus dem Nichts aufgetaucht und habe die Menschen geschiitzt und Rache
an den Angreifern genommen. Auf Twitter wurde der »Ghost of Kiev« zu
einem meme, einem feststehenden Topos. Manche behaupteten, ihn gesehen
zu haben. Andere zeichneten Bilder oder druckten T-Shirts. Es entstand ein
Mythos, der als solcher gekennzeichnet war. Schon der Titel war ironisch:
Ghost! Wer soll schon ernsthaft an Gespenster glauben? Aber auch ein
solcher sentimentalischer, halbironischer Mythos kann Trost spenden, Hoff-
nung geben, Mut machen.

Die ukrainische Kommunikationsstrategie ist vielleicht ein besonders ein-
driickliches Beispiel fiir einen einerseits ironisch gebrochenen und anderer-
seits dennoch erfolgreichen Gebrauch mythischer Denkbilder. Als Volodimir
Selensky in verschiedenen europdischen Parlamenten um Unterstiitzung bat,
rief er sehr geschickt die jeweils passenden historischen Topoi auf. Im spa-
nischen Parlament sprach er beispielsweise von Guernica. Diese baskische

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:21. @ Urhebarreciitiich geschltzter Inhat 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

202 Felix Heidenreich

Stadt wurde im Spanischen Burgerkrieg von der deutschen Luftwaffe zer-
stort. Sie gilt als Sinnbild fiir das Grauen des Krieges, fur den gnadenlosen
Angriff auf eine Zivilbevolkerung. Nicht zuletzt das beriihmte Gemalde von
Pablo Picasso hat zu dieser Aufladung beigetragen. Das spanische Parlament
war verstindlicherweise tief beeindruckt.?* Offenbar reflektierte Selensky
sehr genau, welche Bilder und historischen Beziige in welchen Parlamenten
entscheidend sind.

Ein solcher Gebrauch bekannter Denkbilder kann auch eine »Umbeset-
zung« von politischen Bildern beinhalten. Unter einer »Umbesetzung« ver-
steht Blumenberg die Verwendung mit veranderten Rollen, den Austausch
von einzelnen Begriffs- oder Bildbestinden. Ein fiir Blumenberg wichtiges
Beispiel ist das Denkbild vom »Licht der Vernunft«. Wihrend diese Vorstel-
lung im Platonismus noch mit der Idee der Erleuchtung verbunden ist, wird
der Mensch unter modernen Vorzeichen selbst zum Beleuchter: Immer noch
ist vom »Licht der Vernunft« die Rede, nun aber in umbesetzter Form, nicht
mehr als Erleuchtung von Glaubigen oder Philosophinnen und Philosophen,
sondern als Ausleuchtung durch Forscherinnen und Forscher.

Auch diesen Effekt der Umbesetzung finden wir im Kampf der Bilder.
Timothy Snyder hat immer wieder auf die wichtige Rolle von Iwan Iljin fir
Putins Denken hingewiesen.2S Dessen Hauptwerk »Uber den gewaltsamen
Widerstand gegen das Bose« stellt das Denkbild des Heiligen Georgs im
Kampf mit dem Drachen ins Zentrum. In der deutschen Ausgabe sehen wir
den Heiligen Georg auf dem Cover.2¢

Iljins Text ist ein gutes Beispiel dafir, wie fremd uns die Pathosformeln
eines unironischen politischen Mythos heute geworden sind. Der religios
geliuterte »Krieger« solle endlich sein Schwert gegen die Ubeltiter erheben,
so erfahren wir. Russland, so die These, kimpfe gegen das Bose in Gestalt
eines dekadenten, gottlosen Westens. In der Terminologie des Kremlin ist
Moskau heute die letzte Bastion im Kampf gegen »Gayropa«.

Fur die Frage nach dem Charakter demokratischer politischer Mythen
ist es interessant, die ukrainische Umbesetzung dieses Denkbilds zu betrach-
ten, wie sie seit Beginn des Krieges im Netz kursiert. Sie zeigt immer
wieder Selensky als Heiligen Georg, der den Drachen Putin totet. Dieses
Bild kann aber die Distanz zur Mythisierung nicht verbergen, sie versucht
nicht, die Spuren der eigenen Gemachtheit zu verwischen, sondern zwinkert
uns gleichzeitig zu: Natirlich ist dieses Bild auch irgendwie ein Witz. Und
gerade deshalb ist es ein demokratischer oder zumindest demokratiekompa-
tibler politischer Mythos.

24 Vgl. den ausfiihrlichen Bericht in El Pais vom 6. April 2022.
25 Snyder 2018, insbesondere S. 15-91.
26 Iljin 2018.

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:21. @ Urhebarreciitiich geschltzter Inhat 3
Inhatts I far oder



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

Kénnen politische Mythen demokratisch sein? 203

Abbildung 2: Selensky als Heiliger Georg

- e
. TN 3 & A s

Quelle: www.behance.net/gallery/139009111/St-Zelenskyy (Zugriff vom 19.04.2023).

Entscheidend wiren dann nicht so sehr der Inhalt oder die Form politi-
scher Mythen, sondern die Art des Umgangs mit ihnen. Solange politische
Mythen und Mythisierungen noch infrage gestellt werden konnen, solange
sie so etwas wie Kritik und Reflexion zulassen, ja vielleicht sogar so etwas
wie ironische Brechung und humoreske Uberdrehung, sind sie mit einem
demokratischen Denken durchaus kompatibel. Solange man den Mythos
vom Heiligen Georg nicht tatsichlich ernst nimmt, er irgendwann zu
Kriegsverbrechen an russischen Gefangenen motiviert, ist er keine Propa-
ganda und keine Ideologie. Demokratien konnen Mythen nutzen, ohne sich
an diese zu verlieren

Unter diesen Voraussetzungen scheint es in der Tat aussichtsreich, antide-
mokratischen Mythen nicht nur die nackten Fakten und die kalten Argu-
mente entgegenzusetzen, sondern auch so etwas wie demokratische Gegen-
mythen. Solange diese sich nicht ideologisch verhirten, unhinterfragbar und
unkritisierbar werden, scheinen demokratische Mythen nicht nur zuldssig,
sondern geradezu unvermeidbar. Momentan sucht man in vielen Demokra-
tien noch nach dem richtigen Ton. Wie die »Zeitenwende« sich auf den
Stil unserer politischen Kommunikation langfristig auswirken wird, ob der

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. @ Urheberrechtiich geschltzter Inhatt
Inhalts I Ir oder In



https://www.behance.net/gallery/139009111/St-Zelenskyy (Zugriff vom 19.04.2023).
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

204 Felix Heidenreich

Stil von Angela Merkel und von Olaf Scholz, wie wir ihn lange kannten,
tatsichlich abgelost wird, bleibt momentan unklar. Eine Reflexion uber
Geschichte und Form politischer Mythen eroffnet zumindest Moglichkeits-
horizonte. Dass die Demokratie nur in der Sprache des Logos operiert,
sozusagen einsprachig verfihrt, war schon immer falsch, wirkt nun aber
endgiiltig wie eine aus der Zeit gefallene These.

Literatur

Auerbach, Erich 2018. Mimesis und Figura. Mit einer Neuausgabe des »Figura«-Aufsatzes
von Erich Auerbach, hrsg. v. Balke, Friedrich; Engelmeier, Hannah. 2. Auflage. Pader-
born: Wilhelm Fink.

Barthes, Roland 2012. Mythen des Alltags. Berlin: Suhrkamp.

Blumenberg, Hans 1979. Arbeit am Mythos. Berlin: Suhrkamp.

Blumenberg, Hans 2014. Prdfiguration. Arbeit am politischen Mythos, hrsg. v. Nicholls,
Angus; Heidenreich, Felix. Berlin: Suhrkamp.

Blumenberg, Hans 2015. Rigorismus der Wabrheit: »Moses der Agypter« und weitere Texte
zu Freud und Arendt, hrsg. v. Meyer, Ahlrich. Berlin: Suhrkamp.

Botticci, Chiara 2007. A Philosophy of Political Myth. Cambridge: Cambridge University
Press.

Caillois, Roger 2022. Der Mythos und der Mensch, hrsg. v. Kolb, Sarah; von der Heiden,
Anne. Berlin: Matthes & Seitz.

Cassirer, Ernst 2015 [2002]. Der Mythus des Staates. 2. Auflage. Hamburg: Meiner.

Flood, Christopher G. 2002. Political Myth. A Theoretical Introduction. New York, Lon-
don: Routledge.

Fuhrmann, Manfred. Hrsg. 1983. Terror und Spiel: Probleme der Mythenrezeption. Poetik
und Hermeneutik IV. Miinchen: Fink.

Gaehtgens, Thomas W. 2018. Die brennende Kathedrale. Eine Geschichte aus dem Ersten
Weltkrieg. Munchen: C. H. Beck.

Heidenreich, Felix 2020. »Dunkirk — Leaving the Continent, again. Hans Blumenberg tiber
die Tragik der Wiederholung«, in Weiter denken — Journal fiir Philosophie 1/2020.
https://weiter-denken-journal.de/fruehjahr_2020_blumenberg/Dunkirk_Leaving_the_con
tinent.php (Zugriff vom 19.04.2023).

Iljin, Twan 2018. Der Kampf gegen das Bise. Aus dem Russischen iibersetzt von Sascha
Rudenko. Wachtendonk: Edition Haggia Sophia.

Kahnemann, Daniel 2012. Schnelles Denken, langsames Denken. Miinchen: Siedler Verlag.

Kliche, Dieter 2000. »Kitsch«, in Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sie-
ben Bdnden, Band 3, hrsg. v. Barck, Karlheinz et al., S.272-289. Stuttgart, Weimar: J.
B. Metzler.

McGilchrist, Tain 2019. The Master and His Emissary: The Divided Brain and the Making of
the Western World. 2., erweiterte Auflage. London: Yale University Press.

Minkler, Herfried 1988. »Siegfrieden«, in Herfried Miinkler und Wolfgang Storch: Siegfrie-
den. Politik mit einem deutschen Mythos, S. 50-51. Berlin: Rotbuch.

Miinkler, Herfried 2009. Die Deutschen und ihre Mythen. Berlin: Rowohlt.

Ohly, Friedrich 1977. Schriften zur mittelalterlichen Bedeutungsforschung. Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft.

Schmitt, Carl 1938. Der Leviathan der Staatslehre des Thomas Hobbes. Hamburg: Hanseati-
sche Verlagsanstalt.

Schmitt, Carl 1940. Positionen und Begriffe im Kampf um Weimar — Genf — Versailles.
1923-1939. Hamburg: Hanseatische Verlagsanstalt.

Snyder, Timothy 2018. The Road to Unfreedom: Russia, Europe, America. New York: Tim
Duggan Books.

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. @ Urheberrachtiich geschltzter Inhatt
Inhalts I Ir oder In



https://weiter-denken-journal.de/fruehjahr_2020_blumenberg/Dunkirk_Leaving_the_continent.php
https://weiter-denken-journal.de/fruehjahr_2020_blumenberg/Dunkirk_Leaving_the_continent.php
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186
https://weiter-denken-journal.de/fruehjahr_2020_blumenberg/Dunkirk_Leaving_the_continent.php
https://weiter-denken-journal.de/fruehjahr_2020_blumenberg/Dunkirk_Leaving_the_continent.php

Kénnen politische Mythen demokratisch sein? 205

Zusammenfassung: Psychologie und Kognitionswissenschaften zeigen auf empirische
Weise, was in der Philosophie in anderem Vokabular beschrieben wurde: dass der
Mensch auch in Analogien, Narrativen und Metaphern denkt. Die Relevanz dieser Ein-
sicht fir die Analyse politischer Prozesse ist evident, denn politische Mythen konnen
nicht nur Gemeinschaftsgefithle stiitzen, sondern auch zur Gewalt anleiten. Wie aber
lasst sich zwischen einem demokratischen und einem nichtdemokratischen Gebrauch
politischer Mythen unterscheiden? Sind es nur die Zwecke, die die Mittel legitimieren,
oder gibt es auch formale Unterschiede? Konnen politische Mythen demokratisch sein?
Der Aufsatz versucht zu zeigen, dass es nicht nur Unterschiede in der Art der Verwen-
dung von Mythen gibt, sondern auch in deren Rezeption: Demokratische Mythen sind
hinterfragbar, korrigierbar und zumindest prinzipiell zu gewissen Formen der Ironie
fahig.

Stichworte: politische Mythen, Prifiguration, Propaganda, Politische Theorie, Blumen-
berg

Can Political Myths Be Democratic? The Return and Re-Interpretation of Old
Thought Patterns

Summary: Psychology and cognitive sciences empirically show what philosophy
describes with a different vocabulary: humans also think in analogies, narratives and
metaphors. The relevance of this for analyzing political processes is evident, since politi-
cal myths not only create feelings of community, but may also lead to violence. But how
can one distinguish between a democratic and a non-democratic use of political myths?
Is it only the end that legitimizes the means, or are there also formal differences? Can
political myths be democratic? The article tries to show that there are differences not
only in the way myths are »produced«, but also in the way they are received: democratic
myths can be questioned, corrected and they are — at least in principle — capable of a
specific irony.

Keywords: political myth, prefiguration, propaganda, political theory, Blumenberg

Autor

Felix Heidenreich

Universitat Stuttgart

Internationales Zentrum fiir Kultur- und Technikforschung
Geschwister-Scholl-Strafde 24

70174 Stuttgart

Deutschland

felix.heidenreich@izkt.uni-stuttgart.de

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:21. @ Urhebarreciitiich geschltzter Inhat 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

