
POSITIONEN UND DEBATTEN

Felix Heidenreich

Können politische Mythen demokratisch sein?

Rückkehr und Umdeutung alter Denkfiguren1

Einleitung: Die Macht politischer Mythen

Die Vorstellung, die Geschichte des menschlichen Fortschritts bestehe darin, 
dass der Mythos durch den Logos ersetzt werde (»Vom Mythos zum 
Logos« lautete die Formel des Philologen Bruno Snell), ist immer wieder 
und in verschiedensten Varianten kritisiert worden. Philosophen wie Hans 
Blumenberg stehen mit ihrer Kritik an einer teleologischen Vorstellung der 
Überwindung mythischen Denkens in einer langen Tradition, die eigentlich 
bereits mit dem Poeten und Geschichtenerzähler Platon selbst beginnt, der 
seine Kritik am Mythos in einen Mythos packt.

Platon hatte das Denken in Bildern als ein gedankliches Sich-Treiben-Las­
sen beschrieben. Wie vom Wind übers Meer getrieben komme man zwar 
schnell voran, könne aber die Richtung nicht bewusst bestimmen. Die 
berühmte »zweitbeste Fahrt« besteht, so Platon, im Rudern, also dem sorg­
fältigen, dialektischen Arbeiten mit sauberen Begriffen, klaren Unterschei­
dungen und jenen logischen Schlussfolgerungen, die Aristoteles nach ihm 
formalisierte. Rudernd kommt man zwar langsamer voran, dafür aber kon­
trolliert und zielgerichtet. Die Paradoxie bei Platon besteht indes darin, dass 
diese Kritik am Denken in Bildern selbst in einer Metapher formuliert wird. 
Nicht nur für Hans Blumenberg war Platon – vermeintlich der Todfeind der 
Rhetorik und der Mythen – daher das beste Beispiel für die Unüberwindbar­
keit des Mythos.

Neue Plausibilitäten sind in den vergangenen 50 Jahren hinzugekommen 
und unterfüttern die Beobachtung, dass der Mythos nicht einfach über­
wunden wird. Für die Bedeutung des narrativen Denkens und die welt­
erschließende Funktion von Metaphern gibt es heute empirische Belege. 

1.

 
1 Der vorliegende Text geht auf einen Vortrag zurück, der im Rahmen der Tagung Mitologías poli­

ticas in Valencia (6.-8. April 2022) gehalten wurde. Manche Thesen stützen sich auf Überlegun­
gen, die aus der Zusammenarbeit mit Angus Nicholls im Rahmen der Edition von Blumenbergs 
Nachlasstext »Präfiguration« hervorgegangen sind. Danken möchte ich außerdem den hilfrei­
chen Hinweisen während der Tagung in Valencia, ganz besonders Faustino Oncina Coves, Pedro 
García-Durán, Rüdiger Zill und Falko Schmieder. Außerdem danke ich den anonymen Gutachte­
rinnen und Gutachtern des Leviathan. Eine für die breitere Öffentlichkeit bearbeitete Version 
wurde im deutschen Rundfunk (SWR 2) unter dem Titel »Politische Mythen heute« vorgetragen.

Leviathan, 51. Jg., 2/2023, S. 186 – 205, DOI: 10.5771/0340-0425-2023-2-186

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


Die Verhaltensökonomie, die Kognitionswissenschaften und die Psycholo­
gie haben beispielsweise erklärt, dass der Mensch manchmal langsam und 
logisch, meistens aber schnell und »analogisch« (also Analogien bildend) 
denkt. Das Buch des Nobelpreisträgers Daniel Kahnemann »Thinking: Fast 
and Slow« ist ein Weltbesteller, der in dutzende Sprachen übersetzt wurde.2

Ob diese beiden Modi des Denkens (einerseits logisch, analytisch, lang­
sam und andererseits analogienbildend, metaphorisch, narrativ) mit dem 
Umstand zusammenhängen, dass der Mensch zwei Hirnhälften hat, ist 
umstritten. Der Literaturwissenschaftler und Mediziner Iain McGilchrist 
hat zu zeigen versucht, dass ein Wissen um die divergierenden Arbeitsmodi 
unserer beiden Hirnhälften als eine interessante Heuristik für die Kulturge­
schichtsschreibung dienen kann.3 Aber vielleicht lassen sich »Logos« und 
»Mythos« nicht so einfach physiologisch lokalisieren. Die neuen bildgeben­
den Verfahren haben zumindest noch keine präzise »Verortung« leisten 
können. Wie dem auch sei: Dass in der Politik nicht nur »rational«, kal­
kulierend und »deliberativ« kommuniziert wird, sondern auch mythisch, 
performativ und rhetorisch, darf als eine Trivialität gelten. Zumindest im 
deutschen Sprachraum ist auf geradezu notorische Weise von »Narrativen« 
die Rede, beispielsweise wenn in politischen Reden gefordert wird, die EU 
brauche ein neues »Narrativ«.

Nicht immer ist der politische Einsatz von Narrativen und Mythen 
allerdings so durchschaubar und so trivial wie im Falle einer »großen 
Erzählung«, die die Notwendigkeit der europäischen Integration plausibel 
machen soll. Es gibt auch Mythen, die als Realbeschreibungen präsentiert 
werden – und dann fatale Konsequenzen haben. In Blumenbergs Arbeit 
am Mythos4 war das 19. Jahrhundert (und hier vor allem Goethe und 
Napoleon) das Paradigma der Mythopoiesis. Dieser Blick zurück in ein 
vergangenes Jahrhundert erübrigt sich heute: Nicht nur auf der Ebene der 
philosophischen und politiktheoretischen Reflexion sind Mythen präsent; 
sie haben auch eine enorme konkrete Wirkung. Vladimir Putin träumt 
von einer »russischen Welt«, von historischer Einheit, dem Wesen des Rus­
sentums – und begründet damit einen Angriffskrieg. Zumindest in seiner 
Darstellung inszeniert sich Putin als eine Art Heiliger Georg, der sich im 
Kampf gegen das Böse befindet – ein Denkbild, auf das zurückzukommen 
sein wird.

Und auch im »Westen« geht es nicht nur vernünftig zu – im Gegenteil. 
Auch hier haben politische Mythen seit Jahren Hochkonjunktur. Boris John­

 
2 Deutsche Ausgabe: Kahnemann 2012.
3 McGilchrist 2019.
4 Blumenberg 1979.

Können politische Mythen demokratisch sein? 187

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


sons und Nigel Farages beständige Verweise auf die Geschichte sind weniger 
harmlos und spielerisch als sie erscheinen. Nigel Farage bezog sich in seiner 
Kampagne für den Brexit explizit auf den Dunkirk-Mythos. Noch einmal, 
so suggerierte er, gehe es darum, möglichst schnell vom Kontinent loszu­
kommen, wie bei der Evakuierung der britischen Truppen aus der Stadt 
Dünkirchen im Zweiten Weltkrieg.5 Boris Johnson inszenierte sich als neuer 
Churchill, übernahm dessen rhetorischen Stil, lobte ihn – und irgendwie 
zugleich sich selbst – für genialische Durchsicht und harte Entscheidungen. 
Nicht nur in Russland, auch in Großbritannien muss der Zweite Weltkrieg 
immer wieder aufs Neue gewonnen werden, so muss man schließen. Die 
politiktheoretische Reflexion kann die sich aus dieser Feststellung ergeben­
den drängenden Fragen der Gegenwart nicht ignorieren, will sie tatsächlich 
versuchen, die Zeit in Gedanken zu erfassen, wie Hegel forderte.

Denn die Ignoranz gegenüber mythomorphen Denkformen hat gefährliche 
Konsequenzen. Dass man gegen alle Indizien an einem Dialog mit Putin 
festhielt, erklärt sich wohl auch aus der im Rückblick naiven Hoffnung, 
man werde sich doch wohl »vernünftig« einigen können. Diese Zuversicht 
in die Stärke ökonomischer und anderer kalkulatorischer Argumente scheint 
nun dahin. Bloße Argumente, Statistiken, Verweise auf internationales 
Recht oder ökonomische Folgen sind in manchen Kontexten offenbar wenig 
überzeugend. Umso drängender ist dann eine Reflexion über das mythenför­
mige Denken in der Politik. Denn auch im politischen Kampf gegen die 
neuen Autoritären im Inneren muss eine Strategie gefunden werden, um 
den motivierenden und berauschenden Mythen der autoritären Bewegungen 
irgendwie begegnen zu können. Aber womit? Nur mit Logos, mit Dekon­
struktion und Wissenschaft, oder auch mit demokratischen Mythen, mit 
Gegenbildern und den allerorten beschworenen »Narrativen«? Können poli­
tische Mythen demokratisch sein? Woran wären sie zu erkennen, wie von 
ihren antidemokratischen Äquivalenten zu unterscheiden?

Im Folgenden soll der Versuch unternommen werden, diesen Fragen mit 
vier Thesen und einem abschließenden Antwortversuch zu begegnen. In 
einem ersten Schritt soll sehr kurz die Genese der aktuellen Debattenlage 
skizziert werden: vom Versuch der Exklusion politischer Mythen in Reak­
tion auf den Nationalsozialismus bis zur Einsicht, dass sich mythomorphes 
Denken auch in Demokratien nicht vollends exkludieren lässt (Abschnitt 2). 
Im nächsten Abschnitt wird versucht, anhand des Paradigmas der Präfigu­
ration zu zeigen, dass selbst das in antidemokratischen Diskursen stark 
präsente Schema einer historischen Vorsehung demokratische Varianten 
kennt. Die erste These lautet entsprechend, dass es zunächst die verfolgten 

 
5 Vgl. hierzu Heidenreich 2020.

188 Felix Heidenreich

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


Ziele und nicht die Form sind, die demokratische von antidemokratischen 
politischen Mythen unterscheiden (Abschnitt 3). Wie aber spiegeln sich 
diese Ziele in der Form? Gibt es auch formale Unterschiede im Stil, im 
Gebrauch? Die zweite These lautet, dass demokratische Mythen die eigene 
»Gemachtheit« nicht im selben Maße verbergen müssen: Anders als antide­
mokratische Mythen können sie ihre Genese transparent machen und damit 
ihren Status als Kunstmythen offenlegen (Abschnitt 4). Während die Unter­
scheidung zwischen Mythen und Kunstmythen zunächst die Produktions­
seite betrifft, lässt sich im folgenden Schritt auch über die Rezeptionsbedin­
gungen reflektieren. Die dritte These lautet, dass demokratische Mythen 
anders, nämlich ironisch gebrochen rezipiert werden. Sie transportieren in 
ihrer Rezeption nicht selten die eigene Selbstrelativierung und bleiben daher 
hinterfragbar (Abschnitt 5). Im Folgenden wird als vierte These zu zeigen 
versucht, dass diese Differenz auf einer unterschiedlichen Priorisierung 
beruht: In autoritären Regimen dient die funktionale Rationalität nicht sel­
ten mythischen Weltbildern; in Demokratien zumindest idealerweise die 
mythomorphe Inszenierung einem rationalen Ziel. Der demokratische 
Mythosgebrauch kann zwar in einem Spannungsverhältnis zur wissenschaft­
lichen Beschreibung der Welt stehen, aber nicht in einem offenen Wider­
spruch. Demokratisch ist die mythenförmige Aufladung der Wirklichkeit, 
solange diese durch »Logos« korrigierbar bleibt (Abschnitt 6). Schließlich 
wird anhand des Beispiels der Mythenbildung im ukrainischen Verteidi­
gungskrieg zu zeigen versucht, dass dies keineswegs bedeutet, dass demo­
kratische politische Mythen nur postheroische Inhalte transportieren kön­
nen. Auch der »sentimentalische« Einsatz politischer Mythen in der 
Demokratie kann motivierende Kraft entfalten (Abschnitt 7).

Genese einer Debatte: Der Mythos als Wiederkehr des Verdrängten

Die Debatten über den politischen Mythos reichen bis zur Romantik 
zurück, denn bereits hier werden politische Mythen nicht nur kreiert, son­
dern auch reflektiert, beispielsweise bei Schelling. Aber erst George Sorel 
und anschließend an ihn Carl Schmitt machen daraus im frühen 20. Jahr­
hundert ein explizites Programm. Beide heben hervor, dass nur Mythen 
tatsächlich zum Kampf motivieren können, während Theorien zu abstrakt 
bleiben, um sozialen Wandel anzustoßen und Gewalt zu legitimieren. In 
einem Text über Mussolini lobt Schmitt 1923 den Führer des italienischen 
Faschismus explizit für dessen geschickten Einsatz mythischer Denkformen. 
Sein Text »Die politische Theorie des Mythus«6 empfiehlt den Mythos 

2.

 
6 Schmitt 1940, S. 9–18.

Können politische Mythen demokratisch sein? 189

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


explizit als Waffe im weltanschaulichen Kampf. 1938 kommt Carl Schmitt 
am Ende seines Buches über den Leviathan des Thomas Hobbes auf die 
Rolle des Mythos zurück. Hier heißt es:

»Keine noch so klare Gedankenführung kommt gegen die Kraft echter, mythi­
scher Bilder auf. Die Frage kann nur sein, ob ihr Weg im großen Gang des 
politischen Schicksals ins Gute oder Böse, ins Richtige oder Falsche verläuft. 
Wer solche Bilder benutzt, gerät daher leicht in die Rolle eines Magiers, der 
Gewalten herbeiruft, denen weder sein Arm, noch sein Auge, noch das sonstige 
Maß seiner menschlichen Kraft gewachsen ist.«7

Die Tendenz zum Kontrollverlust im Mythosgebrauch war im Falle Carl 
Schmitts bekanntlich mit Anschauung gesättigt. Entsprechend klingt das 
Lob des Mythos hier bereits etwas skeptischer. Doch letztlich bleibt Schmitt 
dabei: Bilder sind stärker als Begriffe, Mythen stärker als Theorien.

Nach 1945 war ein solches Lob des Mythos unmöglich geworden. Dass 
der Mythos nicht nur motiviert, sondern in den Wahn führen kann, schien 
nun völlig offensichtlich. Für Ernst Cassirer stellte sich der »Mythus des 
Staates« (so der Titel des 1946 posthum publizierten Buches) eine zentrale 
Ursache für die totalitäre Katastrophe dar. Vor dem Hintergrund seiner 
»Philosophie der symbolischen Formen« konnte mythisches Denken nur 
eine Regression darstellen.8 Damit schien Cassirer zugleich eine Art Konsens 
auf den Begriff zu bringen: Keine Experimente, keine wirren Ideen, keine 
politischen Mythen mehr!

Schon bald wurde diese Perspektivierung eines »primitiven« mythischen 
Denkens als bloße Vorform des Logos jedoch infrage gestellt. Dazu trug in 
Frankreich zum einen die Ethnologie bei, die die welterschließende Funktion 
des Mythos in immer neuen Varianten vor Augen führte. Schon 1938 hatte 
Roger Caillois Le mythe et l’homme veröffentlicht. Ihn hatte vor allem die 
Frage umgetrieben, ob Mythen eine Art fundamentum in re haben, also 
beispielsweise auf biologische Tatsachen zurückgeführt werden können. Die 
Gottesanbeterin, die im Moment der Befruchtung das Männchen verspeist, 
wurde Caillois zum Paradigma, weil die Themen Sex, Nahrung und Tod in 
ihrer biologischen Faktizität verdichtet zur Anschauung kommen.9 Mythen 
verankern unser Imaginäres nicht rein willkürlich in Objekten in der Welt, 
sondern erschließen Sachverhalte, die tatsächlich existieren, so Cailloisʼ 
These.

 
7 Schmitt 1938, S. 123 f.
8 Zu empfehlen ist hier die von Franz Stoeßl erarbeitete Neuausgabe: Cassirer 2015 [2002].
9 Caillois Band wurde übrigens 1972 neu aufgelegt und schließlich sogar in der sehr populären 

folio-Reihe bei Gallimard veröffentlicht. Eine deutsche Übersetzung erschien erst 2022: Caillois 
2022.

190 Felix Heidenreich

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


In den 1960er Jahren wurde dann vor allem Claude Lévi-Strauss eine zen­
trale Figur einer französischen Theoriebildung, die den Mythos als welter­
schließend beschrieb. Auch das »wilde Denken« ist ein Denken, lautete die 
Devise, die das Erkenntnisinteresse des Strukturalismus anleitete. Spätestens 
mit Roland Barthesʼ Mythologies und der darin erfolgenden Analyse von 
Alltagsmythen stand die These im Raum, der Mythos sei nie verschwunden. 
Dass beispielsweise Albert Camusʼ Der Mythos des Sisyphos (geschrieben 
1942) zu einem Kultbuch werden konnte, kann als ein Indiz dafür gewertet 
werden, dass die Leistungen von Denkbildern neu entdeckt wurden. Auch 
im Falle der Dialektik der Aufklärung war wohl der Umstand für den Erfolg 
entscheidend, dass die Kritik an der mythischen Regression anhand mythi­
scher Denkbilder diskutiert wurde, also ein suggestiver Mehrwert in den 
Text eingebaut war, der ganz konträre Interpretationen erlaubte: sowohl 
eine Lesart, die die Aussöhnung mit der bürgerlichen Banalität empfahl, als 
auch Lesarten, die spätestens seit Mitte der 1960er Jahre den Revolutions­
willen in der Studentenbewegung speisten.

Die deutschsprachige Debatte über politische Mythen kristallisierte sich 
Ende der 1960er Jahre an der Frage aus, ob der Mythos Entlastung vom 
Terror oder Instrument des Terrors sei. Die Arbeitsgruppe »Poetik und Her­
meneutik« mied dabei jedoch die explizite Bezugnahme auf den National­
sozialismus, sondern debattierte beispielsweise anhand des Paradigmas der 
spätantiken Gnosis.10 Für neuere Ansätze in der Beschreibung politischer 
Mythen wie bei Chiara Botticci bleiben diese Debatten, vor allem Hans Blu­
menberg, jedoch ein zentraler Bezugspunkt.11 Ähnlich wie der Ideologiebe­
griff trat jedoch auch der Begriff des politischen Mythos in den vergangenen 
Jahren in den Hintergrund. Diskursanalyse und »Framing«-Theorien haben 
den Begriff in gewisser Hinsicht verdrängt.

Eine entscheidende Frage bleibt bis heute, wie der Begriff des politischen 
Mythos zu definieren sei. Der Literaturwissenschaftler Christopher G. Flood 
hat hier eine doppelte Abgrenzung vorgeschlagen: Politische Mythen seien 
erstens keine sakralen Mythen, weil sie nicht denselben sakralen Status 
haben (»do not have the sacred status in secular societies«). Zum anderen 
lassen sie sich von Ideologien unterscheiden, weil sie anders als Ideologien 
narrativ verfasst sind und nicht im selben Maße explizite Wahrheitsbehaup­
tungen formulieren. Sie sind zwar, so Flood, »ideologically marked«, aber 
nicht identisch mit Ideologien.12

Floods Definitionsversuch macht die Schwierigkeiten deutlich, die bei dem 
Versuch entstehen, den politischen Mythos gegen alle möglichen anderen 
 
10 Vgl. Fuhrmann 1983.
11 Botticci 2007.
12 Flood 2002, hier S. 41 ff.

Können politische Mythen demokratisch sein? 191

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


Phänomene (Denkbilder, Metaphern, Ideologien, Theorien oder gar den 
explizit unpolitischen Mythos) abzugrenzen. Es ist vielleicht kein Zufall, 
dass auch Herfried Münkler eher eine Beschreibung als eine Definition lie­
fert:

»Politische Mythen greifen, wenn auch nicht immer aufklärend, so doch 
klärend, in alte und neue Unübersichtlichkeiten ein; sie schaffen Einblicke 
und Durchblicke in undurchsichtige Verhältnisse, unüberschaubare Zusam­
menhänge. Ob diese mythischen Verkürzungen und Vereinfachungen, diese 
Stilisierungen politischen Sinns durch ›Reduktion von Komplexität‹ (Niklas 
Luhmann) im Medium des Mythos nun als aufklärend oder täuschend beurteilt 
werden, ist zumeist nur eine Frage der politischen Einstellung.«13

Dass Münkler auch an anderer Stelle keinen Aufwand auf Definitionspro­
bleme betreibt,14 kann wohl als Anzeichen dafür genommen werden, dass 
die Phänomene so vielgestaltig und amorph sind, dass präzise Definitionen 
schnell an ihre Grenzen stoßen: Mythen, Ideologien, Narrative, Metaphern 
und Denkbilder können ineinander übergehen. Ein Denkbild (Frau in Rüs­
tung auf Pferd) kann einen ganzen Mythos (Johanna von Orléans) evozie­
ren, vielleicht nur implizit.

Es scheint vor diesem Hintergrund sinnvoll, die Mythos-Logos-Unter­
scheidung einfach als ein Kontinuum möglicher Berarbeitungsmodi von 
Komplexität zu verstehen: Weltbearbeitung kann demnach in kognitiven 
und sprachlichen Prozessen ablaufen, die am einen Ende des Spektrums 
konstativ, denotativ, ja vielleicht sogar deduktiv erfolgen, am anderen Ende 
des Spektrums jedoch narrativ, konnotativ, performativ. Im einen Modus 
arbeitet der Mensch mit Bedeutungen, im anderen mit Bedeutsamkeiten. 
Im einen Modus wird die Frage gestellt, was der Fall ist, im anderen, wie 
die Welt zu deuten sei. Im einen Fall besteht das Ideal in einer möglichst 
verzerrungsfreien Abbildung und eindeutigen Darstellung, im anderen in der 
Anwendung von »Figuren der Bedeutsamkeit«, die das vorliegende Material 
in eine motivierende Ordnung rücken.

Diese analytische Differenz schließt keineswegs aus, dass es in der Realität 
zu Mischformen kommen kann. Aber die Unterscheidung würde dennoch 
erkennbar machen, wann wir es mit politischen Mythen zu tun haben, 
nämlich dann, wenn kollektiv bindende Entscheidungen durch mythische 
Verfahren herbeigeführt oder beeinflusst werden sollen.

 
13 Münkler 1988, S. 50–51.
14 Vgl. zum Beispiel Münkler 2009, hier vor allem S. 15 ff.

192 Felix Heidenreich

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


Präfiguration – antidemokratisch und demokratisch

Nachdem auf diese tentative Weise ein Sonderbereich politischer Kommuni­
kation herausgestellt wurde, können wir zur Frage nach dem Verhältnis 
von demokratischem und antidemokratischem politischen Mythos zurück­
kehren. Dass politische Mythen an sich demokratiegefährdend, vormodern, 
potenziell totalitär sind, dürfte heute eine Minderheitenposition sein. Aber 
lässt sich tatsächlich zeigen, dass auch formell ähnliche politische Mythen in 
beiden Verwendungsweisen auftreten können?

Hierzu bietet es sich an, auf Hans Blumenbergs Text Präfiguration zu 
rekurrieren. Ausgangspunkt seiner Überlegungen ist hier eine »Figur der 
Bedeutsamkeit«, die ursprünglich aus der katholischen Theologie stammt 
und Verhältnisse von Vorausdeutung und Erfüllung zwischen Altem und 
Neuem Testament erschließen soll: Die Arche Noah deutet auf die Kirche 
voraus, Adam auf Jesus, der Baum im Paradies auf das Kreuz etc. Diese 
»Typos«- beziehungsweise »Figura«-Lehre war Blumenberg nicht nur durch 
sein Theologiestudium bekannt, sondern auch durch Erich Auerbachs ein­
schlägige Studien sowie durch die germanistischen Arbeiten seines Kollegen 
Ernst Friedrich Ohly.15

Wie also funktioniert »Präfiguration« als Schema politischer Mythenbil­
dung? Einleitend erinnert Blumenberg daran, dass der Angriffstag der arabi­
schen Allianz gegen Israel 1973 in Analogie zu einer berühmten Schlacht 
des Propheten Mohammed gewählt wurde. »Der Operationsstab entschied 
für den zehnten Tag des Fastenmonats Ramadan, den 6. Oktober. Weshalb? 
Am zehnten Tag des Ramadan im Jahr 623 hatte der Prophet Mohammed 
mit den Vorbereitungen für die Schlacht von Badr begonnen, die zehn Tage 
später den Triumph des Islam über die arabische Welt mit seinem Einzug in 
Mekka einleiten sollte.«16 Eine »bedeutsame Koinzidenz« wurde inszeniert. 
Die Geschichte sollte sich in transformierter Form wiederholen, eine Vor­
ausdeutung erfüllt werden.

Nach Blumenberg sind es vor allem totalitäre Regime, die solche histori­
schen Verheißungen und Ankündigungen behaupten, um dann deren Erfül­
lung und Umsetzung durchzusetzen. Hitler, so Blumenberg, habe sich in 
beständig changierender Weise mal als neuer Alexander der Große, dann 
wieder als Friedrich der Große oder auch als Napoleon inszeniert – je nach 
Gefechtslage. Im Hintergrund stand dabei jeweils der Mythos des »großen 
Mannes«, der Geschichte schreibt, die Welt nach seinen Ideen formt.

Eine Inszenierung vermeintlich bedeutsamer Koinzidenzen beobachten wir 
auch in der Gegenwart: Es gibt den durchaus plausiblen Verdacht, dass eine 

3.

 
15 Vgl. die 2018 neu herausgegebene Studie Mimesis und Figura von Erich Auerbach; Ohly 1977.
16 Blumenberg 2014, S. 10–11.

Können politische Mythen demokratisch sein? 193

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


geradezu an Zahlenmystik erinnernde Imagination Putin auf den Gedan­
ken gebracht haben könnte, den Krieg gegen die Ukraine ausgerechnet am 
22.2.2022 beginnen zu lassen – nachdem er am 8.8.2008 den aus seiner 
Sicht erfolgreichen Krieg gegen Georgien begonnen hatte. Zwar marschier­
ten die Truppen erst am 24.2. wirklich los, aber die entscheidende Rede 
wurde am Vorabend des 22.2. gehalten, an dem dann die Anerkennung der 
»Volksrepubliken« ratifiziert wurde und erste Truppen in die Ostukraine 
entsandt wurden.

Putin ging es womöglich um das termingerechte Heilen alter Wunden. 
Am 22.2.2014 musste der moskaufreundliche ukrainische Präsident Viktor 
Janukowitsch aus der Ukraine fliehen. Schon bald kursierten Aufnahmen 
aus seinem Palast; diese zeigten Zimmer voller alberner Protzigkeiten, wie 
goldene Wasserhähne und ähnliche Geschmacklosigkeiten. Für Putin stellt 
dieses Szenario wohl bis heute eine Horrorvision dar: das Volk, das in die 
Paläste eindringt, eine Demokratie in einem (zumindest auch) russischspra­
chigen Land. Der Angriff am 22.2.2022 sollte die Wunde vom 22.2.2014 
schließen.17 Seine immer direkteren Bezüge auf vergangene Zaren lassen 
vermuten, dass er diese Analogien nicht nur instrumentell einsetzt, sondern 
tatsächlich an sie glaubt.

Die Denkfigur der termingerechten Reparatur der Geschichte finden wir 
auch bei Recep Tayyip Erdogan: Am 24. Juli 1923 war der Vertrag von 
Lausanne unterschrieben worden, der das Ende des Osmanischen Reiches 
bedeutete. Genau am 24. Juli 2020 musste daher die Umwidmung der Hag­
gia Sophia erfolgen, eine Art symbolische Korrektur der Geschichte und 
Wiederbelebung alter Größe. Der Imam saß mit einem Krummschwert in 
der Hand neben dem Präsidenten in der Haggia Sophia. Konstantinopel war 
noch einmal gefallen, der Sultan Mehmed II. war symbolisch wiedergekehrt.

Diese Beispiele zeigen, welche destruktive Kraft das Schema der Präfigura­
tion auch heute noch haben kann – und wie fruchtbar die Heuristiken für 
ihre Analyse sind, die wir beispielsweise bei Blumenberg finden. Zugleich 
wirft diese Form der Perspektivierung natürlich die Frage auf, warum und 
inwiefern diese Formen politischer Mythen antiquiert erscheinen. Was in 
den Ländern selbst durchaus zu wirken scheint, wirkt in »westlichen« 
Augen schlicht lächerlich, vor allem wenn die historischen Analogien auch 
noch – wie im Falle Erdogans – mit Kostümen ästhetisch inszeniert werden.

Es gibt aber auch demokratische Formen der Anwendung des Präfigurati­
ons-Plots. Die Beispiele sind zahlreich. Vielleicht reicht der besonders gut 

 
17 Dies war auch der Grund dafür, dass Putins Rede zum Gedenken an den Sieg über Hitler-

Deutschland am 9. Mai 2022 mit größter Nervosität erwartet worden war. Es stand zu befürch­
ten, dass die russische Führung die Mobilmachung oder irgendeine andere Form eines neuen 
»großen vaterländischen Krieges« erklären und die letzten Hemmungen fallen lassen würde.

194 Felix Heidenreich

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


untersuchte Fall der Kathedrale von Reims: Thomas W. Gaehtgens zeigt in 
seiner Studie über diesen Erinnerungsort, auf welche Weise ein für das kol­
lektive Erinnern in Frankreich zentraler Sakralbau, der im Ersten Weltkrieg 
von deutscher Seite beschossen worden war, durch einen gemeinsamen Got­
tesdienst von Charles de Gaulle und Konrad Adenauer zu einem Friedenssi­
gnal umgedeutet werden konnte. Auch hier gilt: Die Wunde, die einst 
geschlagen wurde, musste am selben Ort wenn nicht »geheilt«, so doch 
zumindest behandelt werden.18

Die Freundschaft zwischen Charles De Gaulle und Konrad Adenauer ist 
natürlich in der Erinnerungspolitik rund um die deutsch-französische Aus­
söhnung hochgradig aufgeladen, man könnte auch sagen: mythisch überstei­
gert. Aber das macht sie noch nicht falsch oder »bloß« mythisch. Es sind die 
Ziele – Versöhnung, Frieden, Zusammenarbeit –, die die Mittel wenn nicht 
heiligen, so doch in Teilen legitimieren.

Die erste Hypothese lautet entsprechend, dass es eher die jeweils konkret 
verfolgten Ziele als die Form sind, die demokratische und antidemokrati­
sche politische Mythen unterscheidet. Verstehen wir mit Carl Schmitt politi­
sche Mythen als Waffen, dann wäre die Frage nur, ob diese zum Angriff 
oder zur Verteidigung eingesetzt werden.19 Aber kann dies das einzige 
Kriterium sein? Müsste sich die Funktion politischer Mythen nicht auch 
irgendwie in ihrer Form niederschlagen? Erkennen wir nicht intuitiv, wenn 
politische Mythen zu autoritären Zwecken eingesetzt werden? Aber woran 
genau?

»Gemachte« Mythen: Kunstmythos versus Mythos

Aus einer distanziert-wissenschaftlichen Perspektive scheint an diesen Bei­
spielen der Präfigurationsmythen von Putin und Erdogan ein Aspekt beson­
ders augenfällig: Politische Mythen sind immer »gemacht«, wirken aber nur, 
wenn sie »natürlich« erscheinen. Wenn die Künstlichkeit, die »Gemacht­
heit« eines Mythos allzu erkennbar wird, erscheint er im Extremfall als blo­
ßer Kitsch. Die Propaganda dekonstruiert sich dann durch Überdosierung 
selbst. So könnte man zumindest den Umstand erklären, dass aus einer 
Außenperspektive lächerlich erscheint, was in den jeweiligen nationalen 
Öffentlichkeiten noch zu wirken scheint: Putins und Erdogans politische 
Mythen sind für Außenstehende bloßer Kitsch.

4.

 
18 Gaehtgens 2018.
19 In einem Nachlasstext verteidigt Blumenberg in diesem Sinne den Mythos um Moses gegen 

Freud und den israelischen Mythos um Eichmann gegen Arendt: In beiden Fällen, so Blumen­
berg, sei der Mythos ein legitimes Mittel der Notwehr. Vgl. Blumenberg 2015.

Können politische Mythen demokratisch sein? 195

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


Kitsch benutzt die Mittel der Ästhetik auf eine so durchschaubare Weise, 
dass er damit den eigenen Zielen entgegenarbeitet, ja diese unterminiert: 
Kitsch dekonstruiert sich selbst.20 Zumindest in unserem Rezeptionsraum 
wirken derartige politische Mythen daher schnell lächerlich und die histori­
schen Analogien völlig deplatziert.

Ein solcher Kitschverdacht wendet sich jedoch nicht nur gegen die Mythen 
von Autokraten, sondern auch gegen Pathosformeln in der Demokratie. Der 
hohe Ton ist in den meisten demokratischen Gesellschaften tendenziell ver­
dächtig geworden. Gerade die bürokratisch anmutende Nüchternheit erwies 
sich für Angela Merkel und Olaf Scholz als Erfolgsrezept. Die Skepsis 
gegenüber den starken Denkbildern gilt wohlgemerkt bereits für die Insze­
nierungen auf Parteitagen – und in Teilen für den Wahlkampf in Demokra­
tien insgesamt.

Blumenberg unterscheidet in Arbeit am Mythos deutlich zwischen 
»gewachsenen« Mythen und »gemachten« Mythen.21 Die einen haben sich 
in einer Art Evolutionsgeschichte durchgesetzt, über Jahrhunderte. Sie kom­
men in immer größerer Klarheit zum Vorschein. Die sogenannten »Kunst­
mythen« hingegen werden fabriziert. Aber bedeutet dies, dass Kunstmythen 
in der politischen Sphäre scheitern müssen?

Blumenberg selbst hat diesbezüglich, so scheint mir, keine klare Position: 
Einerseits ist er der Ansicht, dass Kunstmythen nicht »greifen«, keine wirk­
liche Wirkung entfalten können. Ein Beispiel ist die Mythologie der Nazis, 
die, so zumindest Blumenberg, nie wirklich verfangen hat. Für ihn ist 
Rosenbergs »Mythus des XX. Jahrhunderts« ein Beispiel für den erfolglosen 
Versuch einer planmäßigen Mythopoiesis.22 Ob dieses Beispiel gut gewählt 
ist, ließe sich diskutieren, aber grundsätzlich scheint Blumenberg zunächst 
recht zu haben: Politische Mythen lassen sich nicht ex nihilo einsetzen.

Dass mythomorphe Inszenierungen nicht verfangen, gerade weil sie so 
erkennbar professionell gemacht sind, kommt auch in Demokratien vor. 
Emmanuel Macron beispielswiese leidet paradoxerweise an der zu großen 
Perfektion seiner Auftritte, an der allzu makellosen Geschliffenheit seines 
Pathos. Ihm nahmen und nehmen viele Französinnen und Franzosen übel, 
dass er ein so guter, so fleißiger, so geschickter Rhetoriker und Mythopoet 
ist. Auch seine photografische Selbstinszenierung zu Beginn des Ukraine-
Kriegs – mal im Kapuzenpulli und mit Dreitagebart, dann mit Sorgenfalten 
die Stirn haltend – hat viel Spott auf sich gezogen. Sie war gewissermaßen 
derartig erkennbar professionell gemacht, dass ihre Absicht durchschaubar 
wurde.
 
20 Zu den verschiedenen Theorien des Kitsches vgl. Kliche 2000.
21 Vgl. Blumenberg 1979.
22 Blumenberg 2014.

196 Felix Heidenreich

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


Abbildung 1: Macrons photografische Selbstinszenierung 

© Soazig De La Moissonnière / Instagramm

Andererseits muss Blumenberg natürlich einräumen, dass schon der Napo­
leon-Mythos eine geradezu kunsthandwerkliche Dimension hat: Mythen 
wurden auch und gerade in der Romantik gemacht – und dies scheint 
ihnen nicht geschadet zu haben. Das beste Beispiel ist natürlich die erfolg­
reiche Selbstmythisierung Goethes, die für Blumenberg paradigmatisch für 
die »Arbeit am Mythos« war. Und niemand würde wohl behaupten, die 
Selbstmythisierung Goethes habe nicht verfangen.

Wir könnten mit Blumenberg daraus schließen, dass erfolgreiche politi­
sche Mythen die Spuren der eigenen »Gemachtheit« verwischen müssen. 
Erinnern wir uns noch einmal daran, was Roland Barthes über das legen­
däre Auto der 1960er Jahre, die Citroen DS (die déesse, die Göttin) 
sagte: Ihre Oberfläche sei so makellos, dass die Spuren ihrer Herstellung 
verschwunden scheinen. Dieses extrem windschnittige und Ufo-hafte Auto 
wirke, als stamme es von einem fremden Stern, als sei es nicht von Men­
schen gemacht, sondern von Außerirdischen.23

Auch für erfolgreiche Mythen scheint also zu gelten: Die Spuren ihrer 
Herstellung müssen unsichtbar gemacht werden. Es ist womöglich wie 
bei einem Solo im Jazz: Es muss spielerisch, leicht, ja geradezu hingeschlu­
dert wirken. Dass die Instrumentalistinnen und Instrumentalisten Jahre 
damit verbracht haben, die entsprechenden Fähigkeiten zu entwickeln, muss 

 
23 Barthes 2012, S. 196–198.

Können politische Mythen demokratisch sein? 197

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


dabei unsichtbar bleiben. Das »Z«, das die russische Propaganda benutzt, 
muss entsprechend wie eine spontane Erfindung tapferer Soldaten erschei­
nen. Nur so kann es wirken. Daher scheint es folgerichtig, dass die russi­
sche Regierung das »Z« zwar propagiert, aber keine entsprechenden Pro­
dukte produzieren lässt: Glaubwürdiger sind die vermeintlich improvisierten 
Selbstmarkierungen auf Autos mit weißen Klebebändern.

Zur Arbeit am antidemokratischen politischen Mythos scheint folglich 
immer eine Art Selbstimmunisierung zu gehören: Auch was de facto ein 
Kunstmythos ist, darf nicht als solcher erscheinen. Blumenberg ist insofern 
recht zu geben, dass Kunstmythen nicht genau dieselbe Wirkung entfalten 
wie Mythen – wenn sie als solche erkannt werden. Und doch gibt es, dies 
wäre die zweite These, einen wichtigen Unterschied: Demokratische Mythen 
können viel eher als antidemokratische Mythen die eigenen Produktionsbe­
dingungen transparent machen. Antidemokratische politische Mythen wer­
den hingegen als Ergebnisse nichtintentionaler, emergenter Prozesse präsen­
tiert, als »naturwüchsig« entstanden. Doch diese Selbstimmunisierung, die 
Invisibilisierung der Produktion, scheint in jenem Maße schwieriger zu wer­
den, in dem die Rezeptionsseite über die Wirkmechanismen von Mythen 
informiert ist.

Von der »naiven« zur »sentimentalischen« Mythenrezeption

In der Tat haben sich nicht nur die Produktionsbedingungen des Mythos 
geändert, von der naiven zur sentimentalischen Produktionsweise, um es 
in Schillers Worten zu sagen. Schiller unterschied bekanntlich zwischen 
einer »naiven«, das heißt intuitiven, improvisierten, »inspirierten« Form 
der Dichtung einerseits und einer »sentimentalischen«, das heißt reflektier­
ten, poetologisch belehrten, beinahe handwerklichen »Produktion« von 
Dichtung andererseits. Fruchtbar scheint diese Unterscheidung auch für die 
Rezeption politischer Mythen.

Die Hypothese, die diese Unterscheidung erlaubt, lautet dann: Während 
im 19. Jahrhundert und in den autoritären und totalitären Systemen Vorder- 
und Hinterbühne klar voneinander getrennt bleiben, wird diese Differenz 
in modernen, offenen Gesellschaften in immer stärkerem Maße relativiert. 
In Teilen erwartet das Publikum heute geradezu, über die Entstehungsbedin­
gungen der zu rezipierenden Kulturprodukte ins Bild gesetzt zu werden. 
Dadurch wird tendenziell auch noch die Herstellung des Mythos ein Teil des 
Mythos.

Dieses Phänomen lässt sich ebenfalls in der Popkultur beobachten, spätes­
tens wohl seit den frühen 1970er Jahren. Unendliche Geschichten kursieren 
darüber, wie die Beatles ihre legendären Alben aufnahmen. Die von Peter 

5.

198 Felix Heidenreich

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


Jackson produzierte Dokumentation »The Beatles: Get Back« (2021) stei­
gert diesen Mythos um die Entstehung bis zum Grenzbegriff: Volle 468 
Minuten können die Zuschauerinnen und Zuschauer hier die Beatles im 
Studio dabei verfolgen, wie sie das letzte Album »Let it be« aufnehmen. Die 
Mythosgenese wird hier selbst mythisiert.

Nicht etwa die Perfektion des Ergebnisses, sondern die Kontingenz der 
Entstehung trägt dann plötzlich zum Mythos bei. Unser zeitgenössisches 
Äquivalent zu Citroens DS wäre ein Auto aus Glas, welches die eigenen 
Tricks offenlegt, vielleicht ein Tesla, der mit den eigenen Tricks prahlt, 
statt sie zu verbergen, hergestellt in einer gläsernen Fabrik. Entsprechend 
kann heute kein Kinofilm mehr gefeiert werden, ohne dass die Produktions­
bedingungen transparent wären. Jeder Mythos kommt mit einem eigenen 
»Making-of« daher. Die Special Effects müssen immer gleich miterklärt 
werden, und die Schauspielerinnen und Schauspieler erzählen von der inten­
siven Probenarbeit und den Strapazen bei den Action-Szenen.

Es ist auffällig, dass auch bei den politischen Akteuren in Demokratien 
immer öfter ein »behind-the-scenes« publiziert wird. Vor allem Barack 
Obama perfektionierte diesen »Blick hinter die Kulissen« in zahllosen 
Youtube-Videos. Deutsche Beispiele ließen sich ebenfalls nennen, Ministe­
rinnen und Minister, die sich mit Kaffeetasse auf dem Boden sitzend vor 
dem Manuskript zeigen, kurz bevor sie in der Generalversammlung der 
UNO sprechen. Der Dilettantismus des Schnappschusses soll dann die 
Authentizität des Blicks hinter die Bühne verbürgen.

Wir sitzen folglich nicht mehr einfach in einem politischen Theater und 
konsumieren die Inszenierung. Die Bürgerinnen und Bürger werden bestän­
dig durch den Maschinenraum des Theaters geführt, sehen Drehbühnen und 
Maskenbildnerei, Requisiten und den Theaterdonner. Dies bedeutet aber 
nicht das Ende der Inszenierung, sondern nur deren Ausweitung: Auch das 
am Abendbrottisch gemachte Selfie wird auf einer Bühne gemacht, nur an 
einem anderen Ende der Bühne, weiter hinten im Maschinenraum.

Die Dekonstruktion politischer Mythen in autoritären Regimen lebt hin­
gegen gerade von den Versuchen, Vorder- und Hinterbühne strikt vonein­
ander zu trennen. Wenn beispielsweise die Manipulationen in den Video-
Sequenzen, die die russische Regierung publiziert, enthüllt werden, so ist 
dies nur möglich, gerade weil »der Blick hinter die Kulissen« hier mit allen 
Mitteln verhindert werden sollte.

Demokratische politische Mythen zeichnen sich, so die dritte These, durch 
eine Art postmoderne Selbstdistanz aus, durch ihre »sentimentalische«, 
nicht mehr naive Rezeption. Zumindest scheint für demokratische Mythen 
bezeichnend, dass sie auf die poetologische Gelehrtheit des Publikums 
reagieren und in besonderem Maße die eigenen Entstehungs-, ja Produk­

Können politische Mythen demokratisch sein? 199

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


tionsbedingungen transparent machen können. Demokratische politische 
Mythen mögen verführen, aber sie versuchen in der Regel nicht, zu über­
wältigen, denn in ihrem Gebrauch müssen politische Eliten voraussetzen, 
dass man die angewandten Verfahren kennt.

Logos und Mythos – wer hegt wen ein?

Die bisherigen Überlegungen haben im besten Fall dazu beigetragen, drei 
mögliche Unterscheidungskriterien zu benennen. Aber das Rätsel, warum 
die eingangs zurückgewiesene klassische Antwort, nach der in Demokratien 
der Logos zur Anwendung kommt, in autoritären Regimen hingegen der 
Mythos, so plausibel erscheint, ist damit noch nicht gelöst. Wie lässt sich 
hier eine Grenzziehung vornehmen, ohne in überkommene Muster zurück­
zufallen?

Ganz offenbar lohnt ein erneuter Rückblick auf den Stand der Debatte: 
Beide Modi der Weltbewältigung sind nötig, in den jeweiligen Situationen 
angemessen, ja unvermeidlich. Im Modus des »Mythos« denkt der Mensch 
schnell, arbeitet mit Analogien, bloßen Bildern, hofft bereits bekannte Situa­
tionen zu erkennen und Lösungsstrategien einfach wiederholen zu können. 
Im Modus des »Logos« reflektiert er, hält inne, sucht nach Unterschieden, 
versucht die Dinge auf den Begriff zu bringen. Und doch bleibt die Frage, 
welcher Modus der Komplexitätsreduktion jeweils entscheidend ist. Benutzt 
das mythische Denken die Rationalität bloß für die eigenen Zwecke? So 
könnte man die perfekte Kriegs- und Vernichtungslogistik der Nationalso­
zialisten interpretieren: Hier wurde instrumentelle Rationalität zur Umset­
zung wahnsinniger, letztlich mythischer Ziele eingesetzt. Einsprüche gegen 
das mythische Weltbild, die durch eine denotative Weltbeschreibung (»Was 
ist der Fall?«) möglich wären, müssen systematisch unterdrückt werden: Die 
Wahrheit wird zur Gefahr, die Lüge zur Norm.

Oder aber hegt der Logos die Verwendung des Mythos ein? In diesem 
zweiten Fall hätte das langsame Denken des Logos eine Art Kontrollfunk­
tion, ein Vetorecht: Was wir im Modus des »Mythos« an Analogien bilden, 
würde das langsame Denken auf Stichhaltigkeit prüfen. Der Mythos phan­
tasiert, bildet wilde Hypothesen, stellt Bedeutsamkeiten und Beziehungen 
her. Der Logos prüft, ob das alles so stimmen kann. Wo der Mythos zum 
bloßen Märchen, zur Lüge wird, muss und kann der Logos Einspruch erhe­
ben. Der Krieg gegen die Ukraine ist eben ein »Krieg« und keine »spezielle 
Operation«, wie der Kreml behauptet.

Die Wechselwirkungen beider Modi sehen in beiden Fällen sehr ähnlich 
aus, sind aber grundverschieden. In beiden Fällen wechselt die politische 
Kommunikation zwischen einem »logischen« und einem »analogisierenden« 

6.

200 Felix Heidenreich

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


Modus hin und her. Auch in autoritären Regimen gibt es Rationalität, auch 
in Demokratien politische Mythen. Daher kann es so scheinen, als sei der 
Unterscheid gar nicht so groß. Dieser aber, und dies wäre die vierte These, 
ergibt sich durch den jeweiligen Status: Der demokratische Mythengebrauch 
ist durch den Logos eingehegt, der autoritäre Mythengebrauch tendiert 
dazu, den Logos zu instrumentalisieren. Die Frage lautet schlicht: Wer ist 
Herr, wer Knecht? Dient der Logos dem Mythos oder umgekehrt?

Politische Mythen wären aus dieser Perspektive auch unter postheroi­
schen, demokratischen Vorzeichen denkbar, insofern sie »schwach« oder 
»gebrochen« sind. Die »Brechung« politischer Mythen in Demokratien ent­
steht durch den Einspruch eines Realitätschecks, ihre formale Entsprechung 
besteht in der Transparenz ihrer Genese. Sie sind Instrumente der Welter­
schließung und Motivation, die sich durch ihre Nützlichkeit legitimieren, 
aber über die mit ihnen verfolgten Ziele befragt werden können.

Ausblick: Die Wirksamkeit demokratischer Mythen am Beispiel der 
Ukraine

Die Gegenwart zeigt, dass dies keineswegs bedeutet, dass Mythen keine 
Wirkung erzielen oder lediglich postheroische Inhalte transportieren kön­
nen. Es gibt durchaus auch demokratischen Heroismus, der sich durch 
Mythifizierungen motiviert. Klassische Beispiele würde man beispielsweise 
in der politischen Kommunikation Winston Churchills finden, in dessen 
Tradition sich Boris Johnson, wie eingangs erwähnt, zu stellen versuchte.

Doch es gibt auch aktuellere Fälle, beispielsweise den Mythos vom »Ghost 
of Kiev«. Angeblich gab es einen ukrainischen Piloten, der dutzende russi­
sche Flugzeuge abgeschossen hat. Wie ein »Geist« sei der »Ghost of Kiev« 
aus dem Nichts aufgetaucht und habe die Menschen geschützt und Rache 
an den Angreifern genommen. Auf Twitter wurde der »Ghost of Kiev« zu 
einem meme, einem feststehenden Topos. Manche behaupteten, ihn gesehen 
zu haben. Andere zeichneten Bilder oder druckten T-Shirts. Es entstand ein 
Mythos, der als solcher gekennzeichnet war. Schon der Titel war ironisch: 
Ghost! Wer soll schon ernsthaft an Gespenster glauben? Aber auch ein 
solcher sentimentalischer, halbironischer Mythos kann Trost spenden, Hoff­
nung geben, Mut machen.

Die ukrainische Kommunikationsstrategie ist vielleicht ein besonders ein­
drückliches Beispiel für einen einerseits ironisch gebrochenen und anderer­
seits dennoch erfolgreichen Gebrauch mythischer Denkbilder. Als Volodimir 
Selensky in verschiedenen europäischen Parlamenten um Unterstützung bat, 
rief er sehr geschickt die jeweils passenden historischen Topoi auf. Im spa­
nischen Parlament sprach er beispielsweise von Guernica. Diese baskische 

7.

Können politische Mythen demokratisch sein? 201

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


Stadt wurde im Spanischen Bürgerkrieg von der deutschen Luftwaffe zer­
stört. Sie gilt als Sinnbild für das Grauen des Krieges, für den gnadenlosen 
Angriff auf eine Zivilbevölkerung. Nicht zuletzt das berühmte Gemälde von 
Pablo Picasso hat zu dieser Aufladung beigetragen. Das spanische Parlament 
war verständlicherweise tief beeindruckt.24 Offenbar reflektierte Selensky 
sehr genau, welche Bilder und historischen Bezüge in welchen Parlamenten 
entscheidend sind.

Ein solcher Gebrauch bekannter Denkbilder kann auch eine »Umbeset­
zung« von politischen Bildern beinhalten. Unter einer »Umbesetzung« ver­
steht Blumenberg die Verwendung mit veränderten Rollen, den Austausch 
von einzelnen Begriffs- oder Bildbeständen. Ein für Blumenberg wichtiges 
Beispiel ist das Denkbild vom »Licht der Vernunft«. Während diese Vorstel­
lung im Platonismus noch mit der Idee der Erleuchtung verbunden ist, wird 
der Mensch unter modernen Vorzeichen selbst zum Beleuchter: Immer noch 
ist vom »Licht der Vernunft« die Rede, nun aber in umbesetzter Form, nicht 
mehr als Erleuchtung von Gläubigen oder Philosophinnen und Philosophen, 
sondern als Ausleuchtung durch Forscherinnen und Forscher.

Auch diesen Effekt der Umbesetzung finden wir im Kampf der Bilder. 
Timothy Snyder hat immer wieder auf die wichtige Rolle von Iwan Iljin für 
Putins Denken hingewiesen.25 Dessen Hauptwerk »Über den gewaltsamen 
Widerstand gegen das Böse« stellt das Denkbild des Heiligen Georgs im 
Kampf mit dem Drachen ins Zentrum. In der deutschen Ausgabe sehen wir 
den Heiligen Georg auf dem Cover.26

Iljins Text ist ein gutes Beispiel dafür, wie fremd uns die Pathosformeln 
eines unironischen politischen Mythos heute geworden sind. Der religiös 
geläuterte »Krieger« solle endlich sein Schwert gegen die Übeltäter erheben, 
so erfahren wir. Russland, so die These, kämpfe gegen das Böse in Gestalt 
eines dekadenten, gottlosen Westens. In der Terminologie des Kremlin ist 
Moskau heute die letzte Bastion im Kampf gegen »Gayropa«.

Für die Frage nach dem Charakter demokratischer politischer Mythen 
ist es interessant, die ukrainische Umbesetzung dieses Denkbilds zu betrach­
ten, wie sie seit Beginn des Krieges im Netz kursiert. Sie zeigt immer 
wieder Selensky als Heiligen Georg, der den Drachen Putin tötet. Dieses 
Bild kann aber die Distanz zur Mythisierung nicht verbergen, sie versucht 
nicht, die Spuren der eigenen Gemachtheit zu verwischen, sondern zwinkert 
uns gleichzeitig zu: Natürlich ist dieses Bild auch irgendwie ein Witz. Und 
gerade deshalb ist es ein demokratischer oder zumindest demokratiekompa­
tibler politischer Mythos.
 
24 Vgl. den ausführlichen Bericht in El País vom 6. April 2022.
25 Snyder 2018, insbesondere S. 15–91.
26 Iljin 2018.

202 Felix Heidenreich

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


Abbildung 2: Selensky als Heiliger Georg

Quelle: www.behance.net/gallery/139009111/St-Zelenskyy (Zugriff vom 19.04.2023).

Entscheidend wären dann nicht so sehr der Inhalt oder die Form politi­
scher Mythen, sondern die Art des Umgangs mit ihnen. Solange politische 
Mythen und Mythisierungen noch infrage gestellt werden können, solange 
sie so etwas wie Kritik und Reflexion zulassen, ja vielleicht sogar so etwas 
wie ironische Brechung und humoreske Überdrehung, sind sie mit einem 
demokratischen Denken durchaus kompatibel. Solange man den Mythos 
vom Heiligen Georg nicht tatsächlich ernst nimmt, er irgendwann zu 
Kriegsverbrechen an russischen Gefangenen motiviert, ist er keine Propa­
ganda und keine Ideologie. Demokratien können Mythen nutzen, ohne sich 
an diese zu verlieren

Unter diesen Voraussetzungen scheint es in der Tat aussichtsreich, antide­
mokratischen Mythen nicht nur die nackten Fakten und die kalten Argu­
mente entgegenzusetzen, sondern auch so etwas wie demokratische Gegen­
mythen. Solange diese sich nicht ideologisch verhärten, unhinterfragbar und 
unkritisierbar werden, scheinen demokratische Mythen nicht nur zulässig, 
sondern geradezu unvermeidbar. Momentan sucht man in vielen Demokra­
tien noch nach dem richtigen Ton. Wie die »Zeitenwende« sich auf den 
Stil unserer politischen Kommunikation langfristig auswirken wird, ob der 

Können politische Mythen demokratisch sein? 203

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.behance.net/gallery/139009111/St-Zelenskyy (Zugriff vom 19.04.2023).
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186


Stil von Angela Merkel und von Olaf Scholz, wie wir ihn lange kannten, 
tatsächlich abgelöst wird, bleibt momentan unklar. Eine Reflexion über 
Geschichte und Form politischer Mythen eröffnet zumindest Möglichkeits­
horizonte. Dass die Demokratie nur in der Sprache des Logos operiert, 
sozusagen einsprachig verfährt, war schon immer falsch, wirkt nun aber 
endgültig wie eine aus der Zeit gefallene These.

Literatur

Auerbach, Erich 2018. Mimesis und Figura. Mit einer Neuausgabe des »Figura«-Aufsatzes 
von Erich Auerbach, hrsg. v. Balke, Friedrich; Engelmeier, Hannah. 2. Auflage. Pader­
born: Wilhelm Fink.

Barthes, Roland 2012. Mythen des Alltags. Berlin: Suhrkamp.
Blumenberg, Hans 1979. Arbeit am Mythos. Berlin: Suhrkamp.
Blumenberg, Hans 2014. Präfiguration. Arbeit am politischen Mythos, hrsg. v. Nicholls, 

Angus; Heidenreich, Felix. Berlin: Suhrkamp.
Blumenberg, Hans 2015. Rigorismus der Wahrheit: »Moses der Ägypter« und weitere Texte 

zu Freud und Arendt, hrsg. v. Meyer, Ahlrich. Berlin: Suhrkamp.
Botticci, Chiara 2007. A Philosophy of Political Myth. Cambridge: Cambridge University 

Press.
Caillois, Roger 2022. Der Mythos und der Mensch, hrsg. v. Kolb, Sarah; von der Heiden, 

Anne. Berlin: Matthes & Seitz.
Cassirer, Ernst 2015 [2002]. Der Mythus des Staates. 2. Auflage. Hamburg: Meiner.
Flood, Christopher G. 2002. Political Myth. A Theoretical Introduction. New York, Lon­

don: Routledge.
Fuhrmann, Manfred. Hrsg. 1983. Terror und Spiel: Probleme der Mythenrezeption. Poetik 

und Hermeneutik IV. München: Fink.
Gaehtgens, Thomas W. 2018. Die brennende Kathedrale. Eine Geschichte aus dem Ersten 

Weltkrieg. München: C. H. Beck.
Heidenreich, Felix 2020. »Dunkirk – Leaving the Continent, again. Hans Blumenberg über 

die Tragik der Wiederholung«, in Weiter denken – Journal für Philosophie 1/2020. 
https://weiter-denken-journal.de/fruehjahr_2020_blumenberg/Dunkirk_Leaving_the_con
tinent.php (Zugriff vom 19.04.2023).

Iljin, Iwan 2018. Der Kampf gegen das Böse. Aus dem Russischen übersetzt von Sascha 
Rudenko. Wachtendonk: Edition Haggia Sophia.

Kahnemann, Daniel 2012. Schnelles Denken, langsames Denken. München: Siedler Verlag.
Kliche, Dieter 2000. »Kitsch«, in Ästhetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sie­

ben Bänden, Band 3, hrsg. v. Barck, Karlheinz et al., S. 272–289. Stuttgart, Weimar: J. 
B. Metzler.

McGilchrist, Iain 2019. The Master and His Emissary: The Divided Brain and the Making of 
the Western World. 2., erweiterte Auflage. London: Yale University Press.

Münkler, Herfried 1988. »Siegfrieden«, in Herfried Münkler und Wolfgang Storch: Siegfrie­
den. Politik mit einem deutschen Mythos, S. 50–51. Berlin: Rotbuch.

Münkler, Herfried 2009. Die Deutschen und ihre Mythen. Berlin: Rowohlt.
Ohly, Friedrich 1977. Schriften zur mittelalterlichen Bedeutungsforschung. Darmstadt: Wis­

senschaftliche Buchgesellschaft.
Schmitt, Carl 1938. Der Leviathan der Staatslehre des Thomas Hobbes. Hamburg: Hanseati­

sche Verlagsanstalt.
Schmitt, Carl 1940. Positionen und Begriffe im Kampf um Weimar – Genf – Versailles. 

1923–1939. Hamburg: Hanseatische Verlagsanstalt.
Snyder, Timothy 2018. The Road to Unfreedom: Russia, Europe, America. New York: Tim 

Duggan Books.

204 Felix Heidenreich

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://weiter-denken-journal.de/fruehjahr_2020_blumenberg/Dunkirk_Leaving_the_continent.php
https://weiter-denken-journal.de/fruehjahr_2020_blumenberg/Dunkirk_Leaving_the_continent.php
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186
https://weiter-denken-journal.de/fruehjahr_2020_blumenberg/Dunkirk_Leaving_the_continent.php
https://weiter-denken-journal.de/fruehjahr_2020_blumenberg/Dunkirk_Leaving_the_continent.php


Zusammenfassung: Psychologie und Kognitionswissenschaften zeigen auf empirische 
Weise, was in der Philosophie in anderem Vokabular beschrieben wurde: dass der 
Mensch auch in Analogien, Narrativen und Metaphern denkt. Die Relevanz dieser Ein­
sicht für die Analyse politischer Prozesse ist evident, denn politische Mythen können 
nicht nur Gemeinschaftsgefühle stützen, sondern auch zur Gewalt anleiten. Wie aber 
lässt sich zwischen einem demokratischen und einem nichtdemokratischen Gebrauch 
politischer Mythen unterscheiden? Sind es nur die Zwecke, die die Mittel legitimieren, 
oder gibt es auch formale Unterschiede? Können politische Mythen demokratisch sein? 
Der Aufsatz versucht zu zeigen, dass es nicht nur Unterschiede in der Art der Verwen­
dung von Mythen gibt, sondern auch in deren Rezeption: Demokratische Mythen sind 
hinterfragbar, korrigierbar und zumindest prinzipiell zu gewissen Formen der Ironie 
fähig.

Stichworte: politische Mythen, Präfiguration, Propaganda, Politische Theorie, Blumen­
berg

Can Political Myths Be Democratic? The Return and Re-Interpretation of Old 
Thought Patterns

Summary: Psychology and cognitive sciences empirically show what philosophy 
describes with a different vocabulary: humans also think in analogies, narratives and 
metaphors. The relevance of this for analyzing political processes is evident, since politi­
cal myths not only create feelings of community, but may also lead to violence. But how 
can one distinguish between a democratic and a non-democratic use of political myths? 
Is it only the end that legitimizes the means, or are there also formal differences? Can 
political myths be democratic? The article tries to show that there are differences not 
only in the way myths are »produced«, but also in the way they are received: democratic 
myths can be questioned, corrected and they are – at least in principle – capable of a 
specific irony.

Keywords: political myth, prefiguration, propaganda, political theory, Blumenberg

Autor

Felix Heidenreich
Universität Stuttgart
Internationales Zentrum für Kultur- und Technikforschung
Geschwister-Scholl-Straße 24
70174 Stuttgart
Deutschland
felix.heidenreich@izkt.uni-stuttgart.de

Können politische Mythen demokratisch sein? 205

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:39:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-186

