
1. Neue Politische Theologie

»gefährliche Erinnerungen, die plötzlich durchschlagen

inmitten unserer Selbstverständlichkeiten,

in denen die Erfahrung vergangener Schrecken

und vergangener Hoffnungen

plötzlich auftaucht inmitten unserer Alltagswelt

und die Plausibilität dieses Alltags entsichert.«1

Politische Theologie ist ein divers genutzter Begriff2, um den es seit langem aus-

führliche und kontroverse Debatten gibt. Im 20. Jahrhundert prägte vor allem Carl

Schmitt den Begriff ›PolitischeTheologie‹.3Metz stellt sich also mit der Benennung

seines Konzepts als ›Politischen Theologie‹ in eine teilweise schwierige Tradition.

1 Metz, ZB, 66.

2 Seine ersteVerwendungwird inder Stoa verortet, genauer beim römischenGelehrtenMarcus

Terentius Varro und seinem Konzept der theologia tripartita (Stoicorum Veterum Fragment

II, 1009). Er unterscheidet zwischen drei Formen der Theologie. Die ›natürliche Theologie‹

fragt danach, was die Götter sind und wird von den Philosoph*innen betrieben. Die Dichter

treibenmit derMythologie ›mythische Theologie‹. Die ›politische Theologie‹ bzw. die gesetz-

liche beschäftigt sich mit dem Kult, den Dingen des Staates und der Moral. Diese römische

politische Theologie diente u.a. zur Legitimation des Staates. Zu den unterschiedlichen Ge-

staltender PolitischenTheologie s. Vorgrimler,Herbert, Politische Theologie, in: Ders., Neues

TheologischesWörterbuch, Freiburg/Basel/Wien 62008, 505–506. Vgl. dazuMetz, ZB, 26 bzw.

163.

3 Carl Schmitt ist und bleibt ein relevanter Akteur der Politischen Theologie. An seinem Den-

ken haben sich zahlreiche Debatten entfacht. Die Politische Theologie steht sozusagen un-

ter dem ›Schatten Carl Schmitts‹ (Christoph Menke). Es wäre eine Auslassung, ihn nicht zu

erwähnen. Gleichzeitig werden sein Denken und seine Befürwortung der Diktatur durch je-

de Erwähnung wieder neu aufgerufen und ins Gedächtnis gebracht. Die Benennung ist da-

bei also ein performativer Akt, genauso wie die Auslassung (s. dazu Kapitel II 4.3). In diesem

Dilemma steckt die Politische Theologie. Ein neuer Versuch der Politischen Theologie oh-

ne Schmitt findet sich bei Lefort, Claude, Fortdauer des Theologisch-Politischen? Aus dem

Französischen von Hans Scheulen und Ariane Cuvelier, (Passagen Forum), Wien 1999. Eine

interessante und weiterbringende Art der Auseinandersetzung mit Schmitt, vor allem in Be-

zug auf den Begriff »nomos«, findet sich bei Hannah Arendt. S. dazu Jurkevics, Anna, Hannah

Arendt liest Carl Schmitts Der Nomos der Erde. Ein Dialog über Gesetz und Geopolitik anhand

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Ellen Geiser: Wer zählt?

Er grenzt sichmit derHinzufügung desWortes ›neu‹ von Schmitts Ansatz ab.Diese

Arbeit ist nicht der geeignete Ort für eine Darstellung der unterschiedlichen Politi-

schen Theologien und ihrer Kontroversen.4 Allerdings bleibt festzuhalten: Der Be-

griff der Politischen Theologie ist »in sich mehrdeutig und nicht unmißverständ-

lich«5,weshalb die Arbeitmit dieser produktiven Ambivalenz eine ständige Aufgabe

für die NPTh bleibt.

Johann Baptist Metz entwickelte in den 70er Jahren eine neue Form des poli-

tisch-theologischen Denkens, die Neue PolitischeTheologie. Neben ihm haben bei-

spielsweise JürgenMoltmann,Dorothee Sölle, Kuno Füssel, JürgenManemann und

Christine Schaumberger Beiträge zur Entwicklung derNPThgeleistet.Diese ist un-

ter anderem von Denker*innen wie Dietrich Bonhoeffer,Walter Benjamin und Karl

Rahner sowie derTheologie der Befreiung beeinflusst.

Aus seiner Kritik am »zeitlosen und abstrakten Wahrheits- und Vernunftbe-

griff«6 ergibt sich für Metz unter anderem die selbstkritische Frage: »Wer treibt

– wann und wo – für wen und in welcher Absicht Theologie?«7 Bei diesen Fragen

nach Subjekt, Adressat, Ort, Kommunikationsform und Interesse8 handelt es sich

um Konstitutionsfragen der Theologie.9 Er ist daher selbstkritisch bezüglich der

Verortung der NPTh im Bereich der akademischen Theologie. Gerade bei Berufs-

theolog*innen lässt sich fragen, ob und wenn ja wie es möglich sein kann, die

Erfahrungen mit den leidenden Anderen wirklich zu teilen beziehungsweise soli-

darisch zu sein. Gelingt dies nicht, ist die Gefahr eines Radikalismus mit schönen,

doch folgenlosen Ansätzen, hoch.10 Ziel der NPTh ist es daher auch, mehr als Be-

rufstheologie zu sein.11 Dieses ›mehr‹ der NPThsollte laut demMetz-Schüler Tiemo

ihrer Marginalien, in: Recht und Gerechtigkeit 8, 1 (2016) 5–26. Raimondi, Francesca, Die Zeit

der Demokratie. Politische Freiheit nach Carl Schmitt und Hannah Arendt, Konstanz 2014.

4 S. dazu bspw. Brokoff, Jürgen/Fohrmann, Jürgen (Hg.), Politische Theologie. Formen und

Funktionen im 20. Jahrhundert (Studien zu Judentum und Christentum), Paderborn/u.a.

2003. Adam, Armin, Politische Theologie. Eine kleine Geschichte (Theophil 12), Zürich 2006.

Taubes, Jacob (Hg.), Religionstheorie und Politische Theologie, 3 Bde., München/u.a. 1983,

1984, 1987. Zur aktuellen Debatte s. bspw. Esposito, Roberto, Zwei. Die Maschine der politi-

schen Theologie und der Ort des Denkens. Übersetzt von Daniel Creutz, Zürich 2018.

5 Metz, Johann Baptist, Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen

Fundamentaltheologie (Welt der Theologie), Mainz 51992, 26.

6 Ders., ZB, 165.

7 Ebd., 165.

8 Vgl. ders., GiG, 71.

9 Vgl. ders., ZB, 108.

10 Vgl. ebd., 98f.

11 Vgl. ders., GiG, 72.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Neue Politische Theologie 41

Rainer Peters »die Reflexion eines Kampfes, eines Leidens, eines Engagements, im

dem ihre Autoren, sie selbst, Betroffene und Beteiligte sind«12.

Metz entwickelt seine NPTh in einer Zeit des Aufbruchs, in einer Zeit, in der

gesellschaftspolitische Fragen offen neu diskutiert werden bzw. bestehende Ord-

nungssysteme hinterfragt werden. Diese Zeit ist auch von der Frage geprägt: Wie

weiter im Angesicht von Auschwitz? Dabei geht es darum, die personellen und den-

kerischen Kontinuitäten zum NS-Regime zu unterbrechen. Er plausibilisiert sein

Denkenunter anderemmit einer Erzählung seines Erlebens des ZweitenWeltkriegs

als Soldat:

»Eines Abend [sic!] schickte mich der Kompanieführer mit einer Meldung zum

Bataillonsgefechtsstand. Ich irrte die Nacht über durch zerschossene, brennende

Dörfer und Gehöfte, und als ich ammorgen [sic!] darauf zu meiner Kompanie zu-

rückkam, fand ich nur – Tote, lauter Tote, überrollt von einem kombinierten Jagd-

bomber – und Panzerangriff. Ihnen allen mit denen ich tags zuvor Kinderängste

und Jungenlachen geteilt hatte, konnte ich nur noch ins erloschene, ins tote Ant-

litz sehen. Ich erinnere nichts als einen lautlosen Schrei.«13

Indem er diese Erzählung in seine wissenschaftliche Arbeit integriert, macht er

deutlich, dass sich seine Theologie durch die Geschichte und eigene Erfahrungen

unterbrechen und prägen lässt.

Metz selbst fasst seinen Ansatz folgendermaßen zusammen: »Ich verstehe po-

litische Theologie einmal als kritisches Korrektiv gegenüber einer extremen Priva-

tisierungstendenz gegenwärtigerTheologie. Ich verstehe sie gleichzeitig positiv als

Versuch,die eschatologischeBotschaftunterdenBedingungenunserergegenwärti-

genGesellschaft zu formulieren«14, oder anders gesagt, als den »Versuch einer theo-

logischen Hermeneutik im zeitgenössischen gesellschaftlichen Kontext«15. Er be-

tont, dass es sich bei der NPTh nicht um eine »Neopolitisierung des Glaubens oder

gar eine[r] Neoklerikalisierung der Politik«16 handelt. Es geht vielmehr um den Be-

zug auf die »Freiheitsgeschichte der menschlichen Gesellschaft«17. Dabei lebt die

NPTh von der »Unterscheidung und Emanzipation der politischen von der religiö-

sen Ordnung«18. Die NPTh ist gerade eine Kritik an der Politisierung der Religion.19

12 Peters, Tiemo Rainer (Hg.), Theologisch-politische Protokolle (Gesellschaft und Theologie.

Forum politische Theologie 3), München/Mainz 1981, 9.

13 Metz, ZB, 207.

14 Ders., Zur Theologie der Welt, Mainz 1968, 99.

15 Ders., ZB, 39.

16 Ebd., 34.

17 Ebd., 36.

18 Ebd., 36.

19 Ebd., 108: »Eben diese Politisierung der Religion kritisiert aber das neue Paradigma in zwei-

facher Intention: einmal religionskritisch, indem es einer Religion widerspricht, die als Le-

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Ellen Geiser: Wer zählt?

Für ihn ist das theologische Bewusstsein politisch20, weil Glauben und Theologie

immer imKontext derwandelbarenpolitischenOrdnungen stattfinden.Ebensowie

diese, ist auch das Streben nach Erkenntnis von den jeweils gesellschaftlich und po-

litischherrschendenUmständenbeeinflusst,geprägtundabhängig.21 Einekontext-

sensibleTheologie wie dieNPThkann undwill davon nicht abstrahieren.Metz plau-

sibilisiert seine NPThweiter damit, dass »das Evangelium der Christen schon allein

dadurch politisch ist und politisch verpflichtet, daß es das Subjektsein aller Men-

schen vor Gott proklamiert und daß es keinen geringeren Preis für dieses Subjekt-

sein vor Gott gibt als den Kampf gegen jede Menschenfeindlichkeit und Unterdrü-

ckung, die die massenhafte Bevölkerung ganzer Weltregionen nicht zu Subjekten

werden läßt«22.

Die NPThhat darüber hinaus eine kritische Funktion in der Kirche selbst.Metz

versteht die Kirche als »gesellschaftlicheWirklichkeit in einemgeschichtlichen Pro-

zeß«23. Daraus folgt, dass es sich um eine »Institution in dieser gesellschaftlichen

Welt«24 handelt.Somit ist dieKirchemit ihrerOrganisierungundStruktur selbst ei-

ne politische Größe. Sie hat daher eine »kritisch-befreiende Aufgabe«25. Dabei geht

es ihm eben nicht darum, der Kirche eine bestimmte politische Haltung vorzuge-

ben, sondern um eine Achtsamkeit für und Kritik an sich heimlich einschleichen-

den politischen Haltungen.26 Sein Anliegen ist es, zu zeigen, »daß Religion durch

gitimationsmythos wirkt und die sich ihre Entlastung von gesellschaftlicher Religionskritik

durch die Suspension ihres Wahrheitsanspruchs erkauft/zum anderen theologiekritisch, als

Kritik all jener Theologien, die mit Berufung auf ihren unpolitischen Charakter gerade zu

Theologien dieser politischen Religion werden. Wenn man das Wesen der Religion nicht in

der Politik festmachen will, auch nicht in einer aufgeklärten, darf man die politische Dimen-

sion der Theologie nicht unterschlagen!«

20 Einen kritischen Einwand diesbezüglich und zur Benennung der Theorie als ›Politische Theo-

logie‹ formuliert bspw. HansMaier. Maier, Hans, »Politische Theologie«? Einwände eines Lai-

en, in: Peukert, Helmut, Diskussion zur »politischen Theologie«, Mainz 1996, 1–25.

21 Metz, Johann Baptist, Zur Theologie derWelt, Mainz 1968, 103. »Aufgeklärt ist nach Kant, wer

die Freiheit hat, von seiner Vernunft in allen Stücken öffentlich Gebrauch zu machen. Die

Realisierung solcher Aufklärung ist darum nie ein rein theoretisches Problem, sie ist wesent-

lich ein politisches Problem, ein Problem der gesellschaftlichen Praxis, das heißt, sie ist an

gesellschaftlich-politische Voraussetzungen gebunden, unter denen Aufklärung alleinmög-

lich ist.«

22 Ders., GiG, 83. Auf ähnliche Weise vertritt Leimgruber mit Bezug auf Gaudium et spes die

These, dass pastorales Handeln »nicht nicht-politisch sein kann.« Leimgruber, Ute, »Policy

matters«. Das Politische im kirchlichen Handeln und das Denken CornelWests, in: ZPTh 39,1

(2019) 185–196, 188.

23 Metz, Johann Baptist, Zur Theologie der Welt, Mainz 1968, 107.

24 Ebd., 107.

25 Ebd., 107.

26 Vgl. ders., ZB, 65.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Neue Politische Theologie 43

nichts schuldiger wird als durch den Versuch, sich durch Teilnahmslosigkeit gegen-

über den geschichtlichen Kämpfen um das Subjektseinkönnen aller Menschen ih-

re politische Unschuld zu erkaufen«27. Das jüdisch-christliche Liebesgebot muss so

über die personale und caritative Ebene hinaus auch in seiner gesellschaftlichenDi-

mension gesehen werden. Christliche Liebe wird so als die »unbedingte Entschlos-

senheit zur Gerechtigkeit, zur Freiheit und zumFrieden für die anderen«28 verstan-

den.

Damit ist klar, wie Metz die Verbindung zwischen Theologie und Politik ver-

steht.Allerdingsnimmt er keineDefinitiondes von ihmverwendetenPolitikbegriffs

vor.29 Deutlich ist, dass er mit Politik viel mehr meint, als das konkrete Tun von

Politiker*innen. Nach Jan-Heiner Tück besteht Politik für Metz im »gesellschaftli-

chem Engagement zugunsten der Benachteiligten«30. John Cochrane fasst seinen

Politikbegriff noch weiter, nämlich als »breite Konzeption der intersubjektiven

Handlungmit besonderer Sensibilität für das fremde Leid«31. Das zentraleMoment

liegt nach Philipp Geitzhaus’ Auffassung »in der solidarischen und mitleidsfähigen

Subjektwerdung«32. Gerade das »Subjektseinkönnen und Subjektseinmüssen aller

Menschen«33 ist für Metz der Grundstein für das Politische des Gottesgedankens.

Aus dieser Option für das Subjektseinkönnen aller folgt die Notwendigkeit ei-

ner Leidempfindlichkeit. Metz nutzt dafür den Begriff der »Compassion«34 und

drückt damit aus, dass Leidempfindlichkeit mehr meint als Mitleid oder Senti-

mentalitäten. Für die Haltung35 der Compassion ist die »Bereitschaft zu einem

Blickwechsel«36 entscheidend.Dieser Blickwechsel ist für ihn ein zentrales Element

der biblischen Botschaft, die dazu einlädt, »uns selbst auch mit den Augen der

27 Ders., GiG, 84.

28 Ders., Zur Theologie der Welt, Mainz 1968, 111.

29 Zum Konzept des Politischen bei Metz und in der NPTh generell s. Neuhaus, Peter, »Erinne-

rung« als Brückenkategorie. Anstöße zur Vermittlung zwischen der Politischen Theologie von

Johann Baptist Metz und der Tiefenpsychologischen Theologie Eugen Drewermanns (Forum

Theologie und Psychologie), Münster 2001, 59–62.

30 Tück, Jan-Heiner, Christologie und Theodizee bei Johann Baptist Metz. Ambivalenz der Neu-

zeit im Licht der Gottesfrage, Paderborn/u.a. 22001, 106.

31 Cochrane, John, Memoria et Promissio. Über die anamnetische Verfasstheit des christlichen

Glaubens nach J. B. Metz und die kulturelle Amnesie in Samuel Becketts »Warten auf Godot«

und »Endspiel« (Religion – Geschichte – Gesellschaft. Fundamentaltheologische Studien 42),

Münster 2007, 58.

32 Geitzhaus, Philipp, Karl Marx grüßt die Politische Theologie, in: Ders./Ramminger, Michael

(Hg.), Gott in Zeit. Zur Kritik der postpolitischen Theologie (Edition ITPKompass 28),Münster

2018, 19–65, 33.

33 Metz, GiG, 81.

34 S. dazu auch Kapitel II 5.1

35 Vgl. Einleitung, FN 100.

36 Ders., Mp, 166.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Ellen Geiser: Wer zählt?

Anderen, vorweg der leidenden und bedrohten Anderen anzuschauen«37. Damit ist

der Geist der Compassion derjenige, der »die Christen an die Front der politischen,

der sozialen undkulturellenKonflikte«38 schickt.Weil es somöglich ist, das Leid des

Feindes zu sehen, ist die Haltung der Compassion die Grundlage für eine Friedens-

politik.39 Siemacht eine Politik der Anerkennung denkbar,weil sie »die Zuwendung

der Einen zu den ausgegrenzten und vergessenen Anderen«40 möglich macht.

Politik hat für Metz also eine moralische Implikation. Er fordert asymmetrische

Anerkennungsverhältnisse um die Konkurrenzlogik symmetrischer Anerkennung

zu überwinden.41 Der Fokus liegt dabei auf dem Mitdenken des Leidens sowie auf

der geschichtlichen Dimension. So dreht sich Politik nicht nur um die Gegenwart,

sondern muss auch immer die Vergangenheit und Zukunft und damit die gefähr-

lichen Erinnerungen sowie die eschatologische Dimension im Blick haben. Metz

erhebt dabei einen universalistischen Anspruch für dieses Konzept, er begründet

diesen mit der Universalität der jüdisch-christlichen Gottesrede sowie mit dem

globalen Ausmaß der aktuellen politischen Herausforderungen.

Neben der Frage nach dem verwendeten Politikbegriff stellt sich auch die Frage

nach der Verortung der NPTh innerhalb der Theologie: Als Schüler von Karl Rah-

ner basiert Metz’Theologie auf der anthropologischenWende. Er versteht die NPTh

als systematische Theologie, als eine praktische Fundamentaltheologie. Die NPTh

ist demnach keine einzelne theologische Disziplin. Sie »soll vielmehr in erster Li-

nie einen Grundzug im theologischen Bewußtsein überhaupt aufdecken«42. Dabei

versteht er »Praxis nicht nur als Handeln […], sondern als ›Leiden‹«43 und spricht

entsprechend von einer pathischen Verfassung der christlichen Praxis.DieNPTh ist

für Metz eine nach-idealistische Theologie.44 Sie entstand durch die Herausforde-

rungen der damaligen Zeit. Zu diesen Herausforderungen zählt Metz den Marxis-

mus, die Katastrophe von Auschwitz und das Ende des Eurozentrismus.45 Dabei ist

weder der neuscholastische, noch der transzendental-idealistische Ansatz dazu in

der Lage, auf diese Herausforderungen angemessen zu reagieren. Eine nach-idea-

listische Theologie ist, anders als diese geschlossenen Ansätze, eine offene, unver-

37 Ebd., 166.

38 Ebd., 168.

39 Vgl. ebd., 168.

40 Ebd., 170.

41 Vgl. ebd., 170.

42 Ders., ZB, 15.

43 Ders., GiG, 70.

44 Metz unterscheidet zwischen drei verschiedenen Theologieentwürfen, Ders., ZB, 104: »Ich

spreche von einem neuscholastischen Paradigma, einem transzendental-idealistischen Pa-

radigma und einem nach-idealistischen Paradigma.«

45 Vgl. ebd., 106.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Neue Politische Theologie 45

söhnte, ungewisse Theologie46, eine Theologie, die sich eben nicht »gegenüber der

Nicht-Identität des Unheilen und Unerlösten in fugendichter theologischer Argu-

mentation abzuschotten trachtet«47. So kann die Schwierigkeit, angesichts der Lei-

densgeschichte von Erlösung zu sprechen, laut Metz »nicht durch eine noch sub-

tilere spekulative Argumentation gelöst werden, sondern allein durch eine andere

Art, geschehene und wirkende Erlösung in der Nicht-Identität der Leidenszeit zur

Sprache zu bringen«48. Er plädiert daher für eine erinnernd-erzählende Erlösungs-

theologie. Es handelt sich bei dieser Theologie also um eine »(selbst-)kritische, auf

Praxis gerichtete Vergewisserung der Rede von Gott im jeweiligen geschichtlichen

und gesellschaftlichen Kontext«49.

Metz konzeptioniert dieNPThanhand vondrei Primaten,die imFolgenden aus-

geführt werden: das Primat der Praxis, des Subjekts und der Alterität50.

Durch das Primat der Praxis betontMetz, dassTheorie und Praxis nicht in einem

hierarchischen, sondern in einem dialektischen Verhältnis stehen.51 Er begründet

diesmit demElement des praktischenDenkens, dass er in derNachfolge Jesu ange-

legt sieht, denn »nur ihmnachfolgendwissenChristen, aufwen sie sich eingelassen

haben und wer sie rettet«52. Ein so situiertes Denken berücksichtigt, dass »Proble-

me nicht subjektlos, unabhängig von ihrem gesellschaftlichen und politischenHin-

tergrund behandelt«53 werden können. Bei der NPTh handelt es sich also nicht um

ein »geschlossenes theologisches System«54. Die denkerische Voraussetzung, dass

der Glaube der Christ*innen inGeschichte undGesellschaft stattfindet ist demnach

prägend. Daraus ergibt sich für die NPTh die Notwendigkeit einer »Gegenwarts-

undZeitanalyse«55 als erstemSchritt.Metznennt »Aufklärung,Säkularisierungund

Emanzipation«56 sowie das »Zeitalter kultureller Amnesie«57 als für seineTheologie

prägendeThemen der Zeit.

46 Vgl. ders., GiG, 15.

47 Zechmeister, Martha, Karsamstag. Zu einer Theologie des Gott-vermissens, in: Reikerstorfer,

Johann (Hg.), VomWagnis der Nichtidentität. Johann Baptist Metz zu Ehren (Religion – Ge-

schichte – Gesellschaft 11), Münster 1998, 50–78, 61.

48 Metz, GiG, 134.

49 Zeillinger, Peter, Maßstäbe der Kritik. Negatives Denken, »schwache Kategorien« und der

Einbruch der Alterität im Kontext der neuen Politischen Theologie, in: Reikerstorfer, Johann

(Hg.), VomWagnis der Nichtidentität. Johann Baptist Metz zu Ehren (Religion – Geschichte

– Gesellschaft 11), Münster 1998, 79–115, 95.

50 Vgl. Metz, ZB, 168.

51 Vgl. ders., GiG, 63.

52 Ebd., 64.

53 Ebd., 45.

54 Ders., ZB, 166.

55 Ders., GiG, 19.

56 Ders., ZB, 75.

57 Ebd., 150.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Ellen Geiser: Wer zählt?

Die NPTh will auch »Unterbrechungsprophetie«58 sein. Eine bekannte Aussage

Metz’ lautet: »KürzesteDefinition vonReligion:Unterbrechung.«59 Für ihn sind Lie-

be und Solidarität Formen von Unterbrechung. Außerdem wirken die gefährlichen

Erinnerungen60 unterbrechend61, da sie »Widerstand gegen den (evolutionistisch

gedeuteten) Fluß der Zeit«62 bedeuten. Er versteht darunter Erinnerungen, »die

plötzlichdurchschlagen inmittenunsererSelbstverständlichkeiten, indenendieEr-

fahrung vergangener Schrecken und vergangener Hoffnungen plötzlich auftaucht

inmitten unserer Alltagswelt und die Plausibilität dieses Alltags entsichert«63.

Auch die narrative Sprache bzw. die Erzählung kann unterbrechend wirken, da sie

sich »der Erfassung und Deutung durch unsere […] Erkenntnissystem entzieht«64.

Metz geht es außerdem darum, verschiedene gesellschaftliche Phänomene zu

unterbrechen.65 Dazu gehören das Fortschrittsideal, die bürgerliche Religion im

Christentum sowie der Versuch, die Wahrheit des Evangeliums für eigene Zwecke

zu instrumentalisieren.66 Gleichzeitig wirbt er dafür, dass dieTheologie sich selbst

unterbrechen lassen sollte, um keine »idealistisch sich schließende[n] Theologie«67

zu sein. Er nennt drei Ereignisse, die die Theologie unterbrechen sollten: das Pri-

mat der Vernunft und die damit einhergehende Ideologiekritik der Aufklärung,

Auschwitz sowie den Verlust der eigenen ethnischen Unschuld durch eine poly-

zentrische Weltkirche.68 Die Unterbrechung der Theologie durch eine Theodizee-

Empfindlichkeit ist eine Form der negativen Theologie, deren Ziel es nicht ist, die

Theodizeefrage zu beantworten, sondern – im Gegenteil – sie »als unvergessliche

Frage immer neu in Erinnerung zu rufen«69.

58 Ebd., 94.

59 Ders., Unterbrechungen. Theologisch-politische Perspektiven undProfile, Gütersloh 1981, 86.

60 S. Kapitel II 7.3

61 Vgl. Metz, GiG, 166f.

62 Ebd., 178.

63 Ders., ZB, 66. ZumBegriff der Erinnerung beiMetz in Anlehnung anHerbertMarcuse s. Taub-

ald, Benjamin, Antiwissen und Antigeschichte. Elemente zum Begriff der Erinnerung als Ka-

tegorie negativer Theologie, in: Reikerstorfer, Johann (Hg.), VomWagnis der Nichtidentität.

JohannBaptistMetz zu Ehren (Religion –Geschichte –Gesellschaft 11),Münster 1998, 116–138.

64 Ders., GiG, 208.

65 Vgl. ebd., 168. Metz wirbt dabei auch für das Revolutionsverständnis Walter Benjamins, bei

dem es darum geht, die Notbremse zu ziehen um den streng entwicklungsorientierten Fort-

schritt zu unterbrechen. S. dazu Benjamin, Walter, Über den Begriff der Geschichte (Walter

Benjamin. Werke und Nachlaß. Kritische Gesamtausgabe 19) hg. von Gérald Raulet, Berlin

2010.

66 Vgl. Metz, Johann Baptist, Unterbrechungen. Theologisch-politische Perspektiven und Profi-

le, Gütersloh 1981, 7.

67 Ders., GiG, 13.

68 Vgl. ebd., 10–15.

69 Ders., Mp, 45.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Neue Politische Theologie 47

Im Sinne eines dialektischen Verhältnisses von Praxis undTheorie betont Metz

»die unauflösliche Einheit von ratio und memoria«70. Damit wendet er sich gegen

den Vernunftbegriff der Aufklärung, der die Macht der Erinnerung unterschätzt71,

und wirbt für eine anamnetische Vernunft, einen Rationalitätstypusmit biblischen

Wurzeln. Anamnetische Vernunft ist »Denken als Andenken, als geschichtliches

Eingedenken«72, sie ist dabei nicht von transzendentalen oder kommunikativen

Fragen geleitet, sondern »von einem Leidensapriori«73. Er beschreibt sie auch als

einen »Widerstand gegen unschuldiges und ungerechtes Leid«74, der notwendiger-

weise mit einem Schrei nach Gott, also einem religiösen Bewusstsein, verbunden

sein muss. Ein solcher Rationalitätstypus gründet also »im Gehorsam gegenüber

der Autorität der Leidenden«75. Dieser ist gleichzeitig mit dem Wissen um einen

eschatologischen Vorbehalt verknüpft, nach dem »alle Macht der Vollendung, der

Versöhnung und des Friedens, die der menschlichen Freiheit und ihren Konflikten

vorausliegt«76 Gott vorbehalten ist.Metz charakterisiert die anamnetischeVernunft

weiter als »Wissensform des Vermissens«77, das sich dadurch auszeichnet, dass

es »dem Vergessen des Vergessens auf der Spur bleibt«.78 Sie weiß, dass »noch

etwas aussteht«79 und steht auf diese Weise in Verbindung mit dem Bilderverbot

im Ersten Testament.80

Indem die anamnetische Vernunft aufzeigt, dass »immer auch etwas verges-

senwird«81,widerspricht sie einer unkritischenwissenschaftlichenObjektivierung.

Damit geht auch eine Kritik an der klassischen Metaphysik als »Metaphysik ober-

70 Ders., ZB, 145.

71 Vgl. ders., Gott und Zeit. Theologie undMetaphysik an den Grenzen der Moderne, in: Knapp,

Markus/Kobusch, Theo (Hg.), Religion – Metaphysik(kritik) – Theologie im Kontext der Mo-

derne/Postmoderne (Theologische Bibliothek Töpelmann 112), Berlin/New York 2001, 5–19,

12.

72 Ders., Mp, 70.

73 Ders., ZB, 183.

74 Ders., Mp, 100.

75 Ebd., Mp, 202.

76 Ders., Thesen. Zur Präsenz der Kirche in der Gesellschaft, in: Ders./u.a., Freiheit in Gesell-

schaft (Kirche im Gespräch), Freiburg 1971, 7–20, 9.

77 Ders., Gott und Zeit. Theologie undMetaphysik an denGrenzen derModerne, in: Knapp,Mar-

kus/Kobusch, Theo (Hg.), Religion –Metaphysik(kritik) – Theologie imKontext derModerne/

Postmoderne (Theologische Bibliothek Töpelmann 112), Berlin/New York 2001, 5–19, 15.

78 Ders., Mp, 25f.

79 Ebd., 45.

80 Vgl. ebd., Mp, 43.

81 Ebd., 213.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Ellen Geiser: Wer zählt?

halb der konkreten menschlichen Leidensgeschichten«82 einher. Metz wirbt für ei-

ne »kontingenzempfindliche Rationalität«83, in der das Allgemeine und Universelle

vom »Singulär-Kontingenten einer geschichtlichen Katastrophe«84 berührbar und

überprüfbar ist.85 So handelt es sich bei diesem gehorchenden Denken in Erinne-

rungumeineUnterbrechungdesmetaphysischenDenkensderEinheit.86 Er spricht

in diesem Zusammenhang auch von einem sekundären Nominalismus, in dem das

»Verhältnis vonAllgemeinemundBesondereminTheologieundMetaphysikneuzur

Verhandlung steht«87. Bei einer anamnetischen Vernunft handelt es sich also um

»die Verzeitlichung von Metaphysik und Ontologie«88, sie stehen für »die Tempo-

ralisierung der theologischen Begründungslogik«89. So siehtMetz in der Auseinan-

dersetzung zwischen der Metaphysik und dem »apokalyptische[n] Zeitdenken mit

seinem Leidensapriori«90 eine wichtige Aufgabe derTheologie.

An das Primat der Praxis schließt sich das Primat des Subjekts an. Die Aufklä-

rung hat zu einer, von ihm kritisierten, »Privatisierung und Verbürgerlichung der

Religion«91 geführt. Aus diesem Grund kann die Theologie die aufklärerischen Be-

griffe ›Subjekt‹ bzw. ›Person‹ nicht unkritisch übernehmen. Metz kritisiert deren

Konzeptionierung als geschichtslos.Aus seinerKritik ander abstraktenUnterschei-

dung zwischen Subjekt und Geschichte sowie an den Privatisierungstendenzen der

Theologie92 entwickelt er seine Subjekttheologie.93 Er bestimmte diese »Theologie

des Subjekts als Theorie der Geschichte und der Gesellschaft«94. Er kritisiert also

die Abstraktheit der Begriffe ›Subjekt‹ und ›Person‹ und macht deutlich, dass diese

82 Ders., Gott und Zeit. Theologie undMetaphysik an denGrenzen derModerne, in: Knapp,Mar-

kus/Kobusch, Theo (Hg.), Religion –Metaphysik(kritik) – Theologie imKontext derModerne/

Postmoderne (Theologische Bibliothek Töpelmann 112), Berlin/New York 2001, 5–19, 11.

83 Ebd., 7.

84 Ebd., 6.

85 Vgl. auch Ders., Mp, 54.

86 Vgl. Reikerstorfer, Johann, Politische Theologie als »negative Theologie«. Zumzeitlichen Sinn

der Gottesrede, in: Ders. (Hg.), VomWagnis derNichtidentität. Johann BaptistMetz zu Ehren

(Religion – Geschichte – Gesellschaft 11), Münster 1998, 11–49, 30.

87 Metz, JohannBaptist, Gott und Zeit. Theologie undMetaphysik an denGrenzen derModerne,

in: Knapp,Markus/Kobusch, Theo (Hg.), Religion –Metaphysik(kritik) – Theologie imKontext

derModerne/Postmoderne (Theologische Bibliothek Töpelmann 112), Berlin/New York 2001,

5–19, 6.

88 Ebd., 8.

89 Ebd., 17.

90 Ebd., 11.

91 Ders., GiG, 58.

92 Ders., ZB, 27.

93 Vgl. ders., GiG, 75.

94 Ebd., 76. Dort erläuternd: »Sie [die Subjekttheologie] versucht vielmehr, an einer ständig

ganzen Doppelstruktur, an einer gegenseitigen Priorisierung von Subjekt und Gesichte/

Gesellschaft festzuhalten.«

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Neue Politische Theologie 49

häufig als »Camouflage für ein bestimmtes Subjekt dient, etwa das des Mitteleu-

ropäers«95. Diese Gefahr sieht Metz in der Sprache der Aufklärung gegeben, deren

Subjekt der ›Besitzbürger‹ ist.96 Daher unterscheidet er zwischen dem bürgerlich-

privatenSubjekt derAufklärungunddemsogenannten religiösenSubjekt.97Das re-

ligiöse Subjekt wird durch den Glauben an Gott konstituiert. Dieser Glaube impli-

ziert, dass Gott »alle Menschen ins Subjektsein vor seinem Angesicht ruft«98. Da-

bei ist der Gottesgedanke kein »Ausdruck einer nachträglichen Überwältigung des

Subjekts und seiner vorgefaßten Identität«99, sondern vielmehr ein identitätsbil-

denderGedanke.DieserGottesgedanke bekräftigt und fördert das Subjektsein auch

in schwierigen Situationen.100

Metz denkt das Subjekt also nicht als individuelle, sondern als kollektive Iden-

tität. Er beschreibt daher auch die Subjektwerdung von Kollektiven, wie beispiels-

weise Israel.101 Das religiöse Subjekt existiert demnach nicht ohne Beziehungen,

sondern es wird erst durch »solidarisch-antagonistische, befreiend-beängstigen-

de Erfahrungen mit anderen Subjekten«102 konstituiert. Es braucht daher »das

praktische Interesse am Subjektwerden der anderen, deren, die in Unterdrückung

und kollektiver Verfinsterung leben, als eine jedenfalls notwendige, wenn auch

nicht ausreichende Bedingung seines eigenen Subjektseins vor Gott«103. So ist eine

universale Solidarität eben nichts Nachträgliches, sondern »die Form, in der diese

Subjekte – vor Gott und durch ihn – existieren«104. Diese Solidarität versteht er als

die, »die uns unbedingt gebietet, individuelle Identität, eigenes Subjektsein nicht

gegen andere, Schwächere, gesellschaftlich entmächtigte Gruppen und Klassen

durchzusetzen, sondernmit ihnen«105.

95 Ebd., 80.

96 Vgl. ebd., 55. Dort erläuternd: »Dennoch darf die Sprache der Aufklärung nicht darüber hin-

wegtäuschen, daß sie doch letztlich dazu diente, den Besitzbürger zum Träger politischer

Vernunft zu erheben. Die Mündigkeit der Aufklärung war eben nicht gemeint als Mündig-

keit für die Besitzlosen, für die Landbevölkerung, für die Bauern«.

97 Vgl. ebd., 58.

98 Ebd., 19.

99 Ebd., 74.

100 Ebd., 74. Dort weiter: »So wie dieser Gottesgedanke z.B. verlangt, sich der Schuld verantwort-

lich zu stellen, um Subjekt zu bleiben, so auch, sich der Unterdrückung und Menschenver-

achtung zu widersetzen, um Subjekt zu werden. Ober, dramatischer ausgedrückt: der Kampf

um Gott und der Kampf um das freie Subjektseinkönnen aller verläuft nicht gegensinnig,

sondern gleichsinnig proportional.«

101 Vgl. ebd., 74, 79.

102 Ebd., 73.

103 Ebd., 83.

104 Ebd., 73.

105 Ebd., 83.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Ellen Geiser: Wer zählt?

AusdemPrimatdesSubjekts entwickeltMetz sodasPrimatderAlterität,dennder

Mensch kann ohne die Alterität nicht zum Subjekt werden. Diese Prämisse schlägt

sich vor allem darin nieder, dass erTheologie »im Angesicht von Auschwitz, im An-

gesicht des Holocaust«106 und eben nicht »mit dem Rücken zu den sprachlosen Lei-

den der Armen und Unterdrückten in der Welt«107 treibt. Diese Theologie ist ge-

prägt vom»Erschrecken darüber, daßmander christlichenGottesrede üblicherwei-

se die himmelschreiende Leidensgeschichte der Menschen so wenig ansieht und

anhört«108. Ihm geht es also darum, den Schrei der Opfer‹ in die Theologie einzu-

schreiben.109 Diese Achtsamkeit für das Leid der Anderen, der Feinde und auch für

das vergangene Leid versteht er als »Vermissungswissen«110 und somit als negative

Theologie.111 Daher weist Metz darauf hin: »Wir haben zu viel Ostersonntagschris-

tologie und zuwenig Karsamstagschristologie. […]Wir brauchen eine Art Karsams-

tagssprache112, eine Karsamstagschristologie, eine Christologie mit schwachen Ka-

tegorien«113. Karsamstag steht hier als Bild für eine Theologie, die nicht schon si-

cher mit der Auferstehung rechnet, sondern sich dem Leid, den Katastrophen, der

Geschichte aussetzt, was den »Einbruch der konkreten Geschichte in den Logos der

Theologie«114 zur Folge hat. Sie ist damit ein »Korrektiv gegenüber einer situations-

freienTheologie«115.

EinOrt dieser negativenTheologie ist die SprachederGebete,denn sie ist »prak-

tiziertes Bilderverbot, bleibt wehrloseWeigerung, sich von Ideen oderMythen trös-

ten zu lassen, bleibt Gottespassion, sehr oft nichts anderes als ein lautloser Seufzer

106 Ders., ZB, 95.

107 Ebd., 96.

108 Ebd., 124.

109 Ebd., 134. Dort weiter: »Die neue Politische Theologie hierzulande bildet sich u.a. an dem

Versuch, den Schrei der Opfer von Auschwitz im Logos der Theologie unvergeßlich zu ma-

chen. Und der theologische Impetus der Befreiungstheologie, wie ich ihn verstehe, gilt dem

Versuch, den Schrei der Armen im Logos der Theologie hörbar zumachen und das Antlitz der

fremden Anderen in ihm kenntlich zu machen, d.h. die Flut der Gedanken und die Geschlos-

senheit der systematischen Argumentation von diesem Schrei und von diesen Antlitzen ›un-

terbrechen‹ zu lassen. An ihren Wahrnehmungen vorbei ist der Gott Jesu nicht zu finden,

nicht hier, nicht dort.«

110 Ebd., 172.

111 Ebd., 208. »Diese Verquickung von Politik und Theodizee hatte und hat einen hohen Preis/sie

macht diese Politische Theologie immer wieder zum Gespött aller politischen Pragmatiker

und eigentlich auch aller politischen Utopisten«.

112 Vgl. Kapitel II 4

113 Ders., Gotteskrise. Versuch zur »geistigenSituationder Zeit«, in:Diagnosen zur Zeit.Mit Beitr.

von Johann Baptist Metz u.a., Düsseldorf 1994, 76–92, 80.

114 Ders., GiG, 12.

115 Ebd., 9f.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Neue Politische Theologie 51

der Kreatur«116. Auf die Theologie übertragen fragt Metz: »Müßte nicht wenigstens

jetzt die Theologie davon überzeugt sein, daß auch sie nicht alle Wunden heilt?«117

Oder anders ausgedrückt: »Wer von Gott im Sinne Jesu spricht, nimmt die Verlet-

zung der vorgefaßten eigenen Gewissheit durch das Unglück anderer in Kauf.«118

Daraus ergibt sich die Frage: »Könnenwir,wollenwir den Perspektivwechsel riskie-

renundunser christlichesundkirchlichesLeben–wenigstens fürAugenblicke–aus

demBlickwinkel dieser Antlitze sehen und schätzen?«119 Aus diesen Fragen folgt die

Notwendigkeit, den Glauben »in Kategorien der Solidarität, desWiderspruchs und

der Veränderung«120 zu formulieren.

Daraus ergibt sich auch die hohe Bedeutung der Theodizeefrage, beziehungs-

weise die Forderung nach einer neuen »Theodizee-Empfindlichkeit«121. Dabei steht

klassischerweise die Frage nach dem eigenen Leid im Mittelpunkt. Die NPThwen-

det diese und fragt danach »Was ist mit dir im Leid, was ist mit dir im Tod?«122 Es

wird also nach der »Rettung der ungerecht Leidenden«123 gefragt. Denn »wie könn-

teman auch nach Auschwitz ohne diese Frage nach der eigenen Rettung fragen«124?

Aus einer so verstandenenTheodizeeempfindlichkeit entsteht eine jüdisch-christli-

che Moral, »die nicht primär schuldorientiert, sondern leidensorientiert ist«125.

Hier setzt auchMetz’ Kritik an der sogenannten bürgerlichenReligion126 an, die

er als apathisch gegenüber fremdem Leid beschreibt.127 Doch die Frage nach dem

116 Ders., Gotteskrise. Versuch zur »geistigenSituationder Zeit«, in:Diagnosen zur Zeit.Mit Beitr.

von Johann Baptist Metz u.a., Düsseldorf 1994, 76–92, 81.

117 Ders., ZB, 151.

118 Ebd., 208.

119 Ebd., 130.

120 Ebd., 166.

121 Ebd., 170.

122 Ebd., 97.

123 Ebd., 113.

124 Ebd., 113. Daraus ergeben sich auch Folgen für die Eschatologie, denn »die biblische Reli-

gion der Leidempfindlichkeit spricht nicht primär von einer Moral, sondern von einer Hoff-

nung/ihre Gottesredewurzelt nicht in einer Ethik, sondern in einer Eschatologie.«Metz, Zum

Begriff 204.

125 Ders., Gotteskrise. Versuch zur »geistigenSituationder Zeit«, in:Diagnosen zur Zeit.Mit Beitr.

von Johann Baptist Metz u.a., Düsseldorf 1994, 76–92, 87.

126 Ders., ZB, 89. Dort weiter: »Gott ist in der bürgerlichen Religion nicht Gott, nicht der Gott

der messianischen Religion der Bibel. Dieser Gott ist wie tot in der bürgerlichen Religion.

Er ist in ihr zwar zitierfähig, aber kaum anbetungswürdig, weil er nicht fordert, aber auch

nicht tröstet, weil er nicht eingreift, nicht stürzt und aufrichtet, sondern – als ›Wert‹ – unsere

vorgefaßte bürgerliche Identität überwölbt.«

127 S. dazu Ders., Jenseits bürgerlicher Religion. Reden über die Zukunft des Christentums (Fo-

rum Politische Theologie 1), München/Mainz 41984.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Ellen Geiser: Wer zählt?

Leid der Anderen ist eben nicht nur ein Thema der caritas, sondern steht im »Zen-

trumchristlicher Identität«128.Oder anders gesagt: »DieBedrohungdesAnderen ist

die eigentliche Gefährdung der eigenen (in unserem Falle der christlichen) Identi-

tät, da mit dem Vergessen des Anderen der Anspruch der eigenen Hoffnung, eine

Hoffnung für alle zu sein, vernichtet wird.«129 Dieses Kernstück seiner Theologie

bezeichnet Metz alsmemoria passionis. Die bürgerliche Religion verkürzt das Chris-

tentum und sieht die Religion »als Ornament und Kulisse für bürgerliche Lebens-

feiern«130. Dabei kritisiert er nicht das Bürgerliche an sich, sondern stellt vielmehr

in Frage, ob »das bürgerliche Individuationsprinzip allein tauglich und stark genug

ist, um […] einzutreten für das solidarische Subjektsein aller«131.

DasPrimatderAlterität spielt auch inMetz’ÜberlegungenzurKirche einewich-

tige Rolle. Er fragt danach, wie die europäisch geprägte Religion des Christentums

heute in der polyzentrischenWelt gelebtwerden kann.132 Es steht für ihn außer Fra-

ge, dass die christlichen Glaubensgemeinschaften außerhalb Europas zur Kirche

selbst gehören.133 In solch einer polyzentrischen Kirche134 entwickeln sich verschie-

dene Formen des Kircheseins, die füreinander zu Impulsen werden können. Metz

weist hier besonders auf die Basisgemeinden Lateinamerikas hin, die »das popu-

lare Subjekt einer politischen Mystik der Nachfolge«135 darstellen. Für europäische

Christ*innen in einer polyzentrischen Kirche ergibt sich aufgrund der Kolonialisie-

rung die Notwendigkeit, die »eigene Geschichte mit den Augen unserer Opfer zu

beurteilen«136.Hierbei stellt sich eine wichtige Frage für die Gottesrede: »Wie [kann

es] eine vielfältige ›Inkulturation‹ des Evangeliums [geben], die sich nicht als kultu-

relle Expansion Europas entlarven ließe?«137 Metz hält es für möglich, das Evange-

128 Ders., ZB, 97.

129 Zeillinger, Peter, Maßstäbe der Kritik. Negatives Denken, »schwache Kategorien« und der

Einbruch der Alterität im Kontext der neuen Politischen Theologie, in: Reikerstorfer, Johann

(Hg.), VomWagnis der Nichtidentität. Johann Baptist Metz zu Ehren (Religion – Geschichte

– Gesellschaft 11), Münster 1998, 79–115, 110.

130 Metz, GiG, 46.

131 Ebd., 59.

132 Vgl. ders., ZB, 115. Dort auch seine Unterteilung der Kirchengeschichte in drei Epochen: 1.

Kurze Gründungsepoche: Juden-Christentum, 2. Entwicklung im hellenistischen bzw. euro-

päischen Raum, Heiden-Christentum, 3. seit einigen Jahrzehnten kultureller Polyzentrismus

133 Ebd., 131: »Schließlich ›hat‹ die Kirche nicht nur eine Dritte-Welt-Kirche, sie ›ist‹ inzwischen

weithin eine solche, mit einer unverzichtbaren europäischen Herkunftsgeschichte.«

134 Metz ist es wichtig, dass dieser Polyzentrismus »nicht als beziehungsloser oder gönnerischer

Pluralismus von Kulturwelten in dieser einenWeltkirche« verstandenwird. Gleichzeitig fragt

er kritisch, inwiefern die westliche Kultur nicht die Welt so verändert bzw. schon verändert

hat, so dass es einen Polyzentrismus kaum noch geben kann. Ebd., 119.

135 Ebd., 101.

136 Ebd., 116.

137 Ebd., 120.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Neue Politische Theologie 53

lium ohne einen Eurozentrismus zu verbreiten, wenn dabei die Werte der Freiheit

undGerechtigkeit für alle betontwerdenunddie »Option für dieArmenund eineOption

für die Anderen in ihrem Anderssein«138 im Vordergrund stehen.

Diese Option für die Armen bzw. das Primat der Alterität drückt sich in einer

Kultur der Anerkennung der Anderen aus139. Sie ist in der biblischen Tradition bei-

spielsweise durch das Gebot der Nächstenliebe verankert. Für Metz bedeutet dies

keine Aufforderungdazu,denNahen zu lieben, sondern den »fremdenAnderen«140,

also den Nächsten.141 Dies drückt sich auch in der Forderung nach einer anamneti-

schen Vernunft als Eingedenken fremden Leids aus. In dieser biblischen Tradition

sieht er eine Chance, den europäischen Universalismus zu korrigieren.142 Eine Kul-

tur der Anerkennung der Anderen und das Bewusstsein, Teil einer polyzentrischen

Kirche zu sein hat auch Folgen für die europäische Theologie. Sie muss »Theologie

einer kulturell und ethnisch vielfältig verwurzelten Weltkirche werden«143. Damit

dies möglich wird, ist es nötig, den »Verlust der ethnisch-kulturellen Unschuld der

Gottesrede«144 unddesChristentumszu reflektieren sowieneueFormenderGottes-

rede zu etablieren. Die europäischeTheologie hat somit auch die Aufgabe, »auf die

Eigenart der sozialen und kulturellen Identitätsbildung, mit ihren Hoffnungsbil-

dern und Erinnerungen, einzugehen und die vermeintlich neutralen, die vermeint-

lich politik- und moralfreien Systemzwänge westlicher Zivilisation daran immer

wieder zu prüfen«145. Dies bedeutet für die europäische Theologie eine große Her-

ausforderung, da sie, wie das europäische Denken selbst, von Eurozentrismus und

Kolonialismus146 geprägt ist.147

138 Ebd., 121. Zur befreiungstheologischen Option für die Armen s. Kern, Bruno, Theologie der

Befreiung (UTB 4027), Tübingen/Basel 2013, 36–43.

139 Vgl. Kapitel II 1

140 Metz, ZB, 147. Metz merkt an, dass diese ›Anderen‹ nicht nur im globalen Süden zu suchen

sind, sondern auch bspw. unter den Migrat*innen im globalen Norden (vgl. ebd., 121)

141 Ebd., 147. »Die Nächsten im biblischen Zentralgebot der Nächstenliebe sind ja nicht primär

die Nahen, sondern die Anderen, die fremden Anderen.«

142 Ebd., 148. »Die biblisch verwurzelte Kultur der Anerkennung der Anderen in ihrem Anders-

sein zielt zwar nicht auf eine Verklärung der fremden Anderen. Aber sie macht es möglich,

daß sich die im westlichen Geist verinnerlichte Tendenz zur Universalität verheißungsvoll

verbindet mit der Weisheit und den Leidenserinnerungen anderer Kulturen.«

143 Ebd., 126.

144 Ebd., 171.

145 Ebd., 127. Vgl. Kapitel II 6

146 Zu dem konstitutiv auch die christliche Missionsgeschichte gehört, vgl. ebd., 132.

147 S. dazu Kapitel II 6

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471135-005 - am 14.02.2026, 16:55:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

