1. Neue Politische Theologie

»gefdhrliche Erinnerungen, die pl6tzlich durchschlagen
inmitten unserer Selbstverstindlichkeiten,

in denen die Erfahrung vergangener Schrecken

und vergangener Hoffnungen

plotzlich auftaucht inmitten unserer Alltagswelt

und die Plausibilitit dieses Alltags entsichert.«'

Politische Theologie ist ein divers genutzter Begriff*, um den es seit langem aus-
fithrliche und kontroverse Debatten gibt. Im 20. Jahrhundert prigte vor allem Carl
Schmitt den Begriff>Politische Theologie<.> Metz stellt sich also mit der Benennung
seines Konzepts als »>Politischen Theologie« in eine teilweise schwierige Tradition.

1 Metz, ZB, 66.

2 Seine erste Verwendung wird in der Stoa verortet, genauer beim rémischen Gelehrten Marcus
Terentius Varro und seinem Konzept der theologia tripartita (Stoicorum Veterum Fragment
11, 1009). Er unterscheidet zwischen drei Formen der Theologie. Die >natirliche Theologie«
fragt danach, was die Gotter sind und wird von den Philosoph*innen betrieben. Die Dichter
treiben mit der Mythologie>mythische Theologie«. Diespolitische Theologie<bzw. die gesetz-
liche beschiftigt sich mit dem Kult, den Dingen des Staates und der Moral. Diese romische
politische Theologie diente u.a. zur Legitimation des Staates. Zu den unterschiedlichen Ge-
stalten der Politischen Theologie s. Vorgrimler, Herbert, Politische Theologie, in: Ders., Neues
Theologisches Waérterbuch, Freiburg/Basel/Wien 2008, 505-506. Vgl. dazu Metz, ZB, 26 bzw.
163.

3 Carl Schmitt ist und bleibt ein relevanter Akteur der Politischen Theologie. An seinem Den-
ken haben sich zahlreiche Debatten entfacht. Die Politische Theologie steht sozusagen un-
ter dem >Schatten Carl Schmitts< (Christoph Menke). Es ware eine Auslassung, ihn nicht zu
erwdhnen. Gleichzeitig werden sein Denken und seine Befiirwortung der Diktatur durch je-
de Erwahnung wieder neu aufgerufen und ins Gedéchtnis gebracht. Die Benennung ist da-
bei also ein performativer Akt, genauso wie die Auslassung (s. dazu Kapitel Il 4.3). In diesem
Dilemma steckt die Politische Theologie. Ein neuer Versuch der Politischen Theologie oh-
ne Schmitt findet sich bei Lefort, Claude, Fortdauer des Theologisch-Politischen? Aus dem
Franzo6sischen von Hans Scheulen und Ariane Cuvelier, (Passagen Forum), Wien 1999. Eine
interessante und weiterbringende Art der Auseinandersetzung mit Schmitt, vor allem in Be-
zug auf den Begriff \nomosc, findet sich bei Hannah Arendt. S. dazu Jurkevics, Anna, Hannah
Arendt liest Carl Schmitts Der Nomos der Erde. Ein Dialog iiber Gesetz und Geopolitik anhand

am 14.02.2026, 18:55:43.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Er grenzt sich mit der Hinzufiigung des Wortes >neu«von Schmitts Ansatz ab. Diese
Arbeit ist nicht der geeignete Ort fiir eine Darstellung der unterschiedlichen Politi-
schen Theologien und ihrer Kontroversen.* Allerdings bleibt festzuhalten: Der Be-
griff der Politischen Theologie ist »in sich mehrdeutig und nicht unmifverstind-
lich«*, weshalb die Arbeit mit dieser produktiven Ambivalenz eine stindige Aufgabe
fiir die NPTh bleibt.

Johann Baptist Metz entwickelte in den 70er Jahren eine neue Form des poli-
tisch-theologischen Denkens, die Neue Politische Theologie. Neben ihm haben bei-
spielsweise Jiirgen Moltmann, Dorothee Sélle, Kuno Fiissel, Jirgen Manemann und
Christine Schaumberger Beitrage zur Entwicklung der NPTh geleistet. Diese ist un-
ter anderem von Denker*innen wie Dietrich Bonhoeffer, Walter Benjamin und Karl
Rahner sowie der Theologie der Befreiung beeinflusst.

Aus seiner Kritik am »zeitlosen und abstrakten Wahrheits- und Vernunftbe-
griff® ergibt sich fiir Metz unter anderem die selbstkritische Frage: »Wer treibt
— wann und wo - fiir wen und in welcher Absicht Theologie?«” Bei diesen Fragen
nach Subjekt, Adressat, Ort, Kommunikationsform und Interesse® handelt es sich
um Konstitutionsfragen der Theologie.” Er ist daher selbstkritisch beziiglich der
Verortung der NPTh im Bereich der akademischen Theologie. Gerade bei Berufs-
theolog“innen ldsst sich fragen, ob und wenn ja wie es moglich sein kann, die
Erfahrungen mit den leidenden Anderen wirklich zu teilen beziehungsweise soli-
darisch zu sein. Gelingt dies nicht, ist die Gefahr eines Radikalismus mit schénen,
doch folgenlosen Ansitzen, hoch.”® Ziel der NPTh ist es daher auch, mehr als Be-
rufstheologie zu sein.” Dieses >mehr«der NPTh sollte laut dem Metz-Schiiler Tiemo

ihrer Marginalien, in: Recht und Gerechtigkeit 8,1 (2016) 5—26. Raimondi, Francesca, Die Zeit
der Demokratie. Politische Freiheit nach Carl Schmitt und Hannah Arendt, Konstanz 2014.

4 S. dazu bspw. Brokoff, Jiirgen/Fohrmann, Jirgen (Hg.), Politische Theologie. Formen und
Funktionen im 20. Jahrhundert (Studien zu Judentum und Christentum), Paderborn/u.a.
2003. Adam, Armin, Politische Theologie. Eine kleine Geschichte (Theophil 12), Ziirich 2006.
Taubes, Jacob (Hg.), Religionstheorie und Politische Theologie, 3 Bde., Miinchen/u.a. 1983,
1984, 1987. Zur aktuellen Debatte s. bspw. Esposito, Roberto, Zwei. Die Maschine der politi-
schen Theologie und der Ort des Denkens. Ubersetzt von Daniel Creutz, Ziirich 2018.

5 Metz, Johann Baptist, Glaube in Geschichte und Cesellschaft. Studien zu einer praktischen

Fundamentaltheologie (Welt der Theologie), Mainz 51992, 26.

Ders., ZB, 165.

Ebd.,165.

Vgl. ders., GiG, 71.

Vgl. ders., ZB,108.

10 Vgl ebd,, 98f.

11 Vgl. ders., GiG, 72.

am 14.02.2026, 18:55:43.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Neue Politische Theologie

Rainer Peters »die Reflexion eines Kampfes, eines Leidens, eines Engagements, im
dem ihre Autoren, sie selbst, Betroffene und Beteiligte sind«'*.

Metz entwickelt seine NPTh in einer Zeit des Aufbruchs, in einer Zeit, in der
gesellschaftspolitische Fragen offen neu diskutiert werden bzw. bestehende Ord-
nungssysteme hinterfragt werden. Diese Zeit ist auch von der Frage geprigt: Wie
weiter im Angesicht von Auschwitz? Dabei geht es darum, die personellen und den-
kerischen Kontinuititen zum NS-Regime zu unterbrechen. Er plausibilisiert sein
Denken unter anderem mit einer Erzihlung seines Erlebens des Zweiten Weltkriegs
als Soldat:

»Eines Abend [sic!] schickte mich der Kompaniefiihrer mit einer Meldung zum
Bataillonsgefechtsstand. Ich irrte die Nacht Gber durch zerschossene, brennende
Dorfer und Gehéfte, und als ich am morgen [sic!] darauf zu meiner Kompanie zu-
riickkam, fand ich nur—Tote, lauter Tote, tiberrollt von einem kombinierten Jagd-
bomber — und Panzerangriff. Ihnen allen mit denen ich tags zuvor Kinderdngste
und Jungenlachen geteilt hatte, konnte ich nur noch ins erloschene, ins tote Ant-
litz sehen. Ich erinnere nichts als einen lautlosen Schrei.«

Indem er diese Erzihlung in seine wissenschaftliche Arbeit integriert, macht er
deutlich, dass sich seine Theologie durch die Geschichte und eigene Erfahrungen
unterbrechen und prigen ldsst.

Metz selbst fasst seinen Ansatz folgendermafien zusammen: »Ich verstehe po-
litische Theologie einmal als kritisches Korrektiv gegeniiber einer extremen Priva-
tisierungstendenz gegenwirtiger Theologie. Ich verstehe sie gleichzeitig positiv als
Versuch, die eschatologische Botschaft unter den Bedingungen unserer gegenwirti-
gen Gesellschaft zu formulieren«™, oder anders gesagt, als den »Versuch einer theo-
logischen Hermeneutik im zeitgendssischen gesellschaftlichen Kontext«™. Er be-
tont, dass es sich bei der NPTh nicht um eine »Neopolitisierung des Glaubens oder
gar eine[r] Neoklerikalisierung der Politik«'® handelt. Es geht vielmehr um den Be-
zug auf die »Freiheitsgeschichte der menschlichen Gesellschaft«7. Dabei lebt die
NPTh von der »Unterscheidung und Emanzipation der politischen von der religio-
sen Ordnung«'®. Die NPTh ist gerade eine Kritik an der Politisierung der Religion.”

12 Peters, Tiemo Rainer (Hg.), Theologisch-politische Protokolle (Gesellschaft und Theologie.
Forum politische Theologie 3), Miinchen/Mainz 1981, 9.

13 Metz, ZB, 207.

14 Ders., Zur Theologie der Welt, Mainz 1968, 99.

15 Ders., ZB, 39.

16  Ebd., 34.
17 Ebd., 36.
18 Ebd, 36.

19  Ebd.,108:»Eben diese Politisierung der Religion kritisiert aber das neue Paradigma in zwei-
facher Intention: einmal religionskritisch, indem es einer Religion widerspricht, die als Le-

am 14.02.2026, 18:55:43.

4


https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Fiir ihn ist das theologische Bewusstsein politisch®*®, weil Glauben und Theologie
immer im Kontext der wandelbaren politischen Ordnungen stattfinden. Ebenso wie
diese, ist auch das Streben nach Erkenntnis von den jeweils gesellschaftlich und po-
litisch herrschenden Umstinden beeinflusst, geprigt und abhingig.* Eine kontext-
sensible Theologie wie die NPTh kann und will davon nicht abstrahieren. Metz plau-
sibilisiert seine NPTh weiter damit, dass »das Evangelium der Christen schon allein
dadurch politisch ist und politisch verpflichtet, dafi es das Subjektsein aller Men-
schen vor Gott proklamiert und daf} es keinen geringeren Preis fiir dieses Subjekt-
sein vor Gott gibt als den Kampf gegen jede Menschenfeindlichkeit und Unterdrii-
ckung, die die massenhafte Bevolkerung ganzer Weltregionen nicht zu Subjekten
werden laf8t«**.

Die NPTh hat dariiber hinaus eine kritische Funktion in der Kirche selbst. Metz
versteht die Kirche als »gesellschaftliche Wirklichkeit in einem geschichtlichen Pro-
zef«?. Daraus folgt, dass es sich um eine »Institution in dieser gesellschaftlichen
Welt«** handelt. Somit ist die Kirche mit ihrer Organisierung und Struktur selbst ei-
ne politische Gréfie. Sie hat daher eine »kritisch-befreiende Aufgabe«®. Dabei geht
es ihm eben nicht darum, der Kirche eine bestimmte politische Haltung vorzuge-
ben, sondern um eine Achtsambkeit fiir und Kritik an sich heimlich einschleichen-
den politischen Haltungen.?® Sein Anliegen ist es, zu zeigen, »da Religion durch

gitimationsmythos wirkt und die sich ihre Entlastung von gesellschaftlicher Religionskritik
durch die Suspension ihres Wahrheitsanspruchs erkauft/zum anderen theologiekritisch, als
Kritik all jener Theologien, die mit Berufung auf ihren unpolitischen Charakter gerade zu
Theologien dieser politischen Religion werden. Wenn man das Wesen der Religion nicht in
der Politik festmachen will, auch nicht in einer aufgeklarten, darf man die politische Dimen-
sion der Theologie nicht unterschlagen'«

20  Einenkritischen Einwand diesbeziiglich und zur Benennung der Theorie als >»Politische Theo-
logie<formuliert bspw. Hans Maier. Maier, Hans, »Politische Theologie«? Einwadnde eines Lai-
en, in: Peukert, Helmut, Diskussion zur »politischen Theologie«, Mainz 1996, 1-25.

21 Metz, Johann Baptist, Zur Theologie der Welt, Mainz 1968, 103. »Aufgeklart ist nach Kant, wer
die Freiheit hat, von seiner Vernunft in allen Stiicken 6ffentlich Gebrauch zu machen. Die
Realisierung solcher Aufklarung ist darum nie ein rein theoretisches Problem, sie ist wesent-
lich ein politisches Problem, ein Problem der gesellschaftlichen Praxis, das heifdt, sie ist an
gesellschaftlich-politische Voraussetzungen gebunden, unter denen Aufklarung allein mog-
lichist.«

22 Ders., GiG, 83. Auf dhnliche Weise vertritt Leimgruber mit Bezug auf Gaudium et spes die
These, dass pastorales Handeln »nicht nicht-politisch sein kann.« Leimgruber, Ute, »Policy
matters«. Das Politische im kirchlichen Handeln und das Denken Cornel Wests, in: ZPTh 39,1
(2019) 185196, 188.

23 Metz, Johann Baptist, Zur Theologie der Welt, Mainz 1968, 107.

24  Ebd., 107.

25  Ebd., 107.

26  Vgl.ders., ZB, 65.

am 14.02.2026, 18:55:43.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Neue Politische Theologie

nichts schuldiger wird als durch den Versuch, sich durch Teilnahmslosigkeit gegen-
iiber den geschichtlichen Kimpfen um das Subjektseinkénnen aller Menschen ih-
re politische Unschuld zu erkaufen«”. Das jiidisch-christliche Liebesgebot muss so
tiber die personale und caritative Ebene hinaus auch in seiner gesellschaftlichen Di-
mension gesehen werden. Christliche Liebe wird so als die »unbedingte Entschlos-
senheit zur Gerechtigkeit, zur Freiheit und zum Frieden fiir die anderen«*® verstan-
den.

Damit ist klar, wie Metz die Verbindung zwischen Theologie und Politik ver-
steht. Allerdings nimmt er keine Definition des von ihm verwendeten Politikbegriffs
vor.”? Deutlich ist, dass er mit Politik viel mehr meint, als das konkrete Tun von
Politiker*innen. Nach Jan-Heiner Tiick besteht Politik fiir Metz im »gesellschaftli-
chem Engagement zugunsten der Benachteiligten«*®. John Cochrane fasst seinen
Politikbegriff noch weiter, nimlich als »breite Konzeption der intersubjektiven
Handlung mit besonderer Sensibilitit fiir das fremde Leid«®'. Das zentrale Moment
liegt nach Philipp Geitzhaus’ Auffassung »in der solidarischen und mitleidsfihigen
Subjektwerdung«**. Gerade das »Subjektseinkénnen und Subjektseinmiissen aller
Menschen«® ist fiir Metz der Grundstein fiir das Politische des Gottesgedankens.
Aus dieser Option fiir das Subjektseinkénnen aller folgt die Notwendigkeit ei-
ner Leidempfindlichkeit. Metz nutzt dafiir den Begriff der »Compassion«<** und
driickt damit aus, dass Leidempfindlichkeit mehr meint als Mitleid oder Senti-
mentalititen. Fiir die Haltung® der Compassion ist die »Bereitschaft zu einem
Blickwechsel«*® entscheidend. Dieser Blickwechsel ist fiir ihn ein zentrales Element
der biblischen Botschaft, die dazu einliddt, »uns selbst auch mit den Augen der

27 Ders., GiG, 84.

28  Ders., Zur Theologie der Welt, Mainz 1968, 111.

29  Zum Konzept des Politischen bei Metz und in der NPTh generell s. Neuhaus, Peter, »Erinne-
rung«als Briickenkategorie. Anstéf3e zur Vermittlung zwischen der Politischen Theologie von
Johann Baptist Metz und der Tiefenpsychologischen Theologie Eugen Drewermanns (Forum
Theologie und Psychologie), Miinster 2001, 59—-62.

30  Tick, Jan-Heiner, Christologie und Theodizee bei Johann Baptist Metz. Ambivalenz der Neu-
zeit im Licht der Gottesfrage, Paderborn/u.a. 22001, 106.

31 Cochrane, John, Memoria et Promissio. Uber die anamnetische Verfasstheit des christlichen
Glaubens nach ). B. Metz und die kulturelle Amnesie in Samuel Becketts »Warten auf Godot«
und »Endspiel« (Religion —Geschichte — Gesellschaft. Fundamentaltheologische Studien 42),
Miinster 2007, 58.

32 Ceitzhaus, Philipp, Karl Marx griifst die Politische Theologie, in: Ders./Ramminger, Michael
(Hg.), Gottin Zeit. Zur Kritik der postpolitischen Theologie (Edition ITP Kompass 28), Miinster
2018, 1965, 33.

33 Metz, GiG, 81.

34  S.dazuauch Kapitel 1 5.1

35  Vgl. Einleitung, FN 100.

36 Ders., Mp, 166.

am 14.02.2026, 18:55:43.

43


https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Anderen, vorweg der leidenden und bedrohten Anderen anzuschauen«®. Damit ist
der Geist der Compassion derjenige, der »die Christen an die Front der politischen,
der sozialen und kulturellen Konflikte«®® schickt. Weil es so méglich ist, das Leid des
Feindes zu sehen, ist die Haltung der Compassion die Grundlage fiir eine Friedens-
politik.* Sie macht eine Politik der Anerkennung denkbar, weil sie »die Zuwendung
der Einen zu den ausgegrenzten und vergessenen Anderen«*® méglich macht.
Politik hat fiir Metz also eine moralische Implikation. Er fordert asymmetrische
Anerkennungsverhiltnisse um die Konkurrenzlogik symmetrischer Anerkennung
zu iiberwinden.* Der Fokus liegt dabei auf dem Mitdenken des Leidens sowie auf
der geschichtlichen Dimension. So dreht sich Politik nicht nur um die Gegenwart,
sondern muss auch immer die Vergangenheit und Zukunft und damit die gefihr-
lichen Erinnerungen sowie die eschatologische Dimension im Blick haben. Metz
erhebt dabei einen universalistischen Anspruch fiir dieses Konzept, er begriindet
diesen mit der Universalitit der jidisch-christlichen Gottesrede sowie mit dem
globalen Ausmaf} der aktuellen politischen Herausforderungen.

Neben der Frage nach dem verwendeten Politikbegriff stellt sich auch die Frage
nach der Verortung der NPTh innerhalb der Theologie: Als Schiiler von Karl Rah-
ner basiert Metz’ Theologie auf der anthropologischen Wende. Er versteht die NPTh
als systematische Theologie, als eine praktische Fundamentaltheologie. Die NPTh
ist demnach keine einzelne theologische Disziplin. Sie »soll vielmehr in erster Li-
nie einen Grundzug im theologischen Bewuf3tsein itberhaupt aufdecken«**. Dabei
versteht er »Praxis nicht nur als Handeln [...], sondern als >Leiden«* und spricht
entsprechend von einer pathischen Verfassung der christlichen Praxis. Die NPTh ist
fiir Metz eine nach-idealistische Theologie.* Sie entstand durch die Herausforde-
rungen der damaligen Zeit. Zu diesen Herausforderungen zihlt Metz den Marxis-
mus, die Katastrophe von Auschwitz und das Ende des Eurozentrismus.* Dabei ist
weder der neuscholastische, noch der transzendental-idealistische Ansatz dazu in
der Lage, auf diese Herausforderungen angemessen zu reagieren. Eine nach-idea-
listische Theologie ist, anders als diese geschlossenen Ansitze, eine offene, unver-

37 Ebd., 166.
38 Ebd., 168.
39  Vgl.ebd., 168.
40 Ebd., 170.

41 Vgl.ebd., 170.

42 Ders., ZB, 15.

43 Ders., GiG, 70.

44 Metz unterscheidet zwischen drei verschiedenen Theologieentwiirfen, Ders., ZB, 104: »Ich
spreche von einem neuscholastischen Paradigma, einem transzendental-idealistischen Pa-
radigma und einem nach-idealistischen Paradigma.«

45 Vgl.ebd., 106.

am 14.02.2026, 18:55:43.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Neue Politische Theologie

sohnte, ungewisse Theologie*, eine Theologie, die sich eben nicht »gegeniiber der
Nicht-Identitit des Unheilen und Unerl6sten in fugendichter theologischer Argu-
mentation abzuschotten trachtet«*’. So kann die Schwierigkeit, angesichts der Lei-
densgeschichte von Erlésung zu sprechen, laut Metz »nicht durch eine noch sub-
tilere spekulative Argumentation gelést werden, sondern allein durch eine andere
Art, geschehene und wirkende Erlosung in der Nicht-Identitit der Leidenszeit zur
Sprache zu bringen«*®. Er plidiert daher fiir eine erinnernd-erzihlende Erlésungs-
theologie. Es handelt sich bei dieser Theologie also um eine »(selbst-)kritische, auf
Praxis gerichtete Vergewisserung der Rede von Gott im jeweiligen geschichtlichen
und gesellschaftlichen Kontext«* .

Metz konzeptioniert die NPTh anhand von drei Primaten, die im Folgenden aus-
gefithrt werden: das Primat der Praxis, des Subjekts und der Alteritdt™°.

Durch das Primat der Praxis betont Metz, dass Theorie und Praxis nicht in einem
hierarchischen, sondern in einem dialektischen Verhiltnis stehen.”* Er begriindet
dies mit dem Element des praktischen Denkens, dass er in der Nachfolge Jesu ange-
legt sieht, denn »nur ihm nachfolgend wissen Christen, auf wen sie sich eingelassen
haben und wer sie rettet«*. Ein so situiertes Denken beriicksichtigt, dass »Proble-
me nicht subjektlos, unabhingig von ihrem gesellschaftlichen und politischen Hin-
tergrund behandelt«”® werden kénnen. Bei der NPTh handelt es sich also nicht um
ein »geschlossenes theologisches System«**. Die denkerische Voraussetzung, dass
der Glaube der Christ*innen in Geschichte und Gesellschaft stattfindet ist demnach
prigend. Daraus ergibt sich firr die NPTh die Notwendigkeit einer »Gegenwarts-
und Zeitanalyse«* als erstem Schritt. Metz nennt »Aufklirung, Sikularisierung und
Emanzipation<®® sowie das »Zeitalter kultureller Amnesie«” als fiir seine Theologie
prigende Themen der Zeit.

46  Vgl. ders., GiG, 15.

47  Zechmeister, Martha, Karsamstag. Zu einer Theologie des Gott-vermissens, in: Reikerstorfer,
Johann (Hg.), Vom Wagnis der Nichtidentitit. Johann Baptist Metz zu Ehren (Religion — Ce-
schichte — Gesellschaft 11), Miinster 1998, 50-78, 61.

48 Metz, GiG,134.

49  Zeillinger, Peter, Mafistibe der Kritik. Negatives Denken, »schwache Kategorien« und der
Einbruch der Alteritat im Kontext der neuen Politischen Theologie, in: Reikerstorfer, Johann
(Hg.), Vom Wagnis der Nichtidentitat. Johann Baptist Metz zu Ehren (Religion — Geschichte
— Gesellschaft 11), Minster 1998, 79-115, 95.

50 Vgl. Metz, ZB, 168.

51 Vgl. ders., GiG, 63.

52 Ebd., 64.

53 Ebd., 45.

54  Ders., ZB,166.

55  Ders., GiG,19.

56  Ders., ZB, 75.

57  Ebd., 150.

am 14.02.2026, 18:55:43.

45


https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Die NPTh will auch »Unterbrechungsprophetie«*® sein. Eine bekannte Aussage
Metz lautet: »Kiirzeste Definition von Religion: Unterbrechung.«* Fiir ihn sind Lie-
be und Solidaritit Formen von Unterbrechung. Aufierdem wirken die gefihrlichen
Erinnerungen® unterbrechend®, da sie »Widerstand gegen den (evolutionistisch
gedeuteten) Fluf der Zeit«** bedeuten. Er versteht darunter Erinnerungen, »die
plotzlich durchschlagen inmitten unserer Selbstverstindlichkeiten, in denen die Er-
fahrung vergangener Schrecken und vergangener Hoffnungen plétzlich auftaucht
inmitten unserer Alltagswelt und die Plausibilitit dieses Alltags entsichert«®.
Auch die narrative Sprache bzw. die Erzihlung kann unterbrechend wirken, da sie
sich »der Erfassung und Deutung durch unsere [..] Erkenntnissystem entzieht«*,
Metz geht es auflerdem darum, verschiedene gesellschaftliche Phinomene zu
unterbrechen.® Dazu gehdren das Fortschrittsideal, die biirgerliche Religion im
Christentum sowie der Versuch, die Wahrheit des Evangeliums fir eigene Zwecke
zu instrumentalisieren.®® Gleichzeitig wirbt er dafiir, dass die Theologie sich selbst
unterbrechen lassen sollte, um keine »idealistisch sich schliefende[n] Theologie«®
zu sein. Er nennt drei Ereignisse, die die Theologie unterbrechen sollten: das Pri-
mat der Vernunft und die damit einhergehende Ideologiekritik der Aufklirung,
Auschwitz sowie den Verlust der eigenen ethnischen Unschuld durch eine poly-
zentrische Weltkirche.®® Die Unterbrechung der Theologie durch eine Theodizee-
Empfindlichkeit ist eine Form der negativen Theologie, deren Ziel es nicht ist, die
Theodizeefrage zu beantworten, sondern — im Gegenteil - sie »als unvergessliche
Frage immer neu in Erinnerung zu rufen«®.

58 Ebd, 94.

59  Ders., Unterbrechungen. Theologisch-politische Perspektiven und Profile, Giitersloh 1981, 86.

60 S Kapitel117.3

61 Vgl. Metz, CiG, 166f.

62  Ebd.,178.

63  Ders., ZB, 66. Zum Begriff der Erinnerung bei Metz in Anlehnung an Herbert Marcuse s. Taub-
ald, Benjamin, Antiwissen und Antigeschichte. Elemente zum Begriff der Erinnerung als Ka-
tegorie negativer Theologie, in: Reikerstorfer, Johann (Hg.), Vom Wagnis der Nichtidentitat.
Johann Baptist Metz zu Ehren (Religion —Geschichte —Gesellschaft11), Miinster1998,116—138.

64  Ders., GiG, 208.

65 Vgl ebd., 168. Metz wirbt dabei auch fiir das Revolutionsverstindnis Walter Benjamins, bei
dem es darum geht, die Notbremse zu ziehen um den streng entwicklungsorientierten Fort-
schritt zu unterbrechen. S. dazu Benjamin, Walter, Uber den Begriff der Geschichte (Walter
Benjamin. Werke und NachlaR. Kritische Gesamtausgabe 19) hg. von Gérald Raulet, Berlin
2010.

66  Vgl. Metz, Johann Baptist, Unterbrechungen. Theologisch-politische Perspektiven und Profi-
le, Giitersloh 1981, 7.

67 Ders., GiG,13.

68 Vgl.ebd., 10-15.

69  Ders., Mp, 45.

am 14.02.2026, 18:55:43.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Neue Politische Theologie

Im Sinne eines dialektischen Verhiltnisses von Praxis und Theorie betont Metz
»die unauflésliche Einheit von ratio und memoria«’. Damit wendet er sich gegen
den Vernunftbegriff der Aufklirung, der die Macht der Erinnerung unterschitzt”,
und wirbt fiir eine anamnetische Vernunft, einen Rationalititstypus mit biblischen
Wurzeln. Anamnetische Vernunft ist »Denken als Andenken, als geschichtliches
Eingedenken«™, sie ist dabei nicht von transzendentalen oder kommunikativen
Fragen geleitet, sondern »von einem Leidensapriori«”. Er beschreibt sie auch als
einen »Widerstand gegen unschuldiges und ungerechtes Leid«™, der notwendiger-
weise mit einem Schrei nach Gott, also einem religiésen Bewusstsein, verbunden
sein muss. Ein solcher Rationalititstypus griindet also »im Gehorsam gegeniiber
der Autoritit der Leidenden«”. Dieser ist gleichzeitig mit dem Wissen um einen
eschatologischen Vorbehalt verkniipft, nach dem »alle Macht der Vollendung, der
Vers6hnung und des Friedens, die der menschlichen Freiheit und ihren Konflikten
vorausliegt«” Gott vorbehalten ist. Metz charakterisiert die anamnetische Vernunft
weiter als »Wissensform des Vermissens«”’, das sich dadurch auszeichnet, dass
es »dem Vergessen des Vergessens auf der Spur bleibt«.”® Sie weif}, dass »noch
etwas aussteht«’® und steht auf diese Weise in Verbindung mit dem Bilderverbot
im Ersten Testament.°

Indem die anamnetische Vernunft aufzeigt, dass »immer auch etwas verges-
sen wird«®', widerspricht sie einer unkritischen wissenschaftlichen Objektivierung.
Damit geht auch eine Kritik an der klassischen Metaphysik als »Metaphysik ober-

70  Ders., ZB, 145.

71 Vgl. ders., Gott und Zeit. Theologie und Metaphysik an den Grenzen der Moderne, in: Knapp,
Markus/Kobusch, Theo (Hg.), Religion — Metaphysik(kritik) — Theologie im Kontext der Mo-
derne/Postmoderne (Theologische Bibliothek Tépelmann 112), Berlin/New York 2001, 5-19,
12.

72 Ders., Mp, 70.

73 Ders., ZB,183.

74  Ders., Mp, 100.

75  Ebd., Mp, 202.

76  Ders., Thesen. Zur Prasenz der Kirche in der Gesellschaft, in: Ders./u.a., Freiheit in Gesell-
schaft (Kirche im Gesprach), Freiburg 1971, 7—20, 9.

77  Ders., Gottund Zeit. Theologie und Metaphysik an den Grenzen der Moderne, in: Knapp, Mar-
kus/Kobusch, Theo (Hg.), Religion —Metaphysik(kritik) — Theologie im Kontext der Moderne/
Postmoderne (Theologische Bibliothek Topelmann 112), Berlin/New York 2001, 5-19, 15.

78  Ders., Mp, 25f.

79 Ebd., 45.
80 Vgl.ebd., Mp, 43.
81 Ebd., 213.

am 14.02.2026, 18:55:43.

47


https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Ellen Geiser: Wer zahlt?

halb der konkreten menschlichen Leidensgeschichten«® einher. Metz wirbt fiir ei-
ne »kontingenzempfindliche Rationalitit«®?, in der das Allgemeine und Universelle
vom »Singulir-Kontingenten einer geschichtlichen Katastrophe«** beriihrbar und
itberpriifbar ist.* So handelt es sich bei diesem gehorchenden Denken in Erinne-
rung um eine Unterbrechung des metaphysischen Denkens der Einheit.®¢ Er spricht
in diesem Zusammenhang auch von einem sekundiren Nominalismus, in dem das
»Verhiltnis von Allgemeinem und Besonderem in Theologie und Metaphysik neu zur
Verhandlung steht«*’. Bei einer anamnetischen Vernunft handelt es sich also um
»die Verzeitlichung von Metaphysik und Ontologie«®*®, sie stehen fiir »die Tempo-
ralisierung der theologischen Begriindungslogik«®. So sieht Metz in der Auseinan-
dersetzung zwischen der Metaphysik und dem »apokalyptische[n] Zeitdenken mit
seinem Leidensapriori«®® eine wichtige Aufgabe der Theologie.

An das Primat der Praxis schliefdt sich das Primat des Subjekts an. Die Aufkli-
rung hat zu einer, von ihm kritisierten, »Privatisierung und Verbiirgerlichung der
Religion«® gefithrt. Aus diesem Grund kann die Theologie die aufklirerischen Be-
griffe >Subjekt« bzw. >Personc« nicht unkritisch iibernehmen. Metz kritisiert deren
Konzeptionierung als geschichtslos. Aus seiner Kritik an der abstrakten Unterschei-
dung zwischen Subjekt und Geschichte sowie an den Privatisierungstendenzen der
Theologie® entwickelt er seine Subjekttheologie.” Er bestimmte diese »Theologie
des Subjekts als Theorie der Geschichte und der Gesellschaft«®*. Er kritisiert also
die Abstraktheit der Begriffe »Subjekt« und >Person< und macht deutlich, dass diese

82  Ders., Gottund Zeit. Theologie und Metaphysik an den Grenzen der Moderne, in: Knapp, Mar-
kus/Kobusch, Theo (Hg.), Religion—Metaphysik(kritik) — Theologie im Kontext der Moderne/
Postmoderne (Theologische Bibliothek Topelmann 112), Berlin/New York 2001, 5-19, 11.

83 Ebd,7.

84 Ebd,se.

85  Vgl. auch Ders., Mp, 54.

86  Vgl. Reikerstorfer,Johann, Politische Theologie als »negative Theologie«. Zum zeitlichen Sinn
der Gottesrede, in: Ders. (Hg.), Vom Wagnis der Nichtidentitit. Johann Baptist Metz zu Ehren
(Religion — Geschichte — Gesellschaft 11), Miinster 1998, 11—49, 30.

87  Metz, Johann Baptist, Cott und Zeit. Theologie und Metaphysik an den Grenzen der Moderne,
in: Knapp, Markus/Kobusch, Theo (Hg.), Religion —Metaphysik(kritik) — Theologie im Kontext
der Moderne/Postmoderne (Theologische Bibliothek Tépelmann 112), Berlin/New York 2001,

5-19, 6.
88 Ebd., 8.
89 Ebd.,17.
90 Ebd, 1.

91 Ders., GiG, 58.

92  Ders., ZB, 27.

93  Vgl. ders., GiG, 75.

94  Ebd., 76. Dort erlauternd: »Sie [die Subjekttheologie] versucht vielmehr, an einer stindig
ganzen Doppelstruktur, an einer gegenseitigen Priorisierung von Subjekt und Gesichte/
Cesellschaft festzuhalten.«

am 14.02.2026, 18:55:43.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Neue Politische Theologie

hiufig als »Camouflage fiir ein bestimmtes Subjekt dient, etwa das des Mitteleu-
ropiers«”. Diese Gefahr sieht Metz in der Sprache der Aufklirung gegeben, deren
Subjekt der >Besitzbiirger« ist.”® Daher unterscheidet er zwischen dem biirgerlich-
privaten Subjekt der Aufklirung und dem sogenannten religiésen Subjekt.”” Das re-
ligiése Subjekt wird durch den Glauben an Gott konstituiert. Dieser Glaube impli-
ziert, dass Gott »alle Menschen ins Subjektsein vor seinem Angesicht ruft«*®. Da-
bei ist der Gottesgedanke kein »Ausdruck einer nachtriglichen Uberwiltigung des
Subjekts und seiner vorgefafiten Identitit«*®, sondern vielmehr ein identititsbil-
dender Gedanke. Dieser Gottesgedanke bekriftigt und fordert das Subjektsein auch
in schwierigen Situationen.'®

Metz denkt das Subjekt also nicht als individuelle, sondern als kollektive Iden-
titit. Er beschreibt daher auch die Subjektwerdung von Kollektiven, wie beispiels-
weise Israel.’" Das religiose Subjekt existiert demnach nicht ohne Beziehungen,
sondern es wird erst durch »solidarisch-antagonistische, befreiend-beingstigen-
de Erfahrungen mit anderen Subjekten«'®* konstituiert. Es braucht daher »das
praktische Interesse am Subjektwerden der anderen, deren, die in Unterdriickung
und kollektiver Verfinsterung leben, als eine jedenfalls notwendige, wenn auch
nicht ausreichende Bedingung seines eigenen Subjektseins vor Gott«'®. So ist eine
universale Solidaritit eben nichts Nachtrigliches, sondern »die Form, in der diese
Subjekte — vor Gott und durch ihn - existieren«'**. Diese Solidaritit versteht er als
die, »die uns unbedingt gebietet, individuelle Identitit, eigenes Subjektsein nicht
gegen andere, Schwichere, gesellschaftlich entmichtigte Gruppen und Klassen
durchzusetzen, sondern mit ihnen«*>.

95 Ebd., 80.

96  Vgl. ebd., 55. Dort erlauternd: »Dennoch darf die Sprache der Aufklarung nicht dariiber hin-
wegtduschen, dafd sie doch letztlich dazu diente, den Besitzbiirger zum Triger politischer
Vernunft zu erheben. Die Mindigkeit der Aufkldrung war eben nicht gemeint als Miindig-
keit fiir die Besitzlosen, fiir die Landbevolkerung, fiir die Bauern«.

97 Vgl.ebd,, 58.

98  Ebd.,19.

99  Ebd., 74.

100 Ebd.,74. Dort weiter: »So wie dieser Gottesgedanke z.B. verlangt, sich der Schuld verantwort-
lich zu stellen, um Subjekt zu bleiben, so auch, sich der Unterdriickung und Menschenver-
achtung zu widersetzen, um Subjekt zu werden. Ober, dramatischer ausgedriickt: der Kampf
um Gott und der Kampf um das freie Subjektseinkénnen aller verlduft nicht gegensinnig,
sondern gleichsinnig proportional.«

101 Vgl.ebd., 74,79.

102 Ebd., 73.

103 Ebd., 83.

104 Ebd., 73.

105 Ebd., 83.

am 14.02.2026, 18:55:43.

49


https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Aus dem Primat des Subjekts entwickelt Metz so das Primat der Alteritit, denn der
Mensch kann ohne die Alteritit nicht zum Subjekt werden. Diese Primisse schligt
sich vor allem darin nieder, dass er Theologie »im Angesicht von Auschwitz, im An-

1°6 und eben nicht »mit dem Riicken zu den sprachlosen Lei-

gesicht des Holocaust«
den der Armen und Unterdriickten in der Welt«’®” treibt. Diese Theologie ist ge-
pragtvom »Erschrecken dariiber, dafd man der christlichen Gottesrede tiblicherwei-
se die himmelschreiende Leidensgeschichte der Menschen so wenig ansieht und
anhort«*®. Thm geht es also darum, den Schrei der Opfer« in die Theologie einzu-
schreiben.’® Diese Achtsamkeit fiir das Leid der Anderen, der Feinde und auch fiir
das vergangene Leid versteht er als »Vermissungswissen«° und somit als negative
Theologie.™™ Daher weist Metz darauf hin: »Wir haben zu viel Ostersonntagschris-
tologie und zu wenig Karsamstagschristologie. [...] Wir brauchen eine Art Karsams-

"> eine Karsamstagschristologie, eine Christologie mit schwachen Ka-

tagssprache
tegorien«'®, Karsamstag steht hier als Bild fiir eine Theologie, die nicht schon si-
cher mit der Auferstehung rechnet, sondern sich dem Leid, den Katastrophen, der
Geschichte aussetzt, was den »Einbruch der konkreten Geschichte in den Logos der
Theologie«™ zur Folge hat. Sie ist damit ein »Korrektiv gegeniiber einer situations-
freien Theologie«™.

Ein Ort dieser negativen Theologie ist die Sprache der Gebete, denn sie ist »prak-
tiziertes Bilderverbot, bleibt wehrlose Weigerung, sich von Ideen oder Mythen tros-

ten zu lassen, bleibt Gottespassion, sehr oft nichts anderes als ein lautloser Seufzer

106 Ders., ZB, 95.

107 Ebd., 96.

108 Ebd., 124.

109 Ebd., 134. Dort weiter: »Die neue Politische Theologie hierzulande bildet sich u.a. an dem
Versuch, den Schrei der Opfer von Auschwitz im Logos der Theologie unvergeflich zu ma-
chen. Und der theologische Impetus der Befreiungstheologie, wie ich ihn verstehe, gilt dem
Versuch, den Schrei der Armen im Logos der Theologie hérbar zu machen und das Antlitz der
fremden Anderen in ihm kenntlich zu machen, d.h. die Flut der CGedanken und die Geschlos-
senheit der systematischen Argumentation von diesem Schrei und von diesen Antlitzen >un-
terbrechen« zu lassen. An ihren Wahrnehmungen vorbei ist der Gott Jesu nicht zu finden,
nicht hier, nicht dort.«

110 Ebd.,172.

111 Ebd.,208.»Diese Verquickung von Politik und Theodizee hatte und hat einen hohen Preis/sie
macht diese Politische Theologie immer wieder zum Cespétt aller politischen Pragmatiker
und eigentlich auch aller politischen Utopisten.

112 Vgl Kapitel Il 4

113 Ders., Gotteskrise. Versuch zur»geistigen Situation der Zeit«, in: Diagnosen zur Zeit. Mit Beitr.
von Johann Baptist Metz u.a., Diisseldorf 1994, 76—92, 80.

114 Ders., GiG,12.

115  Ebd., of.

am 14.02.2026, 18:55:43.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Neue Politische Theologie

der Kreatur«™®, Auf die Theologie iibertragen fragt Metz: »MiifSte nicht wenigstens
jetzt die Theologie davon iiberzeugt sein, da auch sie nicht alle Wunden heilt?«™”
Oder anders ausgedriickt: »Wer von Gott im Sinne Jesu spricht, nimmt die Verlet-
zung der vorgefafiten eigenen Gewissheit durch das Ungliick anderer in Kauf.«<"®
Daraus ergibt sich die Frage: »Kénnen wir, wollen wir den Perspektivwechsel riskie-
renund unser christliches und kirchliches Leben — wenigstens fiir Augenblicke — aus
dem Blickwinkel dieser Antlitze sehen und schitzen?«™™ Aus diesen Fragen folgt die
Notwendigkeit, den Glauben »in Kategorien der Solidaritit, des Widerspruchs und
der Verinderung«**° zu formulieren.

Daraus ergibt sich auch die hohe Bedeutung der Theodizeefrage, beziehungs-
weise die Forderung nach einer neuen »Theodizee-Empfindlichkeit«*'. Dabei steht
klassischerweise die Frage nach dem eigenen Leid im Mittelpunkt. Die NPTh wen-
det diese und fragt danach »Was ist mit dir im Leid, was ist mit dir im Tod?«*** Es

123 gefragt. Denn »wie konn-

124

wird also nach der »Rettung der ungerecht Leidenden«
te man auch nach Auschwitz ohne diese Frage nach der eigenen Rettung fragen«
Aus einer so verstandenen Theodizeeempfindlichkeit entsteht eine jiidisch-christli-
che Moral, »die nicht primir schuldorientiert, sondern leidensorientiert ist«*.

Hier setzt auch Metz’ Kritik an der sogenannten biirgerlichen Religion® an, die

er als apathisch gegeniiber fremdem Leid beschreibt.”” Doch die Frage nach dem

116 Ders., Gotteskrise. Versuch zur»geistigen Situation der Zeit«, in: Diagnosen zur Zeit. Mit Beitr.
von Johann Baptist Metz u.a., Diisseldorf 1994, 76—92, 81.
117 Ders., ZB,151.

118 Ebd., 208.
119 Ebd., 130.
120 Ebd.,166.
121 Ebd.,170.
122 Ebd., 97.

123 Ebd., 113.

124 Ebd., 113. Daraus ergeben sich auch Folgen fiir die Eschatologie, denn »die biblische Reli-
gion der Leidempfindlichkeit spricht nicht primar von einer Moral, sondern von einer Hoff-
nung/ihre Gottesrede wurzelt nichtin einer Ethik, sondern in einer Eschatologie.« Metz, Zum
Begriff 204.

125 Ders., Gotteskrise. Versuch zur»geistigen Situation der Zeit«, in: Diagnosen zur Zeit. Mit Beitr.
von Johann Baptist Metz u.a., Diisseldorf 1994, 7692, 87.

126 Ders., ZB, 89. Dort weiter: »Cott ist in der biirgerlichen Religion nicht Gott, nicht der Gott
der messianischen Religion der Bibel. Dieser Gott ist wie tot in der biirgerlichen Religion.
Er ist in ihr zwar zitierfahig, aber kaum anbetungswiirdig, weil er nicht fordert, aber auch
nicht trostet, weil er nicht eingreift, nicht stiirzt und aufrichtet, sondern—als>Wert«— unsere
vorgefafite birgerliche Identitat tberwdlbt.«

127 S.dazu Ders., Jenseits biirgerlicher Religion. Reden tber die Zukunft des Christentums (Fo-
rum Politische Theologie 1), Miinchen/Mainz 41984.

am 14.02.2026, 18:55:43.

51


https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Leid der Anderen ist eben nicht nur ein Thema der caritas, sondern steht im »Zen-

trum christlicher Identitit«'?

.Oder anders gesagt: »Die Bedrohung des Anderen ist
die eigentliche Gefihrdung der eigenen (in unserem Falle der christlichen) Identi-
tit, da mit dem Vergessen des Anderen der Anspruch der eigenen Hoffnung, eine
Hoffnung fiir alle zu sein, vernichtet wird.«'* Dieses Kernstiick seiner Theologie
bezeichnet Metz als memoria passionis. Die biirgerliche Religion verkiirzt das Chris-
tentum und sieht die Religion »als Ornament und Kulisse fiir biirgerliche Lebens-

feiern«*°

. Dabei kritisiert er nicht das Biirgerliche an sich, sondern stellt vielmehr
in Frage, ob »das biirgerliche Individuationsprinzip allein tauglich und stark genug
ist, um [...] einzutreten fiir das solidarische Subjektsein aller«™".

Das Primat der Alteritit spielt auch in Metz Uberlegungen zur Kirche eine wich-
tige Rolle. Er fragt danach, wie die europdisch geprigte Religion des Christentums

132

heute in der polyzentrischen Welt gelebt werden kann.” Es steht fiir ihn aufler Fra-

ge, dass die christlichen Glaubensgemeinschaften auflerhalb Europas zur Kirche

34 entwickeln sich verschie-

selbst gehéren.™ In solch einer polyzentrischen Kirche
dene Formen des Kircheseins, die fiireinander zu Impulsen werden kénnen. Metz
weist hier besonders auf die Basisgemeinden Lateinamerikas hin, die »das popu-
lare Subjekt einer politischen Mystik der Nachfolge«** darstellen. Fiir europiische
Christ*innen in einer polyzentrischen Kirche ergibt sich aufgrund der Kolonialisie-
rung die Notwendigkeit, die »eigene Geschichte mit den Augen unserer Opfer zu

beurteilen«’®

. Hierbei stellt sich eine wichtige Frage fiir die Gottesrede: »Wie [kann
es] eine vielfiltige >Inkulturation« des Evangeliums [geben], die sich nicht als kultu-

relle Expansion Europas entlarven lief8e?«*” Metz hilt es fiir moglich, das Evange-

128 Ders., ZB, 97.

129 Zeillinger, Peter, MaRstabe der Kritik. Negatives Denken, »schwache Kategorien« und der
Einbruch der Alteritit im Kontext der neuen Politischen Theologie, in: Reikerstorfer, Johann
(Hg.), Vom Wagnis der Nichtidentitat. Johann Baptist Metz zu Ehren (Religion — Geschichte
— Gesellschaft 11), Minster 1998, 79-115, 110.

130 Metz, GiG, 46.

131 Ebd., 59.

132 Vgl. ders., ZB, 115. Dort auch seine Unterteilung der Kirchengeschichte in drei Epochen: 1.
Kurze Griindungsepoche: Juden-Christentum, 2. Entwicklung im hellenistischen bzw. euro-
péischen Raum, Heiden-Christentum, 3. seit einigen Jahrzehnten kultureller Polyzentrismus

133 Ebd., 131: »Schlielich >hatcdie Kirche nicht nur eine Dritte-Welt-Kirche, sie sistcinzwischen
weithin eine solche, mit einer unverzichtbaren europdischen Herkunftsgeschichte.«

134 Metzisteswichtig, dass dieser Polyzentrismus »nicht als beziehungsloser oder gonnerischer
Pluralismus von Kulturwelten in dieser einen Weltkirche«verstanden wird. Gleichzeitig fragt
er kritisch, inwiefern die westliche Kultur nicht die Welt so verdndert bzw. schon verandert
hat, so dass es einen Polyzentrismus kaum noch geben kann. Ebd., 119.

135  Ebd.,101.

136 Ebd., 116.

137 Ebd.,120.

am 14.02.2026, 18:55:43.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Neue Politische Theologie

lium ohne einen Eurozentrismus zu verbreiten, wenn dabei die Werte der Freiheit
und Gerechtigkeit fiir alle betont werden und die »Option fiir die Armen und eine Option
fiir die Anderen in ihrem Anderssein<>® im Vordergrund stehen.

Diese Option fiir die Armen bzw. das Primat der Alteritit driickt sich in einer
Kultur der Anerkennung der Anderen aus™. Sie ist in der biblischen Tradition bei-
spielsweise durch das Gebot der Nichstenliebe verankert. Fiir Metz bedeutet dies
keine Aufforderung dazu, den Nahen zu lieben, sondern den »fremden Anderen«*°,
also den Nichsten.™" Dies driickt sich auch in der Forderung nach einer anamneti-
schen Vernunft als Eingedenken fremden Leids aus. In dieser biblischen Tradition
sieht er eine Chance, den europiischen Universalismus zu korrigieren.** Eine Kul-
tur der Anerkennung der Anderen und das Bewusstsein, Teil einer polyzentrischen
Kirche zu sein hat auch Folgen fir die europiische Theologie. Sie muss »Theologie
einer kulturell und ethnisch vielfiltig verwurzelten Weltkirche werden«**. Damit
dies moglich wird, ist es notig, den »Verlust der ethnisch-kulturellen Unschuld der
Gottesrede«™** und des Christentums zu reflektieren sowie neue Formen der Gottes-
rede zu etablieren. Die europiische Theologie hat somit auch die Aufgabe, »auf die
Eigenart der sozialen und kulturellen Identititsbildung, mit ihren Hoffnungsbil-
dern und Erinnerungen, einzugehen und die vermeintlich neutralen, die vermeint-
lich politik- und moralfreien Systemzwinge westlicher Zivilisation daran immer
wieder zu priifen<*. Dies bedeutet fiir die europiische Theologie eine grofie Her-
ausforderung, da sie, wie das europiische Denken selbst, von Eurozentrismus und

Kolonialismus™® geprigt ist."¥

138 Ebd., 121. Zur befreiungstheologischen Option fir die Armen s. Kern, Bruno, Theologie der
Befreiung (UTB 4027), Tubingen/Basel 2013, 36—43.

139 Vgl. Kapitel 111

140 Metz, ZB, 147. Metz merkt an, dass diese >Anderen< nicht nur im globalen Siiden zu suchen
sind, sondern auch bspw. unter den Migrat*innen im globalen Norden (vgl. ebd., 121)

141 Ebd.,147. »Die Nichsten im biblischen Zentralgebot der Néachstenliebe sind ja nicht primar
die Nahen, sondern die Anderen, die fremden Anderen.«

142 Ebd., 148. »Die biblisch verwurzelte Kultur der Anerkennung der Anderen in ihrem Anders-
sein zielt zwar nicht auf eine Verklarung der fremden Anderen. Aber sie macht es moglich,
dafd sich die im westlichen Ceist verinnerlichte Tendenz zur Universalitit verheiflungsvoll
verbindet mit der Weisheit und den Leidenserinnerungen anderer Kulturen.«

143 Ebd.,126.

144 Ebd.,171.

145 Ebd.,127. Vgl. Kapitel Il 6

146 Zu dem konstitutiv auch die christliche Missionsgeschichte gehort, vgl. ebd., 132.

147 S.dazu Kapitel 11 6

am 14.02.2026, 18:55:43.

53


https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 18:55:43.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

