
Die methodische Funktion der sozialen 

Unentschiedenheitsrelation für die Analyse 

der Grenzen des Sozialen* 

Gesa Lindemann 

Es gehört zu den Regeln guter wissenschaftlicher Forschung, die praktischen 
und/oder theoretisch-konzeptuellen Bedingungen anzugeben, die die Forschung 
anleiten und deshalb auch das Ergebnis bestimmen. Für experimentelle Forschung 
steht dabei im Vordergrund, die praktischen Bedingungen zu nennen, unter denen 
das Experiment durchgeführt worden ist. Nur dann ist es möglich, das Experiment 
zu replizieren und das Ergebnis zu bestätigen oder zu widerlegen. Darüber hinaus 
müssen die grundlegenden Annahmen expliziert werden, die die Selektion der 
Daten und die Messungen angeleitet haben.1 Für die Geschichtswissenschaft und 
die Soziologie stellt sich das Problem in einer etwas anderen Weise. Hier geht es 
darum, die Annahmen explizit zu machen, die die Forschung angeleitet haben. 
In beiden Disziplinen wird zum Beispiel mit der Annahme gearbeitet, dass es 
handelnde menschliche Akteure gibt, deren Beiträge zum geschichtlichen bezie
hungsweise sozialen Geschehen es zu untersuchen gelte. Diese Annahme ist so 
selbstverständlich, dass sie kaum explizit infrage gestellt wird. 

Damit kommen wir zu einem spezifischen Problem historischer und soziologi
scher Forschung: dem Humanzentrismus. Dieses ergibt sich daraus, dass die For
schung selbst Teil der modernen Gesellschaft ist, in der sie betrieben wird. Diese 
Einsicht ist immer wieder geltend gemacht worden. Sie führt zu der Forderung, 
zum Beispiel die soziale Position der Forschenden zu berücksichtigen, denn der so
ziale Status sei von Bedeutung dafür, welche Fragen in der Forschung gestellt und 
welche Konzepte verwendet werden. Sozialer Status in diesem Sinne umfasst das 

* Der Beitrag ist erstveröffentlicht in: Grenzen des Sozialen. Kommunikation mit nicht- 
menschlichen Akteuren in der Vormoderne, hg. v. Matthias Pohlig/Barbara Schlieben, Göt
tingen: Wallstein 2022, S. 27–49. Als Herausgeber danke ich der Autorin, Matthias Pohlig und 
Barbara Schlieben sowie dem Wallstein Verlag sehr für die Möglichkeit, den Text im Reflexi
onszusammenhang des vorliegenden Bandes erneut zu publizieren. 

1 Vgl. Lakatos, Imre: »The Methodology of Scientific Research Programmes«, in: Ders., Philo
sophical Papers, Bd. 1, Cambridge: Cambridge University Press 1978. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Theoretische Provokationen 

Geschlecht, die Klassenzugehörigkeit sowie die Position im internationalen Gefüge. 
Ob Forscher:innen Männer, Frauen, Europäer, Chinesen oder Schwarze sind, ob sie 
aus einer unteren oder höheren Klasse stammen, hätte einen Einfluss auf die For
schung.2 Pierre Bourdieu geht noch einen Schritt weiter, wenn er den handlungs
entlasteten wissenschaftlichen Weltzugang selbst bereits als eine spezifische Per
spektive auf die Welt identifiziert, die bestimmt, welche Fragen und Konzepte ver
wendet werden. Er bezeichnet dies als den »Ethnozentrismus« der Gelehrten, den 
eine Forschung reflektieren müsse, die den Anspruch erhebt, wissenschaftlich zu 
sein.3 

Obwohl die genannten Ansätze eine Reflexion auf die Bedingungen und die 
Durchführung der Forschung fordern, gehen sie nicht so weit, auch den Anthro
pozentrismus der Forschung infrage zu stellen. Vielmehr gilt es als ausgemacht, 
dass nur lebende Menschen zu den verantwortlich handelnden Akteuren gerechnet 
werden. Pflanzen, Tiere oder gar solche Wesen, die nicht im messbar ausgedehnten 
Raum an einem Ort existieren wie Geister oder Götter, gelten von vornherein nicht 
als wirkmächtige beziehungsweise handlungsfähige und verantwortliche Akteure. 

Um den Anthropozentrismus zu überwinden, muss man den Kreis möglicher 
Akteure kontingent setzen. Dazu muss der Anthropozentrismus reflexiv auf Di
stanz gebracht werden. Dies ist der Ansatz der reflexiven Anthropologie. Dieser 
zufolge muss auch der Sachverhalt, dass nur Menschen als individuell handelnde 
Akteure gelten, als ein gesellschaftlich gebundener Sachverhalt begriffen werden. 
Einer reflexiven Anthropologie gilt es als ein Merkmal der modernen Gesellschaft, 
dass nur lebende Menschen einen vollen moralischen Status haben können, der es 
ermöglicht, sie als wirkmächtige und (moralisch) verantwortliche Akteure anzu
sprechen.4 

Es gibt durchaus Forschungsansätze, die auch nicht-menschliche Akteure ein
beziehen, aber das Problem der moralischen Ansprechbarkeit wird zumeist aus
geklammert. Die aktuell besonders populäre Akteur-Netzwerk-Theorie behandelt 

2 Vgl. Harding, Sandra: »Introduction. Standpoint Theory as a Site of Political, Philosophic, and 
Scientific Debate«, in: Dies. (Hg.), The Feminist Standpoint Theory Reader. Intellectual and 
Political Controversies, New York/London: Routledge 2004, S. 1–15. 

3 Vgl. Bourdieu, Pierre: Homo Academicus, Frankfurt a.M. 1988; Ders.: »Narzißtische Reflexivi
tät und wissenschaftliche Reflexivität«, in: Eberhard Berg/Martin Fuchs (Hg.), Kultur, soziale 
Praxis, Text. Die Krise der ethnographischen Repräsentation, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, 
S. 365–374. 

4 Vgl. Lindemann, Gesa: Strukturnotwendige Kritik. Theorie der modernen Gesellschaft, Bd. 
1, Weilerswist: Velbrück 2018; Lindemann, Gesa: »Reflexive anthropology: On the method- 
guided construction of premises in social theory«, in: European Journal of Social Theory 28/2 
(2024), S. 226–246. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation 231 

zum Beispiel auch nicht-menschliche Entitäten als beteiligte Akteure.5 Aber in der 
Analyse wird nicht unterschieden zwischen einer Beteiligung im Sinne einer einfa
chen Wirkung oder einer Beteiligung im Sinne einer Handlung, für die ein Akteur 
verantwortlich gemacht werden kann. 

Worauf es ankommt, können wir uns an einem einfachen Beispiel vergegenwär
tigen. Wer eine Suppe löffelt, braucht die Beteiligung unterschiedlicher Akteure be
ziehungsweise Aktanten: Hände, Mund, Tisch, Teller und Löffel sind notwendig, um 
eine Suppe zu löffeln. Auch Teller und Löffel müssen ihre Funktion erfüllen, sonst 
kann die Suppe nicht gelöffelt werden. Wenn das Akteursnetzwerk aus Tisch, Tel
ler, Löffel usw. durch den Ausfall eines Aktanten, etwa des Löffels, auseinanderfällt, 
wird es schwer, weiter eine Suppe zu löffeln. Wenn der Löffel zerbricht, muss das 
Akteursnetzwerk neu figuriert werden. Es wäre etwa möglich, die Suppe direkt aus 
dem Teller zu trinken. 

Auch wenn wir dem Löffel eine Rolle als wirksamer Aktant zuschreiben, müssen 
wir es als ein empirisches Phänomen festhalten, dass gegenwärtig – in Deutsch
land – ein Löffel nicht dafür verantwortlich gemacht würde, wenn er seinen Dienst 
nicht tut. Wenn hingegen ein Mensch sich weigert, Nahrung aufzunehmen, könnte 
er dafür verantwortlich gemacht werden, seinen eigenen Tod herbeiführen zu wol
len. Eine solche Differenzierung zwischen Aktanten, die wirksam beteiligt sind, und 
solchen, die moralisch verantwortlich gemacht werden, wäre im Rahmen der Ak
teur-Netzwerk-Theorie Bruno Latours nicht möglich. Dennoch scheint es für das 
Verständnis sozialer Prozesse unabdingbar zu sein, den Aspekt der Normativität 
und damit die Möglichkeit, Akteure moralisch verantwortlich zu machen, einzube
ziehen. Aus diesem Grund benötigen wir theoretisch-methodische Konzepte, die es 
ermöglichen, den Kreis möglicher Akteure über den Kreis der Menschen hinaus zu 
erweitern, ohne dabei die Möglichkeit moralischer Verantwortlichkeit aufzugeben. 
Eine Möglichkeit, dies zu tun, besteht darin, von der sozialen Unentschiedenheits
relation auszugehen.6 

Mit der sozialen Unentschiedenheitsrelation stellen wir eine zweifache Unent
schiedenheit an den Anfang der Forschung. Erstens soll es unentschieden sein, wel
che Entitäten in den Kreis der personalen Akteure zu rechnen sind (Kontingenz der 

5 Vgl. Latour, Bruno: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur- 
Netzwerk-Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2010. 

6 Für eine genauere Diskussion dessen, wie sich dieser Ansatz etwa zur Akteur-Netzwerk-Theo
rie, anderen techniksoziologischen Ansätzen (Rammert, Werner: Technik – Handeln – Wis

sen. Zu einer pragmatistischen Technik- und Sozialtheorie, Wiesbaden: Springer 2007) sowie 
zur Analyse der Grenzen der Sozialwelt von Luckmann (Luckmann, Thomas: »Über die Gren
zen der Sozialwelt«, in: Ders., Lebenswelt und Gesellschaft, Paderborn u.a.: Schöningh 1980, 
S. 56–92) und zu Descolas Anthropologie (Descola, Philippe: Jenseits von Natur und Kultur, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2013) verhält, vgl. Lindemann, Gesa: Weltzugänge. Die mehrdi

mensionale Ordnung des Sozialen, Weilerswist: Velbrück 2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Theoretische Provokationen 

Mitwelt), zweitens wird es als unentschieden betrachtet, wie die Beteiligten als nor
mativ relevante Akteure gelten: als Individuen oder als Glieder von Gruppen, die mit 
anderen Gruppen in Beziehung stehen. Hier geht es um die Unentschiedenheit zwi
schen Individualisierung und Dividualisierung. Wir wollen zunächst die soziale Un
entschiedenheitsrelation skizzieren (1.) und ihre methodische Funktion präzisieren 
(2.). In einem dritten Schritt werden wir Gewalt als denjenigen Vergesellschaftungs
modus identifizieren, der eine stabile Fixierung der sozialen Unentschiedenheitsre
lation erlaubt, und unterschiedliche Verfahrensordnungen der Gewalt differenzie
ren (3.). Vor diesem Hintergrund lassen sich die Perspektiven für eine historische 
Forschung benennen, die das moderne, auf den Menschen bezogene Individuali
tätsverständnis als einen historischen Sonderfall betrachtet. 

1. Die soziale Unentschiedenheitsrelation 

Die soziale Unentschiedenheitsrelation baut auf der Theorie der Mitwelt auf,7 die 
Helmuth Plessner im Rahmen seiner Theorie exzentrischer Positionalität entwi
ckelt.8 Plessner unterscheidet unterschiedliche Formen, wie sich lebendige Wesen 
auf ihre Umwelt beziehen. Für unsere Zwecke ist vor allem die Form der zentri
schen und diejenige der exzentrischen Form von Bedeutung, dabei fokussieren wir 
uns insbesondere auf die Mitwelt beziehungsweise die Mitverhältnisse zwischen 
lebendigen Wesen. Auf der Ebene zentrischer Positionalität gibt es Mitverhältnisse 
zwischen leiblichen Wesen. Danach existieren leibliche Wesen in wechselseitigen 
Berührungsbeziehungen. Leibliche Selbste fühlen sich durch Ereignisse im Umfeld 
in ihrem Zustand betroffen und eventuell aufgefordert zu agieren. Andere leibliche 
Selbste bilden einen integralen Bestandteil der Leib-Umfeld-Beziehung. Deshalb 
gehört zum Erleben leiblicher Selbste, davon betroffen zu sein, wie sich andere 
auf die Umwelt richten. Leibliche Selbste merken, dass und wie sich Artgenossen, 
Beutekonkurrenten oder Beutetiere auf die Umwelt richten, und orientieren das 
eigene Verhalten daran.9 

Ein Beispiel soll dies verdeutlichen: Es gibt aus mehreren Arten bestehende 
Vogelgruppen, die in den Baumwipfeln des Amazonasurwalds leben. Sie ernähren 
sich von Insekten, die sie aufscheuchen. Bei der Nahrungssuche entstehen immer 
wieder Konkurrenzsituationen zwischen Vögeln, die versuchen, dasselbe Insekt zu 
schnappen. Hierbei verschaffen sich einige Vögel einen taktischen Vorteil, indem 

7 Vgl. Lindemann, Gesa: »The Social Undecidedness Relation«, in: Human Studies 42/1 (2019), 
S. 101–121. 

8 Vgl. Plessner, Helmuth: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die phi
losophische Anthropologie, Berlin: De Gruyter 21965, S. 300–308. 

9 Vgl. auch für das Folgende G. Lindemann: Weltzugänge, S. 90–94. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation 233 

sie den Ruf ausstoßen, der sonst vor nahenden Raubvögeln warnt. Durch den 
Warnruf wird der andere Vogel kurz abgelenkt und der täuschende Vogel fängt 
das Insekt.10 Um diese Situation zu deuten, ist es nicht erforderlich, anzunehmen, 
dass die konkurrierenden Vögel die Intentionen des anderen Vogels deuten oder 
dass es sich um Subjekte handelt, die einander als Subjekte verstehen. Es erscheint 
mir aber unabdingbar anzunehmen, dass die leiblichen Vollzüge der Vögel auf
einander bezogen sind, denn sie erfassen den Richtungssinn der Bewegung des 
Konkurrenten. 

Dieses Beispiel soll anschaulich zeigen, dass es sinnvoll ist, auf der Ebene zentri
scher Positionalität Mitverhältnisse im Sinne eines leiblichen Erlebens anderer leib
licher Selbste anzunehmen. Die beteiligten Selbste erleben, dass andere sich auf das 
Umfeld richten, und beziehen dies in die Gestaltung der eigenen Umfeldbeziehung 
ein. Leibliche Selbste, die einander derart berühren, müssen nicht der gleichen Art 
angehören. Denn Raub- und Beutetiere stehen ebenfalls in einem derartigen Mit
verhältnis. Die Gestaltung von Mitverhältnissen ist wie die gesamte Gestaltung von 
Leib-Umfeld-Beziehungen durch instinktive Vorgaben strukturiert, die festlegen, 
wie leibliche Selbste mit welchen anderen Selbsten in einem Mitverhältnis stehen. 
Auf dieser Grundlage kann gelernt werden, wie Mitverhältnisse im Einzelnen zu ge
stalten sind, zum Beispiel wann vor wem zu fliehen ist, wie zu warnen ist usw. 

Die Stufe exzentrischer Positionalität zeichnet sich dadurch aus, dass leibliche 
Selbste sich in wechselseitigen Berührungsbeziehungen finden. Das heißt, leibliche 
Selbste existieren nicht nur in Mitverhältnissen, in wechselseitigen Berührungsbe
ziehungen, sondern sie sind überdies reflexiv aus der Perspektive Dritter darauf be
zogen, dass das der Fall ist. Auf der Stufe exzentrischer Positionalität wird die Struk
tur der zentrischen Positionalität selbst reflexiv. Auf dieser Stufe verlieren instinkti
ve Vorgaben für das Verhalten an Bedeutung. Wenn es nicht mehr durch instinktive 
Vorgaben gesteuert ist, wie leibliche Selbste in Berührungsbeziehungen existieren, 
wird es für diese fraglich, mit welchen leiblichen Selbsten sie in einer Berührungs
beziehung stehen. Es wird fraglich, wie der Kreis derjenigen zu begrenzen ist, die 
einander als andere personale Selbste berühren und wie die beteiligten Selbste exis
tieren als Individuen oder als Elemente von Gruppen, die zu den Gliedern anderer 
Gruppen in Beziehung stehen. Damit haben wir die doppelte Unentschiedenheit 
identifiziert, die die soziale Unentschiedenheitsrelation auszeichnet. 

Erste Unentschiedenheit: Es ist offen, ob es sich bei den Wesen, die einander der
art berühren, um Menschen handelt oder um Tiere beziehungsweise um Wesen wie 
Engel oder Geister. Wichtig ist nur, dass diese Wesen sich in irgendeiner Form wirk
sam aufeinander richten können – etwa durch Gesten, Blicke, Worte. Zweite Unent
schiedenheit: Es ist offen, ob sich die Beteiligten als Individuen erleben, die mit an

10 Vgl. Sommer, Volker: Lob der Lüge. Täuschung und Selbstbetrug bei Tier und Mensch, Mün

chen: Hirzel 1992, S. 38f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Theoretische Provokationen 

deren Individuen in Beziehung stehen, oder ob sich die Beteiligten als Glieder von 
Gruppen erleben, die mit anderen Gruppen in Beziehung stehen. Der Sachverhalt, 
dass sich die Beteiligten als Glieder von Gruppen erleben, wird in der Ethnologie 
als »Dividualisierung« beschrieben,11 die von einer individualisierenden Form der 
Vergesellschaftung zu unterscheiden ist. 

Beide Unentschiedenheiten erfordern eine gesellschaftliche Festlegung durch 
Institutionalisierung. Dies vollzieht sich folgendermaßen: Gemäß der reflexiven 
Struktur exzentrischer Positionalität finden sich leibliche Selbste in Berührungs
beziehungen und sind aus der Perspektive Dritter darauf bezogen. Dies ermöglicht 
es, die Beziehungen zu objektivieren und in diesen ein Muster zu identifizieren. 
Welche Muster identifiziert werden, hängt von bestehenden Beziehungen zwi
schen den Beteiligten ab. Ein logisch weiterer Schritt besteht darin, das Muster 
der Beziehungen zwischen den Beteiligten vom aktuellen Beziehungsgeschehen zu 
unterscheiden. Damit werden situationsübergreifende Muster identifizierbar. Sie 
gelten nicht nur in den gegenwärtigen Vollzügen, sondern erhalten eine orientie
rende Funktion in den weiteren Beziehungsvollzügen. Solche Muster bezeichnen 
wir als Institutionen.12 Institutionen haben immer auch einen normativen Charak
ter. Leibliche Selbste sollten sich in ihrem Leib-Umwelt-Bezügen daran orientieren. 
An die Stelle einer instinktiven Verhaltenssicherheit tritt damit eine künstliche, 
institutionell gesicherte Verhaltenssicherheit. Plessner spricht deshalb vom Grund
gesetz der »natürlichen Künstlichkeit«.13 Wesen exzentrischer Positionalität sind 
von ihrer Natur aus darauf angelegt, eine künstliche Ordnung zu schaffen. Die 
unmittelbaren leiblichen Umweltbezüge sind vermittelt durch eine solche institu
tionelle Ordnung, weshalb Wesen exzentrischer Positionalität durch »vermittelte 
Unmittelbarkeit« gekennzeichnet sind.14 

2. Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation 

Für die historische beziehungsweise empirische Forschung erfüllt die soziale Un
entschiedenheitsrelation eine methodische Funktion. Empirisch vorfindbar sind 

11 Vgl. Strathern, Marilyn: The Gender of the Gift. Problems with Women and Problems with So
ciety in Melanesia, Berkeley/Los Angeles/London: University of California Press 1990, S. 348f. 

12 Vgl. G. Lindemann: Weltzugänge, S. 119–125. Dieser Institutionenbegriff schließt an Berger 
und Luckmann (Berger, Peter L./Luckmann, Thomas: Die gesellschaftliche Konstruktion der 
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980) und Luh
mann (Luhmann, Niklas: Rechtssoziologie, 2 Bde., Reinbek: Rowohlt 1972) an und entwickelt 
deren Institutionenverständnis zu einer Theorie reflexiver Institutionalisierung weiter, vgl. 
G. Lindemann: Strukturnotwendige Kritik, S. 51–53. 

13 H. Plessner: Die Stufen, S. 309–321. 
14 Ebd., S. 321–341. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation 235 

nur institutionelle Ordnungen. Die soziale Unentschiedenheitsrelation ist selbst 
nicht empirisch beobachtbar, aber alle konkreten Phänomene werden so ange
schaut, als ob sie Fixierungen der sozialen Unentschiedenheitsrelation wären. Die 
Bildung von Ordnungen wird damit analysiert als eine Leistung leiblicher Wesen, 
die Institutionen bilden, die ihre Umweltbezüge vermitteln. 

Institutionelle Ordnungen unterscheiden sich danach, welche Wesen in den 
personalen Seinskreis einbezogen werden und ob sie dabei eine Präferenz für 
Individualisierung oder Dividualisierung ausbilden. Für die moderne Vergesell
schaftung gilt, dass der personale Seinskreis auf lebende Menschen beschränkt 
wird, die als verkörperte Individuen gelten. Dass hierin eine Besonderheit liegt, 
wird verständlich, wenn man sich vergegenwärtigt, dass der Zuschnitt anderer 
personaler Seinskreise auch andere Wesen als Menschen umfasst und dass leibliche 
Wesen nicht verkörpert sein müssen, das heißt, es ist nicht erforderlich, dass sie im 
messbar ausgedehnten Raum einen Ort einnehmen, der von einem anderen Kör
per nicht zur gleichen Zeit eingenommen werden kann.15 Anhand ethnologischer 
Studien wird deutlich, dass Verkörperung eher als ein wesentliches Element indi
vidualisierender Vergesellschaftung zu begreifen ist. Darauf hatte der Ethnologe 
Maurice Leenhardt bereits vor längerer Zeit eindrücklich hingewiesen.16 In seiner 
Analyse der Ordnungsbildung auf Neukaledonien kam er zu dem Ergebnis, dass 
die Kanaken sich zunächst als eingebunden in Gruppenbeziehungen erlebten; erst 
als sie lernten, ihre leiblichen Vollzüge mit dem dreidimensional ausgedehnten 
biologischen Körper zu identifizieren, haben sie ein individuelles Selbstverständnis 
in einem modernen Sinn entwickelt. Sie verstanden sich nun als Individuen mit 
individuellen Interessen, die mit anderen Individuen Beziehungen eingehen kön
nen. Dieses Ergebnis macht Leenhardt anhand eines Dialogs mit einem Kanaken 
deutlich. 

»Als ich einmal den im Denken der Kanaken, die ich lange Jahre unterrichtet hat
te, erreichten Fortschritt ermessen wollte, wagte ich eine Suggestivfrage: 
Im großen und ganzen ist es doch die Vorstellung vom Geist, die wir in euer Den
ken getragen haben? 
Und er erwiderte: Der Geist? Bah! Ihr habt uns nicht den Geist gebracht. Wir kann
ten schon das Vorhandensein des Geistes. Wir verfahren nach dem Geist. Aber was 
ihr uns gebracht habt, das ist der Körper.«17 

15 Für die Differenz zwischen Leib und Körper vgl. Lindemann, Gesa: »Leiblichkeit und Körper«, 
in: Robert Gugutzer/Gabriele Klein/Michael Meuser (Hg.), Handbuch Körpersoziologie, Bd. 1: 
Grundbegriffe und theoretische Positionen, Wiesbaden: Springer 2016, S. 57–66. 

16 Vgl. Leenhardt, Maurice: Do kamo. Die Person und der Mythos in der melanesischen Welt, 
Frankfurt a.M./Berlin/Wien: Ullstein 1983. 

17 Ebd., S. 215f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Theoretische Provokationen 

Dieser Dialog bezieht sich darauf, wie die Person in Neukaledonien verstanden und 
gelebt wird beziehungsweise wurde, nämlich im Sinne einer Institutionalisierung 
von Dividualisierung. Leenhardt zufolge gab es auf Neukaledonien vor der franzö
sischen Missionierung und Beschulung keine individuelle Person in einem moder
nen Verständnis. Vielmehr waren die leiblichen Akteure gemäß den Forderungen 
der vermittelnden symbolisch-institutionellen Ordnung in ein Geflecht von Bezie
hungen eingebunden, in dem nicht Einzelne miteinander in Kontakt traten, son
dern Replikate von Gruppenelementen, die mit den Replikaten von anderen Grup
pen in Beziehung traten. Die Gruppe der Vettern steht etwa mit der Gruppe der Ba
sen in einer durch die Gruppenzugehörigkeit definierten Beziehung. Im Rahmen 
der Institutionalisierung einer solchen Ordnung erleben sich leibliche Operatoren 
als tendenziell austauschbarer Bestandteil dauernder Beziehungen zwischen Grup
pen. In dieses leibliche Beziehungsgeflecht waren auch die verstorbenen Ahnen als 
wirkmächtige Akteure eingebunden. 

Diese institutionelle Ordnung auf Neukaledonien erfuhr einen dramatischen 
Wandel durch Missionierung und Beschulung, das heißt die Konfrontation mit ei
nem modernen schriftbasierten Wissen über die kontinuierlich dreidimensionale 
Ausdehnung des Raums, die Ordnung der messbaren Zeit und damit zusammen
hängend über den europäisch-natürlichen dreidimensional ausgedehnten Körper. 
Das neue von der französischen Kolonialmacht gestützte Wissen ermöglicht eine 
Umbildung der vermittelnden symbolisch-institutionellen Ordnung. Statt die leib
lichen Vollzüge als Vollzüge von dauernden Beziehungen zu erleben (Dividualisie
rung), wird, getragen von der Kolonialmacht, die Verpflichtung institutionalisiert, 
leibliche Umweltbezüge als Vollzüge eines individuellen Körpers zu erleben (Indi
vidualisierung). Leenhardt zufolge war die Identifikation mit dem dreidimensional 
ausgedehnten Körper, der isoliert eine Stelle im Raum einnimmt, die Bedingung der 
Individualisierung leiblicher Operatoren auf Neukaledonien. In seiner Analyse be
schreibt Leenhardt den Übergang von einer dividualisierenden Vergesellschaftung, 
die die Beziehungen unter Einschluss der Verstorbenen und anderer Geister zen
tral stellt, zu einer individualisierenden Vergesellschaftung, die zunehmend auf die 
lebenden Menschen beschränkt wird. 

Der methodische Dreh, von der sozialen Unentschiedenheitsrelation auszuge
hen, gestattet es, solche Phänomene zu analysieren, ohne die Methodik des Tho

mas-Theorems anzuwenden, die es ermöglicht, alle Phänomene, die dem metho
dischen Anthropozentrismus widersprechen, wieder in diesen zu integrieren. Dem 
Thomas-Theorem zufolge handeln Menschen entsprechend dem, was sie für wirk
lich halten. »If men define situations as real, they are real in their consequences.«18 

18 Thomas, William I./Swaine-Thomas, Dorothy: The Child in America. Behavior Problems and 
Programs, New York: Alfred A. Knopf 1928, S. 572. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation 237 

Dieses Argument lässt sich konstruktivistisch im Anschluss an die Institutionen
theorie von Peter L. Berger und Thomas Luckmann so verstehen,19 dass Menschen 
ein Wissen über die Wirklichkeit ausbilden, welches im Rahmen von Institutionen 
von allen Beteiligten als gültig anerkannt wird. Es handelt sich also nicht um eine 
individuelle Auffassung der Wirklichkeit, sondern um ein kollektives Verständnis 
der Wirklichkeit, das für alle Beteiligten fest institutionalisiert ist. Folglich gilt, dass 
Menschen eine Wirklichkeit konstruieren, in der sie es als eine gültige Wahrheit be
handeln, dass es Götter gibt, denen sie unterworfen sind. Dies entspricht dem Tho

mas-Theorem. 
Gemäß diesem Theorem kommt es zu einer Differenzierung der Wirklichkeit. 

Zum einen gibt es die Wirklichkeit der soziologischen Forschung. Diese beschreibt 
es als einen realen Sachverhalt, dass es Menschen gibt, die wirklich daran glauben, 
dass es Götter gibt. Für die Soziolog:innen bildet der Sachverhalt, dass es wirklich 
Götter gibt, aber keine Tatsache. Denn sie können erkennen, dass es eigentlich kei
ne Götter gibt, sondern nur Menschen, die daran glauben, dass es Götter gibt. Die
se Ebenendifferenzierung können wir mit der Methodik der sozialen Unentschie
denheitsrelation vermeiden. Denn wir können anerkennen, dass es unterschiedli
che Wirklichkeiten gibt. Es gibt solche, die ausschließlich von Menschen geschaf
fen werden, wie es in der Moderne der Fall ist, und es gibt Wirklichkeiten, an de
ren Herstellung auch andere Wesen beteiligt sind. Dies eröffnet neue Perspektiven 
für die interdisziplinäre Zusammenarbeit zwischen Soziologie, Ethnologie und Ge
schichtswissenschaft. Denn von der sozialen Unentschiedenheitsrelation auszuge
hen ermöglicht es, auch fremdartige Akteursverständnisse als gleichermaßen wirk
lich zu betrachten. 

In methodischer Hinsicht folgt aus diesen Überlegungen eine doppelte Vor
sichtsregel. Es gilt sowohl die Kontingenz der Grenzen des Menschlich-Sozialen 
als auch die Kontingenz einer auf den Körper bezogenen Individualisierung zu 
berücksichtigen. Wenn diese doppelte Vorsichtsregel nicht beachtet wird, droht die 
Analyse den modernen anthropologischen Individualismus zu reproduzieren. 

3. Fixierungen der sozialen Unentschiedenheitsrelation – durch Gewalt 

Wir hatten festgestellt, dass von der sozialen Unentschiedenheitsrelation auszuge
hen eine Besonderheit darstellt, weil diese sich durch eine reflexive Struktur aus
zeichnet, die es erlaubt, die Bedeutung moralischer Verantwortlichkeit in den Blick 
zu nehmen. Bereits Luckmann hatte darauf hingewiesen, dass die Grenzen des So
zialen zugleich die Grenzen des Moralischen darstellen.20 Dies kann man sich ver

19 Vgl. P. Berger/Th. Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion. 
20 Vgl. Th. Luckmann: Über die Grenzen der Sozialwelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Theoretische Provokationen 

gegenwärtigen, wenn wir auf das oben genannte Beispiel zurückkommen, an einem 
Tisch zu sitzen und aus einem Teller Suppe zu löffeln. Solange der praktische Vollzug 
ohne weitere Probleme abläuft, muss man nicht zwischen personalen Akteuren und 
anderen Wesen unterscheiden. Es wäre auch unentscheidbar, ob die Handlungs
abläufe durch instinkthafte Antriebe oder durch Institutionen gesteuert würden. 
Solange alles bruchlos funktioniert, ist es schwer, zwischen einer gut organisierten 
Fabrik und einem Bienenstock zu unterscheiden. 

Zwischen personalen und anderen Wesen zu unterscheiden, wird erst dann er
forderlich, wenn es zu einer Unterbrechung, zu einer Krise im Handlungsablauf 
kommt. An den Reaktionen auf Krisen im Handlungsablauf kann man erkennen, 
ob und wie zwischen Personen und anderen Wesen unterschieden wird. »Ob« und 
»wie« die Unterscheidung erfolgt, wollen wir nun eingehender behandeln. 

3.1 Ob zwischen Personen und anderen Wesen unterschieden wird … 

Interessant ist die »Ob-Frage« nur, wenn sie positiv beantwortet wird. Solange die 
Unterscheidung nicht erforderlich ist, gibt es keinen abgegrenzten Bereich des So
zialen. Wenn es darum geht, dass zwischen Personen und anderen Wesen unter
schieden wird, stellen die Beteiligten erstens dar, dass ihre Erwartungen an den re
gelgemäßen Handlungsablauf enttäuscht worden sind, und zweitens, dass andere 
Beteiligte dafür moralisch verantwortlich gemacht werden, dass der regelgemäße 
Handlungsablauf nicht eingehalten worden ist. 

Damit kommen wir zu einer empirisch operationalisierbaren Form, personale 
Akteure zu unterscheiden. Personale Akteure sind diejenigen, die einen regelgemä
ßen institutionellen Handlungsablauf identifizieren und andere dafür verantwort
lich machen, dass die Erwartungen an diesen Handlungsablauf enttäuscht worden 
sind. Umgekehrt gelten auch diejenigen als personale Akteure, die die Erwartungen 
an den regelgemäßen Ablauf von Ereignissen enttäuschen und entsprechend dafür 
verantwortlich gemacht werden können. Zwischen personalen Akteuren und an
deren Wesen wird empirisch beobachtbar unterschieden, wenn Handlungsabläufe 
nicht ablaufen wie gewöhnlich, wenn es Krisen gibt, auf die reagiert wird. 

Die Identifikation eines regelgemäßen Handlungsablaufs setzt voraus, dass 
Verhalten nicht einfach abläuft, sondern dass es orientiert an einem institutio
nellen Muster abläuft, mit Bezug auf das der Ablauf bewertet werden kann. Dies 
setzt – wie oben beschrieben – voraus, aus der Perspektive Dritter reflexiv auf den 
Sachverhalt bezogen zu sein, mit anderen in Berührungsbeziehungen zu stehen. 
Die Einbeziehung Dritter beinhaltet eine objektivierende Perspektive auf die Bezie
hungen zwischen den Beteiligten, was es ermöglicht, das Muster der Beziehungen 
zwischen den Beteiligten vom aktuellen Beziehungsgeschehen zu unterscheiden.21 

21 Vgl. G. Lindemann: Weltzugänge, S. 119–125. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation 239 

Nur dann können beteiligte leibliche Selbste das Muster des Handlungsablaufs von 
Letzterem unterscheiden und das konkrete Geschehen am Muster des institutiona
lisierten typischen Handlungsablaufs messen. 

3.2 Wie zwischen Personen und anderen Wesen unterschieden wird … 

Wir wollen einen typischen Handlungsablauf in den Blick nehmen, etwa den Ab
lauf eines Gütertauschs zwischen Gruppen, wie er in ethnologischen Forschungen 
beschrieben wird. Bei einem solchen Tausch kommt es immer wieder zu Auseinan
dersetzungen darüber, ob die Proportionen des Austauschs angemessen sind. Der 
Streit kann verbal ausgetragen werden, indem die Angehörigen der Gruppe A for
dern, dass die anderen noch mehr geben sollen. Der Streit geht so lange, bis bei
de Seiten die Proportionen des Austauschs als angemessen ansehen, oder er eska
liert und mündet in der Androhung von Gewalt beziehungsweise in einer direkten 
Anwendung von Gewalt. Durch diesen Gewaltakt wird in einer allgemeinen Weise 
dargestellt, dass an den enttäuschten Erwartungen unbedingt festzuhalten ist. Die
se knappe Skizze geht zurück auf die ethnologische Darstellung von Tauschbezie
hungen zwischen großen Familiengruppen beziehungsweise Clans etwa auf Neu
guinea.22 

Wenn wir diese Dynamik generalisieren, ergibt sich Folgendes. Das Tauschge
schehen läuft gemäß institutioneller Muster ab, das heißt die beteiligten leiblichen 
Selbste orientieren sich an typischen Handlungsmustern und bilden entsprechende 
Erwartungen aus. Die Muster werden gegenwärtig aktualisiert und können in kon
kreten Situationen verändert werden. Dies ist so lange kein Problem, wie die Be
teiligten nicht darauf beharren, dass das institutionelle Muster beibehalten werden 
soll. Wenn eine Veränderung erfolgt, verändern die Beteiligten ihre Erwartungen. 
Sie lernen, dass institutionalisierte Handlungsabläufe auch anders ablaufen kön
nen.23 Solche Veränderungen können vonstatten gehen, auch wenn die Beteiligten 
es gar nicht explizit zur Kenntnis nehmen. Wenn die Abweichung vom typischen 

22 Vgl. Knauft, Bruce M.: »Melanesian Warfare. A Theoretical History«, in: Oceania 60/4 (1990), 
S. 250–311, hier S. 277. 

23 Dieses Argument geht zurück auf die Unterscheidung zwischen ipseistischen kognitiven und 
normativen Erwartungen, vgl. G. Lindemann: Weltzugänge, S. 220f. Kognitive Erwartungen 
sind solche, die verändert werden, wenn sie enttäuscht worden sind, normative Erwartungen 
sind solche, die aufrechterhalten werden, wenn sie enttäuscht werden. Ipseistisch heißt, dass 
konkrete leibliche Selbste diese Erwartungen haben, die selbst davon betroffen sind, wenn 
ihre Erwartungen erfüllt oder enttäuscht werden. Nur weil Selbste davon betroffen sind, dass 
ihre Erwartungen enttäuscht worden sind, werden sie ihre Erwartungen nach einer Enttäu
schung ändern. Wenn sich jemand auf einen Stuhl setzt, der zusammenbricht, wird er beim 
nächsten Mal prüfen, ob der Stuhl stabil ist, auf den er sich setzen möchte. In diesem Fall hat 
er gelernt, dass Stühle nicht stabil sein müssen. Nur wenn leibliche Selbste von der Erwar
tungsenttäuschung betroffen sind, werden sie motiviert, die Erwartungsenttäuschung auch 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Theoretische Provokationen 

Handlungsablauf aber als solche identifiziert wird und Beteiligte auf dem institutio
nellen Muster beharren, greift der beschriebene Mechanismus. Zunächst wird die 
Abweichung von einem Muster identifiziert: Die andere Seite hat nichts gegeben 
oder getan, was in angemessener Weise zu erwarten gewesen wäre. Dieser Sach
verhalt wird explizit gemacht. Wenn die andere Seite den Fehler korrigiert oder ver
sucht, die Abweichung plausibel zu machen beziehungsweise sich zu entschuldigen, 
ist alles gut. Gelingt dies nicht, erweist sich Gewalt als die ultimative symbolische 
Form, durch die dargestellt wird, dass die eigenen Erwartungen an den typischen 
Ablauf des Geschehens aufrechterhalten werden. Diese Erwartungen bezeichnen 
wir als normative Erwartungen. Sie werden aufrechterhalten, auch wenn sie ent
täuscht werden, und es wird dargestellt, dass die enttäuschten Erwartungen unbe
dingt aufrechtzuerhalten sind. Durch Gewalt wird zunächst der Anspruch erhoben, 
dass die normativen Erwartungen gültig sein sollen. Dieser Anspruch wird zu einer 
institutionalisierten Norm, wenn er von Dritten als ein legitimes Erwartungsmuster 
anerkannt wird. Damit wird Gewalt zu einer durch Dritte legitimierten, symbolisch 
generalisierten Darstellung der Gültigkeit normativer Erwartungen. 

Dies erlaubt es, Gewalt eindeutig von physischem Kraftaufwand zu unterschei
den. Wenn wir das moderne Weltverständnis zugrunde legen, demzufolge zum Bei
spiel Bäume oder meteorologische Ereignisse wie Stürme nicht als personale Ak
teure gelten, wäre es eine bloße Krafteinwirkung, wenn ein Sturm einen Baum ent
wurzelt, dieser auf ein Auto stürzt, wodurch dieses schwer beschädigt und der darin 
sitzende Mensch getötet wird. 

Es ist allerdings nicht ausgeschlossen, es als einen Fall von Gewalt zu interpre
tieren, wenn ein von einem Sturm entwurzelter Baum einen Menschen tötet. Dafür 
wäre es erforderlich, dass es Dritte gibt, die diese Interpretation legitimieren. Ist 
dies gegeben, wäre es Gewalt. Es gibt Ordnungen, in denen solche Interpretationen 
als legitimerweise gültig anerkannt sind. Über eine lange Zeit galten in Europa zum 
Beispiel schwere Naturkatastrophen oder heftiger Schädlingsbefall in der Landwirt
schaft als Strafen Gottes. Dieses musste aber von Dritten, etwa kirchlichen Gerich
ten, entsprechend legitimiert werden. 

An diesem Beispiel können wir lernen, wie Gewalt und die Frage nach den Gren
zen des Sozialen aufeinander bezogen sind. Dabei lassen sich zwei Möglichkeiten 
unterscheiden. 

1) Der Kreis sozialer Personen wird mit dem Kreis der Menschen gleichgesetzt. 
In diesem Sinne wenden Menschen gegeneinander Gewalt an. Gewalt wäre 
dann als anthropologische Universalie zu begreifen. Heinrich Popitz spricht in 

darzustellen: etwa, indem sie jemanden dafür verantwortlich machen, dass ein nicht stabiler 
Stuhl ohne Warnung als Sitzgelegenheit angeboten wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation 241 

diesem Sinne von Verletzungsoffenheit und Verletzungsmächtigkeit des Men
schen.24 In diesem Fall wird der Kreis legitimer Personen aus einer modernen 
Beobachterperspektive festgelegt. Zugleich wird ein Verständnis präferiert, 
welches Gewalt auf direkte körperliche Gewalt begrenzt. Dabei wird unterstellt, 
dass Gewalt als ein unmittelbares Ereignis direkt aus der Beobachterperspektive 
identifiziert werden kann. 

2) Man kann das Verhältnis von Gewalt und dem Kreis der Personen aber auch 
umkehren. Statt den Kreis legitimer Personen aus der Beobachterperspektive 
festzulegen, wird untersucht, ob Gewalt eine besondere Bedeutung dafür zu
kommt, wie der Kreis sozialer Personen in einem beobachteten Feld festgelegt 
wird. In diesem Fall würde die Anwendung von Gewalt für die Beteiligten prak
tisch gültig darstellen, wer in den personalen Seinskreis gehört. In dieser Per
spektive wäre es nicht ausgeschlossen, dass gegen einen Baum, der sich auf ein 
Auto gestürzt hat, Gewalt angewendet wird. Dies wäre empirisch dann der Fall, 
wenn sich Hinweise darauf finden lassen, dass der Baum als ein verantwortli
cher Akteur behandelt wird. Dies führt auf eine wichtige Konsequenz: Gewalt 
kann nicht als ein rein unmittelbares Phänomen verstanden werden, denn Ge
walt beinhaltet immer auch, dass ein Vorkommnis von den Beteiligten als Ge
walt identifiziert wird, das sich innerhalb des Sozialen ereignet. Diese Identifi
kation vollzieht sich in Kommunikationen über Gewalt, durch die Ereignisse als 
Gewalt interpretiert werden – oder nicht. 

Gemäß der zweiten Alternative ist es erforderlich, Sozialität in einer formalen Wei
se zu definieren, ohne dabei festzulegen, welche Entitäten als soziale Akteure gel
ten sollen. Die soziale Unentschiedenheitsrelation stellt eine solche formale Cha
rakteristik dar. Danach gehören solche Wesen in den personalen Seinskreis, die a) 
wechselseitig ihre Erwartungen erwarten, dabei b) die Perspektive von Dritten mit
erwarten, welche Erwartungen von anderen zu erwarten sind. Wesen, die in einem 
solchen personalen Zusammenhang stehen, bilden eine institutionelle (drittenver
mittelte) Ordnung.25 In diesem Sinne wären triadisch strukturierte leibliche Berüh
rungsbeziehungen die kleinste Einheit, die eine soziologische Beobachterin in den 
Blick zu nehmen hätte. Der Kreis sozialer Personen wird dabei nicht von der Beob
achterin vorausgesetzt, sondern es wird untersucht, wie im Feld im Rahmen triadi
scher Kommunikationsprozesse zwischen sozialen Personen und anderen Entitäten 
unterschieden wird.26 Da sich nur mit Bezug auf eine etablierte Ordnung entschei
den lässt, wer als Gewalt ausübender personaler Akteur gelten kann und ob ein Fall 

24 Vgl. Popitz, Heinrich: Phänomene der Macht. Autorität – Herrschaft – Gewalt – Technik, Tü
bingen: Mohr Siebeck 2009, S. 44. 

25 Vgl. G. Lindemann: Weltzugänge; Dies.: The Social Undecidedness Relation. 
26 Vgl. G. Lindemann: Weltzugänge, Kap. 3.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Theoretische Provokationen 

von Gewalt vorliegt, bezeichnen wir eine solche Ordnung als Verfahrensordnung der 
Gewalt. 

3.3 Verfahrensordnungen der Gewalt als Fixierung der sozialen 
Unentschiedenheitsrelation 

Der Ansatzpunkt für die Entwicklung von Verfahrensordnungen der Gewalt ist ein 
triadisch strukturiertes Verständnis von Sozialität. Diesem gemäß ist Gewalt nicht 
nur ein unmittelbares Ereignis, sondern sie ist aufgrund ihrer triadischen Struktur 
wesentlich eingebunden in kommunikativ-symbolische Vermittlungen. Denn erst 
mit Bezug auf die Kommunikation über das Ereignis wird dieses zur Gewalt und 
damit zu einem Ereignis, an dem die Grenzen des Sozialen abgelesen werden kön
nen. 

Die im Folgenden beschriebenen Verfahrensordnungen der Gewalt sind als ide
altypische Konstruktionen zu verstehen. Sie dienen als Heuristiken, mit denen em
pirische Forschung durchgeführt werden kann. Solche Verfahrensordnungen legen 
fest, 

1) wie der Kreis der legitimen Personen zu begrenzen ist, 
2) wie Gewaltausübung identifiziert werden kann, 
3) wie Gewalt legitimiert und wie zwischen legitimer und illegitimer Gewalt un

terschieden werden kann, 
4) welche Erwartungen durch Gewalt als legitime normative Erwartungen expli

ziert werden und daher als das Recht einer Gesellschaft gelten können, 
5) wie die Normexplikation beziehungsweise Rechtsdarstellung in angemessener 

Weise erfolgen sollte. 

Girard zufolge haben sich historisch drei Verfahrensordnungen der Gewalt heraus
gebildet,27 die ich um eine vierte ergänze: 

1) Die gewalttätige Rechtsdarstellung wird an einem Opfer vollzogen. Hier wird 
das Recht noch direkt gewaltsam dargestellt, wenn auch in fokussierter und in
sofern in transformierter Weise. 

2) Die gewalttätige Darstellung wird erschwert, und der Konflikt wird durch be
friedende Ausgleichshandlungen gelöst oder in stellvertretende Kämpfe verla
gert. 

3) Die Darstellung der Gültigkeit normativer Erwartungen wird stellvertretend 
durch ein Gericht vollzogen, das den Schuldigen bestraft. Hier wird das Ge
richtsverfahren zur Bedingung der gewalttätigen Darstellung des Rechts, etwa 

27 Vgl. Girard, René: Das Heilige und die Gewalt, Ostfildern: Patmos 2002, S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation 243 

durch die öffentliche Hinrichtung beziehungsweise die öffentliche Tortur.28 
Nur die dritte Form kennt das Schuldprinzip und ein Strafrecht im eigentlichen 
Sinn. 

4) Eine Verfahrensordnung der Gewalt, die Girard nicht mehr in den Blick be
kommt, ist diejenige, die auf der dritten Form aufbaut. Sie kennzeichnet die 
moderne rechtsstaatliche Form. In diesem Fall wird auch die Darstellung des 
Rechts durch die Zentralgewalt nicht mehr gewaltsam vollzogen. Die rechtsdar
stellenden Verfahren werden gewaltlos.29 Die Gewaltanwendung (Einsperrung) 
wird dem öffentlichen Blick entzogen. 

Alle drei von Girard genannten Darstellungsformen der Gültigkeit von Normen be
ziehungsweise des Rechts und die von mir ergänzte vierte Form sind als Institutio
nalisierungen zu verstehen, die reflexiv an die symbolische Generalisierung legiti
mer Gewalt anschließen. Es handelt sich bei den genannten Idealtypen nicht um 
eine abschließende Liste, vielmehr ist es wahrscheinlich, dass sie aufgrund histori
scher Forschungen ergänzt und differenziert werden muss. 

Verfahrensordnung der Opferung 
Das Opfer ist eine Entität auf der Grenze des Sozialen. Es muss einerseits sozial, 
das heißt personal genug sein, damit es sinnvoll die Gewalt auf sich ziehen kann. Es 
darf aber keine zu zentrale Position im sozialen Gefüge einnehmen, sodass seine Tö
tung Rache erfordern würde. Ein gelingendes Opfer symbolisiert die Gewalt gegen 
alle Normübertretungen und homogenisiert damit unterschiedliche legitimierende 
Drittenbezüge, weshalb in der Gewaltanwendung gegen das Opfer die Drittenbezü
ge von konkreten Dritten abgelöst werden können und für die Beteiligten ein gene
ralisierter Dritter als normativer Bezugspunkt institutionalisiert wird. Alle Beteilig
ten verständigen sich auf diese Weise darüber, dass die Normen gültig sind, sie sich 
aber nicht wechselseitig töten müssen, um die Gültigkeit der Normen darzustel
len. Trotz gelegentlicher Normverletzungen können alle weiterhin friedlich zusam
menleben. Im Rahmen dieser Ordnung ist es nicht erforderlich, den eigentlichen 
Schuldigen zu identifizieren. Es reicht vollkommen aus, einen Sündenbock irgend
wie verantwortlich zu machen. In den Bereich des Sozialen gehören alle, die an der 
Opferung beteiligt sind und diejenigen, in deren Namen die Opferung erfolgt.30 

28 Vgl. Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp 1979, Kap. I; R. Girard: Das Heilige, S. 36. 

29 Vgl. G. Lindemann: Weltzugänge, Kap. 5.3; Th. Luhmann: Rechtssoziologie, Kap. II.7. 
30 Vgl. R. Girard: Das Heilige, S. 25f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Theoretische Provokationen 

Verfahrensordnung des Ausgleichs 
Die zweite Form beinhaltet die Einführung des Ausgleichsprinzips und institu
tionalisiert im Ansatz besondere durch spezifische Drittenpositionen ermöglichte 
Verfahren, die nicht-gewalttätige Formen von Wechselseitigkeit, Vermittlung und 
Schlichtung zwischen den Parteien beinhalten. Die oben erwähnten Tauschbezie
hungen zwischen Familiengruppen beziehungsweise Clans stellen ein Beispiel für 
eine solche Ordnung dar. Hier stehen sich gewaltfähige Gruppen gegenüber, die 
einander in Austausch- und Rachebeziehungen verbunden sind. In diese Beziehun
gen sind regelmäßig auch die verstorbenen Ahnen eingebunden, die die Funktion 
legitimierender Dritter ausfüllen. Weil die anderen uns übervorteilt haben, sind 
wir in Bezug auf legitimierende Dritte verpflichtet, uns zu rächen. Hier stehen sich 
nicht Individuen gegenüber, sondern Glieder von Gruppen. Weil die anderen uns 
etwas getan haben, müssen wir ihnen etwas antun. Diese Ordnung zeichnet sich 
durch ein Vertrauen in Gewalt aus, während die moderne Ordnung durch ein Ver
trauen in Gewaltlosigkeit gekennzeichnet ist.31 Vertrauen in Gewalt ist erforderlich, 
weil die normativen Ansprüche der Gruppen nur aufrechterhalten werden können, 
wenn sie ausreichend gewaltfähig sind. Individuell verantwortliche Individuen gibt 
es in diesem Rahmen nicht. Derartige wechselseitige Racheverpflichtungen lassen 
sich auch in den Beziehungen zwischen Straßengangs ausmachen.32 In einem 
solchen Rahmen gehören diejenigen in den personalen Seinskreis, die zu gewalt
fähigen Gruppen gehören, die mit anderen in Austausch- und Rachebeziehungen 
stehen. Diese (familien-)gruppenbezogene Verfahrensordnung der Gewalt war 
vermutlich auch in Europa so lange vorherrschend, wie es noch keine ausreichend 
starke Zentralgewalt gab.33 

Verfahrensordnung des Gerichtswesens 
Mit der Durchsetzung einer ausreichend starken Zentralgewalt kann sich als dritte 
Verfahrensordnung der Gewalt das Gerichtswesen entwickeln. Dieser Prozess wur
de pointiert von Viktor Achter herausgearbeitet.34 Die Voraussetzung für die von 
ihm beschriebene Entwicklung ist die Monopolisierung der Gewaltausübung, die 
Norbert Elias als zentralen Bestandteil des europäischen Zivilisationsprozesses be

31 Vgl. Reemtsma, Jan Philipp: Vertrauen und Gewalt. Versuch über eine besondere Konstel
lation der Moderne, Hamburg: Verlag des Hamburger Instituts für Sozialforschung 2008, 
S. 256–269. 

32 Vgl. Papachristos, Andrew V./Hureau, David M./Braga, Anthony A.: »The Corner and the Crew. 
The Influence of Geography and Social Networks on Gang Violence«, in: American Sociolog
ical Review 78/3 (2013), S. 417–447. 

33 Vgl. G. Lindemann: Strukturnotwendige Kritik, S. 72–75. 
34 Vgl. Achter, Viktor: Geburt der Strafe, Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 1951. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation 245 

schrieben hat.35 Die einsetzende Zentralisierung ermöglichte »Friedenssicherung« 
durch die Macht des Zentralherrn, das heißt durch seine realistische Drohung mit 
überlegener Gewaltanwendung. Gestützt auf sein Gewaltpotential kann der Zen
tralherr selbst Recht setzen und dessen Durchsetzung garantieren. Die Rechtspre
chung wird einem Gericht übertragen, das die Befugnis hat, den rechtlichen Sach
verhalt festzustellen, den Schuldigen zu identifizieren, ihn als Subjekt verantwort
lich zu machen und zu bestrafen.36 Die Gültigkeit des Rechts wird weiterhin gewalt
sam dargestellt und zwar in einem öffentlich vor Dritten stattfindenden, gewaltsa
men Verfahren, das Michel Foucault als »Fest der Martern« bezeichnet hat.37 Wenn 
das Recht durch eine Zentralgewalt gestützt wird und Richter in einem legitimen 
Verfahren ein Urteil fällen, entstehen die Voraussetzungen für die Unterscheidung 
zwischen Sein und Sollen. Achters Studie ist als Hinweis darauf zu verstehen, dass 
ein Zusammenhang zwischen der Entwicklung der Zentralgewalt und der Ethisie
rung des Rechts besteht. Letzteres besagt, dass die Tat auf die Täterin zurückgeführt 
und moralisch beurteilt wird. Die Täterin hat nicht so gehandelt, wie sie hätte han
deln sollen. Deshalb muss sie für ihre böse Tat bestraft werden. 

Die Dokumente aus der Zeit des entstehenden Strafrechts belegen, dass diese 
Verfahrensordnung der Gewalt den Kreis derjenigen, die moralisch zählen, nicht 
auf die Menschen beschränkte, denn es finden sich eine Vielzahl von dokumentier
ten säkularen und auch kirchenrechtlichen Verfahren, in denen Tiere als Angeklagte 
bzw. als Partei auftreten.38 Die Grenzen des Sozialen können jetzt in einer indivi
dualisierenden Weise gezogen werden. Alle Wesen, die gegen eine Norm verstoßen 
haben und als individuelle Personen für diesen Verstoß gegen eine Norm verant
wortlich gemacht werden können, gehören in den Kreis des Sozialen. Zudem gehö
ren alle Wesen in den personalen Seinskreis, die normative Erwartungen entwickeln 
und darauf insistieren können, dass es Schuldige gibt, die gegen normative Erwar
tungen verstoßen haben. Die europäische Entwicklung ist insofern ein sehr interes
santer Fall, weil sie zeigt, dass sich Individualisierung zu entwickeln begonnen hat, 
bevor der Kreis legitimer Akteure auf den Kreis der Menschen begrenzt worden war. 

Moderne Verfahrensordnung der gewaltfreien Darstellung des Rechts 
Auf der Ethisierung des Rechts im Rahmen von Gerichtsverfahren baut eine die 
Moderne kennzeichnende, fast ausschließlich verfahrensmäßig gestützte Form der 

35 Vgl. Elias, Norbert: Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetische 
Untersuchungen, 2 Bde., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1976. 

36 Vgl. V. Achter: Geburt der Strafe, S. 50–83; G. Lindemann: Strukturnotwendige Kritik, S. 75–82. 
37 M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 44. 
38 Vgl. Lindemann, Gesa: Das Soziale von seinen Grenzen her denken, Weilerswist: Velbrück 

2009, Kap. 3 mit weiteren Literaturangaben. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Theoretische Provokationen 

Darstellung der Gültigkeit des Rechts auf. Gerichtsverfahren in einem demokrati
schen Rechtsstaat kommen weitgehend ohne gewalttätige Darstellung des Rechts 
aus, auch Straftäter werden eher gewaltfrei behandelt, und die gewalttätige Bestra
fung, die Einsperrung, erfolgt nicht im Sinne einer Darstellung für Dritte, sondern 
ist ihren Blicken weitgehend entzogen. Das Urteil erfolgt im Namen des Volkes, 
aber die Gewalttat, die Einsperrung, wird nicht vor dem Volk dargestellt. Diese 
Verfahrensordnung der Gewalt setzt sich in der Sattelzeit (1750–1850) durch.39 
In diesem Rahmen wird in Europa erstmals der Kreis derjenigen, die moralisch 
zählen, auf lebende Menschen beschränkt. Damit entsteht zum ersten Mal in der 
Geschichte eine Gesellschaft, die ausschließlich aus Menschen besteht.40 

Für die Durchsetzung dieser Verfahrensordnung ist die Überlegenheit staatli
cher Gewalt gegenüber den gewaltfähigen Familiengruppen von besonderer Bedeu
tung. Diese Überlegenheit dokumentiert sich nicht zuletzt darin, dass der Staat die 
Kontrolle über die Neuzugänge bzw. Abgänge personaler Individuen übernimmt. 
Der Staat baut dabei auf der Organisationsleistung der Kirche auf, die bereits im 
Mittelalter begonnen hatte, Kirchenbücher zu führen, die die Taufen (Aufnahme in 
die Gemeinschaft) und Sterbefälle (Übergang in den Kreis der Toten) dokumentier
ten. Diese Buchführung über die Gesellschaftsmitglieder übernimmt der Staat und 
entwickelt sie zu einem Personenregister weiter, das unabhängig von der Religions
zugehörigkeit geführt wird.41 Damit wird den Familien in einem weitergehenden 
Ausmaß als zuvor die Kontrolle über die Aufnahme in die Gesellschaft genommen. 
Jetzt zählt jede Geburt als Eintritt in die Gesellschaft und jeder Tod als ein Verlassen 
des Kreises der Personen. Insgesamt werden die Grenzen des Sozialen jetzt anhand 
einer vierfachen Grenzziehung gezogen, die wir als »anthropologisches Quadrat« 
bezeichnen.42 

Der verkörperte moderne Mensch hat einen normativen Sonderstatus, ihm 
kommen Freiheit und Würde zu. Dieser besondere Status ist für personale Akteure 
in der Geschichte ein Novum. Der normative Sonderstatus wird durch eine prekäre 
Balance ermöglicht. Einerseits ist der geborene Mensch durch den Staat davor 
geschützt, zu einem Mittel zu werden, das im Sinne einer Gruppe eingesetzt wer
den kann. Dies ermöglicht es den menschlichen Individuen, sich zum Beispiel den 
Racheverpflichtungen einer Familiengruppe zu verweigern. Dies mag im Einzelfall 
schwierig genug sein, wäre aber ohne eine überlegene Staatsgewalt vollkommen 
undenkbar. Zugleich begrenzt sich der moderne Nationalstaat selbst in seinem 
Zugriff auf das Individuum. Damit werden menschliche Individuen frei, sich in 

39 Vgl. für diesen Übergang insgesamt auch M. Foucault: Überwachen und Strafen. 
40 Vgl. G. Lindemann: Strukturnotwendige Kritik, Kap. 1. 
41 Vgl. ebd., S. 116f.120f. 
42 Ebd., Kap. 1.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation 247 

unterschiedlicher Weise zu vergesellschaften. Dies ist der Sinn der Garantien von 
Freiheit und Würde.43 

Der individuelle Mensch, gleich an Freiheit und Würde, ist das institutionelle 
Element, aus dem moderne Gesellschaften aufgebaut sind. Die Grenzen des Sozia
len sind daher identisch mit den empirisch zugänglichen Grenzen des Menschen, 
die die Form des anthropologischen Quadrats annehmen. Der Mensch als erforsch
bares Naturding beginnt zu leben und stirbt (Grenzen am Lebensanfang und am 
Lebensende), als diesseitiges Naturding könnte der Mensch ein Tier sein oder auch 
ein technisch herzustellendes Ding wie ein Roboter. Die Festlegung der Kriterien, ob 
sich ein Wesen innerhalb oder außerhalb der Grenzen befindet, ist ein rein kogni
tiv zu behandelndes Problem. Das Ergebnis der Unterscheidung ist zwar von hoher 
normativer Bedeutung, aber die Unterscheidung selbst stellt sachlich einen Zustand 
fest. Es soll eine Tatsachenfeststellung sein, ob ein Mensch lebt, ein Tier oder ein Ro
boter ist oder nicht. 

Gerade weil es sich um Tatsachenfeststellungen handelt, die letztlich mithilfe 
wissenschaftlicher Mittel erfolgen, sind die Unterscheidungen nicht einfach vor
handen, sondern es handelt sich um umstrittene Unterscheidungen, deren Gültig
keit immer wieder infrage gestellt wird. Es ist fraglich, ab wann ein sich entwi
ckelnder menschlicher Embryo beziehungsweise Fötus als ein personales Wesen mit 
einem Recht auf Leben zu gelten hat. Es ist fraglich, ab wann ein Mensch tot ist. 
Und es wird immer wieder infrage gestellt, ob es tatsächlich eine Grenze zwischen 
Mensch und Tier beziehungsweise Mensch und Maschine gibt. Die Grenzen des an
thropologischen Quadrats existieren, insofern sie dramatisiert und als problema
tische Grenzziehungen inszeniert werden. Die Debatten um Todesfeststellung und 
die Abtreibung begleiten die Moderne ebenso wie die Debatte darum, ob es möglich 
ist, menschenähnliche Maschinen herzustellen oder ob es tatsächlich einen quali
tativen Unterschied zu Tieren gibt.44 

Die dramatische Inszenierung der Grenzen des anthropologischen Quadrats 
schließt zugleich andere mögliche Grenzen aus, die auch im vormodernen Europa 
eine zentrale Rolle gespielt haben. Dazu gehört etwa die Unterscheidung zwischen 
Menschen und Dämonen beziehungsweise Teufeln sowie zwischen Menschen und 
verstorbenen Ahnen. Der vormoderne personale Seinskreis war nicht beschränkt 
auf Menschen, sondern schloss auch Jenseitsakteure wie Engel und Teufel oder 
Dämonen ein. Dies gilt für den modernen Menschen nicht mehr. Zugleich war auch 
der Unterschied zwischen Menschen und Tieren nicht unbedingt identisch mit 

43 Vgl. Durkheim, Émile: Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie der Mo

ral, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991; G. Lindemann: Strukturnotwendige Kritik; Luhmann, Ni
klas: Grundrechte als Institution. Ein Beitrag zur politischen Soziologie (Schriften zum Öf
fentlichen Recht, Bd. 24), Berlin: Duncker und Humblot 41999. 

44 Vgl. hierzu insgesamt G. Lindemann: Strukturnotwendige Kritik, Kap. 1.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Theoretische Provokationen 

der Unterscheidung zwischen denjenigen, die zur Moral fähig sind und deshalb 
für ihre Taten zur Verantwortung gezogen werden können, wie die Dokumente zu 
Strafverfahren gegen Tiere zeigen. 

Der im Übergang zur Moderne in Europa entstehende diesseitig verkörperte 
Mensch ist ein natürliches Wesen, das heißt seine Geburt und sein Tod sind dies
seitig-natürliche Vorgänge. Nicht, dass er eine Seele hat, sondern, dass er in einem 
individuellen lebendigen menschlichen Körper existiert, bildet das Kriterium dafür, 
dass ein Mensch als Person anzuerkennen ist. Alles, was ihn zum Menschen macht, 
muss in dem vereinzelten dreidimensional ausgedehnten Körper gegeben sein. 

4. Fazit 

Mit der Ausarbeitung des anthropologischen Quadrats haben wir die modernen 
Grenzen des Sozialen als einen historischen Sonderfall rekonstruiert, der im Rah
men der modernen Verfahrensordnung der Gewalt ermöglicht wird. Im Rahmen 
dieser spezifischen Verfahrensordnung der Gewalt ist die Institution des Men
schen, gleich an Freiheit und Würde, entstanden. Damit können wir erkennen, 
dass all diejenigen Ansätze, die vom Menschen ausgehen und diesen als frei und 
geschichtsmächtig ansehen, von einer historisch gebundenen Prämisse ausgehen. 
Auf der Grundlage dieser Einsicht können wir den modernen Anthropozentrismus 
reflexiv in den Blick nehmen. Wenn wir uns vom methodischen Anthropozentris
mus der Moderne allerdings nicht reflexiv distanzieren, wird es unmöglich, nicht- 
moderne Vergesellschaftungsformen zu analysieren, die auch andere Akteure als 
menschliche Individuen kennen. Wer von modernen Prämissen ausgeht, wird 
notwendigerweise nicht-moderne Phänomene im Sinne des Thomas-Theorems 
methodisch verzerren. Erst wenn man den Menschen im Sinne einer reflexiven 
Anthropologie auf Abstand bringt, wird eine wissenschaftliche Erforschung von 
Geschichte und Gegenwart möglich. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

