Die methodische Funktion der sozialen
Unentschiedenheitsrelation fiir die Analyse
der Grenzen des Sozialen’

Gesa Lindemann

Es gehort zu den Regeln guter wissenschaftlicher Forschung, die praktischen
und/oder theoretisch-konzeptuellen Bedingungen anzugeben, die die Forschung
anleiten und deshalb auch das Ergebnis bestimmen. Fiir experimentelle Forschung
steht dabei im Vordergrund, die praktischen Bedingungen zu nennen, unter denen
das Experiment durchgefiithrt worden ist. Nur dann ist es méglich, das Experiment
zu replizieren und das Ergebnis zu bestitigen oder zu widerlegen. Dariiber hinaus
miissen die grundlegenden Annahmen expliziert werden, die die Selektion der
Daten und die Messungen angeleitet haben." Fiir die Geschichtswissenschaft und
die Soziologie stellt sich das Problem in einer etwas anderen Weise. Hier geht es
darum, die Annahmen explizit zu machen, die die Forschung angeleitet haben.
In beiden Disziplinen wird zum Beispiel mit der Annahme gearbeitet, dass es
handelnde menschliche Akteure gibt, deren Beitrige zum geschichtlichen bezie-
hungsweise sozialen Geschehen es zu untersuchen gelte. Diese Annahme ist so
selbstverstandlich, dass sie kaum explizit infrage gestellt wird.

Damit kommen wir zu einem spezifischen Problem historischer und soziologi-
scher Forschung: dem Humanzentrismus. Dieses ergibt sich daraus, dass die For-
schung selbst Teil der modernen Gesellschaft ist, in der sie betrieben wird. Diese
Einsicht ist immer wieder geltend gemacht worden. Sie fithrt zu der Forderung,
zum Beispiel die soziale Position der Forschenden zu beriicksichtigen, denn der so-
ziale Status sei von Bedeutung dafiir, welche Fragen in der Forschung gestellt und
welche Konzepte verwendet werden. Sozialer Status in diesem Sinne umfasst das

Der Beitrag ist erstveroffentlicht in: Crenzen des Sozialen. Kommunikation mit nicht-
menschlichen Akteuren in der Vormoderne, hg. v. Matthias Pohlig/Barbara Schlieben, Got-
tingen: Wallstein 2022, S. 27—49. Als Herausgeber danke ich der Autorin, Matthias Pohlig und
Barbara Schlieben sowie dem Wallstein Verlag sehr fir die Moglichkeit, den Text im Reflexi-
onszusammenhang des vorliegenden Bandes erneut zu publizieren.

1 Vgl. Lakatos, Imre: »The Methodology of Scientific Research Programmesc, in: Ders., Philo-
sophical Papers, Bd. 1, Cambridge: Cambridge University Press 1978.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Theoretische Provokationen

Geschlecht, die Klassenzugehdorigkeit sowie die Position im internationalen Gefiige.
Ob Forscher:innen Minner, Frauen, Europder, Chinesen oder Schwarze sind, ob sie
aus einer unteren oder hoheren Klasse stammen, hitte einen Einfluss auf die For-
schung.” Pierre Bourdieu geht noch einen Schritt weiter, wenn er den handlungs-
entlasteten wissenschaftlichen Weltzugang selbst bereits als eine spezifische Per-
spektive auf die Welt identifiziert, die bestimmt, welche Fragen und Konzepte ver-
wendet werden. Er bezeichnet dies als den »Ethnozentrismus« der Gelehrten, den
eine Forschung reflektieren miisse, die den Anspruch erhebt, wissenschaftlich zu
sein.’

Obwohl die genannten Ansitze eine Reflexion auf die Bedingungen und die
Durchfithrung der Forschung fordern, gehen sie nicht so weit, auch den Anthro-
pozentrismus der Forschung infrage zu stellen. Vielmehr gilt es als ausgemacht,
dass nur lebende Menschen zu den verantwortlich handelnden Akteuren gerechnet
werden. Pflanzen, Tiere oder gar solche Wesen, die nicht im messbar ausgedehnten
Raum an einem Ort existieren wie Geister oder Gotter, gelten von vornherein nicht
als wirkmaichtige beziehungsweise handlungsfihige und verantwortliche Akteure.

Um den Anthropozentrismus zu iiberwinden, muss man den Kreis moglicher
Akteure kontingent setzen. Dazu muss der Anthropozentrismus reflexiv auf Di-
stanz gebracht werden. Dies ist der Ansatz der reflexiven Anthropologie. Dieser
zufolge muss auch der Sachverhalt, dass nur Menschen als individuell handelnde
Akteure gelten, als ein gesellschaftlich gebundener Sachverhalt begriffen werden.
Einer reflexiven Anthropologie gilt es als ein Merkmal der modernen Gesellschaf,
dass nur lebende Menschen einen vollen moralischen Status haben kénnen, der es
ermoglicht, sie als wirkmichtige und (moralisch) verantwortliche Akteure anzu-
sprechen.*

Es gibt durchaus Forschungsansitze, die auch nicht-menschliche Akteure ein-
beziehen, aber das Problem der moralischen Ansprechbarkeit wird zumeist aus-
geklammert. Die aktuell besonders populire Akteur-Netzwerk-Theorie behandelt

2 Vgl. Harding, Sandra: »Introduction. Standpoint Theory as a Site of Political, Philosophic, and
Scientific Debate, in: Dies. (Hg.), The Feminist Standpoint Theory Reader. Intellectual and
Political Controversies, New York/London: Routledge 2004, S. 1-15.

3 Vgl. Bourdieu, Pierre: Homo Academicus, Frankfurt a.M. 1988; Ders.: »Narzifitische Reflexivi-
tat und wissenschaftliche Reflexivitit, in: Eberhard Berg/Martin Fuchs (Hg.), Kultur, soziale
Praxis, Text. Die Krise der ethnographischen Reprisentation, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993,
S.365-374.

4 Vgl. Lindemann, Gesa: Strukturnotwendige Kritik. Theorie der modernen Gesellschaft, Bd.
1, Weilerswist: Velbriick 2018; Lindemann, Gesa: »Reflexive anthropology: On the method-
guided construction of premises in social theory, in: European Journal of Social Theory 28/2
(2024), S. 226—246.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation

zum Beispiel auch nicht-menschliche Entititen als beteiligte Akteure.> Aber in der
Analyse wird nicht unterschieden zwischen einer Beteiligung im Sinne einer einfa-
chen Wirkung oder einer Beteiligung im Sinne einer Handlung, fur die ein Akteur
verantwortlich gemacht werden kann.

Worauf'es ankommt, kdnnen wir uns an einem einfachen Beispiel vergegenwir-
tigen. Wer eine Suppe l6ffelt, braucht die Beteiligung unterschiedlicher Akteure be-
ziehungsweise Aktanten: Hinde, Mund, Tisch, Teller und Léffel sind notwendig, um
eine Suppe zu l6ffeln. Auch Teller und Loffel miissen ihre Funktion erfilllen, sonst
kann die Suppe nicht geloffelt werden. Wenn das Akteursnetzwerk aus Tisch, Tel-
ler, Loffel usw. durch den Ausfall eines Aktanten, etwa des Loffels, auseinanderfillt,
wird es schwer, weiter eine Suppe zu l6ffeln. Wenn der Loffel zerbricht, muss das
Akteursnetzwerk neu figuriert werden. Es wire etwa moglich, die Suppe direkt aus
dem Teller zu trinken.

Auch wenn wir dem Loffel eine Rolle als wirksamer Aktant zuschreiben, miissen
wir es als ein empirisches Phinomen festhalten, dass gegenwirtig — in Deutsch-
land - ein Loffel nicht dafiir verantwortlich gemacht wiirde, wenn er seinen Dienst
nicht tut. Wenn hingegen ein Mensch sich weigert, Nahrung aufzunehmen, kénnte
er daftir verantwortlich gemacht werden, seinen eigenen Tod herbeifithren zu wol-
len. Eine solche Differenzierung zwischen Aktanten, die wirksam beteiligt sind, und
solchen, die moralisch verantwortlich gemacht werden, wire im Rahmen der Ak-
teur-Netzwerk-Theorie Bruno Latours nicht méglich. Dennoch scheint es fiir das
Verstindnis sozialer Prozesse unabdingbar zu sein, den Aspekt der Normativitit
und damit die Moglichkeit, Akteure moralisch verantwortlich zu machen, einzube-
ziehen. Aus diesem Grund bendétigen wir theoretisch-methodische Konzepte, die es
ermoglichen, den Kreis méglicher Akteure tiber den Kreis der Menschen hinaus zu
erweitern, ohne dabei die M6glichkeit moralischer Verantwortlichkeit aufzugeben.
Eine Moglichkeit, dies zu tun, besteht darin, von der sozialen Unentschiedenheits-
relation auszugehen.®

Mit der sozialen Unentschiedenheitsrelation stellen wir eine zweifache Unent-
schiedenheit an den Anfang der Forschung. Erstens soll es unentschieden sein, wel-
che Entititen in den Kreis der personalen Akteure zu rechnen sind (Kontingenz der

5 Vgl. Latour, Bruno: Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfithrung in die Akteur-
Netzwerk-Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2010.

6 Fiir eine genauere Diskussion dessen, wie sich dieser Ansatz etwa zur Akteur-Netzwerk-Theo-
rie, anderen techniksoziologischen Ansdtzen (Rammert, Werner: Technik — Handeln — Wis-
sen. Zu einer pragmatistischen Technik- und Sozialtheorie, Wiesbaden: Springer 2007) sowie
zur Analyse der Grenzen der Sozialwelt von Luckmann (Luckmann, Thomas: »Uber die Gren-
zen der Sozialwelt, in: Ders., Lebenswelt und Gesellschaft, Paderborn u.a.: Schéningh 1980,
S.56—92) und zu Descolas Anthropologie (Descola, Philippe: Jenseits von Natur und Kultur,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2013) verhalt, vgl. Lindemann, Cesa: Weltzugange. Die mehrdi-
mensionale Ordnung des Sozialen, Weilerswist: Velbrick 2014.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A

231


https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Theoretische Provokationen

Mitwelt), zweitens wird es als unentschieden betrachtet, wie die Beteiligten als nor-
mativ relevante Akteure gelten: als Individuen oder als Glieder von Gruppen, die mit
anderen Gruppen in Beziehung stehen. Hier geht es um die Unentschiedenheit zwi-
schen Individualisierung und Dividualisierung. Wir wollen zunichst die soziale Un-
entschiedenheitsrelation skizzieren (1.) und ihre methodische Funktion prizisieren
(2.). In einem dritten Schritt werden wir Gewalt als denjenigen Vergesellschaftungs-
modus identifizieren, der eine stabile Fixierung der sozialen Unentschiedenheitsre-
lation erlaubt, und unterschiedliche Verfahrensordnungen der Gewalt differenzie-
ren (3.). Vor diesem Hintergrund lassen sich die Perspektiven fiir eine historische
Forschung benennen, die das moderne, auf den Menschen bezogene Individuali-
tatsverstindnis als einen historischen Sonderfall betrachtet.

1. Die soziale Unentschiedenheitsrelation

Die soziale Unentschiedenheitsrelation baut auf der Theorie der Mitwelt auf,” die
Helmuth Plessner im Rahmen seiner Theorie exzentrischer Positionalitit entwi-
ckelt.® Plessner unterscheidet unterschiedliche Formen, wie sich lebendige Wesen
auf ihre Umwelt beziehen. Fiir unsere Zwecke ist vor allem die Form der zentri-
schen und diejenige der exzentrischen Form von Bedeutung, dabei fokussieren wir
uns insbesondere auf die Mitwelt beziehungsweise die Mitverhiltnisse zwischen
lebendigen Wesen. Auf der Ebene zentrischer Positionalitit gibt es Mitverhiltnisse
zwischen leiblichen Wesen. Danach existieren leibliche Wesen in wechselseitigen
Berithrungsbeziehungen. Leibliche Selbste fiihlen sich durch Ereignisse im Umfeld
in ihrem Zustand betroffen und eventuell aufgefordert zu agieren. Andere leibliche
Selbste bilden einen integralen Bestandteil der Leib-Umfeld-Beziehung. Deshalb
gehort zum Erleben leiblicher Selbste, davon betroffen zu sein, wie sich andere
auf die Umwelt richten. Leibliche Selbste merken, dass und wie sich Artgenossen,
Beutekonkurrenten oder Beutetiere auf die Umwelt richten, und orientieren das
eigene Verhalten daran.’

Ein Beispiel soll dies verdeutlichen: Es gibt aus mehreren Arten bestehende
Vogelgruppen, die in den Baumwipfeln des Amazonasurwalds leben. Sie ernihren
sich von Insekten, die sie aufscheuchen. Bei der Nahrungssuche entstehen immer
wieder Konkurrenzsituationen zwischen Vogeln, die versuchen, dasselbe Insekt zu
schnappen. Hierbei verschaffen sich einige Vogel einen taktischen Vorteil, indem

7 Vgl. Lindemann, Gesa: »The Social Undecidedness Relation, in: Human Studies 42/1 (2019),
S.101-121.

8 Vgl. Plessner, Helmuth: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die phi-
losophische Anthropologie, Berlin: De Gruyter 21965, S. 300—308.

9 Vgl. auch fiir das Folgende C. Lindemann: Weltzugédnge, S. 90-94.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation

sie den Ruf ausstoflen, der sonst vor nahenden Raubvdgeln warnt. Durch den
Warnruf wird der andere Vogel kurz abgelenkt und der tiuschende Vogel fingt
das Insekt.”® Um diese Situation zu deuten, ist es nicht erforderlich, anzunehmen,
dass die konkurrierenden Végel die Intentionen des anderen Vogels deuten oder
dass es sich um Subjekte handelt, die einander als Subjekte verstehen. Es erscheint
mir aber unabdingbar anzunehmen, dass die leiblichen Vollziige der Vogel auf-
einander bezogen sind, denn sie erfassen den Richtungssinn der Bewegung des
Konkurrenten.

Dieses Beispiel soll anschaulich zeigen, dass es sinnvoll ist, auf der Ebene zentri-
scher Positionalitit Mitverhiltnisse im Sinne eines leiblichen Erlebens anderer leib-
licher Selbste anzunehmen. Die beteiligten Selbste erleben, dass andere sich auf das
Umfeld richten, und beziehen dies in die Gestaltung der eigenen Umfeldbeziehung
ein. Leibliche Selbste, die einander derart berithren, miissen nicht der gleichen Art
angehoren. Denn Raub- und Beutetiere stehen ebenfalls in einem derartigen Mit-
verhiltnis. Die Gestaltung von Mitverhiltnissen ist wie die gesamte Gestaltung von
Leib-Umfeld-Beziehungen durch instinktive Vorgaben strukturiert, die festlegen,
wie leibliche Selbste mit welchen anderen Selbsten in einem Mitverhiltnis stehen.
Aufdieser Grundlage kann gelernt werden, wie Mitverhiltnisse im Einzelnen zu ge-
stalten sind, zum Beispiel wann vor wem zu fliehen ist, wie zu warnen ist usw.

Die Stufe exzentrischer Positionalitit zeichnet sich dadurch aus, dass leibliche
Selbste sich in wechselseitigen Berithrungsbeziehungen finden. Das heif3t, leibliche
Selbste existieren nicht nur in Mitverhiltnissen, in wechselseitigen Berithrungsbe-
ziehungen, sondern sie sind tiberdies reflexiv aus der Perspektive Dritter darauf be-
zogen, dass das der Fallist. Auf der Stufe exzentrischer Positionalitit wird die Struk-
tur der zentrischen Positionalitit selbst reflexiv. Auf dieser Stufe verlieren instinkti-
ve Vorgaben fiir das Verhalten an Bedeutung. Wenn es nicht mehr durch instinktive
Vorgaben gesteuert ist, wie leibliche Selbste in Berithrungsbeziehungen existieren,
wird es fiir diese fraglich, mit welchen leiblichen Selbsten sie in einer Berithrungs-
beziehung stehen. Es wird fraglich, wie der Kreis derjenigen zu begrenzen ist, die
einander als andere personale Selbste berithren und wie die beteiligten Selbste exis-
tieren als Individuen oder als Elemente von Gruppen, die zu den Gliedern anderer
Gruppen in Beziehung stehen. Damit haben wir die doppelte Unentschiedenheit
identifiziert, die die soziale Unentschiedenheitsrelation auszeichnet.

Erste Unentschiedenheit: Es ist offen, ob es sich bei den Wesen, die einander der-
art berithren, um Menschen handelt oder um Tiere beziehungsweise um Wesen wie
Engel oder Geister. Wichtig ist nur, dass diese Wesen sich in irgendeiner Form wirk-
sam aufeinander richten kénnen - etwa durch Gesten, Blicke, Worte. Zweite Unent-
schiedenheit: Es ist offen, ob sich die Beteiligten als Individuen erleben, die mit an-

10 Vgl. Sommer, Volker: Lob der Liige. Tauschung und Selbstbetrug bei Tier und Mensch, Miin-
chen: Hirzel 1992, S. 38f.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A

233


https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Theoretische Provokationen

deren Individuen in Beziehung stehen, oder ob sich die Beteiligten als Glieder von
Gruppen erleben, die mit anderen Gruppen in Beziehung stehen. Der Sachverhalt,
dass sich die Beteiligten als Glieder von Gruppen erleben, wird in der Ethnologie
als »Dividualisierung« beschrieben,” die von einer individualisierenden Form der
Vergesellschaftung zu unterscheiden ist.

Beide Unentschiedenheiten erfordern eine gesellschaftliche Festlegung durch
Institutionalisierung. Dies vollzieht sich folgendermaflen: GemiR der reflexiven
Struktur exzentrischer Positionalitit finden sich leibliche Selbste in Berithrungs-
beziehungen und sind aus der Perspektive Dritter darauf bezogen. Dies ermdoglicht
es, die Beziehungen zu objektivieren und in diesen ein Muster zu identifizieren.
Welche Muster identifiziert werden, hingt von bestehenden Beziehungen zwi-
schen den Beteiligten ab. Ein logisch weiterer Schritt besteht darin, das Muster
der Beziehungen zwischen den Beteiligten vom aktuellen Beziehungsgeschehen zu
unterscheiden. Damit werden situationsiibergreifende Muster identifizierbar. Sie
gelten nicht nur in den gegenwirtigen Vollziigen, sondern erhalten eine orientie-
rende Funktion in den weiteren Beziehungsvollziigen. Solche Muster bezeichnen
wir als Institutionen.”” Institutionen haben immer auch einen normativen Charak-
ter. Leibliche Selbste sollten sich in ihrem Leib-Umwelt-Beziigen daran orientieren.
An die Stelle einer instinktiven Verhaltenssicherheit tritt damit eine kiinstliche,
institutionell gesicherte Verhaltenssicherheit. Plessner spricht deshalb vom Grund-
gesetz der »natiirlichen Kiinstlichkeit«.” Wesen exzentrischer Positionalitit sind
von ihrer Natur aus darauf angelegt, eine kiinstliche Ordnung zu schaffen. Die
unmittelbaren leiblichen Umweltbeziige sind vermittelt durch eine solche institu-
tionelle Ordnung, weshalb Wesen exzentrischer Positionalitit durch »vermittelte
Unmittelbarkeit« gekennzeichnet sind.*

2. Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation

Fir die historische beziehungsweise empirische Forschung erfiillt die soziale Un-
entschiedenheitsrelation eine methodische Funktion. Empirisch vorfindbar sind

11 Vgl Strathern, Marilyn: The Gender of the Gift. Problems with Women and Problems with So-
ciety in Melanesia, Berkeley/Los Angeles/London: University of California Press 1990, S. 348f.

12 Vgl. G. Lindemann: Weltzugéinge, S.119-125. Dieser Institutionenbegriff schliefit an Berger
und Luckmann (Berger, Peter L./Luckmann, Thomas: Die gesellschaftliche Konstruktion der
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980) und Luh-
mann (Luhmann, Niklas: Rechtssoziologie, 2 Bde., Reinbek: Rowohlt1972) an und entwickelt
deren Institutionenverstandnis zu einer Theorie reflexiver Institutionalisierung weiter, vgl.
G. Lindemann: Strukturnotwendige Kritik, S. 51-53.

13 H. Plessner: Die Stufen, S.309-321.

14  Ebd., S.321-341.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation

nur institutionelle Ordnungen. Die soziale Unentschiedenheitsrelation ist selbst
nicht empirisch beobachtbar, aber alle konkreten Phinomene werden so ange-
schaut, als ob sie Fixierungen der sozialen Unentschiedenheitsrelation wiren. Die
Bildung von Ordnungen wird damit analysiert als eine Leistung leiblicher Wesen,
die Institutionen bilden, die ihre Umweltbeziige vermitteln.

Institutionelle Ordnungen unterscheiden sich danach, welche Wesen in den
personalen Seinskreis einbezogen werden und ob sie dabei eine Priferenz fiir
Individualisierung oder Dividualisierung ausbilden. Fiir die moderne Vergesell-
schaftung gilt, dass der personale Seinskreis auf lebende Menschen beschrankt
wird, die als verkorperte Individuen gelten. Dass hierin eine Besonderheit liegt,
wird verstindlich, wenn man sich vergegenwirtigt, dass der Zuschnitt anderer
personaler Seinskreise auch andere Wesen als Menschen umfasst und dass leibliche
Wesen nicht verkdrpert sein miissen, das heift, es ist nicht erforderlich, dass sie im
messbar ausgedehnten Raum einen Ort einnehmen, der von einem anderen Kor-
per nicht zur gleichen Zeit eingenommen werden kann.” Anhand ethnologischer
Studien wird deutlich, dass Verkdrperung eher als ein wesentliches Element indi-
vidualisierender Vergesellschaftung zu begreifen ist. Darauf hatte der Ethnologe
Maurice Leenhardt bereits vor lingerer Zeit eindriicklich hingewiesen.' In seiner
Analyse der Ordnungsbildung auf Neukaledonien kam er zu dem Ergebnis, dass
die Kanaken sich zunichst als eingebunden in Gruppenbeziehungen erlebten; erst
als sie lernten, ihre leiblichen Vollziige mit dem dreidimensional ausgedehnten
biologischen Kérper zu identifizieren, haben sie ein individuelles Selbstverstindnis
in einem modernen Sinn entwickelt. Sie verstanden sich nun als Individuen mit
individuellen Interessen, die mit anderen Individuen Beziehungen eingehen kon-
nen. Dieses Ergebnis macht Leenhardt anhand eines Dialogs mit einem Kanaken
deutlich.

»Als ich einmal den im Denken der Kanaken, die ich lange Jahre unterrichtet hat-
te, erreichten Fortschritt ermessen wollte, wagte ich eine Suggestivfrage:

Im groflen und ganzen ist es doch die Vorstellung vom Geist, die wir in euer Den-
ken getragen haben?

Und er erwiderte: Der Geist? Bah! Ihr habt uns nicht den Geist gebracht. Wir kann-
ten schon das Vorhandensein des Geistes. Wir verfahren nach dem Geist. Aber was
ihr uns gebracht habt, das ist der Kérper.«?

15 Furdie Differenz zwischen Leib und Kérper vgl. Lindemann, Gesa: »Leiblichkeit und Kérpers,
in: Robert Gugutzer/Gabriele Klein/Michael Meuser (Hg.), Handbuch Kérpersoziologie, Bd. 1:
Grundbegriffe und theoretische Positionen, Wiesbaden: Springer 2016, S. 57—66.

16  Vgl. Leenhardt, Maurice: Do kamo. Die Person und der Mythos in der melanesischen Welt,
Frankfurt a.M./Berlin/Wien: Ullstein 1983.

17 Ebd., S. 215f.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A

235


https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Theoretische Provokationen

Dieser Dialog bezieht sich darauf, wie die Person in Neukaledonien verstanden und
gelebt wird beziehungsweise wurde, nimlich im Sinne einer Institutionalisierung
von Dividualisierung. Leenhardt zufolge gab es auf Neukaledonien vor der franzo-
sischen Missionierung und Beschulung keine individuelle Person in einem moder-
nen Verstindnis. Vielmehr waren die leiblichen Akteure gemifd den Forderungen
der vermittelnden symbolisch-institutionellen Ordnung in ein Geflecht von Bezie-
hungen eingebunden, in dem nicht Einzelne miteinander in Kontakt traten, son-
dern Replikate von Gruppenelementen, die mit den Replikaten von anderen Grup-
pen in Beziehung traten. Die Gruppe der Vettern steht etwa mit der Gruppe der Ba-
sen in einer durch die Gruppenzugehorigkeit definierten Beziehung. Im Rahmen
der Institutionalisierung einer solchen Ordnung erleben sich leibliche Operatoren
als tendenziell austauschbarer Bestandteil dauernder Beziehungen zwischen Grup-
pen. In dieses leibliche Beziehungsgeflecht waren auch die verstorbenen Ahnen als
wirkmichtige Akteure eingebunden.

Diese institutionelle Ordnung auf Neukaledonien erfuhr einen dramatischen
Wandel durch Missionierung und Beschulung, das heifit die Konfrontation mit ei-
nem modernen schriftbasierten Wissen tiber die kontinuierlich dreidimensionale
Ausdehnung des Raums, die Ordnung der messbaren Zeit und damit zusammen-
hingend iiber den europiisch-natiirlichen dreidimensional ausgedehnten Kérper.
Das neue von der franzosischen Kolonialmacht gestiitzte Wissen ermdglicht eine
Umbildung der vermittelnden symbolisch-institutionellen Ordnung. Statt die leib-
lichen Vollziige als Vollziige von dauernden Beziehungen zu erleben (Dividualisie-
rung), wird, getragen von der Kolonialmacht, die Verpflichtung institutionalisiert,
leibliche Umweltbeziige als Vollziige eines individuellen Korpers zu erleben (Indi-
vidualisierung). Leenhardt zufolge war die Identifikation mit dem dreidimensional
ausgedehnten Korper, der isoliert eine Stelle im Raum einnimmt, die Bedingung der
Individualisierung leiblicher Operatoren auf Neukaledonien. In seiner Analyse be-
schreibt Leenhardt den Ubergang von einer dividualisierenden Vergesellschaftung,
die die Beziehungen unter Einschluss der Verstorbenen und anderer Geister zen-
tral stellt, zu einer individualisierenden Vergesellschaftung, die zunehmend auf die
lebenden Menschen beschriankt wird.

Der methodische Dreh, von der sozialen Unentschiedenheitsrelation auszuge-
hen, gestattet es, solche Phinomene zu analysieren, ohne die Methodik des Tho-
mas-Theorems anzuwenden, die es ermdglicht, alle Phinomene, die dem metho-
dischen Anthropozentrismus widersprechen, wieder in diesen zu integrieren. Dem
Thomas-Theorem zufolge handeln Menschen entsprechend dem, was sie fiir wirk-
lich halten. »If men define situations as real, they are real in their consequences.«*®

18  Thomas, William I./Swaine-Thomas, Dorothy: The Child in America. Behavior Problems and
Programs, New York: Alfred A. Knopf 1928, S. 572.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation

Dieses Argument lasst sich konstruktivistisch im Anschluss an die Institutionen-
theorie von Peter L. Berger und Thomas Luckmann so verstehen,” dass Menschen
ein Wissen iiber die Wirklichkeit ausbilden, welches im Rahmen von Institutionen
von allen Beteiligten als giiltig anerkannt wird. Es handelt sich also nicht um eine
individuelle Auffassung der Wirklichkeit, sondern um ein kollektives Verstindnis
der Wirklichkeit, das fiir alle Beteiligten fest institutionalisiert ist. Folglich gilt, dass
Menschen eine Wirklichkeit konstruieren, in der sie es als eine giiltige Wahrheit be-
handeln, dass es Gotter gibt, denen sie unterworfen sind. Dies entspricht dem Tho-
mas-Theorem.

Gemif diesem Theorem kommt es zu einer Differenzierung der Wirklichkeit.
Zum einen gibt es die Wirklichkeit der soziologischen Forschung. Diese beschreibt
es als einen realen Sachverhalt, dass es Menschen gibt, die wirklich daran glauben,
dass es Gotter gibt. Fiir die Soziolog:innen bildet der Sachverhalt, dass es wirklich
Gotter gibt, aber keine Tatsache. Denn sie konnen erkennen, dass es eigentlich kei-
ne Gotter gibt, sondern nur Menschen, die daran glauben, dass es Gotter gibt. Die-
se Ebenendifferenzierung kénnen wir mit der Methodik der sozialen Unentschie-
denheitsrelation vermeiden. Denn wir kénnen anerkennen, dass es unterschiedli-
che Wirklichkeiten gibt. Es gibt solche, die ausschliellich von Menschen geschaf-
fen werden, wie es in der Moderne der Fall ist, und es gibt Wirklichkeiten, an de-
ren Herstellung auch andere Wesen beteiligt sind. Dies eréffnet neue Perspektiven
fiir die interdisziplinire Zusammenarbeit zwischen Soziologie, Ethnologie und Ge-
schichtswissenschaft. Denn von der sozialen Unentschiedenheitsrelation auszuge-
hen erméglicht es, auch fremdartige Akteursverstindnisse als gleichermaflen wirk-
lich zu betrachten.

In methodischer Hinsicht folgt aus diesen Uberlegungen eine doppelte Vor-
sichtsregel. Es gilt sowohl die Kontingenz der Grenzen des Menschlich-Sozialen
als auch die Kontingenz einer auf den Kérper bezogenen Individualisierung zu
beriicksichtigen. Wenn diese doppelte Vorsichtsregel nicht beachtet wird, droht die
Analyse den modernen anthropologischen Individualismus zu reproduzieren.

3. Fixierungen der sozialen Unentschiedenheitsrelation - durch Gewalt

Wir hatten festgestellt, dass von der sozialen Unentschiedenheitsrelation auszuge-
hen eine Besonderheit darstellt, weil diese sich durch eine reflexive Struktur aus-
zeichnet, die es erlaubt, die Bedeutung moralischer Verantwortlichkeit in den Blick
zu nehmen. Bereits Luckmann hatte darauf hingewiesen, dass die Grenzen des So-
zialen zugleich die Grenzen des Moralischen darstellen.”® Dies kann man sich ver-

19 Vgl. P Berger/Th. Luckmann: Die gesellschaftliche Konstruktion.
20  Vgl. Th. Luckmann: Uber die Grenzen der Sozialwelt.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A

237


https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Theoretische Provokationen

gegenwirtigen, wenn wir auf das oben genannte Beispiel zuriickkommen, an einem
Tisch zu sitzen und aus einem Teller Suppe zu l6ffeln. Solange der praktische Vollzug
ohne weitere Probleme abliuft, muss man nicht zwischen personalen Akteuren und
anderen Wesen unterscheiden. Es wire auch unentscheidbar, ob die Handlungs-
ablidufe durch instinkthafte Antriebe oder durch Institutionen gesteuert wiirden.
Solange alles bruchlos funktioniert, ist es schwer, zwischen einer gut organisierten
Fabrik und einem Bienenstock zu unterscheiden.

Zwischen personalen und anderen Wesen zu unterscheiden, wird erst dann er-
forderlich, wenn es zu einer Unterbrechung, zu einer Krise im Handlungsablauf
kommt. An den Reaktionen auf Krisen im Handlungsablauf kann man erkennen,
ob und wie zwischen Personen und anderen Wesen unterschieden wird. »Ob« und
»wie« die Unterscheidung erfolgt, wollen wir nun eingehender behandeln.

3.1 0b zwischen Personen und anderen Wesen unterschieden wird ...

Interessant ist die »Ob-Frage« nur, wenn sie positiv beantwortet wird. Solange die
Unterscheidung nicht erforderlich ist, gibt es keinen abgegrenzten Bereich des So-
zialen. Wenn es darum geht, dass zwischen Personen und anderen Wesen unter-
schieden wird, stellen die Beteiligten erstens dar, dass ihre Erwartungen an den re-
gelgemifen Handlungsablauf enttiuscht worden sind, und zweitens, dass andere
Beteiligte dafiir moralisch verantwortlich gemacht werden, dass der regelgemifie
Handlungsablauf nicht eingehalten worden ist.

Damit kommen wir zu einer empirisch operationalisierbaren Form, personale
Akteure zu unterscheiden. Personale Akteure sind diejenigen, die einen regelgema-
en institutionellen Handlungsablauf identifizieren und andere dafiir verantwort-
lich machen, dass die Erwartungen an diesen Handlungsablauf enttiuscht worden
sind. Umgekehrt gelten auch diejenigen als personale Akteure, die die Erwartungen
an den regelgemifien Ablauf von Ereignissen enttiuschen und entsprechend dafiir
verantwortlich gemacht werden kénnen. Zwischen personalen Akteuren und an-
deren Wesen wird empirisch beobachtbar unterschieden, wenn Handlungsabliufe
nicht ablaufen wie gewohnlich, wenn es Krisen gibt, auf die reagiert wird.

Die Identifikation eines regelgemiflen Handlungsablaufs setzt voraus, dass
Verhalten nicht einfach abliuft, sondern dass es orientiert an einem institutio-
nellen Muster abliuft, mit Bezug auf das der Ablauf bewertet werden kann. Dies
setzt — wie oben beschrieben - voraus, aus der Perspektive Dritter reflexiv auf den
Sachverhalt bezogen zu sein, mit anderen in Berithrungsbeziehungen zu stehen.
Die Einbeziehung Dritter beinhaltet eine objektivierende Perspektive auf die Bezie-
hungen zwischen den Beteiligten, was es ermoglicht, das Muster der Beziehungen
zwischen den Beteiligten vom aktuellen Beziehungsgeschehen zu unterscheiden.”

21 Vgl.G. Lindemann: Weltzugénge, S.119-125.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation

Nur dann konnen beteiligte leibliche Selbste das Muster des Handlungsablaufs von
Letzterem unterscheiden und das konkrete Geschehen am Muster des institutiona-
lisierten typischen Handlungsablaufs messen.

3.2 Wie zwischen Personen und anderen Wesen unterschieden wird ...

Wir wollen einen typischen Handlungsablauf in den Blick nehmen, etwa den Ab-
lauf eines Giitertauschs zwischen Gruppen, wie er in ethnologischen Forschungen
beschrieben wird. Bei einem solchen Tausch kommt es immer wieder zu Auseinan-
dersetzungen dariiber, ob die Proportionen des Austauschs angemessen sind. Der
Streit kann verbal ausgetragen werden, indem die Angehérigen der Gruppe A for-
dern, dass die anderen noch mehr geben sollen. Der Streit geht so lange, bis bei-
de Seiten die Proportionen des Austauschs als angemessen ansehen, oder er eska-
liert und miindet in der Androhung von Gewalt beziehungsweise in einer direkten
Anwendung von Gewalt. Durch diesen Gewaltakt wird in einer allgemeinen Weise
dargestellt, dass an den enttiuschten Erwartungen unbedingt festzuhalten ist. Die-
se knappe Skizze geht zuriick auf die ethnologische Darstellung von Tauschbezie-
hungen zwischen grofRen Familiengruppen beziehungsweise Clans etwa auf Neu-
guinea.”

Wenn wir diese Dynamik generalisieren, ergibt sich Folgendes. Das Tauschge-
schehen liuft gemif institutioneller Muster ab, das heifdt die beteiligten leiblichen
Selbste orientieren sich an typischen Handlungsmustern und bilden entsprechende
Erwartungen aus. Die Muster werden gegenwirtig aktualisiert und kénnen in kon-
kreten Situationen veridndert werden. Dies ist so lange kein Problem, wie die Be-
teiligten nicht darauf beharren, dass das institutionelle Muster beibehalten werden
soll. Wenn eine Verinderung erfolgt, verindern die Beteiligten ihre Erwartungen.
Sie lernen, dass institutionalisierte Handlungsabliufe auch anders ablaufen kon-
nen.” Solche Verinderungen kénnen vonstatten gehen, auch wenn die Beteiligten
es gar nicht explizit zur Kenntnis nehmen. Wenn die Abweichung vom typischen

22 Vgl. Knauft, Bruce M.: »Melanesian Warfare. A Theoretical Historyx, in: Oceania 60/4 (1990),
S.250-311, hier S. 277.

23 Dieses Argument geht zuriick auf die Unterscheidung zwischen ipseistischen kognitiven und
normativen Erwartungen, vgl. G. Lindemann: Weltzuginge, S. 220f. Kognitive Erwartungen
sind solche, die verandert werden, wenn sie enttauscht worden sind, normative Erwartungen
sind solche, die aufrechterhalten werden, wenn sie enttauscht werden. Ipseistisch heifit, dass
konkrete leibliche Selbste diese Erwartungen haben, die selbst davon betroffen sind, wenn
ihre Erwartungen erfiillt oder enttauscht werden. Nur weil Selbste davon betroffen sind, dass
ihre Erwartungen enttduscht worden sind, werden sie ihre Erwartungen nach einer Enttiu-
schung dndern. Wenn sich jemand auf einen Stuhl setzt, der zusammenbricht, wird er beim
nachsten Mal priifen, ob der Stuhl stabil ist, auf den er sich setzen mdchte. In diesem Fall hat
er gelernt, dass Stiihle nicht stabil sein missen. Nur wenn leibliche Selbste von der Erwar-
tungsenttduschung betroffen sind, werden sie motiviert, die Erwartungsenttauschung auch

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A

239


https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Theoretische Provokationen

Handlungsablaufaber als solche identifiziert wird und Beteiligte auf dem institutio-
nellen Muster beharren, greift der beschriebene Mechanismus. Zunichst wird die
Abweichung von einem Muster identifiziert: Die andere Seite hat nichts gegeben
oder getan, was in angemessener Weise zu erwarten gewesen wire. Dieser Sach-
verhalt wird explizit gemacht. Wenn die andere Seite den Fehler korrigiert oder ver-
sucht, die Abweichung plausibel zu machen beziehungsweise sich zu entschuldigen,
ist alles gut. Gelingt dies nicht, erweist sich Gewalt als die ultimative symbolische
Form, durch die dargestellt wird, dass die eigenen Erwartungen an den typischen
Ablauf des Geschehens aufrechterhalten werden. Diese Erwartungen bezeichnen
wir als normative Erwartungen. Sie werden aufrechterhalten, auch wenn sie ent-
tduscht werden, und es wird dargestellt, dass die enttiuschten Erwartungen unbe-
dingt aufrechtzuerhalten sind. Durch Gewalt wird zunichst der Anspruch erhoben,
dass die normativen Erwartungen giiltig sein sollen. Dieser Anspruch wird zu einer
institutionalisierten Norm, wenn er von Dritten als ein legitimes Erwartungsmuster
anerkannt wird. Damit wird Gewalt zu einer durch Dritte legitimierten, symbolisch
generalisierten Darstellung der Giiltigkeit normativer Erwartungen.

Dies erlaubt es, Gewalt eindeutig von physischem Kraftaufwand zu unterschei-
den. Wenn wir das moderne Weltverstindnis zugrunde legen, demzufolge zum Bei-
spiel Biume oder meteorologische Ereignisse wie Stiirme nicht als personale Ak-
teure gelten, wire es eine bloRe Krafteinwirkung, wenn ein Sturm einen Baum ent-
wurzelt, dieser auf ein Auto stiirzt, wodurch dieses schwer beschidigt und der darin
sitzende Mensch getétet wird.

Es ist allerdings nicht ausgeschlossen, es als einen Fall von Gewalt zu interpre-
tieren, wenn ein von einem Sturm entwurzelter Baum einen Menschen totet. Dafiir
wire es erforderlich, dass es Dritte gibt, die diese Interpretation legitimieren. Ist
dies gegeben, wire es Gewalt. Es gibt Ordnungen, in denen solche Interpretationen
als legitimerweise giiltig anerkannt sind. Uber eine lange Zeit galten in Europa zum
Beispiel schwere Naturkatastrophen oder heftiger Schidlingsbefallin der Landwirt-
schaft als Strafen Gottes. Dieses musste aber von Dritten, etwa kirchlichen Gerich-
ten, entsprechend legitimiert werden.

An diesem Beispiel konnen wir lernen, wie Gewalt und die Frage nach den Gren-
zen des Sozialen aufeinander bezogen sind. Dabei lassen sich zwei Moglichkeiten
unterscheiden.

1) Der Kreis sozialer Personen wird mit dem Kreis der Menschen gleichgesetzt.
In diesem Sinne wenden Menschen gegeneinander Gewalt an. Gewalt wire
dann als anthropologische Universalie zu begreifen. Heinrich Popitz spricht in

darzustellen: etwa, indem sie jemanden dafiir verantwortlich machen, dass ein nicht stabiler
Stuhl ohne Warnung als Sitzgelegenheit angeboten wird.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation

diesem Sinne von Verletzungsoffenheit und Verletzungsmichtigkeit des Men-
schen.* In diesem Fall wird der Kreis legitimer Personen aus einer modernen
Beobachterperspektive festgelegt. Zugleich wird ein Verstindnis priferiert,
welches Gewalt auf direkte korperliche Gewalt begrenzt. Dabei wird unterstellt,
dass Gewalt als ein unmittelbares Ereignis direkt aus der Beobachterperspektive
identifiziert werden kann.

2) Man kann das Verhiltnis von Gewalt und dem Kreis der Personen aber auch
umkehren. Statt den Kreis legitimer Personen aus der Beobachterperspektive
festzulegen, wird untersucht, ob Gewalt eine besondere Bedeutung dafiir zu-
kommt, wie der Kreis sozialer Personen in einem beobachteten Feld festgelegt
wird. In diesem Fall wiirde die Anwendung von Gewalt fiir die Beteiligten prak-
tisch giiltig darstellen, wer in den personalen Seinskreis gehort. In dieser Per-
spektive wire es nicht ausgeschlossen, dass gegen einen Baum, der sich auf ein
Auto gestiirzt hat, Gewalt angewendet wird. Dies wire empirisch dann der Fall,
wenn sich Hinweise darauf finden lassen, dass der Baum als ein verantwortli-
cher Akteur behandelt wird. Dies fithrt auf eine wichtige Konsequenz: Gewalt
kann nicht als ein rein unmittelbares Phinomen verstanden werden, denn Ge-
walt beinhaltet immer auch, dass ein Vorkommnis von den Beteiligten als Ge-
walt identifiziert wird, das sich innerhalb des Sozialen ereignet. Diese Identifi-
kation vollzieht sich in Kommunikationen iiber Gewalt, durch die Ereignisse als
Gewalt interpretiert werden — oder nicht.

Gemailfd der zweiten Alternative ist es erforderlich, Sozialitit in einer formalen Wei-
se zu definieren, ohne dabei festzulegen, welche Entititen als soziale Akteure gel-
ten sollen. Die soziale Unentschiedenheitsrelation stellt eine solche formale Cha-
rakteristik dar. Danach gehdren solche Wesen in den personalen Seinskreis, die a)
wechselseitig ihre Erwartungen erwarten, dabei b) die Perspektive von Dritten mit-
erwarten, welche Erwartungen von anderen zu erwarten sind. Wesen, die in einem
solchen personalen Zusammenhang stehen, bilden eine institutionelle (drittenver-
mittelte) Ordnung.” In diesem Sinne wiren triadisch strukturierte leibliche Beriih-
rungsbeziehungen die kleinste Einheit, die eine soziologische Beobachterin in den
Blick zu nehmen hitte. Der Kreis sozialer Personen wird dabei nicht von der Beob-
achterin vorausgesetzt, sondern es wird untersucht, wie im Feld im Rahmen triadi-
scher Kommunikationsprozesse zwischen sozialen Personen und anderen Entititen
unterschieden wird.?® Da sich nur mit Bezug auf eine etablierte Ordnung entschei-
den lisst, wer als Gewalt ausiibender personaler Akteur gelten kann und ob ein Fall

24 Vgl. Popitz, Heinrich: Phinomene der Macht. Autoritit — Herrschaft — Gewalt — Technik, Tii-
bingen: Mohr Siebeck 2009, S. 44.

25  Vgl. C. Lindemann: Weltzuginge; Dies.: The Social Undecidedness Relation.

26  Vgl. C. Lindemann: Weltzugdnge, Kap. 3.1.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A

241


https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Theoretische Provokationen

von Gewaltvorliegt, bezeichnen wir eine solche Ordnung als Verfahrensordnung der
Gewalt.

3.3 Verfahrensordnungen der Gewalt als Fixierung der sozialen
Unentschiedenheitsrelation

Der Ansatzpunkt fir die Entwicklung von Verfahrensordnungen der Gewalt ist ein
triadisch strukturiertes Verstindnis von Sozialitit. Diesem gemif} ist Gewalt nicht
nur ein unmittelbares Ereignis, sondern sie ist aufgrund ihrer triadischen Struktur
wesentlich eingebunden in kommunikativ-symbolische Vermittlungen. Denn erst
mit Bezug auf die Kommunikation iiber das Ereignis wird dieses zur Gewalt und
damit zu einem Ereignis, an dem die Grenzen des Sozialen abgelesen werden kon-
nen.

Die im Folgenden beschriebenen Verfahrensordnungen der Gewalt sind als ide-
altypische Konstruktionen zu verstehen. Sie dienen als Heuristiken, mit denen em-
pirische Forschung durchgefithrt werden kann. Solche Verfahrensordnungen legen
fest,

1) wie der Kreis der legitimen Personen zu begrenzen ist,

2) wie Gewaltausiibung identifiziert werden kann,

3) wie Gewalt legitimiert und wie zwischen legitimer und illegitimer Gewalt un-
terschieden werden kann,

4) welche Erwartungen durch Gewalt als legitime normative Erwartungen expli-
ziert werden und daher als das Recht einer Gesellschaft gelten kénnen,

5) wie die Normexplikation beziehungsweise Rechtsdarstellung in angemessener
Weise erfolgen sollte.

Girard zufolge haben sich historisch drei Verfahrensordnungen der Gewalt heraus-
gebildet,”” die ich um eine vierte erginze:

1) Die gewalttitige Rechtsdarstellung wird an einem Opfer vollzogen. Hier wird
das Recht noch direkt gewaltsam dargestellt, wenn auch in fokussierter und in-
sofern in transformierter Weise.

2) Die gewalttitige Darstellung wird erschwert, und der Konflikt wird durch be-
friedende Ausgleichshandlungen gelst oder in stellvertretende Kimpfe verla-
gert.

3) Die Darstellung der Giiltigkeit normativer Erwartungen wird stellvertretend
durch ein Gericht vollzogen, das den Schuldigen bestraft. Hier wird das Ge-
richtsverfahren zur Bedingung der gewalttitigen Darstellung des Rechts, etwa

27  Vgl. Girard, René: Das Heilige und die Gewalt, Ostfildern: Patmos 2002, S. 36.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20,



https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation

durch die 6ffentliche Hinrichtung beziehungsweise die 6ffentliche Tortur.*®
Nur die dritte Form kennt das Schuldprinzip und ein Strafrecht im eigentlichen
Sinn.

4) Eine Verfahrensordnung der Gewalt, die Girard nicht mehr in den Blick be-
kommyt, ist diejenige, die auf der dritten Form aufbaut. Sie kennzeichnet die
moderne rechtsstaatliche Form. In diesem Fall wird auch die Darstellung des
Rechts durch die Zentralgewalt nicht mehr gewaltsam vollzogen. Die rechtsdar-
stellenden Verfahren werden gewaltlos.” Die Gewaltanwendung (Einsperrung)
wird dem 6ffentlichen Blick entzogen.

Alle drei von Girard genannten Darstellungsformen der Giiltigkeit von Normen be-
ziehungsweise des Rechts und die von mir erginzte vierte Form sind als Institutio-
nalisierungen zu verstehen, die reflexiv an die symbolische Generalisierung legiti-
mer Gewalt anschlieflen. Es handelt sich bei den genannten Idealtypen nicht um
eine abschlieRende Liste, vielmehr ist es wahrscheinlich, dass sie aufgrund histori-
scher Forschungen erginzt und differenziert werden muss.

Verfahrensordnung der Opferung

Das Opfer ist eine Entitit auf der Grenze des Sozialen. Es muss einerseits sozial,
das heifdt personal genug sein, damit es sinnvoll die Gewalt auf sich ziehen kann. Es
darfaber keine zu zentrale Position im sozialen Gefiige einnehmen, sodass seine T6-
tung Rache erfordern wiirde. Ein gelingendes Opfer symbolisiert die Gewalt gegen
alle Normiibertretungen und homogenisiert damit unterschiedliche legitimierende
Drittenbeziige, weshalb in der Gewaltanwendung gegen das Opfer die Drittenbezii-
ge von konkreten Dritten abgeldst werden kénnen und fiir die Beteiligten ein gene-
ralisierter Dritter als normativer Bezugspunkt institutionalisiert wird. Alle Beteilig-
ten verstindigen sich auf diese Weise dariiber, dass die Normen giiltig sind, sie sich
aber nicht wechselseitig téten miissen, um die Giiltigkeit der Normen darzustel-
len. Trotz gelegentlicher Normverletzungen kénnen alle weiterhin friedlich zusam-
menleben. Im Rahmen dieser Ordnung ist es nicht erforderlich, den eigentlichen
Schuldigen zu identifizieren. Es reicht vollkommen aus, einen Siindenbock irgend-
wie verantwortlich zu machen. In den Bereich des Sozialen gehoren alle, die an der
Opferung beteiligt sind und diejenigen, in deren Namen die Opferung erfolgt.*

28 Vgl. Foucault, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefangnisses, Frankfurta.M.:
Suhrkamp 1979, Kap. I; R. Girard: Das Heilige, S. 36.

29  Vgl. C. Lindemann: Weltzugéinge, Kap. 5.3; Th. Luhmann: Rechtssoziologie, Kap. I1.7.

30 Vgl.R.Girard: Das Heilige, S. 25f.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A

243


https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

Theoretische Provokationen

Verfahrensordnung des Ausgleichs

Die zweite Form beinhaltet die Einfithrung des Ausgleichsprinzips und institu-
tionalisiert im Ansatz besondere durch spezifische Drittenpositionen ermdglichte
Verfahren, die nicht-gewalttitige Formen von Wechselseitigkeit, Vermittlung und
Schlichtung zwischen den Parteien beinhalten. Die oben erwihnten Tauschbezie-
hungen zwischen Familiengruppen beziehungsweise Clans stellen ein Beispiel fir
eine solche Ordnung dar. Hier stehen sich gewaltfihige Gruppen gegeniiber, die
einander in Austausch- und Rachebeziehungen verbunden sind. In diese Beziehun-
gen sind regelmifRig auch die verstorbenen Ahnen eingebunden, die die Funktion
legitimierender Dritter ausfiillen. Weil die anderen uns iibervorteilt haben, sind
wir in Bezug auflegitimierende Dritte verpflichtet, uns zu richen. Hier stehen sich
nicht Individuen gegeniiber, sondern Glieder von Gruppen. Weil die anderen uns
etwas getan haben, miissen wir ihnen etwas antun. Diese Ordnung zeichnet sich
durch ein Vertrauen in Gewalt aus, wihrend die moderne Ordnung durch ein Ver-
trauen in Gewaltlosigkeit gekennzeichnet ist.* Vertrauen in Gewalt ist erforderlich,
weil die normativen Anspriiche der Gruppen nur aufrechterhalten werden kénnen,
wenn sie ausreichend gewaltfihig sind. Individuell verantwortliche Individuen gibt
es in diesem Rahmen nicht. Derartige wechselseitige Racheverpflichtungen lassen
sich auch in den Beziehungen zwischen Straflengangs ausmachen.’* In einem
solchen Rahmen gehoren diejenigen in den personalen Seinskreis, die zu gewalt-
fahigen Gruppen gehoren, die mit anderen in Austausch- und Rachebeziehungen
stehen. Diese (familien-)gruppenbezogene Verfahrensordnung der Gewalt war
vermutlich auch in Europa so lange vorherrschend, wie es noch keine ausreichend
starke Zentralgewalt gab.*

Verfahrensordnung des Gerichtswesens

Mit der Durchsetzung einer ausreichend starken Zentralgewalt kann sich als dritte
Verfahrensordnung der Gewalt das Gerichtswesen entwickeln. Dieser Prozess wur-
de pointiert von Viktor Achter herausgearbeitet.>* Die Voraussetzung fiir die von
ihm beschriebene Entwicklung ist die Monopolisierung der Gewaltausiibung, die
Norbert Elias als zentralen Bestandteil des europdischen Zivilisationsprozesses be-

31 Vgl. Reemtsma, Jan Philipp: Vertrauen und Gewalt. Versuch iber eine besondere Konstel-
lation der Moderne, Hamburg: Verlag des Hamburger Instituts fiir Sozialforschung 2008,
S. 256—269.

32 Vgl. Papachristos, Andrew V./Hureau, David M./Braga, Anthony A.: »The Corner and the Crew.
The Influence of Geography and Social Networks on Gang Violence«, in: American Sociolog-
ical Review 78/3 (2013), S. 417-447.

33 Vgl. G. Lindemann: Strukturnotwendige Kritik, S. 72—75.

34  Vgl. Achter, Viktor: Geburt der Strafe, Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 1951.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation

schrieben hat.* Die einsetzende Zentralisierung erméglichte »Friedenssicherung«
durch die Macht des Zentralherrn, das heif3t durch seine realistische Drohung mit
iiberlegener Gewaltanwendung. Gestiitzt auf sein Gewaltpotential kann der Zen-
tralherr selbst Recht setzen und dessen Durchsetzung garantieren. Die Rechtspre-
chung wird einem Gericht tibertragen, das die Befugnis hat, den rechtlichen Sach-
verhalt festzustellen, den Schuldigen zu identifizieren, ihn als Subjekt verantwort-
lich zu machen und zu bestrafen.* Die Giiltigkeit des Rechts wird weiterhin gewalt-
sam dargestellt und zwar in einem 6ffentlich vor Dritten stattfindenden, gewaltsa-
men Verfahren, das Michel Foucault als »Fest der Martern« bezeichnet hat.’” Wenn
das Recht durch eine Zentralgewalt gestiitzt wird und Richter in einem legitimen
Verfahren ein Urteil fillen, entstehen die Voraussetzungen fir die Unterscheidung
zwischen Sein und Sollen. Achters Studie ist als Hinweis darauf zu verstehen, dass
ein Zusammenhang zwischen der Entwicklung der Zentralgewalt und der Ethisie-
rung des Rechts besteht. Letzteres besagt, dass die Tat auf die Titerin zuriickgefithrt
und moralisch beurteilt wird. Die T4terin hat nicht so gehandelt, wie sie hitte han-
deln sollen. Deshalb muss sie fiir ihre bse Tat bestraft werden.

Die Dokumente aus der Zeit des entstehenden Strafrechts belegen, dass diese
Verfahrensordnung der Gewalt den Kreis derjenigen, die moralisch zihlen, nicht
auf die Menschen beschrinkte, denn es finden sich eine Vielzahl von dokumentier-
ten sikularen und auch kirchenrechtlichen Verfahren, in denen Tiere als Angeklagte
bzw. als Partei auftreten.’® Die Grenzen des Sozialen kénnen jetzt in einer indivi-
dualisierenden Weise gezogen werden. Alle Wesen, die gegen eine Norm verstoflen
haben und als individuelle Personen fiir diesen Verstof? gegen eine Norm verant-
wortlich gemacht werden kénnen, gehéren in den Kreis des Sozialen. Zudem geho-
ren alle Wesen in den personalen Seinskreis, die normative Erwartungen entwickeln
und darauf insistieren konnen, dass es Schuldige gibt, die gegen normative Erwar-
tungen verstofden haben. Die europiische Entwicklung ist insofern ein sehr interes-
santer Fall, weil sie zeigt, dass sich Individualisierung zu entwickeln begonnen hat,
bevor der Kreis legitimer Akteure auf den Kreis der Menschen begrenzt worden war.

Moderne Verfahrensordnung der gewaltfreien Darstellung des Rechts
Auf der Ethisierung des Rechts im Rahmen von Gerichtsverfahren baut eine die
Moderne kennzeichnende, fast ausschlieRlich verfahrensmiRig gestiitzte Form der

35 Vgl. Elias, Norbert: Uber den Prozef der Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetische
Untersuchungen, 2 Bde., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1976.

36  Vgl.V.Achter: Geburt der Strafe, S. 50-83; G. Lindemann: Strukturnotwendige Kritik, S. 75—-82.

37 M. Foucault: Uberwachen und Strafen, S. 44.

38  Vgl. Lindemann, Gesa: Das Soziale von seinen Grenzen her denken, Weilerswist: Velbriick
2009, Kap. 3 mit weiteren Literaturangaben.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A

245


https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Theoretische Provokationen

Darstellung der Gilltigkeit des Rechts auf. Gerichtsverfahren in einem demokrati-
schen Rechtsstaat kommen weitgehend ohne gewalttitige Darstellung des Rechts
aus, auch Straftiter werden eher gewaltfrei behandelt, und die gewalttitige Bestra-
fung, die Einsperrung, erfolgt nicht im Sinne einer Darstellung fiir Dritte, sondern
ist ihren Blicken weitgehend entzogen. Das Urteil erfolgt im Namen des Volkes,
aber die Gewalttat, die Einsperrung, wird nicht vor dem Volk dargestellt. Diese
Verfahrensordnung der Gewalt setzt sich in der Sattelzeit (1750-1850) durch.*
In diesem Rahmen wird in Europa erstmals der Kreis derjenigen, die moralisch
zihlen, auf lebende Menschen beschrinkt. Damit entsteht zum ersten Mal in der
Geschichte eine Gesellschaft, die ausschliefllich aus Menschen besteht.*°

Fiir die Durchsetzung dieser Verfahrensordnung ist die Uberlegenheit staatli-
cher Gewalt gegeniiber den gewaltfihigen Familiengruppen von besonderer Bedeu-
tung. Diese Uberlegenheit dokumentiert sich nicht zuletzt darin, dass der Staat die
Kontrolle iiber die Neuzuginge bzw. Abginge personaler Individuen iibernimmt.
Der Staat baut dabei auf der Organisationsleistung der Kirche auf, die bereits im
Mittelalter begonnen hatte, Kirchenbiicher zu fithren, die die Taufen (Aufnahme in
die Gemeinschaft) und Sterbefille (Ubergang in den Kreis der Toten) dokumentier-
ten. Diese Buchfithrung iiber die Gesellschaftsmitglieder itbernimmt der Staat und
entwickelt sie zu einem Personenregister weiter, das unabhingig von der Religions-
zugehorigkeit gefithrt wird.* Damit wird den Familien in einem weitergehenden
Ausmaf? als zuvor die Kontrolle itber die Aufnahme in die Gesellschaft genommen.
Jetzt zahlt jede Geburt als Eintritt in die Gesellschaft und jeder Tod als ein Verlassen
des Kreises der Personen. Insgesamt werden die Grenzen des Sozialen jetzt anhand
einer vierfachen Grenzziehung gezogen, die wir als »anthropologisches Quadrat«
bezeichnen.*

Der verkorperte moderne Mensch hat einen normativen Sonderstatus, ihm
kommen Freiheit und Wiirde zu. Dieser besondere Status ist fiir personale Akteure
in der Geschichte ein Novum. Der normative Sonderstatus wird durch eine prekire
Balance ermdéglicht. Einerseits ist der geborene Mensch durch den Staat davor
geschiitzt, zu einem Mittel zu werden, das im Sinne einer Gruppe eingesetzt wer-
den kann. Dies erméglicht es den menschlichen Individuen, sich zum Beispiel den
Racheverpflichtungen einer Familiengruppe zu verweigern. Dies mag im Einzelfall
schwierig genug sein, wire aber ohne eine tiberlegene Staatsgewalt vollkommen
undenkbar. Zugleich begrenzt sich der moderne Nationalstaat selbst in seinem
Zugriff auf das Individuum. Damit werden menschliche Individuen frei, sich in

39 Vgl fiir diesen Ubergang insgesamt auch M. Foucault: Uberwachen und Strafen.
40 Vgl G. Lindemann: Strukturnotwendige Kritik, Kap. 1.

41 Vgl.ebd,, S.116f120f.

42  Ebd., Kap.1.3.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann: Die methodische Funktion der sozialen Unentschiedenheitsrelation

unterschiedlicher Weise zu vergesellschaften. Dies ist der Sinn der Garantien von
Freiheit und Wiirde.*

Der individuelle Mensch, gleich an Freiheit und Wiirde, ist das institutionelle
Element, aus dem moderne Gesellschaften aufgebaut sind. Die Grenzen des Sozia-
len sind daher identisch mit den empirisch zuginglichen Grenzen des Menschen,
die die Form des anthropologischen Quadrats annehmen. Der Mensch als erforsch-
bares Naturding beginnt zu leben und stirbt (Grenzen am Lebensanfang und am
Lebensende), als diesseitiges Naturding konnte der Mensch ein Tier sein oder auch
ein technisch herzustellendes Ding wie ein Roboter. Die Festlegung der Kriterien, ob
sich ein Wesen innerhalb oder auflerhalb der Grenzen befindet, ist ein rein kogni-
tiv zu behandelndes Problem. Das Ergebnis der Unterscheidung ist zwar von hoher
normativer Bedeutung, aber die Unterscheidung selbst stellt sachlich einen Zustand
fest. Es soll eine Tatsachenfeststellung sein, ob ein Mensch lebt, ein Tier oder ein Ro-
boter ist oder nicht.

Gerade weil es sich um Tatsachenfeststellungen handelt, die letztlich mithilfe
wissenschaftlicher Mittel erfolgen, sind die Unterscheidungen nicht einfach vor-
handen, sondern es handelt sich um umstrittene Unterscheidungen, deren Giiltig-
keit immer wieder infrage gestellt wird. Es ist fraglich, ab wann ein sich entwi-
ckelnder menschlicher Embryo beziehungsweise Fotus als ein personales Wesen mit
einem Recht auf Leben zu gelten hat. Es ist fraglich, ab wann ein Mensch tot ist.
Und es wird immer wieder infrage gestellt, ob es tatsichlich eine Grenze zwischen
Mensch und Tier beziehungsweise Mensch und Maschine gibt. Die Grenzen des an-
thropologischen Quadrats existieren, insofern sie dramatisiert und als problema-
tische Grenzziehungen inszeniert werden. Die Debatten um Todesfeststellung und
die Abtreibung begleiten die Moderne ebenso wie die Debatte darum, ob es moglich
ist, menschenihnliche Maschinen herzustellen oder ob es tatsichlich einen quali-
tativen Unterschied zu Tieren gibt.*

Die dramatische Inszenierung der Grenzen des anthropologischen Quadrats
schlief3t zugleich andere mogliche Grenzen aus, die auch im vormodernen Europa
eine zentrale Rolle gespielt haben. Dazu gehort etwa die Unterscheidung zwischen
Menschen und Dimonen beziehungsweise Teufeln sowie zwischen Menschen und
verstorbenen Ahnen. Der vormoderne personale Seinskreis war nicht beschrinkt
auf Menschen, sondern schloss auch Jenseitsakteure wie Engel und Teufel oder
Dimonen ein. Dies gilt fiir den modernen Menschen nicht mehr. Zugleich war auch
der Unterschied zwischen Menschen und Tieren nicht unbedingt identisch mit

43 Vgl. Durkheim, Emile: Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie der Mo-
ral, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991; G. Lindemann: Strukturnotwendige Kritik; Luhmann, Ni-
klas: Grundrechte als Institution. Ein Beitrag zur politischen Soziologie (Schriften zum Of-
fentlichen Recht, Bd. 24), Berlin: Duncker und Humblot #1999.

44 Vgl. hierzu insgesamt G. Lindemann: Strukturnotwendige Kritik, Kap. 1.3.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A

247


https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Theoretische Provokationen

der Unterscheidung zwischen denjenigen, die zur Moral fihig sind und deshalb
fiir ihre Taten zur Verantwortung gezogen werden konnen, wie die Dokumente zu
Strafverfahren gegen Tiere zeigen.

Der im Ubergang zur Moderne in Europa entstehende diesseitig verkérperte
Mensch ist ein natiirliches Wesen, das heif3t seine Geburt und sein Tod sind dies-
seitig-natiirliche Vorgange. Nicht, dass er eine Seele hat, sondern, dass er in einem
individuellen lebendigen menschlichen Kérper existiert, bildet das Kriterium dafiir,
dass ein Mensch als Person anzuerkennen ist. Alles, was ihn zum Menschen macht,
muss in dem vereinzelten dreidimensional ausgedehnten Kérper gegeben sein.

4, Fazit

Mit der Ausarbeitung des anthropologischen Quadrats haben wir die modernen
Grenzen des Sozialen als einen historischen Sonderfall rekonstruiert, der im Rah-
men der modernen Verfahrensordnung der Gewalt ermdglicht wird. Im Rahmen
dieser spezifischen Verfahrensordnung der Gewalt ist die Institution des Men-
schen, gleich an Freiheit und Wiirde, entstanden. Damit kénnen wir erkennen,
dass all diejenigen Ansitze, die vom Menschen ausgehen und diesen als frei und
geschichtsmichtig ansehen, von einer historisch gebundenen Primisse ausgehen.
Auf der Grundlage dieser Einsicht kénnen wir den modernen Anthropozentrismus
reflexiv in den Blick nehmen. Wenn wir uns vom methodischen Anthropozentris-
mus der Moderne allerdings nicht reflexiv distanzieren, wird es unmdglich, nicht-
moderne Vergesellschaftungsformen zu analysieren, die auch andere Akteure als
menschliche Individuen kennen. Wer von modernen Primissen ausgeht, wird
notwendigerweise nicht-moderne Phinomene im Sinne des Thomas-Theorems
methodisch verzerren. Erst wenn man den Menschen im Sinne einer reflexiven
Anthropologie auf Abstand bringt, wird eine wissenschaftliche Erforschung von
Geschichte und Gegenwart moglich.

https://dol.org/10:14361/9783839431290-013 - am 14.02.2026, 06:40:20, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839431290-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

