2 Tierethik und Anthropozentrismus

2.1 Das Problem des Anthropozentrismus

Seit der Antike verneinen viele bekannte Philosophen die Frage der
Zugehorigkeit von Tieren zur Gemeinschaft moralisch bericksichtigungs-
wirdiger Wesen oder riumen ihnen einen untergeordneten Stellenwert
gegentber den Menschen ein. Die Art und Weise, wie Menschen auch
heute noch tber Tiere denken, wird in der akademischen Disziplin der
Tierethik haufig von ihrem historischen Hintergrund her betrachtet und
mit Personlichkeiten wie Aristoteles, Platon, Augustinus, René Descartes
und Immanuel Kant assoziiert (vgl. Dagmar Borchers 2018, 144-145; Frie-
derike Schmitz 2014, 32-37; Gary Steiner 2005; Richard Sorabji 1995).
Die Definition des Menschen als Vernunftwesen ist demnach nicht nur
Ausgangspunkt einer angenommenen menschlichen Sonderstellung im
Tierreich, sondern mindet in einen moralischen Anthropozentrismus,
demzufolge Tiere bloffe Mittel fir menschliche Zwecke seien. Vor allem
René Descartes (1596-1650) gilt als besonders einflussreicher Verfechter
des Anthropozentrismus und ist damit geradezu ein ,Lieblingsgegner
[...] der Tierschutzethik® (Otfried Hoffe 2014, 43).8 Er unterscheidet die
menschliche Seele bzw. den Geist von der tierlich-krperlichen Maschine
und der materiellen Welt (René Descartes 2009, 102-111). Die menschli-
che Seele sei ihrer Geistigkeit wegen unsterblich, wihrend das Korperliche
vergehe. Daher wird mit Descartes hiufig die bis ins 20. Jahrhundert (und
dartber hinaus) wirkende Annahme verbunden, Tiere seien entweder see-
lenlose Automaten oder zumindest moralisch irrelevant. Heute, so wird
behauptet, stimme zwar niemand mehr Descartes’ extremen Ansichten zu,
dennoch verhielten sich viele Menschen immer noch wie echte Cartesianer
(Marjorie Spiegel 1996, 24). Weniger strike als Descartes, aber aus heutiger
Sicht immer noch problematisch erscheint Immanuel Kant (1724-1804).

8 Bei Tierethik und Tierschutz bzw. Tierschutzethik handelt es sich um unterschied-
liche Dinge. Die Disziplin der Tierethik setzt sich allgemein mit moralischen Fra-
gen der Mensch-Tier-Bezichung auseinander. Der Tierschutz betrifft v. a. Malnah-
men zum tierlichen Wohl im Kontext der menschlichen Nutzung und ist daher
nicht mit dem Tierrecht identisch, das generell eine kritische Haltung gegeniiber
Tiernutzung voraussetzt.

30

am 13.01.2026, 11:46:35. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Das Problem des Anthropozentrismus

Dieser betrachtet Menschen als Vernunftwesen, die als Personen im Unter-
schied zu Tieren selbstgesetzgebend und insofern autonom seien, als sie
moralisch handeln kénnen. Dariber hinaus hatten Menschen nur gegen-
tiber Menschen (als Zwecke an sich) direkte Pflichten; Tiere als vernunftlo-
se Wesen waren nur indirekt, d. h. um des Menschen willen, moralisch zu
beriicksichtigen (Immanuel Kant 1977, 577-580; siche Kap. 2.2.1.1).

Die Tierethik beschiftigt sich u. a. mit diesen und anderen (impliziten)
Vorannahmen tber Tiere. Im Mittelpunkt des Interesses stehen aber vor
allem die moralischen Urteile und normativen Annahmen von Menschen
im Umgang mit Tieren. Dadurch ricken bestimmte gesellschaftliche Prak-
tiken der Tiernutzung sowie die Wahrnehmung und Behandlung von
Tieren als blofSe Ressourcen fiir menschliche Zwecke ins Visier. Kritisiert
wird die Behauptung einer vermeintlichen Sonderstellung des Menschen,
die entweder durch das schiere Faktum des Menschseins oder durch die
angeblichen Alleinstellungsmerkmale des Menschen begrindet wird, z. B.
Sprache, Vernunft und Geist.

Pragend fir das Bild der neueren Tierethik sind dabei die Werke Ani-
mal Liberation von Peter Singer (2009) und The Case for Animal Rights
von Tom Regan (22004), die paradigmatisch fiir den Versuch stehen, die
Grundlage fiir eine bessere bzw. gerechte Behandlung von Tieren zu errei-
chen. Wie viele andere Autorinnen und Autoren im Feld der Tierethik
auch, sind Singer und Regan darum bemiht, den Anthropozentrismus
bzw. Speziesismus in der Mensch-Tier-Beziehung zu problematisieren oder
zu uberwinden. Der Terminus ,Speziesismus“ wurde von Richard Ryder
(1972) in Anlehnung an den Rassismus-Begrift formuliert und speziell von
Singer bekannt gemacht. Der Mensch darf demnach nicht das alleinige
Zentrum moralischer Berticksichtigung sein, vor allem deshalb nicht, weil
der Ausbeutung von (bestimmten) Tieren kein rechtfertigendes Argument
zugrunde liege. Der Tenor hinter diesem dominanten — jedoch nicht einzi-
gen — Zugang zur Tierethik lautet: Die Basis der moralischen Berticksichti-
gung eines Wesens sind dessen individuelle Eigenschaften. Dieser Zugang
wird als moralischer Individualismus (vgl. Herwig Grimm/Andreas Aigner
2016; Johann S. Ach 1999) oder auch ethischer Individualismus (Klaus Peter
Rippe 2011) bezeichnet. Eine klare Definition des moralischen Individua-
lismus liefert James Rachels: Die Festlegung dessen, wie ein Individuum
zu behandeln ist, ergibt sich aus der Berticksichtigung ihrer oder seiner
individuellen Eigenschaften, nicht aus dem blofen Verweis auf die Zu-
gehorigkeit zu einer bestimmten Gruppe, so wie z. B. die Spezieszugeho-
rigkeit (James Rachels 1999, 173). Lebewesen mit moralisch relevanten
Eigenschaften besitzen demzufolge einen sogenannten moralischen Status,

31

am 13.01.2026, 11:46:35. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Tierethik und Anthropozentrismus

sind also moralisch zu berticksichtigen (Herwig Grimm et al. 2018; Johann
S. Ach 1999).

Die Problematisierung des Anthropozentrismus in der Mensch-Tier-Be-
zichung ist aber weder historisch noch philosophisch betrachtet neu, auch
ist der Anthropozentrismus kein originires oder ausschliefliches Thema
der institutionalisierten Tierethik. Hier nur einige Beispiele: Jeremy Bent-
ham (1748-1832) stellt im spaten 18. Jahrhundert in einer berihmten
Fufnote in An Introduction to the Principles of Morals and Legislation eine fiir
die Tierethik richtungsweisende Frage: ,[Tlhe question is not, Can they
reason? nor, Can they falk? but, Can they suffer’ (Jeremy Bentham 1996,
283, Anm., Hervorhebungen im Original). Diese Frage nach der Leidensfa-
higkeit von Tieren gibt eine starke Grundlage fiir einen Einwand gegen
die Behauptung der alleinigen moralischen Relevanz der menschlichen
Vernunft. Indem Bentham nicht nur das Trennende, sondern auch das Ge-
meinsame zwischen Mensch und Tier hervorhebt, stellt er in Aussicht, dass
Tiere Teil der moralischen Gemeinschaft sein konnen (Herwig Grimm
2013, 54). Auch Michel de Montaigne (1533-1592) betont bereits vor Bent-
ham die Ahnlichkeit von Menschen und Tieren, wobei sich dieser vom tra-
ditionellen Menschenbild abgrenzt, indem er Tieren einen Geist zuspricht
und auf die korperliche Verfasstheit des Menschen verweist (Markus Wild
22010, 44-48; Michel de Montaigne 1998, 165-416). In Arthur Schopen-
hauers (1788-1860) Kritik an Kants vernunftzentrierter Ethik zeichnen
sich im 19. Jahrhundert Ansitze spaterer, z. B. feministischer Theorien
des 20. Jahrhunderts ab, die ihre Zuginge zur Tierethik in der Empathie
und dem Mitleid gegentber Tieren verankern (Herwig Grimm et al. 2016,
89-90; Leonie Bossert 2018, 103-105). Mit Henry Salt und Leonard Nelson
finden sich im spiten 19. Jahrhundert bzw. im frihen 20. Jahrhundert
Positionen, die fiir Tierrechte oder gegen die Ausbeutung von Tieren ar-
gumentieren (Klaus Petrus 2018; Hans-Werner Ingensiep 2018). Leonard
Nelson (1972) meint etwa, dass Wesen, die tiber Interessen verfigen (dazu
zahlen Tiere), als Personen zu betrachten sind. Ruth Harrison (22013)
widmet sich spiter in ithrem Buch Animal Machines tierschutzbezogenen
Forderungen nach besseren Produktions- und Haltungsbedingungen im
Nutztierbereich.

Neben der Tierethik kritisieren auch biozentrische oder umwelt- bzw.
okoethische Positionen den Anthropozentrismus (z. B. Paul W. Taylor
2011; Dale Jamieson 2008; Andreas Brenner 2008; Martin Gorke 2010;
William Grey 1998). Obwohl viele neuere Positionen in der Tierethik
als Reaktionen, Weiterentwicklungen oder Gegenmodelle zu Singer und
Regan betrachtet werden konnen, so sind die Werke dieser beiden Au-

32

am 13.01.2026, 11:46:35. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Das Problem des Anthropozentrismus

toren nicht der erste oder einzige Impuls zur Auseinandersetzung mit
dem Anthropozentrismus. Was genau der Anthropozentrismus ist und
ob er ein klar definier- und isolierbares Phanomen darstellt, das eine dis-
ziplineniibergreifende und zeitlich Gberdauernde Relevanz hat, ist damit
zwar noch nicht gesagt. Dennoch scheint es Ubereinstimmungen in Bezug
auf die Selbstkritik des Menschen zu geben, die fiir Tierethik, tierrechtli-
chen Abolitionismus und Tierschutz sowie fiir Umweltethik bzw. Umwelt-
schutz entscheidend ist. Die Frage etwa, welche Verantwortung Menschen
gegentiber Natur, Okosystemen oder Tieren haben, wurde im 20. Jahrhun-
dert hiufiger gestellt. Im Kontext des Biozentrismus wird meist auf Albert
Schweitzer (112020) verwiesen, der schon im Jahre 1919 seine Gedanken
zur Ehrfurcht vor dem Leben vortrigt und die Verantwortung der Men-
schen gegentiber allem Lebenden hervorhebt. Ein wichtiger Name in der
Oko- oder Umweltethik ist z. B. Aldo Leopold (2020, 190-212), der Men-
schen als Teil einer groferen Gemeinschaft sieht, die auch das Land bzw.
Boden, Pflanzen und Tiere beinhaltet. Arne Naess (1997, 192) pragt in
den frihen 1970er Jahren den Begriff der Tiefenokologie, der beschreibt,
inwiefern es in der Bezichung des Menschen zur Natur nicht nur darum
geht, menschliche Interessen durchzusetzen. Abseits ethischer Theorien,
die implizit oder explizit den Anthropozentrismus kritisieren, hat sich ein
Begriff etabliert, der die geologischen und 6kologischen Auswirkungen
menschlichen Handelns auf den Planeten zum Ausdruck bringt und damit
eine neue Ara menschlicher Macht beschreibt: das Anthropozin (Paul J.
Crutzen/Eugene F. Stoermer 2000).

Die offensichtliche Gemeinsamkeit vieler tier- und umweltethischer
oder anderer Positionen hinsichtlich ihrer Kritik an der menschlichen
Arroganz und der Ausbeutung von Natur und Tieren steht der Tatsache
gegenuber, dass vor allem der Anthropozentrismus zum Teil auf unter-
schiedliche Weise definiert wird bzw. verschiedene Aspekte desselben pro-
blematisiert werden. Ahnliches gilt auch fiir die der Tierethik nahestehen-
den und disziplinentibergreifenden Bereiche der Human Animal Studies
bzw. der Animal Studies, Critical Animal Studies oder Cultural Animal Stu-
dies (Roland Borgards 2016, 3-4; Gabriela Kompatscher 2018). Je nach
Zuschnitt werden hier z. B. die Unumginglichkeit der menschlichen
Perspektive in Bezug auf die Tiere thematisiert, Kritik am menschlichen
Selbstverstindnis geiibt oder konkrete gesellschaftspolitische Forderungen
formuliert.

Wihrend der Speziesismus meist als eine rassismusanaloge Form der
Diskriminierung angesechen wird (Richard Ryder 1972; Peter Singer 42009;
Marjorie Spiegel 1996), greift das Problem des Anthropozentrismus weiter

33

am 13.01.2026, 11:46:35. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Tierethik und Anthropozentrismus

(wenngleich beide Begriffe aufeinander verweisen). Die Kritik vieler Auto-
rinnen und Autoren am Anthropozentrismus gilt nicht nur der ausschlief3-
lichen — speziesistischen — Begrenzung moralischer Berticksichtigung auf
Menschen (als biologische Spezies), sondern z. B. auch der Begrenzung
dieser Riicksichtnahme auf solche Tiere, die dem Menschen ahnlich sind
bzw. die anhand bestimmter Ahnlichkeitskriterien als schutzwiirdig be-
stimmt werden. Dieser ,versteckte“ Anthropozentrismus nichtspeziesisti-
scher Positionen wird von verschiedenen Seiten problematisiert (Herwig
Grimm 2012a, 2013; Adam Weitzenfeld/Melanie Joy 2014). Auch die mitt-
lerweile als Klassiker geltenden tierethischen Positionen von Singer oder
Regan gelangen so ins Anthropozentrismus-Radar, da sie, wie etwa Gary
Steiner (2005) meint, zum Teil weiterhin auf historisch vorgezeichneten
Pramissen in Zusammenhang mit dem Anthropozentrismus beruhen. Den
Menschen auf diese Weise als Maf§ aller moralisch berticksichtigten Tiere
zu nehmen, nennt Gary Francione (2008, 131) eine ,similar-minds theo-

Die Kritik am Anthropozentrismus inkludiert speziell im Umgang mit
Tieren auch die Frage, wieso Menschen ein so widerspriichliches oder
ambivalentes Verhaltnis zu Tieren haben: Wieso verspeisen Menschen die
einen Tiere, wihrend sie gleichzeitig andere als Schoftiere halten (vgl.
z. B. Melanie Joy 2010; Carol J. Adams 2010; Hal Herzog 2011; Richard
W. Bulliet 2005)? Der Anthropozentrismus bzw. bestimmte Aspekte des
anthropozentristischen Denkens scheinen das tibergeordnete Problem die-
ser Ambivalenzen zu sein. Die Beschiftigung mit dem moralischen Sollen
und der Formulierung ethischer Prinzipien zugunsten von Tieren trifft
sich hier mit der Frage nach z. B. psychologischen oder soziokulturellen
Erklarungszusammenhingen, denn es geht nicht mehr nur darum, dass
etwa Massentierzucht oder Tierversuche als anthropozentristisch und mo-
ralisch falsch angesehen werden, sondern auch darum, zu erklaren, wieso
Menschen einerseits diese Praktiken bei manchen Tieren dulden und an-
dererseits bestimmten anderen Tieren Liebe und Firsorge zuteil werden
lassen. Aus Sicht des moralischen Individualismus kann es jedenfalls nicht
richtig sein, z. B. gleich empfindungsfihige Lebewesen moralisch nicht
gleich zu bertcksichtigen. Die Aufgabe der Moralphilosophie konne in
dieser Hinsicht darin bestehen, die ungerechtfertigten Uberzeugungen von
Menschen aufzuzeigen und Konsistenz im Denken zu schaffen (Jeff Mc-
Mahan 2016).

In den Debatten zum Anthropozentrismus und den Ambivalenzen in
der Mensch-Tier-Bezichung stehen neben dem Wohl der Tiere noch an-
dere Dinge auf dem Spiel. Die Frage nach dem Platz des Menschen

34

am 13.01.2026, 11:46:35. o



https://doi.org/10.5771/9783748931980-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Das Problem des Anthropozentrismus

in der Welt sowie nach seinem Wesen klingt in der Beschiftigung mit
dem tierlichen Anderen ebenso durch wie die Frage, ob menschliche Er-
kenntnis objektive Giiltigkeit beanspruchen kann. Dies gilt auch fiir die
Verwendung des Anthropozentrismus-Begriffs in aktuellen Debatten, die
tber eine reine Bezugnahme auf moralische Probleme im Verhaltnis zu
Tieren hinausgeht und auch die Bereiche der Ontologie, Epistemologie
und Metaethik (im weitesten Sinne) miteinschliefSt. Die Beschiftigung mit
dem Anthropos steht in der Kritik am Anthropozentrismus in einem brei-
ten philosophischen Bezugsfeld. Tiere bieten den Menschen beispielsweise
eine Abgrenzungs- oder Identifikationsfliche, denn sowohl die Betonung
von Unterschieden als auch die Suche nach Gemeinsambkeiten zeigt, wie
sehr die Kategorien ,Mensch® und , Tier* aufeinander bezogen sind. Hau-
fig werden evolutionstheoretische, biologische und ethologische Erkennt-
nisse als Beweis einer kognitiven oder mentalen Kontinuitit zwischen
Menschen und nichtmenschlichen Tieren angefithrt, um die Annahme
einer menschlichen (moralischen) Sonderstellung zu unterminieren (Ju-
dith Benz-Schwarzburg 2012; Mauricio R. Papini 22008, 29). Eine auf diese
Weise hervorgehobene Nihe zwischen Mensch und Tier hat auch Implika-
tionen fir den Menschen als moralischen Akteur und liefert stiitzende
Griinde fiir ethische Argumente, um Tiere moralisch zu bertcksichtigen
(Klaus Peter Rippe 2011). Zusitzlich zu ethischen, ontologischen oder
epistemologischen Fragen ist der in der Tierethik diskutierte Anthropozen-
trismus auch ein gesellschaftspolitisches Thema, weil die Tierethik von
Anfang an in einem Zusammenspiel mit Wissenschaft, Politik, Medien
und Wirtschaft steht (Herwig Grimm 2012a, 436-437).

Die Infragestellung des anthropozentristischen Selbstverstindnisses im
Kontext der Tierethik scheint demnach nicht moglich zu sein, ohne be-
stimmte philosophische, gesellschaftspolitische und naturwissenschaftliche
Vorbedingungen zu beachten, die dieses Selbstverstindnis mitgestaltet ha-
ben. Es ist hier aber weder wiinschenswert noch méglich, diese enorm gro-
Be Themenvielfalt in ihrer Fiille zu skizzieren. Vorliegende Arbeit erhebt
ohnehin nicht den Anspruch einer z. B. ideengeschichtlichen Abhand-
lung. Stattdessen liegt der Fokus auf einer psychoanalytischen Theorie
tiber die Bedingung der Konstituierung als menschliches Subjekt. Mit dem
Subjektbegriff von Jacques Lacan wird im Hinblick auf den Anthropozen-
trismus nicht nur die Vorstellung eines epistemischen oder moralischen
»Zentrums® problematisiert, sondern die subjektive Wirklichkeit zugleich
als eine Struktur des unbewussten Begehrens und GeniefSens gedacht. Im
Folgenden werden aber zunichst die argumentative Grundlage des mora-
lischen Individualismus in der Tierethik, einige Gegenpositionen sowie

35

am 13.01.2026, 11:46:35. o


https://doi.org/10.5771/9783748931980-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

