2 Der Fahigkeitenansatz als universale
politische Konzeption

Nussbaum legt mit ihrem Fihigkeitenansatz eine Theorie globaler Gerechtigkeit
vor, in deren Zentrum die Forderung nach der gleichen Befidhigung jedes einzel-
nen Menschen steht. In diesem Kapitel werden die Grundideen dessen erortert.
Ziel ist sowohl eine detaillierte Darstellung von Nussbaums zentralen Argumen-
ten fiir die Begriindung des Fihigkeitenansatzes als auch die Hinfithrung zur
Diskussion um seinen universalen Geltungsanspruch. Ich orientiere mich daher
in der Intensitit der Erorterung einzelner Aspekte bereits an den diskussionslei-
tenden Fragen zu Geschlecht und interkultureller Plausibilitdt und verbinde die
Darstellung mit einer ersten kritischen Priifung der Argumente.

Das Kapitel beginnt mit einem Umriss der Grundideen des Fihigkeitenansat-
zes. Dieser soll einen ersten Uberblick iiber die wesentlichen Aspekte geben und
zu der Liste von zehn zentralen Fihigkeiten hinfiihren, die das Charakteristikum
von Nussbaums Ansatz ist und sie von anderen Fihigkeitenansitzen unterschei-
det (2.1).

Die folgenden (Unter-)Kapitel sind der ausfiihrlichen Erorterung einzelner
Aspekte gewidmet. Am Anfang steht die den universalen Ausgangspunkt bil-
dende Idee des gleichen Respekts der Menschenwiirde, die Nussbaum mafgeb-
lich an die Idee normativer Fiahigkeiten kniipft. Insofern dies wesentlich mit der
Orientierung an einer menschlichen Natur verbunden ist, werden hier auch die
konkreten inhaltlichen Annahmen iiber den Menschen und nicht zuletzt die Be-
deutung von Geschlecht in den Blick genommen (2.2). Das dritte Kapitel widmet
sich dem darauf aufbauenden Konzept der Befdhigung. Demnach soll politisches
Handeln darauf zielen, allen Menschen ein gutes Leben zu ermoglichen. Nuss-
baum pladiert damit ausdriicklich fiir einen Vorrang des Guten. Weiterhin ergibt
sich aus diesem Ziel ihres Erachtens die Notwendigkeit, einen universalen Maf3-
stab zu formulieren. Sie schlédgt dafiir die fiir ihren Ansatz charakteristische Fa-
higkeitenliste vor (2.3).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Eine zentrale Rolle fiir die Begriindung und Plausibilisierung von Nuss-
baums Ansatz kommt der Orientierung an Freiheit und Pluralitdt zu, die die bei-
den folgenden Kapitel ndher beleuchten. Ein wichtiges Ziel der Befdahigung be-
stehe darin, Menschen die Freiheit zu ermoglichen, sich fiir ein bestimmtes gutes
Leben zu entscheiden. In Kapitel 4 fiihre ich aus, was Nussbaum meint, wenn sie
dabei ein substanzielles und konkretes Freiheitsverstindnis voraussetzt, und in-
wiefern sich die Bedeutung von Freiheit in der Fokussierung auf Fihigkeiten an-
stelle von Titigkeiten zeigt (2.4). Die Bedeutung von Freiheit zeigt sich zudem
darin, dass der Fihigkeitenansatz ausdriicklich kein Modell des guten Lebens
vorgeben mochte. Vielmehr will er die Pluralitidt der Vorstellungen vom Guten
anerkennen, was es Nussbaum zufolge notwendig macht, dem Ansatz des politi-
schen Liberalismus zu folgen und die Fahigkeitenliste als freistehende politische
Grundlage zu konzipieren. Ein vergleichender Blick auf Nussbaums Texte zeigt
allerdings, dass diese These in ihren frithen Uberlegungen noch nicht vorkommt,
hier findet ein bedeutender Wandel in ihrem Ansatz statt (2.5).

Das 6. Kapitel widmet sich Nussbaums Begriindungsmethode, die als ,holis-
tisch* charakterisiert werden kann. Ausgehend von der Annahme, dass eine poli-
tisch-ethische Theorie in einem hohen Maf} auf die Praxis und die sich wandeln-
den praktischen Anforderungen bezogen sein muss, entwickelt Nussbaum ein
Begriindungsmodell, das sich zum einen auf die Methode des Uberlegungs-
gleichgewichts stiitzt und zum anderen Narrationen eine zentrale, wenn auch
nicht direkt begriindende Stellung zuweist. Mit einer solchen holistischen Me-
thode lasse sich zeigen, dass die Féahigkeitenliste tatsdchlich eine universale und
freistehende politische Grundlage darstellt (2.6).

Im Anschluss an die Erorterung der zentralen Inhalte des Fihigkeitenansat-
zes und ihrer Begriindung geht es in Kapitel 7 und 8 um die Reichweite und die
Umsetzung. So werde ich zuerst aufzeigen, dass und warum Nussbaum einen
global-universalen Mafstab fiir notwendig hilt und wie sie den Anspruch auf die
globale Reichweite ihres Ansatzes rechtfertigt. Damit verbunden ist zum einen
die Frage, wie die Fihigkeitenliste im globalen Kontext umgesetzt werden soll,
und zum anderen, wie ein universaler Maf3stab angesichts kultureller Differen-
zen legitimiert werden kann (2.7). Daran ankniipfend widmet sich Kapitel 8 der
Erziehung der Biirger und Biirgerinnen, die Nussbaum zufolge ein entscheiden-
der Aspekt fiir die Unterstiitzung und die Stabilitidt des Ansatzes ist. Eine politi-
sche Theorie, so ihre Uberzeugung, sollte sich ndmlich nicht nur um die Formu-
lierung guter Prinzipien bemiihen und an die verniinftige Einsicht appellieren.
Sie sollte auch den Einfluss von Emotionen auf die Unterstiitzung der Prinzipien
beriicksichtigen und einen Ansatz entwickeln, mit dem Gefiihle wie Mitleid und
Liebe gegeniiber anderen wie Angst und Ekel gestirkt werden kénnen (2.8).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 25

Nicht zuletzt soll abschlieBend auch die von Nussbaum vorgenommene Ver-
hiltnisbestimmung ihres Ansatzes zu Menschenrechten in den Blick genommen
werden. Sie selbst charakterisiert den Fihigkeitenansatz als eine Form von Men-
schenrechten und meint damit, dass es sowohl eine Reihe von Gemeinsamkeiten
gibt als auch entscheidende Unterschiede: Thres Erachtens ermdglicht der Fiahig-
keitenansatz wichtige Prizisierungen und Verbesserungen gegeniiber anderen
Menschenrechtsansitzen. Im 9. Kapitel erldutere ich dies genauer und zeige, in-
wiefern sich ihr spezifisches Konzept auch in den Annahmen zu Frauenrechten
widerspiegelt (2.9). Das Kapitel endet mit einer Zusammenfassung, in der ich
die erlduterten Aspekte noch einmal zueinander ins Verhiltnis setze und auf die
Frage der Universalitit hin ausrichte. Damit soll nicht zuletzt aufgezeigt werden,
wo sich zentrale Diskussionspunkte fiir Kapitel 3 abzeichnen (2.10).

Es sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass Nussbaum eine grofle Fiille an
Texten publiziert hat, die nicht alle gleichermallen Beriicksichtigung finden kon-
nen. Die Auswahl meiner Textgrundlage ist von zwei Kriterien geprigt, dem
thematischen Fokus und dem Erscheinungsjahr. Das heif3t, ich beziehe mich ers-
tens vor allem auf solche Publikationen, in deren Zentrum die Begriindung des
Féhigkeitenansatzes als einer minimalen politischen Konzeption steht. Andere
Texte ordne ich nach und greife sie nur dort auf, wo dies zur Erhellung des Ver-
standnisses des Fihigkeitenansatzes und seines universalen Anspruchs beitrigt.
(Nussbaums Ausfithrungen zu Emotionen etwa sind an verschiedenen Stellen re-
levant, hingegen konnen ihre Indien- oder USA-spezifischen Darlegungen zu
Bildungspolitik 0.4. nur am Rande beriicksichtigt werden.) Zweitens liegt der
Schwerpunkt auf jiingeren Texten, da Nussbaums Denken mehrere Entwicklun-
gen vollzogen hat und es hier primir um die Diskussion der aktuellen Fassung
ihres Ansatzes gehen soll. Dennoch ziehe ich iltere Texte ebenfalls hinzu, ndm-
lich zum einen dort, wo sie einzelne Aspekte genauer erldutern als jiingere Tex-
ten (und wo davon auszugehen ist, dass es diesbeziiglich keinen Wandel gegeben
hat). Und zum anderen miissen sie natiirlich deswegen beriicksichtigt werden,
weil erst im Vergleich Entwicklungen aufgezeigt werden konnen.'

Ausgehend davon stehen drei Werke im Vordergrund meiner Darstellung:
Women and Human Development: The Capabilities Approach (WHD), Nuss-
baums erste systematische Begriindung des Fihigkeitenansatzes aus dem Jahr

1 Meine Darstellung unterscheidet sich daher in einigen Hinsichten von anderen, die
sich vorrangig auf dltere bzw. iiber die politische Konzeption hinausgehende Texte
stiitzen. Dies wird im Folgenden an verschiedenen Stellen mehr oder weniger stark

deutlich werden.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

2000; Frontiers of Justice. Disability, Nationality, Species Membership (FJ) von
2006, worin eine Erweiterung in Bezug auf die Themen Behinderung, Nationali-
tidt und Spezieszugehorigkeit erfolgt; sowie Creating Capabilities. The Human
Development Approach (CC) von 2011 als aktuellste Ubersicht zum Fihigkei-
tenansatz, die allerdings (als ausdriicklich einfiihrender und leicht zugénglicher
Text, vgl. CC, xi) mitunter nicht ins Detail geht. Dariiber hinaus beziehe ich eine
Reihe von Aufsitzen ein, da Nussbaum in ihnen Einzelaspekte oft nédher aus-
fiihrt.

2.1 DIE IDEE DER BEFAHIGUNG UND NUSSBAUMS
FAHIGKEITENLISTE

Nussbaums Fihigkeitenansatz gibt eine Antwort auf die Frage nach der normati-
ven Grundlage fiir politisches Handeln: Im Mittelpunkt soll die grundlegende
Befidhigung jedes Menschen zu einem guten Leben stehen. Diesen Ansatz werde
ich in den folgenden Kapiteln im Detail erldutern, an den Anfang mochte ich
aber einen kurzen Uberblick iiber die zentralen Ideen stellen.

Seinen Ausgangspunkt nimmt der Fihigkeitenansatz in der Forderung nach
gleichem Respekt fiir jeden Menschen, der ungeachtet zusitzlicher differenzie-
render Zuschreibungen wie Geschlecht, Nation oder Religion gelten soll. Um
gleichen Respekt politisch zu ermoglichen, sei es notwendig, jede und jeden zu
einem guten Leben zu befihigen. Eine Gesellschaft miisse sich demnach in ih-
rem Handeln fiir Gerechtigkeit und Respekt daran orientieren, wozu Menschen
fahig sind, ob sie also in der Lage sind bzw. ob sie iiber die notwendigen Fihig-
keiten (human capabilities) verfiigen ein gutes Leben zu fithren (WHD, 5, FJ,
70). Im Unterschied zu den meisten anderen liberalen Theorien sozialer Gerech-
tigkeit ist der Fahigkeitenansatz damit an der im aristotelischen Denken verwur-
zelten Idee des guten Lebens (flourishing) ausgerichtet.

Gemeinsam mit anderen liberalen Theorien ist dem Fihigkeitenansatz die
Orientierung an Freiheit und Pluralitét. Diese zeigt sich nicht zuletzt an der For-
derung nach einer freien Wahl einer Vorstellung vom Guten.

».We want an approach that is respectful of each person’s struggle for flourishing, that
treats each person as an end and as a source of agency and worth in her own right. Part of
this respect will mean not being dictatorial about the good, at least for adults and at least

in some core areas of choice and meaningful affiliation.” (WHD, 69)

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 27

Um jedem einzelnen Menschen tatsdchlich ein gutes Leben zu ermoglichen, sei
es notwendig, universale Normen zu formulieren. In diesem Sinn pliddiert Nuss-
baum fiir eine Liste grundlegender Fihigkeiten, die ein markantes Charakteristi-
kum ihres Ansatzes ist. Eine solche Liste sei notwendig als konkreter Malistab
fiir politisches Handeln, dhnlich einer Liste von Menschenrechten (z.B. NM,
121). Dabei sei die Liste durchaus mit Freiheit und Pluralitit vereinbar und kon-
ne auch angesichts kultureller Differenzen gerechtfertigt werden, da sie deren
Anforderungen beriicksichtige. So sei die Liste ndmlich nur auf solche zentralen
Aspekte bezogen, die fiir alle Menschen, und zwar auch interkulturell, grundle-
gend einsichtig seien: ,,The list [...] isolates those human capabilities that can be
convincingly argued to be of central importance in any human life, whatever else
the person pursues or chooses.” (WHD, 74) AuBlerdem handele es sich um eine
politische Konzeption gemiB des politischen Liberalismus, die deswegen von al-
len anerkannt werden kann, weil sie freistehend gegeniiber verschiedenen Vor-
stellungen vom Guten begriindet ist (WHD, 76f.). Dariiber hinaus integriere sie
Freiheit und Pluralitidt dadurch, dass sie verschieden ausgestaltet werde kann
(WHD, 77): Sie iiberlidsst es erstens den Einzelnen, iiber die Ausiibung der Fi-
higkeiten zu entscheiden, und zweitens den Staaten, die Aspekte verschieden zu
konkretisieren und zu interpretieren. Nicht zuletzt sei die Liste als ein Vorschlag
zu verstehen, der offen fiir Veréinderungen ist (WHD, 77).

Der aktuelle Entwurf (der im Sinne der Offenheit gegeniiber vorherigen Ver-
sionen leicht modifiziert ist) benennt folgende zehn Fahigkeiten:

1. Leben: Die Fahigkeit, ein menschliches Leben normaler Dauer bis zum Ende zu
leben; nicht frithzeitig zu sterben und nicht zu sterben, bevor dieses Leben so einge-
schrinkt ist, daf} es nicht mehr lebenswert ist.

2. Korperliche Gesundheit: Die Fahigkeit, bei guter Gesundheit zu sein, wozu auch
die reproduktive Gesundheit, eine angemessene Erndhrung und eine angemessene Unter-
kunft gehoren.

3. Korperliche Integritdt: Die Fahigkeit, sich frei von einem Ort zum anderen zu be-
wegen; vor gewaltsamen Ubergriffen sicher zu sein, sexuelle Ubergriffe und hzusliche
Gewalt eingeschlossen; Gelegenheit zur sexuellen Befriedigung und zur freien Entschei-
dung im Bereich der Fortpflanzung zu haben.

4. Sinne, Vorstellungskraft und Denken: Die Fahigkeit, die Sinne zu benutzen, sich
etwas vorzustellen, zu denken und zu schlulfolgern — und dies alles auf jene ,wahrhaft
menschliche® Weise, die von einer angemessenen Erziehung und Ausbildung geprigt und
kultiviert wird, die Lese- und Schreibfihigkeit sowie basale mathematische und wissen-
schaftliche Kenntnisse einschlieft, aber keineswegs auf sie beschrinkt ist. Die Fahigkeit,

im Zusammenhang mit dem Erleben und Herstellen von selbstgewihlten religiosen, litera-

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

rischen, musikalischen etc. Werken und Ereignissen die Vorstellungskraft und das Denk-
vermogen zu erproben. Die Fahigkeit, sich seines Verstandes auf Weisen zu bedienen, die
durch die Garantie der politischen und kiinstlerischen Meinungsfreiheit und die Freiheit
der Religionsausiibung geschiitzt werden. Die Fihigkeit, angenehme Erfahrungen zu ma-
chen und unnétigen Schmerz zu vermeiden.

5. Gefiihle: Die Fihigkeit, Bindungen zu Dingen und Personen auferhalb unserer
selbst aufzubauen; die Fihigkeit, auf Liebe und Sorge mit Zuneigung zu reagieren und auf
die Abwesenheit dieser Wesen mit Trauer; ganz allgemein zu lieben, zu trauern, Sehn-
sucht, Dankbarkeit und berechtigten Zorn zu fiithlen. Die Fihigkeit, an der eigenen emoti-
onalen Entwicklung nicht durch Furcht und Angste gehindert zu werden. (Diese Fihigkeit
zu unterstiitzen heifit auch, jene Arten der menschlichen Gemeinschaft zu fordern, die er-
wiesenermaBen fiir diese Entwicklung entscheidend sind.)

6. Praktische Vernunft: Die Fahigkeit, selbst eine personliche Auffassung des Guten
zu bilden und tiber die eigene Lebensplanung auf kritische Weise nachzudenken. (Hierzu
gehort der Schutz der Gewissens- und Religionsfreiheit.)

7. Zugehorigkeit:

A. Die Fihigkeit, mit anderen und fiir andere zu leben, andere Menschen anzuerken-
nen und Interesse an ihnen zu zeigen, sich auf verschiedene Formen der sozialen Interak-
tion einzulassen; sich in die Lage eines anderen hineinzuversetzen. (Der Schutz dieser Fa-
higkeit erfordert den Schutz jener Institutionen, die diese Formen der Zugehorigkeit kon-
stituieren und fordern, sowie der Versammlungs- und Redefreiheit.)

B. Uber die sozialen Grundlagen der Selbstachtung und der Nichtdemiitigung zu ver-
fugen; die Fihigkeit, als Wesen mit Wiirde behandelt zu werden, dessen Wert dem anderer
gleich ist. Hierzu gehoren MaBinahmen gegen die Diskriminierung auf der Grundlage von
ethnischer Zugehorigkeit, Geschlecht, sexueller Orientierung, Kaste, Religion und natio-
naler Herkunft.

8. Andere Spezies: Die Fihigkeit, in Anteilnahme fiir und in Beziehung zu Tieren,
Pflanzen und zur Welt der Natur zu leben.

9. Spiel: Die Fihigkeit zu lachen, zu spielen und erholsame Tétigkeiten zu geniefen.

10. Kontrolle iiber die eigene Umwelt:

A. Politisch: Die Fiahigkeit, wirksam an den politischen Entscheidungen teilzuneh-
men, die das eigene Leben betreffen; ein Recht auf politische Partizipation, auf Schutz der
freien Rede und auf politische Vereinigung zu haben.

B. Inhaltlich: Die Fahigkeit, Eigentum (an Land und an beweglichen Giitern) zu besit-
zen und Eigentumsrechte auf der gleichen Grundlage wie andere zu haben; das Recht zu
haben, eine Beschiftigung auf der gleichen Grundlage wie andere zu suchen; vor unge-
rechtfertigter Durchsuchung und Festnahme geschiitzt zu sein. Die Fahigkeit, als Mensch

zu arbeiten, die praktische Vernunft am Arbeitsplatz ausiiben zu konnen und in sinnvolle

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 29

Beziehungen der wechselseitigen Anerkennung mit anderen Arbeitern treten zu konnen.*
(PE, 182f., FN 5)

Die Idee der Fihigkeitenliste ist verbunden mit der Annahme eines Schwellen-
wertes (threshold level) in Bezug auf jede Fihigkeit. Demnach ist die Befihi-
gung zu einem guten Leben dann erreicht, wenn sich alle Menschen in Bezug
auf jede Komponente der Liste oberhalb einer bestimmten (von den einzelnen
Staaten zu spezifizierenden) Schwelle befinden (FJ, 71). Nussbaum beschrinkt
den Anspruch des Fahigkeitenansatzes ausdriicklich auf eine in diesem Sinn be-
grenzte Grundbefihigung. Dariiber hinausreichende Fragen der Gerechtigkeit
werden nicht beantwortet, weswegen sie ihren Ansatz auch als minimale, partiel-
le Theorie charakterisiert (FJ, 71).

An dieser Beschriankung auf eine minimale Grundlage fiir Gerechtigkeit wird
nicht zuletzt die Ahnlichkeit zu Menschenrechten deutlich. Nussbaum selbst
weist auf diese Parallele hin, stellt zugleich aber die Unterschiede heraus, die ih-
ren Ansatz zu einer besseren Grundlage fiir politisches Handeln machten als die
meisten vergleichbaren Ansitze. Sie bezeichnet den Féhigkeitenansatz daher als
,eine Art Menschenrechtsansatz* (FJ, 78).2

Wie die meisten anderen Menschenrechtsansétze adressiert auch Nussbaums
Ansatz seine Forderungen primér an Staaten. Es sei vor allem ihre Aufgabe, die
fiir die Grundbefihigung notwendigen Bedingungen bereitzustellen (HD, 359f.).
Da der Fahigkeitenansatz jedoch ausdriicklich nicht auf Einzelstaaten beschrinkt
bleibt, sondern globale Reichweite beansprucht, muss auch die Verantwortung
entsprechend ausgeweitet werden. Staaten tragen demnach nicht nur fiir ihre ei-
genen Biirger und Biirgerinnen Verantwortung, sondern auch fiir andere Men-
schen, sofern deren Staaten ihrer Pflicht nicht nachkommen. Mehr noch schreibt
Nussbaum auch transnationalen Akteuren sowie jedem einzelnen Menschen eine
gewisse Verantwortung zu (CC, 116f.). Die Verwirklichung und die Stabilitét
des Fihigkeitenansatzes erfordern somit sowohl die Gewihrung der von ihm
formulierten politischen Prinzipien durch die Staaten als auch die Unterstiitzung
durch die Biirger und Biirgerinnen. Dies fiihrt schlieBlich zu einem weiteren cha-
rakteristischen Bestandteil von Nussbaums Ansatz: Um die Unterstiitzung durch
die Einzelnen gewihrleisten zu konnen, sei eine entsprechende Erziehung not-
wendig, die in besonderem Mal auf die Stirkung von altruistischen Gefiihlen,
namlich Mitgefiihl und Liebe zielt (Kap. 2.8).

2 Wie in der Einleitung angesprochen iibersetze ich englischsprachige Zitate immer

dann, wenn ich sie in eigene Sétze integriere. Vgl. Kap. 1.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Damit sind die Grundideen von Nussbaums Fihigkeitenansatz umrissen. Es
handelt sich hier um Charakteristika ihres spezifischen Entwurfs der Fahigkei-
ten. Das zu betonen ist wichtig, da es daneben noch andere Formen des Fihig-
keitenansatzes gibt. Genannt werden soll an dieser Stelle noch der Okonom und
Philosoph Amartya Sen, der die Idee eines an Fihigkeiten orientierten Ansatzes
malBgeblich geprigt hat.® Nussbaum, die ihn selbst als Pionier der Befidhigungs-
idee bezeichnet (WHD, 11), kam mit seinen entwicklungsékonomisch gepréigten
Uberlegungen im Rahmen ihrer gemeinsamen Arbeit beim World Institute for
Development Economics Research (WIDER) in den 1980er-Jahren in Beriih-
rung. Dabei erkannten beide Ahnlichkeiten in ihren Uberlegungen zu sozialer
Gerechtigkeit, Nussbaum spricht auch von einer gegenseitigen Inspiration
(WHD, 11, dies geht dhnlich hervor aus Sen 1999, 24 u.a.).4 Beide haben den
Féhigkeitenansatz auf ihre je eigene Weise ausformuliert und weitere Theoreti-
ker und Theoretikerinnen inspiriert, ihn aus ihren unterschiedlichen Fachper-
spektiven weiterzudenken (im Bereich der Philosophie haben sich etwa Eliza-
beth Anderson, Richard Arneson und Ingrid Robeyns damit auseinandergesetzt,
fiir die interdisziplindre Bandbreite vgl. die zahlreichen Beitrdge im Journal of
Human Development and Capability).5

Ohne an dieser Stelle einen umfassenden systematischen Vergleich fiihren zu
wollen, kann als wesentlicher Unterschied zwischen Nussbaums Entwurf und
dem von Sen (und auch einigen anderen) die konkrete Liste von Féhigkeiten be-
nannt werden (z.B. WHD, 13, Sen 2004b). Auf die Griinde fiir und gegen die
Liste werde ich noch zuriickkommen, ebenso wie auf einige weitere Unterschie-
de in Einzelaspekten (vgl. fiir eine summarische Gegeniiberstellung von Ge-
meinsamkeiten und Unterschieden aus Nussbaums Perspektive CC, 69-76, CFE,
WHD, 11-15; siehe auch z.B. Winkler 2016 Kap. 1.3.1).6

Eine gute Einfiihrung in das Gesamtwerk Sens gibt Neuhéduser 2013.

Der starke Impuls der Auseinandersetzung mit politischen und 6konomischen Fragen
fiir Nussbaums Arbeit zeigt sich in ihren Argumenten gegen bestimmte 6konomische
Ansitze (Kap. 2.3) und in den zahlreichen Narrationen iiber die Lebenssituationen in-
discher Frauen (dazu v.a. in Kap. 2.6).

5 Einige Ansitze orientieren sich stirker an dem Terminus des Human Development
(welcher auch namensgebend fiir den damit verbundenen Human Development Index
der UNO ist). Nussbaum verwendet ihn aber bewusst nicht, da sie in ihren Uberlegun-
gen zu Gerechtigkeit auch nicht-menschliche Tiere einbeziehen mochte (CC, 17f.).

6  Fir eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit und Gegeniiberstellung von Nussbaum
und Sen siehe z.B. Crocker 1995, Sturma 2000, Alexander 2008.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 31

2.2 GLEICHER RESPEKT FUR JEDEN MENSCHEN ALS
FAHIGEM UND BEDURFTIGEM WESEN

Den normativen Ausgangspunkt des Fihigkeitenansatzes bildet die Annahme,
dass jeder Mensch in sich wertvoll ist und jeder und jedem daher gleicher Res-
pekt gebiihrt (WHD, 73). Dies sei, so die fiir Nussbaum charakteristische Idee, in
der Normativitidt der menschlichen Natur selbst begriindet, genauer, in bestimm-
ten normativen Fiahigkeitenanlagen des Menschen. Thr Ansatz wird dementspre-
chend héufig in den Kontext anthropologischer Ethik bzw. einer Wiederkehr
derselben gestellt (Jorke 2005, Miiller 2003, Pauer-Studer 1999, Winkler 2010).

Im Folgenden werde ich die Idee des gleichen Respekts als universale und
individuenorientierte Grundausrichtung genauer erldutern (2.2.1) und aufzeigen,
wie Nussbaum sie in einer normativen Konzeption der menschlichen Natur ver-
ankert (2.2.2). Damit verbunden sind eine Reihe konkreter Annahmen zum guten
menschlichen Leben, die den Menschen als fihiges und bediirftiges, rationales
und emotionales Wesen (2.2.3), mithin als Wesen mit einer Pluralitit von Fahig-
keiten voraussetzen (2.2.4). Insofern die Zuschreibung von Geschlecht oft mit
der Diskussion um die menschliche Natur in Zusammenhang gestellt wird, soll
in diesem Kapitel abschlieBend noch auf die Bedeutung von Geschlecht bei
Nussbaum eingegangen werden (2.2.5).

2.2.1 Der gleiche Respekt jedes einzelnen Menschen

Die Norm des gleichen Respekts driickt sich im Fihigkeitenansatz im Wesentli-
chen in dem Prinzip aus, dass jede Person als Zweck in sich betrachtet werden
soll. Dies signalisiert eine grundlegende Ausrichtung an Gleichheit und Univer-
salitit (CC, 35, WHD, 188). So habe jeder und jede einen Anspruch darauf,
gleichermafen moralisch beriicksichtigt zu werden wie jeder andere Mensch,
weil ,,alle, schon allein aufgrund ihres Menschseins, gleiche Wiirde und gleichen
Wert besitzen, einerlei, welchen gesellschaftlichen Rang sie bekleiden* (FKL,
19). Zuschreibungen wie ,Geschlecht oder ,Rasse‘ diirften keinen Einfluss auf
den gleichen Respekt haben: ,,People’s basic opportunities in life should not be
violated by unfair hierarchy, whether the hierarchy is based on race or sex or
class, or on birth within a particular nation.” (FJ, 264) Wo sie zum Grund von
Diskriminierung und zur Beeintrdchtigung des Respekts fiithren, fordert der Fa-
higkeitenansatz demnach eine kritische Positionierung (WHD, 69). Intensiv
widmet sich Nussbaum dabei geschlechtsbezogenen Diskriminierungen, die sie
in vielen ihrer Texte kritisch aufarbeitet und oftmals sogar zum zentralen Dis-
kussionsgegenstand macht (MF, SSJ, WB, WHD, siehe Kap. 2.2.5 und 2.9.2).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

AuBerdem problematisiert sie etwa die Einschrinkung gleichen Respekts auf-
grund von Religion (siehe vor allem Kap. 4), die moralische Vernachlédssigung
bzw. Nachordnung von Menschen anderer Nationen (FJ Kap. 4 und 5) sowie zu-
nehmend die Diskriminierung von Menschen mit Behinderung (FJ Kap. 2 und 3,
HD, und siehe Kap. 2.2.2).

Die Norm des gleichen Respekts jedes Menschen impliziert neben der Uni-
versalitit zudem eine Entscheidung dafiir, jede und jeden Einzelnen als Indivi-
duum ins Zentrum zu stellen: ,,[T]he separate person should be the basic unit for
political distribution.” (WHD, 247) Nussbaum grenzt sich hiermit gegen Theo-
rien ab, die individueniibergreifende Ziele fokussieren. Das betrifft zum einen
okonomisch-utilitaristische Theorien. Eine besonders problematische Version
dessen sei die Orientierung am personeniibergreifenden Bruttosozialprodukt
(BSP), da mit einem solchen Durchschnittswert das Wohl der Einzelnen nicht er-
fasst werden konne und grofSe Armut am unteren Rand der Gesellschaft vernach-
lassigt werde (AS, 23). Der Mensch als Zweck in sich gerate dabei aus dem
Blick: ,,[T]hese approaches do not consider each person as an end, but are will-
ing to promote an overall social good in ways that may in effect use some people
as means to the enrichment of others.” (FJ, 71) Diese Schwierigkeit gelte beson-
ders fiir BSP-Ansitze, letztlich miissten aber alle utilitaristischen Theorien prob-
lematisiert werden, da alle ein Gesamtgutes iiber Personengrenzen hinweg be-
stimmen (WHD, 61f.).”

Die Abgrenzung betrifft zum anderen Ansitze, die die Bedeutung von Ge-
meinschaft und die Interessen von Gruppen in den Vordergrund riicken und die
liberale Individuenorientierung in Zweifel ziehen. Nussbaum bezieht das auf
kommunitaristische Theorien, da sie in deren vorrangiger Orientierung an der
Gemeinschaft eine gefdhrliche Vernachldssigung des Wohls der Individuen er-
kennt (LL, 138). Damit einher geht zudem ihre Zuriickweisung der (von ihr als
kulturrelativistisch kritisierten) Forderung, die Anspriiche kultureller Traditionen
starker zu gewichten und demgegeniiber individuelle Freiheit nachzuordnen
(WHD, 56-58)."

Das heif3it nicht, dass Nussbaum Gemeinschaft gar keine Bedeutung zumes-
sen wiirde. Sie selbst hilt die Einbindung in und den Bezug auf Gemeinschaften
prinzipiell fiir duBerst wichtig (FJ, 357). Das zeigt sich daran, dass sie individua-
listische Varianten des Liberalismus kritisiert (siehe dazu ihr Plddoyer gegen ein

7 Siehe zu Nussbaums Abgrenzung gegen (6konomisch-)utilitaristische Ansétze auch
Kap. 2.3.3.
8 Auf ihre Auseinandersetzung mit kulturrelativistischen Argumenten wird noch aus-

fiihrlich eingegangen: Kap. 2.9.2.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 33

starkes Verstindnis von Autonomie: Kap. 2.5.2). Allerdings sollte Gruppen im
Rahmen politischer Konzeptionen kein eigenstindiger Wert zugemessen werden
— die Gemeinschaft beziehe ihre Bedeutung aus ihrem Wert fiir die einzelnen
Menschen:

,»ouch bodies [groups, families, states] may be extremely important in promoting human
capabilities, and in this way they may deservedly gain our support: but it is because of
what they do for people that they are so worthy, and the ultimate political goal is always
the promotion of the capabilities of each person.” (WHD, 74, Herv. i.0.)

Die Uberzeugung, dass der Mensch als Individuum — aber zugleich als Wesen,
fiir das die Gemeinschaft wichtig ist — im Zentrum stehen soll, spielt fiir die wei-
teren Uberlegungen bis hin zu Nussbaums Position zu der Kontroverse um Frau-
enrechte und Religionsfreiheit eine entscheidende Rolle. Sie ist besonders des-
wegen interessant, weil sowohl aus feministischer, interkultureller als auch sidku-
larismuskritischer Perspektive hiufig eingewandt wird, der (liberale) Fokus auf
das Individuum fithre dazu, die Bedeutung von Gemeinschaft zu vernachléssi-
gen. Es wird daher noch zu erdrtern und zu diskutieren sein, ob und wie Nuss-
baum die Integration vom Fokus auf das Individuum und der Bedeutung von
Gemeinschaft gelingt (Kap. 3.2 und Kap. 5.1).

2.2.2 Die Normativitat von Fahigkeiten, die Speziesnorm und
die Menschenwiirde

Nussbaum zufolge ist der Anspruch jedes Mensch auf gleichen Respekt im
Menschsein selbst begriindet (WHD, 83). Sie entwickelt diese Idee in starker
Anlehnung an Aristoteles und seine Annahmen zur normativen menschlichen
Natur (z.B. NM).9 Den Ausgangspunkt bildet dabei das Argument der normati-
ven Fihigkeiten. Demnach gibt es einige Tétigkeiten, die fiir gutes menschliches
Leben so zentral sind,lO dass jeder und jede einen Anspruch darauf hat, zu diesen
befihigt zu werden. Die Entwicklung der fiir die Tétigkeiten notwendigen Fahig-
keiten sei insofern als normativ fiir eine politische Konzeption zu betrachten:
»We begin [...] with a sense of the worth and dignity of basic human powers,

9 An dieser Stelle sollen zunéchst einmal die Annahmen selbst in den Blick genommen
werden, ohne darauf einzugehen, wie sie methodisch gewonnen werden. Siehe dazu
Kap. 2.6.

10 Siehe zu dem Begriff der ,Titigkeit* und ihrer Unterscheidung zu Féhigkeiten Kap.
24.2.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

thinking of them as claims to a chance for functioning, claims that give rise to
correlated social and political duties. (WHD, 84)

Dahinter steht das Konzept eines dreistufigen Fihigkeitenbegriffs (den
Nussbaum zumindest dhnlich bei Aristoteles wiederfindet: CC, 126, NM). Die-
ses besagt, dass Menschen iiber Fihigkeitenanlagen (basic capabilities)11 zu den
zentralen Tétigkeiten verfiigen, sie allerdings nur unter geeigneten Bedingungen
zu den fiir die Téatigkeiten notwendigen Fihigkeiten ausbilden konnen (HD,
357). Diese Fiahigkeitenanlagen, verstanden als ,,die angeborenen Veranlagungen
[innate faculties] einer Person, die eine Entwicklung und Ausbildung tiberhaupt
erst moglich machen” (CC, 24), begriindeten die gesellschaftliche Aufgabe, die
soziale Grundlage zu ihrer Entwicklung zu schaffen. Dabei gehe es erstens da-
rum, die Entwicklung der Fihigkeitenanlagen zu internen Fahigkeiten (internal
capabilities) zu gewihren. Diese versteht sie als die (auf Grundlage der angebo-
renen Veranlagungen) ausgebildeten Fahigkeiten, die eine Person prinzipiell
schon in die Lage versetzen, bestimmte Titigkeiten auszuiiben (WHD, 84). Eine
solche Ausbildung oder Entwicklung erfordere sowohl den Schutz vor jeder Be-
hinderung dessen etwa durch Diskriminierung (vgl. 2.2.1) als auch eine positive
Unterstiitzung durch die Bereitstellung der notwendigen Ressourcen (Kap.
2.3.1). Zweitens miisse die aktive Umsetzung der internen Fahigkeiten ermog-
licht werden, was bedeutet, dass auch die fiir die Ausiibung erforderlichen exter-
nen Bedingungen geschaffen werden miissen (WHD, 85). Beispielsweise geniige
es nicht, wenn Menschen die innere Fahigkeit zur politischen Partizipation aus-
bilden konnen, ihnen jedoch nicht die Moglichkeit gegeben wird, diese auszu-
iiben (wie im Fall von Immigrantinnen und Immigranten, denen diese Partizipa-
tion verwehrt wird: CC, 22). Das Ziel der Befahigung besteht folglich in der Er-
moglichung kombinierter Fahigkeiten (combined capabilities), die Nussbaum
charakterisiert als ,,interne Fahigkeiten, die kombiniert werden mit den fiir die
Ausiibung der Tatigkeiten geeigneten externen Bedingungen (WHD, 84f,
Herv. i.O.).12

11 Ich iibersetze den Begriff der basic capabilities nicht mit ,Grundfdhigkeiten®, weil
dies auch die zentralen Fihigkeiten insgesamt (als die fiir ein gutes Leben grundle-
genden Fihigkeiten) meinen konnte. ,Fihigkeitenanlagen® ermoglicht die Differenzie-
rung und ist auch angesichts der Zuschreibung der basic capabilities als innate
equipment préziser (WHD, 84).

12 In frithen Texten verwendet Nussbaum die Bezeichnung ,.externe Fahigkeiten* (NM,
106). Spéter merkt sie unter Rekurs auf eine Kritik von David Crocker an, dass diese
Ausdruckweise irrefiihrend sei, da sie eine Fokussierung auf externe Bedingungen
suggeriere (WHD, 84f. FN 94, zur Kritik selbst siche Crocker 1995, 161f.).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 35

Mit dem Argument der normativen Fihigkeiten verkniipft ist die Speziesnorm.
Diese beinhaltet, in Anlehnung an das aristotelische Ergon-Argument, dass es
fiir jede Spezies bestimmte Aspekte gibt, die fiir ihr gutes Leben zentral sind."
Jedes Individuum solle daher in Bezug auf die fiir seine Spezies zentralen
Aspekte hin befihigt werden: ,,[T]he species plays a role in giving us a sense of
a characteristic form of life that ought to be promoted.“ (CC, 161)

Dieser Norm kommt in frithen Texten vor allem die ergénzende Funktion zu,
die Liste als fiir alle Menschen geltend zu begriinden, spiter gewinnt sie aber
gegeniiber der Idee der normativen Fihigkeiten eine eigene Bedeutung fiir die
Zuschreibung konkreter individueller Anspriiche (FJ, 7). Demnach soll nicht
(mehr) das konkrete Vorhandensein einzelner Fihigkeitenanlagen (bzw. die
Feststellung dessen) ausschlaggebend fiir den Anspruch auf Befihigung sein,
sondern dieser wird als zuvorderst in der durch die Geburt gegebenen Spezies-
zugehorigkeit und einer nur minimal notwendigen Handlungsféhigkeit begriindet
gesehen: ,,[T]he approach grounds rights claims in bare human birth and mini-
mal agency* (CC, 63. Nussbaum betont ihre Distanzierung zu Aristoteles in die-
sem Punkt, denn ihm zufolge wire es moglich ,,von zwei menschlichen Eltern
geboren zu sein und iiberhaupt nicht menschlich zu sein“: AHN, 118). Relevant
ist das besonders mit Blick auf Menschen mit Behinderung, bei denen bestimmte
Fahigkeitenanlagen nicht erkennbar sind. (Tatsidchlich kann man die stirkere
Bedeutung der Speziesnorm in Nussbaums spiteren Texten im Zusammenhang
sehen mit ihrer zunehmenden Auseinandersetzung mit dieser Thematik, die eben
deutlich macht, dass einige Aussagen in fritheren Texten problematisch sind und
mindestens ein hohes Missbrauchspotenzial beinhalten. Zu nennen wire etwa die
Aussage, dass nur die Menschen, die iiber alle Fahigkeitenanlagen verfiigen, als
menschliche Wesen bezeichnet werden konnen (MF, 197ff.) oder auch jene, dass
bestimmte schwerstbehinderte Kinder keine menschlichen Wesen seien (MF,
199). Und wenngleich Nussbaum ausdriicklich betont, dass ihre StoBrichtung
schon immer die Inklusion von Menschen und nicht ihr Ausschluss aus der poli-
tischen Beriicksichtigung gewesen sei (HD, 362), kann erst ihre aktuelle Positi-
on, in der der Spezieszugehorigkeit eine stirkere Rolle zugewiesen wird, deut-
lich machen, dass eine Gesellschaft so gestaltet sein sollte, dass Menschen aus

13 Das Ergon-Argument bei Aristoteles besagt, dass jede Spezies eine eigentiimliche
Leistung bzw. Tétigkeit (ein Ergon) hat. Auf die inhaltliche Bestimmung des Ergon
des Menschen, gemil der praktischen Vernunft zu leben (EN, 1097b22-1098a20),

komme ich im folgenden Abschnitt zuriick.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

korperlichen und [soweit wie moglich auch] aus geistigen Behindemngen14 kei-
ne Einschrinkung erwichst. Siehe v.a. FJ Kap. 2 und 3.)

Der Speziesnorm kommt also zunehmend Bedeutung in Nussbaums Konzept
von der normativen menschlichen Natur zu. Sie darf aber nicht unabhingig von
der Idee der normativen Fihigkeiten und dem Konzept der Fahigkeitenanlagen
verstanden werden, sondern bleibt darauf bezogen: ,,[T]he notion of ,basic capa-
bilities‘ still does some work in saying why it is so important to give capacities
development and expression, but it is refashioned to be flexible and pluralistic,
respectful of human diversity.” (HD, 363)

Neben der Idee der normativen Fihigkeiten und der Speziesnorm, die den cha-
rakteristischen Teil der Orientierung an der menschlichen Natur ausmachen, re-
kurriert Nussbaum zudem auf das oft in Menschenrechtsdiskursen bemiihte
Konzept der Menschenwiirde. Dieses wird in ihren neueren Texten sogar
geradezu zum Dreh- und Angelpunkt der Argumentation (CC, 20, FJ, 70, HD,
351, WHD, 60): ,,The basic intuitive idea of my version of the capabilities ap-
proach is that we begin with a conception of the dignity of the human being, and
of a life that is worthy of that dignity.“ (FJ, 74) Allerdings miisse das Konzept an
die Annahmen zu normativen Fihigkeiten und zur Speziesnorm gebunden wer-
den — es konne nicht als ein Wert unabhéngig von den Fihigkeiten betrachtet
werden:

. The guiding notion therefore is not that of dignity itself, as if that could be separated
from capabilities to live a life, but, rather, that of a life with, or worthy of, human dignity,
where that life is constituted, at least in part, by having the capabilities on the list.” (FJ,
162)

Erst diese Verkniipfung ermogliche, so die These, eine inhaltliche Bestimmung
des zunichst unbestimmten Konzepts der Wiirde (CC, 29). Das bedeutet aber
nicht, dass sich das Wiirdekonzept ausschlielich auf die beiden anderen Aspek-
te der normativen menschlichen Natur reduzieren liee und nur einen formalen
Begriff darstelle (so etwa Jentsch 2010, 793). Sein inhaltlicher Akzent besteht
nidmlich darin, die Idee des gleichen Respekts und der Zweckhaftigkeit des Men-

14 Zwar nimmt Nussbaum weiter an, dass man in Fillen schwerer mentaler Behinderun-
gen nicht sinnvoll von einem menschlichen Leben sprechen konne, welches mit allen
Mitteln befdhigt werden miisse (FJ, 187), solche Fille seien aber erstens sehr selten
und zweitens miisse man auch dann zumindest iiber eine Vormundschaft eine gewisse
Befihigung ermoglichen (FJ, 193).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 37

schen in den Fokus zu riicken und den unverlierbaren Anspruch auf gleichen
Respekt und Beriicksichtigung zu betonen (CC, 30, HD, 353f.). Wenn Wiirde in
jiingeren Texten Nussbaums stérker in den Vordergrund tritt, markiert dies inso-
fern den gleichen Wandel wie die zunehmende Bedeutung der Speziesnorm. Es
ist das Menschsein selbst und nicht das feststellbare Vorhandensein von Fihig-
keitenanlagen, das den Anspruch auf Befidhigung begriindet.

Nussbaums Konzept der normativen menschlichen Natur hat also drei zentrale
Komponenten, die sich gegenseitig bedingen und erst zusammen betrachtet ein
vollstandiges Bild ergeben. Dies ist insofern iiberzeugend, als eine ausschlieBli-
che Begriindung iiber normative Fihigkeitenanlagen wie in ihrer fritheren Positi-
on problematisch ist (siehe zur Kritik daran z.B. Miiller 2003, 323). Die Kombi-
nation mit der Speziesnorm und Wiirde trigt insofern zur Plausibilitit bei. Zu-
gleich ist das dreigliedrige Konzept dahingehend attraktiv, dass sowohl die Spe-
ziesnorm als auch Wiirde allein noch nichts tiber die fiir politisches Handeln
notwendigen Inhalte aussagen. Hier gibt wiederum die Bestimmung von konkre-
ten Fihigkeiten Auskunft tiber Inhalte. Dennoch ist insbesondere die Annahme
konkreter Fahigkeiten sehr umstritten, denn es wird von vielen bezweifelt, dass
man wirklich davon ausgehen kann, dass bestimmte Fahigkeiten fiir alle Men-
schen wichtig sind."” Diese Zweifel werden im Kontext von Nussbaums Argu-
menten fiir die Festlegung auf eine Liste (Kap. 2.3.2) sowie die Methode der Be-
griindung (Kap. 2.6) noch genauer thematisiert und schlieBlich mit Blick auf die
universale Geltung diskutiert (Kap. 3.1).

15 Selbstverstiandlich konnte man auch die Speziesnorm kritisch diskutieren, beispiels-
weise aus tierethischer Sicht (vgl. die Kritik am Speziesismus bei Singer 1997 u.a.).
Gerade fiir diesen ethischen Bereich legt Nussbaum zwar einen interessanten Vor-
schlag vor, der die Intuition von Speziesunterschieden aufgreift und zugleich eine
starke ethische Beriicksichtigung von Tieren einfordert (FJ Kap. 6, vgl. auch Kifer
2012), trotzdem besteht diesbeziiglich sicher Diskussionsbedarf.

Ahnliches gilt fiir das Wiirdekonzept, dessen Eigenstindigkeit in und Nutzen fiir
Nussbaums Ansatz man in Frage stellen konnte (wenn man es namlich nicht als aus-
reichenden Grund akzeptiert, dass damit das liberale Moment der Ausrichtung am
gleichen Respekt jedes Menschen gestirkt und die Anschlussfahigkeit an bestimmte
Diskurse gewihrt werden soll, siehe das vergleichbare Argument zu Menschenrechten
in Kap. 2.9.1). Dennoch erlaube ich mir, diese Fragen hier auszuklammern und mich
auf die normativen Fihigkeiten zu konzentrieren, die mit Blick auf meine Gesamtdis-

kussion von vorrangiger Bedeutung sind.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

2.2.3 Die Charakterisierung des Menschen als fahig und
bediirftig, rational und emotional

Ein wesentlicher Aspekt zur inhaltlichen Bestimmung der normativen menschli-
chen Natur ergibt sich bereits aus dem Konzept der kombinierten Féahigkeiten:
Dass Menschen iiber Fahigkeitenanlagen verfiigen, aber bestimmte Bedingungen
benotigen, um diese entwickeln zu konnen und zu einem guten Leben in der La-
ge zu sein, impliziert die Annahme, dass sie sowohl durch Féhigkeiten als auch
durch Bediirftigkeit charakterisiert sind. Ausdriicklich vertritt Nussbaum, erneut
im Anschluss an Aristoteles, die These, dass Menschen nicht nur fihig, sondern
ebenso bediirftig sind: ,,[T]hey depend on others asymmetrically during certain
phases of their lives, and some remain in a situation of asymmetrical dependency
throughout their lives.“ (FJ, 89)

Damit einher geht die Annahme, dass man das Verhiltnis von Rationalitit
und Animalitdt nicht als Opposition — zwischen Rationalitédt als eigentlicher
menschlicher Fihigkeit und den tierdhnlichen Bediirfnissen, die iiberwunden
werden sollten — begreifen diirfe, denn beides sei typisch fiir Menschen (FJ,
159). Auch die menschliche Wiirde diirfe man nicht nur auf Rationalitit bezie-
hen, da ,,die tierische Natur des Menschen [animality] selbst Wiirde habe* (FJ,
356). (Bedeutung gewinnt das vor allem fiir bioethische Fragen: Zum einen soll
damit noch einmal die gleiche Menschenwiirde von Menschen mit schweren
geistigen Behinderungen unterstrichen werden [CER, 25, vgl. 2.2.2]. Zum ande-
ren zeigt sich hier die Kontinuitit zwischen Menschen und Tieren, die Nuss-
baum zur Grundlage ihres Arguments fiir die Wiirde von Tieren macht.m)

Nussbaums spezifischer Blick auf Rationalitit ist weiter mit der Forderung
verbunden, auch Emotionen nicht in Opposition dazu zu stellen und sie stérker in
moralischen und politischen Uberlegungen zu beriicksichtigen, als dies bei vie-
len anderen Gerechtigkeitstheorien der Fall sei. Emotionen spielen namlich, so
Nussbaum, eine wichtige Rolle im menschlichen Leben und beeinflussen das
menschliche Handeln mit Blick auf Gerechtigkeit. Das geschehe sowohl negativ
(etwa wenn Angst den gleichen Respekt bedroht: Kap. 4.2.2) als auch positiv
(z.B. wenn Mitgefiihl ein Handeln gemil des gleichen Respekts motiviert: Kap.
2.8). Eine Gerechtigkeitstheorie miisse Emotionen daher grof3ere Aufmerksam-

16 Nussbaum setzt sich in einigen ihrer jiingeren Texte mit der moralischen Beriicksich-
tigung von Tieren auseinander (v. a. FJ Kap. 6, aber auch HD). Sie pléddiert dafiir, dass
auch ihnen Wiirde zukomme, weil sie iiber die Mehrzahl der beim Menschen normati-
ven Fihigkeitenanlagen ebenfalls verfiigten. Dies genauer zu diskutieren ist eine inte-

ressante Frage, der hier aber nicht nachgegangen werden kann.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 39

keit schenken — nicht nur, um dem Einfluss von negativen Emotionen entgegen-
wirken zu konnen, sondern auch, um ihre positive Motivationskraft zu nutzen:
,Ohne diese Gefiihle bleibt die 6ffentliche Kultur ein diinner Firnis; sie vermag
Menschen nicht zu motivieren, fiir das Gemeinwohl ein Stiick ihres Eigeninte-
resses zu opfern.” (PE, 74) (Die Frage, wie man Gefiihle fiir Gerechtigkeit nut-
zen und negative Gefiihle eindimmen soll, beantwortet Nussbaum mit einem
Programm zur Erziehung der Biirger und Biirgerinnen, auf das ich spéter noch
ausfiihrlich eingehe: Kap. 2.8.) Neben ihrer Bedeutung fiir die Motivation zu ge-
rechtem Handeln haben Emotionen laut Nussbaum zudem eine erkenntnistheore-
tische Dimension. So verschafften sie einen besonderen Zugang zu Bindungen
und Bediirftigkeiten und damit zu einer bestimmten Art von Wert oder Wichtig-
keit (GFF, 151): ,,Ein Intellekt ohne Emotionen ist sozusagen wertblind; ihm
fehlt der Sinn fiir die Bedeutung und den Wert von Menschen, der in den den
Gefiihlen innewohnenden Urteilen enthalten ist.” (GFF, 157) Auch deswegen sei
es notwendig, dass eine Gerechtigkeitstheorie nicht allein Rationalitét als vor-
rangige menschliche Eigenschaft ins Zentrum stellt, sondern sich intensiv mit
Emotionen auseinandersetzt. Grundsitzlich sei es falsch, Emotionen und Ratio-
nalitét in Opposition zueinander zu stellen, weil Emotionen nicht eine Art blinde,
irrationale Aufwallungen seien, die der Vernunft entgegenstehen, sondern selbst
einen kognitiven Aspekt hitten. So seien sie intentional, also auf Gegenstinde
gerichtet, was wiederum bedeutet, dass sie eben in ihrem Gerichtetsein mit
Uberzeugungen verbunden sind. Insofern sie aber mit Uberzeugungen verbunden
sind, sind sie auch zugénglich fiir Argumente. Damit sei weiterhin verbunden,
dass Emotionen stark sozial und kulturell tiberformt sind. Insgesamt seien sie
somit sozial erlernte und kulturell vermittelte Artikulationen von korperlichen
Bediirfnissen (GFF, 137-166, KL, 171f., UT Kap. 3)."” (Die Annahme von durch
die Vernunft zugéinglichen Emotionen ist eine wesentliche Voraussetzung fiir
Nussbaums Programm zur Erziehung von Emotionen, siehe Kap. 2.8.)

Nussbaum geht es bei diesen Uberlegungen um die Ausgewogenheit zwischen
verschiedenen Aspekten menschlichen Lebens und um die Kritik von Theorien,
die Rationalitit eine starke Vorrangstellung zuschreiben. Dennoch meint sie zu-
gleich, dass Vernunft eine besondere, ndmlich architektonische Funktion zu-
komme, da ,,sie das gesamte Leben strukturiert und seine vielfiltigen Tétigkeiten

17 Nussbaum entwickelt in einigen ihrer Texte eine eigene Theorie der Emotionen (UT,
PE). Ich werde darauf nicht ausfiihrlich eingehen, greife aber hier wie auch in Kap.
2.8 einige wesentliche Thesen heraus. Fiir eine weitergehende Auseinandersetzung

mit Nussbaums Emotionstheorie siehe z.B. Cates 2003.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | MENSCHENRECHTE, GESGHLECHT, RELIGION

leitet (NM, 127). Und eben weil sie alle Tatigkeiten des Menschen durchdringe,
zeichne sie ihn gegeniiber Tieren aus: ,,[T]here is something, that it is to do these
functions in a truly human way, not a merely animal way.“ (WHD, 72) Nuss-
baum lehnt sich hier (vor allem in frithen Texten) erneut an das aristotelische Er-
gon-Argument an, das nicht nur besagt, dass es fiir jede Spezies bestimmte typi-
sche Aspekte guten Lebens gibt (siehe oben: Kap. 2.2.2), sondern auch, dass das
Typische fiir den Menschen sei, gemif der praktischen Vernunft zu leben (Aris-
tot. NE 1097b22-10982a20). Entsprechend der Idee der architektonischen Funkti-
on bezieht sich das auf die Gesamtheit der Fihigkeiten, die auf eine bestimmte —
menschliche — Weise ausgeiibt werden sollten. Anschaulich macht sie das am
Beispiel der Erndhrung: So sollten Menschen nicht einfach mit Lebensmitteln
versorgt werden, sondern durch die Bereitstellung von Arbeitsmitteln u.d. befi-
higt werden sich selbst zu erndhren, das heift, ,,sich mit Hilfe [der] eigenen Ver-
nunft mit Nahrungsmitteln [...] versorgen® zu kénnen (NM, 129).18

Es liele sich fragen, ob der Vernunft dann nicht doch eine sehr zentrale Rol-
le zugeschrieben wird." Allerdings kann man erstens noch einmal deutlich ma-
chen, dass Nussbaum die Idee der architektonischen Funktion gerade nicht mit
einem Vorrang gegeniiber anderen Fihigkeiten gleichsetzen mochte, sondern sie
als eine besondere Rolle versteht (FJ, 159), was sie besonders in den spiteren
Texten und nicht zuletzt im Zuge der starkeren Beschiftigung mit der Frage von
(geistiger) Behinderung hervorhebt. Zweitens benennt sie auflerdem eine zweite
architektonische Funktion, namlich die Fahigkeit der Zugehorigkeit (affiliation
bzw. sociability), mit der gewissermallen erneut eine Ausgewogenheit hergestellt
wird (WHD, 82). Die Fihigkeit der Zugehorigkeit sei insofern architektonisch,
als alle Menschen in Gesellschaft anderer leben und alles Handeln im Zusam-
menhang mit ihnen und in Abhingigkeit von ihnen geschieht. Dementsprechend
seien alle Fihigkeiten ebenso von der Zugehorigkeit durchdrungen wie von der
praktischen Vernunft: ,,Was die menschliche Weise der Verrichtung [...] aus-

18 Das bezieht sich nicht zuletzt auf die fiir Nussbaums frithe Texten besonders relevante
Thematik der Entwicklungspolitik: Es sollen nicht Programme gefordert werden, die
Nahrungsmittel liefern, sondern solche, die Arbeitsmittel bereitstellen und damit den
~Empfinger als ein verniinftig denkendes und handelndes Wesen und nicht nur als ein
dahinvegetierendes Wesen* behandeln (NM, FN 152).

19 An dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass Nussbaum keine dezidierte Begriffsun-
terscheidung von Vernunft und Rationalitit vornimmt, wie sie etwa bei John Rawls
stattfindet (vgl. Schmidt 2008). Es scheint aber mitunter, dass Rationalitit bei ihr eher
im kritischen Zusammenhang eine Rolle spielt, wéhrend sie dort, wo es um positive

Zuschreibungen geht, vor allem von Vernunft spricht.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 41

zeichnet [...], das ist die Tatsache, daf alle diese Titigkeiten erstens von der
praktischen Vernunft geplant und organisiert und zweitens zusammen mit ande-
ren Menschen ausgeiibt werden.* (ASD, 59f.) Wenn Nussbaum den Menschen in
diesem Zusammenhang mit Aristoteles als politisches bzw. soziales Tier charak-
terisiert (FJ, 87), unterstreicht das nicht zuletzt noch einmal, dass sie das Indivi-
duum in einen Gemeinschaftszusammenhang stellt (vgl. Kap. 2.2.1).

Insgesamt mochte Nussbaum Vernunft als zentrales Charakteristikum des
Menschen zwar hervorheben, es diirfe jedoch weder getrennt von Aspekten wie
Bediirftigkeit und Animalitét begriffen werden, noch als vorrangig, da Zugeho-
rigkeit eine dhnliche Funktion zukomme:

,The specifically human kind is indeed characterized, usually, by a kind of rationality, but
rationality is not idealized and set in opposition to animality; it is just garden-variety prac-
tical reasoning, which is one way animals have of functioning. Sociability, moreover, is
equally fundamental and equally pervasive. And bodily need, including the need for care,
is a feature of our rationality and our sociability; it is one aspect of our dignity, then, rather
than something to be contrasted with it.“ (FJ, 159f.)

Eine groBe Rolle spielt bei dieser Argumentation die Abgrenzung zu Ansitzen,
die sich auf Rationalitdt als menschliches Charakteristikum konzentrieren. Be-
sonders problematisch ist aus Nussbaums Sicht zum einen das 6konomische Bild
eines rationalen Nutzenmaximierers (GFF, 132f.).20 Zum anderen Kkritisiert sie
bestimmte Vorstellungen liberaler Theorien, die Bediirftigkeit und Abhingigkeit
sowie die positive Bedeutung von Emotionen (wie Liebe) fiir die Motivation
vernachlédssigten (siehe dazu ihre Auseinandersetzung in FJ mit Vertragstheo-
rien, vor allem mit John Rawls).21 Gleichzeitig verwehrt sie sich allerdings ge-
gen die ihrer Einschidtzung nach iiberspitzte und einseitige Kritik am Liberalis-
mus, wie sie von einigen feministischen Ethikerinnen formuliert werde. Falsch

20 Prominent (und fiir Nussbaums Argumente pragend) ist Sens Kritik des so genannten
homo oeconomicus. Sen bezeichnet die in diesem Modell vorausgesetzten Menschen
als ,,rationale Trottel (rational fools) (Sen 1977).

21 Erginzend ist darauf hinzuweisen, dass Nussbaum in einigen ihrer Texte in kritische
Distanz zu dem Personenbegriff geht, dem sie den Begriff des Menschen vorzieht,
weil das Konzept der Person stark mit Kant und dessen Vernachlédssigung von Bediirf-
tigkeit in Verbindung stehe (ASD, 84f.). Wie die Zitate in diesem Kapitel erkennen
lassen, verwendet sie letztlich aber selbst den Begriff der Person, was ihr vor dem
Hintergrund ihrer Umdefinierung im Sinne ihres Menschenbegriffs legitim erscheint
(LL, 140).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | MENSCHENRECHTE, GESGHLECHT, RELIGION

sei es, wenn diese annidhmen, dass ein liberaler Ansatz durch seine Orientierung
an verniinftigen Individuen Emotionen, Abhéngigkeit und Gemeinschaft grund-
satzlich nicht geniigend beriicksichtigen konne (FKL, konkret bezieht sie sich
hier u.a. auf Alison Jaggar). Ausdriicklich verteidigt sie hier auch Rawls gegen
eine Reihe von Einwinden. Sie unterstreicht damit, dass ihre eigene Grundhal-
tung liberal ist. Thre oft sehr starke Kritik an liberalen Ansdtzen mochte sie nicht
als fundamental liberalismuskritisch verstanden wissen, sondern als Kritik an be-
stimmten liberalen Konzepten. Sie will — als Liberale — diese Schwierigkeiten
umgehen, nicht zuletzt indem sie an grundlegende Ideen des aristotelischen
Denkens ankniipft. Dieses Anliegen und die charakteristische Kombination von
liberalem und aristotelischem Denken wird im Folgenden noch mehrfach deut-
lich werden (siehe auch den abschlieBenden Uberblick in Kap. 2.10).

Nussbaums inhaltliche Bestimmung der menschlichen Natur ist fiir die Plausibi-
litdt des universalen Geltungsanspruchs von groBler Bedeutung, da sowohl im
feministischen als auch im interkulturellen Diskurs der Fokus auf Rationalitit
ein zentraler Diskussionsgegenstand ist (fiir den feministischen Diskurs ist dies
bereits angeklungen). In der Diskussion wird daher noch genauer zu tiberlegen
sein, inwiefern Nussbaum mit ihrem Ansatz Schwierigkeiten umgeht und ob sie
die Einwénde, die sich spezifisch gegen ihren Ansatz richten (z.B. Schwartzman
2005), entkriften kann (Kap. 3.2).

2.2.4 Die Pluralitat der Fahigkeiten

Die Bestimmung des Menschen als eines fiahigen und bediirftigen sowie ver-
niinftigen, sozialen und emotionalen Wesens verweist auf die Annahme, dass der
Mensch eine Pluralitit von Fidhigkeiten benotigt (FJ, 159). Nur auf der Basis ei-
ner Befihigung zu verschiedensten — korperlichen, geistigen, sozialen — Aspek-
ten sei ein gutes Leben moglich, also miisse politisches Handeln auf eine solche
Pluralitit von Fihigkeiten zielen. Nussbaum lehnt sich mit dieser Uberlegung
wieder an Aristoteles an und bezieht sich weiter (verstanden als Fortfithrung des-
sen) auf Marx:

.Marx speaks of the human being as a being ,in need of a totality of human life-activities,*
and the approach also takes its bearing from this idea, insisting that the capabilities to

which all citizens are entitled are many and not one* (FJ, 74f.).

Die zehn in der Fihigkeitenliste aufgefiihrten Komponenten decken, so die The-
se, die zentralen Bereiche menschlichen Lebens ab. Der Respekt der Menschen-

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 43

wiirde erfordere die Befdhigung in jeder dieser Hinsichten, die Vernachldssigung
nur einer einzelnen von ihnen verletze die Norm des Respekts: ,,[I]f any one of
them is not fulfilled, the nation is not even minimally just.” (CER, 3) Nussbaum
spricht daher ausdriicklich vom Capabilities (anstatt Capability) Approach (CC,
18).

Das Verhiltnis der zentralen Fihigkeiten untereinander wird erstens dadurch
bestimmt, dass sie als qualitativ unterschiedlich betrachtet werden. Das bedeutet,
dass man sie nicht auseinander ableiten konne und nicht auf einen einzigen Maf3-
stab reduzieren diirfe (CC, 18f.). Fiir politisches Handeln ist daran vor allem re-
levant, dass keine Komponente durch eine andere kompensiert werden darf und
das Mehr einer Fihigkeit das Fehlen einer anderen nicht ausgleichen kann: ,,We
cannot satisfy the need for one of them by giving a larger amount of another one.
All are of central importance and all are distinct in quality. (WHD, 81) Auch
diirfe keine Fihigkeit als vorrangig gegeniiber anderen betrachtet werden, wes-
wegen Nussbaum wie erdrtert Wert darauf legt, der praktischen Vernunft und
der Soziabilitit zwar eine besondere Funktion, aber keine grundsitzliche Vor-
rangstellung zuzuschreiben (siehe 2.2.3.). Zweitens nimmt sie an, dass sich die
zentralen Fahigkeiten gegenseitig unterstiitzen (ASD, 59). So ist etwa ein Min-
destmal3 an Gesundheit (Fihigkeit 2) notwendig, damit ein Mensch ein Leben
,normaler Dauer* fithren kann (Fihigkeit 1) oder damit er oder sie an Politik par-
tizipieren kann (Fihigkeit 10).

Allerdings stehen die Fihigkeiten nicht nur in einem positiven, unterstiitzenden
Verhiltnis zueinander, sie konnen aufgrund ihrer Irreduzibilitit auch in Konflikt
zueinander geraten. Daraus konnte man schliefen, dass die Fiahigkeitenliste ge-
rade in ihrer Pluralitit unprézise ist und deswegen keinen guten Malstab politi-
schen Handelns darstellt. Nussbaum greift diesen Vorwurf bereitwillig auf, um
in ihrer Entgegnung zu zeigen, dass die Vorteile eines pluralen Maf3stabs iiber-
wiegen. Die Fahigkeitenliste ermogliche ndamlich iiberhaupt erst zu erkennen, wo
es zu Konflikten zwischen den fiir ein gutes Leben wirklich grundlegenden Be-
reichen kommt (ASD, 38f.). Eine solche Erkenntnis und die genauere Analyse
von Konflikten zwischen Grundfihigkeiten, die sie tragische Konflikte nennt, sei
eine notwendige Voraussetzung fiir sinnvolles politisches Handeln (ITK, 138).
Mehr noch sollte die Analyse tragischer Konflikte auch eine wesentliche
Motivation fiir politisches Handeln sein: ,,[W]hen we note a tragic conflict, we
do not simply wring our hands: we ask what the best intervention point is to cre-
ate a future in which this sort of choice does not confront people.” (CC, 38f.)
Angestrebt werden sollte eine Gesellschaft ohne tragische Konflikte (FJ, 401).
Das impliziert, dass Nussbaum davon ausgeht, dass politisches Handeln ange-

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

sichts tragischer Konflikte auch mdglich ist und solche Konflikte, obwohl sie
grundlegende Aspekte menschlichen Lebens betreffen, nicht unlosbar sind (und
dass die Fahigkeitenliste insofern auch nicht zu unprézise als politische Grund-
lage ist). Sie veranschaulicht dies am Beispiel armer Familien in Indien, die ent-
scheiden miissen, ob sie ihre Kinder in die Schule schicken, obwohl sie dringend
ihre Arbeitskraft benotigen, um die Familie erndhren zu koénnen (CC, 36-38).
Die Tragik ihrer Situation besteht darin, dass hier zwei Grundaspekte menschli-
chen Lebens, Bildung und Erndhrung, in Konflikt geraten. Eine einfache Nach-
ordnung des einen unter das andere wird der Situation nicht gerecht (und die
bloBe Forderung nach Schulpflicht kann dementsprechend keine Losung sein),
Nussbaums Liste, die beides als grundlegend wertet, macht dies deutlich. Gerade
wegen der Tragik dieses Konflikts sei es nun weiter notwendig, eine politische
Losung zu suchen — und es sei auch durchaus moglich, eine Losung anzubieten,
die der Situation gerecht wird. ,,By seeing the situation in this way, as a tragic
clash of right with right, we prepare ourselves to design a better future, one in
which such clashes will not occur.” (AACM, 127)22 Die Analyse tragischer
Konflikte ist also (zumindest im Zusammenhang der Grundbefihigung) malgeb-
lich auf deren Losung ausgelrichtet.23 Eine Nussbaum zufolge sinnvolle Maf3-
nahme hat im skizzierten Beispiel der indische Staat ergriffen, der anbietet, Kin-
der in der Schule kostenlos mit Essen zu versorgen und der einen flexiblen Un-
terrichtsbesuch ermoglicht. Auf diese Weise werde iiberzeugend versucht, den
verschiedenen Bediirfnissen gerecht zu werden (CC, 37).

Nussbaum meint also, dass es erstens notwendig ist, politischem Handeln ei-
nen pluralen Maf3stab zugrunde zu legen, und dass es zweitens auch moglich ist,

22 Das Zitat bezieht sich nicht auf das Beispiel, sondern ist allgemein formuliert.

23 1In PE geht Nussbaum in einem etwas weiteren, nicht auf die Grundbefihigung bezo-
genen Sinn auf tragische Dilemmata ein: Sie will zeigen, dass und inwiefern (antike)
Tragodien zur Ausbildung der Biirger und Biirgerinnen und zur Verwirklichung
grundlegender Rechte beitragen: Die Erfahrung tragischer Dilemmata, wie Tragodien
sie vermitteln, mache aufmerksam ,,auf grundlegende Rechte und auf den Schaden,
der entsteht, wenn diese fehlen.* (PE, 409) Nussbaum raumt hier ein, dass man gerade
bei Wertekonflikten nicht immer mit einer Losung rechnen konne — man miisse aber
trotzdem versuchen Losungen zu finden und sie gibt sich optimistisch, dass durch po-
litische Prinzipien ,,das Tragische auf ein Minimum reduziert werden kann (PE, 408).
Das heif3t, auch hier driickt sich letztlich ein gewisser Losungsoptimismus aus, der,
wie die spitere Diskussion zeigen wird, nicht unproblematisch ist (Kap. 6.1.3). Man
darf auBerdem annehmen, dass dieser Optimismus im Bereich der Grundbefdhigung

noch stérker ist, eben weil sie diese als (realistische) Grundnorm versteht.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 45

ausgehend davon zu politischem Handeln zu kommen. Erneut wendet sie sich
zum einen gegen okonomisch-utilitaristische Ansitze, deren nutzenorientiertes
(und somit auf einen einzigen Malistab reduziertes) Abwégen den verschiedenen
Bereichen des guten Lebens nicht entspreche und letztlich den Konflikten nicht
gerecht werde: ,,The irreducible plurality of the list limits the trade-offs that it
will be reasonable to make, and thus limits the applicability of quantitative cost-
benefit analysis.“ (WHD, 81) Bei politischem Handeln miisse es, so die Stof3-
richtung, um Qualitét, nicht um Quantitit gehen.24 Zum anderen Kritisiert sie
abermals Rawls, dessen Beschrinkung auf Reichtum und Einkommen in der
Bewertung relativer sozialer Positionen zwar auf den ersten Blick priziser er-
scheine, dafiir aber viele Dinge ausblende, die fiir eine angemessene Bewertung
duBerst relevant seien (FJ, 176, siehe auch Kap. 2.3.1).

Tatsdchlich erscheint es sinnvoll, einen Ansatz anzustreben, der die Komplexitit
menschlichen Lebens und politischer Konflikte schon in seinen grundlegenden
MaBstab integriert. In der Diskussion wird sich zeigen, dass Nussbaums Vor-
schlag mit Blick auf die Universalismusdebatte und insbesondere in Bezug auf
Konflikte zwischen Frauenrechten und Religionsfreiheit plausibler ist als alter-
native, weniger in sich plurale Vorschléige (siehe die Diskussion in Kap. 3.1 und
3.2 sowie Kap. 6). Allerdings muss noch diskutiert werden, wie gut sich tragi-
sche Konflikte im Sinne Nussbaums 16sen lassen. So ist ndmlich zu fragen, ob
nicht in den vorgeschlagenen Losungen hiufig weiter tragische Momente enthal-
ten sind, die Nussbaum zu schnell iibergeht — und ob sie daher die tiefergehende
Problematik vieler Situationen nicht erfasst (so nahegelegt bei Spivak 2008, zur
Diskussion: Kap. 6).

2.2.5 Die Bedeutung von Geschlecht und Nussbaums
feministische Grundhaltung

Um die Norm des gleichen Respekts zu veranschaulichen, bezieht sich Nuss-
baum héufig auf die Diskriminierung aufgrund von Geschlecht, die sie als Ver-
letzung des Respekts und als Einschrinkung der Grundbefihigung kritisiert. In
einigen Texten steht die Auseinandersetzung damit sogar im Zentrum (z.B.
OHWYV, SSJ und WHD), in einer Reihe anderer spielt sie zumindest am Rand
eine Rolle (z.B. CC). Der Hauptgegenstand ist dabei die Situation von Frauen,

24 In diesem Sinn ist auch die fiir die Fahigkeitenansétze mafigebliche Rede von der qua-

lity of life zu verstehen (so der Titel des frithen Sammelbandes QL).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Nussbaum setzt sich aber auch mit anderer Diskriminierung aufgrund von Ge-
schlecht (etwa von Homosexualitét) auseinander.

Den Ausgangspunkt ihrer Kritik bildet zunichst einmal die Feststellung, dass
Menschen hiufig aufgrund von Geschlechtsmerkmalen (genauer: aufgrund der
Zuschreibung bestimmter Geschlechtsmerkmale) in ihren grundlegenden Fahig-
keiten eingeschrinkt werden und dass dies ein Gerechtigkeitsproblem sei, dem
sich jede politische Konzeption stellen miisse (CC, 146). Es sei folglich notwen-
dig, die zugrundeliegenden diskriminierenden Strukturen zu analysieren und kri-
tisch einzubeziehen. Die Vernachlidssigung dessen bzw. die Unfihigkeit, dieses
Problem zu 16sen, wie dies in einer Reihe von Theorien der Fall sei, stelle ein
wesentliches Defizit solcher Theorien dar — der Umgang mit Geschlechterfragen
konne insofern als eine Bewihrungsprobe politischer Theorien betrachtet werden
(CC, 146f.).

Nussbaums Analyse geschlechtsspezifischer Diskriminierung ruht wesentlich
auf der These einer zumindest partiellen Konstruktion von Geschlecht. Das be-
deutet, sie nimmt an, dass alle Annahmen zu Geschlecht sozial iiberformt sind
und keine natiirlich gegebenen Normen bestehen — auch Annahmen, die aus dem
vermeintlich Natiirlichen abgeleitet wiirden, seien an bereits vorausgesetzte Ge-
schlechterordnungen gebunden (KL Kap. 1). Sie bezieht dies auf verschiedene
Dimensionen von Geschlecht. Eine davon ist die Konstruktion von sozialen Rol-
len. Hier nimmt sie insbesondere die Idee von Emotionalitit als vermeintlich ty-
pischem Charakteristikum von Frauen und deren Konkretisierung in den Ge-
schlechterrollen zu Liebe und Fiirsorge in den Blick (GFF, KL, MF). Im Sinne
ihrer Emotionstheorie (vgl. Kap. 2.2.3) wendet Nussbaum dagegen ein, dass
Emotionen erlernt wiirden (KL, 175) und dass sie folglich, wie die entsprechen-
den sozialen Rollen, verinderbar seien: ,,[A]ll patterns of love and care must be
understood as at least in part cultural constructs, which may at least in principle
be altered by altering the beliefs on which they rest.“ (WHD, 265) Ebenso seien
das sexuelle Begehren sowie Vorstellungen dariiber, dass bestimmte Formen von
Sexualitdt zu befiirworten seien und andere nicht, gesellschaftlich geprigt und
unterldgen kulturell gebundenen Konventionen. (Sie illustriert das etwa am Bei-
spiel berufsbezogener Geschlechtszuschreibung bei den Navajo: KL Kap. 3.)
Dariiber hinaus miisse man auch korperliche Geschlechtsmerkmale als sozial
iiberformt betrachten: ,, Korperteile interpretieren sich nicht selbst. [...] Aus-
schlaggebend ist, wie sie durch soziale Anpreisung gedeutet werden.* (KL, 201)
Zwar geht Nussbaum nicht von einer volligen kulturellen Konstruktion aus, son-
dern betont vielmehr, dass diese (in Bezug auf alle Dimensionen von Ge-
schlecht) innerhalb von ,,biologisch gegebenen Rahmenbedingungen® geschehe
(KL, 169). Dennoch ist auch diese (nur begrenzte) These von der sozialen Uber-

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 47

formung von Geschlecht in ihrer Bedeutung fiir die weitere Argumentation nicht
zu unterschitzen. Sie erst ermoglicht iiberhaupt die Kritik an Annahmen zu Ge-
schlecht, denn erst sie schafft ,,Raum fiir normative Auseinandersetzungen, poli-
tische Kritik und durchdachte Verdnderungen* (KL, 169).

Ausgehend von der These der sozialen Uberformung von Geschlecht richtet
sich Nussbaums Kritik dann auf jene Konstruktionen, die begriinden wollen,
dass Menschen aufgrund von Geschlechtsmerkmalen unterschiedlich befihigt
werden sollen — wie etwa die einflussreiche Zuschreibung von Rationalitit als
minnlich und Emotionen als weiblich. Eine solche geschlechtsspezifische Zu-
ordnung von Fihigkeiten sei sowohl fiir Frauen als auch fiir Ménner problema-
tisch, weil jeder Mensch iiber alle als zentral bestimmten Féhigkeiten verfiigen
miisse, um zu einem guten Leben in der Lage zu sein, und weil dazu eben Ver-
nunft und Emotionen zidhlten (MF, 224f.). Nussbaum wendet sich ausdriicklich
auch gegen differenzfeministische Positionen, die Liebe und Fiirsorge als spezi-
fische Aspekte weiblicher Natur stark machen, da sie auf diese Weise die fiir das
gute Leben hinderliche geschlechterdifferente Zuschreibung stiitzten (FKL, 54).
Stattdessen solle man die Idee einer gemeinsamen menschlichen Natur und der
gleichen Grundbefihigung ins Zentrum politischen Handelns stellen — diese bie-
te eine bessere Grundlage fiir Kritik, da es eben ,,die Disparitidt zwischen dem
Wesen des Menschen und seiner sozialen Verunstaltung [sei], die Gerechtig-
keitsanspriiche aufkommen 146t.“ (FKL, 51) Eine politische Konzeption sollte
Nussbaum zufolge solche diskriminierende Strukturen kritisieren und unter aus-
driicklicher Beriicksichtigung dessen darauf hinwirken, dass jeder Mensch tat-
sdchlich grundlegend befihigt wird. (Wesentlich damit verkniipft ist weiterhin
die an spiterer Stelle noch zu erérternde Forderung, dass politisches Handeln in
,private Bereiche, wie die Familie, aber auch Kultur und Religion, reichen miis-
se, wo dies fiir die Gewihrung der Grundbefihigung notwendig ist: WHD Kap.
4, siehe dazu hier Kap. 2.9).

Nussbaum versteht sich insgesamt als liberale Feministin. Sie formuliert zwar
eine Reihe von feministisch motivierten Kritikpunkten an liberalen Ansitzen,
unter anderem an der Vernachldssigung der Bedeutung von Emotionen (vgl.
Kap. 2.2.3) und an der (damit verbundenen) geschlechtsspezifischen Diskrimi-
nierung (siehe auch Kap. 3.2). Andererseits verteidigt sie liberale Grundideen
und nimmt sie — verdndert — fiir ihren Ansatz in Anspruch. Dazu gehort die Ori-
entierung an einem Gleichheitsprinzip (der gleichen Grundbefahigung aller) an-
stelle eines Differenzprinzips sowie das Insistieren auf die zentrale Bedeutung
von Vernunft fiir (geschlechtsunabhingig) jedes gute menschliche Leben (FKL,
vgl. Kap. 2.2.3). Folglich lehnt sie (differenz-)feministische Positionen ab, die

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

eine grundlegendere Kritik an Vernunft als einer typisch ménnlich bestimmten
Féhigkeit iiben (FKL). Zudem wendet sie sich gegen einen postmodernen Femi-
nismus, der noch tiefergehend Kritik an der Orientierung an Vernunft und einer
grundlegend gleichen menschlichen Natur iibt. Diesem wirft sie vor, zu destruk-
tiv und zu wenig an der Ermoéglichung politischen Handelns orientiert zu sein.
Der Zielpunkt diirfe nicht allein die kritische Analyse sein, sondern miisse in
dem dadurch er6ffneten politischen Handeln liegen (KL, 169).25

Grundsitzlich ist es duBerst plausibel, dass Nussbaum sich eingehend mit der
Frage geschlechtsspezifischer Diskriminierung beschiftigt und dies in ihre Kon-
zeption integriert. Allerdings wird es eine Aufgabe der Diskussion sein, noch
genauer zu erwigen, wie plausibel ihre Annahmen im Konkreten sind: Wihrend
mit Blick auf die interkulturelle Debatte zu diskutieren ist, ob ihre Annahmen
bereits zu weit gehen, um als universal gelten zu konnen, muss in Bezug auf die
feministische Debatte iiberlegt werden, ob sie in ihrer Kritik weit genug geht,
etwa was die Rolle der Vernunft betrifft (vgl. Kap. 2.2.3 und siehe Kap. 3.2).
Vorsichtig abzuwégen ist zudem, wie notwendig eine so scharfe Abgrenzung
gegen postmoderne Ansitze ist. Es stellt sich die Frage, ob sie diesen damit ge-
recht wird und mehr noch, ob diese nicht sinnvolle Anregungen beinhalten, die
sie so tibersieht (siehe auch Kap. 2.6.1, 2.7.3 sowie zur Diskussion Kap. 3.3).
Dariiber hinaus konnte man dariiber nachdenken, ob Nussbaums feministi-
sches Anliegen mit ihrem Bezug auf Aristoteles vereinbar ist, schlieflich hat
Aristoteles selbst Frauen nicht als Biirgerinnen anerkannt (vgl. Mulgan 2000,
83f., Praetorius 2008). Diese Uberlegung ist exemplarisch fiir die Frage, ob der
Anschluss an Aristoteles iiberhaupt sinnvoll ist, wenn doch in so zentralen Hin-
sichten eine Distanzierung notwendig erscheint (siehe auch die in der Anerken-
nung einer Pluralitdt umfassender Lehren liegende Abgrenzung [Kap. 2.5] sowie
die Erweiterung auf globale Gerechtigkeit [Kap. 2.7]).26 Nussbaum hélt dagegen
aber ausdriicklich an ihrem Bezug auf Aristoteles fest: Es sei erstens durchaus
moglich und legitim, die Grundideen von Aristoteles aus dem historischen Kon-
text zu losen und fiir den aktuellen Kontext neu zu interpretieren. Schlielich

25 Besonders eindriicklich formuliert Nussbaum ihre Kritik am postmodernen Feminis-
mus in ihrer polemischen Abgrenzung zu Judith Butler, deren Parodie sie fiir hinder-
lich fiir den feministischen Kampf hélt: PP. Thr affirmatives Aufgreifen von Butlers
Analyse in KL, 201 ist angesichts dessen als eine — fast tiberraschende — Ausnahme zu
werten.

26 Manuel Knoll zieht beispielsweise in Zweifel, dass man Aristoteles so egalitaristisch

lesen kann, wie Nussbaum das mochte (Knoll 2009).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 49

miisse man Aristoteles nicht als Autoritdt lesen. Jede Auseinandersetzung mit
ihm, wie auch mit anderen Philosophen, ,,miisse aktiv und unabhingig sein und
nicht etwa unterwiirfig” (AACM, 104). Zweitens fdanden sich in Aristoteles’
Denken sehr wichtige Ideen, die nicht zuletzt auch feministische Anliegen stiitz-
ten, wie das der Hoherbewertung von Liebe in der Ethik (VNM, 90, AACM,
114f.). Der Bezug auf Aristoteles sei, so verstanden, mit ihrem feministischen
Impetus vereinbar.”’ Da ich dieses Argument im Wesentlichen fiir iberzeugend
halte, werde ich Einwénde dieser Art hier nicht weiter verfolgen.

Fazit

Nussbaum geht von einer liberal-universalen Idee der Wiirde und der damit ver-
kniipften Forderung gleichen Respekts jedes Menschen aus und verbindet diese
mit bei Aristoteles verwurzelten Annahmen zur normativen menschlichen Natur.
Demnach muss jeder Mensch in der Entwicklung der fiir ein gutes menschliches
Leben zentralen Fihigkeiten gefordert werden, was sie mit einer Kombination
verschiedener Argumente begriindet — den normativen Fihigkeitenanlagen, der
durch die Geburt gegebenen Zugehorigkeit zur Spezies Mensch und schlieBlich
der Wiirde.”® Die inhaltliche Bestimmung der zentralen Fihigkeiten griindet sie
(wiederum in Anlehnung an Aristoteles) auf Annahmen zum Menschen als ei-
nem zugleich bediirftigen und fahigen, rationalen sowie emotionalen und in so-
ziale Gemeinschaften eingebundenen Wesen. Und sie verkniipft dies weiter mit
der Forderung, man miisse eine Pluralitit von Fihigkeiten als zentral erachten
und diirfe sich gerade nicht auf eine einzelne, vorrangige Fihigkeit, etwa Ratio-
nalitdt, beschrinken. Verdeutlicht habe ich diese Annahmen am Beispiel der
Diskriminierung aufgrund von Geschlecht, die Nussbaum mit Verweis auf den
gleichen Respekt und die Befihigung jeder und jedes Einzelnen kritisiert.

Die Orientierung an einer normativen menschlichen Natur ist, wie an mehre-
ren Stellen angedeutet wurde, sehr umstritten. Kritisiert wird zum einen grund-
sétzlich die Idee, Annahmen iiber den Menschen zur Grundlage politischen Han-
delns zu machen. Einige Einwinde richten sich zum anderen spezifisch gegen
Nussbaums Entwurf, insbesondere die plurale Bestimmung einerseits und die

27 Man konnte freilich noch weiter iiberlegen, wie gut Nussbaum Aristoteles damit ge-
recht wird. Interpretationsfragen dieser Art sind aber nicht Gegenstand der vorliegen-
den Untersuchung. Fiir eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit Nussbaums Aristo-
telesrezeption siehe z.B. Riesenkampff 2005.

28 Sie riickt damit in die Nihe von Naturrechtstheorien, die ebenfalls in der menschli-
chen Natur selbst den normativen Grund fiir Rechtsanspriiche erkennen. Sie selbst

markiert die Naturrechtstradition als eine Quelle ihres Denkens: CC, 132.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Rolle von Vernunft andererseits. In der Diskussion zur Universalitit ihres Ansat-
zes werde ich auf diese Aspekte zuriickkommen (Kap. 3.1 und 3.2) und zudem
ihre Auseinandersetzung mit Geschlecht diesbeziiglich genauer in den Blick
nehmen (Kap. 3.3 und 6).

2.3 DAs ZIEL VON GERECHTIGKEIT: DIE BEFAHIGUNG
ZU EINEM GUTEN LEBEN

Ausgehend von der Idee einer normativen menschlichen Natur und dem daraus
resultierenden Anspruch auf gleichen Respekt fordert Nussbaum, dass jeder
Mensch zu einem guten Leben befihigt werden muss. Nur dann, wenn eine Ge-
sellschaft dies ermogliche, konne sie als minimal gerecht gelten. Ein zentrales
Charakteristikum von Nussbaums Ansatz ist demnach die Grundorientierung am
»guten Leben® (flourishing). Diese geht maflgeblich auf Aristoteles zuriick, was
besonders in den in Gerechtigkeit oder Das gute Leben (GGL) gesammelten frii-
hen Aufsitzen zum Fahigkeitenansatz deutlich wird.

Mit der Orientierung am guten Leben sind einige gerechtigkeitstheoretische
Bestimmungen und Abgrenzungen verbunden, die einer Erlduterung bediirfen.
So ist erstens genauer zu klidren, was die Annahme des Vorrangs des Guten
meint und welche Bedeutung sie fiir die Rolle des Rechten hat (2.3.1). Zweitens
muss begriindet werden, warum die Orientierung am Guten einen objektiven
Mafstab, mithin eine konkrete Fahigkeitenliste benotigt, wie Nussbaum behaup-
tet (2.3.2). Ausgehend davon ldsst sich Nussbaums Orientierung am guten Leben
anhand ihrer Abgrenzungen zu anderen Theorien sozialer Gerechtigkeit gut ver-
deutlichen (2.3.3).

2.3.1 Der Vorrang des Guten vor dem Rechten

Das gute Leben ins Zentrum zu stellen bedeutet, den Fokus auf das Ergebnis zu
legen. Was zihlt, ist laut Nussbaum, wozu Menschen tatsidchlich in der Lage,
wozu sie tatsdchlich fahig sind (WHD, 5, FJ, 70, vgl. Kap. 2.1): Eine Gesell-
schaft ist nur dann zumindest minimal gerecht, wenn sie zu einem bestimmten
Ergebnis, eben der Befiahigung jedes Menschen zu einem guten Leben fiihrt.

Die Bedeutung dessen zeigt sich im Vergleich mit prozeduralen Ansitzen
(CC, 95), zu denen kontraktualistische Theorien (wie die Rawlssche) und dis-
kursethische (wie die Habermassche) ebenso zihlen wie liberalistische Theorien.
Wenngleich diese untereinander groffe Unterschiede aufweisen (und, wie sich
noch zeigen wird, von Nussbaum insgesamt auch sehr verschieden bewertet wer-

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 51

den), legen sie alle den Fokus auf das Rechte. Sie bemessen Gerechtigkeit vor-
rangig an den richtigen Prozessen, wihrend sie die Ergebnisse danach beurteilen,
ob sie aus gerechten Prozessen hervorgegangen sind. Es ist Nussbaum zufolge
aber gerade umgekehrt, Gerechtigkeit miisse vorrangig am Ergebnis bemessen
werden und die moralische Beurteilung von Prozessen sei von diesem abhingig:
,Justice is in the outcome, and the procedure is a good one to the extent that it
promotes this outcome.” (FJ, 82) Wenn ein Ergebnis unseren Intuitionen iiber
den gleichen Respekt der Menschenwiirde nicht entspreche, konne der Prozess,
der zu ihm gefiihrt hat, nicht gerecht sein, sondern miisse zuriickgewiesen wer-
den: ,,[W]e are ultimately going to reject any procedure [...] if it doesn’t give us
an outcome that squares well with our intuitions about dignity and fairness.* (FJ,
82f.) Ansitze, die den Fokus auf Prozesse legen und die Rolle von Ergebnissen
und das Gute nachordnen, seien daher unplausibel.

Mehr noch seien prozedurale Ansitze problematisch, da sie gerechtigkeitsre-
levante Unterschiede, die in den Ausgangssituationen stecken, vernachlédssigten.
Dies fiihre dazu, dass sie sie in den Ergebnissen reproduzierten, weswegen diese
nicht gerecht genannt werden konnten. Nur mit einem Mallstab des Guten sei es
moglich, solche Unterschiede zu beriicksichtigen, denn erst der Blick auf das an-
gestrebte Ergebnis (der gleichen Befidhigung) ermégliche es, kontextuell zu be-
stimmen, was fiir jede einzelne Person notwendig ist, um sie in die Lage zu ei-
nem guten Leben zu versetzen: ,,.Die Politik untersucht die Lebensverhéltnisse
der Biirger und fragt in jedem Fall, was der einzelne braucht, um in den ver-
schiedenen Bereichen gut zu leben und zu handeln.” (ASD, 62) Damit eng ver-
kniipft ist die (erneut auf Marx sowie weitergehend auf Aristoteles zuriickge-
fiihrte) Forderung, dass eine Gesellschaft Menschen die fiir ein menschenwiirdi-
ges Leben notwendigen Giiter zur Verfiigung stellen muss (NM, 130 u.a.). Dies-
beziiglich zeigt sich nun ein Unterschied innerhalb von prozeduralen Ansitzen,
der sich auf Nussbaums Beurteilung auswirkt: Liberalistische Theorien, die dies
nicht fiir wichtig erachten, lehnt sie als besonders problematisch ab (siehe auch
Kap. 2.4 zu ihrer Kritik negativer Freiheit). Ansitze hingegen, die dies bertick-
sichtigen, beurteilt sie differenzierter. So hélt sie Rawls’ Vorschlag einer Liste
von Primérgiitern in vielen Hinsichten durchaus fiir hilfreich (WHD, 66f.). Zu-
gleich sei aber auch dies nicht befriedigend, eben da der Fokus nicht auf dem
Ergebnis (der Ermoglichung eines guten Lebens) liegt. Man konne aber erst aus-
gehend vom Ergebnis sagen, welche Person in welcher Situation welche Giiter
benotigt (WHD, 68f.). Ohne dies sei es nicht moglich, den Bediirfnissen der Ein-
zelnen gerecht zu werden (und damit den gleichen Respekt zu gewihren), da
manche Menschen deutlich mehr Ressourcen benotigen als andere, um grundle-
gend befihigt zu sein (CC, 57f.). Nussbaum zufolge geniigt es zudem nicht, sich

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

auf materielle Giiter zu beschriinken, sondern es sei eine Pluralitit von Voraus-
setzungen notwendig, um ein gutes Leben zu ermoglichen (vgl. Kap. 2.2.4). Die
Verteilung von Einkommen oder Reichtum, auf die auch Rawls seinen Schwer-
punkt lege, sei insofern ein inaddquater Maf3stab (FJ, 167).

Grundsitzlich diirften Giiter nur als Mittel betrachtet werden (eine These, die
Nussbaum wiederum bei Aristoteles verankert: CC, 126). Ihre Verteilung miisse
sich an dem Ziel der gleichen Grundbefihigung ausrichten (ASD, 35): ,,Analyz-
ing economic and material rights in terms of capabilities thus enables us to set
forth clearly a rationale we have for spending unequal amounts of money on the
disadvantaged, or creating special programs to assist their transition to full capa-
bility. (WHD, 99) Anschaulich macht Nussbaum dies in WHD anhand der be-
nachteiligten Lage vieler Frauen. So geniige die gleiche Beriicksichtigung in ei-
nem Giiterverteilungsprozess ohne Ansicht der Ausgangssituation eben nicht,
um ihre Situation zu verbessern. Oftmals briduchten sie vielmehr eine spezifische
Unterstiitzung: ,,[W]omen who begin from a position of traditional deprivation
and powerlessness will frequently require special attention and aid to arrive at a
level of capability that the more powerful can more easily attain.” (WHD, 69)29
Eine Prozessregel, die den Fokus auf die gleiche Verteilung legt und die Unter-
schiedlichkeit der Bediirfnisse nicht beriicksichtigt, erweist sich insofern als un-
geniigend.

Nussbaum charakterisiert ihren Ansatz insgesamt durch einen Vorrang des Gu-
ten und spricht, in Abgrenzung zu Rawls’ schwacher Theorie des Guten, von ei-
ner ,dicken‘ bzw. ,starken‘ Theorie des Guten (ASD, 28, MTSG, 207, FJ Kap.
3.iv). Sie beansprucht, Aussagen iiber das Gute treffen zu konnen, die intuitiv
einsichtig sind, weil sie sich auf minimale (von Annahmen {iber die menschliche
Natur abgeleitete) Aspekte guten Lebens beziehen, die von allen als zentral beur-
teilt werden konnen (FJ, 85, siehe auch Kap. 2.6.3). Von Seiten prozeduraler
Ansitze wird allerdings bezweifelt, dass man solche Aussagen iiber das Gute
treffen kann. Der Vorwurf lautet, dass das eine bestimmte Vorstellung vom gu-
ten Leben voraussetze, die keineswegs alle teilen. Eben darum miisse man von
einem gerechten Prozess ausgehen, der sich solcher substanzieller Annahmen
iiber das Gute enthilt (gerade mit Blick auf kulturelle Differenzen konnte das
wichtig sein, vgl. Gémez 2012).

29 Damit verkniipft ist auch die Forderung, dass Benachteiligungen in klassisch als ,pri-
vat® gekennzeichneten Bereichen wie Familie und Religion bei staatlichem Handeln

beriicksichtigt werden miissen. Siehe dazu Kap. 2.9.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 53

Dagegen wendet Nussbaum erstens ein, dass jeder Ansatz Annahmen iiber
den Menschen voraussetzt, auch prozedurale Theorien. Deren Annahmen seien
zudem nicht nur #hnlich voraussetzungsreich, sondern oft auch unplausibel,
wenn sie sich namlich auf einen autonomen, rationalen Akteur beschrianken (FJ,
83f., vgl. Kap. 2.2.4). Zum anderen weist sie darauf hin, dass sie in ihrem Ansatz
durchaus Freiheit und Pluralitit ermogliche und keineswegs ,,diktatorisch in Be-
zug auf das Gute“ sei (WHD, 69). Dieses Argument werde ich in den folgenden
Kapiteln noch im Einzelnen erldutern, denn es beinhaltet mehrere Elemente: So
gehe es nur um die Ermoglichung von gutem Leben (im Sinne von ,Fihigkei-
ten‘), nicht um die Forcierung eines bestimmten guten Lebens (im Sinne von
, Tatigkeiten‘) (Kap. 2.4). Zudem sei die Liste gerade dazu angedacht, entspre-
chend der kulturellen Kontexte verschieden ausgestaltet und angewandt zu wer-
den (Kap. 2.7).30 Dariiber hinaus hebt Nussbaum zunehmend die Bedeutung des
Rechten hervor. Wihrend sie das Rechte in frithen Texten tatsdchlich stark
nachordnet (ASD u.a.), betont sie in WHD, dass sie politischen Freiheiten und
Rechten nun einen groBeren Stellenwert beimesse (WHD, 96). Und in der Ver-
hiltnisbestimmung von Fahigkeiten zu Menschenrechten wird deutlich, dass sie
Rechte keineswegs durch Fihigkeiten ersetzen, sondern spezifizieren und ver-
bessern mochte (Kap. 2.9). Zudem weist sie darauf hin, dass einige Theorien des
Rechten sehr plausibel seien und zu sehr dhnlichen Ergebnissen wie ihr Ansatz
fiihren konnten (wenngleich sie daran festhilt, dass sie nicht ohne eine Theorie
vom Guten auskdmen — und dass der Fihigkeitenansatz in einigen Hinsichten
aussagekriftiger sei). Es geht ihr somit (zumindest in spiteren Texten) nicht um
eine starke Abwertung des Rechten, wohl aber weiterhin darum, dass das Rechte
am Guten ausgerichtet sein muss (vgl. FJ, 163).

Im Zusammenhang mit der Charakterisierung als ,starke‘ Theorie muss man
auch die Bestimmung als ,diinn‘ nennen, die Nussbaum mit Blick auf die Kon-
zeption ihrer Theorie als Form des politischen Liberalismus trifft (CC, 90.121).
Diese Bezeichnung konnte die Vermutung nahelegen, dass mit dem Wandel zum
politischen Liberalismus (sieche Kap. 2.5.2) ebenfalls ein Wandel zum Vorrang
des Rechten einhergeht. Tatsédchlich bezieht sich diese Bestimmung jedoch nur
auf diesen Aspekt (dass der Ansatz namlich keine ,dicken‘ weltanschaulichen
Annahmen voraussetzt). Ansonsten (das heilit, in Bezug auf die pluralen An-

30 Nussbaum spricht in Bezug auf diese beiden Aspekte in frithen Texten auch davon,
dass ihre Theorie vage sei — ,,sie 146t viele Spezifikationen im Konkreten zu“ (ASD,
46, vgl. MTSG u.a.). In spiteren Texten findet sich diese Begrifflichkeit allerdings
nicht mehr.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

nahmen zum Menschen und zur Fihigkeitenliste) bleibt der Vorrang des Guten
bestehen (FJ Kap. 1.viii FN 58, siehe Kap. 2.5.2).

Nussbaum stellt mit ihrer Rede vom Vorrang des Guten also die Erméglichung
guten Lebens ins Zentrum. Das Ziel einer Theorie sozialer Gerechtigkeit miisse
es sein, auf einen Zustand hinzuwirken, bei dem niemand durch fehlende Res-
sourcen und diskriminierende soziale Strukturen an einem guten Leben gehindert
wird. Dieses Anliegen erscheint zunzichst einmal duBerst plausibel. Uberzeugend
sind auch ihre Argumente dafiir, dass ein Fokus allein auf Prozesse problema-
tisch ist. Allerdings stellt sich die Frage, ob sie den Einwand entkriften kann,
dass eine Orientierung am guten Leben und die damit verbundenen Annahmen
zur menschlichen Natur zu viel voraussetzen und daher als politische Grundlage
nicht sinnvoll sind. Dies wird in den nichsten Kapiteln in verschiedenen Facet-
ten aufgegriffen werden — und in der Diskussion muss dann noch einmal genauer
abgewogen werden, wie plausibel der Vorrang des Guten letztlich einzuschétzen
ist (Kap. 3.1).

2.3.2 Das Gute, subjektive Praferenzen und die Fahigkeitenliste

Ein weiterer Aspekt der Orientierung am guten Leben ist die Annahme, dass sich
politisches Handeln auf ein ,,wesentlich Gutes* (substantive good) wie die Fa-
higkeitenliste griinden muss und sich nicht vor allem an subjektiven Priferenzen
orientieren darf. Zwar miissten Priferenzen eine gewisse Rolle in politischen
Ansitzen spielen, diese sei aber beschriankt (WHD, 166). Nussbaum richtet dies
gegen Theorien, die subjektive Priferenzen und Wiinsche ins Zentrum stellen
und zielt damit vor allem auf utilitaristische Ansiitze (CC, 81-84).”"

Eine ausschlieBfliche Orientierung an subjektiven Priferenzen sei erstens
deswegen problematisch, weil Menschen mitunter Wiinsche hitten, die andere in
ihrem guten Leben einschrinken. So beinhalte beispielsweise die Priferenz, dass
Frauen nicht gleichermaflen grundlegend befihigt werden sollten, keinen legiti-
men Anspruch auf Verwirklichung (WHD, 112). Es sei daher notwendig, anhand
eines objektiven Malistabes zu entscheiden, welche Priferenzen einen solchen
Anspruch implizieren. Zwar werde das von einigen priferenzorientierten Theo-

31 Mit der These eines wesentlich Guten und einer universalen Liste werden zudem Posi-
tionen zuriickgewiesen, die die Moglichkeit eines universalen normativen MaBstabes
in Zweifel ziehen, wie etwa kulturrelativistische Positionen. Die Auseinandersetzung
mit diesen Positionen wird hier jedoch ausgeklammert, sie ist Gegenstand von Kap.
2.7.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 55

rien beriicksichtigt, sie konnten das aber nur, wenn sie moralische Normen integ-
rieren — und sich damit selbst von einem rein priferenzorientierten Standpunkt
entfernen (CC, 82).

Eine zweite Schwierigkeit sieht Nussbaum darin, dass Menschen ihre Prife-
renzen den in ihren Kontexten verfiigbaren Moglichkeiten anpassen und so ge-
nannte adaptive Priferenzen ausbilden (WHD, 136-142). Dadurch komme es zu
sehr unterschiedlichen Priferenzen — die namlich teilweise mit sehr hohen An-
spriichen verbunden sind und teilweise umgekehrt nur sehr geringe Anspriiche
beinhalten konnen, die nicht einmal die Grundbefidhigung abdecken: ,,[Pleople’s
preference for basic liberties can itself be manipulated by tradition and intimida-
tion (WHD, 115). Auch diesbeziiglich sei es notwendig, iiber einen Malistab
wie die Fahigkeitenliste zu verfiigen, der bestimmt, welche Bediirfnisse als
grundlegend und fiir politisches Handeln als zentral zu betrachten sind. Demnach
konnen (und miissen) dann einerseits Préferenzen, die tiber diese grundlegenden
Aspekte hinausgehen, nachgeordnet werden. Andererseits konnen (und sollen)
Menschen, die keinen Anspruch auf grundlegende Aspekte stellen, entsprechen-
de Wiinsche unterstellt werden — eben unter der Annahme, dass ihre Priaferenzen
durch Lebenskontexte deformiert sind.

Nussbaum veranschaulicht dies an der Lebenssituationen von Frauen, die in
Traditionen aufwachsen, die ihnen bestimmte Fihigkeiten nicht zuerkennen und
die dann hdufig selbst keine solchen Anspriiche stellen, weil sie sich, so die Un-
terstellung, ihrer Situation anpassen: ,,[W]omen who do not desire some basic
human good because they have been long habituated to its absence or told that it
is not for such as them.“ (WHD, 139, vgl. NM, 113) Diese Schwierigkeit sei
nicht einfach zu beheben, indem fiir mehr Informationen gesorgt wird wie einige
préaferenzorientierte Ansitze vorschlagen, da Menschen lang erlernte Verhal-
tensmuster oft nicht einfach aufgrund von neuen Informationen &dndern kénnten
(CC, 83f.). Umso wichtiger sei der universale Maf3stab, mit dem grundlegende
Anspriiche, die den gleichen Respekt gewihren, zugeschrieben werden konnen:
,»|T]he failure of a person to have various basic human capabilities is important
in itiglf, not just because the person minds it or complains about it.“ (WHD,
144)°

32 Nussbaum setzt sich in WHD sehr ausfiihrlich mit der Frage adaptiver Préiferenzen
auseinander, worauf hier nicht im Detail eingegangen werden kann. Angemerkt wer-
den soll aber noch, dass sie (in Unterscheidung zu Jon Elster) nicht jede Anpassung
von Priferenzen als problematisch erachtet. So konne es durchaus sinnvoll sein, Wiin-
sche an die eigenen Talente anzupassen und dies miisse keine Einschrinkung von
Freiheit sein (WHD, 137f.). Eine solche Einschrinkung bestehe nur dort, wo jemand

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Nussbaum zieht aus diesen Schwierigkeiten jedoch nicht den Schluss, dass
Priferenzen irrelevant fiir politische Theorien seien — im Gegenteil legt sie Wert
darauf, dass in ihrem Ansatz ein gewisser Einbezug von Wiinschen und Prife-
renzen stattfindet (erneut im Anschluss an Aristoteles: WHD, 145). Es sei wich-
tig, einen universalen Maf3stab an Wiinsche riickzubinden, da diese einen zentra-
len Aspekt von Menschen darstellten und einen Zugang zu Vorstellungen vom
Guten boten (CC, 84). Thre Beriicksichtigung sei weiter fiir die Stabilitét rele-
vant, da eine Theorie nur dann stabil sein konne, wenn sie die Wiinsche der Biir-
ger und Biirgerinnen ernst nehme. Wiinsche wiirden insofern Aufschluss dariiber
geben, ,,ob die Sicht, die wir bevorzugen, voraussichtlich stabil sein wird*
(ebd.). Es sei folglich nicht sinnvoll, Wiinsche auszuschlieBen, wie einige ethi-
sche Theorien dies nahelegen (ebd.). Insgesamt schreibt Nussbaum Wiinschen
eine heuristische und in begrenztem Maf eine begriindende Rolle zu: ,,I shall ar-
gue that desire continues to play both a heuristic role in arriving at the list of the
central capabilities and a limited ancillary role in their justification* (WHD, 119,
siehe ausfiihrlich zur Methode der Begriindung: Kap. 2.6).

Nussbaums Ansatz zeichnet sich nun vor allem dadurch aus, dass er als Konkre-
tion dieser Uberlegungen eine universale Liste von zehn zentralen Fihigkeiten
benennt, die als MaBstab fiir politisches Handeln gelten soll (vgl. Kap. 2.1). Eine
solche genaue Bestimmung der Grundbefihigung sei die Voraussetzung, um die
notwendige Unterscheidung zwischen politisch relevanten und anderen Fihig-
keiten treffen zu konnen (HD, 357). Als relevant werden jene betrachtet, die so-
wohl gut als auch fiir das menschliche Leben zentral sind (CC, 28), dagegen
werden Fahigkeiten zu Grausamkeit u.d. ausgeschlossen. Um die Universalitit
des gleichen Respekts zu gewihren, sei es gerade wichtig, dass es eine Liste ge-
be, die fiir alle Bereiche und Kontexte gilt (wenngleich sie verschieden umge-
setzt und interpretiert werden kann, siehe Kap. 2.4, 2.5, 2.7): ,,There are, then,
good reasons why the capabilities list is single, even though the conceptions of
flourishing are plural.”“ (FJ, 186) Die Idee verschiedener Listen, wie beispiels-
weise Sen sie vorschligt, lehnt sie dementsprechend ab (CC, 71f.).

Hier zeigt sich die markanteste Differenz von Nussbaums Ansatz zu anderen
Fihigkeitenansédtzen. Denn wihrend zwar alle die Annahme des Vorrangs des
Guten und eines objektiven Malstabes teilen, befiirworten nur einige die Idee
einer festgelegten Liste (vgl. Alexander 2008). Viele lehnen Nussbaums Liste

meint, kein Recht und kein Bediirfnis nach grundlegenden Moglichkeiten bzw. eben
Féhigkeiten menschlichen Lebens zu haben (WHD, 138). Dies fiihrt direkt zum Ar-

gument fiir die Fihigkeitenliste, siche unten.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 57

ab, weil sie diese fiir zu festgelegt halten und darin nicht genug Spielraum fiir
verschiedene Kontexte sehen. Sen fordert darum verschiedene Listen (Sen
2004b) und Robeyns plddiert fiir einen lidngeren Prozess der Entwicklung der
Liste(n) (Robeyns 2005). Nussbaum jedoch hélt ausdriicklich daran fest, dass die
Festlegung auf eine Liste von Vorteil sei. Aulerdem verteidigt sie ihren Ansatz
dahingehend, dass er ein sinnvolles Mafl an Freiheit und Pluralitit ermogliche
(vgl. Kap. 2.3.1) und interkulturell als iiberzeugend gelten konne (sieche ausfiihr-
lich in Kap. 2.4, 2.5, 2.7).

Nussbaum macht iiberzeugend deutlich, dass Priferenzen allein keine iiberzeu-
gende Grundlage einer Theorie sozialer Gerechtigkeit sind und es bei ihrer Be-
riicksichtigung immer notwendig ist, kritisch zu hinterfragen, inwiefern sie an
bestimmte Kontexte angepasst sind. Ein Mafistab wie die Fihigkeitenliste er-
scheint somit plausibel und auch die Festlegung auf eine einzige Liste bietet ei-
nige Vorteile. Dennoch birgt die Idee der einen universalen Fihigkeitenliste ei-
nige Schwierigkeiten. So ladsst sich die Frage aus dem vorangegangenen Ab-
schnitt wiederholen, ob sie nicht zu viele Annahmen zum Guten voraussetzt und
deswegen der Verschiedenheit von Vorstellungen vom Guten nicht gerecht wird.
Problematisch erscheint nicht zuletzt die Unterstellung adaptiver Priferenzen,
die nahelegt, man wiirde die Wiinsche von Personen besser kennen als diese
selbst. Auf diese Schwierigkeiten muss in der Diskussion noch einmal genauer
zuriickgekommen werden. Sie fithren in den Kern der Diskussion um Universali-
tét, in der die einen unter Verweis auf kulturelle Differenz auf die Schwierigkei-
ten eines universalen Mafstabes hinweisen, wohingegen ein solcher von anderen
im Sinne der Erméglichung von Kritik etwa an der Diskriminierung von Frauen
durchaus als notwendig erachtet wird (sieche in Bezug auf Religion: Kap. 6).

2.3.3 Der Fahigkeitenansatz in Abgrenzung zu anderen
sozialethischen Ansétzen

Nussbaums Argumentation fiir ihre Idee der Befihigung ist stark von der Ab-
grenzung gegeniiber konkurrierenden, von ihr als einflussreich erachteten Theo-
rien geprigt. Das wird vor allem in Bezug auf den Vorrang des Guten und die
universale Fahigkeitenliste deutlich (siehe oben), es zeigt sich aber schon in der
Begriindung der Annahmen zur menschlichen Natur (Kap. 2.2).

Die chronologisch erste grofle Abgrenzung ist jene zu 6konomisch-utilitaris-
tischen Ansitzen. Thre Bedeutung wird daran deutlich, dass Nussbaum in der
Kritik dieser Ansitze einen wesentlichen Ausgangspunkt fiir die Entwicklung
des Fihigkeitenansatzes sieht. Ihre Dominanz in der Politik habe es (besonders

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

im Bereich der Entwicklungspolitik) notwendig gemacht, eine iiberzeugende Al-
ternative zu entwerfen: ,,The capabilities approach was originally designed
above all as an alternative to the economic-Utilitarian approaches that dominat-
ed, and to some degree still dominate, discussions of quality of life in interna-
tional development and policy circles” (FJ, 71). Problematisch seien utilitaris-
tisch-okonomische Ansitze aus verschiedenen Griinden: Sie vernachlédssigten
das Wohl der Einzelnen, indem sie einen iiber die Personengrenzen hinweg ag-
gregierten allgemeinen Nutzen ins Zentrum stellten (Kap. 2.2.1). Zudem redu-
zierten sie den Menschen auf einen rationalen, isolierten Nutzenmaximierer und
wiirden so der Bediirftigkeit menschlichen Lebens nicht gerecht (Kap. 2.2.3).
Damit gehe weiter einher, dass sie die Pluralitit menschlicher Fahigkeiten und
Bediirfnisse ausblendeten und folglich die fiir ein gutes menschliches Leben
notwendigen unterschiedlichen Giiter nicht bereit stellten (Kap. 2.2.4 und 2.3.1).
Unplausibel sei aulerdem, dass ckonomisch-utilitaristische Ansétze den Fokus
auf die Befriedigung subjektiver Priaferenzen legen und somit iiber keinen Mal3-
stab zur Kritik an problematischen Priferenzen verfiigen (Kap. 2.3.2).

Nussbaums Kiritik ist, wie ich mit Blick auf die einzelnen Argumente bereits
nahegelegt habe, im Wesentlichen iiberzeugend. Allerdings differenziert sie oft
nicht zwischen dem Utilitarismus im Allgemeinen und der spezifischen tkono-
mischen Form, die utilitaristisches Denken mit einem Marktliberalismus kombi-
niert und die von ihr als dominant im (entwicklungs-)politischen Diskurs wahr-
genommen wird. Tatsdchlich geht es ihr vorrangig um die Zuriickweisung dieser
spezifischen Form, was sich daran zeigt, dass sie als ihre Gegner vor allem eine
Benthamsche Version des Utilitarismus nennt (CC, 126), konkret verkorpert
durch die Theorie von Richard Posner, den sie als fithrenden Denker der 6kono-
mischen Rechtstheorie einfiihrt (GFF, 132f.). Wenn sie in diesem Zusammen-
hang allgemein vom Ultilitarismus spricht (z. B. GFF, 132), ist das insofern prob-
lematisch, als sie damit suggeriert, er liee sich auf die 6konomische Variante
reduzieren, wihrend es doch durchaus plausiblere Entwiirfe gibt. Bei ihr selbst
klingt das zwar an einzelnen Stellen an, z.B. wenn sie den Beitrag des Utilita-
rismus zur Debatte um die transnationale Umverteilung wiirdigt (FJ, 282) oder
sein demokratisches Potenzial, welches darin bestehe, dass jede Person gleich-
ermalen in der Gesamtrechnung zihlt (CC, 51). Im Gesamtbild gehen solche po-
sitiven Aspekte jedoch in ihrem Bestreben nach einer klaren Zuriickweisung des
o6konomisch-utilitaristischen Modells unter.

Differenzierter erscheint demgegeniiber Nussbaums Auseinandersetzung mit
dem Kontraktualismus, insbesondere mit Rawls, die die zweite maf3gebliche Ab-
grenzung darstellt. Auch diesbeziiglich steht zunichst einmal die Kritik im Vor-

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 59

dergrund. So hilt es Nussbaum fiir problematisch, dass die meisten Vertragsthe-
orien die Bediirftigkeit von Menschen vernachlissigten, was sich bei Rawls etwa
in seiner mangelnden Beriicksichtigung von Menschen mit Behinderung zeige
(Kap. 2.2.3). Weiterhin werde Rawls der Pluralitit von Bediirfnissen und Fihig-
keiten nicht gerecht, wenn er sich in der Bewertung relativer sozialer Positionen
auf Reichtum und Einkommen beschrinke (Kap. 2.2.4). Der Fokus auf Prozesse
fiihre zudem zu einer unplausiblen Nachordnung des Guten in Vertragstheorien
(Kap. 2.3.1). Damit verbunden ist schlieBlich der Vorwurf, dass Rawls mit seiner
Liste von Primérgiitern nicht geniigend beriicksichtige, dass Menschen nicht
gleichermalen in der Lage sind, Giiter zu nutzen, und ihr Bedarf an Giitern daher
sehr verschieden ist (Kap. 2.3.2). Die HauptstoBrichtung von FJ, wo die Ausei-
nandersetzung mit Vertragstheorien im Vordergrund steht, ist dementsprechend
der Aufweis solcher Schwachstellen bzw. Grenzen (eben Frontiers of Justice).

Allerdings hebt Nussbaum im Vergleich zu ihrer Auseinandersetzung mit
dem Ultilitarismus stdrker auch die positiven Aspekte hervor. Zwar dominiert in
ihren frithen Texten der kritische Bezug (ASD u.a.), dort aber, wo sie sich aus-
fiihrlich mit der Vertragstheorie auseinandersetzt (vor allem in FJ), stellt sie klar,
dass es sich dabei um einen in vielen Hinsichten attraktiven Ansatz handelt, vor
allem in der Form von Rawls. Mit ihm teilt sie die Idee der Menschenwiirde so-
wie — in gemeinsamer Unterscheidung von utilitaristischen Theorien — die Uber-
zeugung, dass jedes einzelne Individuum zéhlt und man keinen personeniiber-
greifenden MalBstab anlegen diirfe (FJ, 80).33 Besonders deutlich wird die positi-
ve Wiirdigung der Vertragstheorie daran, dass Nussbaum die Gemeinsamkeiten
ausdriicklich herausstellt — und zwar weil es fiir ihren Ansatz spreche, wenn er
Ahnlichkeiten mit so einem starken anderen Ansatz aufweise (FJ, 81).

Insgesamt sieht sie somit eine wesentlich grolere Distanz zum Utilitarismus
als zum Kontraktualismus, den sie zunehmend sogar als Verbiindeten in ver-
schiedenen Anliegen betrachtet: ,,In general, the capabilities approach is a close
ally of contractarian approaches and is more deeply critical of Utilitarianism.*
(FJ, 338)™"

33 Eine weitere wichtige Gemeinsamkeit mit Rawls ist die Idee vom politischen Libera-
lismus, die jedoch (als methodische Annahme) von der (inhaltlichen) vertragstheoreti-
schen Idee getrennt betrachtet werden kann (siehe dazu Kap. 2.5).

34 Man konnte freilich ausfiihrlicher erortern, inwiefern Nussbaums Kritik im Einzelnen
berechtigt ist. Siehe z.B. fiir eine weiterfithrende Diskussion mit Blick auf Rawls:
Jentsch 2010 und Wong 2007.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Fazit

Nussbaums Idee der Grundbefihigung ist ergebnisorientiert. IThr Fokus liegt da-
rauf, einen Zustand zu erreichen, in dem alle Menschen in der Lage sind, ein gu-
tes Leben zu fiithren. Sie plddiert damit fiir einen Vorrang des Guten vor dem
Rechten. Ansitze, die umgekehrt den Schwerpunkt auf Prozesse (das heif3t auf
das Rechte) legen, setzten am falschen Ende an, da nur ausgehend von einer Be-
stimmung des Guten entschieden werden konne, welcher Prozess gerecht sei.
Weiterhin ist Nussbaum zufolge fiir die Orientierung am guten Leben ein kon-
kreter, objektiver und universaler Maf3stab — wie ihn ihre Fihigkeitenliste dar-
stellt — notwendig. Die Befriedigung subjektiver Priferenzen sollte dabei be-
riicksichtigt werden, als vorrangiger Maf3stab fiir eine Theorie sozialer Gerech-
tigkeit sei dies aber ungeeignet. Sie grenzt sich damit maBgeblich gegen zwei
Theorien ab: den Utilitarismus und den Kontraktualismus. Wihrend sie aller-
dings utilitaristische Ansétze nahezu uneingeschrinkt zuriickweist, macht sie im
Kontraktualismus ausdriicklich eine Reihe iiberzeugender Aspekte und Paralle-
len aus, insbesondere in der Rawlsschen Version.

Viele Argumente Nussbaums fiir den Vorrang des Guten und die Fihigkei-
tenliste sind iiberzeugend. Das gilt etwa fiir ihre Annahme, ein universaler Maf3-
stab sei fiir die Kritik von Diskriminierungen notwendig, oder fiir ihre Forde-
rung, man miisse bei der Verteilung von Giitern die verschiedenen Situationen
von Personen beriicksichtigen. Dennoch birgt die damit verbundene Festlegung
auf eine universale Fihigkeitenliste eine Reihe von Schwierigkeiten und ist Ge-
genstand zahlreicher Einwénde, nicht nur von Seiten prozessorientierter Ansitze,
sondern auch von anderen Fihigkeitenansitzen und nicht zuletzt mit Blick auf
feministische und interkulturelle Anliegen. In der Diskussion um die Plausibilitéit
von Nussbaums Universalititsanspruch wird daher noch genauer abzuwégen
sein, wie tragfihig ihre Argumente gegen die verschiedenen Einwidnde wirklich
sind (Kap. 3).

2.4 BEFAHIGUNG ZUR FREIHEIT

Eine zentrale Zielperspektive im Féhigkeitenansatz ist die Ermoglichung von
Freiheit: Bei der Befidhigung geht es darum, Menschen in die Lage zu versetzen,
ein gutes Leben zu fithren und das heifit insbesondere, sie zu befihigen frei zu
sein, ein gutes Leben fiithren zu konnen.” Angesichts von Nussbaums Orientie-

35 Die zentrale Rolle von Freiheit fiir die Fahigkeitenidee driickt sich auch in dem Titel

eines der Hauptwerke von Sen aus: Development as Freedom (Sen 1999).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 61

rung am guten Leben und ihrer Formulierung einer universalen Fahigkeitenliste
besteht allerdings ein gewisser Kldrungsbedarf, was genau unter Freiheit ver-
standen werden soll, da man meinen konnte, dass Freiheit so gerade nicht ver-
wirklicht wird (vgl. Kap. 2.3). Im Folgenden werde ich daher Nussbaums Idee
von — substanzieller und konkreter — Freiheit genauer erldutern (2.4.1). Dabei
stellt nicht zuletzt die Unterscheidung zwischen Féhigkeiten und Tétigkeiten ein
wesentliches Argument fiir die Bedeutung von Freiheit dar (2.4.2).

2.4.1 Substanzielle und konkrete Freiheit

Nussbaum schreibt Freiheit in ihrer Konzeption eine zentrale Rolle zu, sowohl
als Mittel als auch als Ziel (CC, 56). Freiheit ist demnach zum einen wertzu-
schitzen, insofern sie dazu beitrigt, andere fiir das menschliche Leben wichtige
Aspekte zu verwirklichen (etwa sich — frei — bewegen zu konnen, sich fiir oder
gegen einen gesunden Lebensstil entscheiden zu kdnnen usw.). Zum anderen sei
sie auch in sich wertvoll (CC, 25). Dies kann man damit erkldren, dass Nuss-
baum Freiheit als konstitutiven Teil der Fihigkeit der praktischen Vernunft be-
greift und ihr folglich ebenso wie dieser mit Blick auf die Gesamtheit aller Fa-
higkeiten eine architektonische Funktion zuschreibt (vgl. Kap. 2.2.3). Das be-
deutet, dass alle zentralen Fdhigkeiten eng mit ihr verkniipft sind: Es konne nur
dann von einem ,,wahrhaft menschlichen* guten Leben die Rede sein, wenn die
Verwirklichung der Fahigkeiten frei geschieht (WHD, 72).36 Die Befriedigung
von Bediirfnissen oder die Forcierung eines gesunden Lebens allein mache noch
kein gutes Leben aus; wichtig sei, dass Menschen sich frei entscheiden konnen,
wie sie leben und wie sie ihre Fihigkeiten anwenden mochten. Sie veranschau-
licht dies unter Verweis auf ein Gedankenexperiment von Robert Nozick: Eine
Erfahrungsmaschine, die Zufriedenheit dadurch erzeugt, dass sie Erfahrungen
vorspielt, werde von den meisten Menschen nicht als erstrebenswert angesehen:
,.It would be better to be active in the world, even if one encountered some frust-

36 Wie bereits angesprochen, entwickelt Nussbaum die Idee der architektonischen Funk-
tion der Vernunft im Anschluss an Aristoteles und dessen Ergon-Argument (Kap.
2.2.3). Bei ihm beziehe sich dies ebenfalls auf die Freiheit — sie verweist hier auf den
Begriff des proairoumenoi (z.B. Aristot. NE, 1112a), ,,das die Ausiibung der Ent-
scheidungsfreiheit und der praktischen Vernunft meint (NM, 125). Es ist allerdings
darauf hinzuweisen, dass in der weiteren Ausdeutung dessen ein wesentlicher Unter-
schied besteht, da Freiheit bei Aristoteles stark an eine bestimmte Vorstellung vom
Guten gebunden ist, wohingegen Nussbaum die Ermdglichung pluraler Vorstellungen
anstrebt (siche dazu Kap. 2.5).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

ration.” (FJ, 73, vgl. Nozick 2006, 71-75). Die kombinierten Fahigkeiten selbst
sollten daher verstanden werden als ,.eine Menge von Wahl- und Handlungs-
moglichkeiten [opportunities to choose and to act].* (CC, 20)

Ansitze, die Freiheit nicht in gleichem Mal wertschétzen, hilt Nussbaum
dementsprechend fiir problematisch. Dabei richtet sie sich erneut gegen utilita-
ristische Ansitze, die den Fokus auf die Befriedigung von Préferenzen legen und
die Bedeutung von Freiheit fiir die Art und Weise der Befriedigung nicht be-
riicksichtigen (CC, 55f.). AuBerdem weist sie auch (kulturrelativistische) Positi-
onen zuriick, die individuelle Freiheit als universalen Wert ausdriicklich in Frage
stellen, weil sie ihn fiir partikular halten (WHD, 38). Diese Auseinandersetzung
werde ich an dieser Stelle nicht weiter erldutern, darauf aber in der Diskussion
ausfiihrlich eingehen, denn Kritik dieser Art wird hiufig aus feministischer, in-
terkultureller und sikularismuskritischer Perspektive geduf3ert (Kap. 3.2 und Kap
5.1).

Wenn Nussbaum von Freiheit spricht, setzt sie ein spezifisches Freiheitsver-
standnis voraus. Dieses ist eng an ihre Annahmen zum guten Leben und zur
menschlichen Natur gekniipft und kollidiert nicht zuletzt deswegen mit den Frei-
heitsvorstellungen vieler anderer Theorien. So wird Freiheit grundlegend als ab-
hingig von einer Reihe von Voraussetzungen konzipiert und nicht als ,,reine
Spontaneitit [...], die unabhéngig von materiellen und gesellschaftlichen Bedin-
gungen gedeiht“ (MTSG, 218, vgl. ASD, 78). Menschen konnten sich namlich
nur dann frei entscheiden, wenn sie dazu — im Sinne kombinierter Fiahigkeiten —
tatsdchlich in der Lage sind, wofiir bestimmte ,,materielle und institutionelle
Ressourcen* notwendig seien (vgl. Kap. 2.2.2), die ihnen vom Staat zur Verfii-
gung gestellt werden sollten (WHD, 54, vgl. Kap. 2.3.1). Thr Verstidndnis von
Freiheit kann insofern am besten als substanziell charakterisiert werden (abgelei-
tet von der auf Sen zuriickgefiihrten Bezeichnung der Fihigkeiten als substanzi-
elle Freiheiten: CC, 20).

Nussbaum wendet sich damit vor allem gegen liberalistische Theorien, die
Freiheit als Nicht-Einmischung (noninterference) konzipieren, und denen zufol-
ge es bei der Freiheitssicherung ausschlieflich darum gehe, Menschen vor den
negativen Einwirkungen durch andere zu schiitzen und, so eine wesentliche
StoBrichtung dessen, Steuern moglichst gering zu halten (CFE, 39).37 Eine sol-
che Konzeption rein negativer Freiheit sei unplausibel, da Freiheit in jedem Be-
reich mit Blick auf ihre Anwendung einen ,,positiven Aspekt habe, das heifit,

37 Die Konzeption negativer Freiheit wurde prominent von Friedrich August von Hayek
vertreten (z.B. Hayek 1960).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 63

von der Moglichkeit abhinge, ausgeiibt werden zu konnen: ,,The very idea of
,negative liberty‘ [...] is an incoherent idea: all liberties are positive, meaning li-
berties fo do or to be something, and all require the inhibition of interference by
others.” (CC, 65, Herv. 1.0.) Freiheit sollte daher als umfassend in dem Sinn ver-
standen werden, dass sie sowohl den Aspekt des (negativen) Schutzes vor Ein-
schrinkungen und Begrenzungen als auch den Aspekt der (positiven) Unterstiit-
zung integriert.

Eine solche Bestimmung von Freiheit als substanziell — die im Wesentlichen
von anderen Fihigkeitenansitzen geteilt wird®® — ist duBerst plausibel, sofern
man den vorausgesetzten Thesen zustimmt, dass die Bediirftigkeit des Menschen
in politischen Ansitzen beriicksichtigt werden sollte und dass das Ziel nicht eine
reine Verfahrensgerechtigkeit, sondern die Ermoglichung eines guten Lebens fiir
jeden Menschen sein sollte (Kap 2.2 und 2.3). Es sei an dieser Stelle bereits da-
rauf hingewiesen, dass eine solche Konzeption von Freiheit auch einen Teil der
von feministischer, interkultureller und sdkularismuskritischer Seite vorgebrach-
ten Kritik gegeniiber Freiheit als universalem Wert entkréften kann (ndmlich je-
ne Kritik, die ein liberalistisches Verstindnis von Freiheit vor Augen hat, siehe
ausfiihrlich dazu Kap. 3.2 und 5.1).

Umstritten — gerade auch zwischen den verschiedenen Fahigkeitenansitzen —
ist demgegeniiber Nussbaums Annahme, dass die fiir Freiheit relevanten Aspekte
konkret bestimmt werden miissen. Viele bezweifeln, dass eine genaue Bestim-
mung der zentralen Fahigkeiten Freiheit befordert und unterstellen vielmehr,
dass Freiheit damit eingeschrinkt wird (vgl. Kap. 2.3.2). Nussbaum hilt dem
entgegen, dass eine Konkretion notwendig ist, da Freiheiten sich gegenseitig ein-
schrinken konnten und man in Konfliktféllen einen klaren MaBistab benotige, um
entscheiden zu konnen, wessen Freiheiten wann zu schiitzen sind (CC, 73f.). Ei-
ne Freiheitsorientierung allein, wie sie sich in Sens Ablehnung einer einzigen
Fahigkeitenliste ausdriicke, sei daher nicht sinnvoll, Freiheit miisse mit konkre-
ten Inhalten kombiniert werden (CC, 70). Die Liste trage insofern durchaus und
gerade zur Ermoglichung von Freiheit bei. Um diese enge Beziehung zwischen
der Fahigkeitenliste und Freiheit noch klarer zu belegen, fithrt Nussbaum eine
Reihe weiterer Argumente an. Eines davon ist die Unterscheidung in Titigkeiten
und Fihigkeiten.

38 Beispielsweise kritisiert auch Sen liberalistische Ansitzen; er weist das Konzept nega-

tiver Freiheit noch prononcierter zuriick (sieche z.B. Sen 2004a).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

2.4.2 Fahigkeiten, Tatigkeiten und notwendiger Paternalismus

Ein zentrales Argument fiir die Verwirklichung von Freiheit in Nussbaums An-
satz ist die Unterscheidung von ,Fihigkeiten‘ und ,Titigkeiten® (functioning).
Das Ziel politischer Planung bestehe vorrangig darin, jeden Menschen in Bezug
auf die in der Liste aufgefiihrten Aspekte zu befdhigen und nicht darin, dass sie
diese Fihigkeiten verwirklichen. Das heift, es soll ihnen ermoglicht werden, sich
fiir — oder auch gegen — die Ausiibung der fiir ein gutes Leben grundlegenden
Tétigkeiten zu entscheiden: ,,[T]he use of the list is facilitative rather than tyran-
nical: if individuals neglect an item on the list, this is just fine from the point of
view of the political purposes of the list“ (WHD, 96).39 Das setzt aber eben vo-
raus, zunichst einmal in der Lage zu sein, sich fiir die zentralen Tétigkeiten ent-
scheiden zu konnen, das heifit, das Vermogen zu diesen Titigkeiten zu haben
(was wie erortert sowohl die Entwicklung innerer Fihigkeitenanlagen als auch
die Schaffung vielfiltiger externer Bedingungen voraussetzt: Kap. 2.2.2 und
2.3.1). Sofern dies gegeben ist, liege die Verwirklichung einer Fahigkeit in der
freien Entscheidung der Einzelnen: ,,[CJapability means opportunity to select.*
(CC, 25) Den Titigkeiten selbst kommt dabei die Rolle eines Zielpunktes zu, der
dem politischen Handeln die Orientierung gibt, ohne dass er jedoch selbst ange-
strebt wiirde:

LIt is perfectly true that functionings, not simply capabilities, are what render a life fully
human, in the sense that if there were no functioning of any kind in a life, we could hardly
applaud it, no matter what opportunities it contained. Nonetheless, for political purposes it

is appropriate that we shoot for capabilities, and those alone.” (WHD, 87)

39 Dabei meint ,Tatigkeit* keine Aktivitdt in einem starken Sinn, sondern ist, wie ein
Blick auf die Fahigkeitenliste deutlich macht, allgemeiner zu verstehen: Gute Ge-
sundheit beispielsweise zéhlt auch dazu (CC, 24f.). Die Ubersetzung von function(ing)
mit , Titigkeit* (mit der ich mich der Ubersetzung in dem Band GGL sowie in FJ an-
schliee) ist nicht optimal, da damit eine gewisse Aktivitit suggeriert wird. Der Be-
griff des function(ing) ist im Deutschen allerdings nur schwer wiederzugeben und ,Ta-
tigkeit® scheint mir vergleichsweise die beste Wahl. Aus dem genannten Grund ist die
Ubersetzung mit ,Aktivitit* (so etwa bei Miiller 2003) mindestens ebenso schwierig,
eher noch ungiinstiger. Der Begriff ,Funktion‘, der dem englischen Wort am néchsten
kdame, klingt demgegeniiber im Deutschen zu mechanisch. Erwidgen konnte man
schlieBlich die deutsche Ubersetzung des aristotelischen Ergon in ,Leistung®, da func-
tion(ing) eine Ubersetzung dieses griechischen Begriffs ist. Dies ist allerdings wiede-

rum zu anspruchsvoll fiir das, was Nussbaum hier meint.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 65

Veranschaulichen ldsst sich das am Beispiel der Erndhrung (welches bereits zur
Erlduterung der typisch menschlichen Ausiibung der Fihigkeiten herangezogen
wurde: Kap. 2.2.3): So macht es einen gro3en Unterschied, ob sich jemand nicht
erndhrt, weil er fastet oder weil er Hunger leidet, denn im ersten Fall hitte er die
Moglichkeit, sich zu erndhren, im zweiten nicht. Die Entscheidung zu fasten
setzt voraus, zu einer addquaten Erndhrung in der Lage zu sein. Der Fihigkeiten-
ansatz zielt nun darauf, diese Moglichkeit zu schaffen, indem er die Bereitstel-
lung der notwendigen Voraussetzungen fiir eine addquate Erndhrung fordert, zu-
gleich aber den Einzelnen die Entscheidung der Ernéhrung tiberlésst (CC, 25).40

Nussbaum fiihrt die Unterscheidung von Fihigkeiten und Tatigkeiten oft an, um
zu belegen, dass ihr Ansatz Raum fiir Freiheit und Pluralitit schafft (z.B.
OHWYV, 198, WHD, 86-96). Tatséchlich schrinkt sie die damit gewonnene Frei-
heit allerdings wieder zu einem gewissen Grad ein, wenn sie fordert, dass der
Staat in bestimmten Fillen auf die Tatigkeiten selbst zielen soll. Ein solcher Fall
sei die Grundbefihigung von Kindern: Weil die Grundbefihigung gemil3 der
kombinierten Fahigkeiten die Entwicklung interner Féahigkeiten voraussetzt und
dies wiederum die Ausiibung bzw. das Erlernen der korrespondierenden Titig-
keiten erfordert (Kap. 2.2.2), sei es notwendig, dass sich das politische Handeln
bei Kindern auf die Tiétigkeiten selbst richtet:

,If we aim to produce adults who have all the capabilities on the list, this will frequently
mean requiring certain types of functioning in children, since [...] exercising a function in

childhood is frequently necessary to produce a mature adult capability. (WHD, 90)

Im Fall von Kindern diirfe also keine freie Wahl bestehen, da sie noch gar nicht
in der Lage sind, sich frei zu entscheiden. Auch sollte in diesem Fall die Ent-
scheidungshoheit nicht bei den Eltern liegen, da die Grundbefihigung von so
grofer Bedeutung fiir ein gutes Leben sei. Der Staat miisse diese Grundbefihi-
gung daher notfalls auch gegen den Willen der Eltern einfordern (Beispiele dazu
werde ich in Kap. 4.4.2 und Kap. 6.2.2 erldutern). In Bezug auf Kinder sei es
demnach gerechtfertigt, wenn der Staat in bestimmten Situationen paternalistisch
handelt: ,,Compulsory functioning is justified both by the child’s cognitive im-
maturity and by the importance of such functioning in enabling adult capabili-
ties.” (FJ, 172)

Dariiber hinaus konne es Nussbaum zufolge aber auch mit Blick auf Erwach-
sene Ausnahmen geben, in denen die Tatigkeiten selbst angestrebt werden soll-

40 Nussbaum greift mit diesem Beispiel auf Sen zuriick, vgl. Sen 1999, 76.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

ten. Allerdings verdndert sich ihre Position in diesem Punkt zwischen WHD und
ihren jiingeren Texten: In WHD ist davon die Rede, dass bei einigen Fahigkeiten
die Betitigung zu einem bestimmten Grad gefordert werden miisse, weil diese
,,80 wichtig und so entscheidend fiir die Entwicklung oder die Erhaltung aller
anderen” Fihigkeiten sind (WHD, 91). Konkret hilt sie ein begrenztes paterna-
listisches Eingreifen in Bezug auf Gesundheit sowie auf die architektonischen
Féhigkeiten der praktischen Vernunft und der Soziabilitdt fiir gerechtfertigt
(WHD, 91-93), weil diese fiir die Gesamtheit der Fihigkeiten derart konstitutiv
seien. Demgegeniiber dufert sie sich in FJ (und &hnlich in HD und CC) sehr kri-
tisch zu Eingriffen in die Entscheidungsfreiheit, sowohl was Gesundheit als auch
was die architektonischen Fihigkeiten betrifft (CC, 26f, FJ, 171f., HD, 368f.).
Dabei spielt die Unterscheidung von Fahigkeit und Tétigkeit eine wichtige Rol-
le: ,,[TThe respectful government promotes health capabilities, not healthy func-
tioning.” (HD, 370) Titigkeiten diirften bei Erwachsenen nur in einem Ausnah-
mefall politisch angestrebt werden — und zwar dort, wo sonst die Wiirde selbst
bedroht wire. Als Beispiel dafiir fiihrt sie an, dass man nicht wihlen konnen soll,
fiir eine Gegenleistung (etwa Geld) auf den Anspruch auf Respekt zu verzichten
und sich demiitigen zu lassen: ,,I myself make a significant exception in the area
of public humiliation.” (HD, 370) Leider bleibt dieser Ausnahmefall jedoch et-
was unklar, da sie nicht konkreter auf denkbare Situationen eingeht, auf die dies
zutrife.

In jedem Fall aber findet ein Wandel hin zu einer stirkeren Bedeutung von
Entscheidungsfreiheit statt. Zwar hebt Nussbaum in allen Texten die Schwierig-
keit und Strittigkeit dieser Frage hervor, eine Forderung nach weitergehenden
paternalistischen Eingriffen wie in WHD findet sich in jiingeren Texten aller-
dings nicht mehr. Anzumerken sei an dieser Stelle, dass sie den Wandel selbst
nicht als solchen benennt — im Gegenteil verweist sie in FJ sogar kommentarlos
auf ihre Erldauterungen in WHD (FJ, 171). Das erscheint problematisch, da es ih-
re Aussagen verunklart und eine Einschétzung dariiber erschwert, welche wei-
tergehenden Aussagen aus WHD noch als aktuell zu werten sind (siehe auch
Kap. 2.6.1).

Die Annahmen zu Freiheit als Befdhigung miinden in die These, dass ein gewis-
ser Paternalismus nicht nur nicht vermeidbar, sondern vielmehr notwendig sei.
Nussbaum verweist darauf, dass jedes Rechtssystem in einigen Hinsichten pater-
nalistisch agiere. Entscheidend seien daher das Maf} und der Bezugspunkt dieses
Agierens (WHD, 53). Sie unterscheidet dementsprechend einen freiheitsbe-
schneidenden von einem freiheitsermoglichenden Paternalismus, wobei sie dafiir
plédiert, dass der Fihigkeitenansatz nur den letzteren impliziere. Freiheitsbe-

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 67

schneidender Paternalismus wiirde dann bestehen, wenn Menschen zu bestimm-
ten Tatigkeiten gezwungen und eine bestimmte Lehre vom guten Leben als fiir
alle giiltig angestrebt wiirde:

,LIf we were to take functioning itself as the goal of public policy, pushing citizens into
functioning in a single determinate manner, the liberal pluralist would rightly judge that
we were precluding many choices that citizens may make in accordance with their own

conceptions of the good, and perhaps violating their rights.” (WHD, 87)

Da der Fihigkeitenansatz nur darauf ziele, Menschen in den grundlegenden Hin-
sichten zu befdhigen, vermeide er solchen problematischen Paternalismus. Die
enthaltenen paternalistischen Einschrinkungen — die sowohl darin bestehen,
Menschen zu der Entwicklung interner Fahigkeiten zu ,zwingen® als auch darin,
Steuern zu erheben (und damit in den Besitz einzugreifen), um die erforderlichen
Ressourcen bereitstellen zu konnen (WHD, 54f.) — seien vielmehr gerade not-
wendig, um allen Menschen Freiheit zu ermoglichen: It is fully consistent to re-
ject some forms of paternalism while supporting those that underwrite these
central values [person’s liberty of choice in fundamental matters, C.M.], on an
equal basis. (WHD, 53)

Insgesamt gewinnt Freiheit bei Nussbaum zunehmend an Bedeutung: Wih-
rend sich in ihren fritheren Texten starke Forderungen nach der Verwirklichung
bzw. Betitigung von Fihigkeiten finden, die schwierig mit Freiheit zu vereinen
sind (vgl. die Kritik von Jorn Miiller in Bezug auf frithere Texte: Miiller 2005,
503f.), konnen die wesentlich beschrinkteren Forderungen in ihren jiingeren
Texten durchaus sinnvoll als freiheitsermoglichend im Sinne ihres substanziellen
Freiheitsbegriffs bezeichnet werden. Insbesondere in Bezug auf Kinder scheint
es gerechtfertigt, paternalistisch einzugreifen und fiir die Gewihrung der Grund-
befdhigung auch Tétigkeiten zu fordern.*! Zugleich unterstreichen diese Uberle-
gungen jedoch noch einmal, wie voraussetzungsreich Nussbaums Annahmen
zum Guten sind und dass sie nicht von allen geteilt werden. So wird, wenn not-
falls gegen den Willen der Eltern die Grundbefihigung von Kindern durchge-
setzt wird, wie sie es fordert, eben deren Freiheit eingeschrinkt. (Relevant wird
dies etwa im Zusammenhang von Fragen der Gewissensfreiheit, wo Nussbaum
ausdriicklich in einigen Fillen staatliches Handeln gegen den Willen der Eltern
fordert. Siehe Kap. 4.4.2 und Kap. 6.2.2.)

41 Zu diskutieren wire freilich noch, welche Altersgrenze man dabei anlegen sollte. Die-

se Frage wird von Nussbaum meines Wissens nicht thematisiert.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Das fiihrt wieder zu der Frage, wie legitim solche Vorannahmen zum Guten
sind. Zwar macht Nussbaum iiberzeugend deutlich, dass ein gewisser Paterna-
lismus unvermeidbar ist (und es ist tatsdchlich naheliegend anzunehmen, dass
andere Ansitze nicht weniger voraussetzungsreich sind: vgl. Kap. 2.3 und siehe
die Diskussion in Kap. 3.1), aber es ist doch fraglich, inwiefern das schon be-
griindet, dass Freiheit in ihrem Ansatz am besten verwirklicht wird — und dass
die Universalitdtsbehauptung gerechtfertigt ist. Umgekehrt lieBe sich zudem
einwenden, dass Nussbaum in ihrem Bemiihen um Entscheidungsfreiheit zu we-
nige Eingriffe fiir die Verwirklichung der Féahigkeiten fordert (so etwa Arneson
2000, 60f.). Argumente dieser Art werden nicht zuletzt auch aus feministischer
Perspektive stark gemacht, wenn es darum geht, fiir eine stirkere Durchsetzung
bestimmter Frauenrechte einzutreten. Beide StoBrichtungen der Kritik werde ich
in der Diskussion wieder aufgreifen und Nussbaums Argumentation an ihnen
messen (Kap. 3.3 und Kap. 6).

Fazit

Nussbaum strebt Freiheit als ein zentrales politisches Ziel des Féihigkeitenansat-
zes an. Dabei versteht sie Freiheit vor dem Hintergrund ihrer Annahmen zum
Menschen und zum Vorrang des Guten als substanziell und das bedeutet als an
eine Reihe von materiellen und sozialen Voraussetzungen gekniipft, die der Staat
gewihren soll. Zudem miisse Freiheit konkret gefasst werden, was einen Mal-
stab wie die Fiahigkeitenliste notwendig mache, der die zentralen Bereiche von
Freiheit benennt. Die Bedeutung von Freiheit im Fahigkeitenansatz driickt sich
folglich erstens darin aus, dass die Fahigkeiten selbst als substanzielle Freiheiten
verstanden werden konnen. Weiterhin zeigt sie sich darin, dass der Fokus auf der
Ermoglichung eines guten Lebens und nicht auf der Verwirklichung eines sol-
chen liegt. Der unumgehbare Paternalismus, der dennoch mit dem Fihigkeiten-
ansatz verbunden ist, sei insgesamt als freiheitsermoglichend und nicht als frei-
heitsbeschneidend zu verstehen.

Nussbaums Argumentation ist in vielen Hinsichten plausibel. Einige Aspekte
werfen jedoch mit Blick auf den Universalititsanspruch Fragen auf, die noch
einmal aufgegriffen werden miissen: So soll einerseits genauer gepriift werden,
wie tiberzeugend sich die angesprochene Infragestellung von individueller Frei-
heit als universalem Wert in Bezug auf Geschlecht, Kultur und Religion zu-
riickweisen lasst (Kap. 3.2 und Kap. 5.1). Andererseits muss auch der schon im
vorangegangenen Kapitel angesprochenen Skepsis, ob die Fahigkeitenliste ge-
nug Freiheit gewdhrt, weiter nachgegangen werden. Mit den bisher skizzierten
Argumenten lésst sie sich nicht génzlich entkriften, im Gegenteil konnte man sie
durch die Forderung von Tétigkeiten (statt nur Fihigkeiten) bei Kindern sowie in

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 69

einzelnen Fillen auch bei Erwachsenen noch bestérkt sehen. Bevor dazu jedoch
ein Urteil gefillt werden kann, werde ich im Folgenden zunéchst ein weiteres
Argument Nussbaums fiir die Verwirklichung von Freiheit und Pluralitit im Fa-
higkeitenansatz erortern, die These der freistehenden politischen Konzeption.

2.5 DIE ERMOGLICHUNG VON PLURALITAT —
DER FAHIGKEITENANSATZ ALS
POLITISCHE KONZEPTION

Nussbaum mochte ihren Ansatz als eine politische Konzeption verstanden wis-
sen. Sie schlieft damit an die maBgeblich von Rawls geprigte Idee eines politi-
schen Liberalismus an.*? Dies bringt einige grundlegende Bestimmungen mit
sich, die im Folgenden erortert werden sollen. Ich werde erstens darlegen, worin
Nussbaum die zentralen Ideen des politischen Liberalismus sieht. Dabei steht
nicht die Richtigkeit ihrer Interpretation im Vordergrund, sondern es geht darum
auszuarbeiten, was sie fiir ihren Ansatz als wichtig erachtet (2.5.1).43 Zweitens
werde ich zeigen, was daraus fiir das Verstindnis ihres Ansatzes konkret folgt
und inwiefern diese Ausrichtung einen Wandel gegeniiber ihren Uberlegungen in
friihen Texten markiert (2.5.2). (Die Darstellung hier stiitzt sich besonders auf
die Aufsitze Political Objectivity (PO), Political Liberalism and Respect (PLR)
und Perfectionist Liberalism and Political Liberalism (PLP), da Nussbaum sich
in ihnen ausfiihrlicher als in ihren Gesamtdarstellungen zum Féhigkeitenansatz
mit der Bestimmung als politischer Konzeption auseinandersetzt.)

2.5.1 Die Idee des politischen Liberalismus

Der politische Liberalismus nimmt seinen Ausgangspunkt bei der These, dass es
eine ,verniinftige‘ Uneinigkeit (reasonable disagreement) iiber die Frage des
Guten gibt. Diese zeige sich in einer Pluralitit von umfassenden Lehren (com-
prehensive doctrines, manchmal auch: conceptions), die zumindest auf der Basis

42 Neben Rawls setzt sich Nussbaum auch ausfiihrlich mit Charles Larmore auseinander,
der fiir ihre Hinwendung zum politischen Liberalismus ebenfalls eine prigende Rolle
spielt. In einigen Texten nennt sie zudem Jaques Maritain als Vordenker oder gar
,Griinder‘ der Larmore-Rawls-Tradition (PLR, 33, PLP, 19).

43 Allerdings gehe ich durchaus davon aus, dass Nussbaum die Grundideen plausibel
wiedergibt, was ich im Folgenden durch Verweise auf entsprechende Stellen bei

Rawls veranschauliche. Sicher wire eine weiterfiihrende Erorterung aber interessant..

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

einer politischen Konzeption nicht aufgelost werden kann, eben weil es sich um
eine Pluralitit ,verniinftiger® Lehren handele.* Umfassende Lehren werden da-
bei verstanden als ,,Gesamtvorstellungen tiber Wert und Sinn im Leben* (CC,
90). Die Pluralitit solcher Lehren miisse als ein internes und insofern dauerhaf-
tes Charakteristikum moderner Gesellschaften betrachtet werden (PO, 890).

Da der gleiche Respekt es erfordere, dass Menschen ihre Vorstellungen vom
Guten verfolgen konnen (PLP, 17),45 miisse nun eine politische Grundlage ge-
funden werden, die diese soweit wie moglich (und das heifit: soweit es mit einer
gerechten politischen Struktur vereinbar ist) schiitzt (PD, 109). Eine solche
Grundlage konne nur eine politische Konzeption gewihren, die sich auf die
grundlegenden Aspekte einer gerechten Gesellschaft beschrinkt und unabhingig
von umfassenden Annahmen zum Guten in freistehenden moralischen Ideen be-
griindet ist (PLP, 16, vgl. Rawls 2005, 10). Die politische Konzeption unter-
scheide sich damit von anderen Konzeptionen, die umfassende Annahmen zu
Gerechtigkeit machen und diese in partikularen Vorstellungen vom Guten ver-
ankern (PLP, 5). Solche Konzeptionen taugten nicht als politische Grundlage, da
sie eine spezifische Vorstellung etablieren und andere nachordnen — und damit
den gleichen Respekt verletzen: ,,[E]qual respect requires not setting up any one
of the available forms of life as the ideal, but, instead, requires prescinding from
any such ranking of lives.” (PLP, 35f.) Nur eine freistehende Konzeption, die
gegeniiber den verschiedenen Lehren neutral ist, gewihre gleichen Respekt (CC,
109). Dabei ist Neutralitdt ausschlieBlich weltanschaulich zu verstehen. Sie be-
zieht sich also auf das Freistehen gegeniiber umfassenden Lehren. Neutralitét
gegeniiber Moral wird dagegen nicht beansprucht, schlieflich sei es durchaus
notwendig, einen moralischen Standpunkt zu beziehen: ,,Of course a political
view must take a moral stand, basing political principles on some definite values,
such as impartiality and equal respect for human dignity.” (CC, 90) Die in der
politischen Konzeption vorausgesetzte minimale Moral sei aber eben freistehend
gegeniiber den verschiedenen Vorstellungen vom Guten.

Damit verbunden ist die Annahme, dass es tatsdchlich moglich ist, eine poli-
tische Konzeption zu begriinden, der alle ,verniinftigen® Personen zustimmen
konnen. Dies spiegelt sich in der Idee eines iiberlappenden Konsenses (overlap-

44 Ich setze ,verniinftig® hier in Anfithrungszeichen, um zu signalisieren, dass es sich da-
bei um ein besonderes Verstindnis von ,verniinftig® handelt. Nussbaum selbst setzt
reasonable mitunter in Anfithrungszeichen — ihre Bestimmung dessen wird im Fol-
genden noch erldutert.

45 Vgl. dazu auch die Uberlegungen zu Gewissensfreiheit in Kapitel 4.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 71

ping consensus)46 wider. Demnach konne man von einer Schnittfliche der um-
fassenden Lehren beziiglich grundlegender normativer Uberzeugungen ausgehen
(LL, 137). Zwar konne man auf eine solche Ubereinstimmung bzw. Schnittfli-
che nur hoffen (LL, 137), es sei aber anzunehmen, dass ,,die meisten der wesent-
lichen umfassenden Lehren in modernen Gesellschaften die befiirworteten Prin-
zipien im Laufe der Zeit unterstiitzen konnten” (CC, 91). Die politische Konzep-
tion konne dementsprechend als ein ,,Modul* betrachtet werden, welches in viele
verschiedene Lehren eingefiigt werden kann (PLP, 16, vgl. Rawls 2005, 12). Das
bedeutet nicht, dass die in der politischen Konzeption enthaltenen Aspekte in
den umfassenden Lehren oberste Prioritit haben miissten. Worum es geht, ist,
dass sie in den verschiedenen Lehren als fiir politische Zwecke sinnvoll aner-
kannt werden (PLP, 18). Beispielsweise sollten alle die politische Gleichheit von
Minnern und Frauen respektieren — auch dann, wenn sie von einer metaphysi-
schen Ungleichheit iiberzeugt sind (z.B. WHD, 232 FN 106).

Ausgehend davon konne von allen Biirgern und Biirgerinnen verlangt wer-
den, die politische Konzeption anzuerkennen, und zwar nicht nur im Sinne einer
rein formalen, instrumentellen oder gar widerwilligen Zustimmung, sondern als
echte Befiirwortung, die sich auf das eigene Handeln auswirkt: ,,Endorsement
means that the person really holds these ideas — as one part of her overall view
how to live” (CC, 90, Herv. i.O.).47 Hier zeigt sich, dass dem Konsensgedanken
eine wichtige Bedeutung zugeschrieben wird; ein bloBer Modus Vivendi, wie ihn
manche Theorien anstreben, wird im politischen Liberalismus als nicht ausrei-
chend erachtet (FJ, 196, vgl. Rawls 2005, 147). Dabei wird durchaus zugestan-
den, dass nicht ausnahmslos jede umfassende Lehre am iiberlappenden Konsens
teilnehmen wird (PLP, 22). Sofern das aber lediglich, wie angenommen, ,unver-
niinftige* Vorstellungen betreffe, verletze das nicht den gleichen Respekt (und
gefdhrde nicht die Legitimitidt der Konzeption oder stelle ihre weltanschauliche
Neutralitét in Frage).

Wichtig ist in diesem Zusammenhang die Bestimmung des , Verniinftigen®,
weil sich an ihr entscheidet, ob eine Lehre durch die politische Konzeption er-

46 Hier besteht erneut eine Ubersetzungsschwierigkeit — hiufig wird overlapping mit
,iibergreifend* iibersetzt (z.B. in der Ubersetzung von Rawls durch Hinsch, siehe etwa
Rawls 1999b). Ich bevorzuge allerdings die néher am Englischen bleibende Uberset-
zung des ,Uberlappens‘, weil sie bildlich anschaulich macht, dass die umfassenden
Lehren an einem Bereich eben ,iiberlappen‘ und eine Schnittmenge bilden.

47 Nussbaum zufolge ist dafiir nicht zuletzt eine entsprechende Erziehung der Biirgerin-
nen und Biirger notwendig. Zu ihren weiterfiihrenden Uberlegungen dazu siehe Kap.
2.8.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

moglicht werden sollte und ob sie im iiberlappenden Konsens beriicksichtigt
werden muss. Nussbaum zufolge sollten diejenigen Personen und Lehren als
,verniinftig® gelten, die sich an der Norm des gleichen Respekts orientieren.*®
Als ,unverniinftig‘ seien demgegeniiber Lehren zu betrachten, die den gleichen
Respekt nicht anerkennen wie z.B. rassistische Lehren (PLR, 27). Diese sollten
zwar nicht verboten werden, es sei aber legitim und notwendig, sie durch die po-
litische Konzeption einzuschrinken.

A ,reasonable citizen is one who respects other citizens as equals. A ,reasonable‘ com-
prehensive doctrine is one endorsed by such a reasonable citizen, that is, including a seri-

ous commitment to the value of equal respect for persons as a political value.” (PLP, 33)

Das Kriterium des ,Verniinftigen® wird also ethisch verstanden. Nussbaum dis-
tanziert sich damit von einer Bestimmung, wonach das , Verniinftige‘ an theore-
tische Merkmale und an argumentative Begriindungen gekniipft ist (PLP, 24-
32).49 Eine solche Bestimmung sei problematisch, da sie eine Reihe von Be-
griilndungen aus religiosem Glauben nicht als ,verniinftig* betrachte, selbst wenn
die entsprechenden Lehren den gleichen Respekt anerkennen und stiitzen (PLP,
30). Damit aber wiirden religiose Menschen nicht respektiert (PLP, 32). Eine
ethische Bestimmung sei inklusiver und entspreche der Idee des politischen Li-
beralismus besser:

.We must, then, avoid defining ,reasonable‘ in a way that denigrates the grounds of some
people’s doctrines: to do otherwise is to violate the very abstemiousness toward contro-
versial epistemological and metaphysical doctrines that political liberalism rightly asks us

to insist upon. Therefore, let’s stick with the ethical definition of ,reasonable.** (PLP, 33)

Insgesamt, so die These, konne eine politische Konzeption im Sinne des politi-
schen Liberalismus gleichen Respekt besser gewihren als andere Ansitze. Dar-
iiber hinaus habe sie auch noch einen strategischen Vorteil, sie fordere namlich
die Stabilitdt (PLP): Eben weil keine Vorstellung vom Guten bevorzugt werde,

48 Wenn hier und in den folgenden Kapiteln von ,verniinftig® in Anfithrungszeichen die
Rede ist, ist das auf diese Bestimmung zu beziehen.

49 Dies vertrete vor allem Larmore. Bei Rawls, so stellt Nussbaum fest, lieBen sich beide
Interpretationen finden, die an theoretische Merkmale gekniipfte und die ethische
(PLP, 24-32). Er sei daher ,,mindestens zerrissen* und sie distanziert sich diesbeziig-
lich von ihm (PLP, 32).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 73

konne sie von allen Menschen (mit ,verniinftigen Lehren) akzeptiert werden.
Darin sei ein weiterer Vorteil gegeniiber anderen Theorien zu sehen.

,,Given that all societies contain a plurality of religious and secular views of
the meaning and purpose of human life it seems strategically unwise to adopt a
political view that opts for one of these against the others: such a political regime
is likely to prove unstable, at least under conditions of freedom.“ (CC, 89)

2.5.2 Der Fahigkeitenansatz als politische Konzeption

Nussbaum pléadiert nun dafiir, dass ihr Fihigkeitenansatz eine politische Konzep-
tion darstellt. ,,The capabilities approach is a political doctrine about basic enti-
tlements, not a comprehensive moral doctrine.” (FJ, 155) Die Fahigkeitenliste sei
freistehend begriindet und beziehe sich nur auf minimale, fiir den gleichen Res-
pekt notwendige Aspekte guten menschlichen Lebens (FJ, 71, fiir ihre Methode
zur Begriindung der Fihigkeitenliste siehe Kap. 2.6). Daher konne davon ausge-
gangen werden, dass ihr Menschen mit verschiedenen Vorstellungen vom Guten
zustimmen und sie Gegenstand eines iiberlappenden Konsenses ist: ,,I argue, the
capabilities can be the object of an overlapping consensus among people who
otherwise have very different comprehensive conceptions of the good.” (WHD,
5, Herv. 1.0.)

Die Bedeutung dieser Verortung im politischen Liberalismus zeigt sich an
ihrer Abgrenzung zu umfassend-liberalen Ansétzen. Mit ihnen teilt Nussbaum
zwar grundlegende liberale Werte, als politische Grundlage lehnt sie sie jedoch
ab, weil sie zu umfassende Annahmen machten. (Das driickt sich auch in der Be-
zeichnung eines perfektionistischen Liberalismus [perfectionist liberalism] aus,
PLP).50 Deutlich macht sie die Abgrenzung beispielsweise an den verschiedenen
Konzepten von Freiheit:’' So stelle das Freiheits- bzw. Autonomieverstandnis
umfassend-liberaler Ansétze zu hohe Anforderungen, die nicht zuletzt implizie-
ren, dass jede Unterordnung unter religiose Autorititen als problematisch und
Bedrohung von Freiheit abgelehnt wird (PLR, 40). Damit erweise es sich als ein

50 Sie nimmt dabei vor allem Joseph Raz kritisch in den Blick, setzt sich aber auch mit
Isaiah Berlin sowie Kant, Mill und auch Habermas kritisch auseinander. Die Kritik
selbst lehnt sie wieder stark an Rawls (und Larmore) an.

51 Ein anderes Konzept, das sie in diesem Zusammenhang maligeblich diskutiert, ist je-
nes des Pluralismus. Hier verweist sie darauf, dass Menschen zwar die Ermoglichung
von Pluralitdt um des Respekts willen als politische Forderung respektieren sollten,
man aber nicht die Anerkennung einer Pluralitit richtiger Lebenswege fordern diirfe.

Vielmehr sei es legitim, den eigenen Weg als richtigen anzunehmen (PLP, 14f.).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

weltanschaulich umfassendes Konzept, das von vielen ,verniinftigen® religiosen
Menschen nicht geteilt werden kann, zu deren Vorstellung vom Guten es gehort,
sich einer religiosen Autoritidt unterzuordnen (PLP, 11). Der gleiche Respekt er-
fordere es (gerade gegeniiber religiosen Menschen), nicht ein umfassendes, son-
dern ein politisches Konzept von Autonomie bzw. Freiheit zugrunde zu legen,
welches Vorstellungen vom guten Leben ermdglicht, die eine Einschrinkung
umfassender Autonomie bedeuten — vorausgesetzt, die Einzelnen entscheiden
sich dafiir (PLP, 36). Menschen sollten also die Freiheit haben, sich zwischen
verschiedenen Vorstellungen vom Guten entscheiden zu kénnen, und zwar ohne
dass Freiheit so umfassend verstanden wird, dass sie diese freie Wahl selbst wie-
der durch den Ausschluss bestimmter Vorstellungen einschrinkt: ,,[N]o an-
nouncement is made by the state that lives lived under one’s own direction are
better than lives lived in submission to some form of religious or cultural or mili-
tary authority.” (Ebd.) Nussbaum schlie3t hier an Rawls’ Rede von ,,politischer
Autonomie an — um Missverstindnisse zu vermeiden, stellt sie in ithren Ausfiih-
rungen zum Féhigkeitenansatz aber bewusst nicht Autonomie, sondern prakti-
sche Vernunft ins Zentrum ihrer Ausfithrungen (PLR, 39).

Mit dieser und #hnlichen Uberlegungen macht Nussbaum an vielen Stellen deut-
lich, dass und warum es ihres Erachtens von groer Bedeutung ist, den Fihigkei-
tenansatz als eine politische Konzeption zu begreifen. Allerdings trifft sie diese
Charakterisierung keineswegs von Anfang an, vielmehr ist hier ein Wandel zu
beobachten. In frithen Aufsitzen tibernimmt sie ndmlich von Aristoteles nicht
nur den Vorrang des Guten, sondern zugleich die Idee eines einzigen Konzepts
vom gelingenden Leben (single idea of flourishing) (FJ, 182)‘52 Dies steht in kla-
rem Gegensatz zu der im politischen Liberalismus angestrebten Ermoglichung
einer Pluralitdt von Vorstellungen vom Guten und wird dementsprechend spiter
von ihr als politische Grundlage abgelehnt:

.Rather than thinking of the capabilities-based view of the good as supplying a compre-
hensive, though highly general, account of the basis for a good human life, I now under-
stand the capabilities as the basis for a specifically political conception of central human
goods [...] that are thought to have value in connection with a political conception of the
person.” (LL, 140)

52 Dementsprechend kann man ihre frithen Texte auch als Kritik am politischen Libera-

lismus lesen (so z.B. Sturma 2000, der diese Kritik herausstellt).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 75

Nussbaum nimmt also eine bewusste Abgrenzung zu Aristoteles vor: ,,All of this
is thoroughly un-Aristotelian* (HD, 361). Das bedeutet aber keineswegs, dass al-
le Ideen élterer Texte verworfen werden miissten. Die Grundideen des aristote-
lisch hergeleiteten Vorrangs des Guten werden durchaus (wie in den vorange-
gangenen Kapiteln gezeigt) weitergefiihrt, sie sollen lediglich in der Hinsicht des
politischen Liberalismus modifiziert werden (z.B. PA, 284 in Bezug auf
AHN).53 Vor diesem Hintergrund ldsst sich fiir die Rede von ,dicken‘ bzw.
,diinnen‘ Annahmen (Kap. 2.3) noch einmal unterstreichen, dass Nussbaum ih-
ren Ansatz nur in Bezug auf die Begriindung als politische Konzeption in jlinge-
ren Texten als ,diinn‘ bezeichnet (CC, 90). Die Veridnderung bezieht sich nicht
auf den Vorrang des Guten, sondern auf die Bestimmung als politische Konzep-
tion mit minimalen, freistehenden Annahmen: Das Gute soll politisch konzipiert
werden.”*

Der Wandel zum politischen Liberalismus wird von Nussbaum in der Mitte
der 1990er Jahre verortet (PA, AACM, AS). In die Phase vor diesem Wandel
fallen folglich Texte wie AHN (siehe dazu: PA, 284) sowie die meisten der in
GGL iibersetzten Aufsidtze (namentlich ordnet sie ASD hier ein: AACM, 105).
Dagegen sind alle Gesamtdarstellungen zum Fihigkeitenansatz bereits im Sinne
des politischen Liberalismus verfasst (CC, FJ, WHD). Es ist allerdings darauf
hinzuweisen, dass sich der Wandel allméhlich vollzieht und mit anderen Ent-
wicklungen verkniipft ist (vgl. Kap. 2.3.1). Gemeinsam weisen sie in die Rich-
tung einer zunehmenden Beriicksichtigung von Freiheit und Pluralitit.”

Durch die Bestimmung als politische Konzeption wird der Fihigkeitenansatz
Nussbaum zufolge iiberzeugender mit Blick auf den gleichen Respekt und die
Stabilitdt (siehe oben: Kap. 2.5.1). Dariiber hinaus soll mit dem Wandel der An-
spruch auf universale Geltung gestirkt werden — nur ein Ansatz, der eine Form
des politischen Liberalismus darstellt, konne Universalitit beanspruchen: ,,Any
universalism that has a chance to be persuasive in the modern world must, it
seems to me, be a form of political liberalism.“ (SSJ, 9)

53 In diesem Sinn zitiert sie auch weiterhin die sozialdemokratisch-aristotelischen Ansit-
ze von T.H. Green und Ernest Barker affirmativ (etwa mit Blick auf die Kritik an
Wirtschaftsliberalen: CC, 142), auch wenn sie sie zugleich als umfassende Lehren kri-
tisiert und sich von ihnen distanziert (AACM, 105).

54 Die Einschitzung von Christian Spief3, Nussbaum bekriftige die ,,Vorrangstellung des
Rechten vor dem Guten* ist daher mindestens ungenau (Spiefl 2008, 308).

55 Vgl. dhnlich Miiller, der von einer ,,zunehmende[n] Konvergenz mit dem politischen
Liberalismus Rawls’scher Pragung® spricht (Miiller 2003, 311).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Tatsédchlich ist vieles an dem Wandel zum politischen Liberalismus iiberzeu-
gend, allem voran die Intention, den weltanschaulichen Pluralismus zu bertick-
sichtigen und verschiedene Vorstellungen vom Guten gleichermallen zu respek-
tieren. In den Diskussionen zur universalen Geltung sowie zum Sékularismus
wird sich zudem zeigen, dass beispielsweise das ethische Verstindnis des Krite-
riums des , Verniinftigseins® plausibel ist (Kap. 3.2 und Kap. 5.2). Aulerdem be-
stehen fiir die Begrenzung der Freiheitsforderung gute Griinde (wenngleich er-
neut der Einwand zu bedenken ist, ob ein in dieser Weise begrenzter Ansatz
nicht zu minimal ist, etwa um Frauenrechte in sinnvoller Weise durchzusetzen
[vgl. Kap. 2.4.2]; dies muss in der Diskussion noch genauer erwogen werden
[Kap. 3.2]).

AuBerst umstritten ist allerdings die Idee der weltanschaulichen Neutralitiit.
Bezweifelt wird dabei zum einen, ob Nussbaums Ansatz weltanschauliche Neut-
ralitit fiir sich behaupten kann, da er doch so stark an einen Vorrang des Guten
gebunden ist (Kap. 3.1); konkret ist zu iiberlegen, ob ihr Freiheitskonzept nicht
selbst an Vorstellungen vom Guten riickgebunden ist (Kap. 3.2 und, in anderer
StoBrichtung, Kap. 5.1). Zum anderen wird grundsitzlich in Frage gestellt, ob
eine freistehende, von allen Vorstellungen vom Guten getrennt begriindete Mo-
ral moglich ist und ob eine darauf gegriindete politische Konzeption wirklich
dem Respekt gerecht wird und zur Stabilitdt beitrigt (Kap. 3.2, Kap. 5.2 und
Kap. 6). Solche Kritik betrifft Nussbaums Ansatz in einer sehr grundlegenden
Weise, da schlieBlich alle inhaltlichen Aussagen an die These der weltanschauli-
chen Neutralitdt gekniipft sind. Die Diskussion dessen wird daher in allen drei
Diskussionsschritten eine zentrale Rolle spielen.

Fazit

Nussbaum bestimmt ihren Ansatz als eine politische Konzeption, die freistehend
und neutral gegeniiber umfassenden Lehren sei und aufgrund dessen alle ,ver-
niinftigen‘ Vorstellungen vom Guten ermégliche. Ich habe gezeigt, dass hier ein
maBgeblicher Wandel in ihrem Ansatz vollzogen wird — von der aristotelischen
Voraussetzung eines guten menschlichen Lebens hin zu der Anerkennung von
und dem Respekt gegeniiber der Pluralitit umfassender Lehren. Die Konzeptio-
nalisierung im Sinne des politischen Liberalismus soll den gleichen Respekt ge-
geniiber Menschen mit unterschiedlichen Vorstellungen vom Guten gewihren
und zur Stabilitédt beitragen. Nicht zuletzt soll so auch die Plausibilitit des Fa-
higkeitenansatzes als einem universalen Mal3stab erhoht werden. Einige der da-
mit verbundenen Ideen werden in den folgenden Kapiteln wieder aufgegriffen
und noch weitergefiihrt (so etwa das methodische Vorgehen zur Bestimmung der
Fahigkeitenliste als freistehender Konzeption: Kap. 2.6).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 77

Dieser Wandel erscheint einerseits duBerst plausibel, insofern er darauf zielt,
Pluralitit stiarker zu beriicksichtigen. Andererseits bringt die Orientierung am po-
litischen Liberalismus nicht nur Vorteile mit sich, sondern ebenfalls einige
Schwierigkeiten. Und diese betreffen nicht nur die Anwendung auf den Fihig-
keitenansatz, sondern die grundlegenden Ideen des politischen Liberalismus
selbst, insbesondere die Annahme der freistehenden politischen Konzeption.
Dies macht eine eingehende Auseinandersetzung mit diesen Ideen notwendig,
und zwar sowohl im Zusammenhang der Universalismus- als auch der Sékula-
rismusdebatte.

2.6 NUSSBAUMS HOLISTISCHE BEGRUNDUNG

Eine zentrale Herausforderung fiir Nussbaums Fihigkeitenansatz besteht darin,
zu zeigen, wie eine am guten Leben ausgerichtete Liste von zentralen menschli-
chen Fihigkeiten als universaler Maf3stab gerechtfertigt werden kann. In diesem
Kapitel werde ich daher genauer darauf eingehen, wie eine solche Liste ihres Er-
achtens begriindet werden kann. Den Ausgangspunkt von Nussbaums Begriin-
dungsmethode bildet das grundlegende Anliegen, eine Theorie zu konzipieren,
die auf die Praxis bezogen und offen fiir Verdnderungen ist (2.6.1). Die holisti-
sche Methode, mit der Nussbaum ihre Féahigkeitenliste begriindet, baut auf dieser
Uberlegung auf und fiihrt sie fort. Hier wird ein Uberlegungsgleichgewicht a la
Rawls, welches Verdnderungen ermoglichen soll, verbunden mit der Forderung,
sich mitfithlend in andere hineinzuversetzen und sich also mit den realen (aber
auch mit fiktiven) Situationen anderer Personen genau auseinanderzusetzen
(2.6.2). Ausgehend von diesen allgemeinen Uberlegungen kann dann genauer
gezeigt werden, wie auf diese Weise nun die Féhigkeitenliste selbst begriindet
werden soll (2.6.3).

2.6.1 Der Anspruch einer praxisbezogenen und offenen Theorie

Ein maBgeblicher methodischer Ausgangspunkt von Nussbaums Uberlegungen
zum Fihigkeitenansatz ist die Uberzeugung, dass politisches Handeln als Grund-
lage eine praxisbezogene und offene Theorie erfordert. Das impliziert als erstes
eine grundsitzliche Wertschitzung der Bedeutung theoretisch entwickelter ob-
jektiver Prinzipien. Nussbaum zufolge kommt dem philosophischen Theoretisie-
ren eine wichtige Bedeutung fiir politisches (wie allgemein fiir praktisches) Han-
deln zu, da es durch Abstraktion und Systematisierung helfe, zu verniinftigen Ur-
teilen und zu Gerechtigkeit zu gelangen. Sie wendet sich damit gegen Kritiker

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

und Kritikerinnen, die philosophische Theorie grundsitzlich fiir zu abstrakt und
realititsfern halten, um zur Losung politischer Probleme beitragen zu konnen
(WHD, 35).56 Thnen hilt sie entgegen, dass gerade die Abstraktion und systema-
tisierende Verallgemeinerung philosophischer Theorie notwendig sei, um sinn-
volles politisches Handeln zu ermoglichen:

] am convinced [...] that the systematic arguments of theory have an important practical
function to play in sorting out our confused thoughts, criticizing unjust social realities, and
preventing the sort of self-deceptive rationalizing that frequently makes us collaborators
with injustice.” (WHD, 36)57

Nussbaum teilt mit den Kritikerinnen und Kritikern aber das Anliegen, dass eine
politisch-philosophische Theorie einen starken Praxisbezug haben miisse. Nur
wenn sie praktische Erfahrungen (immer wieder) einbeziehe, konne Philosophie

56 Dies bezieht sich zum einen auf die Infragestellung durch nicht-philosophische Per-
spektiven: So habe sie bei ihrer Arbeit beim World Institute for Development Econo-
mics Research (WIDER) eine grundlegende Ablehnung philosophischer Untersu-
chungen erfahren (VNM, 91). Zum anderen bezieht sich das aber auch auf eine inner-
philosophische Debatte — einige ihrer Texte, wie Vom Nutzen der Moraltheorie fiir
das Leben (VNM), widmen sich in diesem Sinn vorrangig der Verteidigung einer —
praxisbezogenen — Theorie, namentlich gegeniiber den Einwénden von Bernard Willi-
ams, Annette Baier, Alasdair MacIntyre und Cora Diamond. Dabei geht es Nussbaum
um die Widerlegung des Vorwurfes, dass ,,das Aufstellen von Theorien in der Ethik
[...] sowohl nutzlos als auch schidlich sei, weil es die Praxis verzerre und nichts leiste,
was nicht auch durch zwanglosere Arten ethischer Reflexion zu gewinnen sei.*
(VNM, 16) (v.a. VNM, 45-55). Ihr wesentliches Argument besteht hier in der Unter-
scheidung von Moraltheorie und Regelsystemen. Tatsdchlich, so ihr Gegenargument,
wiirden sich viele der Einwénde nédmlich auf Regelsysteme beziehen, die weder so ge-
nau und systematisch wie Theorien noch so kontextsensibel fiir Einzelfille wie parti-
kulare Urteile seien — was wiederum mit ihrer spezifischen Funktion, der Erleichte-
rung des alltdglichen Handelns, zu erkldren sei (VNM, 51). Moraltheorie helfe dage-
gen wie oben angesprochen durch ihre Systematik gerade zu sinnvollen Urteilen zu
kommen, nicht zuletzt, weil sie mehr noch (anders als Regeln) mit der Forderung ver-
bunden sei, dass ihre universalen Aussagen durch konkrete Urteile auf die Anforde-
rungen der partikularen Kontexte angewandt werden miissen (VNM, 51). Sie sei daher
in einer sinnvollen Weise abstrakt und durchaus auf die Praxis bezogen.

57 Siehe auch die Uberlegungen zum Nutzen (religions)politischer Prinzipien in Kap.
43.1.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 79

fur das politische Handeln relevant sein: ,,Philosophy can offer good guidance to
practice, I believe, only if it is responsive to experience and periodically immer-
sed in it.” (WHD, 300) Unter erneutem Riickgriff auf Aristoteles versteht sie
dies nicht als Infragestellung des Nutzens von Theorie, sondern als Anforderung
an ihre Gestaltung — sie solle eben praxis- und erfahrungsbezogen sein (ASD,
31). Damit verbunden ist auch eine weitere Abgrenzung, ndmlich im Hinblick
auf ihr feministisches Anliegen. Postmoderne feministische Ansétze seien genau
dafiir zu kritisieren, dass sie zu praxisfern sind. Sie gefahrdeten auf diese Weise
das feministische Ziel politischer Verdnderungen (WHD, 11, vgl. insbesondere
auch die Kritik an Judith Butler in PP).

Theoretische Uberlegungen sollten sich intensiv mit ,,echten Fillen® und
.empirischen Fakten* auseinandersetzen (WHD, 11). Dabei sei es wichtiger,
Einzelfille komplex und umfassend zu untersuchen, als oberfldchliches Wissen
zu mehreren Fillen zu sammeln (HD, 368). Das bedeutet, dass Nussbaum empi-
rischen Fakten wie Statistiken u.d. zwar zur Sensibilisierung fiir bestimmte Prob-
leme eine wichtige Rolle zuschreibt, es aber fiir notwendig hilt, sich die Lebens-
situationen konkreter Personen genauer anzuschauen, um deren Schwierigkeiten
und Bediirfnisse wirklich verstehen zu konnen (siehe dazu mehr unten: Kap.
2.6.2). Damit geht auch einher, dass man sich, um aus den Fakten tatsichlich et-
was fiir die Begriindung der ethischen Theorie gewinnen zu konnen, auf ethisch
bereits evaluierte Erfahrungen stiitzen muss: ,,[W]e will learn nothing from the
lives we encounter if we do not bring to our experience such evolving theories of
justice and the human good as we have managed to work until then.” (WHD,
300)58 Dies zielt zum einen darauf ab, dass es keine uninterpretierten Fakten gibt
und diese auch fiir eine ethische Theorie nicht hilfreich wiren (siche dazu auch:
2.6.3). Zum anderen macht es noch einmal deutlich, dass nicht nur die ethische
Theorie von der Praxis abhéngt, sondern auch die moralische Relevanz der Pra-
xis von der theoretischen Reflexion philosophischer Theorien abhéngig ist.

Der Féhigkeitenansatz, so Nussbaums These, sei eine in diesem Sinn praxis-
bezogene Theorie. Das zeige sich schon in seiner Entwicklung, die wesentlich
durch die an der praktischen Entwicklungspolitik ausgerichtete Arbeit am World
Institute for Development Economics Research (WIDER) geprigt gewesen sei
(vgl. WHD, xv). Konkret hat sich Nussbaum besonders mit dem Kontext Indien
und vor allem mit der Situation indischer Frauen beschiftigt (OHWYV, 201f., vgl.

58 Vgl. die Uberlegungen zu subjektiven Priferenzen bzw. Wiinschen: Diese sollen in
die Theorie einbezogen werden, da sie auf vorhandene Bediirfnisse aufmerksam ma-

chen, sie miissen aber ebenfalls bewertet werden (WHD, 119, vgl. Kap. 2.3.2).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

z.B. CW, WHD).59 Ausfiihrlich hat sie hierzu eine Reihe von statistischen und
historischen Daten untersucht und dariiber hinaus durch Gespriache und gemein-
same Reisen versucht, die konkreten Lebenssituationen, Vorstellungen und Be-
diirfnisse von indischen Frauen zu verstehen (OHWYV, 202). Fiir ihre Theorie-
entwicklung sei diese Auseinandersetzung au3erordentlich wichtig gewesen und
sie habe ihr maBgeblich geholfen, wichtige Probleme zu erkennen (CC, 80).

Mit der Uberlegung zum Wechselverhiltnis von Theorie und Praxis geht
weiterhin die Forderung einher, dass eine politisch-philosophische Theorie durch
Offenheit gekennzeichnet sein miisse. Offen soll sie zunichst einmal gegeniiber
den Anforderungen der Praxis sein, da ,,neue Probleme zu Anderungen in der
theoretischen Struktur selbst fithren* (FJ, 8). Das bedeutet, dass die politische
Konzeption ,,Gegenstand stindiger Uberpriifung und des stindigen Uberden-
kens® sein soll (FJ, 78). Dass ihr eigener Ansatz in solcher Weise stetig auf Ver-
dnderungen in der Welt reagiere, belegt Nussbaum mit einzelnen Beispielen der
Modifizierung der Fihigkeitenliste. Etwa habe sich der Status der Fihigkeiten
,Eigentum* (als Teil der 10. Fihigkeit) und des ,Zusammenlebens mit anderen
Spezies‘ (Fahigkeit 8) durch die Beschiftigung mit konkreten Lebenssituationen
und Erfahrungen geédndert: Beide haben an Bedeutung gewonnen, das Zusam-
menleben mit anderen Spezies wurde sogar iiberhaupt erst spiter hinzugefiigt
(WHD, 156f., ausfiihrlich in PPIF). Weiterhin bezieht sich die Offenheit in ge-
wisser Weise auch auf Anregungen von anderen Theorien, was insbesondere der
Wandel zum politischen Liberalismus veranschaulicht, den sie in ausdriicklicher
Auseinandersetzung mit Rawls’ theoretischen Annahmen vollzieht (Kap. 2.5.2,
systematisch kann man das am ehesten im Uberlegungsgleichgewicht verorten:
Kap. 2.6.2). Grundsitzlich mochte Nussbaum ihre Uberlegungen zum Fihigkei-
tenansatz dementsprechend als work in progress verstanden wissen (AACM,
103).

Nussbaum nennt gute Griinde fiir die Notwendigkeit einer praxisbezogenen The-
orie, in der die Offenheit gegeniiber Verinderungen systematisch verankert ist.
Gerade mit Blick auf die Universalismusdebatte scheint das prinzipiell sinnvoll
zu sein, da sowohl der (fehlende) Praxisbezug als auch die (fehlende) Offenheit
hiufig Gegenstand von feministischen wie auch interkulturellen Einwinden sind
(Kap. 3.3.1). Allerdings kennzeichnet Nussbaum oft nicht klar, worin ihre aktu-
elle Position besteht und wo Veridnderungen erfolgt sind (vgl. Kap. 2.4.2 und
2.5.2). Das macht es nicht nur schwierig, diese Verdnderungen und die bean-

59 Im Rahmen ihrer religionspolitischen Erorterungen erfolgt dann vor allem ein Fokus
auf die USA (Kap. 4.3.1, 4.4 und Kap. 5.3).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 81

spruchte Offenheit (an)zuerkennen, es fiihrt auch dazu, dass man mitunter In-
konsistenzen unterstellt, wo moglicherweise einfach ein Wandel vorliegt (siehe
dazu auch Kap. 6.2). Eine ausdriicklichere Markierung wire insofern hilfreich
fiir die Beurteilung der Plausibilitit ihres Ansatzes.

Es stellt sich aber auch grundsétzlich die Frage, wie gut es Nussbaum mit ih-
rem Ansatz gelingt, die Anforderung einer praxisbezogenen und offenen Theorie
zu erfiillen. Insbesondere ist zu tiberlegen, als wie offen er angesichts der Festle-
gung auf eine objektive Fahigkeitenliste gelten kann. So konnte man fragen, ob
nicht die Auswahl der Praxisbeziige derart stark von der Theorie bestimmt wird,
dass eine Verinderung durch sie nahezu ausgeschlossen ist — eine Uberlegung,
die in den folgenden beiden Abschnitten weiter verfolgt wird. Dartiber hinaus
deuten ihre Uberlegungen zur praxisbezogenen Theorie mehr noch an, dass sie
sich gegeniiber bestimmten theoretischen Anregungen verschlieit. Das scheint
vor allem in Bezug auf postmoderne Ansitze der Fall zu sein, die sie als praxis-
fern kategorisch (und vor allem in PP sehr polemisch) ablehnt (diese Ablehnung
zeigt sich auch in ihrer Kritik des Kulturrelativismus: Kap. 2.7.3). Auf diese
Weise wird sie aber nicht nur der Vielfalt solcher Positionen nicht gerecht, son-
dern sie schliet zudem aus, dass von diesen Ansitzen sinnvolle Anregungen
ausgehen konnten. Ich werde in der Diskussion noch erortern, dass und inwie-
fern Nussbaum dadurch wichtige Anregungen iibersieht oder nicht ernst nimmt
(Kap. 3.3).

2.6.2 Die holistische Begriindung: Uberlegungsgleichgewicht
und Narration

Ausgehend von der grundlegenden Forderung einer praxisbezogenen universalen
Theorie pliddiert Nussbaum dafiir, dass die Begriindung des Fihigkeitenansatzes
holistisch erfolgen soll (FJ, 355). Die zentrale Begriindungsfigur dafiir ist das
Uberlegungsgleichgewicht, mit dem sie erneut an Rawls ankniipft (mehr als er
hebt sie dabei jedoch auch die Verwurzelung dessen bei Aristoteles hervor: CC,
77, vgl. Rawls 1999a, 51).60 Demnach sollen in einem Prozess des wechselseiti-
gen Abgleichens theoretische Positionen und Urteile bzw. Intuitionen®’ gegenei-
nander getestet und, wo notwendig, modifiziert (bzw. zuriickgewiesen) werden

60 In Rawls 2005 fillt der Verweis auf Aristoteles ganz weg.

61 Hier zeigt sich ein Unterschied zu Rawls: Wihrend er die Bedeutung von Intuitionen
in diesem Verfahren kritisch beurteilt, bezieht sich Nussbaum positiv auf sie — und un-
terstellt, dass seine Konzeption letztlich ebenso stark wie ihre auf Intuitionen aufbaue.

Siehe fiir ihre Begriindung dessen: FJ Kap. 3.viii.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

(HD, 358). Nichts diirfe (entsprechend des Anspruchs der Offenheit) von vorn-
herein als unverédnderbar gelten (FJ, 353).

,.We hope, over time, to achieve consistency and fit in our judgements taken as a whole,
modifying particular judgements when this seems required by a theoretical conception that
seems in other respects powerful, but modifying or rejecting the theoretical conception

when that has failed to fit the most secure of our moral intuitions.” (WHD, 102)

Damit verbunden ist die Idee einer sokratischen Untersuchung der grundlegen-
den ethischen Intuitionen. Diese fordert, dass ,,wir unsere moralischen Urteile
und Intuitionen untersuchen und uns fragen, welche von ihnen die ,tiefsten und
grundlegendsten‘ sind*“ (FJ, 352). Fiir die einzelnen Biirger und Biirgerinnen
heiflit das laut Nussbaum, dass jede und jeder in Auseinandersetzung mit ver-
schiedenen Intuitionen und Theorien die eigenen Urteile und Intuitionen kritisch
erforschen soll, um dann zu einer stabilen Position zu kommen, die sowohl mit
den Urteilen als auch mit den theoretischen Prinzipien zusammenpasst (CC, 78).
Aus der Perspektive der Theoriebildung bedeutet das wiederum, dass man zeigen
muss, wie gut die theoretischen Annahmen ethische Intuitionen einfangen (CC,
78). Dementsprechend bittet Nussbaum genau aus dieser Perspektive heraus nun
ihre Leserinnen und Leser, zu iiberlegen, was Menschenwiirde bedeutet und was
ein menschenwiirdiges Leben verlangt — und sie nimmt an, dass die dabei auf-
tauchenden Intuitionen groBe Ubereinstimmung mit ihrer Liste aufweisen (CC,
78f., siehe auch unten: 2.6.3). Davon ausgehend miisse dann als nichstes gezeigt
werden, dass und inwiefern ihre Theorie dies besser aufgreift und konzeptionali-
siert als andere Theorien (CC, 79). (Dass diese Aufgabe einen wesentlichen Teil
ihrer Argumentation darstellt, ist in der bisherigen Darstellung bereits deutlich
geworden, siehe v.a. Kap. 2.3.3).

In diesem Prozess der Begriindung und des Abwigens kommt Nussbaum zufol-
ge neben den Urteilen und den theoretischen Prinzipien auch der Vorstellungs-
kraft (imagination) eine wichtige Bedeutung zu. Es sei wesentlich fiir die Erfor-
schung der Intuitionen, sich verschiedene Lebenssituationen vorstellen zu kon-
nen (FJ, 353) und sich dabei in andere Menschen hineinzufiihlen, mit ihnen mit-
zufiihlen (sympathetic imagining, FJ, 355).62

62 Auch darin unterscheidet sie sich von Rawls, bei dem dies keine Rolle spielt — ihres
Erachtens aber spielen sollte, da er fiir die Begriindung seines Urzustandes ebenfalls
an die Vorstellungskraft appelliere (FJ, 353).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 83

Diese Vorstellung fremder Lebenssituationen stellt nun auch einen ausdriick-
lichen Praxisbezug her, sie setzt laut Nussbaum ndmlich eine Kenntnis empiri-
scher Daten wie Statistiken und historische und soziologische Studien voraus
(OHWYV, 201). Dennoch komme solchen Daten, wie oben angesprochen, nur be-
grenzte Bedeutung zu — entscheidend sei, dass man einen Zugang zu ihnen ge-
winnt, und dies geschehe vor allem iiber erzihlte Erfahrungen: Narrationen.
»~Narratives help [...| readers focus on a wider range of problems and issues, and
also cultivate the imagination® (CC, 81, zur Idee der ,Kultivierung® bzw. Er-
ziehung siehe Kap. 2.8). Narrationen ermdglichten nicht nur besser das Hinein-
fiihlen in die Lebenswelten anderer Menschen mit ihren Problemen und Bediirf-
nissen, sie konnten durch ihre Komplexitit im Unterschied beispielsweise zu
Statistiken die Pluralitiit der fiir das gute Leben wichtigen Aspekte und die Ver-
wobenheit verschiedener Problematiken nahebringen (OHWYV, 202). Neben den
Geschichten reeller Personen tragen Nussbaum zufolge fiktive Erzdhlungen
ebenfalls zur Entwicklung der Vorstellungskraft bei. Sie schreibt daher auch Li-
teratur eine gewisse Rolle fiir die politische Konzeption zu (OHWYV, 203).63

In den meisten ihrer Texte erzéhlt Nussbaum daher an der ein oder anderen
Stelle vom Schicksal einzelner Personen oder auch von ihren eigenen Erfahrun-
gen. So schildert sie beispielsweise konkrete Lebenssituationen von Personen
mit Behinderung, um begreiflich zu machen, dass ihnen die Grundbefihigung
ermoglicht werden sollte (CPCD, FJ). Und um ihr Pliddoyer fiir Gewissensfrei-
heit zu unterstreichen, flicht sie mehrfach ihre personlichen Erfahrungen mit Re-
ligion ein (siehe dazu ausfiihrlich Kap. 4.5). Im Zusammenhang der Begriindung
des universalen Anspruchs der Fahigkeitenliste erzidhlt Nussbaum besonders
hiufig von Vasanti und Jayamma (vgl. z.B. CC, WW, WHD), zwei indischen
Frauen, die sie bei einem ihrer Aufenthalte in Indien kennengelernt hat. Ausfiihr-
lich schildert sie, wie die beiden Frauen aussehen, welchen Hintergrund sie ha-
ben (ihre Kaste, ihr Einkommen, ihre Familienverhéltnisse) und auch welche
Schwierigkeiten ihre Lebenssituationen bergen, nicht zuletzt aufgrund der (zwar
nicht formalen, aber doch praktischen) Diskriminierung von Frauen in Indien.
Sie will ihren Lesern und Leserinnen damit zweierlei nahebringen: Zum einen
mochte sie anschaulich machen, dass sich die Lebenssituationen dieser zwei
Frauen vermutlich in vielem von denen der Leserin unterscheiden, dass sie aber
doch in wesentlichen Hinsichten und in den grundlegenden Bediirfnissen sehr

63 Nussbaum beschiftigt sich sehr ausfiihrlich mit dem Zusammenhang von Literatur
und Ethik (z.B. LK, PJ). Im Zusammenhang ihrer Begriindung der universalen — mi-
nimalen — politischen Konzeption spielt das aber nur sehr am Rande (eben im Sinne

einer heuristischen und erzieherischen Funktion) eine Rolle.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

dhnlich sind — und das konne man erst begreifen, wenn man sich diese Lebenssi-
tuationen in ihrem Kontext genauer anschaut. Erst wenn man im Einzelnen be-
riicksichtige, was es fiir Jayamma bedeutet, in einer Stadt zu wohnen und nicht
auf dem Land, zu einer niedrigen, aber nicht der niedrigsten Kaste zu gehdren
usw., erst dann konne man ihre Schwierigkeiten und ihre Bediirfnisse verstehen.
Zum anderen wird Nussbaum zufolge an diesen Schicksalen deutlich, dass ein
universaler Maf3stab notwendig ist, mit dem man gegen geschlechtsspezifische
Diskriminierung vorgehen kann, und dass man auf die gleiche Befihigung zielen
sollte, da das blofSe Formulieren von Rechten oft nicht ausreiche (siehe dazu aus-
fiihrlich Kap. 2.9).

Narrationen solcher Art misst Nussbaum einen groen Einfluss auf die Be-
griindung ihres Ansatzes bei, weil sie die Uberzeugungskraft von Argumenten
unterstrichen und die Anerkennung von politischen Prinzipien stirkten. Dennoch
weist sie darauf hin, dass sie keine eigene Begriindungsfunktion hétten. Sie rea-
giert damit auf einen Einwand von Susan Moller Okin, die ihr vorwirft, dass die
Geschichten die Fihigkeiten nicht begriinden konnten, da in ihnen nicht alle As-
pekte der Fihigkeitenliste klar hervortreten wiirden (OHWYV, 202, vgl. Okin
2003, 293). Nussbaum stimmt dem insoweit zu, als Narrationen tatsdchlich keine
genuin begriindende Funktion einnehmen sollten. Darum gehe es ihr aber auch
nicht, sie wolle vielmehr die heuristische und erzieherische Funktion von Narra-
tionen einbinden und nutzen (OHWYV, 202f.). Wenn sie an mancher Stelle selbst
von einer ,,narrativen Methode* redet (WHD, 15), beziehe sich das ausschlief3-
lich auf diesen Bildungsaspekt (OHWYV, 202). Okins Kritik laufe daher ins Lee-
re.

Nussbaums holistische Methode stiitzt sich also maBgeblich auf das Uberle-
gungsgleichgewicht, fordert aber, dabei die einfithlende Vorstellungskraft aus-
driicklich einzubeziehen. Und dafiir mochte sie nicht zuletzt Narrationen in ihrer
heuristischen und erzieherischen Funktion nutzen.®* Es scheint durchaus plausi-
bel, dass mit einer solchen Methode eine praxisbezogene und offene Theorie be-
griindet werden kann. Sinnvoll ist insbesondere die (ihren Annahmen iiber den
Menschen entsprechende) Intention, durch die Integration von Narrationen Be-
diirfnisse und Emotionen einzubeziehen (vgl. Kap. 2.2.3) — dafiir sprechen eine
Reihe von entsprechenden Argumenten im Kontext der Universalismus- und der

64 An anderer Stelle scheint es so, dass auch das Uberlegungsgleichgewicht allein fiir
Nussbaum schon als holistische Methode gilt (HD, 368). Es ist meines Erachtens alles
in allem aber treffender, diese Bezeichnung fiir den ausdriicklichen Einbezug der Vor-

stellungskraft in dieses Vorgehen zu verwenden (wie in FJ).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 85

Sakularismusdebatte. Oft wird ndamlich (meist gegen liberale Theorien) einge-
wandt, dass Erfahrungen und Emotionen stérker in die Begriindung einbezogen
werden sollten, als es in vielen Ansitzen der Fall ist, da die ,,motivierende [...]
Kraft rational-argumentativ vorgetragener Griinde* beschrinkt sei (so z.B. Joas
2011, 171 FN 16). Nussbaums Vorgehen trigt diesem Einwand in gewisser Wei-
se Rechnung, es ist jedoch fraglich, ob sie ihn mit der ausschlieBlich heuristi-
schen (und erzieherischen) Funktion von Narrationen tatséichlich entkriften kann
(Kap. 3.2 und Kap. 5.2).

In Ankniipfung an den vorangegangenen Abschnitt ist auerdem zu {iiberle-
gen, ob Nussbaum mit der im Uberlegungsgleichgewicht angelegten Offenheit
weit genug geht. Die damit verkniipfte sokratische Methode etwa legt den Ver-
dacht nahe, dass der Rekurs auf Urteile so stark von der Theorie gesteuert wird,
dass nur eine Bestitigung von bereits feststehenden theoretischen Annahmen
moglich ist (vgl. Gutschker 2002, 435). Nussbaum selbst spricht davon, dass ei-
ne bestimmte Fragerichtung verfolgt wird, die zu dem Ergebnis der Notwendig-
keit der Befihigung fiihren soll — und auch die ausgewéhlten Narrationen dienen
ebenso diesem Zweck. Das scheint zwar auf gewisse Weise legitim, insofern ihr
Anliegen schlielich die Begriindung ihrer Theorie ist; dennoch stellt sich die
Frage, ob und wie es gelingen konnte, noch offener gegeniiber anderen Sichtwei-
sen zu sein (vgl. Kap 2.6.1). Die folgende Erorterung der konkreten Begriindung
der Féahigkeitenliste macht dies noch deutlicher.

2.6.3 Die Begriindung der Fahigkeitenliste

Das Charakteristikum von Nussbaums Ansatz ist eine Liste von zehn Fihigkei-
ten. An ihr konkretisieren sich die Annahmen zur holistischen Begriindung einer
praxisbezogenen und offenen Theorie. Am Beginn steht hier die Frage, was als
zentral fiir gutes menschliches Leben zu betrachten ist und welche Fahigkeiten
politisch ermdglicht werden sollten, um den gleichen Respekt jedes Menschen
zu gewdéhren: ,,What opportunities are entailed by the idea of a life worthy of
human dignity?* (CER, 25) Im Sinne des Uberlegungsgleichgewichts soll diese
Frage durch eine Erforschung der Intuitionen und Urteile und ihres Abgleichs
mit dem theoretischen Vorschlag beantwortet werden. Dafiir werden geméill der
sokratischen Methode die Gesprichspartnerinnen und -partner aufgefordert, dar-
tiber nachzudenken, was es bedeutet, Menschenwiirde zu haben und gemif} der
Menschenwiirde zu leben (CC, 78). Zur Schérfung und Sensibilisierung der Intu-
itionen in diesem Prozess zieht Nussbaum konkrete Erfahrungen der Praxis, wie
die Begegnung mit Vasanti und Jayamma, hinzu, die auf allgemeinmenschliche
Bediirfnisse und Probleme aufmerksam machen (CC, 80, vgl. Kap. 2.6.2). Dabei

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

ist es ihr Anspruch, zu zeigen, dass jeder Aspekt der Fahigkeitenliste fiir ein gu-
tes menschliches Leben grundlegend ist: ,,In each case, an intuitive argument
must be made that a life without a sufficient level of each of these entitlements is
a life so reduced that it is not compatible with human dignity.* (FJ, 278f.)65

Dabei handelt es sich, wie Nussbaum hervorhebt, um ein evaluatives Vorge-
hen. Das heifit, dass der Bezugspunkt in diesem Begriindungsprozess ausschlief3-
lich interne, evaluative Aussagen iiber gutes menschliches Leben sind (wobei
ausdriicklich sowohl ihre eigenen Uberzeugungen als auch jene der anderen
Biirger und Biirgerinnen beriicksichtigt wiirden: WHD, 102). Fakten, das heif3t
(vermeintlich) wertfreie Aussagen iiber die menschliche Natur, wie biologische
oder psychologische Theorien sie zu treffen beanspruchen, seien dafiir nur von
begrenzter Relevanz (AACM, 118, vgl. Kap. 2.6.1). Da das Ziel sei, herauszu-
finden, was wichtig fiir ein gutes menschliches Leben ist, miissten ethisch evalu-
ative Annahmen im Zentrum stehen, die Aussagen dariiber implizieren, welche
Fihigkeiten relevant sind (FJ, 366, vgl. Kap. 2.3.2: eben darum erachtet sie eine
Liste fiir notwendig, die festlegt, welche Fihigkeiten wichtig sind): ,,[T]he fun-
damental judgments in question are evaluative and [...] the concept of the human
being is in that sense a thoroughly evaluative concept.” (AACM, 119)66

Das Ergebnis eines solchen Erforschungs- und Abwigungsprozesses sei,
dass eine universale theoretische Grundlage politischen Handelns notwendig ist:
,»[1]t seems reasonable for people to agree on a single set of fundamental consti-
tutional entitlements that provide the underpinning for many different ways of
life, entitlements that seem to inhere in the idea of human dignity.” (FJ, 182)
Mehr noch nimmt Nussbaum an, dass genau jene zehn Aspekte, die sie in der
Féhigkeitenliste aufnimmt, den Intuitionen dariiber entsprechen, was grundle-
gend fiir gutes menschliches Leben ist. Hier zeigt sich ein gewisser Gleichheits-
optimismus, den sie tiefergehend so begriindet, dass alle Menschen grundlegen-
de Bediirfnisse teilen oder dass diese Bediirfnisse zumindest von allen einsehbar
seien: ,,[HJuman need is a relatively stable matter, and thus there is some hope

65 Vgl. ASD, 49-56, wo sie fiir jeden einzelnen Aspekt der Liste erldutert, inwiefern die-
ser auf gemeinsamen Intuitionen beruhe.

66 Sehr ausfiihrlich erdrtert Nussbaum das in AHN, wo sie auch von einer internen, eva-
luativen Methode spricht. Sie grenzt diese zum einen gegen den Bezug auf ,externe’
Annahmen iiber das menschliche Wesen ab, die einen aulermenschlichen Standpunkt
behaupten und zum anderen gegen ,interne‘ Aussagen, die sich wertfrei geben, wie
biologische oder psychologische Aussagen. Nicht zuletzt geht es ihr darum zu zeigen,
dass dies auch Aristoteles’ Vorgehen gewesen sei und der Bezug auf ihn in dieser

Hinsicht nicht problematisch ist wie einige nahelegen.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 87

that we can give an account of basic human needs that will remain a reasonably
constant one over time* (FJ, 278).

Die Annahme, dass der Liste alle (,verniinftigen‘) Menschen zustimmen
konnen, impliziert jedoch nicht die Forderung, dass die zentralen Bediirfnisse
und Fahigkeiten ein fiir allemal in einer Liste festgelegt werden sollten. Viel-
mehr weist Nussbaum im Sinne der Annahme der Offenheit ausdriicklich darauf
hin, dass die Fihigkeitenliste kein ultimatives und unveridnderbares Ergebnis
darstelle, sondern als offen (open-ended) (FJ, 76) und als Vorschlag zu verstehen
sei (WHD, 77). Weiterhin stellt sie mit Blick auf die Pluralitidt von Vorstellun-
gen vom Guten klar, dass die Liste nicht als eine Theorie iiber die menschliche
Natur an sich und als Vorgabe der wichtigsten Aspekte jedes guten menschli-
chen Lebens verstanden werden solle — ihr Anspruch beschrinke sich darauf,
dass es sich um eine fiir politische Zwecke sinnvolle und als politische Grundla-
ge notwendige politische Bestimmung menschlicher Grundbediirfnisse handele
(CC, 28). Die so begriindete Féahigkeitenliste konne dann als freistehend und als
Gegenstand eines iiberlappenden Konsenses betrachtet werden, sie beruhe auf
einer Art freistehender reflektierter Intuition (FJ, 279).

Mit Blick auf diesen Punkt scheint nun eine erneute, von Nussbaum aber
nicht benannte, Verlagerung der Schwerpunktsetzung stattzufinden, die ange-
sprochen werden muss: In fritheren Texten kann man sie so verstehen, dass sie
die Liste direkt aus den Selbstbeschreibungen und Geschichten bzw. aus dem
Ergebnis eines (6ffentlichen) Diskurses ableitet. In diesem Sinn lésst sich etwa
ihre an Aristoteles gekniipfte Annahme in ASD lesen, dass die ,,Konzeption [...]
das Ergebnis eines Prozesses der Selbstinterpretation und Selbstvergewisserung‘
sei (ASD, 46, vgl. die dhnliche Beschreibung in AHN67). Und fiir eine starke
Rolle des Diskurses spricht folgende Aussage: ,,Die Beteiligten werden mit ei-
nem Katalog von Moglichkeiten bekannt gemacht und zu einem Dialog dariiber
aufgefordert — und nach einem kreativen Prozefl des Nachdenkens werden sie
gefragt, wofiir sie sich entscheiden wiirden.”“ (ASD, 76) Auch in WHD redet
Nussbaum teilweise noch davon, dass die Fahigkeitenliste als ,,Ergebnis jahre-
langer interkultureller Diskussion® zu betrachten sei (WHD, 76). Dementspre-
chend meint z.B. Dirk Jorke, dass es Nussbaum um ein ,,Programm eines kultur-
iibergreifenden Vergleiches menschlicher Selbstbeschreibungen* gehe (Jorke

67 ,,[W]hat is proposed here is a scrutiny that seeks out, among our evaluative judge-
ments, the ones that are the deepest and the most indispensible, the ones that lie at the
heart of the ways in which human beings over time have defined themselves to them-
selves through the play of the story-making imagination and in countless other activi-

ties of self-expression and self-perpetuation.” (AHN, 123)

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

2005, 137), und Christoph Menke und Arnd Pollmann kommen zu der Einschiit-
zung, es handle sich um ein hermeneutisches Konzept (Menke/Pollmann 2007,
90, vgl. zudem Okins Urteil, die Begriindung selbst erfolge tiber Narrationen:
Kap. 2.6.2). Dies alles passt aber nicht dazu, dass Nussbaum zunehmend betont,
die mafBgebliche Begriindungsleistung liege in den freistehenden Intuitionen.
Denn wie beschrieben ist damit verkniipft, dass sie allem anderen nur noch hin-
fiihrende und plausibilisierende bzw. erzieherische Bedeutung zugesteht. Das
gilt ausdriicklich fiir Narrationen (siehe oben), ldsst sich hier aber verallgemei-
nern. Der Diskurs iiber Urteile etwa scheint durchaus weiterhin wichtig, sein Er-
gebnis kann jedoch nicht als Begriindung zédhlen. Es geht zwar weiter darum,
Bediirfnisse und Vorstellungen auf diese Weise einzubeziehen, die vorrangige
Rolle kommt aber der objektiven (freistehenden) Begriindung zu (vgl. Kap.
2.3.2). Das ldsst nicht zuletzt einen Riickschluss auf die Funktion des iiberlap-
penden Konsenses zu: Dieser hat namlich folglich nur stabilisierende Bedeutung
— eben weil die Ubereinstimmung der politischen Konzeption mit den Vorstel-
lungen der Einzelnen zu groferer Akzeptanz beitrdgt (vgl. Kap. 2.5.1). Er hat
aber keine eigene begriindende Funktion. Dafiir spricht auch folgende Aussage
Nussbaums: ,,We want principles that will be stable over time, and this means
that they cannot simply be a set of agreements on particulars.” (PO, 899)

Erkldren ldsst sich diese Verschiebung mit dem Wandel zum politischen Li-
beralismus, denn die politische Konzeption kann eben nur dann als freistehend
gelten, wenn ihre Begriindung nicht (zumindest nicht direkt) aus bestimmten
partikularen Geschichten oder (notwendig begrenzten) Diskursen erfolgt (dass
Nussbaum diese Entwicklung in ihrer Methode nicht ausdriicklich selbst be-
nennt, spricht nicht gegen diese Einschitzung, da sie viele Entwicklungen nicht
markiert, vgl. Kap. 2.6.1).

Nussbaums Begriindung der Fihigkeitenliste macht noch einmal deutlicher, wie
sie die Idee der holistischen Methode versteht und wo ihre Vorteile und Schwie-
rigkeiten liegen: Nussbaums These ist, dass der Prozess des Uberlegungsgleich-
gewichts zu einem freistehenden Ergebnis fiihrt. Da die Fahigkeitenliste Ergeb-
nis eines solchen Prozesses sei, konne sie daher als freistehend betrachtet wer-
den. Zugleich werde sie der Anforderung der Praxisbezogenheit gerecht, inso-
fern die in den Prozess einbezogenen Intuitionen durch Geschichten fiir ver-
schiedene Lebenssituationen von Menschen sensibilisiert werden. Auflerdem sei
die Liste aufgrund der Unabgeschlossenheit dieses Prozesses offen fiir Veridnde-
rungen.

Plausibel an dieser Methode ist in jedem Fall Nussbaums Bemiihen, einen
Praxisbezug herzustellen und Offenheit zu gewéhren (siehe oben). Die Konkre-

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 89

tion dieser Methode in der Begriindung der Fihigkeitenliste unterstreicht aber
auch die bereits angesprochenen Schwierigkeiten: So muss noch einmal abge-
wogen und diskutiert werden, welche Begriindungsfunktion Narrationen und
dem offentlichen Diskurs genau zukommen sollte, insbesondere, ob ihre Bedeu-
tung grofer sein sollte, wie es einige fordern (zur Diskussion um den offentli-
chen Diskurs siehe Kap. 3.1, zur Rolle von Narrationen Kap. 3.2). Weiter muss
dann iiberlegt werden, ob der Anspruch einer freistehenden Konzeption, der u.a.
erfordert, Narrationen aus der Begriindung auszuschlieBen, haltbar ist (Kap. 3.2
und 5.2). Diese Erwigungen fithren schlieBlich zu der grundsitzlichen Uberle-
gung, wie offen ihr Universalititskonzept insgesamt ist und ob es noch offener
gestaltet werden kann und sollte (Kap. 3.3).

Fazit

Nussbaum geht bei der Begriindung des Fihigkeitenansatzes von der Uberzeu-
gung aus, dass politischem Handeln eine philosophische Theorie zugrunde ge-
legt werden sollte, die durch Praxisbezogenheit und Offenheit gekennzeichnet
ist. Sie wiahlt daher zur Begriindung ihrer Fihigkeitenliste eine holistische Me-
thode, die wesentlich auf dem Uberlegungsgleichgewicht, das heift auf dem
Abwigen zwischen Intuitionen bzw. Urteilen und theoretischen Uberlegungen,
beruht. Anders als Rawls betont sie dabei neben dem sokratischen Prozess die
Bedeutung der einfiihlenden Vorstellungskraft und schreibt Narrationen eine
wichtige Rolle zu, da diese das Hineinfiihlen in andere Personen und das Vor-
stellen von anderen Lebenssituationen ermoglichten. Die Fahigkeitenliste, so ih-
re mafB3gebliche These, lasse sich auf diese Weise begriinden und konne — weil
sie auf freistehenden Intuitionen beruhe — als freistehend betrachtet werden. Mit
der Behauptung, dass die Liste von zehn zentralen Fahigkeiten fiir alle (,ver-
niinftigen‘) Menschen intuitiv einsichtig sei, soll letztlich ihr universaler An-
spruch begriindet werden. (Die dabei vorausgesetzte Annahme, dass man auch
interkulturell von entsprechenden Intuitionen ausgehen konne, werde ich im
néchsten Kapitel erldutern: Kap. 2.7.3.)

Eine Stirke von Nussbaums Methode ist ihr Bemiihen um eine offene Kon-
zeption und um die Integration von Narrationen und Erfahrungen. Worin die
Vorteile dessen bestehen, werde ich in der Diskussion noch genauer zeigen.
Aufgegriffen und weitergedacht werden muss jedoch auch die kritische Uberle-
gung, ob ihr Vorgehen diesem Bemiihen geniigend Rechnung trigt. Dies muss
sowohl mit Blick auf solche Positionen diskutiert werden, die eine stirker am
Diskurs ausgerichtete Begriindung fordern, als auch in Bezug auf die Frage, ob
die Idee der freistehenden Konzeption mit dem Anspruch der Offenheit verein-

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

bar ist. Nicht zuletzt ist zu priifen, ob das Universalitdtskonzept an sich noch of-
fener gestaltet werden kann.

2.7 GRUNDBEFAHIGUNG ALS GLOBAL-UNIVERSALE,
INTERKULTURELLE NORM

Wenn Nussbaum von Universalitét spricht, impliziert das nicht zuletzt den An-
spruch auf globale Geltung, die Fihigkeitenliste sei also ein globaler Malstab.
Diese globale Ausrichtung ist schon in der Entstehung des Fihigkeitenansatzes
im entwicklungspolitischen Kontext (vgl. Kap. 2.1) angelegt, denn hier geht es
gerade um die Frage, welches politische Handeln universal eingefordert werden
kann und welche iibernationalen Pflichten fiir das Wohl aller Menschen beste-
hen. In diesem Kapitel werde ich Nussbaums Plddoyer fiir die universale Gel-
tung bestimmter Normen (konkret: der Fahigkeitenliste) genauer erldutern
(2.7.1). Damit verbunden ist zum einen die Frage, wem sie die Verantwortung
fiir die Einhaltung dieser Normen zuschreibt (2.7.2) und zum anderen, wie sie
den Anspruch auf Universalitit angesichts von kultureller Diversitit rechtfertigt
(2.7.3).

2.7.1 Die Notwendigkeit globaler Reichweite

Nussbaum geht davon aus, dass jeder Mensch aufgrund seiner Wiirde und der
Normativitidt der menschlichen Natur einen Anspruch auf gleichen Respekt hat.
Dieser Anspruch gelte ungeachtet sonstiger Merkmale, anhand derer Menschen
unterschieden werden. Ebenso wenig wie die Zuschreibung von ,Geschlecht*
oder ,Rasse konne ihn die Zugehorigkeit zu verschiedenen Staaten einschridnken
(Kap. 2.2.1). (Ahnlich wie in Bezug auf Frauen kennzeichnet Nussbaum auch
dies ausdriicklich als eine Ausweitung des Gerechtigkeitsbereichs gegeniiber
Aristoteles: CC, 128.) Folglich miissten alle Menschen iiberall gleichermal3en re-
spektiert, und das heit grundlegend befihigt werden: ,,The capabilities approach
is fully universal: the capabilities in question are important for each and every
citizen, in each and every nation, and each is to be treated as an end.” (WHD, 6)
Der Fihigkeitenansatz zielt also auf globale Gerechtigkeit.68

68 Man kann auch von einem Universalismus der Reichweite sprechen. Dieser zeichnet
sich — im Unterschied zu einem formalen Universalismus — dadurch aus, dass sich die
moralisch-universal formulierten Prinzipien nicht auf einen begrenzten Bereich bezie-
hen, sondern auf die ganze Welt (vgl. fiir diese Unterscheidung O’Neill 1996, 26).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 91

Eine zentrale Rolle fiir Nussbaums Argumentation fiir die Notwendigkeit
globaler Gerechtigkeit spielt erneut die Abgrenzung zu Rawls als einflussrei-
chem Vertreter der Vertragstheorie und prigendem Theoretiker des politischen
Liberalismus. Ausfiihrlich legt sie in FJ dar, dass sie seinen Umgang mit globa-
ler Gerechtigkeit fiir eine der drei zentralen Schwéchen seines Ansatzes hailt®
(FJ Kap. 4 und 5). Problematisch sei dabei nicht nur, dass er die Frage globaler
Umverteilung ausblendet, sondern auch, dass er fordert, hierarchische Gesell-
schaften zu tolerieren (sofern sie Menschenrechte in — nur — minimaler Weise
respektieren) (WLP, 286). Das widerspreche dem Grundprinzip des gleichen
Respekts, da es Gruppen erlaube, die Anspriiche von Einzelpersonen einzu-
schrianken. Es miisste aber immer, auch auf globaler Ebene, das Individuum und
nicht die Gruppe im Zentrum stehen: ,,Personen sind immer Personen und eine
Verletzung ist eine Verletzung, wo auch immer sie geschieht.” (FJ, 253) Die
Grundbefihigung jedes Menschen miisse als globale Norm verstanden werden:
,[OJur world is not a decent and minimally just world, unless we have secured
the ten capabilities, up to an appropriate threshold level, to all the world’s peo-
ple.” (FJ, 281)

Dabei geht Nussbaum davon aus, dass das Konzept des politischen Libera-
lismus (vgl. Kap. 2.5) nicht wie bei Rawls auf Europa und Nordamerika zu be-
schridnken ist, sondern auf globale Gerechtigkeit ausgeweitet werden kann und
muss. Die mageblichen Bedingungen fiir die Geltung dieses Konzepts — eine
Pluralitidt von umfassenden Lehren und die begriindete Hoffnung, dass die nor-
mativen Konzepte des politischen Liberalismus, allem voran der gleiche Respekt
fiir Personen, in dem Denken einer Gruppe angelegt seien — wiirden auch in vie-
len nicht-,westlichen® Staaten gelten (PLG, 72). Eine Ausweitung des
politischen Liberalismus sei daher gerechtfertigt und sinnvoll: ,,[TThe same is-
sues that make political liberalism a normatively good position for a Western
domestic society are also reasons present in every existing democratic state.*
(PLG, 72. In PLG legt sie diesen Gedankengang noch weitaus detaillierter dar,
etwa auch in kritischer Auseinandersetzung mit der Bedeutung der historischen
Entwicklung.)

Die Uberzeugung, dass globale Gerechtigkeit im Theorierahmen des politi-
schen Liberalismus konzipiert werden sollte, geht weiterhin mit einer Abgren-
zung zum Konzept des Kosmopolitanismus einher. Denn wenngleich auf den
ersten Blick grofle Parallelen zwischen diesem und Nussbaums Ansatz bestehen,
unterschieden sie sich doch wesentlich darin, dass der Kosmopolitanismus eine

69 Als zwei weitere Schwichen diskutiert sie in FJ Rawls’ Umgang mit Menschen mit

Behinderung und mit nicht-menschlichen Tieren.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

umfassende ethische Doktrin beinhalte (CER, 34f.). Dies zeige sich in seiner
Forderung, jeder Mensch solle sich zuerst gegeniiber der gesamten Menschheit
verpflichtet fithlen (statt gegeniiber Staaten oder Religionen o.4d.). Eine solche
Forderung konne von religiosen Menschen, die ihre erste Pflicht gegeniiber Gott
sehen, nicht akzeptiert werden und biete daher keine gute Grundlage fiir einen
Ansatz globaler Gerechtigkeit (CC, 92). Der Fahigkeitenansatz erhebe (als poli-
tische Konzeption) keine vergleichbaren Forderungen. Ihn als Kosmopolitanis-
mus zu charakterisieren weist Nussbaum dementsprechend als ein ,,ernstes Miss-
verstindnis [ihrer] politischen Ansichten® zuriick (CC, 92).70 Dass sie sich in ei-
nigen ihrer Texte affirmativ mit dem Kosmopolitanismus auseinandersetzt (CT,
PC), widerspreche dem nicht, da es sich dort um Uberlegungen handele, die Teil
ihrer umfassenden und damit iiber den Fihigkeitenansatz hinausreichenden ethi-
schen Doktrin seien (CAEC, 125).

Nussbaums Definition des Kosmopolitanismus und ihre damit verbundene
Abgrenzung sind sicher nur bedingt iiberzeugend. Man kann sie teilweise wohl
darauf zuriickzufiihren, dass sie selbst in einem é&lteren Text eine Forderung nach
einem umfassenden Kosmopolitanismus gestellt hat, nimlich in einer kritischen
Auseinandersetzung mit dem Patriotismus in den USA (PC, 6) — gegen die sie
sich nun abgrenzen will.”! Angesichts der Vielfalt kosmopolitischer Ansitze er-
scheint ihre Definition aber verengt. Sinnvoller diirfte es sein, sie weiter zu fas-
sen, etwa als die Idee, dass Menschen unabhéngig von ihrer Staatszugehorigkeit
Teil einer einzigen Gemeinschaft sind (vgl. Kleingeld/Brown 2009). Dann konn-
te man auch Nussbaums Konzeption durchaus wieder dazu zihlen.

Unabhéngig von der genauen Verhiltnisbestimmung zum Kosmopolitanis-
mus kann man insgesamt festhalten, dass Nussbaum mit ihrer Forderung globa-
ler Gerechtigkeit eine wichtige Diskussion der politischen Philosophie aufgreift.
Viele Theorien haben sich in den vergangenen Jahren (aus unterschiedlichen
Perspektiven) um die Begriindung eines global-ethischen Ansatzes bemiiht (z.B.
O’Neill 2000, Pogge 2002a, vgl. auch Brooks 2012). Sie stehen jedoch einer
Reihe von Herausforderungen gegeniiber, die beantwortet werden miissen. Unter

70 Eine solche Einordnung findet sich etwa bei Antweiler 2011.

71 Allerdings ist darauf hinzuweisen, dass sie ihre Position zum Patriotismus in einem
spéteren Text wieder relativiert und die positiven Aspekte eines gut verstandenen Pat-
riotismus herausstellt (TP, 218). Hier wird zugleich noch einmal besonders deutlich,
dass Nussbaum Entwicklungen in ihrer Theorie nicht konsequent benennt: Wihrend
sie in einem TP entsprechenden Vortrag zu Beginn auf den Wandel gegeniiber ihrer
fritheren Position hinweist (TPV), spricht sie dies in der schriftlichen Form nicht an
(TP).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 93

anderem ist zu kldren, wem dabei Pflichten und Verantwortung zufallen und wie
global-universale Normen angesichts von kultureller Diversitit gerechtfertigt
werden konnen.

2.7.2 Globale Verantwortung fiir die Umsetzung
der Grundbefiahigung

Mit der Forderung global-universaler Normen ist wesentlich die Frage ver-
kniipft, wer fiir ihre Umsetzung Verantwortung trigt. Den Ausgangspunkt fiir
Nussbaums diesbeziigliche Uberlegungen bildet ihre These, dass der Anspruch
auf Grundbefihigung auch dann besteht, wenn noch nicht geklrt ist, wer die da-
raus folgenden Pflichten erfiillen kann und muss: ,,Even before we can assign the
duties to specific people or groups, the existence of an entitlement entails that
there are such duties.” (CC, 63) Das bedeutet nicht, dass sie die Frage der Ver-
antwortung ausklammern wiirde — sie widmet sich ihr durchaus, ordnet sie aber
gewissermalien nach (siehe auch Kap. 2.9.1).

Als ersten Verantwortungstriger und Adressat der Pflichten betrachtet Nuss-
baum den Staat. Seine Aufgabe sei es, die Grundbefihigung fiir alle seine Biirge-
rinnen und Biirger zu gewihren (wenngleich dies davon zu unterscheiden ist,
ihnen ein gutes Leben zu garantieren oder gar fiir ihr Gliick verantwortlich zu
sein — es geht gemil der Grundidee des Fahigkeitenansatzes ausschlieBlich um
die Ermoglichung: WHD, 81): ,,Domestically, those duties belong in the first in-
stance to the nation’s basic political structure, which is responsible for distribu-
ting to all citizens an adequate threshold amount of all entitlements.* (CC, 63f.)
Das beruht wesentlich auf der Annahme, dass der — demokratische — Staat die
am besten geeignete Einheit darstelle, um das menschliche Zusammenleben zu
gestalten, insofern er als Ausdruck der freien Wahl von Menschen zu verstehen
ist: ,,The state is seen as morally important because it is an expression of human
choice and autonomy*“ (FJ, 261f.).72 Sie verdeutlicht dies anhand des Vergleichs
mit wirtschaftlichen Akteuren einerseits und der Idee eines Weltstaats anderer-
seits: Bei beiden sei anzunehmen, dass sie nicht vergleichbar rechenschafts-
pflichtig sein und der Selbstbestimmung der Einzelnen entsprechen kodnnten

72 Damit einher geht ein bestimmtes Verstdndnis von Nationalstaaten als Gebilden, die
durch gemeinsame Gesetze und Institutionen geeint werden (FJ, 258). Sie grenzt sich
hier vor allem wieder von Rawls ab, der sich auf ,,Volker* im Sinne einer gemeinsa-
men Gesinnung bezieht. Sie sieht darin die Gefahr der Homogenisierung und der aus-
schlieBlichen Beriicksichtigung der Stimmen der Michtigen (FJ, 245, vgl. auch ihr

Argument fiir die Diversitidt von Kulturen: Kap. 2.7.3).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

(CC, 119f.). Einen Weltstaat lehnt sie auferdem auch deswegen ab, weil er
Diversitit nicht in dem Maf} aufnehmen konne, wie es durch eine kontextbezo-
gene Umsetzung in verschiedenen Staaten moglich sei (CC, 120). (Diese Ab-
grenzung hindert sie nicht daran, von Weltbiirgern und Weltbiirgerinnen zu spre-
chen, was sie darauf bezieht, dass Menschen {iiberall grundlegende Anspriiche
hitten. Die Pflicht ihrer Erfiillung sollte allerdings nicht bei einem Weltstaat,
sondern bei anderen staatlichen und nicht-staatlichen Akteuren gesehen werden.)

In diesem Zusammenhang sei kurz auch Nussbaums ambivalente Einschiit-
zung des Werts von Demokratie angesprochen: So plidiert sie einerseits dafiir,
dass nur ein solcher Staat als Ausdruck von menschlicher Freiheit gelten kann,
der demokratisch legitimiert ist, womit sie Demokratie eine zentrale Bedeutung
zuschreibt (CC, 179). Andererseits grenzt sie sich ausdriicklich von Ansitzen ab,
die Demokratie zum primédren oder gar alleinigen Orientierungswert erheben
(CC, 179). Das sei nicht sinnvoll, da Demokratie allein ungeniigend bestimmt
sei, was sich etwa an der fortdauernden Diskriminierung von Frauen zeige:
»When we think about violence against women, we see that democratic delibera-
tion has done a bad job so far with this problem* (WB, 179). Nicht zuletzt beste-
he die Gefahr, dass Minderheiten durch Mehrheitsentscheidungen benachteiligt
und nicht gleichermaflen respektiert werden (siehe dazu ihr Plddoyer fiir Aus-
gleichregelungen fiir religiose Minderheiten: Kap. 4.4.2). In dieser Position zeigt
sich noch einmal ihre Bestimmung des Verhéltnisses vom Guten und Rechten:
Aspekte des Rechten sind zwar grundsitzlich wichtig, sie miissen sich aber an
Annahmen zum Guten orientieren, um dem gleichen Respekt zu dienen (vgl.
Kap. 2.3.1).

Allerdings muss davon ausgegangen werden, dass nicht alle Staaten ihren Biirge-
rinnen und Biirgern die Grundbefdhigung gewihren, etwa weil sie materiell nicht
dazu in der Lage sind, die entsprechenden Unterstiitzungsleistungen bereitzustel-
len. Da die Grundbefihigung jedes Menschen trotzdem eine normative Forde-
rung und ihr Fehlen ein Gerechtigkeitsproblem sei, miissten hier andere Akteure
in die Pflicht genommen werden. SchlieBlich diirfe die Grundbefihigung nicht
von der Staatszugehorigkeit abhidngen — es sei ,,unhaltbar, dass grundlegende
Chancen entscheidend durch den Zufall beeinflusst sein sollten, in einem statt in
einem anderen Staat geboren zu sein” (CC, 115). Darum kommen Nussbaum zu-
folge auch anderen Staaten Pflichten zu, es bestehe somit auch eine zwischen-
staatliche Verantwortung. Diese impliziert vor allem die Pflicht reicherer Staa-
ten, drmere materiell zu unterstiitzen, wenn diese die Grundbefihigung allein

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 95

nicht verwirklichen kénnen (CC, 64).73 Diese Pflichten wiirden nicht zuletzt aus
den Interdependenzen der Staaten erwachsen. Nussbaum macht zum einen auf
den historischen Zusammenhang aufmerksam, dass ,,viele der Probleme drmerer
Staaten durch koloniale Ausbeutung verursacht wurden, da diese sie ndmlich u.a.
daran gehindert hat, sich zu industrialisieren, und sie ihrer natiirlichen Ressour-
cen beraubt hat” (CC, 115). Zum anderen verweist sie darauf, dass die reicheren
Staaten durch die zu grofien Teilen von ihnen kontrollierte Weltwirtschaft auch
aktuell Vorteile gegeniiber den drmeren Staaten hitten (CC, 115f.). Eine globale
Umverteilung durch Abgaben der reicheren Staaten sei daher angemessen und
notwendig (ebd.).

Neben staatlichen Institutionen riickt Nussbaum zunehmend auch nicht-
staatliche Akteure in den Blick. Wihrend sie sich in dlteren Texten darauf kon-
zentriert, das Ziel fiir Staaten richtig zu verstehen (z.B. MF, 204), thematisiert
sie in jiingeren Texten ausdriicklich die Pflichten anderer Akteure (FJ, 225,
OHWYV, 195 u.a.). Dazu gehéren transnationale Akteure wie internationale und
okonomische Institutionen sowie Nicht-Regierungs-Organisationen und soziale
Bewegungen. Da diese zunehmend an Einfluss auf die Politik und das Leben im
Allgemeinen gewdnnen, triigen auch sie Verantwortung. Uberhaupt miisse man
die Verteilung der Pflichten immer wieder @ndern, da sich die Welt stindig ver-
dndere: ,,[ A]ny assignment of responsibilities should be provisional.” (CC, 117)

Neben Staaten und transnationalen Akteuren kénnten und sollten schlieBlich
auch die Individuen Verantwortung {ibernehmen, da sie durch ihr Handeln, etwa
durch Kiufe, in die Weltwirtschaft involviert seien. Sie sollten beispielsweise
eine globale Umverteilungspolitik unterstiitzen (CC, 116).

Nussbaum zufolge liegt die Hauptverantwortung also zwar bei Staaten, sie
schreibt aber zunehmend auch transnationalen Akteuren und den einzelnen Biir-
gern und Biirgerinnen Verantwortung zu. Damit ist erneut eine Abgrenzung ge-
geniiber utilitaristischen und vertragstheoretischen Ansitzen verbunden (vgl.
Kap. 2.3.3). Den utilitaristischen Vorschlag, die Hauptverantwortung nicht bei
staatlichen Institutionen, sondern bei den Einzelnen zu sehen (verbunden mit
dem moralischen Appell, durch Spenden an Organisationen wie UNICEF Be-
nachteiligte zu unterstiitzen) lehnt sie ab, da dieser neben Problemen der Koor-

73 Konkret hilt sie den Vorschlag von 2 Prozent des Bruttoinlandsprodukts fiir sinnvoll,
wenngleich diese Festlegung natiirlich willkiirlich sei (FJ, 317). Dies iibersteigt die
diesbeziiglichen Aufwendungen der meisten Staaten deutlich — Deutschland etwa hat
2015 nur 0,52 Prozent des Bruttonationaleinkommens fiir Entwicklungszusammenar-
beit aufgewandt und die USA gar nur 0,17 Prozent (Bundesministerium fiir wirt-

schaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung 2016).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

dination und Effizienz die Gefahr berge, dass bestimmte Organisationen, die ge-
geniiber den Biirgern und Biirgerinnen nicht so rechenschaftspflichtig sind wie
demokratische Staaten, zu viel Macht erlangen (CC, 119). Vertragstheoretische
Ansitze wiederum boten deswegen keine befriedigende Grundlage fiir globale
Gerechtigkeit, weil sie mit ihren verengten Grundannahmen vom Menschen die
globale Situation von asymmetrischer Macht nicht erfassen konnten (FJ, 22).
Auch die Ansitze von Thomas Pogge und Charles Beitz, die sie sonst in Vielem
fiir plausibel hilt und mit denen sie einige Kritikpunkte an Rawls teilt, beurteilt
sie demzufolge letztlich als unbefriedigend (FJ Kap. 4.vi).

Als Gegenstand der Verantwortung wurde bislang die materielle Unterstiitzung
und Umverteilung (auf Seiten der Staaten) sowie die Forderung und Unterstiit-
zung einer entsprechenden Politik (auf Seiten der transnationalen Akteure und
Individuen) genannt. Die globale Verantwortung umfasst bei Nussbaum aber
noch einen weiteren Aspekt: Notwendig sei es aulerdem, Kritik an Staaten zu
iiben, die grundlegende Fihigkeiten verletzen oder Verletzungen durch Dritte
nicht konsequent unterbinden (beispielsweise wenn sie eine umfassende Lehre
zur Staatsnorm erheben, siehe Kap. 4.4 zum Prinzip der Nicht-Etablierung.; oder
wenn sie tolerieren, dass bestimmte, etwa religiose, Gruppen die Grundbefihi-
gung von Frauen einschrinken, siehe Kap. 2.9.2). Nussbaum geht nicht konkret
darauf ein, wem sie Verantwortung fiir solche Kritik zuschreibt, sie legt aber na-
he, dass die internationale Gesellschaft diese Aufgabe iibernehmen muss: ,,Most
nations in the world today are unjust in one or more respects, and it is right for
discussions in international society to argue that they are unjust and to hold up to
them standards of full equality and dignity* (FJ, 258). Letztlich muss man wohl
davon ausgehen, dass allen der oben genannten Akteure diesbeziiglich eine ge-
wisse Pflicht zufillt (den Staaten und der internationalen Staatengemeinschaft,
die dazu offiziell Position beziehen und o6ffentliche Kritik an den Verletzungen
der Grundbefihigung durch Staaten iiben sollen, den Einzelnen und transnatio-
nalen Akteuren wie Nicht-Regierungs-Organisationen, die entsprechenden
Druck auf die Staaten ausiiben oder sogar selbst Kritik duflern konnen; konkret
konnte man beispielsweise an so etwas wie die [durchaus einflussreiche] Kritik
an Korruption von der Nicht-Regierungs-Organisation Transparency Internatio-
nal denken).

Dabei betont Nussbaum die Unterscheidung zwischen begriindeter Kritik
und Sanktionen sowie Interventionen (FJ Kap. 4.iv.). Gerechtfertigt (und not-
wendig) sei es, andere Staaten zu kritisieren und zu versuchen, sie von bestimm-
ten Mal3stéiben zu tiberzeugen. Ihre Durchsetzung mittels 6konomischer Sanktio-

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 97

nen oder gar militdrischer Interventionen konne damit jedoch nicht gerechtfertigt
werden:

,,] believe that good arguments can justify this list as a good basis for political principles
all around the world. [...] Justification provides concerned parties with good reasons for
promoting the approach in their nations and for working to embody it in international doc-
uments. But it is a totally different matter to countenance intervention with the affairs of a

state that does not recognize or implement the goals of the approach.” (CC, 111)

Als wesentliches Argument dafiir, dass Sanktionen und Interventionen nicht ge-
rechtfertigt seien, fiihrt sie die Souverinitit der Staaten an. Diese miisse respek-
tiert werden, da Staaten, wie oben angesprochen, Ausdruck der freien Entschei-
dung und Selbstbestimmung ihrer Biirgerinnen und Biirger seien (FJ, 157). Man
diirfe daher nur unter besonders schweren Umstinden, wie anerkannten Verbre-
chen gegen die Menschlichkeit, etwa einem Genozid, Sanktionen verhingen.
Und selbst dann konnte es noch strategisch unklug sein, sie anzuwenden (CC,
112).

Man konnte nun diskutieren, wie die Umsetzung solcher Pflichten genau ge-
schehen soll. Dafiir wiren sowohl Nussbaums weitergehende Uberlegungen zu
globalen Institutionen (z.B. FJ Kap. 5.viii) zu bedenken als auch die Kritik daran
(z.B., dass dies zu unkonkret sei: Robeyns 2009) und auch ihre eigene Bemer-
kung, dass es eine wichtige Aufgabe fiir die Weiterentwicklung des Fiahigkeiten-
ansatzes sei, die Verteilung der Pflichten ausfiihrlicher auszuarbeiten (CC, 122).
Da der Schwerpunkt meiner Untersuchung aber auf der Begriindung der als uni-
versal beanspruchten grundlegenden Prinzipien liegt und Umsetzungsfragen da-
bei nur bedingt beriicksichtigt werden konnen, mochte ich das an dieser Stelle
nicht vertiefen. Mit Blick auf den Anspruch universaler Geltung ist vor allem
wichtig, dass Nussbaum von {iberstaatlicher Verantwortung ausgeht und dass
diese sich nicht auf eine materielle Unterstiitzung beschréinkt, sondern auch die
Notwendigkeit zu gegenseitiger Kritik einschlieft. Dies wirft ndmlich die Frage
auf, ob nicht schon die Kritik selbst eine illegitime Verletzung der Selbstbe-
stimmung ist, ein Einwand, der hdufig mit Verweis auf die kulturelle Verschie-
denheit von Staaten vorgebracht wird. Er ist mit der Unterstellung verbunden,
dass globale Mafstibe wie die Menschenrechte selbst kulturell verwurzelt und
nicht universal sind. Dieser Einwand muss auch mit Blick auf die Fihigkeitenlis-
te diskutiert werden.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

2.7.3 Die interkulturelle Plausibilitat des Fahigkeitenansatzes

Nussbaum setzt sich ausfiihrlich mit der Vereinbarkeit von Universalititsan-
spruch und der Verschiedenheit kultureller Traditionen auseinander. Damit er-
kennt sie die Bedeutung und die Herausforderungen der Debatte um interkultu-
relle Plausibilitéit an. Letztlich weist sie jedoch die meisten der gegen Universali-
tit vorgebrachten Einwinde und insbesondere den Verdacht des ,westlichen®
Werteimperialismus zuriick (z.B. WHD, 7). Thres Erachtens kann man fiir die
Fahigkeitenliste durchaus Universalitéit beanspruchen.

Das heifit, einerseits geht Nussbaum davon aus, dass es grundsitzlich wichtig
ist, kulturelle Differenzen in der Konzeptionalisierung universaler Normen zu
beriicksichtigen, da kulturelle Traditionen Menschen und ihre gesamte Lebens-
perspektive prigen (WHD, 31). Im Féhigkeitenansatz habe die Beriicksichtigung
der (auch) kulturell bedingten Vielfalt von Lebensperspektiven und Wertvorstel-
lungen von Beginn an eine zentrale Rolle gespielt, was sich an der Auseinander-
setzung mit anderen kulturellen Kontexten, insbesondere mit dem indischen,
zeige (CC, 101). Um ihr Bemiihen um ein Verstdndnis anderer Kontexte zu un-
terstreichen, streut sie in ihren Texten immer wieder Verweise auf diese Ausei-
nandersetzung ein. Beispielsweise spricht sie schon im Vorwort von WHD an,
dass sie viele Gespridche mit indischen Frauen gefiihrt hat und sowohl mit der
indischen Nicht-Regierungsorganisation Self Employed Women’s Association
(SEWA) als auch mit indischen Wissenschaftlern und Wissenschaftlerinnen im
Austausch steht (vgl. WHD, xviif.).

Dariiber hinaus erkennt Nussbaum auch die Schwierigkeit an, angesichts kul-
tureller Verschiedenheit kulturiibergreifend normative Fragen zu stellen. So
konne ,.keine von uns verwendete Sprache [...] von Eigentiimlichkeiten frei sein
und es bestehe ,,in vielerlei Hinsicht die Gefahr der Fehliibersetzung, der Ver-
standnislosigkeit sowie der iibertriebenen Romantisierung des Fremden oder des
iibertriebenen Chauvinismus in Richtung des Vertrauten* (KL, 188).

Zugleich nimmt Nussbaum andererseits durchaus an, dass minimale universale
Normen begriindet werden konnen. Moglich sei dies, weil einige grundlegende
Aspekte menschlichen Lebens kulturiibergreifend allen Menschen gemeinsam
seien: ,,I believe, however, that the human personality has a structure that is at
least to some extent independent of culture, powerfully though culture shapes it
at every stage. (WHD, 155)

Sie wendet sich damit dezidiert gegen kulturrelativistische Kritik (z.B. CC
Kap. 5, WHD Kap. 1.1 und II). Interessant ist diesbeziiglich besonders ihr Argu-
ment gegen den Einwand, man diirfe nicht die fiir eine Kultur plausiblen Normen

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 99

fuir eine andere Kultur geltend machen, wenn dort andere Normen dominieren —
genauer, man diirfe nicht ,westliche’ Werte (wie Menschenrechte oder die Fi-
higkeitenliste) auf nicht-,westliche® Gesellschaften iibertragen. Nussbaum halt
solchen Uberlegungen erstens entgegen, dass sie filschlicherweise von monoli-
thischen Kulturen ausgingen, wihrend Kulturen tatsdchlich doch in sich divers
seien. Schlieflich wiirden innerhalb von Kulturen verschiedene Ansichten ver-
treten und es gebe neben den dominanten Traditionen immer auch Gegentraditi-
onen. In kulturrelativistischen Argumentationen werde das oft vernachléssigt:
»[Flrequently what passes for ,the‘ tradition of a place is simply the view of the
most powerful members of the culture, who have had more access to writing and
political expression.” (CC, 107)74 Beispielsweise finde man in Kulturen, in de-
nen Frauen traditionell nicht die gleichen Rechte zugesprochen werden wie
Mainnern, auch (Gegen-)Traditionen weiblichen Ungehorsams (WHD, 42). In
der universalismuskritischen Debatte werde nur auf diejenigen Stimmen rekur-
riert, die die menschenrechtlichen Normen ablehnen. Nussbaum plidiert dage-
gen dafiir, die verschiedenen Stimmen zu beriicksichtigen (CC, 107) und sie be-
ruft sich in der Plausibilisierung ihres eigenen Ansatzes und ihrer Fihigkeitenlis-
te auf genau solche Gegenstimmen. Zweitens seien Kulturen dynamisch, ihre
Normen und Werte verédnderten sich nicht zuletzt unter dem Einfluss von ande-
ren kulturellen Traditionen (WHD, 48). Damit legt sie nahe, dass das externe
Herantragen von Werten wie den Fahigkeiten nicht per se problematisch ist,
sondern einem normalen Prozess des Werteaustauschs entspricht.

Mit Blick auf die Gegeniiberstellung von Nicht-,Westen‘ und ,Westen* im-
pliziere dies, dass sich viele vermeintlich spezifisch ,westliche‘ Ideen auch in
anderen kulturellen Traditionen (zumindest in den Gegentraditionen) finden. In
Indien etwa seien menschenrechtliche Ideen nicht vor allem als das Ergebnis von
kolonialem Zwang zu betrachten, sondern im Gegenteil ,,als Werkzeug des Wi-
derstandes gegen willkiirliche Kolonialmichte* (CC, 104). Ebenso falsch sei es,
den ,Westen‘ als monolithisch darzustellen, sei es, um einen ,westlichen® Wer-
teimperialismus zu kritisieren, oder um eine (implizite oder explizite) Uberle-
genheit ,westlicher* Werte zu suggerieren (CW, 6).75 Es sei daher nicht nur un-

74 Vgl. die parallele Argumentation Nussbaums in Bezug auf Religionen in Kap. 4.1.

75 Mit diesen Uberlegungen ist auBerdem ihre Ablehnung von Thesen iiber einen clash
of civilizations verkniipft, da sie nicht von so gegensitzlichen Kulturen ausgeht (CW,
7 u.a.). Vgl. fiir eine dhnliche Argumentation auch Sen 2007. Eine interessante Ge-
geniiberstellung von Samuel Huntingtons These eines solchen clash und Nussbaums
Ansatz findet sich bei Winkler 2009b.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

plausibel, die Idee universaler Normen grundlegend abzulehnen, sondern auch,
menschenrechtliche Normen wie die Fahigkeiten als ,westlich® zu diskreditieren.

Der Fihigkeitenansatz, so der Zielpunkt dieser Uberlegungen, konne den univer-
salen Anspruch mit der Anerkennung kultureller Differenzen vereinen, weil er
eine Reihe von pluralisierenden und freiheitserméglichenden Momenten um-
fasst. So sei die Liste offen fiir Verdnderungen (OHWYV, 197, vgl. Kap. 2.6), das
heif3t auch fiir solche, die im Sinne der interkulturellen Plausibilisierung notwen-
dig erscheinen. Weiterhin wiirden kulturelle Differenzen darin beriicksichtigt,
dass die Normen nicht in einer bestimmten Vorstellung vom Guten begriindet
werden, was Menschen nach Kulturen und Religionen spalten wiirde, sondern
freistehend gegeniiber umfassenden Lehren sind (OHWYV, 198, vgl. Kap. 2.5).
Ferner beschrinke sich die Fihigkeitenliste auf minimale allgemeine Normen,
was es ermogliche, sie entsprechend der individuellen und gesellschaftlichen Be-
sonderheiten unterschiedlich zu spezifizieren (OHWYV, 197). Das werde zum ei-
nen in der zentralen Rolle von Freiheit in der Fihigkeitenliste deutlich sowie in
der Unterscheidung von Fahigkeiten und Titigkeiten, die es der Entscheidungs-
freiheit der Einzelnen iiberlasse, welche Féahigkeiten sie fiir sich selbst umsetzen
wollen (OHWYV, 198, vgl. Kap. 2.4). Hinzu kommt mit Blick auf die globale
Dimension zum anderen, dass die Staaten die Liste vor dem Hintergrund ihrer
kulturellen Traditionen verschieden ausdeuten und demgemédf in politische
MaBnahmen umsetzen kénnen und sollen: ,,Within certain parameters it is per-
fectly appropriate that different nations should do this somewhat differently, ta-
king their histories and special circumstances into account.“ (OHWYV, 198, CC,
108)76 Gegen den Vorwurf des Werteimperialismus weist Nussbaum zudem auf
ihre Unterscheidung zwischen der universalen Begriindung der Fihigkeitenliste
und der (von ihr gerade nicht forcierten) Durchsetzung mittels Sanktionen hin
(OHWYV, 198, vgl. Kap. 2.7.2). Kulturelle Differenz werde so auf vielfiltige
Weise integriert, was gewéhre, dass die Fahigkeitenliste interkulturell plausibili-
siert werden konne.

Damit einher geht nun nicht zuletzt die Behauptung, dass ausgehend von einem
solchen universalen Maf3stab auch Kritik zwischen Kulturen méglich sei (WHD,
59). Nussbaum schrinkt dies zum einen dahingehend ein, dass Kritik nicht

76 Nussbaum bezeichnet dies in dlteren Texten auch als lokale Spezifikation in Unter-
scheidung zur pluralen Spezifikation, mit der sie die Ausgestaltungsmoglichkeiten der
Individuen beschreibt (MF, 212f.). In spiteren Texten spielen diese Bezeichnungen al-

lerdings keine Rolle mehr.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 101

gleichgesetzt werden diirfe mit Sanktionen (siehe oben). Zum anderen fordert
sie, dass die Kritik nicht einseitig erfolgen darf, sondern dass die Kritisierenden
sich in ihrer Kritik ebenso auf den eigenen Kontext richten und eigene Verstofie
gegen den universalen Maf3stab anerkennen miissen (FJ, 260). Dies vorausge-
setzt sei die Kritik legitim — selbst wenn man selbst nicht fehlerfrei ist: ,,[I]t is
perfectly possible to express criticism in the context of an acknowledgment of
one’s own failure fully to live up to principles of justice.* (FJ, 260, ausfiihrlicher
zu dem Aspekt der Selbstkritik siehe Kap. 4.3.2) Mehr noch sei solche Kritik
aufgrund der Universalitit der Normen notwendig (vgl. Kap. 2.7.2). Nussbaum
verdeutlicht das in vielen ihrer Texte anhand der Notwendigkeit von Kritik an
der Diskriminierung von Frauen durch bestimmte kulturelle Traditionen (JOC,
WHD). Wenn davon auszugehen ist, dass die Grundbefihigung eine universale
Norm darstellt, dann diirfe man nicht mit Verweis auf eine bestimmte kulturelle
Tradition begriinden, dass Frauen nicht in allen grundlegenden Hinsichten befi-
higt werden (siehe auch Kap. 2.9.2). AuBlerdem sei anzunehmen, dass auf diese
Weise oft solche Stimmen (von Frauen) unterstiitzt werden, die in ihren Kulturen
marginalisiert sind (entsprechend des Arguments der Diversitit innerhalb von
Kulturen). Problematisch seien folglich gerade die kulturrelativistischen Positio-
nen (und nicht die von ihnen kritisierten universalistischen), da nicht nur ihre
Einwinde gegen die Moglichkeit universaler Maf3stibe nicht zutrifen, sondern
sie der Notwendigkeit von Kritik gegeniiber anderen Kulturen nicht Rechnung
triigen.

,Insofar as it [the capabilities approach, C.M.] entails criticism of traditional culture, these
women are already full of criticism; indeed, any framework that did not suggest criticism
would not be adequate to capture what they want and aim for, and would hardly be an ac-

curate description of the culture in which they live.” (WHD, 109)

Es ist zunéchst als positiv anzuerkennen, dass Nussbaum sich mit der Frage der
interkulturellen Plausibilisierung so ausfiihrlich auseinandersetzt und versucht,
eine Antwort darauf zu geben. Uberzeugend ist insbesondere ihr Hinweis auf die
Heterogenitdt und Dynamik von Kulturen sowie ihre Kritik der Zuschreibung
homogener Kategorien von ,westlich‘ und nicht-,westlich* (vgl. &hnlich Dhawan
2011). In den vergangenen Kapiteln habe ich bereits angedeutet, dass auch eini-
ge ihrer inhaltlichen Bestimmungen vielversprechend mit Blick auf die interkul-
turelle Debatte sind, etwa was ihren Umriss der menschlichen Natur und die da-
mit verbundene Kritik an rationalistischen Ansétzen betrifft (vgl. Kap. 2.2.3). Da
einige Aspekte jedoch sehr umstritten sind (z.B. ihr Fokus auf die individuelle
Freiheit: Kap. 2.4.1), ist es notwendig, den Anspruch auf interkulturelle Geltung

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

noch ausfiihrlicher zu diskutieren und abzuwigen, wie iiberzeugend ihre Zu-
riickweisung einzelner inhaltlicher Einwénde sowie des generellen Vorwurfs der
Riickbindung an eine partikular ,westliche* Perspektive ist (Kap. 3.2, vgl. zu die-
sem Vorwurf z.B. Gutschker 2002, 445). Uberlegt werden muss ausgehend da-
von vor allem auch, wie legitim die Kritik an anderen kulturellen Praktiken ist
bzw. wann genau sie gerechtfertigt ist und ob die von Nussbaum geforderte
Selbstkritik von ihr selbst konsequent umgesetzt wird (Kap. 3.3). Nicht zuletzt
muss ihre Skizze des kulturrelativistischen Gegners, den sie oftmals mit postmo-
dernen Ansitzen gleichsetzt, kritisch hinterfragt werden (z.B. SSJ, 8), da sie da-
mit erneut ein unzutreffend vereinfachtes Bild postmoderner Kritik zeichnet
(vgl. Kap. 2.6.1), welches ihr die Rechtfertigung gibt, bestimmte Einwénde nicht
ernsthaft (genug) zu erwigen (vgl. Young 2001, siehe Kap. 3.3).

Fazit

Fiir Nussbaum ergibt sich die Forderung nach einer universal-globalen Geltung
der Fihigkeitenliste direkt aus der Grundforderung nach dem gleichen Respekt
fiir jeden Menschen. Die Zugehorigkeit eines Menschen zu einem bestimmten
Staat darf nicht zu einer Einschrinkung der Grundbefdhigung fiihren. Die Ver-
antwortung zur Gewihrung des gleichen Respekts liege insofern nicht nur bei
den einzelnen Staaten fiir ihre jeweiligen Biirgerinnen und Biirger, sondern es
gebe auch eine globale Verantwortung. Diese betreffe sowohl reiche Staaten (die
die Pflicht hitten, drmere materiell zu unterstiitzen) als auch transnationale Ak-
teure und die einzelnen Individuen. Neben der Pflicht zu materieller Unterstiit-
zung erfordere diese Verantwortung auch, Staaten zu kritisieren, die Diskrimi-
nierung ausiiben oder dulden.

Mit der Forderung globaler Reichweite eng verkniipft ist die These, dass die
Fihigkeitenliste eine universale Norm ist, die interkulturell Giiltigkeit beanspru-
chen kann. Nussbaum widmet sich ausfiihrlich der Begriindung dieser These und
fiihrt eine Reihe von Argumenten dafiir an, dass der Féahigkeitenansatz die Her-
ausforderung kultureller Differenz integriert, etwa weil er fordert, dass die Staa-
ten die Fahigkeitenliste entsprechend ihrer kulturellen Traditionen konkretisieren
sollen. Vor allem diesen zweiten Aspekt, die interkulturelle Plausibilitit, werde
ich in der Diskussion noch einmal aufgreifen, zum einen weil ich deutlicher zei-
gen mochte, in welchen Hinsichten Nussbaums Ansatz der interkulturellen Prob-
lematik gerecht wird, und zum anderen, weil noch genauer gepriift werden muss,
wie liberzeugend Nussbaum die kritischen Einwinde tatsdchlich zuriickweisen
kann.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 103

2.8 DIE ERZIEHUNG DER BURGERINNEN UND BURGER

Fiir die Verwirklichung und die Stabilitit des Féahigkeitenansatzes spielt seine
Anerkennung und Unterstiitzung durch die einzelnen Biirgerinnen und Biirger
eine bedeutende Rolle. Wie ich in den vorangegangenen Kapiteln dargestellt ha-
be, ist Nussbaum zufolge eine solche Anerkennung grundsitzlich dadurch mog-
lich, dass sich der Fahigkeitenansatz auf die zentralen Aspekte des menschlichen
Lebens konzentriert, die in allen (, verniinftigen®) Vorstellungen vom Guten wie-
derzufinden seien, dass er diese freistehend begriindet und dass er in verschiede-
ner Weise Freiheit und Pluralitit in der Umsetzung zulédsst. Damit die politische
Konzeption tatséchlich von den Biirgern und Biirgerinnen unterstiitzt wird, sei es
allerdings notwendig, dass der Staat bestimmte Malinahmen zur Erziehung er-
greift. In diesem Kapitel soll zunédchst die Rolle der Erziehung sowie die Bedeu-
tung von Mitgefiihl und Liebe fiir Nussbaums Ansatz erldutert werden (2.8.1).
Ausgehend davon werde ich ihr Programm zur Erziehung des Menschen etwas
konkretisieren. Hier geht es im Wesentlichen darum, anhand von Beispielen auf-
zuzeigen, welche Mallnahmen fiir eine solche Erziehung sinnvoll sein konnen.
Es handelt sich dabei nicht um eine Theorie mit Universalititsanspruch, sondern
um eine Anndherung, die Nussbaum selbst als semi-theoretisch bezeichnet
(2.8.2).

2.8.1 Die Bedeutung von Erziehung, Mitgefiihl und Liebe

Nussbaum zufolge konnten alle , verniinftigen* Menschen grundlegende gerechte
Prinzipien wie jenes des gleichen Respekts und letztlich auch die Forderung
nach der Grundbefihigung jedes Menschen grundsitzlich anerkennen und unter-
stiitzen. Fiir die Stabilitét eines politischen Ansatzes sei es sogar notwendig, dass
er auf einem entsprechenden iiberlappenden Konsens beruht (vgl. Kap. 2.5), der
wiederum nicht nur einer ,,widerwillige[n] Fiigung® entsprechen sollte, sondern
sich ,,aus einer informierten Einwilligung in die Kernsitze der betreffenden An-
sicht sowie einer verldsslichen Motivation heraus ergibt, diese [die politischen
Ansichten, C.M.] zu stiitzen.” (CC, 99) Eine solche Unterstiitzung und Motivati-
on sei allerdings nicht selbstverstdndlich, oftmals handelten Menschen auch ge-
gen diese Prinzipien. Es sei daher wichtig, dass ein Staat bei seinen Biirgern und
Biirgerinnen das Bewusstsein fiir Werte wie den gleichen Respekt weckt und
wach hilt — und sie in einer entsprechenden Weise erzieht bzw. ausbildet.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Eine solche Erziehung, Nussbaum spricht auch von ,ziviler Bildung‘ oder
der ,Kultivierung der Menschlichkeit‘,”” miisse zunéichst einmal die verniinftige
Auseinandersetzung mit (philosophischen) Prinzipien umfassen, wozu sie etwa
auch die Fahigkeit zur kritischen Reflexion auf die eigenen Ansichten und Tradi-
tionen zdhlt (z.B. EDC, 388, vgl. auch zur sokratischen Untersuchung Kap.
2.6.2). Dies allein geniige aber nicht als Motivation zur Unterstiitzung der Prin-
zipien; notwendig sei es dariiber hinaus, die Bedeutung von Emotionen einzube-
ziehen, da diese einen maBgeblichen Einfluss auf die Motivation haben, sie kon-
nen gerechte Prinzipien behindern, aber auch unterstiitzen. Es sei daher ,,drin-
gend notwendig*, dass sich eine politische Theorie mit Emotionen beschiftigt
(CC, 97 vgl. Kap. 2.2.3) und das heiflt sowohl damit, wie man gerechtigkeitshin-
dernden Emotionen entgegenwirken kann, als auch, wie man Emotionen, die zu
Gerechtigkeit motivieren, nutzen und férdern kann.

,Die offentliche Kultur muss durch etwas gespeist und bewahrt werden, das tief im
menschlichen Herzen ruht und dessen stirkste Gefiihle aktiviert [...]. Ohne diese Gefiihle
bleibt die 6ffentliche Kultur ein diinner Firnis; sie vermag Menschen nicht zu motivieren,

fiir das Gemeinwohl ein Stiick ihres Eigeninteresses zu opfern.* (PE, 74)

Ein wesentlicher Bestandteil der ,Kultivierung der Menschlichkeit® ist Nuss-
baum zufolge daher eine 6ffentliche Erziehung bzw. Ausbildung der Emotionen
(FJ, 91). Sie setzt sich dementsprechend ausfiihrlich sowohl mit der politischen
Bedeutung von Emotionen im Allgemeinen (PE) als auch mit einzelnen Emotio-
nen im Besonderen auseinander, beispielsweise mit der Angst gegeniiber dem
Fremden und anderen Religionen (NRI, siehe ausfiihrlich Kap. 4.2), mit Ekel mit
Blick auf Homosexualitidt (DH, HFH) oder mit Zorn und Vergebung (AF). Und

77 Den Terminus des cultivating humanity fiihrt sie auf Seneca zuriick: CH, 8.
Ich verwende im Deutschen den Begriff der Erziehung statt der Bildung, um eine Ab-
grenzung zu allgemeiner (Schul-)Bildung zu ermoglichen. (Auch diese spielt freilich
in Nussbaums Ansatz eine wichtige Rolle [als Fahigkeit Nr. 4, siche Kap. 2.1] und na-
tiirlich ist die hier erorterte Erziehung zu respektvollen Biirgern und Biirgerinnen ein
zentraler Bestandteil dessen [weswegen Nussbaum beispielsweise ein Konzept von
Bildung als reiner Informationsvermittlung ablehnt]. Mein Fokus liegt hier aber aus-
schlieBlich auf dem spezifischen, fiir die Anerkennung und Umsetzung des Fihigkei-
tenansatzes wichtigen Konzepts des cultivating. Den Begriff der ,Kultivierung* ver-
wende ich nur an wenigen Stellen, weil er mir im Deutschen kiinstlich erscheint, in
manchen Zusammenhingen passt er dennoch besser als ,Erziehung*, insbesondere in

dem Ausdruck der ,Kultivierung* der inneren Augen (Kap. 4.3).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 105

dabei richtet sie ihren Blick stets auch darauf, wie man jene Gefiihle stirken
kann, die die politische Konzeption unterstiitzen, insbesondere Mitgefiihl (com-
passion) und Liebe.

Nussbaum geht hier in ihren Uberlegungen zunichst einmal davon aus, dass
Emotionen erstens keine irrationalen Aufwallungen sind, die erzieherischen
MaBnahmen unzuginglich sind. Vielmehr hitten sie eine kognitive Struktur und
konnten entsprechend beeinflusst werden (vgl. Kap. 2.2.3). Zweitens seien die
meisten Emotionen ambivalent. Auch jene, die mehr oder weniger problematisch
erscheinen, seien in bestimmten Hinsichten durchaus niitzlich fiir das menschli-
che Leben und konnten eine gerechte Gesellschaft unterstiitzen. Zorn (anger)
und Empo6rung (indignation) etwa seien hilfreich, wenn sie darauf hinweisen, wo
Unrecht geschieht und Schaden entsteht und wo dementsprechend politischer
Handlungsbedarf besteht: ,,[T]o the extent that anger tracks harm, it will be a re-
liable guide to lawmaking® (HFH, 345). Und sogar Angst (die wegen ihrer Ver-
kniipfung mit Narzissmus noch problematischer als Zorn sei, etwa wo sie zur
Diskriminierung von Fremdem fiihrt: NRI Kap. 2)78 konne fiir Gerechtigkeit
niitzlich sein, beispielsweise wenn sie Menschen motiviert, sich um eine gleiche
Verteilung von Ressourcen zu bemiithen (HFH, 345). Worauf es ankomme, sei
eine Erziehung, die es ermoglicht, diese Emotionen richtig zu nutzen (HFH, 346)
und sie nicht auf falsche Objekte (wie etwa bei der Angst auf das Fremde) zu
richten. Zwar diirfe man nicht annehmen, dass problematische Emotionen ver-
schwinden oder vollig wegerzogen werden konnen, sie konnten aber durchaus
gesteuert werden (FJ, 411f.).

Dies erfordere nun insbesondere, Mitgefiihl und Liebe zu stiarken. Mitgefiihl
beinhalte ndmlich das Urteil, ,,dass das Gute der Anderen einen wichtigen Teil
des eigenen Entwurfs von Zielen* darstellt (FJ, 91). So werde jemandem im
Mitgefiihl fiir einen anderen Menschen oftmals bewusst, dass dieser ihm sehr
dhnlich ist, dhnliche Bediirfnisse hat und letztlich, dass er den gleichen Respekt
verdient (vgl. zur Bedeutung des Sich-Hineinfiihlens schon Kap. 2.6.2). Dadurch
werde die Motivation gefordert, Prinzipien zu unterstiitzen, die nicht nur den ei-
genen Bediirfnissen dienen, sondern denen aller Menschen (Emotionen, die dem
gleichen Respekt entgegenwirken, wie etwa die Angst vor Fremdem, wiirden
dadurch zugleich eingeddammt). Dabei ist, wie Nussbaum anmerkt, auch Mitge-
fiihl nicht frei von der beschriebenen Ambivalenz, da es bei einem Fokus auf ein
Einzelschicksal von den Bediirfnissen aller Menschen und von der allgemeinen
Giiltigkeit der Prinzipien weglenken und zur Bevorzugung Einzelner fithren
kann. Es sei daher nicht {iber alle Kritik erhaben und miisse ,,stets im Dialog mit

78 Siehe zu Nussbaums Analyse von Angst im Zusammenhang mit Religion: Kap. 4.2.2.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Prinzipien und allgemeinen moralischen Normen stehen“ (PE, 476). Grundsétz-
lich sei Mitgefiihl aber sehr wichtig fiir die Motivation und Unterstiitzung ge-
rechter Prinzipien.

Dabei sollte Mitgefiihl weiterhin eng mit Liebe verbunden sein, da es allein
lau und distanziert sein konne. Was fiir die Motivation aber notwendig sei, sei
,»ein Gefiihl echter Verbundenheit* (PE, 477). Eine gerechte Gesellschaft brau-
che daher auch Liebe, ,,wenn Vertrauen nicht zu einer leeren Hiilse werden soll.*
(Ebd.) Bei Liebe wiederum ist es dann der altruistische Impetus, der von ent-
scheidender Relevanz ist. So komme es weniger auf die genaue Form von Liebe
an (sowohl die Liebe von Eltern zu ihren Kindern als auch die Liebe zu Freun-
den u.a. konnten die 6ffentliche Kultur beeinflussen) als vielmehr auf die in ver-
schiedenen Formen ausgedriickte Sorge um andere als Selbstzweck und die da-
mit verbundene ,,Bereitschaft, die eigenen gierigen Wiinsche zugunsten seiner
Lieben zuriickzustellen.* (PE, 573) Die eigentliche Storichtung Nussbaums be-
steht somit in der Férderung altruistischen Verhaltens: ,,Die Formen von Liebe,
die zu einem guten Verhalten fiihren, [...] sind altruistisch, und alle lehnen das
obsessive Streben nach personlichem Status und Ehre ab und bekennen sich zu
gegenseitigem Verstehen und Verletzbarkeit.” (PE, 572f.)

Die von Nussbaum angestrebte Erziehung besteht also mafgeblich darin,
wohlwollende Gefiihle und Altruismus zu stérken und fiir die Motivation zu nut-
zen (CC, 96). Wie sie selbst anmerkt, erscheint vielen eine solche zentrale Rolle
des Altruismus als zu anspruchsvoll. Das zeigt sich vor allem im Vergleich zur
klassischen Vertragstheorie, die vor allem auf den gegenseitigen Vorteil als Mo-
tivation setzt: ,,The capabilities approach demands a great deal from human
beings [...] a great deal more [...] than classical theories of social contract* (FJ,
409). Auf altruistische Motivation aufzubauen sei dennoch legitim und sinnvoll,
weil Gefiihle des Wohlwollens und der Liebe zur menschlichen Natur gehorten.
Der Fihigkeitenansatz will hier direkt anschlieen und diese Gefiihle durch Er-
ziehung ausdehnen und zu einer angemessenen und konsistenten Anwendung
bringen. Nussbaum betrachtet dies nicht nur als eine legitime Moglichkeit, son-
dern mehr noch als einen spezifischen Verdienst und Vorteil ihres Ansatzes, dass
er an diese positiven Gefiihle ankniipfen und sie nutzen konne: ,,[I]t seems to be
a merit of the approach that it can tap into what is fine in actual human beings*
(F1,91).”°

79 Sie setzt sich hier wieder etwas ausfiihrlicher mit Rawls auseinander und dessen Ab-
sicht, Wohlwollen und intrinsische Liebe zur Gerechtigkeit als prinzipienbasierte Ge-
fiihle und Motive zu integrieren. Auch dies kritisiert sie jedoch als unzureichend (FJ,
91).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 107

Eine gerechte Gesellschaft benotigt laut Nussbaum neben guten politischen Prin-
zipien eine Erziehung der Biirger und Biirgerinnen, die nicht zuletzt auf die Stir-
kung von Mitgefiihl und Liebe gegeniiber Gefithlen wie Angst und Ekel hin-
wirkt. Sie unterstreicht damit ihre grundlegenden Annahmen zur Bedeutung von
Emotionen und zur menschlichen Natur und fiihrt diese konsequent fort. Dass
sich eine politische Konzeption auf altruistische Motivationen stiitzen kann und
sollte, erscheint zwar anspruchsvoll, ist aber durchaus iiberzeugend, wenn man
ihren Annahmen iiber den Menschen folgt (wofiir, auch in Bezug auf die inter-
kulturelle und die feministische Debatte, einiges spricht, vgl. Kap. 2.2.3 sowie
die Diskussion in Kap. 3.2). Freilich stellt sich dennoch die Frage, ob das nicht
zu viel Optimismus verlangt und wie solche Erziehung konkret tiberhaupt ausse-
hen kann. Ich werde daher im néchsten Abschnitt kurz darauf eingehen, was
Nussbaum dazu vorschlégt.

2.8.2 Beispiele der Erziehung

Wie die Erziehung zu respektvollen Biirgerinnen und Biirgern konkret aussehen
soll, kann man Nussbaum zufolge nicht mit einer allgemeinen Theorie beantwor-
ten. Die Erziehung von Emotionen miisse ndmlich sowohl kontextbezogen sein
(vgl. den Grundsatz der kulturellen Spezifikation in Kap. 2.7.3) als auch experi-
mentell, das heif3it sie erfordere ,,viel Raum fiir Improvisation, kritische Unab-
hingigkeit und eigenwillige Individualitit™ (PE, 305). Sinnvoll und notwendig
sei es daher, einen semi-theoretischen Weg zu wihlen: Betrachtet werden sollen
konkrete, landspezifische ,,Beispiele fiir gelungene Projekte®, ausgehend von
denen sich dann zumindest einige allgemeine Aspekte formulieren lieBen, wie
eine Erziehung in verschiedenen Bereichen geschehen kann und soll (PE, 306).
Ein Weg zur Erziehung, den Nussbaum als vielversprechend erachtet und der
in vielen ihrer Texte eine Rolle spielt, ist Literatur. Da literarische Texte sehr
elaborierte Erzdhlungen iiber das Leben und Schicksal unterschiedlicher Men-
schen enthielten, ermoglichten sie auf besondere Weise, sich in andere hineinzu-
versetzen — und hineinzufiihlen —, zu erkennen, dass andere Menschen trotz der
Vielfalt menschlicher Lebenssituationen gleiche Erfahrungen und Bediirfnisse
haben und schlieBlich, dass sie deswegen gleichen Respekt verdienen. (Eines der
zahlreichen von Nussbaum angefiihrten Beispiele ist der Roman Effi Briest von
Theodor Fontane. Durch seine einfiihlsame Erzihlung des Schicksals der Haupt-
figur Effi, die aufgrund des von ihr begangenen Ehebruchs geichtet wird, gelin-
ge es dem Roman, trotz und gegen die Normen seiner Zeit Mitgefiihl fiir Effi
und Verstdndnis fiir ihre Situation zu erzeugen. Er mache den Leser zudem da-
rauf aufmerksam, dass eine gesellschaftliche Norm, die zur Achtung von Frauen

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

wie Effi fiihrt, dem Mitgefiihl entgegensteht und daher, ebenso wie viele andere
solcher Normen, kritisch hinterfragt werden sollte. PE, 216f.)80 Die Bedeutung
von Literatur verweist weitergehend darauf, dass Nussbaum Narrationen allge-
mein eine wichtige Rolle fiir die Erziehung beimisst (vgl. auch die Rolle von
Narrationen fiir die Begriindung in Kap. 2.6.2). Eben weil diese es ermoglichten,
sich in fremde Menschen und Situationen hineinzuversetzen und hineinzufiihlen,
wiirden sie ein durch rationale Auseinandersetzung allein nicht mogliches Ver-
stindnis dafiir hervorrufen, dass auch fremde Menschen in grundlegender Hin-
sicht gleich sind (PJ, xvi) und gleichermallen in moralische Erwigungen einbe-
zogen werden miissen (ASD, 47). Narrationen stdrkten somit das Mitgefiihl, das
Nussbaum fiir die Unterstiitzung von Werten wie dem gleichen Respekt als zent-
ral erachtet (vgl. oben). Sie seien daher fiir eine politische Theorie von grofier
Bedeutung. (Dabei weist sie auch darauf hin, dass sich diese Uberzeugung be-
reits bei Aristoteles finde und es sich lohne, auf seinen diesbeziiglichen Annah-
men aufzubauen, z.B. CH, 86.).

Die narrative Vermittlung von Werten konne dhnlich in Theaterstiicken und
Opern geschehen. Nussbaum verdeutlicht dies etwa in PE ausfiihrlich mit Blick
auf (antike) Tragddien und Komddien, die in ihrer spezifischen Weise Mitgefiihl
angesichts von tragischen Konflikten bzw. in humoristischer Auseinanderset-
zung mit Abscheu und Ekel weckten (v.a. PE Kap. 9). Auch setzt sie sich einge-
hend mit Mozarts Oper Die Hochzeit des Figaro auseinander, deren Figur des
Cherubino darauf aufmerksam mache, wie wichtig es sei, iiber Liebe zu sprechen
und warum die 6ffentliche Kultur solche Gefiihle brauche (z.B. PE, 74).

Emotionen konnen Nussbaum zufolge aber auch auf andere Weise offentlich
gebildet werden, ndmlich etwa durch die Gestaltung des offentlichen Raumes,
durch Architektur und Stidtebau. Anschaulich schildert sie beispielsweise, wie
die Gestaltung des Campus der University of Chicago, an der sie selbst lehrt, in
der Vergangenheit und heute Gefiihle hervorgerufen habe bzw. weiter hervorru-
fe, die sich unterschiedlich auf die Anerkennung des gleichen Respekts auswir-
ken (PE, 498-508). So habe die urspriingliche Konzeption des Campus mit neu-
gotischen Gebiuden, die sich um geschlossene Hofe gruppieren, das Signal einer
nach innen gerichteten wissenschaftlichen Gemeinschaft ausgesendet, die sich
als Bastion gegen die von auflen lauernden Gefahren versteht (was dem Selbst-
verstiandnis der Universitét zu ihrer Griindung entsprochen habe). Dies und mehr
noch die spiter zunehmende Verschanzung mit hohen Zidunen u.4. hitten jedoch

80 Eine zentrale StoBrichtung des Beispiels von Effi Briest in PE ist der exemplarische
Charakter des Mitgefiihls bei Tieren — bei Effi Briest liebe der Hund Rollo als einziger

bedingungslos.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 109

zugleich ein Klima der Angst bestirkt und zu einer Atmosphire des gegenseiti-
gen Misstrauens zwischen der (Elite-)Universitit und den umliegenden (armen)
Wohnvierteln gefiihrt. (Gegen die hohe Kriminalitét habe dies indes nicht gehol-
fen.) Eine Wende habe es erst im 21. Jahrhundert gegeben, als man von Seiten
der Universitit und der Stadt begann, den gegenseitigen Austausch und das Mit-
einander zu fordern, etwa indem man umliegende Viertel saniert und Studieren-
de ermutigt hat, dort Wohnungen zu beziehen; indem man durch die Schaffung
attraktiver offentlicher Pldtze (wie einer Schlittschuhbahn) versucht hat, Men-
schen aus der Innenstadt anzuziehen; oder auch indem man Lichtbogen aufge-
stellt hat, die einladend und wie eine Briicke wirkten. MaBBnahmen dieser Art
sendeten ein Signal der Offenheit. Mit ihnen gelinge es Stiick fiir Stiick, so
Nussbaums positives Urteil, Angst abzubauen und das Miteinander ebenso wie
eine mitfithlende Perspektiviilbernahme zu fordern. Allgemein zeige dieser Fall,
dass politische Entscheidungen auch in Bereichen wie Stidtebau und Architektur
von grofler Relevanz fiir das Zusammenleben sein konnen:

»[M]anchmal fillt die Erkenntnis schwer, dass politische Gleichheit nicht nur von guten
Gesetzen und guter Politik abhingig ist. Oft hingt sie auch von den Gebiduden ab, in de-
nen man wohnt, von den Strafen, auf denen man geht, von dem Licht, das auf das Gesicht
eines Nachbarn fillt, und von den Griinflichen am Ende des Hiauserblocks.* (PE, 566)

Man konnte hier noch eine Reihe weiterer Beispiele aus anderen Bereichen
(Kunst, Musik u.a.) anschlieen. Die skizzierten Beispiele geniigen aber, um zu
verdeutlichen, dass Nussbaum in unterschiedlichen Lebensbereichen Moglich-
keiten sieht, Menschen zu respektvollen, demokratischen Biirgern und Biirgerin-
nen zu erziehen. Sie alle machen noch einmal Nussbaums Anliegen deutlich, den
Menschen auf verschiedenen Ebenen anzusprechen: Neben verniinftiger Ein-
sicht, der Auseinandersetzung mit Prinzipien und der kritischen Reflexion der
eigenen Uberzeugungen und Traditionen sei es eben auch wichtig zu lernen, sich
in andere hineinzufiihlen und die eigene Vorstellungskraft auszubilden. Die Re-
de ist hier auch von einer notwendigen ,.,emotionalen Untermauerung® bei der
Vermittlung von Werten (LC, 327). Gelingen konne das auf vielfiltige Weise —
durch Narrationen in Literatur und Theater, durch stiadtebauliche Mallnahmen,
durch Kunst, Musik etc.

Nussbaums Uberlegungen zeigen, dass staatliche ErziehungsmaBnahmen, auch
mit Blick auf Emotionen, moglich sind und wie sie konkret aussehen konnen.
Dass sie dabei sowohl der Ausgewogenheit von Vernunftansprache und Ge-
fiihlsbildung als auch der Kontextspezifikation eine wichtige Rolle zuschreibt,

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

ist vor dem Hintergrund der vorangegangenen Kapitel sinnvoll und auch mit
Blick auf die bereits angedeuteten Diskussionspunkte zur universalen Geltung
sehr plausibel. Freilich wird ein gewisser Optimismus vorausgesetzt und man
kann skeptisch sein, wie gut Malnahmen wie die in den Beispielen skizzierten
die Unterstiitzung politischer Prinzipien und einen iiberlappenden Konsens ge-
wihren konnen. Worum es aber meines Erachtens wesentlich geht und weswe-
gen diese Uberlegungen so wichtig sind, ist, die Bedeutung und Wirkung politi-
schen Handelns auf dieser Ebene wahrzunehmen, um einerseits diesbeziiglich zu
priifen, wo politisches Handeln Gerechtigkeitsprinzipien entgegenwirkt und an-
dererseits um die Moglichkeit zur Erziehung mit Blick auf Werte wie den glei-
chen Respekt iiberhaupt zu nutzen. Dariiber hinaus erscheint es durchaus ge-
rechtfertigt, sich hier auf (in gewisser Weise vage) semi-theoretische Ausfiih-
rungen zu beschrinken, eben weil Mafinahmen dieser Art in der Tat kontextspe-
zifisch sein miissen. Allerdings muss man fragen, ob Nussbaum implizit nicht
doch auch hier eine Reihe von Normen als kontextiibergreifend unterstellt — und
inwiefern das mit dem Anliegen der Kontextspezifizitit vereinbar ist. So sugge-
rieren viele ihrer USA-bezogenen Uberlegungen etwa in CH universale Geltung
(wenn es um die Rolle von Frauen oder um den Umgang mit Sexualitiit geht
etc.). Diese Dissonanz mochte ich an dieser Stelle nicht weiter verfolgen, ich
werde das darin problematisierte Verhéltnis von Universalitit und kontextspezi-
fischer Umsetzung aber in Bezug auf Religion genauer thematisieren (Kap. 4.3.1
und Kap. 5.3).

Fazit

Nussbaum zufolge ist es fiir den Fahigkeitenansatz wie fiir jede andere politische
Theorie wichtig, sich um eine Erziehung der Biirgerinnen und Biirger und insbe-
sondere ihrer Emotionen zu bemiihen, um ihre Unterstiitzung der politischen
Prinzipien zu stiarken. Der Fihigkeitenansatz stiitzt sich hierbei maf3igeblich auf
eine Motivation durch Gefiihle des Wohlwollens und der Liebe und das heifit auf
Altruismus. Wie eine solche Erziehung aussieht, kann man laut Nussbaum nur
semi-theoretisch beantworten — anhand von Beispielen erldutert sie, wie Erzie-
hung gelingen kann, aber auch, was sich allgemein iiber gute Erziehungsmaf-
nahmen sagen lésst (etwa dass Narrationen eine wichtige Rolle spielen miissen,
weil sie Menschen helfen, sich in andere hineinzuversetzen und, insbesondere,
sich in sie hineinzufiihlen).

Es entspricht Nussbaums grundlegenden Annahmen zum Menschen und zur
Beriicksichtigung von Emotionen, dass sie nicht nur der Erziehung allgemein,
sondern besonders auch der von Gefiihlen, v.a. der Stirkung von altruistischen
Gefiihlen, groB3e Bedeutung fiir die politische Konzeption zuschreibt — und es er-

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 111

scheint alles in allem sehr plausibel. In der Diskussion zur Universalitit werde
ich die Uberlegungen zur Erziehung nicht ausfiihrlich behandeln, da Nussbaum
hierfiir ausdriicklich keine universale Geltung beansprucht. Trotzdem werde ich
sie insofern aufgreifen, als sich an ihnen in besonderer Weise die Bedeutung von
Emotionen und Narrationen in Nussbaums Ansatz zeigt (Kap. 3.2).

2.9 FAHIGKEITEN UND MENSCHENRECHTE

Der Fihigkeitenansatz erinnert in vielen Hinsichten an die nicht nur in der politi-
schen Philosophie prominent diskutierte Menschenrechtsidee. Auch dort geht es
darum, dass alle Menschen grundlegende Anspriiche haben, die globales politi-
sches Handeln erforderlich machen und dass ein universaler Maf3stab notwendig
ist. Nussbaum bemiiht sich daher auch in allen ihren jiingeren Texten um eine
Verhiltnisbestimmung von Fihigkeiten und Menschenrechten (CC, FJ, WHD),
in einigen Aufsitzen wird dies sogar zum zentralen Gegenstand der Auseinan-
dersetzung (CER, CHR, HRC). Im Folgenden werde ich genauer erldutern, wo-
rin sie selbst die Gemeinsamkeiten und die Unterschiede zwischen Fiahigkeiten
und Menschenrechten sieht und insbesondere wie sie begriindet, dass ihr Ansatz
eine Prizisierung und Verbesserung der Menschenrechtsidee darstellt (Kap.
2.9.1). Was dies konkret bedeutet, ldsst sich gut am Beispiel von Frauenrechten
veranschaulichen (2.9.2).

2.9.1 Der Fahigkeitenansatz als verbesserter
Menschenrechtsansatz

Nussbaum charakterisiert ihren Féhigkeitenansatz als eine Art (species) Men-
schenrechtsansatz (z.B. CC, 62). Damit macht sie deutlich, dass sie einerseits ei-
ne Reihe von Gemeinsamkeiten sieht, die iiber die zunédchst einmal bloff formale
Ahnlichkeit des Aufstellens eines konkreten Katalogs an Anspriichen hinausge-
hen, dass andererseits jedoch nicht einfach von einer Gleichsetzung die Rede
sein kann. Thre These lautet, dass der Fahigkeitenansatz die Idee der Menschen-
rechte in entscheidenden Hinsichten préazisiert.

Nennen kann man zunichst drei Gemeinsamkeiten. So sehen erstens beide
Ansitze den normativen Fixpunkt in den grundlegenden Anspriichen von Men-
schen, aus denen fiir eine Gesellschaft die allgemeine Pflicht erwachse, diese
Anspriiche zu respektieren und zu unterstiitzen (CC, 62). Wem genau daraus
Pflichten erwachsen und wer Verantwortung trigt, ist demnach zwar eine wich-
tige, aber nachgeordnete Frage (vgl. Kap. 2.7.2). Beide Ansitze unterscheiden

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

sich damit von pflichtenorientieren Theorien, denen zufolge der normative Aus-
gangspunkt bei den Pflichten liegt (FJ, Kap. S.i)‘81 Zweitens beschrinken sich
beide auf einen partiellen Ansatz sozialer Gerechtigkeit (FJ, 290), sie beanspru-
chen also nicht, alle Gerechtigkeitsfragen zu beantworten. (In der konkreten Ein-
schitzung der Reichweite dessen kommen Menschenrechtstheoretikerinnen und
-theoretiker allerdings zu sehr unterschiedlichen Ergebnissen, wie an der Frauen-
rechtsfrage deutlich werden wird: Kap. 2.9.2). Als weitere Gemeinsamkeit fiihrt
Nussbaum drittens an, dass ihr Fihigkeitenansatz sich ebenso wie Menschen-
rechte primir an den Staat als Adressaten richtet, auch wenn beide zudem Ziele
fiir die internationale Gemeinschaft und die Menschheit insgesamt beinhalteten
(FJ, 291, vgl. Kap. 2.7.2).

Dariiber hinaus bestiinden in einigen weiteren Punkten Uberschneidungen, bei
denen die Rede von Menschenrechten aber ungenau oder unzureichend sei. Der
Fihigkeitenansatz ermoglicht Nussbaum zufolge hier eine Prizisierung und Er-
gianzung: ,,[T]he language of capabilities [...] gives important precision and
supplementation to the language of rights.* (FJ, 284)

Das betrifft als erstes die Grundlage der Anspriiche. Denn wihrend unter
dem Begriff der Menschenrechte sehr unterschiedliche Vorstellungen iiber ihre
Grundlage gefasst werden (die sich auf Rationalitit, Empfindungsvermogen oder
auch das Leben an sich bezogen), verortet der Fahigkeitenansatz diese eindeutig
in einem an die Annahme einer normativen menschlichen Natur gebundenen
Konzept von Menschenwiirde (FJ, 285). Eine solche Prizisierung sei sinnvoll, da
damit unplausible Verstindnisse wie jenes einer ausschlieBlichen Grundlegung
in Rationalitidt (die Menschen mit geistigen Behinderung diskriminiere) ausge-
schlossen werden konnten (CER, 25, vgl. Kap. 2.2.2). Die Festlegung auf eine
Grundlegung in der menschlichen Natur mache aulerdem deutlich, dass die An-
spriiche vorpolitischer Art sind (CC, 169, CER, 25). Auch das sei eine wichtige
Prizisierung, da Menschenrechte von einigen als Artefakte von Gesetzen und In-

81 Nussbaum setzt sich vor allem mit dem Ansatz von Onora O’Neill auseinander, gegen
den sie einwendet, dass Fahigkeiten leichter bestimmbar, konstanter und stabiler seien
als Pflichten (FJ, 275-277). Ich werde auf diese Debatte nicht weiter eingehen, wenn-
gleich man tiberlegen konnte, ob die Orientierung an Anspriichen anstelle von Pflich-
ten problematisch fiir die interkulturelle Plausibilitiit ist (Oh 2008).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 113

stitutionen betrachtet werden,82 was deswegen problematisch sei, weil ihre Gel-
tung dann davon abhinge, ob ein Staat sie anerkennt (FJ, 285).

Weiterhin sei der Fihigkeitenansatz darin préziser, dass er als Subjekte der
Anspriiche ausschlieBlich Individuen und nicht Gruppen bestimmt, wohingegen
unter dem Topos der Menschenrechte iiber die Frage kollektiver Rechte disku-
tiert wird (WHD, 97).83 Die Idee von (vor allem kulturellen) Gruppenrechten
miisse man aber zuriickweisen, weil sie die Gefahr berge, die Rechte Einzelner
unterzuordnen (ausfiihrlich in CG).84 Die Bedeutung der Fokussierung auf Indi-
viduenrechte zeigt sich besonders im Zusammenhang ihrer Auseinandersetzung
mit Frauenrechten, auf die ich im Folgenden noch genauer eingehe (Kap. 2.9.2).

Dariiber hinaus sieht Nussbaum in den Fihigkeiten schlieflich einen Vorteil
mit Blick auf die interkulturelle Plausibilitit. Zwar seien zunichst einmal all jene
Einwinde gegen Menschenrechte zuriickzuweisen, die sich mit dem Argument
kultureller Diversitit gegen die Idee universaler Normen an sich richten (WHD,
99f., vgl. Kap. 2.7.3). Dennoch lasse sich die interkulturelle Plausibilitdt der
Menschenrechtsidee mit der Rede von Féhigkeiten verbessern. Denn auch wenn
man wie sie annehme, dass ,,die Idee der Menschenrechte in vielen Traditionen
verwurzelt ist”, sei es doch sinnvoll, dem Vorwurf, sie sei ,westlich‘, schlicht-
weg dadurch aus dem Weg zu gehen, dass man stattdessen von Fihigkeiten
spricht (CER, 30). Der Fihigkeitenansatz sei aulerdem grundsétzlich interkultu-
rell leichter zugénglich, da er mit seiner Orientierung an der Frage, wozu Men-
schen fihig sind bzw. sein sollten (,,What am I able to do and to be?*, CC, 106),
direkter an vorhandene Bediirfnisse und Forderungen in verschiedenen Kulturen
anschliee als das Konzept der Rechte, das ein theoretisches Vorwissen erforde-
re und insofern fiir manche wie eine Auferlegung von aullen (foreign imposition)
wirke (CER, 29): ,,[W]e do not even appear to be imposing a western construct
upon formerly colonized peoples.* (CER, 30) Grundsétzlich mache die Rede von
Fahigkeiten deutlicher, dass es um die konkreten Probleme und Bediirfnisse von

82 Tatsdchlich stellt dies eine zentrale Debatte innerhalb des Menschenrechtsdiskurses
dar, vgl. z.B. Menke/Pollmann 2007, 25-41, bzw. Kap. I zur Basis der Menschenrech-
te sowie Kap. III zu Menschenwiirde.

83 Fiir die kontroverse Diskussion siehe z.B. Eisenberg/Spinner-Halev 2005.

84 Es wire jedoch abwegig, daraus zu schlieen, dass Nussbaum die so genannten Men-
schenrechte dritter Generation ablehnt, die gemeinhin als kollektive Rechte bezeichnet
werden. Deren Inhalte spielen bei ihr durchaus eine Rolle, ausdriicklich etwa die
Pflicht reicher Staaten, drmere zu unterstiitzen (siche Kap. 2.7.2). Sie scheint Grup-
penrechte dieser Art bedingt fiir legitim zu halten — insofern ihr normativer Bezugs-

punkt das Individuum ist. Siehe dazu auch unten: Kap. 2.9.2.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Menschen gehe, weil sie sehr konkret und bodenstindig sei (CER, 29). Mit die-
ser Bodenstindigkeit sei zudem die ausdriickliche Forderung nach kontextspezi-
fischer Ausdeutung verbunden (das heifit die den verschiedenen kulturellen Tra-
ditionen entsprechende unterschiedliche Anwendung der Fihigkeiten), die der
Fihigkeitenansatz prononcierter im theoretischen Entwurf aufnehme (vgl. Kap.
2.7.3): ,,Human rights documents do not typically comment on this interpretive
process, or perform the further specification of the rights they include” (CER,
29).

Die Rede von Menschenrechten muss laut Nussbaum jedoch nicht nur in einigen
vagen Aspekten prizisiert werden (womit implizit einige Menschenrechtsver-
standnisse zuriickgewiesen werden). Es sei aulerdem notwendig und mit dem
Féhigkeitenansatz moglich, deutliche Kritik an zwei im Menschenrechtsdiskurs
einflussreichen Konzepten zu iiben. Problematisch sei erstens die verbreitete
Idee, Rechte im Sinne von negativer Freiheit als reine Abwehrrechte zu verste-
hen und dementsprechend einen minimalen Staat zu fordern (CC, 65). Denn tat-
sdchlich sollte das Ziel einer Gesellschaft darin gesehen werden, jedem Men-
schen ein gutes Leben, und demnach substanzielle Freiheit, zu ermoglichen
(Kap. 2.3.1 und 2.4.1), was die aktive (materielle und soziale) Unterstiitzung der
Biirger und Biirgerinnen durch den Staat erfordere: ,,[S]ecuring a right to some-
one requires more than the absence of negative stateaction.” (CER, 32) Ein mi-
nimaler Staat geniige dafiir nicht, denn bei ihm seien Rechte letztlich nur ,,blofe
Worte auf dem Papier* (CC, 65). Notwendig sei zudem offensives staatliches
Handeln mit Blick auf die Diskriminierung von Menschen, da diese der Ver-
wirklichung von Rechten entgegensteht (CC, 66). Mit Blick auf einige Arten von
Diskriminierung, etwa von Frauen, erfordere das, die Unterscheidung von 6f-
fentlicher und privater Sphire aufzugeben, die beinhaltet, dass private Bereiche
(wie die Familie, kulturelle bzw. religiose Gemeinschaften) von staatlichen Ein-
griffen ausgeschlossen sind — Diskriminierung miisse iiberall staatlich bekdmpft
werden: ,,[I]ntervention in the home is justified whenever the rights of its mem-
bers are violated.” (CC, 67) Mit der Rede von Rechten allein sei dies schwierig,
da das liberale Rechtsdenken in seiner Entwicklung von dieser Unterscheidung
geprigt sei (FJ, 290): ,,[T]he language of rights certainly does not resolve the
difficulty.“ (CER, 31) Der Fihigkeitenansatz lege dagegen an sich nahe, dass je-
de solche Diskriminierung problematisch sei, ndmlich als Beeintridchtigung der
Grundbefihigung (CER, 32). (Nussbaum veranschaulicht das vor allem an der
Situation von Frauen, siehe dazu unten: Kap. 2.9.2).

Zuriickgewiesen werden miisse zweitens die Trennung und die lexikalische
Anordnung von Menschenrechten erster und zweiter Generation, das heifit von

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 115

Biirger- und Freiheitsrechten einerseits und wirtschaftlichen, sozialen und kultu-
rellen Rechten andererseits, die ausgehend von den zwei Menschenrechtspakten
in der Diskussion vertreten wird (FJ, 288f.). Diese Rechte seien eng miteinander
verflochten und konnten nicht voneinander unabhingig konzipiert werden (FJ,
289, vgl. Kap. 2.2.3 zur Pluralitit der fiir gutes menschliches Leben zentralen
Aspekte). Insbesondere diirfe man nicht von einer Rangordnung ausgehen und
die materiellen und sozialen Aspekte den Freiheitsrechten nachordnen, da
schlieBlich auch Biirger- und Freiheitsrechte auf materielle Vorbedingungen an-
gewiesen seien: ,,All entitlements require affirmative government action, inclu-
ding expenditure, and thus all, to some degree, are economic and social rights.*
(CC, 67) Der Fahigkeitenansatz beziehe hier anders als Menschenrechte eine
eindeutige Position: ,,[TThe CA [Capabilities Approach, C.M.] has insisted from
the start that we refuse to make this misleading separation.” (CER, 33).

Der Fihigkeitenansatz stelle daher in verschiedenen Hinsichten eine Verbesse-
rung der Rede von Menschenrechten dar. Dennoch pladiert Nussbaum dafiir, ihn
in den Kontext des Menschenrechtsdiskurses zu stellen und mehr noch Féhigkei-
ten durch die Rede von Rechten zu ergidnzen. Dies sei zum einen aus der prag-
matischen Erwégung heraus sinnvoll, dass unter dem Topos der Menschenrechte
wichtige Debatten (gerade iiber globale Gerechtigkeit) gefiihrt wiirden, an die sie
anschlussfahig sein mochte (CER, 36). Zum anderen sieht sie einen Vorteil der
Rede von Rechten darin, dass diese die Dringlichkeit von Anspriichen deutlicher
machen konne, da sie ,,rhetorisch direkter sei (WHD, 100). Die Idee der Fihig-
keiten bediirfe oftmals der Erldauterung, um die Dringlichkeit klar zu machen (FJ,
290). Weiterhin werde die Bedeutung der freien Wahl bei Rechten deutlicher, da
Verstidndnisse von Fihigkeiten denkbar sind, die im Sinne eines marxistischen
oder eines katholisch-thomistischen Aristotelismus der freien Wahl keine zentra-
le Stellung einrdumen (und statt auf Fiahigkeiten letztlich auf Tétigkeiten zielten:
WHD, 101). Der Fihigkeitenansatz solle sich daher der Rede von Rechten nicht
verschlieen, sondern sie positiv aufgreifen: ,,[T]he capabilities theorist or prac-
titioner should not be skeptical of the language of rights, but should employ it in
close connection to the language of capabilities* (CER, 36).

Diese Positionierung ist nicht zuletzt vor dem Hintergrund der Entwicklung
in Nussbaums Konzeption zu sehen, wonach sie zunehmend die Bedeutung des
Rechten im Verhiltnis zum Guten betont (Kap. 2.3.1). So dominiert in frithen
Texten eher die Distanz gegeniiber rechte-orientierten Ansétzen, Rechten kommt
hier ausschlieflich instrumentelle Bedeutung fiir die Fahigkeiten zu (z.B. ASD,

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

79). Spiter zeichnet sich wie beschrieben eher ein Bild der gegenseitigen Ergén-
zung ab (ausdriicklich in CER, 24).85

Man konnte nun erortern, wie gut Nussbaum mit dieser Darstellung der Ver-
schiedenheit von Menschenrechtsansidtzen und den im Menschenrechtsdiskurs
gefiihrten Debatten gerecht wird. (Beispielsweise lieBe sich iiberlegen, ob sie das
Verhiltnis von Recht, Moral und Politik [welches in der Menschenrechtsdebatte
ausfiihrlich diskutiert wird: vgl. z.B. Menke/Pollmann 2007 Kap. I.1] differen-
zierter thematisieren miisste. Mit ihrem Pliddoyer fiir Menschenrechte als poli-
tisch-juridisch relevante GroBen einerseits und vorpolitische Anspriiche anderer-
seits wirkt sie nimlich selbst etwas unprizise [WHD, 98].) Uberlegungen dieser
Art sollen hier aber nicht weiter verfolgt werden, da fiir die Frage nach der Plau-
sibilitdt des Universalitdtsanspruchs vor allem relevant ist, ob und inwiefern
Nussbaum mit ihrer Prézisierung diese Plausibilitét erhoht. Tatséchlich greift sie
ausdriicklich einige der in der Universalismusdebatte problematisierten Aspekte
auf, wie etwa die feministische Kritik, dass Menschenrechte zu formal und zu
abstrakt seien (z.B. Cook 1994a). Das erscheint sehr sinnvoll. Allerdings wird
mit Blick auf die vorangegangenen Kapitel ebenso deutlich, dass andere ihrer
Annahmen sehr umstritten sind, beispielsweise der Fokus auf das Individuum
bzw. individuelle Freiheit (vgl. Kap. 2.4.1). Da, weiterhin, solche Einwinde ge-
rade aus interkultureller Perspektive formuliert werden, ist nicht zuletzt zu fra-
gen, als wie unumstritten ihre These der interkulturellen Plausibilitéit gelten kann
(vgl. Kap. 2.7.3, zur Diskussion siehe Kap. 3.2 und 3.3).

2.9.2 Das Beispiel Frauenrechte

Nussbaum zufolge muss sich jede politische Theorie mit der Problematik der
Diskriminierung von Frauen auseinandersetzen. Mehr noch zeige sich am Um-
gang damit, wie plausibel eine Theorie letztlich sei (CC, 146f., vgl. Kap. 2.2.5).
Der Fihigkeitenansatz, so ihre These, konne mit dieser Problematik sehr tiber-
zeugend umgehen, und zwar gerade weil er die Idee der Menschenrechte in der
skizzierten Weise spezifiziert.

So sei in Bezug auf die Diskriminierung von Frauen ein aktiver Staat von
Bedeutung, der nicht nur formale Rechte und negative Freiheit gewihrt, sondern
die Interessen von Frauen aktiv vertritt: ,,[L]iberty [...] requires being in a positi-
on to exercise those rights. And this requires material and institutional resources,
including legal and social acceptance of the legitimacy of women’s claims.*

85 Deutlich wird das vor allem in ASD FN 102.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 117

(WHD, 54) Insbesondere sei es notwendig, dass er in die private Sphére der
,Familie® eingreift, da gerade Frauen in Familienstrukturen héufig benachteiligt
und insofern durch diese Trennung diskriminiert wiirden. In der Menschen-
rechtstradition finde sich eine Reihe von diesbeziiglich unzureichenden Theori-
en: ,,Women have rightly complained that some traditional human rights models
have wrongly neglected abuses that women suffer in the home.” (CC, 66f.) Ein
Teil des Problems sei, dass das Individuum dabei nicht konsequent ins Zentrum
gestellt wird, sondern die Familie als Einheit wahrgenommen wird und Bezie-
hungen (und auch die Verteilung von Giitern) innerhalb der Familie nicht kri-
tisch beriicksichtigt werden:

.| A]ll too often, women have been denied the basic goods of life because they have been
seen as parts of an organic entity, such as the family is supposed to be, rather than as polit-
ical subjects on their own right. [...] In concrete practical terms, this has meant that too
few questions have been asked about how resources and opportunities are distributed
within the family.” (WHD, 247)

Rechte konnten daher ihr Ziel verfehlen, namlich wenn sie nicht konsequent auf
den privaten Bereich angewandt werden. Der Fihigkeitenansatz beziehe dagegen
eine klare Position: Eine Gesellschaft konne nur dann gerecht sein, wenn jede
und jeder Einzelne wirklich in der Lage ist, ein gutes Leben zu fiihren, was vo-
raussetzt, dass der Staat auch in den Bereich der Familie eingreift (CC, 66f., sie-
he oben: Kap. 2.9.1).

Damit ist die weitere Forderung verbunden, dass es ebenso wenig in Bezug auf
Kultur Ausnahmen von dem Ziel der Befihigung jeder und jedes Einzelnen ge-
ben diirfe.*® Nussbaum bezieht sich vor allem kritisch auf die Forderung nach
kulturellen Gruppenrechten, die darauf zielt, einen Bereich von bestimmten
Normen auszuschlieen. Dagegen fiihrt sie erneut das Argument der Diversitét
innerhalb von Kulturen an, welches besagt, dass Kulturen nicht homogen sind
und dass in ihnen unterschiedliche Ziele verfolgt werden (CG, 60) — und dass
insbesondere nicht von einem homogenen Interesse an der Zuriickweisung der
Grundbefihigung als universaler Norm auszugehen ist (Kap. 2.7.3). Zudem
weist sie darauf hin, dass innerhalb von Gruppen Hierarchien bestehen und dass
das, was gern als ,,die Tradition* wahrgenommen wird, in der Regel schlicht je-
nem Teil einer Gruppe entspricht, der die meiste Macht hat (CG, 61). Konkret
seien es oft Frauen, die in den Gruppeninteressen nicht vertreten bzw. benachtei-

86 Das gilt dhnlich in Bezug auf Religion. Siehe dazu ausfiihrlich Kap. 6.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

ligt wiirden (deutlich macht sie das in ihrer ausfiihrlichen Analyse der Situation
von Frauen in WHD Kap. 1). Um ihnen gleichen Respekt zu gewihren, sei es
notwendig, den Fokus auf das Individuum zu legen und die Befidhigung jedes
und jeder Einzelnen gerade auch gegen kulturelle Gruppeninteressen staatlich
anzustreben: ,,[Flundamental constitutional liberties and opportunities of persons
should never be diminished by granting rights to a group as group® (CG. 66, vgl.
oben: Kap. 2.9.1). Nussbaum spricht in diesem Zusammenhang auch vom Phi-
nomen zerstreuter (dispersed) Gruppen, wie eben jener ,,Gruppe der Frauen®, die
dadurch charakterisiert seien, dass sie iiber regionale und nationale (und, so will
sie damit sagen, kulturelle) Grenzen hinweg gemeinsame Interessen und Ziele
verfolgen (CG, 61). Diese ,,Gruppen* wiirden bei der Forderung nach kulturellen
Gruppenrechten in der Regel vernachlissigt.

Da Nussbaum jedoch zugleich davon ausgeht, dass die Zugehorigkeit zu
Gruppen wie der Familie und einer Kultur fiir das gute Leben vieler Menschen
wichtig ist (Kap. 2.2.1, 2.2.3), plddiert sie dafiir, sich in der Forderung von uni-
versalen Individuenrechten auf die Grundbefihigung zu beschrianken, und zwar
auch, was die Rolle von Frauen in diesen Gruppen betrifft. Eine Gesellschaft
miisse respektieren, wenn eine Frau ein Leben nach traditionellen Geschlechter-
mustern wihlt (selbst wenn das mit Einschrinkungen von Autonomie verbunden
ist), sofern (und nur dann, wenn) sie grundlegend befihigt ist, da (nur) dann da-
von ausgegangen werden konne, dass sie in der Lage ist, freie Entscheidungen
zu treffen: ,,[I]f women fully in possession of the capabilities on the list want to
choose a traditional gender-divided mode of life, I believe that any good political
liberalism should create spaces for them to do so.“ (AACM, 123) Das macht
noch einmal deutlich, dass Nussbaum gemif3 des politischen Liberalismus nur
politische Gleichheit fordert: Grundsitzlich sollen verschiedene Lebensmodelle
auch mit Blick auf Geschlechterrollen ermoglicht werden, wenn sie mit politi-
scher Gleichheit einhergehen — was allerdings impliziert, die Grundbefidhigung
(auch in der Familie) nicht einzuschrinken (WHD, 76, WLP, 290f., vgl. Kap.
2.5). Die Grundbefihigung jedes Menschen miisse also als universaler MaBstab
(und als Gegenstand eines iiberlappenden Konsenses) in jedem Fall durchgesetzt
werden. Dariiber hinaus solle man aber genau abwigen, welche (kulturellen)
Vorstellungen iiber Geschlechterfragen staatlich problematisiert werden und wo
stattdessen Zuriickhaltung geboten ist. (Beispielsweise seien die Verheiratung
von Kindern und Zwangsehen abzulehnen, nicht aber arrangierte Ehen: FJ, 445
FN 41). Zu der Frage, wo hier die Grenze zu ziehen ist, findet sich in Nussbaums
Texten keine einheitliche Position, vielmehr ist auch diesbeziiglich eine Ent-
wicklung zu beobachten. In der Beantwortung der Frage, welche kulturellen Tra-

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 119

ditionen als Verletzung der Grundbefihigung gelten, scheint sie eine zunehmend
libertdre Position zu vertreten (siche Kap. 6).

In Bezug auf das Verhiltnis von Individuum und Gruppe ist schlielich noch
anzumerken, dass Nussbaum zum Schutz des Respekts von verschiedenen Vor-
stellungen vom Guten sogar staatliches Handeln im Interesse von (etwa kultu-
rell) minderheitlichen Gruppen (und damit gewissermaBen von Gruppenrechten)
befiirwortet. Dies sei dann sinnvoll, wenn gruppenspezifische Ausgrenzungen,
Stigmatisierung u.d. vorangegangen seien (CC, 100, siehe dazu die Forderung
von Ausgleichsregelungen fiir religiose Minderheiten: Kap. 4.4.2). Dennoch hiit-
ten auch diese Gruppeninteressen ihren normativen Bezugspunkt immer in den
einzelnen Individuen. Gruppenrechte seien insofern ,,instrumentell wertvoll fiir
die Gleichheit und Wiirde von Personen, die Minderheiten angehoren® (CG,
66f.).

Nussbaum mochte mit diesen Uberlegungen veranschaulichen, dass der Fihig-
keitenansatz tatsidchlich ein verbesserter Menschenrechtsansatz ist, nicht zuletzt
weil er die Diskriminierung von Frauen beriicksichtige und iiberzeugend darauf
reagiere. Das heiflt wie oben erldutert nicht, dass Nussbaum Rechten jede Bedeu-
tung absprechen wiirde. Sie nimmt (zumindest in ihren aktuellen Texten) durch-
aus an, dass die Einforderung von Rechten als solchen sinnvoll ist (Kap. 2.9.1).
Ausdriicklich befiirwortet sie dementsprechend auch das Ubereinkommen zur
Beseitigung jeder Form von Diskriminierung der Frau (CEDAW) (FJ, 321).
Wichtig sei aber das Ergebnis ihrer Wirksamkeit, was sie in der Forderung nach
Befihigung klarer ausgedriickt sieht.”’

Nussbaums Kritik an bestimmten Formen von Menschenrechten und ihre
Forderung nach einem stirkeren Fokus auf ihre Wirksamkeit gegen die Diskri-
minierung von Frauen @hneln der Position einer Reihe anderer Feministinnen.
Und sie sind grundsitzlich tiberzeugend. Allerdings gibt es auch zwei — gegen-
laufige — Einwiénde, die bedenkenswert erscheinen: So lésst sich einerseits erneut
fragen, ob sie mit ihren Forderungen zum Schutz vor geschlechtsspezifischer
Diskriminierung weit genug geht oder ob sie moglicherweise zu unkritisch ist,
wenn sie zugesteht, dass Autonomie (auf der Basis einer als frei angenommenen

87 Die Kritik, dass Nussbaum in ihrer Fokussierung auf Fihigkeiten den Nutzen der
Rechtssprache fiir Frauen verschenke, ist insofern zu relativieren, sie trifft auf Nuss-
baums aktuelle Version nicht (mehr) zu. (Eine solche Kritik findet sich etwa bei Rosa-
lind Hackett, die fordert, dass Rechte im Fahigkeitenansatz nicht als nachrangig ge-
wertet werden sollten, da sie fiir das praktische Handeln im globalen Kontext ent-
scheidend im Hinblick auf Geschlechtergerechtigkeit seien: Hackett 2001).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Entscheidung der Frau) eingeschrinkt werden darf (z.B. Chambers 2004, vgl. die
kritische Anfrage in Kap. 2.4). Andererseits wird gegen Nussbaums Vorschlag
auch eingewandt, dass sie die Bedeutung kultureller Diversitit noch nicht genii-
gend beriicksichtigt — und der interkulturellen Herausforderung letztlich nicht
gerecht wird (Butler 2000, 35). Beide Vorwiirfe werde ich in der Diskussion
wieder aufgreifen (Kap. 3.3).

Fazit

Der Fihigkeitenansatz ist, so Nussbaums These, eine Art Menschenrechtsansatz.
Das impliziert zum einen die These, dass Féahigkeiten die Rede von Menschen-
rechten prizisieren. Prizisiert werde etwa die normative Grundlage durch den
Bezug auf die menschliche Natur sowie das Subjekt der Rechtsanspriiche, wel-
ches ausschlieB3lich im Individuum gesehen wird. Weiterhin verdeutliche der Fo-
kus auf das gute Leben, dass ein aktiver Staat notwendig ist, der nicht nur forma-
le Rechte gewihrt. Zudem seien Fihigkeiten interkulturell besser zugédnglich. Sie
veranschaulicht dies hidufig am Beispiel von Frauenrechten. So beriicksichtige
der Fihigkeitenansatz ausdriicklich die Diskriminierung von Frauen und gebe
darauf tiberzeugende Antworten. Insbesondere sei es wichtig, darauf zu insistie-
ren, dass der Staat konsequent auf die Grundbefihigung jeder und jedes Einzel-
nen bis in den klassisch ,privaten‘ Bereich von Familie und Kultur hinein hin-
wirkt — was der Fokus auf Fédhigkeiten anders als die Rede von Rechten eindeu-
tig einfordere. Dennoch meint Nussbaum zum anderen aber auch, dass die Rede
von Rechten einige Vorteile bietet, weswegen der Fiahigkeitenansatz auf Men-
schenrechte rekurrieren und sich letztlich in einem Verhiltnis der gegenseitigen
Erginzung mit ihm begreifen sollte.

Tatsdchlich scheint Nussbaums Ansatz Vorteile gegeniiber bestimmten ande-
ren Menschenrechtstheorien zu haben. Mit Blick auf die Diskriminierung auf-
grund von Geschlecht etwa ist es plausibel, stiarker auf das Ergebnis der Befihi-
gung zu setzen. Als grundsitzlich sinnvoll ist es zudem einzuschitzen, dass sie
darum bemiiht ist, die Bedeutung von Kultur zu beriicksichtigen (vgl. Kap. 2.7).
Allerdings ergeben sich gerade in Bezug auf die Integration von Geschlecht und
Kultur Einwiénde, die eine genauere Diskussion erfordern. Es muss daher noch
genauer erwogen werden, inwiefern ihr Fdhigkeitenansatz insgesamt als iiber-
zeugender Menschenrechtsansatz gelten und Anspruch auf Universalitit erheben
kann (Kap. 3.3).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 121

2.10 FaziT

Jeder Mensch soll zu einem guten Leben befihigt werden. Dies ist die Kernaus-
sage von Nussbaums Fahigkeitenansatz, deren zentrale Ideen in diesem Kapitel
genauer erdrtert wurden. AbschlieSend mochte ich nun die wesentlichen Aspekte
noch einmal mit Blick auf den Universalititsanspruch und die fiir den Ansatz
charakteristische Verkniipfung von aristotelischen und liberalen Ideen zusam-
mentragen.

Nussbaums Grundthese zur Frage der Universalitit lautet, dass politisches Han-
deln einen universalen Maf3stab benétigt und dass ein solcher universaler MaB-
stab auch angesichts der Herausforderungen durch verschiedene Kontexte, durch
die Bedeutung von Freiheit, von Pluralitidt sowie von kultureller Diversitit ge-
rechtfertigt werden kann, sofern er diese angemessen beriicksichtigt — wie das im
Fahigkeitenansatz geschehe. Im Folgenden werde ich zuerst jene Aspekte zu-
sammentragen, die die Notwendigkeit und den Inhalt des universalen Maf3stabes
betreffen, und danach diejenigen Argumente aufgreifen, die seine Legitimitit
angesichts der verschiedenen Herausforderungen belegen sollen.

Das Plddoyer fiir eine universale Fihigkeitenliste nimmt seinen Ausgangs-
punkt in der Annahme, dass jedem Menschen gleicher Respekt zukommt, der
nicht aufgrund von Merkmalen wie etwa Geschlecht eingeschrinkt werden darf.
Diese Norm gleichen Respekts wird in der mit dem Konzept von Wiirde ver-
kniipften Idee einer normativen menschlichen Natur verankert, das heifit in der
Annahme, dass jeder Mensch aufgrund seines (vor allem durch die Geburt fest-
gelegten) Menschseins und aufgrund der der Spezies Mensch eigenen normati-
ven Fihigkeitenanlagen Anspruch auf die Entwicklung zentraler Fihigkeiten ha-
be. Da davon auszugehen sei, dass fiir den Menschen als zugleich bediirftigem
und fahigem, rationalem und emotionalem sowie in Beziehungen eingebunde-
nem Wesen eine Pluralitit von Féhigkeiten wichtig ist, miisse man einen plura-
len Maf3stab zur Grundlage politischen Handelns machen, der die verschiedenen
zentralen Fihigkeiten umfasst (2.2). Der Staat soll demnach jedem Biirger und
jeder Biirgerin ein gutes Leben ermdglichen, das heifit, jede und jeden in grund-
legender Hinsicht befdhigen und die dafiir notwendigen Mittel zur Verfiigung
stellen. Das Ziel ist die Grundbefdhigung jedes Menschen. Eine Gesellschaft sei
mithin nur dann zumindest minimal gerecht, wenn sie das gewihre. Um dem
staatlichen Handeln eine konkrete Orientierung zu geben, sei weiterhin ein ob-
jektiver Maf3stab notwendig. Nussbaum formuliert daher eine konkrete universa-
le Liste von zehn Féhigkeiten (2.3, zur Liste selbst: 2.1). Befdhigung bedeutet
dabei nicht zuletzt Befiahigung zur Freiheit. Es geht darum, frei zu sein, ein gutes

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Leben fiithren zu konnen. Entsprechend der vorausgegangenen Annahmen wird
Freiheit hier substanziell und konkret verstanden, ihre Ermoglichung erfordert
demnach aktive staatliche Unterstiitzung sowie eine Bestimmung dessen, welche
konkreten Freiheitsanspriiche im Konfliktfall Vorrang gegeniiber anderen haben,
womit noch einmal die Notwendigkeit einer universalen Fihigkeitenliste unter-
strichen wird (2.4). Dariiber hinaus erfordere Freiheit, die Moglichkeit zu haben,
eine Vorstellung vom Guten zu wihlen. Ein politischer Ansatz miisse daher Plu-
ralitdt anerkennen, was Nussbaum zufolge am besten durch die Idee des politi-
schen Liberalismus erfasst wird (2.5).

Universalitit sei auBerdem in dem grundlegenden Sinn notwendig, dass poli-
tisches Handeln eine — universalisierende Aussagen treffende — Theorie zugrun-
de legen miisse. Die in solchem theoretischen Denken stattfindende Abstrahie-
rung und Systematisierung sei notwendig, um zu verniinftigen Urteilen zu kom-
men. Der Fihigkeitenansatz sei ein in diesem Sinn iiberzeugender Vorschlag, da
er an (universale) menschliche Intuitionen dariiber, was fiir ein gutes Leben not-
wendig ist, ankniipfe und diese in einer abstrakten Liste festhalte (2.6). (Und
weil sie auf so grundlegenden, mehr noch freistehenden Intuitionen beruhe, kon-
ne man schlieBlich mit einem iiberlappenden Konsens beziiglich der Fihigkei-
tenliste rechnen: 2.5 und 2.6).

Weiterhin versteht Nussbaum Universalitdt aber auch in dem breiten Sinn
von globaler Reichweite: Der gleiche Respekt, so eine zentrale These ihres An-
satzes, diirfe nicht an den Grenzen von Nationen enden, sondern bestehe dariiber
hinaus, er gelte eben global-universal. Dementsprechend komme die Verantwor-
tung fiir die Befihigung nicht nur den einzelnen Staaten fiir ihre Biirger und
Biirgerinnen zu, sondern andere Staaten und iiber- sowie nicht-staatliche Akteure
seien ebenfalls zu einem gewissen Grad fiir die Befidhigung jedes Menschen ver-
antwortlich. Im Zusammenhang des globalen Geltungsanspruchs riickt schlief3-
lich auch die Frage kultureller Diversitit in den Blick. Nussbaum plidiert hier
mit Nachdruck dafiir, dass diese die Universalitit der Fihigkeitenliste nicht in
Frage stelle, da die Liste nur solche Aspekte umfasse, die tatsidchlich als grund-
legend fiir jedes menschliche Leben gelten konnen (2.7).

Damit die universale Fahigkeitenliste tatsdchlich die von allen unterstiitzt
wird und auf einen iiberlappenden Konsens gehofft werden kann, sei es nun
schlieBlich notwendig, dass man die Biirgerinnen und Biirger so erziehe, dass sie
die enthaltenen Grundprinzipien unterstiitzen — was insbesondere erfordere, ihre
Gefiihle zu erziehen und altruistische Motivationen zu fordern. Dabei ist die
grundsitzliche Forderung nach einer solchen Erziehung ebenfalls mit einem uni-
versalen Anspruch verbunden, ihre konkrete Ausgestaltung aber soll kontextspe-
zifisch erfolgen (2.8).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 123

Nussbaums Forderung eines universalen Katalogs von Anspriichen dhnelt
insgesamt sehr der Idee von Menschenrechten. Sie selbst hebt dies hervor, ver-
tritt zugleich aber die These, dass die Menschenrechtsidee durch die spezifische
Idee der Befihigung in einigen Hinsichten prizisiert und verbessert werde. Die
Bedeutung dessen wird an ihrem Konzept von Frauenrechten anschaulich, wel-
ches sich durch seine Ausrichtung an der tatsdchlichen Moglichkeit zu gutem
Leben und der damit verbundenen deutlicheren Kritik an der Diskriminierung
von Frauen durch familidre und kulturelle Strukturen auszeichnet (2.9).

Einen wesentlichen Bestandteil in der Begriindung von Nussbaums Ansatz
macht das Bemiihen aus, zu zeigen, dass der Anspruch auf universale Geltung
auch legitim ist, und zwar insbesondere, weil die Liste die Herausforderungen,
die mit Blick auf unterschiedliche Kontexte, kulturelle Diversitit, Freiheit und
Pluralitit entstehen, beriicksichtige.

So werde zum einen die Partikularitit der Kontexte einbezogen, insofern der
Fahigkeitenansatz seinen Fokus nicht auf gerechte Strukturen legt, sondern auf
das Ergebnis der Grundbefihigung jedes Menschen und mit Blick darauf die aus
den unterschiedlichen Ausgangssituationen erwachsenden spezifischen Bediirf-
nisse einbezieht. Ausgehend davon stellt er an den Staat die Anforderung, jedem
Menschen die Unterstiitzung zukommen zu lassen, die gemdfs seiner Situation
fiir die Grundbefihigung notwendig ist (2.3.1). Dabei sollen sowohl Unterschie-
de der personlichen korperlichen Disposition als auch der 6konomischen und so-
zialen Bedingungen beachtet werden (ebd.) — und nicht zuletzt miissten diskri-
minierende Strukturen (wie in Bezug auf Geschlecht) kritisch analysiert und ein-
bezogen werden (2.2.5 und 2.9.2). Die Partikularitit von Kontexten werde au-
Berdem mit Blick auf kulturelle Diversitit beriicksichtigt, ndmlich dadurch, dass
die (universale) Liste, die sich bewusst auf abstrakte und minimale Aspekte be-
schréankt, von den Staaten entsprechend ihrer kulturellen Traditionen verschieden
interpretiert und konkretisiert wird (2.7). (Diese Uberlegung kommt auch in
Nussbaums Annahmen zum Erziehungsprogramm zum Tragen, wo sie ausdriick-
lich nur allgemeine Richtlinien vorgibt, die dann kontextspezifisch konkretisiert
werden sollen: 2.8)

Zum anderen komme Freiheit und Pluralitét eine zentrale Rolle im Fihigkei-
tenansatz zu. Das zeige sich zunéchst einmal daran, dass Freiheit als zentrale Fi-
higkeit in der Liste verankert ist und ihr als Aspekt der Fahigkeit der Vernunft
sogar eine architektonische Funktion zugeschrieben wird (2.4.1). Zudem sei
Freiheit fiir das Konzept von Befihigung selbst konstitutiv, insofern ,Fahigkeit
von ,Tétigkeit* unterschieden wird: Das Ziel politischen Handelns solle nicht in
der Betitigung der als zentral bestimmten Aspekte guten menschlichen Lebens

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

bestehen, sondern (nur) in der Ermoglichung dessen durch die Befdhigung zur
Betitigung (2.4.2). (Nicht verwechselt werden darf das mit einer vorrangigen
Orientierung an subjektiven Préferenzen, die Nussbaum ablehnt. Zwar miissten
Priferenzen gemél des Praxisbezugs und der Stabilitit einbezogen werden; Pra-
ferenzen, die die [objektive] Grundbefihigung ablehnen, diirften aber nicht als
Ausdruck einer freien Entscheidung betrachtet werden, da erst auf der Basis der
Befidhigung tiberhaupt von freien Entscheidungen ausgegangen werden konne:
Kap. 2.3.2). Weiterhin zeige sich die Bedeutung von Freiheit und Pluralitit da-
rin, dass jedem Menschen ein Leben gemil seiner Vorstellung vom Guten er-
moglicht werden soll. Dies werde insbesondere dadurch gewdhrt, dass die Fi-
higkeitenliste im Sinne des politischen Liberalismus als freistehend begriffen
wird. Sie sei demnach nicht in einer bestimmten Vorstellung vom Guten, son-
dern in freistehenden Intuitionen begriindet (2.5 und 2.6).

Der Fihigkeitenansatz konne insgesamt universale Geltung beanspruchen,
weil er mit der Fihigkeitenliste einen Maf3stab formuliert, der eine sinnvolle, auf
gleichen Respekt zielende Handlungsorientierung bietet und zugleich eine iiber-
zeugende Antwort mit Blick auf die Herausforderungen von verschiedenen Kon-
texten, Freiheit und Pluralitit geben kann.

Zur philosophietheoretischen Verortung von Nussbaums Ansatz soll am Ende
nun auch noch einmal seine charakteristische und an mehreren Stellen angedeu-
tete Kombination von aristotelischem Denken und liberalen Ideen hervorgeho-
ben werden. Diese beiden Einfliisse iiberschneiden sich hier in manchen Aspek-
ten, in anderen sollen sie sich aber auch gegenseitig korrigieren.

Aristoteles ist Nussbaum zufolge die fritheste und wichtigste (,westliche®)
historische Quelle fiir den Fihigkeitenansatz (CC, 125). Der zentrale Ankniip-
fungspunkt an ihn besteht in der Annahme zum Vorrang des Guten. Damit ver-
bunden ist die Uberzeugung, dass eine politische Konzeption Annahmen zur
menschlichen Natur voraussetzen muss sowie dass es sinnvoll ist, dafiir von ei-
nem dreistufigen Fihigkeitenbegriff auszugehen (2.2.2). Zudem wird auf ihn die
inhaltliche Vorstellung vom Menschen als zugleich bediirftig und fhig, rational,
emotional und sozial zuriickgefiihrt — die mit einer Kritik an Theorien einher-
geht, die vor allem einen rationalen und autonomen Menschen voraussetzen
(2.2.3). Im Anschluss an Aristoteles’ Ergon-Argument plidiert Nussbaum wei-
terhin dafiir, dass es fiir jede Spezies bestimmte Aspekte gibt, die fiir ihr gutes
Leben zentral sind, und dass es fiir den Menschen charakteristisch sei, gemif} der
praktischen Vernunft und Entscheidungsfreiheit zu leben, denen sie daher (eben-
so wie der Fihigkeit der Zugehorigkeit) eine architektonische Funktion zu-
schreibt (2.2.2, 2.2.3 und 2.4.1). Aus diesen Annahmen zur menschlichen Natur

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 125

ergebe sich mit Aristoteles die Forderung, dass eine Gesellschaft Menschen so
unterstiitzen muss, dass jeder und jede im Sinne der pluralen zentralen Fihigkei-
ten in der Lage ist, ein gutes Leben zu fiihren. Jeder Staat miisse dafiir die ent-
sprechenden Giiter zur Verfiigung stellen (die allerdings nur als Mittel fiir das
gute Leben betrachtet werden diirften und deren Zuteilung kontextuell bestim-
men werden miisse: 2.3.1). Der aristotelische Vorrang des Guten begriindet folg-
lich auch die Kritik an prozedural-liberalen Ansétzen. IThnen fehle aufgrund ihres
Vorrangs des Rechten der notwendige Maf3stab, um eine sinnvolle Verteilung
von Giitern zu bestimmen. Dariiber hinaus macht Nussbaum Aristoteles in Be-
zug auf den Grundsatz stark, dass jede Theorie praxis- und erfahrungsorientiert
sein sollte (2.6). Dariiber hinaus zeigt sich die Ankniipfung an Aristoteles (wenn
auch nicht so prominent hervorgehoben wie in den anderen Punkten) darin, dass
Nussbaum der Erziehung und dabei nicht zuletzt Narrationen groe Bedeutung
fuir ihre politische Konzeption zumisst (2.8).

Als ,typisch liberal* wiederum kann die von Nussbaum angefiihrte Idee der
Wiirde jedes Menschen gelten, die einerseits gemeinsam mit der aristotelischen
Annahme iiber normative Fihigkeiten (und der Speziesnorm) das Konzept der
normativen menschlichen Natur bildet, die andererseits aber ihr gegeniiber zu-
gleich einen deutlicheren Schwerpunkt auf den von den tatsdchlichen Fihigkei-
tenanlagen unabhingigen gleichen Respekt jedes Individuums legt (2.2.2 und
2.2.3). Darin deutet sich bereits eine Distanzierung zu Aristoteles an, die u.a.
dort ausdriicklich wird, wo es um die Diskriminierung von Frauen geht — der
gleiche Respekt erfordere, anders als bei Aristoteles, Frauen und Ménner gleich-
ermalen als Biirger bzw. Biirgerin anzuerkennen (2.2.5). Weiterhin nihert sich
Nussbaum darin dem Liberalismus an, dass sie zunehmend die Bedeutung des
Rechten sowie konkret die Rolle von Menschenrechten hervorhebt und den
(grundsitzlich beibehaltenen) Vorrang des Guten damit erginzt (2.3.1 und
2.9.1). Auch darin kann man eine gewisse Distanzierung gegeniiber Aristoteles
sehen. Wiederum in Ubereinstimmung mit ihm scheint zunzichst einmal die fiir
liberales Denken zentrale Rolle von Freiheit zu sein. Nussbaum weitet diese je-
doch im Rahmen ihrer Wende zum politischen Liberalismus auf die Wahl einer
Vorstellung vom Guten aus und grenzt sich damit in einer maBgeblichen Hin-
sicht von Aristoteles (sowie von ihrer eigenen fritheren Position) ab (2.5). In die-
sen Zusammenhang kann man im weitesten Sinn auch die von ihr immer stirker
eingerdumte Entscheidungsfreiheit in der Betitigung von Fihigkeiten stellen
(2.4.2), die namlich gerade auch darauf zielt, verschiedene Vorstellungen vom
Guten zu ermoglichen. Als konsequente Fortfithrung der liberalen Idee des glei-
chen Respekts und als erneute Ausweitung des Gerechtigkeitsbereiches gegen-
iiber Aristoteles ist zudem ihre Forderung nach globaler Gerechtigkeit zu werten

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

(wenngleich diese in vielen liberalen Ansitzen keine so zentrale Rolle spielt —
und ihrer Ansicht nach von prozeduralen Theorien auch nicht befriedigend ge-
16st werden kann: 2.7).

An dem Verhiltnis von aristotelischen und liberalen Ideen wird nicht zuletzt
ein zentraler Wandel in Nussbaums Konzeption des Fiahigkeitenansatzes deut-
lich. So sind ihre frithen Uberlegungen stark durch die Errterung aristotelischer
Texte und den dichten Anschluss an seine Annahmen zum Vorrang des Guten
geprigt (siehe z.B. alle der in GGL gesammelten Aufsitze). Damit verkniipft ist
zumeist eine recht starke Kritik an liberalen Theorien (z.B. ASD). Ihre jiingeren
Texte zeichnen sich dagegen durch einen zunehmend engen Anschluss an den
Liberalismus und insbesondere an Rawls aus. Damit geht einher, dass einerseits
die Kritik am Liberalismus immer stirker differenzierend wird und andererseits
in einigen wesentlichen Aspekten eine Distanzierung zu Aristoteles stattfindet.
Trotz dieser Entwicklung hin zu einer stirker liberalen oder gar libertédren Positi-
on hélt Nussbaum aber weiter daran fest, dass es in vielen Hinsichten sinnvoll
sei, an Aristoteles anzuschlieen. Es bleibt insofern ein Charakteristikum ihres
Ansatzes, dass er aristotelische und liberale Elemente integrieren und eben da-

durch eine plausible Grundlage politischen Handelns schaffen mochte.®

88 Erwihnt werden soll in diesem Zusammenhang die Debatte zwischen einem aristote-
lisch orientierten Kommunitarismus und dem Liberalismus (v.a. a la Rawls), zu der
sich Nussbaum gewissermaflen quer positioniert, wenn sie die aristotelische Orientie-
rung am Guten und die Annahme vom Menschen als sozialem Wesen mit liberalen
Ideen, und gerade dem Rawlsschen politischen Liberalismus, verbindet. Sie selbst be-
zeichnet ihren Ansatz als eine Alternative sowohl zu einer bestimmten Form des Libe-
ralismus als auch zum Kommunitarismus (AACM, 108) und sie grenzt sich schon in
frithen Texten, in denen die aristotelische Ausrichtung ihres Denkens im Vordergrund
steht, gegen die kommunitarische Ablehnung universaler theoretischer Aussagen ab
(NRT, 228f.). Eine Einordnung zum Kommunitarismus (wie z.B. bei Reese-Schifer
2001) erscheint daher trotz der Gemeinsamkeiten eher unplausibel. Man konnte even-
tuell von einer Zwischenposition sprechen (wie z.B. Sturma 2000, 274, Riesenkampff
2006, 6, Kunze 2005, 21). Dementsprechend ist ihr Ansatz auch nicht der Tugend-
ethik zuzuordnen, sofern diese in Gegeniiberstellung zum Liberalismus verstanden
wird. Diesbeziiglich macht Nussbaum vielmehr gerade deutlich, dass es ihr um eine
Integration von aristotelischen (und damit auch tugendethischen) und liberalen Aspek-
ten geht, wenn sie die Gegeniiberstellung einer ,,Tugendethik* mit anderen, universa-
listischen Ethiken als eine ,,wirre Geschichte* kritisiert (VE, 164). Tugendlehre miisse
vielmehr als ein Teil liberaler Theorien gefordert werden (wie dies bei klassischen
Ethiken wie denen von Kant oder Mill ja auch der Fall sei: VE).

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER FAHIGKEITENANSATZ ALS UNIVERSALE POLITISCHE KONZEPTION | 127

Nussbaums aristotelisch-liberaler Entwurf einer politischen Konzeption der Be-
fahigung ist in seinem universalen Anspruch in vielen Hinsichten iiberzeugend,
gerade auch wenn man die diesbeziiglichen Diskussionen um Kultur und Ge-
schlecht in den Blick nimmt. Einiges etwa scheint fiir ihre Annahme zu spre-
chen, dass eine politische Theorie die konkreten Ausgangssituationen stirker
einbeziehen sollte als dies in einigen rechte-orientierten Ansdtzen geschieht
(2.3.1) und dass man dementsprechend auf substanzielle (statt negative) Freiheit
(2.4.1) und eine tatsichliche Wirksamkeit von Rechten zielen miisse (2.9.1).
Plausibel ist insbesondere, dass sie dabei die strukturelle Diskriminierung von
Personen etwa aufgrund von Geschlecht kritisch analysiert (2.2.5 und 2.9.2). Zu-
dem nennt sie gute Griinde dafiir, dass man keine einseitigen und verkiirzten
Annahmen iiber den Menschen zugrunde legen sollte und dass ein maBgeblicher
Vorteil ihrer Liste darin besteht, eine Pluralitéit von fiir gutes menschliches Le-
ben zentralen Aspekten aufzunehmen (2.2.3 und 2.2.4). Besondere Bedeutung
fiir die Diskussionen zu Geschlecht und Kultur kommt auf3erdem ihrer Betonung
von Emotionen (2.2.2, 2.8) und dem Eingebundensein in Gemeinschaften (2.4.1,
2.9.2, hier bereits mit Blick auf Geschlecht) zu. Wichtig erscheint dariiber hinaus
ihr grundsitzliches Anliegen einer offenen, verdnderbaren Theorie fiir die Dis-
kussion um Universalitit (2.6). Und nicht zuletzt ist auch ihr ausdriickliches
Bemiihen um interkulturelle Plausibilitdt — und die damit verbundene Forderung
nach Selbstkritik — als sinnvoll einzuschétzen (2.7.3).

Allerdings habe ich auch bereits eine Reihe von Zweifeln an der Plausibilitit
angedeutet, die eine genauere Diskussion erfordern. So halten etwa viele ihre
Annahmen iiber den Menschen fiir zu voraussetzungsreich. Einige der Einwénde
betreffen den Bezug auf die menschliche Natur (2.2.2) und den Vorrang des Gu-
ten im Allgemeinen (2.3.2), andere vor allem die Festlegung auf eine Fihigkei-
tenliste, da dies die Freiheit einschrianke (2.3.2, 2.4.1). Wieder andere Kritisieren
bestimmte Annahmen zum Menschen, u.a. wird hier umgekehrt gefragt, ob indi-
viduelle Freiheit bei ihr zu dominant ist (2.4.1, 2.7.3). Besonders diskussionsbe-
diirftig erscheint weiterhin die Idee der freistehenden Konzeption. Uberlegt wer-
den muss nidmlich nicht nur, ob Nussbaums Fihigkeitenliste als freistehend be-
trachtet werden kann, sondern auch grundlegend, ob eine freistehende Begriin-
dung iiberhaupt méglich ist (2.5). Das fiihrt zu der weiteren Uberlegung, ob es
nicht sinnvoll sein konnte, Narrationen, die partikulare Erfahrung und Emotio-
nen einbeziehen sollen, eine stirker begriindende Rolle zuzuerkennen (2.6.2).
Damit verbunden ist schlieBlich die Frage, ob Nussbaum ihrem Anspruch auf
Offenheit und einer kritisch-reflektierten Grundhaltung selbst gerecht wird — ge-
rade mit Blick auf die Debatte um kulturelle Diversitit scheint dies nicht zuletzt
aufgrund der These des Freistehens nicht der Fall zu sein (2.6, 2.7.3 — in diesem

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Zusammenhang muss auch ihre rigorose Zuriickweisung postmoderner Einwén-
de aufgegriffen werden, die auf ebenjene Schwierigkeiten hindeuten). Insgesamt
fithren diese Uberlegungen zu der Frage hin, ob Nussbaums Anspruch auf Uni-
versalitit legitim ist und ob die von ihr vertretene Idee von Universalitit als sol-
che tiberzeugend ist. Im Folgenden werde ich dies unter besonderer Beriicksich-
tigung der Aspekte Geschlecht und Kultur genauer untersuchen.

- am 14.02.2026, 11:43:31.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

