
4 Was weiß die Medizin vom Menschen?

Biologische und philosophische Aspekte eines

Bilds vom Menschen und Thure von Uexkülls

Plädoyer für ein ärztliches Menschenbild (1986)

»Die Medizin muss, um arbeiten zu kön-

nen, ein Menschenbild haben, anders

ausgedrückt: ein Modell, das beschreibt,

was der Arzt unter einem Gesunden und

einem kranken Menschen zu verstehen

hat, und von dem er Anweisungen ablei-

ten kann, wie sich Krankheiten behandeln

oder verhüten lassen. Dieses Menschen-

bild muss die Medizin ständig auf die

Probe stellen und, wenn es sich nicht be-

währt, verändern.«

Thure von Uexküll, 1986 (1a)

 

»146. […] Wir machen uns das Bild etc.‹

und dies Bild hilft uns nun zum Beurteilen

verschiedener Sachverhalte.«

LudwigWittgenstein (2a)

Welt- und Menschenbilder bestehen aus Erkenntnisfragmenten und Meinungen

über Struktur und Sinn der Welt bzw. des Menschen. Mit Wittgenstein können

wir sie als ›Brillen‹ bezeichnen, durch die wir Ausschnitte der Welt oder den Men-

schen sehen und wahrnehmen. Das mit den bloßen Augen oder mit ›bebrillten‹

(»bewaffneten«) Augen sinnlich Wahrgenommene wird denkend interpretiert und

im Gehirn gespeichert. Welcher Art sind die gespeicherten Bilder? Handelt es sich

um Bilder im eigentlichen Sine, um Fotografie-artige Abbilder von Ausschnitten

der Welt oder vomMenschen? Sind gesehenes Bild und gespeichertes Abbild iden-

tisch? Ist das Abbild über Zeit und Raum hinweg konstant oder bleicht das Foto im

Laufe der Zeit aus? Ist es retuschierbar?

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Konzepte und Modelle Integrierter Medizin

Manche Welt- und Menschenbilder mögen zwar bildhafte, figurative Aspekte

enthalten, aber sie sind nie vollständige und getreue Abbilder. AlsWahrnehmungs-

bilder, und erst recht als Vorstellungsbilder, umfassen sie immer nur eine selektive

Auswahl an charakterisierenden Merkmalen ihrer Gegenstände. Weltbilder haben

als ›Einbildungen‹ eine organisierende Kraft, Weltbilder enthalten unser Wissen

über die Welt und unser Handeln in der Welt, sie sind sowohl komplexe Wissens-

strukturen als auch Mittel des Verstehens (3,4). Weltbilder sind jedoch keine bloß

kognitiven oder rationalen Erkenntnisstrukturen, sondern stets emotional besetz-

te Rekonstruktionen vonWelt, die als solche positive oder negativeWertstrukturen

darstellen. Weltbilder sind die Hintergrundannahmen derjenigen Kultur (2b,5), in

die wir als Menschen hineingeboren werden und die wir meist unbewusst über-

nehmen. Von diesen Hintergrundannahmen emanzipieren wir uns nur selten und

–wenn überhaupt – erst nach großen philosophischen Anstrengungen.Weltbilder

sind kulturabhängig und zeitabhängig, sie haben eine Geschichte, entstehen, ent-

wickeln und verändern sich sowohl in kulturhistorischer Perspektive als auch im

ontogenetischen und individualgeschichtlichen Bildungsprozess.

Vor dem Hintergrund der Rede Thure von Uexkülls bei den Salzburger Huma-

nismus-Gesprächen 1984 (1) sollen nachfolgend einige für die Medizin wichtige na-

turwissenschaftliche und philosophische Aspekte zu Menschenbildern dargestellt

(6) und nach ihrer Bedeutung für die heutige Medizin gefragt werden.

4.1 Womit anfangen: Wesen des Menschen oder Daseinsweise?

Die Frage nach einem Bild oder einem Begriff zum Menschen hat in der Philo-

sophiegeschichte eine lange Tradition. Nach Aristoteles ist das eigentlich Seiende

dasWesen, die Substanz (7,8). Was sonst noch in gewisser Weise sein mag, hängt der

Substanz bloß an und hat sein Sein nur in Abhängigkeit von der Substanz. Nach

Aristoteles werden Prädikate, ohne die eine Substanz nicht sein kann, was sie ist,

(d.h. Prädikate, die der Substanz wesentlich zukommen) Attribute genannt. Prä-

dikate, die der Substanz nur gelegentlich zukommen, die also wechseln können,

werden Akzidenzien genannt (8,9). Relative Prädikate, solche, die einer Substanz

nur in Relation zu einer anderen Substanz zukommen, sind nach Aristoteles für

das Wesen einer Sache nicht unerlässlich. Vater zu sein, bzw. Elternschaft allge-

mein, ist für das Sein eines Menschen nicht zwingend notwendig, es handelt sich

bei relativen Prädikaten demnach nicht um Attribute, sondern um Akzidenzien. Die

Aristoteles’schen substanzontologischen Voraussetzungen, die für unser kulturel-

les Selbstverständnis nach wie vor prägend sind, führen dazu, dass es für unser

Menschsein nicht entscheidend ist, dass man in einer Beziehung zu einem ande-

ren Menschen steht (9).

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Was weiß die Medizin vom Menschen? 95

Die kulturelle Bedingtheit dieser Auffassung wird von anderen Kulturen nicht

geteilt. In der japanischen Kultur werden – im Gegensatz zur europäischen Kultur

– die zwischenmenschlichen Beziehungen als wesentlich für das Sein des Men-

schen angesehen (9). Das Problem, vor das die Aristoteles’sche Substanzphiloso-

phie die europäische Ontologie stellte, hat Heidegger dadurch zu lösen versucht,

dass er das Sein desMenschen nichtmehrmit Kategorien bestimmt, sondern durch

Existenzialien, d.h. mögliche Weisen, zu existieren. Mit seinem Begriff des ›Mitseins‹

hat Heidegger ein Umdenken, einen Weg von der Ontologie hin zur Daseinsana-

lyse vollzogen (10). Die Möglichkeiten, die im ›Mitsein‹ gegeben sind, müssen vom

Menschen ergriffen und sich zu eigen gemacht werden, um ›eigentlich‹, um existent

zu sein.Das heißt, dass einMensch, der dieMöglichkeit des ›Mitseins‹nicht ergreift

und realisiert, damit nicht gleich sein Menschsein verliert, sondern sich lediglich

in einem defizienten, ›uneigentlichen‹Modus befindet. Ein Eremit lebt zwar nicht in

konkreten Beziehungen zu anderen Menschen, er verliert aber damit keineswegs

sein Menschsein, sondern ist lediglich in einem Zustand der Defizienz, er lebt sein

Dasein zwar unabhängig von anderen, aber doch in seiner Unabhängigkeit sich auf

das Dasein der Anderen beziehend (9).

Neben den Versuchen, das Wesen des Menschen substanzontologisch mit Prä-

dikaten und Attributen zu definieren oder es daseinsanalytisch über Existenzialien

zu charakterisieren, gibt es auch den ethnologischen Ansatz, durch interkulturelle

Untersuchungen, z.B. zur Interpretation von Mimik und Gestik, unterschiedliche

Emotionen, Universalien menschlichen Verhaltens in den verschiedensten Kulturen, nach-

zuweisen (11,12).

4.2 Biologische Sichtweisen des Menschen

4.2.1 Die Menschen als die Sterblichen

In der griechischen Mythologie, der Geschichte der Götter, sind die Götter idea-

lisierte Menschen, charakterisiert durch Schönheit, Leichtigkeit und überlegene

Kraft (13a). Sie repräsentieren all das, was einzelne Menschen in glücklichen Mo-

menten und besonderen Situationen sein können. Ebenso wie Menschen sind sie

aber auch rachsüchtig, eifersüchtig und launisch. In einer prinzipiellen Hinsicht

jedoch überragen die Götter die Menschen: sie sind unsterblich. Die Menschen als

die Sterblichen (13a) werden zum leitenden Motiv für das frühe anthropologische

Denken. Platons These von der Unsterblichkeit der Seele und Epikurs Gedanke,

dass der Tod den Menschen nichts angeht, denn solange wir sind, ist der Tod nicht

da, und wenn der Tod da ist, sind wir nicht da, stellen Versuche dar, die Sterblich-

keit zu leugnen (13a).

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Konzepte und Modelle Integrierter Medizin

4.2.2 Der Mensch als Mängelwesen

»Dass der Mensch den Tieren an Stärke und Sicherheit des Instinktes weit nach-

stehe« (13b) war für Johann Gottfried Herder (1744-1803) naturphilosophischer Aus-

gangspunkt seines von Spinoza und Leibniz ausgehenden Denkens, das sich zwar

an der Aufklärung orientierte, sie jedoch zugleich kritisierte. Herder vertritt ein

Stufenkonzept, bei dem die anorganische Materie, Pflanze, Tier und Mensch hierar-

chisch angeordnet sind (13b). Der Mensch wird als ›Mittelgeschöpf‹ angesehen, das

dem Tier in seiner ganzen Form überlegen ist, insbesondere durch den aufrech-

ten Gang und die Vergrößerung und Umbildung des Gehirns. Der Lebenskreis des

Tieres ist eng begrenzt, aber innerhalb dieses Kreises verfügt es aufgrund seiner

Instinkte über alles, was es zum Leben braucht. Der Mensch als nacktes, instinkt-

loses Tier ist von den Zwängen der Instinkte befreit und kompensiert dies durch

»Dispositionen seiner Kräfte«, Verstand, Vernunft, Besinnung, in einen »Vorzug

der Freiheit« (13b).

Herder lehnt KantsMetaphysik ab, dasDenken ist für ihn ein organisch beding-

ter Akt der Reflexion und nicht Leistung eines transzendentalen Subjekts. Herders

bedeutende philosophische Schrift ›Über den Ursprung der Sprache‹ stellt eine ers-

te Ausarbeitung seiner Anthropologie dar und ist charakterisiert durch den Kon-

trast, der sich aus den natürlichen Mängeln des Menschen einerseits und deren

Kompensation durch die Sprache andererseits ergibt. In späteren Schriften kon-

statiert Herder zwar, dass der Mensch situationsabhängige und in ihrer Bedeu-

tungsbreite eng umgrenzte Empfindungslaute mit dem Tier teilt, betont jedoch,

dass die menschliche Sprache als eine eigene Erfindung des Menschen zu deuten

ist und dass menschliches Denken und Sprechen auf Dialog angelegt sind (13b).

Arnold Gehlen (1904-1976) sieht den Menschen von Natur aus als ›Mängelwe-

sen‹ (14,15). Die natürlichen Mängel des Menschen bestehen aus Unangepasstheiten

(z.B. das fehlendeHaarkleid, d.h. fehlenderWitterungsschutz),Unspezialisiertheiten

(z.B. die menschliche Hand, die für keine genaue Verwendungsweise angelegt ist,

oder die Unbestimmtheit der Struktur des Gebisses, weder Pflanzenfresser-, noch

Fleischfressergebiss) und Primitivismen (z.B. die außergewöhnlich lange Kindheit

und die mit ihr verbundene Hilflosigkeit). Die Sonderstellung des Menschen be-

ruht auf seinem »lebensgefährlichem Mangel an echten Instinkten« (13b,14,15). Sie

führt dazu, dass dem Menschen eingeschliffene Muster von Reiz und Reaktion,

von Schnelligkeit und Sicherheit fehlen, mit denen andere Lebewesen auf arttypi-

sche Umweltreize reagieren, so Gefahren begegnen und ihr Überleben sichern. Im

Unterschied zum Tier hat der Mensch keine spezifische Umwelt, er ist nicht um-

weltgebunden, sondern ›weltoffen‹ (13b,14,15). Im Gegensatz zu Scheler und Heideg-

ger, die in der Weltoffenheit etwas Positives sehen, ist die Weltoffenheit für Gehlen

grundsätzlich eine Belastung, eine ›untierische Reizüberflutung‹, eine unzweckmäßi-

ge Fülle einströmender Eindrücke, die der Mensch irgendwie bewältigen müsse.

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Was weiß die Medizin vom Menschen? 97

Aufgrund seiner natürlichen Mängel einerseits und der Reizüberflutung anderer-

seits sei der Mensch für den Überlebenskampf schlecht gerüstet. Zur Umarbei-

tung der Mängelbedingungen seiner Existenz in Chancen seiner Lebensfristung

dienen ihm Kultur und Technik. Für Gehlen ermöglichen instrumentelle, techni-

sche Handlungen eine Kompensation der natürlichenMängel mittels Organersatz,

Organentlastung und Organüberbietung (16). Sie erlauben ein habitualisiertes Ver-

halten, das – kritikfest und einwandsimmun gegen Interventionen des Bewusst-

seins – ein Handeln gewährleistet, das hinsichtlich Sicherheit und Schnelligkeit

dem instinktiven Verhalten der Tiere gleichkomme.

Im Gegensatz zu Herder versteht Gehlen die Sprache im Kontext der Technik

als ein Mittel der Verständigung für das Mängelwesen Mensch, um sich durch Ko-

operation in einer feindlichen Umwelt zu behaupten, als eine ›Zwischenwelt‹, die

zwischen Bewusstsein und der Welt liegt. Die Sprache erfüllt nach Gehlen ihre

wesentliche Funktion der Entlastung dadurch, dass sie Kommunikation und Ko-

operation erleichtert, den Menschen von der unmittelbaren Gegenwart der Dinge

befreit und sie gleichwohl seiner gedanklichen Verfügung zugänglichmacht (14,15).

4.2.3 Evolutionsgeschichtliche Besonderheit: der Mensch als Frühgeburt

Für Adolf Portmann (1897-1982) ist die Evolutionstheorie der Rahmen seiner eige-

nen zoologischen Forschungen. In Ergänzung zu Darwin betont Portmann die Be-

deutung von Mutationen. Die Ergebnisse der Populationsgenetik haben Darwins

Ansatz verändert. In der erweitertenTheorie der Evolution (Neodarwinismus) sind

Selektion und Mutation die entscheidenden Mechanismen der Evolution zur Dif-

ferenzierung und Erhaltung der Arten. Portmann kritisiert am Neodarwinismus,

dass jede Auslese nur bereits Vorhandenes bzw. zumindest in Anfängen Vorhan-

denes betreffen kann, d.h. es wird die Existenz eines Merkmals vorausgesetzt, das

erst den späteren Selektionswert ausmachen soll. Portmann führt das ›Gestaltphä-

nomen‹ ein, d.h. eine ganz eigenständige, zweckfreie Hervorbringung vonGestalten

(Farbmuster, Gehörne, Geweihe oder auch Gesänge) als weiteren, in der Evolution

wirkenden Faktor. Mit der Betonung von ästhetischen und morphologischen As-

pekten von Lebewesen steht Portmann in der Tradition der Naturforschung von

Goethe und Alexander von Humboldt und erweitert seinen naturwissenschaftli-

chen Ansatz zu einem umfassenden Verständnis der Natur (›Naturkunde‹) (13c).

Beim Vergleich der Entwicklungsgeschichte des Menschenmit der Ontogenese

höherer Säugetiere weist Portmann auf bedeutsame Unterschiede hin und betont,

dass der neugeborene Mensch weder in der Bewegungsart noch in der Körperhal-

tung oder in seiner Kommunikationsweise den artgemäßen Typus der Reifeform

erreicht hat. Statt bis zur betreffenden Ausbildungsstufe imMutterschoß heranzu-

reifen, »wird das kleine Menschenwesen auf einer viel zu frühen Stufe bereits aus

dem Mutterleibe entlassen und ›zur Welt gebracht«, d.h. er ist eine ›physiologische

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Konzepte und Modelle Integrierter Medizin

Frühgeburt‹ (13c,17,18). Die Zeit, die der Mensch – als echtes Säugetier aufgefasst

– noch im Mutterleib verbringen müsste, entspricht etwa dem ersten Lebensjahr

nach der Geburt. Portmann hat diese Zeit die ›extra-uterine Frühzeit‹ genannt. In der

Vogelwelt werden Vögel, die nicht sofort nach der Geburt flügge sind, sondern eine

längere Zeit im Nest bleiben müssen (wie z.B. Singvögel und Spechte), als Nestho-

cker bezeichnet. Der paradoxe Sachverhalt, dass der menschliche Säugling zwar

eindeutig den höheren Säugetieren zuzurechnen ist (lange Schwangerschaft der

Mutter, geringe Zahl der Nachkommen), jedoch in seiner Hilflosigkeit Merkmale

von Nesthockern aufweist, veranlasste Portmann dazu, beimMenschen von einem

›sekundären Nesthocker‹ zu sprechen (17,18).

Portmann unterstreicht das Ineinander von Anlage und Umwelt, von Natur

und Kultur in der Entwicklung des Menschen und weist auf drei entscheidende

menschliche Kompetenzen hin: den aufrechten Gang, die Sprache und – mit ihr

verbunden – das einsichtige Handeln. Ohne menschliche Mithilfe entwickelt kein

Mensch den aufrechten Gang.Wie beim Laufenlernen lässt sich auch beim Sprach-

erwerb eine typische Entwicklung feststellen. Ausgehend von Schreien, Brummen

und Quieken erweitern sich diese Lautäußerungen in den ersten sechs Monaten

zu einer Phase des Lallens. Mit zehn Monaten werden Worte aus der Umgebung

nachgeahmt. Über Nachahmung, Zeigegesten und die so zugewiesene Bedeutung

lernen Kinder im Laufe des zweiten und dritten Lebensjahrs den ›beherrschten Aus-

druck‹, der nach Portmann das Wesen der menschlichen Sprache ausmacht. Auch

das einsichtige Handeln entwickelt sich in Stufen, ausgehend von instinktiven Re-

flexen über erlernte Nachahmungen analoger Situationen bis hin zu einer Stufe, in

der Einsicht und Verstehen von Sinnzusammenhängen zu charakteristischen Ele-

menten unseres Verhaltenswerden.Während dasHandeln auch bei höheren Tieren

erblich festgelegt ist, ist beim Menschen die Weltbeziehung weitgehend offen und

der Entscheidung freigestellt.

4.3 Philosophische Sichtweisen des Menschen

Die biologische Sicht des Menschen als Mängelwesen geht schon bei Herder, vor

allem jedoch bei Gehlen in eine Sicht über, die soziale Errungenschaften wie die

Entwicklung der Sprache (bei Herder) und die Entwicklung der Technik und der

Institutionen (bei Gehlen) als Kompensationsmechanismen für die naturgegebe-

nen Mängel des Menschen interpretieren (13b,14,15). Ein markantes Datum der

deutschsprachigen philosophischen Anthropologie stellt das Jahr 1928 dar. Damals

erschienen sowohl Max Schelers ›Die Stellung des Menschen im Kosmos‹ (19) als

auch Helmuth Plessners ›Die Stufen des Organischen und der Mensch‹ (20).

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Was weiß die Medizin vom Menschen? 99

4.3.1 Schelers Stufenleiter des Seins mit vier Wesensstufen

und der Sonderstellung des Menschen

Max Scheler (1874-1928) hat zusätzlich zum Studium der Medizin später auch Phi-

losophie und Soziologie bei Wilhelm Dilthey studiert und sich nach einer Begeg-

nung mit Edmund Husserl der Phänomenologie zugewandt. Scheler bemängelt,

dass es drei unterschiedliche anthropologische Gedankenkreise gebe: Die jüdisch-

christliche Tradition betrachte denMenschen als SchöpfungGottes, die griechisch-

antike Philosophie definiere ihn im Kontext einer dem Kosmos zugrunde liegen-

den Vernunft, an der auch der Mensch teilhabe. Die moderne Naturwissenschaft

sehe mit Darwins Evolutionstheorie den Menschen als spätes Ergebnis einer lan-

gen biologischen Entwicklung. Scheler versucht, in seiner eigenen Philosophie eine

Synthese dieser drei Gedankenkreise zu entwickeln und die Anthropologie zu ei-

ner Grundlagenwissenschaft der Philosophie zu machen. Um die Frage nach der

Stellung des Menschen im Sein zu beantworten gliedert Scheler das Sein in vier

Wesenstufen:

1) das anorganische Sein,

2) die Stufe der Pflanze,

3) die Stufe des Tieres und

4) die des Menschen (13d).

Scheler lehnt Darwins These von einem nur graduellen Unterschied von Mensch

und Tier ab und postuliert eine prinzipielle Sonderstellung desMenschen.Das spe-

zifische anthropologische Kriterium, das über die vier bei Tieren vorkommenden

psychischen Kräfte, den Gefühlsdrang, den Instinkt, das gewohnheitsmäßige Ver-

halten und die praktische Intelligenz hinausgeht, sieht Scheler im Geist. Allein der

Mensch sei ›als geistigesWesen‹ in unbegrenztemMaße ›weltoffen‹, im Akt der Reflexi-

on entstehe Selbstbewusstsein, als Person sei er »ein stetig selbst sich vollziehendes

[…] Ordnungsgefüge von Akten« (13d,19).

4.3.2 Exzentrische Positionalität

Helmuth Plessners (1892-1985) breit gefächerte anthropologische Schriften (20-24)

sind weder einer bestimmten Fachdisziplin, noch einer bestimmten Denkströ-

mung eindeutig zuzuordnen, seine Problemerörterungen sind interdisziplinär,

sein naturphilosophischer Ansatz ist mit soziologischen und philosophischen

Aspekten kombiniert. Sein Buch ›Die Stufen des Organischen und der Mensch‹

(20) stellt sein anthropologisches Hauptwerk dar. Um die Wirklichkeit des Men-

schen in seiner Totalität zu erfassen, reduziert er den Menschen weder auf einen

Gegenstand naturwissenschaftlicher Forschung, noch interpretiert er ihn nur als

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Konzepte und Modelle Integrierter Medizin

denkendes Subjekt. Er will den Menschen als Lebewesen auf dem Hintergrund des

Lebens insgesamt erforschen, in seiner Philosophie des lebendigen Daseins und

seiner natürlichen Horizonte sieht er den Menschen als ›personale Lebenseinheit‹.

Die Kennzeichen des Lebens sieht Plessner in großer Nähe zu Aristoteles (13d).

Aus dem Verhältnis unbelebter Körper zu belebten entwickelt Plessner ein Ensem-

ble von Begriffen, die für seine Anthropologie leitend sind: ›Doppelaspektivität‹, ›Posi-

tionalität‹, ›Systemcharakter‹, ›Organisiertheit‹ und ›Selbstregulierbarkeit‹. Bei Lebewe-

sen handelt es sich um ›Körperdinge‹, die wie die anorganischen Körper physika-

lisch beschreibbar sind, zugleich aber durch ihre Lebendigkeit dem Körperding ei-

nen neuen Aspekt hinzufügen. Doppelaspektivität bedeutet: Lebewesen sind Körper

im physikalischen und biologischen Sinne, sie haben ein bestimmtes Verhältnis

zu Raum und Zeit, sind ›raumhaft‹ und ›zeithaft‹ und realisieren eine ›immanente

Teleologie‹. Ihre Entwicklung ist also von vorneherein in ihnen angelegt. Die Vor-

aussetzung für den zweiten Plessner’schen Aspekt, die Positionalität, ist, dass Lebe-

wesen Grenzen bilden, durch die sie sich von der Umwelt sowohl abgrenzen wie in

Beziehung setzen und damit eine Außen-Innen-Beziehung herstellen. Weitere Merk-

male sind Systemcharakter und Organisiertheit, die sich gewissermaßen als Kon-

sequenz aus der Außen-Innen-Beziehung ergeben, und die Selbstregulation, die Fä-

higkeit eines Lebewesens, auf Einwirkungen der Umwelt in einer der Selbsterhal-

tung dienlichenWeise zu reagieren. Infolge der Ausblendung des letzteren Aspekts

unterschätzt Darwins Evolutionstheorie die in den Lebewesen selbst enthalten-

den Möglichkeiten. Beim evolutionsgeschichtlichen Übergang von Einzellern zur

Mehrzelligkeit sieht Plessner einen Zwang zur Differenzierung in die ›offene Form‹

der Pflanze bzw. die ›geschlossene Form‹ des Tieres.

Mit dem Tier ist eine neue Stufe des Lebens erreicht, es hat bei seinen Reaktio-

nen auf Umweltreize die Möglichkeit der Wahl, es kann als selbstständiger Orga-

nismus den eigenen Körper zum Medium seiner »Merkwelt und Wirkwelt« (Jakob

von Uexküll) machen. »Das Tier lebt aus seiner Mitte heraus, aber es lebt nicht als

Mitte. Das Zentrum seiner Existenz bleibt ihm selbst verborgen. Erst dem Men-

schen ist die Zentralität seiner Exstenz bewusst geworden. […] Der Mensch ist ein

Ich, ein Zuschauer seiner selbst, er ist Subjekt, er ist fähig zu Akten der Reflexion

und er ist bestimmt durch Selbstbewusstsein«. »Indem er im Akt der Reflexion eine

exzentrische Position einnimmt, steht der Mensch nicht mehr im Hier-Jetzt, son-

dern hinter ihm, hinter sich selbst, ortlos, im Nichts‹ (13d, 25). Genau genommen,

hat der Mensch eine dreifache Position: zum einen »die Position eines lebendigen

Körpers, als zentrisch organisiertes Lebewesen hat er zum anderen eine Positi-

on in der Mitte seines Körpers und als exzentrisches Lebewesen hat er schließlich

eine Position, die es ihm ermöglicht, auf beide zu blicken« (13d). Plessners Be-

griff der exzentrischen Positionalität steht im Zentrum seiner Anthropologie (25).

»Durch die exzentrische Positionsform seiner selbst ist dem Menschen die Reali-

tät der Mitwelt gewährleistet«, kraft der Struktur der eigenen Daseinsweise kann

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Was weiß die Medizin vom Menschen? 101

sich der Mensch zum Gegenstand seiner Reflexion machen und zugleich in der

anderen Person ein ›alter ego‹ anerkennen. Mit dem Begriff der ›exzentrischen Posi-

tionalität‹ versucht Plessner, eine Verbindung zwischen ontologischem Realismus

und transzendentalem Idealismus herzustellen (25).

4.3.3 Das Natur-Sein des Menschen: der Leib

Das anthropologisch-phänomenologische Denken zum Natursein des Menschen

hat in der zeitgenössischen Philosophie der letzten Jahrzehnte eine Renaissance

erlebt (26,27). Insbesondere in den phänomenologischen Arbeiten von Maurice

Merlau-Ponty (28-30), Hermann Schmitz (31-34), Gernot Böhme (9,35,36), Thomas

Fuchs (37-39) und Bernhard Waldenfels (40) ist der Unterschied zwischen Körper

und Leib thematisiert und die Priorität des Leibes vor demKörper herausgearbeitet

worden.

Einen wesentlichen Aspekt für die begriffliche Unterscheidung von Leib und

Körper hat Gernot Boehme herausgestellt: Die Differenz von Selbsterfahrung und

Fremderfahrung (35a). Der Begriff Leib bezeichnet »den Gegenstand, den wir als

unseren Körper kennen, insofern er uns in Selbsterfahrung gegeben ist«, während

der Begriff Körper »jenen Gegenstand bezeichnet, den wir lebensweltlich als unse-

ren Körper kennen, jedoch in der Perspektive der Fremderfahrung, d.h. wie er dem

ärztlichen Blick erscheint, wie er naturwissenschaftlich erforscht wird und wie er

durch Eingriffe von außen manipulierbar wird« (35a). »Der Leib ist die Natur, die

wir selbst sind« (35b), der Leib ist die Natur in uns, ist das Medium unserer Exis-

tenz, unserer Wahrnehmungen und Handlungen.Die Dialektik von ›Leib-Sein‹ und

›Körper-Haben‹ beruht nach Waldenfels auf unterschiedlichen Sichtweisen: »In der

personalistischen Einstellung geht es um jemanden, in der naturalistischen Einstel-

lung um etwas« (40b). Wird diese Doppelheit auf den Leib übertragen, so tritt der

Leib auf zweifacheWeise auf: in der personalistischen Einstellung als fungierender

Leib und als Medium, in der naturalistischen Einstellung als Körperding. Als fun-

gierender Leib leistet er etwas, spielt eine Rolle, ist die Bedingung für etwas. In der

naturalistischen Einstellung ist der Leib etwas, das in der Welt vorkommt wie ein

Ding, ein »Ding besonderer Art«, ein Körperding.

Aus Descartes ›Meditationes‹ und Husserls ›Ideen II‹ hat Bernhard Waldenfels

vier verschiedene Merkmale extrahiert, die den Leib charakterisieren (40d). Das

erste Merkmal ist die Permanenz, der Leib ist immer da, man kann ihn nicht able-

gen wie ein Hemd oder stehen lassen wie einen Schirm.Darüber hinaus ist mir der

Leib immer in einem bestimmten Blickwinkel gegeben. Ich kann mir (ohne Hilfe

eines Spiegels) nicht in die Augen sehen oder auf den Rücken schauen. Ein zwei-

tes Charakteristikum des Leibes ist seine Doppelempfindung, d.h. der Leib ist stets

von sich aus auf sich selbst zurück bezogen.Meine getastete linke Hand spürt, dass

die rechte Hand sie abtastet. Das dritte Merkmal des Leibes als »Ding besonderer

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Konzepte und Modelle Integrierter Medizin

Art« ist die Affektivität. Den Schmerz – als Prototyp eines Affekts – sucht man sich

nicht aus, der Schmerz macht sich selbst bemerkbar. Kein normales Ding hat Lust

oder Schmerz. Der vierte Aspekt, die kinästhetische Empfindung, die Bewegungs-

empfindung, ist ein sich bewegen und ein ›sich-im-Raum-bewegen-können‹. Es wird

von Jemandem her gedacht, der seinen Ort wechselt, und nicht von Etwas her, das

sich an wechselnden Stellen im Raum befindet. Der Leib wird unmittelbar bewegt,

ohne dass sich ein Werkzeug vermittelnd zwischen Ich und Körper dazwischen

schiebt (40d).

In der Auseinandersetzung mit dem Werk von Maurice Merleau-Ponty (1908-

1961) (28-30) hebt Waldenfels auf verschiedene Begriffe ab, die in der phänomeno-

logischen Sichtweise für den Leib charakteristisch sind: seine Ambiguität (Zwei-

deutigkeit, Mehrdeutigkeit), sein Selbstbezug, sein Selbstentzug und sein Fremd-

bezug (40e). Der Leib hat bei Merleau-Ponty (12-15) eine ontologisch fundamentale

Stellung, er steht in einer »Kommunikation mit der Welt, die älter ist als alles Den-

ken«, »ich kann weder denken noch wahrnehmen, ohne bereits in meinem Leib zu

wohnen« (37c).Merleau-Ponty spricht von einem ›Zur-Welt-Sein‹ des Leibes (28), von

einer extrovertierten Gerichtetheit des Leibes und seiner Tendenz, im Lebensvoll-

zug aufzugehen und sich dabei unsichtbar zu machen.

Thomas Fuchs differenziert »zwischen a) dem unwillkürlich fungierenden, prä-

reflexiv gelebten Leib, b) dem erlebten, gespürten, sicht- oder tastbarem Leib, c)

dem in der Negativität (als Gegenstand, Hindernis u.a.) erscheinenden Körper,

der mir als mein Körper bewusst und als Instrument verfügbar wird (körperlicher

Leib) und d) dem reinen Körper der Anatomie oder Physiologie oder dem Organis-

mus« (37d). Diese verschiedenen Stufen beschreiben eine zunehmende Bewusst-

werdung, Distanzierung und zugleich Entfremdung der Leiberfahrung. Fuchs be-

tont die ›Zentralität des Leibes‹ als Ausgangs- und Zielpunkt erfahrener Bewegun-

gen und Wahrnehmungen. Der Leib als »Nullpunkt aller Orientierung« (37f), als

»Medium des Ausdrucks, in Mimik, Stimme, Gestik, Haltung und Gang« (37g) ist

der »Resonanzkörper für Atmosphären, die uns umgeben, für Stimmungen und

Gefühle, die wir erleben« (37g). Der Leib ist ferner ein »einheitliches Sensorium,

ein Ensemble von Empfindungen, die in einem Zusammenhang stehen« (37h). Der

Leib ist Fuchs zufolge nicht gegenständlich im Raum, er bildet vielmehr selbst ei-

nen primären, absolut gegebenen Raum, der Leib ist ausgedehnte, raumerfüllende

Subjektivität (37h). Der Leib ist darüber hinaus – wie Merleau-Ponty betont – in-

karniertes Wissen und Können (37g). Der Leib ist das Organ, das Medium und der

›Resonanzkörper‹ unserer Teilnahme und Teilhabe an der Welt. Portmanns Sicht des

Menschen als ›physiologische Frühgeburt‹ fortschreibend, sieht Fuchs das Gehirn als

nachreifendes Organ, das, eingebettet in den Organismus, dessen vielfältige, vor

allem sensomotorische Interaktionen mit der Umwelt vernetzt. Das Gehirn fun-

giert als Schaltzentrale des Organismus und leibliche Grundlage von Bewusstsein

und Subjektivität (38).

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Was weiß die Medizin vom Menschen? 103

4.3.4 Die psychosoziale Natur des Menschen:

das System der Spiegelneurone

Einen wesentlichen Fortschritt in der Erforschung der psychosozialen Natur des

Menschen stellt die Entdeckung des Systems der Spiegelneurone durch Rizzalotti

und Gallese dar (41). Das Spiegelneuronensystem verknüpft die interpersonelle Wahr-

nehmung mit der Eigenbewegung (41-43). Es reagiert auf Bewegungen von leben-

digen Artgenossen, vor allem auf ziel- bzw. objektgerichtete Bewegungen. Spiegel-

neurone werden aktiviert, wenn man eine beobachtete Bewegung nachahmt, aber

auch, wenn man sich die Ausführung einer Bewegung vorstellt. Wahrscheinlich

stellt das Spiegelneuronensystem die Grundlage für das Imitations- und Modell-

lernen dar, dem eine zentrale Rolle für die Kulturentwicklung zugeschrieben wird.

Neuere Untersuchungen gehen von einem komplexen, über verschiedene Hirnre-

gionen verteilten Spiegelneuronensystem aus, das neben der Funktion der Eigen- und

Fremdwahrnehmung auch Gefühlsempfindungen integriert und so zur Grundla-

ge der Empathie wird. Die Möglichkeit der Einfühlung, des ›Sich-hineinversetzen-

können‹ (44), weist auf den eigenen Leib und sein ›Fühlen-können‹ zurück. Die Empa-

thie, das ›Fühlen-im-Anderen‹, setzt einen empathischen, einen fühlenden Eigenleib

voraus.

4.4 Medizinische Sichtweisen des Menschen

4.4.1 Die medizinhistorische Perspektive

In der Geschichte der Medizin findet sich zu allen Zeiten ein fundamentales Inter-

esse an anthropologischen Leitbildern. Der Heidelberger Medizinhistoriker Hein-

rich Schipperges (1918-2003) hat dargestellt, dass und wie dieMedizin in allen Epo-

chen, von der Antike bis zur Neuzeit, immer auch eine Aspektlehre vomMenschen

war. Zu invariablen Konstanten, zum Wandel der konzeptionellen Strukturierun-

gen und zur Plastizität und Variationsbreite der anthropologischen Grundannah-

men sei auf seine kenntnisreichen Bücher verwiesen (45,46). In der Antike wur-

de das Weltall als Kosmos, als Ordnung gesehen und der menschliche Körper als

Nachahmung der großen Welt in den Rhythmus des Weltalls, mit seinem Wechsel

der Jahreszeiten, dem Kreislauf der Elemente und der Reifung der Früchte und

Lebensalter eingeordnet.

Bei Hippokrates waren Physiologie und Humoralpathologie Teil eines kosmo-

logischen Strukturmusters, der Mensch wurde auf eine soziale Ordnung hin orien-

tiert. Der Heilkunst wurden mit den Leitbildern einer guten Mischung und eines

Mittelwegs harmonisierende Aufgaben zugewiesen. Die sechs zu kultivierenden

Dinge (sex res non naturales), die sich auf Licht und Luft, Speis und Trank, Arbeit

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Konzepte und Modelle Integrierter Medizin

und Ruhe, Schlaf und Wachen, Ausscheidungen und Absonderungen sowie auf die

seelischen Affekte bezogen, waren bereits in den späten Schriften des Corpus hip-

pocraticum auf ein Schema gebracht worden, um die verlorene Mitte, die rechte

Mischung wiederzuerlangen und den Menschen wieder in eine kosmische Ord-

nung einzugliedern. Auch in der arabischen Heilkunde des 9. Jahrhunderts und

imMittelalter wurden die res non naturales rekapituliert und modifiziert, haben die

Tradition über ein Jahrtausend beeinflusst und sind erst im 19. Jahrhundert zu-

sammengebrochen. Zu anthropologischen Modellen bei Paracelsus, Descartes, La

Mettrie und anderen sei auf weiterführende Literatur verwiesen (45,46).

4.4.2 Ansätze zu einer medizinischen Anthropologie

Mit den Erfolgen der Naturwissenschaften und demNiedergang idealistischer und

materialistischer Menschenbilder (13e) hatte sich im Ausgang des 19. Jahrhunderts

ein immer stärker werdendes Unbehagen durchgesetzt und Raum für neue Kon-

zeptionen geschaffen. Ausdruck dafür sind die Lebensphilosophie (nach Nietzsche

oder Dilthey), die Tiefenpsychologie (nach Freud, Adler und Jung), die philosophi-

sche Anthropologie (nach Scheler und Plessner) und die Existenzphilosophie (nach

Heidegger und Jaspers). Ansätze zu einer medizinischen Anthropologie finden sich

bereits bei Ludolf Krehl (1861-1937), aber erst bei Viktor von Weizsäcker (1886-1957)

werden ›Grundfragen medizinischer Anthropologie‹ (47) und eine Philosophie des

›Pathischen‹ (48-50) thematisiert.

4.4.3 Thure von Uexküll: Was weiß die Medizin vom Menschen?

Thure von Uexküll hat in seinen Publikationen ›Das Menschenbild in der heuti-

gen Medizin‹ (51), ›Der Mensch und die Natur. Grundzüge einer Naturphilosophie‹

(52), beide aus dem Jahre 1953, seinen wissenschaftstheoretischen Publikationen

aus dem Jahr 1986 (1,53) und seiner zusammen mit W. Wesiak verfassten ›Theo-

rie der Humanmedizin‹ (54) eine medizinische Anthropologie vorgelegt, die den

Dualismus zwischen Körper und Seele mit einer neuen Betrachtungsweise über-

winden will. Seine Vorstellungen könnten zwar in der Lage sein, frühere Ansätze

einer medizinischen Anthropologie auf eine höhere Stufe zu heben, werden de fac-

to jedoch nicht breit diskutiert und wurden in der neuen Auflage seines Lehrbuchs

zur psychosomatischen Medizin gestrichen (siehe Kapitel 3) (55).

Seine Argumentationslinie und die Darstellung seiner Grundsätze kommen

besonders klar in seinem Referat ›Was weiß die Medizin vom Menschen?‹ bei

den Salzburger Humanismus-Gesprächen 1984 zum Ausdruck (1). Er geht von der

merkwürdigen Tatsache aus, dass die Medizin sich als anthropologische Wissen-

schaft selbst disqualifiziert: sie hat nicht ein einheitliches Menschenbild, sondern

zwei sich gegenseitig ausschließende Menschenbilder (1a), eines für den Körper

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Was weiß die Medizin vom Menschen? 105

und eines für die Seele (1a). Man mache es sich zu leicht, diesen Dualismus ein-

seitig Descartes und seiner Unterscheidung zwischen ›res extensa‹ und ›res cogitans‹

anzulasten. Der Dualismus sei auch von Ärzten verschuldet, die die Erklärung

für Krankheitssymptome in anatomischen Strukturen von Leichen suchten, nicht

aber in veränderten Lebenssituationen und Lebensfunktionen. Die »Kluft liege

daher gar nicht zwischen Seele und Körper, sondern zwischen Ärzten auf der

einen Seite, die kranke Menschen und deren Lebensfunktionen untersuchen und

behandeln, und Medizinern auf der anderen, die Leichen auf den Tischen der

Pathologie sezieren und die dort erhobenen Befunde auf Lebende übertragen«

(1b).

Ohne auf die Geschichte des Dualismus von Leib und Seele im Detail einzu-

gehen, merkt von Uexküll mit Recht an, dass der Pathologe bei Sektionen nur bei

einem Teil der Verstorbenen gestörte Strukturen in den Organen findet. In vielen

Fällen sind jedoch keine Strukturveränderungen zu finden, die den Tod erklären

könnten. Ärzte, die von La Mettries (1709-1751) Maschinenmodell des Menschen

(56) »nicht geblendet waren« und schon immer darauf aufmerksammachten, »dass

Maschinen keine Gefühle haben«, »warnten vor der gefährlichen Einseitigkeit und

Verkürzung der Probleme des Kranken, wenn man die Bedeutung des emotiona-

len Erlebens für Gesundheit und Krankheit ignoriert« (1c). Von Uexkülls klinischer

Lehrer an der Charite in Berlin, der Internist Gustav von Bergmann, hat in seiner

›Funktionellen Pathologie‹ (1932) betont, »dass am Anfang der Krankheit nicht die

lädierte Struktur steht«, »sondern die gestörte Funktion, die früher oder später zu

einem Strukturschaden führen kann, aber nicht muss« (1d). Victor von Weizsäcker

hat diese Sicht aufgegriffen und ist noch einen Schritt weitergegangen: »Wenn am

Anfang der Krankheit die Funktionsstörung steht, was steht dann am Anfang die-

ser Störung?« Er gab die Antwort: »Die Person des Kranken mit ihren psychischen

und sozialen Konflikten« (1d). Als Konsequenz dieser These forderte er »die Ein-

führung des Menschen als Subjekt in die Medizin« (1d). Dem Versuch Viktor von

Weizsäckers, die Psychoanalyse auch in die Organmedizin einzuführen, um eine

medizinische Anthropologie, eine allgemeine Lehre vom Menschen als Grundwis-

senschaft der Heilkunde voranzutreiben, stand Thure von Uexküll kritisch gegen-

über, da er dies nicht als Möglichkeit ansah, den Dualismus von einer Medizin für

den Körper und einer Medizin für die Seele zu überwinden.

Von Uexküll ist einen anderen Weg gegangen, um die Einführung des Subjekts

in die Biologie und in die Medizin möglich zu machen, nämlich die Einbeziehung

der allgemeinen Systemtheorie in Biologie und Medizin (52). Von Uexküll schreibt:

»Der entscheidende Punkt ist die Tatsache, dass die Systemtheorie mit der Vor-

stellung einer kontinuierlichen Reihe vom Atom bis zumMenschen gebrochen hat.

Nach ihr ist der Glaube in die Rückführbarkeit aller Erscheinungen auf physikali-

sche Gesetze in dieser Form nicht mehr aufrechtzuerhalten« (1e).

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Konzepte und Modelle Integrierter Medizin

»Mit den Begriffen ›Integration‹ und ›Ebene‹ oder ›Stufe‹ hat die Systemtheo-

rie eine Tatsache in unser Gesichtsfeld gerückt, die man bisher nicht zur Kenntnis

genommen hatte: die Tatsache, dass ein Ganzes mehr ist als die Summe seiner Tei-

le. Anders formuliert heißt das, dass mit der Bildung eines Systems Eigenschaften

auftreten, die auf der Stufe der Teile oder Subsysteme noch nicht existieren« (1e),

ein Vorgang, denman als ›Emergenz‹ bezeichnet. Uexküll betont, »dass lebende Sys-

teme alle Einwirkungen in Zeichen verwandeln, die sie nach einem eigenen Kode

beantworten« (1f) und dass jedes zur internen Kommunikation verwendete Zei-

chensystem eines Subsystems an der Grenze zum Übergang in ein höheres System

in ein anderes Zeichensystem »übersetzt« werden muss. »Auf der Ebene des Or-

ganismus wird die Informationsübertragung zwischen Geweben und Organen von

Hormonen, Immunprozessen und Nervenaktionsströmen übernommen. Auf der

nächsthöheren Ebene vermitteln psychische Zeichen […] die Informationsübertra-

gung zwischen dem Organismus und Vorgängen seiner Umwelt« (1f).

Im reduktionistischen Glauben, dass sich die Sprachen aller Wissenschaften

auf die Physik reduzieren lassen, hatte man das Problem, wie man sich die Verbin-

dung zwischen den verschiedenen Stufen eines hierarchisch gegliederten Systems

vorstellen soll, überhaupt nicht gesehen. Insofern erfordert die Tatsache, »dass die

Systemtheorie ein anderes Interpretationsmodell für den Körper anbietet als das

der Maschine« (1g) eine »Neuinterpretation des ›naturwissenschaftlichen Bestan-

des‹ der Medizin« (1g). Jakob von Uexküll hatte bereits Anfang des 20. Jahrhunderts

eine neue Sichtweise in die Biologie eingeführt, nämlich Suprasysteme, »die aus

[einem] Tierorganismus – als primär aktivem Subsystem – und einer subjekti-

ven Umwelt bestehen, welche das Tier mit Hilfe seiner Sinnesorgane aus Objekten

seiner Umgebung aufbaut…« (1h). Das väterliche Modell der Interaktion zwischen

tierischem Organismus und seiner Umwelt, den Funktionskreis (57,58), hat Thure

von Uexküll zum Situationskreis des Menschen modifiziert und als Basis für ein

neues Menschenbild in seine Theorie der Humanmedizin übernommen (54).

Von Uexküll untermauert seine Kritik an der gegenwärtigen Medizin, dass sie

noch eine Naturwissenschaft des 19. Jahrhunderts geblieben sei und noch immer

glaube, ihre Aufgabe bestehe in der Enthüllung einer objektiven, von menschli-

chen Beobachtern unabhängigen Realität. Uexküll fordert, dass die Medizin der

Tatsache Rechnung zu tragen habe, dass die Naturwissenschaft im 20. Jahrhun-

dert ihre Voraussetzungen radikal geändert hat, dass die Quantenphysik gezeigt

hat, dass der menschliche Beobachter Einfluss auf das beobachtete ›Objekt‹ habe

und das Elektron mal als Teilchen, mal als Welle interpretiere, dass also die Natur-

wissenschaft keine von der menschlichen Beobachtung unabhängige Natur aufde-

cken kann. »Sie kann uns nur Bilder zeigen, die scharfsinnige Beobachter von ei-

ner Natur entworfen haben […] und da in diesen Bildern immer die Fragestellung,

die Zielsetzung und die Methode der Beobachter enthalten ist, gibt es im Grun-

de ebenso viele Bilder der Natur, wie es Naturbeobachter gibt. Diese können sich

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Was weiß die Medizin vom Menschen? 107

höchstens über ihre Fragestellung, ihre Zielsetzung und Methode einigen. Dann

bekommen sie ein intersubjektiv übereinstimmendes Bild, das sie gemeinsam für

ihre Zielsetzung verbessern können. […] Damit hat die Physik nicht nur eine wich-

tige Aussage über die Natur, sondern auch eine ebenso wichtige Aussage über die

Natur des Menschen gemacht. Von ihr muss die Medizin ausgehen, wenn sie ei-

ne Wissenschaft vom Menschen werden und sich begründet Humanwissenschaft

nennen will« (1i).

Neben und in Ergänzung zur Berücksichtigung der allgemeinen Systemtheo-

rie ist Thure von Uexkülls Forderung nach einer Berücksichtigung der Heisen-

berg’schen Unschärferelation in der Medizin (52) ein zweiter wesentlicher Aspekt

seiner »Neuinterpretation des ›naturwissenschaftlichen Bestandes‹ der Medizin«

(1g). Beide, sowohl die systemtheoretische Sicht vom Suprasystem Mensch und

dessen individueller Wirklichkeit (des kranken Menschen) als auch die Unschärfe

zwischen biologischem Organismus einerseits und der Person des Kranken ande-

rerseits, könnten Möglichkeiten darstellen, den Menschen als Subjekt in die Heil-

kunde einzuführen. Hinzu kommt, dass auch dem Arzt als Beobachter kein von

außerhalb der Lebenswelt kommender, objektiver Blick (Nagels ›view from nowhe-

re‹) möglich ist, dass er nicht außerhalb des Systems steht, sondern immer auch

Teilnehmer einer mehr oder weniger gemeinsamen Lebenswelt ist, oder – wie von

Uexküll dies genannt hat – immer auch »teilnehmender Beobachter« ist (54) und

sich damit als Subjekt auch selbst in die Heilkunde einführt.

4.5 Aspekte statt Bausteine, Skizze statt Grundriss – Anmerkungen
zum Prozesscharakter einer medizinischen Anthropologie

Gehlen zieht aus seinem ›Bild vom Menschen‹ (14) die Schlussfolgerung: »Diese hier

im Grundriss angedeutete Anschauung vom Menschen bis in die Einzelheiten zu

sichern, ist die Aufgabe einer empirischen, die Resultate mehrerer Einzelwissen-

schaften verarbeitenden Philosophie, und wir erhoffen von ihr ein Bild des Men-

schen, das es uns möglich macht, uns darin auch wiederzuerkennen« (14, Zitat

S. 249). Portmann beklagt, dass bisher nur eine Vielzahl latenter Anthropologien

am Werke seien und Viktor von Weizsäcker stellt fest, dass wir zur Beantwortung

der Frage ›Was ist der Mensch?‹ keinen integrierenden anthropologischen Ansatz

haben. Carl Friedrich von Weizsäcker fasst in seinen ›Beiträgen zur geschichtli-

chen Anthropologie‹ (59) das Dilemma der Anthropologie in dem Statement zu-

sammen: »Ein herrschendes Paradigma einer umfassendenwissenschaftlichen An-

thropologie hat es bisher nicht gegeben. Es hat zersplitterte Einzelwissenschaften

mit anthropologischen Fragestellungen gegeben. Fragen wir überhaupt nach ei-

ner umfassenden Anthropologie, so philosophierenwir bereits« (60). Rössner fragt,

ob sich vielleicht der ›Gegenstand‹ der Anthropologie, der Mensch, einem umfas-

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Konzepte und Modelle Integrierter Medizin

senden wissenschaftlichen Zugriff und Verständnis gegenüber sperrt (60). Er kri-

tisiert, dass Gadamer in seiner Einleitung zu der von ihm mit herausgegebenen

›Neuen Anthropologie‹ schreibt: »…ein ›richtiges‹ Menschenbild, das sei vor allem

ein durch Naturwissenschaft, Verhaltensforschung, Ethnologie wie durch die Viel-

falt geschichtlicher Erfahrung ›entdogmatisiertes‹ Menschenbild« (61). Die Begriffe

›richtiges‹ oder ›falsches‹ Bild setzen normative Vorstellungen voraus, eine ›wissen-

schaftliche‹ Anthropologie müsse jedoch –wie Rössner betont – auf normative An-

sprüche verzichten, wenn sie ›entdogmatisierend‹ wirken wolle und solle (60). Wis-

senschaftliche Anthropologien »stehen allemal vor der Schwierigkeit« – so sehe es

Habermas –, »dass empirische Verallgemeinerungen von Verhaltensmerkmalen zu

schwach, ontologische Aussagen über dasWesen desMenschen zu stark sind« (60).

Ob die unaufhebbare Zwiespältigkeit menschlichenWesens, die ›anthropologische

Differenz‹, der Hiatus, wie schon Scheler und Plessner ausgeführt haben, dass der

Mensch sowohl die Spitze der Wirbel-Säugetier-Reihe als auch etwas dem Begriff

des Tieres scharf Entgegengesetztes ist, überhaupt von der (Natur-)Wissenschaft

geklärt werden könne, darf bezweifelt werden (62-66). Thure von Uexkülls vor über

einem halben Jahrhundert geäußerte naturphilosophische Gedanken zum Unter-

schied zwischen Tier und Mensch (52) und seine Sicht, dass der Mensch einerseits

das komplexeste Subsystem in der Hierarchie biologischer Systeme und anderer-

seits das basalste Subsystem in der Hierarchie psychologisch-sozialer Systeme ist

(52,54), wurden 2013 von Thomas Suddendorf eindrucksvoll fortgeschrieben (67).

Mittels Sprache auf jenseits der Sinneswelt und jenseits von zeitlicher Präsenz Lie-

gendes verweisen zu können, die Fähigkeit, Gedanken und Gefühle anderer Artge-

nossen ›lesen‹ zu können und die Fähigkeit, abstrahieren und komplexe Verbin-

dungen zu ›Weltbildern‹ konstruieren zu können, stellen unverändert fundamen-

tale, nicht überwindbar erscheinende Unterschiede zwischenMensch und höheren

Menschenaffen dar (67).

Das Dilemma der Anthropologie besteht darin, dass der wissenschaftlich mit

sich selbst befasste Mensch immer Subjekt und Objekt zugleich ist, dass alles wis-

senschaftliche Fragen nach dem Wesen des Menschen an ein vorwissenschaftli-

ches Selbstverständnis des Menschen gebunden ist und dass die Subjekt-Objekt-

Identität des Gegenstandes und des Beobachters eine erkenntnistheoretisch un-

mögliche Situation darstellt, die eine Lösung scheitern lässt (60). Deshalb gilt es,

bescheiden zu sein, nicht von Bausteinen zu einer oder gar dem Grundriss einer

Anthropologie zu reden, sondern allenfalls von Aspekten und Skizzen, von Voraus-

setzungen und Randbedingungen (68) oder Durchgangsstadien, die keinen End-

gültigkeitsanspruch haben (6).

Kants Erkenntnis, »die physiologische Menschenkenntnis geht auf die Erfor-

schung dessen, was die Natur aus dem Menschen macht, die pragmatische auf

das, was er als frei handelndesWesen aus sich selbst macht oder machen kann und

soll«, trifft unverändert zu (60). Dank der Erkenntnisse derWissenschaften hat un-

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Was weiß die Medizin vom Menschen? 109

sere ›physiologische‹ Menschenkenntnis, unsere Kenntnis zuWerden und Sein des

Menschen zugenommen. Objekt der Wissenschaft ist immer der abstrakte ganze

Mensch, der Mensch im Allgemeinen. Bei der Frage, was der Mensch sein kann

oder soll, beim schwierigen Versuch,Wege vom Sein zum Sollen zu finden, geht es

jedoch nicht um ein abstraktes oder allgemeines Problem, das wissenschaftlich ge-

löst werden könnte (62-66). Es geht hier um eine ethische Frage, um die Frage, wie

ich als individuelle Person in einer konkreten Situation einem konkretenMenschen

gegenüber handeln soll (69-72). Darauf kann es keine allgemeine, auf vielfältige Si-

tuationen zutreffende, sondern immer nur eine individuelle und konkrete Antwort

geben. Kants Entwurf einer ›Anthropologie in pragmatischer Hinsicht‹ ist bis heu-

te ein unerfülltes, weithin vergessenes und nur von wenigen aufgegriffenes Projekt

(9, 69-72) geblieben.

Thure von Uexküll zitiert Portmann: »Ausgesprochen oder verborgen sind die

verschiedenen Menschenbilder am Werk, welche unser Tun und Lassen bestim-

men« (1j). Um ein guter Arzt zu werden und zu sein (73,74), gilt es, sich der Janus-

köpfigkeit der Anthropologie, der physiologischen und pragmatischen Seite von

Menschenbildern bewusst zu sein, beide zu reflektieren und in konkreten Situa-

tionen konkreten Kranken gegenüber handelnd zu integrieren (66,70). Thure von

Uexküll betont, »…, dass ein Menschenbild für die Medizin Orientierungsfunktion

hat. Es gibt Auskunft über die Verfahren, nach denen Ärzte mit Kranken umgehen,

und über die Ziele, die sie dabei verfolgen« (1j). Ganz allgemein kann man sagen,

»…, dass das Bild, welches der einzelne vom Menschen hat, sein Verhalten zu sich

selbst und zu seinen Mitmenschen bestimmt« (1j).

Literatur

1    von Uexküll T. Was weiß die Medizin vom Menschen? In: Rössner H (Hg.). Der

ganze Mensch. Aspekte einer pragmatischen Anthropologie. München: Deut-

scher Taschenbuch Verlag, dtv 4447; 1986: 146-168. a) S. 146; b) S. 147; c) S. 148;

d) S. 150; e) S. 154; f) S. 155; g) S. 156; h) S. 157; i) S. 160; j) S. 151.

2    Wittgenstein L. Über Gewißheit. 13. Aufl. Frankfurt: Suhrkamp Verlag: 2015. a)

(146.) S. 46; b) (94.) S. 33.

3    Seiler TB. Sind wir selbst die Schöpfer unserer Weltbilder? In: Braitenberg V,

Hosp I (Hg.). Die Natur ist unser Modell von ihr. Forschung und Philosophie.

Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag, rororo Sachbuch 60254;

1996: 27-50.

4    Leiß O. Ärztliche Weltbilder zur Ulkuskrankheit früher und heute. Von der

Helicobakterisierung einer psychosomatischen Krankheit zur Eradikation psy-

chosomatischer Konzepte? Eine medizinhistorische und wissenschaftstheore-

tische Betrachtung. In: Albers L, Leiß O (Hg.). Körper – Sprache –Weltbild. In-

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Konzepte und Modelle Integrierter Medizin

tegration biologischer und kultureller Interpretationen in der Medizin. Stutt-

gart/New York: Schattauer Verlag; 2002: 208-224.

5    Blumenberg H. Theorie der Lebenswelt. Berlin: Suhrkamp Verlag; 2010.

6    SchadW.Menschenbild und Medizin –Methodologische Zugänge. In: Girke M,

Matthiessen PF (Hg.). Medizin und Menschenbild. Erweiterte Neuauflage. Bad

Homburg: VAS-Verlag; 2015: 49-64.

7    Aristoteles‹ Physik. Vorlesungen über Natur. Erster Halbband: Bücher I- IV und

zweiter Halbband: Bücher V – VIII. Übersetzt, mit einer Einleitung und mit

Anmerkungen herausgegeben von Hans Günther Zekl. Hamburg: Felix Meiner

Verlag, Philosophische Bibliothek 380 und 381; 1987.

8    Flashar H. Aristoteles – Lehrer des Abendlandes. München: Verlag C.H. Beck;

2013.

9    Böhme G. Gut Mensch sein. Anthropologie als Proto-Ethik. Zug/Schweiz: Die

Graue Edition; 2016: 117ff.

10   Heidegger M. Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer-Verlag; 19.Aufl. 2006.

11   Eibl-Eibesfeldt I. Stammesgeschichtliche Anpassungen im Verhalten des Men-

schen. In: Gadamer H-G, Vogler P (Hg.). Neue Anthropologie, Band 2: Biologi-

sche Anthropologie, zweiter Teil. Stuttgart: Georg Thieme Verlag; 1972: 3-59.

12   Eibl-Eibesfeldt I. Die Biologie des menschlichen Verhaltens. Grundriss der Hu-

manethologie. München/Zürich: Piper; 1984.

13   Pleger W. Handbuch der Anthropologie – Die wichtigsten Konzepte von Ho-

mer bis Sartre. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft; 2013. a) I. Die

Sterblichen – griechische Mythologie, Seite 17-34; b) V. Der Mensch als Mängel-

wesen – das Kompensationsmodell, Seite 95-114; c) VIII. Genetische Modelle,

Seite 161-186. 3. Die Bildung der menschlichen Gestalt (Portmann), Seite 179-

186; d) VII. Das Stufenmodell, Seite 136-160 (Zitate S. 151-160: 153,155,157); e)

XII. Das absolute Ich – das Konzept der Subjektivität, Seite 261-287.

14   Gehlen A. Ein Bild vom Menschen. In: Gebauer G (Hg.) Anthropologie. Leipzig:

Reclam Verlag; 1998: 234-249.

15   Gehlen A. Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. 9. Aufl.

Frankfurt: Athenäum Verlag; 1971.

16   Gehlen A. Die Technik in der Sichtweise der Anthropologie. In: Gehlen A. An-

thropologische Forschung. Zur Selbstbegegnung und Selbstentdeckung des

Menschen. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag, rowohlts deut-

sche enzyklopädie rde 138; 1961: 93-103.

17   Portmann A.Zoologie und das neue Bild vomMenschen.Biologische Fragmente

zu einer Lehre vom Menschen. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch

Verlag, rowohlts deutsche enzyklopädie rde; 1956.

18   Portmann A. An den Grenzen des Wissens. Vom Beitrag der Biologie zu einem

neuen Weltbild. München: Econ; 1982.

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Was weiß die Medizin vom Menschen? 111

19   Scheler M. Die Stellung des Menschen im Kosmos. Hamburg: Felix Meiner Ver-

lag, Philosophische Bibliothek 672; 2015.

20   Plessner H. Die Stufen des Organischen und der Mensch – Einleitung in die

philosophische Anthropologie. Gesammelte Schriften IV. Herausgegeben von

G. Dux, O. Marquard und E. Ströker. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp

taschenbuch wissenschaft stw 1627; 1981: Siebtes Kapitel: Die Sphäre des Men-

schen, S. 360-425.

21   Plessner H. Die Frage nach der Conditio humana. In: Plessner H. Conditio hu-

mana. Gesammelte Schriften VIII. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp ta-

schenbuch wissenschaft stw 1631; 1983, 2. Aufl. 2015: 136-217.

22   Plessner H. Ausdruck und menschliche Natur. Gesammelte Schriften VII. Her-

ausgegeben von G. Dux, O. Marquard und E. Ströker. Frankfurt: Suhrkamp

Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1630; 1982.

23   Plessner H. Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der Grenzen menschli-

chen Verhaltens. In: PlessnerH.Ausdruck undmenschlicheNatur.Gesammelte

Schriften VII. Herausgegeben von G. Dux, O. Marquard und E. Ströker. Frank-

furt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1630; 1982:

201-387.

24   Plessner H. Die Deutung des mimischen Ausdrucks. Ein Beitrag zur Lehre vom

Bewußtsein des anderen Ichs. In: Plessner H. Ausdruck und menschliche Na-

tur. Gesammelte Schriften VII. Herausgegeben von G. Dux, O. Marquard und

E. Ströker. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft

stw 1630; 1982: 67-129.

25   Fischer J. Exzentrische Positionalität – Studien zu Helmuth Plessner. Weilers-

wist: Velbrück Wissenschaft; 2016.

26   Franke E. Die Renaissance anthropologisch-phänomenologischen Denkens

in der zeitgenössischen Philosophie. In: Deter H-C (Hg.). Psychosomatik

am Beginn des 21. Jahrhunderts. Chancen einer biopsychosozialen Medizin.

Bern/Göttingen/Toronto/Seattle: Verlag Hans Huber; 2001: 83-94.

27   Schürmann V. Max Scheler und Helmuth Plessner – Leiblichkeit in der Philo-

sophischen Anthropologie. In: Alloa E., Bedorf T., Grüny C., Klass T.N. (Hg.).

Leiblichkeit – Geschichte und Aktualität eines Konzepts. Tübingen: Verlag

Mohr Siebeck, UTB 3633; 2012: 207-223.

28   Merleau-Ponty M. Phänomenologie der Wahrnehmung. Berlin: Walter de Gru-

yter Verlag¸6. Aufl. 1966.

29   Merleau-Ponty M.Das Sichtbare und das Unsichtbare.München:Wilhelm Fink

Verlag; 1986. 3.Aufl. 2004.

30   Merleau-Ponty M. Das Auge und der Geist. Philosophische Essays. Hamburg:

Felix Meiner Verlag; 2003.

31   Schmitz H. Der Leib. System der Philosophie II/1 und II/2. Bonn: Bouvier Ver-

lag; 3.Aufl. 1998.

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Konzepte und Modelle Integrierter Medizin

32   Schmitz H.Höhlengänge. Über die gegenwärtige Aufgabe der Philosophie. Ber-

lin: Akademie-Verlag; 1997.

33   Schmitz H. Was ist Neue Phänomenologie? Rostock: Ingo Koch Verlag; 2003.

34   Schmitz H. Situationen und Konstellationen. Wider die Ideologie totaler Ver-

netzung. Freiburg/München: Verlag Karl Alber; 2005.

35   Böhme G. Leibsein als Aufgabe. Leibphilosophie in pragmatischer Sicht.

Zug/Schweiz: Die Graue Edition; 2003. a) S. 12; b) S. 63.

36   Böhme G. Ethik leiblicher Existenz. Über unseren moralischen Umgang mit

der eigenen Natur. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wis-

senschaft stw 1880; 2008.

37   Fuchs T. Leib, Raum, Person. Entwurf einer phänomenologischen Anthropolo-

gie. Stuttgart: Klett-Cotta; 2000. a) S. 23; b) S. 136; c) S. 44; d) S. 90; e) S. 99.

38   Fuchs T. Das Gehirn – ein Beziehungsorgan: Eine phänomenologisch-

ökologische Konzeption. Stuttgart: Kohlhammer; 2008.

39   Fuchs T. Leib und Lebenswelt. Neue philosophisch-psychiatrische Essays. Prof.

Dr. Alfred Schmid-Stiftung. Zug/Schweiz: Die Graue Edition; 2008.

40   Waldenfels B.Das leibliche Selbst.Vorlesungen zur Phänomenologie des Leibes.

Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1472;

2000. a) S. 248; b) S. 30-42; c) S. 42-44.

41   Rizzolatti G, Sinigaglia C. Empathie und Spiegelneurone. Die biologische Basis

des Mitgefühls. Frankfurt: Suhrkamp Verlag. edition unseld 11; 2008.

42   Bauer J. Warum ich fühle, was du fühlst. Intuitive Kommunikation und das

Geheimnis der Spiegelneurone. Hamburg: Hoffmann und Campe; 2005.

43   Iacoboni M. Woher wir wissen, was andere denken und fühlen. Die neue Wis-

senschaft der Spiegelneurone. München: Deutsche Verlags-Anstalt; 2009.

44   Schubotz RI (Hg.). Other Minds – Die Gedanken und Gefühle anderer. Pader-

born: Mentis; 2008.

45   Schipperges H. Kosmos Anthropos – Entwürfe zu einer Philosophie des Leibes.

Stuttgart: Klett-Cotta; 1981.

46   Schipperges H. Homo patiens – Zur Geschichte des kranken Menschen. Mün-

chen/Zürich: Piper; 1985.

47   von Weizsäcker V. Grundfragen medizinischer Anthropologie. Hamburg: Fur-

che; 1948.

48   von Weizsäcker V. Der kranke Mensch. Eine Einführung in die medizinische

Anthropologie. Stuttgart: Koehler; 1951.

49   von Weizsäcker V. Warum wird man krank? Ein Lesebuch. Herausgegeben von

W. Rimpau. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, medizinHuman, suhrkamp taschen-

buch 3936; 2008.

50   Jacobi RME, Janz D (Hg.). Zur Aktualität Viktor von Weizsäckers. Würzburg:

Verlag Königshausen & Neumann; 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Was weiß die Medizin vom Menschen? 113

51   von Uexküll T. Über das Menschenbild in der heutigen Medizin. Studium Ge-

nerale 1953; 6: 471-80.

52   von Uexküll T.DerMensch und die Natur –Grundzüge einer Naturphilosophie.

Sammlung Dalp 13. München: Leo Lehnen Verlag; 1953.

53   von Uexküll T. Die Einführung der psychosomatischen Betrachtungsweise als

wissenschaftstheoretische und berufspolitische Aufgabe – Gedanken zum Pro-

blem der ärztlichen Verantwortung. In: Adler R,Herrmann JM,Köhle K, Schon-

ecke OW, von Uexküll Th, Wesiak W (Hg.). Thure von Uexküll – Psychosoma-

tische Medizin. 3. Aufl. München/Wien/Baltimore: Urban & Schwarzenberg;

1986: 1279-1300.

54   von Uexküll T, Wesiack W.Theorie der Humanmedizin. Grundlagen ärztlichen

Denkens und Handelns. München/Wien: Urban & Schwarzenberg; 1988.

55   Leiß O. Offener Brief an die Herausgeber der 8. Auflage des ›Uexküll Psycho-

somatische Medizin‹, Januar 2017. https://uexkuell-akademie.de/wp-content/

uploads/2017/01/Offener-Brief-an-die-Herausgeber_24.1.17.pdf

56   Julian Offray de la Mettrie. L’homme machine – die Maschine Mensch. Ham-

burg: Felix Meiner Verlag; 2009.

57   von Uexküll J.Theoretische Biologie. Berlin: Julius Springer; 1928 und Frankfurt:

Suhrkamp Verlag. suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 20; 1973.

58   von Uexküll J. Der Funktionskreis. In: von Uexküll J. Kompositionslehre der

Natur. Biologie als undogmatische Naturwissenschaft. Ausgewählte Schriften.

Herausgegeben und eingeleitet vonThure von Uexküll. Frankfurt/Berlin/Wien:

Propyläen, Verlag Ullstein; 1980: 226-290.

59   vonWeizsäcker CF. Der Garten des Menschlichen. Beiträge zur geschichtlichen

Anthropologie. München: Carl Hanser Verlag; 1977.

60   Rössner H. Bemerkungen zum anthropologischen Defizit. In: Rössner H (Hg.).

Der ganze Mensch. Aspekte einer pragmatischen Anthropologie. München:

Deutscher Taschenbuch Verlag, dtv 4447; 1986: 9-28.

61   Gadamer H-G.Theorie, Technik, Praxis – die Aufgabe einer neuen Anthropolo-

gie. In: Gadamer H-G, Vogler P (Hg.). Neue Anthropologie, Band 1: Biologische

Anthropologie, erster Teil. Stuttgart: Georg Thieme Verlag; 1972: IX – XXXVII.

62   Lenk H. Einführung in die moderne philosophische Anthropologie. Münster:

LIT Verlag; 2013.

63   Thies C. Einführung in die philosophische Anthropologie. Darmstadt: Wissen-

schaftliche Buchgesellschaft; 3. Aufl. 2013.

64   Wieland W. Medizin als praktische Wissenschaft. In: Girke M, Matthiessen PF

(Hg.).Medizin undMenschenbild. Erweiterte Neuauflage. BadHomburg: VAS-

Verlag; 2015: 25-48.

65   Wieland W. Diagnose – Überlegungen zur Medizintheorie. 1975. Nachdruck

in ›Bibliothek des skeptischen Denkens‹, Warendorf: Verlag Johannes G. Hoof;

2004.

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://uexkuell-akademie.de/wp-content/uploads/2017/01/Offener-Brief-an-die-Herausgeber_24.1.17..pdf
https://uexkuell-akademie.de/wp-content/uploads/2017/01/Offener-Brief-an-die-Herausgeber_24.1.17..pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://uexkuell-akademie.de/wp-content/uploads/2017/01/Offener-Brief-an-die-Herausgeber_24.1.17..pdf
https://uexkuell-akademie.de/wp-content/uploads/2017/01/Offener-Brief-an-die-Herausgeber_24.1.17..pdf


114 Konzepte und Modelle Integrierter Medizin

66   Lanzerath D. Krankheit und ärztliches Handeln. Zur Funktion des Krankheits-

begriffs in der medizinischen Ethik. Freiburg – München: Verlag Karl Alber,

Alber Praktische Philosophie Band 66; 2000.

67   Suddendorf T. The gap – the science of what separates us from other animals.

New York: Basis Books; 2013.

68   Rössner H. Über einige Voraussetzungen und Randbemerkungen der Anthro-

pologie. In: Rössner H (Hg.). Der ganze Mensch. Aspekte einer pragmatischen

Anthropologie. München: Deutscher Taschenbuch Verlag, dtv 4447; 1986: 257-

281.

69   Böhme G. Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Darmstädter Vorlesun-

gen. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, edition suhrkamp 1301; 1985.

70   Spiro H, McCrea Curnen MG, Peschel E, St. James E (eds.). Empathy and the

Practice of Medicine. Yale University; 1993.

71   Tugendhat E. Anthropologie statt Metaphysik. München: Verlag C.H. Beck,

Beck’sche Reihe 1825; 2010.

72   Heilinger J-C, Nida-Rümelin J (Hg.). Anthropologie und Ethik. Berlin/Boston:

Walter de Gruyter GmbH; 2015

73   Dörner K.Der gute Arzt. Lehrbuch der ärztlichenGrundhaltung. Stuttgart/New

York: Schattauer; 2001.

74   Simon S (Hg.). Der gute Arzt im Alltag. Anleitung zur ärztlichen Grundhaltung

in Klinik und Praxis. Köln: Deutscher-Ärzte-Verlag; 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005 - am 14.02.2026, 07:43:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453643-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

