
Ein Geburtstagsgruß 

Jürgen Habermas

Zu dem eigentlich gebotenen Beitrag für die Festschrift von Thomas 
Schmidt fehlen mir die Kräfte, aber mit einem Gruß möchte ich wenigstens 
an die lange Beziehung erinnern, die uns seit den 80er-Jahren des vorigen 
Jahrhunderts verbindet. Sie geht auf die letzten Jahre seines Studiums und 
die Teilnahme an meinem philosophischen Kolloquium zurück. Ich erin­
nere mich vor allem an Gespräche mit ihm während der Sprechstunden. 
Er hatte bei den Jesuiten an der Philosophisch-Theologischen Hochschule 
Sankt Georgen studiert und war dann, nach einem in Frankfurt schon 
bekannten Muster, zum Studium der Philosophie an die Goethe-Universität 
gekommen. Das war wohl der Grund, warum ich in Thomas Schmidt 
gegen seine beständigen Proteste, doch bitte als Philosoph wahrgenommen 
zu werden, bis heute auch immer noch den mit seinem Glauben fast auf 
protestantische Weise hadernden Katholiken wahrzunehmen meine. Aus 
einem jener ersten Gespräche mit dem Studenten ist mir sein verblüffen­
der Einwand im Gedächtnis haften geblieben: Es könne doch wie in den 
Anfängen des Judentums einen ernstzunehmenden Glauben an Gott auch 
ohne Vorstellungen von persönlicher Erlösung und Leben nach dem Tod 
geben.

An diese Anfänge des Doktoranden, der mir wenig später mit einer syste­
matisch glänzenden und analytisch klar durchgeführten Dissertation über 
Hegels Religionsphilosophie bleibenden Respekt eingeflößt hat, habe ich 
vor wenigen Wochen den inzwischen international erfolgreichen Professor 
bei seinem letzten Besuch in Starnberg erinnert. Der Anlass war unsere 
jüngste Auseinandersetzung über jenes Thema, an dessen Kern sich trotz 
unserer inzwischen Jahrzehnte anhaltenden Diskussionen wenig geändert 
hatte. Für mich ist die strikte Trennung zwischen Glauben und philoso­
phischem Wissen, von denen beide gleichwohl für eine Kommunikation 
miteinander und für ein Lernen voneinander offenbleiben können, selbst­
verständlich – vielleicht zu selbstverständlich. Jedenfalls hatte Thomas 
Schmidt gegenüber diesem scharfen Schnitt immer schon Vorbehalte. Ihm 
geht es, wenn ich ihn richtig verstehe, um die begriffliche Einkreisung eines 
Glaubensmodus, der sich im Prozess einer unnachgiebigen und unaufhalt­

15

https://doi.org/10.5771/9783748952275-15 - am 14.02.2026, 07:17:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sam fortschreitenden Säkularisierung gewiss verändert, aber als solcher 
selbst dann behaupten kann, wenn und soweit die Gläubigen die Institution 
der Kirche verlassen und ihren Glauben an Gott als Schöpfer und Erlöser 
verloren haben.

Zuletzt hatte Schmidt in seinem Beitrag zu einer Diskussion meines 
Buches Auch eine Geschichte der Philosophie den Kirchen in unseren west­
lichen Gesellschaften eine düstere Diagnose gestellt. Auch wenn es nicht 
die in der Welt verbreitete Katholische Kirche betrifft, gibt er eine äußerst 
skeptische Antwort auf die Frage, ob die christliche Religion hier, in den 
entwickelten Gesellschaften des Westens, überhaupt noch eine „gegenwärti­
ge Gestalt des Geistes darstellt, die als sakrale Quelle sozialer Integration 
ein Anregungspotential für die nachmetaphysische Vernunft und moder­
ne Gesellschaft bereitstellt“1. Im Hinblick auf den Katholizismus führt er 
den Autoritätsverlust nicht nur auf die offensichtliche Erschütterung der 
Legitimität einer nach wie vor autoritären Kirchenverfassung zurück. Inter­
essanterweise nennt er als einen weiteren Grund die digital veränderte Art 
des Wissenstransfers und des Lernens im Allgemeinen und fragt: „Wenn 
sich durch Digitalisierung die Verbreitung und Verwendung theoretischen 
Wissens von verständigungsorientierten Prozessen abkoppelt, kann dann 
ein sakraler Komplex, dessen liturgische Formen immer noch um Texte 
und ihre analoge Rezeption zentriert sind, diese Form des Weltwissens 
noch produktiv verarbeiten und ihre Pathologien kompensieren?“2 Auf den 
ersten Blick scheint er der bekannten Diagnose von Charles Taylor zu 
folgen, wenn er stattdessen erwartet, dass sich anstelle der geschwächten 
traditionellen Formen der liturgischen Praxis die entkirchlichten Formen 
einer mystischen Selbsttranszendierung ausbreiten.3 Aber offenbar hat er 
mit der Alternative entinstitutionalisierter Formen des Glaubens eine radi­
kalere, an die Wurzeln des Theismus greifende Veränderung im Sinn.

Diese Transformation, die er im Blick hat, soll nämlich das neue religiö­
se Bewusstsein und dessen Praxis der Gefahr eines Abgleitens in einen 
spirituellen „Erlösungsnarzißmus“ der „Selbstsakralisierung“ umso eher 
entgehen können, je weniger sie am dogmatischen Kern einer monotheisti­
schen Erlösungsreligion festhält und das heißt: je klarer sie sich von einer 
Jenseitsorientierung und dem expliziten göttlichen Erlösungsversprechen 

1 Schmidt (2024), 26.
2 Ebd.
3 Vgl. Taylor (2007).

Jürgen Habermas

16

https://doi.org/10.5771/9783748952275-15 - am 14.02.2026, 07:17:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verabschiedet.4 Gleichwohl spricht Schmidt auch in diesem Fall noch von 
einer religiösen Glaubenspraxis, die Zuversicht aus spirituell erneuerten 
Hoffnungen schöpft, auch wenn diese sich nicht mehr auf die Glückselig­
keit einer alles Innerweltliche transzendierenden Erfüllung richten. Was al­
so dieser auf die Immanenz zurückgelenkten Glaubenseinstellung Authen­
tizität verleihen soll, ist eine der Selbstsakralisierung gegenübergestellte 
„Selbsttranszendierung“, die die Gestalt der Liebe annimmt, wobei diese 
sich wiederum aus der Quelle einer existenziell verstetigten, aber immer 
wieder ekstatisch verjüngten Hoffnung speisen soll.

So habe ich Thomas Schmidt bei seinem letzten Besuch verstanden, 
als wir auf unseren Dissens über die Konsistenz des Begriffs seiner von 
Jenseitsvorstellungen und Erlösungshoffnungen Abschied nehmenden, aber 
nach wie vor religiösen Glaubenspraxis in unseren christlich geprägten, 
aber fortschreitend säkularisierten Gesellschaften zu sprechen kamen. 
Nach wenigen Tagen erhielt ich von ihm den Text eines „atheistischen“ 
Theologen, den er im Gespräch erwähnt hatte, um das erneute Interesse 
der Theologie an Hoffnung als dem nach wir vor bestimmenden Modus 
eines solchen, gewissermaßen innerhalb des existentiellen Erfahrungsbe­
reichs des Menschen verbleibenden, Glaubens zu belegen.5 Dieser Text von 
Hartmut von Sass verfährt begriffsanalytisch und stellt sich in die Tradition 
von Jürgen Moltmann und Dorothee Sölle, die sich seinerzeit auch von 
Ernst Blocks Prinzip Hoffnung inspirieren ließen.

Der Autor versucht aber, diese politisch engagierte Theologie, die Ador­
no süffisant eine Theologie „oben ohne“ nannte, radikal zu Ende zu den­
ken. Zunächst unterscheidet er die Hoffnung, die sich auf ein bestimmtes in 
der Zukunft realisiertes Ziel richtet, von der Hoffnung als einem Modus des 
menschlichen Daseins in der Welt, wobei das Erhoffte nicht als notwendig, 
aber als möglich vorgestellt wird. Die christliche Hoffnung richtet sich 
unter anderem auf die Auferstehung von den Toten und eine Erlösung 
von allen Übeln dieser Welt und ist ihrerseits abhängig vom Glauben 
an die Verheißung Gottes. Dieser Akt des Glaubens an das Eintreten des 
Verheißenen prägt auch den Modus des täglichen Lebens. Der Glaube an 
Gott den Erlöser erfüllt als fides qua creditur die Weise, wie man lebt, mit 
Hoffnung – denn nach der traditionellen Lehre entsteht mit der Taufe ein 
neues, durch Hoffnung inspiriertes Leben. Da aber der Autor heute von 
der skeptischen Zeitdiagnose ausgeht, „dass uns die Hoffnung als Element 

4 Schmidt (2024), 28.
5 Vgl. Sass (2015).

Ein Geburtstagsgruß 

17

https://doi.org/10.5771/9783748952275-15 - am 14.02.2026, 07:17:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Glaubens und als Thema seiner dogmatischen Begleitung abhanden ge­
kommen ist“6 und dass damit der kirchliche Glaube in wachsenden Kreisen 
der Bevölkerungen westlicher Gesellschaften erschüttert worden ist, schlägt 
er eine Umkehrung der Reihenfolge in der traditionellen Trias von Glaube, 
Liebe und Hoffnung vor. Er beschwört eine Revitalisierung der Hoffnung 
in der neuen Rolle des Schrittmachers einer, wenn auch nicht mehr im 
traditionellen Sinne „gläubigen“, so doch zuversichtlichen Existenzweise: 
„Wer lebt, der hofft. Und wo Hoffnung ist, da sei auch Religion“7, wie Ernst 
Bloch meint.

Der entscheidende Schritt in der Argumentation besteht also darin, dass 
das Feuer des religiösen Bewusstseins aus der Asche des erschütterten oder 
verlorenen Glaubens wieder angefacht werden kann, wenn der elektrisie­
renden Kraft der ekstatischen Hoffnung der Primat eingeräumt wird: „Der 
Akt des Hoffens bestimmt folglich den Modus des Glaubens als Ekstase.“8 

Indem die derart erneuerte „Religion“ nun von Hoffnung ausgeht, also 
dieser erhebenden oder „ekstatischen“9, das Bewusstsein der individuellen 
Person überschreitenden Gewalt der Hoffnung den Primat einräumt, muss 
diese allerdings ihren bestimmten Inhalt oder Gegenstand verlieren; denn 
den hatte sie ja in der traditionellen Lehre dem Glauben an den befreien­
den Erlöser verdankt. Die Hoffnung kann, ohne noch länger vom Glauben 
über ihren Gegenstand informiert werden zu können, nur als ein Modus 
des In-der-Welt-Seins in Führung gehen – sie bleibt inhaltlich merkwür­
dig unbestimmt. Die entrückende Hoffnung wird sich selbst zum Ziel: 
„Zwischen dem Akt des Hoffens und dem Vollzug des Glaubens besteht 
eine Asymmetrie, wobei der Modus des Hoffens den Glauben als Vollzug 
charakterisiert – jedoch nicht umgekehrt“10 – ein Glaube, der der Hoffnung 
entspringt, kann seinerseits nicht länger den Gegenstand der Hoffnung 
bestimmen.

Auch wenn der Autor es im vorliegenden Text bei dieser Aussage nicht 
belässt, verstehe ich diese Argumentation als Erklärung einer atheistisch-
unbestimmten, auf ekstatisch evozierten Hoffnungs-Schüben basierenden 
Glaubenspraxis – und aus diesem Grunde hat Thomas Schmidt mich wohl 
auf den Text aufmerksam gemacht. Wenn das aber der Sinn von Sass’ 
scharfsinniger Begriffsanalyse wäre, läge ein Einwand auf der Hand. Seine 

6 Ebd., 319.
7 Ernst Bloch, zit. nach Sass (2015), 319.
8 Ebd., 331.
9 Ebd., 319.

10 Ebd., 329.

Jürgen Habermas

18

https://doi.org/10.5771/9783748952275-15 - am 14.02.2026, 07:17:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Analyse bürdet dem Begriff einer inhaltlich unbestimmten Hoffnung die 
Bedeutung einer ekstatischen Erfahrung auf, die einen religiösen Charakter 
behalten soll. Aber wem könnte sie diesen Charakter verdanken, wenn nicht 
einer autobiografischen Erinnerung an die Hoffnungszustände einer einmal 
vitalen, inzwischen jedoch entglittenen, „gläubigen“ Existenzweise, die auf 
die Konstellation von Glaube, Liebe und Hoffnung gegründet war. Daran 
kann sich jedoch nur erinnern, wer diesem Glauben angehangen und ihn 
dann verloren hat. Das würde den Kreis der Adressaten der Lehre einer 
„neuen“ – aus meiner Sicht paradoxen – Hoffnungspraxis jeweils auf den 
Kreis „letzter“ Christen einschränken, die unter dem Verlust ihres Glaubens 
leiden.

Literatur

Sass, Hartmut von: Zwischen Verheißung und Ekstase. Hoffnung als Thema einer 
engagierten Theologie, in: Neue Zeitschrift für systematische Theologie und Religi­
onsphilosophie 57 (2015), H. 3, S. 318–341.

Schmidt, Thomas M.: Religion und die Quellen der Normativität. In: in: Stefan Müller-
Doohm/Smail Rapic/Tilo Wesche (Hrsg.): Vernünftige Freiheit. Beiträge zum Spät­
werk von Jürgen Habermas, Berlin 2024, S. 13–35.

Taylor, Charles: A Secular Age, Cambridge 2007.

Ein Geburtstagsgruß 

19

https://doi.org/10.5771/9783748952275-15 - am 14.02.2026, 07:17:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748952275-15 - am 14.02.2026, 07:17:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Ein Geburtstagsgruß |Jürgen Habermas
	Literatur


