
https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nasser Ahmed
Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Edition Politik  |  Band 113

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hauptsponsor: Staats- und Universitätsbi-
bliothek Bremen (POLLUX – Informations-
dienst Politikwissenschaft)  
Vollsponsoren: Universitätsbibliothek 
Bayreuth | Universitätsbibliothek der 
Humboldt-Universität zu Berlin | Freie 
Universität Berlin - Universitätsbibliothek 
| Staatsbibliothek zu Berlin | Universitäts-
bibliothek Bielefeld | Universitätsbiblio-
thek der Ruhr-Universität Bochum (RUB) | 
Universitäts- und Landesbibliothek Bonn | 
Vorarlberger Landesbibliothek | Universi-
tätsbibliothek der Technischen Universität 
Chemnitz | Universitäts- und Landesbiblio-
thek Darmstadt | Sächsische Landesbiblio-
thek Staats- und Universitätsbibliothek 
Dresden (SLUB) | Universitätsbibliothek 
Duisburg-Essen | Universitäts- und Landes-
bibliothek Düsseldorf | Universitätsbiblio-
thek Erlangen-Nürnberg | Universitäts-
bibliothek Frankfurt/M. | Niedersächsische 
Staats- und Universitätsbibliothek Göttin-
gen | Universitätsbibliothek Greifswald | 
Universitätsbibliothek der FernUniversität 
in Hagen | Staats- und Universitätsbiblio-
thek Carl von Ossietzky, Hamburg | TIB 
– Leibniz-Informationszentrum Technik 
und Naturwissenschaften und Universi-

tätsbibliothek | Gottfried Wilhelm Leibniz 
Bibliothek - Niedersächsische Landesbiblio-
thek | Universitätsbibliothek Heidelberg | 
Universitätsbibliothek Kassel | Universitäts-
bibliothek Kiel (CAU) | Universitätsbiblio-
thek Koblenz · Landau | Universitäts- und 
Stadtbibliothek Köln | Universitätsbiblio-
thek Leipzig | Zentral- und Hochschul-
bibliothek Luzern | Universitätsbibliothek 
Otto-von-Guericke-Universität Magdeburg 
| Universitätsbibliothek Marburg | Max 
Planck Digital Library (MPDL) | Univer-
sitäts- und Landesbibliothek Münster | 
Universitätsbibliothek der Carl von Ossietz-
ky-Universität, Oldenburg | Universitätsbi-
bliothek Osnabrück | Universitätsbibliothek 
Passau | Universitätsbibliothek St. Gallen 
| Universitätsbibliothek Vechta | Universi-
tätsbibliothek Wien | Universitätsbibliothek 
Wuppertal | Zentralbibliothek Zürich  
Sponsoring Light: Bundesministerium der 
Verteidigung | Landesbibliothek Oldenburg
Mikrosponsoring:  Stiftung Wissenschaft 
und Politik (SWP) - Deutsches Institut 
für Internationale Politik und Sicher-
heit | Leibniz-Institut für Europäische 
Geschichte, Mainz

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Politikwissenschaft POLLUX

und ein Netzwerk wissenschaftlicher Bibliotheken zur Förderung von Open Access in 
den Sozial- und Geisteswissenschaften (transcript, Politikwissenschaft 2021) 
Die Publikation beachtet die Qualitätsstandards für die Open-Access-Publikation von 
Büchern (Nationaler Open-Access-Kontaktpunkt et al. 2018), Phase 1
https://oa2020-de.org/blog/2018/07/31/empfehlungen_qualitätsstandards_oabücher/

 

Nasser Ahmed (Dr.), geb. 1988, studierte und promovierte an der Friedrich-Alex-
ander-Universität Erlangen-Nürnberg im Bereich der Politikwissenschaften. Er 
hatte Lehraufträge am Lehrstuhl für Politische Philosophie, Theorie und Ideen-
geschichte inne und ist seit 2014 ehrenamtliches Mitglied des Nürnberger Stadt-
rates.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nasser Ahmed

Zwischen Biomacht und Lebensmacht
Biopolitisches Denken bei Michel Foucault und Ernst Jünger

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der ursprüngliche Titel dieser Arbeit lautet: »Perspektiven eines biopolitischen 
Typus. Zwischen Biomacht bei Michel Foucault und Lebensmacht bei Ernst Jün-
ger.« Eingereicht an der Philosophischen Fakultät der Friedrich-Alexander-Uni-
versität Erlangen-Nürnberg zur Erlangung des Doktorgrades Dr. phil.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für be-
liebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/
by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld
© Dr. Nasser Ahmed

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld  
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5663-3
PDF-ISBN 978-3-8394-5663-7
EPUB-ISBN 978-3-7328-5663-3
https://doi.org/10.14361/9783839456637
Buchreihen-ISSN: 2702-9050
Buchreihen-eISSN: 2702-9069

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Danksagung .............................................................................. 11

1. Einleitung ........................................................................... 13

1.1 Begründung der Arbeit............................................................... 13

1.2 Die textanalytisch-typologische Methode ............................................. 21

1.2.1 Erörterung der textanalytisch-typologischen Methode ......................... 21

1.2.2 Methodologische Verortung zwischen Geistes- und Ideengeschichte .......... 28

1.2.3 Beitrag zum historisch-politischen Diskurs des Liberalismus...................31

1.2.4 Zwischenfazit ............................................................... 34

1.2.5 Implikationen für die konkrete Vorgehensweise .............................. 35

1.2.6 Über den Mehrwert einer solchen Studie ..................................... 37

1.3 Aufbau der Arbeit................................................................... 39

2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie ...................................... 43

2.1 Zwischen Nietzsche und Foucault: der Anspruch der Gegen-Geschichte .............. 43

2.2 Zwischen Nietzsche und Spengler: Leben in Form ................................... 56

2.3 Zwischen Nietzsche und Jünger: Ende der Geschichte? .............................. 63

2.3.1 Geschichtsphilosophie des Arbeiters ......................................... 66

2.3.2 Jüngers Festhalten an der Genealogie ........................................ 72

2.4 Zusammenfassung ................................................................. 84

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens .......................................... 89

3.1 Biomacht I – Michel Foucault ........................................................ 90

3.1.1 Disziplinartechnik und Biomacht ............................................. 90

3.1.2 Die Biomacht und die Geschichte der Gouvernementalität.................... 100

3.1.3 Zwischenfazit: Biomacht als liberale Gouvernementalität ..................... 112

3.2 Biomacht II – Ernst Jünger.......................................................... 116

3.2.1 Unterwerfung des Individuums unter die Ziffer ............................... 116

3.2.2 Lebensmacht und Todesmacht .............................................. 120

3.2.3 Totale Mobilmachung in der Zentralmetapher

des elektrischen Stromkreises .............................................. 122

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.2.4 Lebensmacht und Kulturkritik............................................... 128

3.2.5 Zwischenfazit: Jüngers radikale Selbstbehauptung

im biopolitischen Zeitalter .................................................. 136

3.3 Satz eins des biopolitischen Typus politischen Denkens ............................ 140

4. Gegen die Rationalität der Moderne ............................................... 143

4.1 Der Angriff auf die Rationalität I – Michel Foucault ................................. 143

4.1.1 Foucaults Archäologie als Ausklammerung des Normativen .................. 143

4.1.2 Über die diskursiven Regelmäßigkeiten...................................... 150

4.1.3 Archiv und Aussage ........................................................ 153

4.1.4 Paul Veyne: Foucault, der radikale Positivist .................................. 157

4.1.5 Die kalte Rationalität der Moderne und der Wahnsinn ........................ 162

4.1.6 Zwischenfazit: Rationalität als diskursive Praktik

und Ausdruck von Kämpfen .................................................. 167

4.2 Der Angriff auf die Rationalität II – Ernst Jünger.................................... 169

4.2.1 Über die Schwelle der Rationalität des Bürgertums .......................... 169

4.2.2 Der totale Raum ............................................................ 173

4.2.3 Gestalt statt Vernunft ....................................................... 177

4.2.4 Die Rationalität und der Totalitarismus der Moderne ......................... 183

4.2.5 Wille zur Macht statt Vernunft ............................................... 193

4.2.6 Zwischenfazit: Angriff auf die bürgerliche Vernunft .......................... 202

4.3 Satz zwei des biopolitischen Typus politischen Denkens ............................ 205

5. Das Subjekt als Schimäre ......................................................... 207

5.1 Das Subjekt als Schimäre I – Michel Foucault ........................................212

5.1.1 Der Mensch als Anker der modernen Rationalität .............................212

5.1.2 Der Mensch als Produkt der modernen Disziplinarmacht ..................... 218

5.1.3 Foucaults Vitalismus........................................................ 234

5.1.4 Vitalismus und Biopolitik.....................................................241

5.1.5 Zwischenfazit: Foucaults Positivismus des Körpers .......................... 245

5.2 Das Subjekt als Schimäre II – Ernst Jünger ........................................ 251

5.2.1 Typus und Gestalt........................................................... 251

5.2.2 Gestalt als Wirklichkeit ..................................................... 253

5.2.3 Morphologie und Ästhetik: das Sehen von Gestalten.......................... 259

5.2.4 Der Typus .................................................................. 269

5.2.5 Zwischenfazit: Der Typus als Ergebnis der Aufklärung ....................... 284

5.3 Satz drei des biopolitischen Typus politischen Denkens............................. 290

6. Krieg statt Verständigung..........................................................291

6.1 Krieg statt Verständigung I – Michel Foucault ........................................291

6.1.1 Foucaults Machtbegriff(e) ....................................................291

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.1.2 Der Wille zum Wissen ....................................................... 298

6.1.3 Politik ist die Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln ................... 307

6.1.4 Zwischenfazit: Das Politische kann nur Kampf sein .......................... 315

6.2 Krieg statt Verständigung II – Ernst Jünger ......................................... 318

6.2.1 In Stahlgewittern – zwischen Heldenepos und dem Abgrund der Moderne ..... 319

6.2.2 Zwischen Ilias und Ypern.................................................... 331

6.2.3 Krieg als anthropologische Grundkonstante ................................. 333

6.2.4 Leben heißt Töten .......................................................... 336

6.2.5 Die totale Mobilmachung .................................................... 343

6.2.6 Exkurs: Ungeahnte Parallelen mit Walter Benjamin........................... 357

6.2.7 Zwischenfazit: der doppelte Krieg – als Elementares und Totales ............. 360

6.3 Satz vier des biopolitischen Typus politischen Denkens ............................. 362

7. Zusammenfassung der Ergebnisse................................................ 363

8. Bibliographie ..................................................................... 377

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Michaela

 

 لسليمان

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Danksagung

Ein Buch schreibt man nicht im luftleeren, der Welt enthobenen Raum. Es ist Pro-

dukt der Arbeit eines Einzelnen – und gleichermaßen gilt auch hier: wir stehen auf

den Schultern von Riesen. Nicht nur inhaltlich knüpft dieses Buch, das unter dem

Titel Perspektiven eines biopolitischen Typus. Zwischen Biomacht bei Michel Foucault und

Lebensmacht bei Ernst Jünger als Dissertation an der Friedrich-Alexander-Universität

Erlangen Nürnberg eingereicht wurde, daher an der Vorarbeit Vieler an – davon

zeugt die ausführliche Bibliographie am Ende des Buches. Doch auch viel profa-

ner hängt eine Dissertation vomWohlwollen, der Förderung und auch finanziellen

Unterstützung anderer Menschen und Institutionen ab.

Allen, die es gerade mir als Arbeiterkind und Kind von Bürgerkriegsflüchtlin-

gen ermöglicht haben, diesen Bildungsweg bis zur Promotion gehen zu können,

bin ich zu unendlichem Dank verpflichtet. Zuvorderst danke ich natürlich meiner

geliebten Michaela, die mich auf dem Weg bis zu diesem fertigen Buch durch alle

Höhen und Tiefen des Schreibens begleitet und unterstützt hat. Ohne Dich wäre

es nie möglich gewesen!

Ausdrücklich danke ichmeinen Eltern, die daran glaubten: wer fleißig ist, kann

in Deutschland etwas erreichen. Sie motivierten mich immer, zu lernen und alles

zu geben. Ich danke ebenso meiner Patenfamilie, dank der ich viele Chancen in

einem für meine Familie fremden Land erhielt. Und danke an meinen Bruder, auf

den ich mich immer verlassen kann.

Mein Dank gilt aber auch ausdrücklich der Friedrich-Ebert-Stiftung, ohne de-

ren Stipendium weder mein Studium noch meine Doktorarbeit möglich gewesen

wären. Ihre Arbeit im Sinne der Chancengerechtigkeit und des sozialdemokrati-

schen Aufstiegsversprechens ist von unschätzbarem Wert!

Die Promotion an der FAU hat mir Prof. Dr. Clemens Kauffmann ermöglicht.

Leider ist er während der Betreuungszeit viel zu früh verstorben. Ich habe ihm viel

zu verdanken. Nicht zuletzt einen kritisch geschärften Blick für problematische

Denkstrukturen, die unsere liberale Demokratie gefährden. Ebenso gilt mein Dank

meinem Zweitbetreuer Prof. Dr. Herb sowie Prof. Dr. Dr. Heiner Bielefeldt, der in

der schwierigen Situation die Betreuung meines Promotionsverfahrens übernom-

men und bis zum erfolgreichen Ende geführt hat.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Auf dem Weg bis zum hier vorliegenden Band haben mich Freunde und Fami-

lienmitglieder mit Rat, Korrekturhinweisen und kritischem Feedback unterstützt.

Danke euch für diesen freundschaftlichen und kollegialen Beitrag!

Zudem weiß ich es zu schätzen, dem Bayerischen Promotionskolleg Politische

Theorie angehört zu haben. Die kritische, akademische Begleitung meiner Arbeit

stellte eine große Bereicherung dar.

Dr. Nasser Ahmed

Nürnberg, im August 2021

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung

1.1 Begründung der Arbeit

»Unsere Väter hatten vielleicht noch die Zeit, sich zu beschäftigen mit den Idea-

len einer objektiven Wissenschaft und einer Kunst, die um ihrer selbst willen be-

steht. Wir dagegen befinden uns ganz eindeutig in einer Lage, in der nicht dieses

oder jenes, sondern in der die Totalität unseres Lebens [Hervorhebungen N. A.] in Fra-

ge steht. Das macht den Akt der Totalen Mobilmachung erforderlich, die an jede

personelle und materielle Erscheinung die brutale Frage nach der Notwendigkeit

zu stellen hat.«1

Ernst Jünger, Der Arbeiter, 19322

 

»Wenn der Völkermord der Traum der modernen Mächte ist, so nicht aufgrund

einer Wiederkehr des alten Rechts zum Töten, sondern eben weil sich die Macht

auf der Ebene des Lebens, der Gattung, der Rasse und derMassenphänomene der

Bevölkerung abspielt. […] Jahrtausende hindurch ist der Mensch das geblieben,

was er für Aristoteles war: ein lebendes Tier, das auch einer politischen Existenz

fähig ist. DermoderneMensch ist ein Tier, in dessen Politik sein Leben als Lebewesen

auf dem Spiel steht [Hervorhebungen N. A.].«

Michel Foucault, Der Wille zumWissen, 19763

Diese beiden Zitate markieren den Anfangspunkt einer mehrjährigen Forschung,

die dieser Studie zugrunde liegt. Es sind nur wenige Sätze, die zumindest den Au-

tor der vorliegenden Arbeit mit Verwunderung zurückließen. Freilich rührt diese

daher, wer die beiden eingangs Zitierten sind: zweiMänner, die im selben Jahrhun-

dert lebten, doch unterschiedlicher nicht sein könnten. Ernst Jünger, der deutsche,

1 Sämtliche Auszeichnungen undHervorhebungen bei den in dieser Arbeit aufgeführten Zita-

ten wurden, soweit nicht anders kenntlich gemacht, bereits innerhalb des jeweiligen Zitats

verwendet.

2 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 210.

3 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 133-138.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

faschistische Militarist undWeltkriegsveteran auf der einen Seite und Michel Fou-

cault, der linke französische Provokateur, der den abendländischen Denksystemen

der Moderne den Krieg erklärte, auf der anderen Seite. Letzterer ist ein inspirie-

rendes Vorbild des Autors dieser Zeilen, Ersterer als Feind der Demokratie eher

das genaue Gegenteil. Es verbanden sich sofort vier Fragen im Zusammenhang

mit diesen beiden Zitaten:

a) Was meinen Ernst Jünger und Michel Foucault, wenn sie davon sprechen, dass

die Totalität unseres Lebens als Lebewesen auf dem Spiel steht?

b) Sprechen die beiden Autoren denn überhaupt vom selben Phänomen?

c) Welche Implikationen für die Frage des Politischen hat diese Erkenntnis?

d) Was sagt das über die ideengeschichtliche Einordnung der politischen Theorie

der beiden und derjenigen, die ebenso denken?

a) Leben auf dem Spiel

Zu diesem Punkt lässt sich sagen, dass Jünger diese beschriebene Zeitdiagnose im

Zusammenhang mit der Begründung seiner metaphysischen Gestaltphilosophie

herausarbeitete. Die Vorarbeit hierzu leistete er in seinem sehr bekannten Beitrag

zu einem Sammelband namens Die totale Mobilmachung4 im Jahre 1930. Jünger ord-

net den Ersten Weltkrieg im Gesamtzusammenhang einer strategisch, aber aper-

sonal verlaufenden, zunehmenden Einspannung des Lebens in die Verwertungs-

maschinerie der kalten Rationalität der Moderne ein. In einer Abwendung von sei-

ner radikal nationalistischen Publizistik der späten 1920er Jahre kommt Jünger in

Der Arbeiter 1932 zu dem Schluss, dass diese zunehmende Verwertungslogik sich

nicht nur in der Beschlagnahme des Individuums durch den Staat zeigt, sondern

vor allem durch gesellschaftliche, institutionelle und ästhetische Diskurse. Seine

Pointe liegt nun darin, dass sowohl die Rationalität der Aufklärung, die Mobili-

sierung durch liberale Führungsschichten im Sinne einer Förderung der indus-

triellen Revolution als auch nationalistische und in einer hervorragenden Weise

auch kommunistische Mobilisierungen letztlich allesamt einer gleichen Logik fol-

gen: einer zunehmenden Freisetzung von Lebensenergien und die Verschmelzung

des Lebens mit der Technik.5 Ziel sei die prometheisch-faustische »Meisterung des

4 Der Begriff ›TotaleMobilmachung‹ wird in der vorliegenden Arbeit durchgängig als Eigenna-

me behandelt und daher im Fließtext großgeschrieben. Wenn hingegen, wie in diesem Fall,

Ernst Jüngers Aufsatz von 1930 gemeint ist, folgt diese Arbeit der Kleinschreibung des Autors:

›totale Mobilmachung‹. Damit folgt diese Arbeit Jüngers eigener Verwendung. Während er

den Begriff 1930 in seinem Aufsatz noch klein schreibt, nutzt er ihn in seinem Großessay Der

Arbeiter 1932 und fortan durchgängig in der großgeschriebenen Variante (siehe Zitat Nr. 1).

5 Vgl. hierzu Kapitel 3.2 dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 15

Erdkreises«6, wie es Heidegger formuliert hat. Jüngers politische Implikationen –

das Fordern eines totalitären Arbeitsstaates – begründet er mit dem Sehen dieser

Beschlagnahme des Lebens durch die metaphysische Gestalt des Arbeiters.

Foucault hingegen ist 1976 auf der Suche nach einer Machttheorie, welche es

ihm erlaubt, Formen moderner Macht besser zu verstehen. Zu diesem Zeitpunkt

hat Foucault einen strategisch-militärischen Zugang zur Macht gewählt: »Die

Macht ist der Name, den man einer komplexen strategischen Situation in einer

Gesellschaft gibt.«7 Macht ist Ergebnis von Kämpfen um Hegemonie. In seinen

Vorlesungen zur Gouvernementalität 1978/79 führt Foucault den Zusammenhang

zwischen Kriegshypothese und Biomacht aus: im Abendland sei historisch ein

umkämpfter Diskurs entbrannt über das richtige Regieren, welcher sich von der

philosophischen Frage nach dem guten Leben absetzte. Der moderne Souverän

im Sinne der patria potestas entwickelt sich durch umkämpfte Diskurse zum

Souverän des ratio status und durch Reformation, Kriege und Revolutionen nimmt

er disziplinartechnische und biopolitische Formen der Dressur der Körper so-

wie Regulierung der Bevölkerung in sich auf. Um als Souverän zu überleben,

greift die moderne Macht die zweite Natur der Gesellschaft auf, deren Leben zur

Grenze der Machtfülle und zum Sinn der Macht wird. Den Souverän gibt es im

liberalen Rechtsstaat nur im Namen des Volkes und politisch-ökonomisch nur

im Namen der Gesellschaft. Foucault führt nun aus, wie sich diese Konstruktion

der Gleichsetzung von Souveränität und vital-verstandener Logik der Gesellschaft

verselbstständigt. Ohne die Einschreibung der ›Sorge um das Leben der Gesell-

schaft‹ in die souveräne Macht seien Phänomene wie die Totale Mobilmachung,

der hygienisch-pathologische Nationalsozialismus und auch der Stalinismus nicht

zu verstehen.8 Foucaults Analytik der Macht ist der Versuch, diese zunehmende

Vereinnahmung der Macht über das Leben in der Moderne sichtbar zu machen

und den vielen lokalen Widerständen gegen sie ein Instrument an die Hand zu

geben, sie zu kritisieren.

›Biomacht‹ ist für Foucault der Name für einen Zustand der Machtverhältnisse

in der Moderne. Sie legitimiert sich durch den gerade beschriebenen Auftrag des

Souveräns im Namen der Gesellschaft und hat eine zunehmende Macht über das

Leben zur Folge. Im Laufe dieser Studie wird sich herausstellen, dass dies dieselbe

6 Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:

Zu Ernst Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 48.

7 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 94.

8 Vgl. hierzu Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität II. Die Geburt der Biopoli-

tik, Vorlesung am Collège de France 1978-1979, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004. Eine tiefere

Auseinandersetzung mit der Geschichte der Gouvernementalität findet sich in dieser Arbeit in

Kapitel 3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Zeitdiagnose ist, die Jünger auch in Der Arbeiter vorträgt und an einer Stelle als ›Le-

bensmacht‹ bezeichnet.9 Sowohl Ernst Jünger 1932 als auch Michel Foucault 1976

führen diese Zeitdiagnose im Rahmen ihrer Suchbewegung nach Selbstbehaup-

tung für das Individuum an. Beide sind feinfühlige Diagnostiker eines Jahrhun-

derts der großen Katastrophen. Ihre Suche nach Selbstbehauptung und Emanzi-

pation ist ohne die Katastrophen des totalen Kriegs, des Faschismus, des Stalinis-

mus und die vielen anderen Suchbewegungen nach revolutionärer Befreiung ihrer

Zeit nicht zu verstehen. Es eint sie die Einsicht, dass der Liberalismus bzw. der

liberale Begriffsrahmen in der Philosophie nicht die Lösung für die Frage nach der

Emanzipation des ›Selbst‹ sein kann. Biographisch betrachtet hat dies wohl sehr

unterschiedliche Gründe und geht auf verschiedene Einflüsse zurück. Der Front-

soldat und berühmte Kriegsautor Jünger »ruht« wie ein Fisch im Wasser ultra-

rechter/nationalbolschewiker Diskurse der Weimarer Republik und schreibt die

erste Demokratie auf deutschem Boden mit hinfort. Trotz fanatischem Eifer als

›Neo-Nationalist‹ in den 1920er Jahren erschöpft sich Jüngers Suchbewegung nach

Selbstbehauptung nicht im Phantasma des völkischen/arischen Übermenschen-

Mythos. Er versucht einen Mittelweg zu finden zwischen einer nationalistischen

und marxistischen Revolution. Beiden Seiten will er die Augen öffnen. Die wahre

Revolution erreiche man nur durch das »Sehen von Gestalten«.10 Konkret durch

das Sehen der Gestalt des Arbeiters, die sich hinter den liberalen, proletarischen

und nationalen Revolutionen entwickelt hätte. Dem bourgeoisen, proletarischen

und nationalistischen Mythos der Geschichte stellt Jünger einen eigenen Mythos

entgegen, der tatsächlich in der Lage sein soll, den Menschen zu befreien. Hierfür

wagt sich Jünger an eine »freedom ablaze« (eine Freiheit in Flammen), wie es Leon

Niemoczynski und Kevin Södergren so schön auf den Punkt gebracht haben: Jün-

ger steckt den liberalen Begriffsrahmen in Brand, er reinigt Kommunismus und

Nationalismus vom Rationalismus der Moderne mit dem Ziel der existenzialisti-

schen Befreiung des Individuums. Und hierin, so Niemoczynski und Södergren,

9 Es handelt sich hierbei um eine zentrale Forschungshypothese dieser Arbeit. Biomacht und

Lebensmacht werden im Laufe dieser Arbeit daher synonym verwendet. Die Begründung

hierfür wird in Kapitel 3.2 dieser Arbeit erbracht werden. Biomacht/Lebensmacht sind jedoch

von der Biopolitik zu unterscheiden. Während die Biomacht in Foucaults Werk für eben-

jene neue Art der Gouvernementalität steht, für ein ›Paradigma‹ der Machttechnologien

(nicht nur die Regierung betreffend), so steht die Biopolitik für ein ganz praktisches Set an

Policy-Interventionen an der Bevölkerung wie am Körper im Zusammenhang mit dem neu-

en Machtparadigma. Biopolitische Interventionen sind etwa die Einführung von kollektiven

Versicherungssystemen oder Impfungen (Variolation und Vakzination) im 19. Jahrhundert.

10 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 17

liegt eine entscheidende Parallele zwischen Jünger und Foucault: Auch Michel Fou-

cault wird den liberalen Begriffsrahmen ähnlich in Brand stecken.11

Biographisch kann man Jünger und Foucault keineswegs vergleichen. Foucault

ist prominenter Vertreter einer Generation junger Linker nach 1945 in Frankreich.

Wie viele andere ist auch er vom ›Scheitern‹ der studentischen Revolten vom Mai

1968 frustriert. Das Konzept der Biomacht und ihres machttheoretischen Vorgän-

gers der Kriegshypothese12sind Reaktionen auf ebenjenes Scheitern, das Foucault

auch als Scheitern der Intellektuellen und ihrerTheorien versteht. Foucault schreibt

gegen die französischen Kommunisten an, denen er sich vormals noch zugehörig

fühlte, gegen die Sinnlosigkeit des Strukturalismus, dem er sich weitestgehend

noch zuordnen ließ, etwa inWahnsinn und Gesellschaft (1961), gegen Phänomenolo-

gie und Hermeneutik seiner Lehrer und Vordenker13 (etwa Jean Hyppolite), gegen

liberale Vertreter des Kontraktualismus genauso wie gegen die ›Kritische Theorie‹

etwa eines Jürgen Habermas. Foucault hat nie einen Hehl daraus gemacht, dass

er seine Aufgabe als Intellektueller darin sah, Partei zu ergreifen für die Anteil-

losen, wie sie Jacques Rancière nannte.14 Ihn trieb die Selbstbehauptung der seit

dem Zweiten Weltkrieg neu aufgekommenen Subjekte des Widerstands an. Fou-

caults theoretisches Werk ist ohne den Blick auf sein politisches Engagement für

Schwule, Gefangene, Frauen, Ausländer, Psychiatrisierte und Diskriminierte nicht

zu verstehen. Foucault geht es um eine theoretische Aufrüstung der neu entstan-

denen sozialen Bewegungen überall im ›Westen‹. Und vor allem nach 1968 geht

es ihm um die Korrektur von theoretischen Fehlern und Engführungen der klas-

sischen genauso wie der neuen Linken. Um zu einer Machttheorie zu kommen,

die ebendiese Aufrüstung der neuen sozialen Bewegungen leisten kann, entzün-

det auch Foucault den liberalen Begriffsrahmen, der immer noch die Theorien der

neuen Linken durchzöge und damit die Herrschaft der Bourgeoisie festige.15

›Biomacht‹ ist der Name für einen Zustand der Machtverhältnisse in der Mo-

derne und man erkennt sie an einem genealogischen statt eines historistischen

oder geschichtsphilosophischen Zugangs zur Geschichte. Das Schlagwort Biomacht

ist verwandt mit dem Schlagwort Nietzsche. So verwundert es auch nicht, dass zu

den jeweiligen Zeitpunkten, als das Konzept der Lebensmacht bzw. Biomacht in

ihrem Werk auftaucht (1932 und 1976), Jünger und Foucault sich intensiv mit dem

11 Vgl. Niemoczynski, Leon/Södergren, Kevin: Freedom Ablaze: Ernst Jünger and Michel Fou-

cualt’s Concept of Force, in: pli. The Warwick Journal of Philosophy 17, 2006 (S. 84-97).

12 Vgl. hierzu Kapitel 6 dieser Arbeit.

13 Mit Nennung der männlichen Funktionsbezeichnung ist in diesem Buch, sofern nicht anders

gekennzeichnet, immer auch die weibliche Form mitgemeint.

14 Vgl. hierzu das Gespräch vonMichel Foucaultmit Jacques Rancière: Foucault, Michel: Mächte

und Strategien, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden, Band III (Dits et écrits), hg. von

Daniel Defert und Francois Ewald, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001-2005, S. 540ff. (S. 538-550).

15 Vgl. hierzu das Kapitel 6.1 dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Spätwerk Friedrich Nietzsches auseinandersetzten. Nietzsche hält Einzug in das

Denken von Jünger und Foucault, als beide ebenjene radikale Kritik des liberalen

Begriffsrahmens jenseits der linken und rechten Theoriestränge ihrer Zeit zu eta-

blieren versuchen. Ausgangspunkt ihres Denkens der Biomacht ist die Nietzschea-

nische Kritik des liberalen Begriffsrahmens. Dieser kritisierte Begriffsrahmen be-

inhaltet konkret gesprochen die Subjektphilosophie, die Kant’sche Vernunftkritik,

den humanistischen Rationalismus der Aufklärung, kontraktualistische Theorien

des Politischen und schließlich die Hegel’sche Geschichtsphilosophie.16 Beide grei-

fen Nietzsche auf, doch – wenig verwunderlich bei dem so multivalenten Denker

Nietzsche – greifen sie seinenWillen zur Macht sehr unterschiedlich auf. In Kapitel

2 der vorliegenden Studie wird dieser Unterschied aufgezeigt. Doch bei allen Un-

terschieden: Ausgangspunkt der Biomacht ist die Genealogie Nietzsches. Sowohl

Jünger als auch Foucault nehmen die genealogische Perspektive ein, um den libe-

ralen Begriffsrahmen außer Kraft zu setzen.

b) Biomacht = Lebensmacht?

Es stellt sich nun die Frage, ob b) Jünger und Foucault denn von derselben Biomacht

sprechen. Sind die eingangs aufgezeigten Zitate vielleicht nur auf den ersten Blick

parallel zu lesen? Die vorliegende Studie wird belegen, dass es sich hier um das-

selbe Phänomen handelt. Das haben die vergangenen Zeilen schon angedeutet.

Zwar verfolgen Jünger und Foucault unterschiedliche theoretische und politisch-

praktische Ziele, doch beide argumentieren in einer ähnlichen Art und Weise und

legen verblüffend ähnliche Phänomenologien einer in der Moderne zunehmend

biopolitischen Macht über das Leben vor. Da Jünger und Foucault in klassischen

Einteilungen des politischen Denkens weit voneinander entfernt stehen, tendiert

man dazu, diese Übereinstimmung eher als nebensächlich abzutun. Die vorliegen-

de Arbeit geht einen anderen Weg. Die zeitkritische Diagnose einer zunehmend

gefährlichen, biopolitischen Macht über das Leben steht im Werk der beiden an

solch zentraler Stelle, dass es nicht möglich ist, sie als nebensächlich abzutun. Zu-

dem hat diese Zeitdiagnose in der politischen Theorie inzwischen auch weit über

Michel Foucault hinaus an Popularität gewonnen und wurde etwa durch Giorgio

16 Um den biopolitischen Typus des politischen Denkens zu konstruieren, sind die Kapitel die-

ser Arbeit nach dem hier kritisierten Begriffsrahmen und seinen Bestandteilen sortiert. Die

Begründung hierfür folgt im Laufe dieser Einleitung noch. Die Arbeit beginnt mit der Kri-

tik der Geschichtsphilosophie in Kapitel 2, geht über in die Entgegenstellung eines eigenen,

biopolitischen Geschichtsverständnisses in Kapitel 3, geht in Kapitel 4 auf die Kritik des Ratio-

nalismus ein, in Kapitel 5 auf die Kritik des autonomen Subjekts und abschließend in Kapitel

6 auf die Kritik an liberalen Konzeptionen des Politischen als Verständigung.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 19

Agamben17 oder auch Michael Hardt und Antonio Negri18 weiter ausgebaut und

zu einer Theorie ausgearbeitet.

c) Biomacht und die Frage nach dem Politischen

Die Diagnose, einen Hauptzug der modernen Macht in einer unsichtbaren, an-

onymen, apersonalen, nicht-juridischen und totalitären Vereinnahmung unseres

Lebens zu sehen, geht mit einer konkreten Vorstellung des Politischen einher. Die

Konstitution der politischen ›Welt‹ ist eine strategisch-militärische. Das Politische

ist aus dieser Sicht als Ort von (physischen) Kämpfen, Hegemonien und der Logik

von Freund und Feind zu verstehen. In der vorliegenden Arbeit wird – unter Re-

kurs auf die beiden Theoretiker der Biomacht – dieser Zusammenhang in Kapitel 6

sichtbar gemacht.

d) Ideengeschichtliche Einordnung

Die letzte Frage ist es nun,welche diese Studie umfassend zu beantworten sucht.Die

vorliegende Studie wird sich jedoch auch mit den vorgenannten Fragestellungen

auseinandersetzenmüssen. Frage a) muss erläutert werden, bei Frage b) braucht es

einen Beleg und Frage c) ist mit Kapitel 6 ein ganzes Kapitel gewidmet. Die parallele

Lektüre der Zeitdiagnose der Biomacht und ihrer politischen Implikationen sind

Ausgangspunkt dieser Arbeit, aber diese Arbeit erschöpft sich nicht in den ersten

drei Fragestellungen. Sie beschäftigt sich mit dem Problem der ideengeschicht-

lichen Einordnung dieses Typus von politischem Denken. Wie schon angedeutet,

sind diese Parallelen zwischen Jünger, Foucault und Agamben nicht richtig einzu-

ordnenmit klassischen Einteilungen des politischen Denkens.Mit herkömmlichen

Kategorien wird einer tiefgehenden machtanalytischen und politisch-analytischen

Identität der beiden Autoren nicht Rechnung getragen. Dies liegt an der Distanz

der beiden Autoren in diesen Einteilungen. Aus ideengeschichtlichen Standard-

werken kann dieser doch wichtige Zug der politischen Theoretisierung in keiner

Weise gefasst werden. Genau an dieser Stelle sehe ich eine Lücke im Typologisie-

rungssystem politischen Denkens in der Moderne. Denn es scheint mir mehr als

nur zufällige Parallelen zwischen dem Konstrukt der Jünger’schen Lebens- und der

Foucault’schen Biomacht zu geben. Beide stehen anscheinend auf derselben Seite

einer entscheidenden Zweiteilung des politischen Denkens der Moderne. Bei die-

ser Zweiteilung geht es um eine grundlegende Frage des Verständnisses des Politi-

schen in der Moderne, auf das es in der politischen Philosophie zwei entgegenge-

setzte Antworten gibt. Es geht um die Frage, ob das Politische eher eine Funktion

17 Vgl. Agamben,Giorgio:HomoSacer.Die souveräneMacht unddasnackte Leben, Berlin: Suhr-

kamp 2015.

18 Vgl. Hardt, Michael/Negri, Antonio: Empire, Die neueWeltordnung, Frankfurt a.M.: Campus

2003.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Verständigung und des Geistigen ist, oder ob das Politische eher eine Funktion

des Krieges/Kampfes und des Körperlichen ist. Hier könnte eine trennende Linie

durch das politische Denken in der Moderne gezogen werden, die Ernst Jünger

und Michel Foucault derselben Seite zuordnen. Diese Linie zu ziehen, kann durch

die dadurch entstehenden Idealtypen (Politisches als Verständigung, Geistiges –

Politisches als Krieg/Kampf, Körperliches) helfen, politische Theorien in ihren Ab-

standsverhältnissen zu diesen beiden Polen neu einzuordnen und daraus Schlüsse

zu ziehen. Diese Schlüsse würden quer zu den klassischen ideengeschichtlichen

Einteilungen liegen. Die vorliegende Dissertation soll hierbei den ersten Schritt

einer Typenbildung darstellen.

Mein Forschungsbegehren ist es somit, einen Typus des politischen Denkens

herauszuarbeiten. Dafür ziehe ich sowohl Ernst Jüngers Lebensmacht als auch Mi-

chel Foucaults Biomacht für eine Textanalyse heran. Die konkrete Forschungsfrage

lautet daher: Gehören die konträren Positionen Ernst Jüngers undMichel Foucaults

demselben biopolitischen Typus des politischen Denkens an, der eine zunehmende

Macht über das Leben als Signum der Moderne versteht und das Politische grund-

legend vomKörper und vomKampf her strukturiert? Oder anders formuliert: Kann

man sowohl das politischeDenken Jüngers als auch Foucaults auf derselbe Seite des

biopolitischen Typus des politischen Denkens einordnen?

Aus methodologischen Gründen – so wird später noch ausgeführt – ziehe ich

möglichst konträre Positionen heran, die ich trotzdem noch auf dieselbe Seite des

zu bildenden Idealtyps stellen würde. Ernst Jünger undMichel Foucault eignen sich

hierfür hervorragend. Von ihrer politischen Überzeugung her (der eine verstand

sich als »NietzscheanischerMarxist«, der andere als Speerspitze eines »Heroischen

Realismus«) könnten Foucault und Jünger nicht weiter auseinanderliegen.

Zwischen Michel Foucaults In Verteidigung der Gesellschaft sowie Der Wille zum

Wissen und Ernst Jüngers Der Arbeiter spannt sich ein Raum politischerTheoretisie-

rung auf, der einen Angriff auf den liberalen Begriffsrahmen darstellt. In landläu-

figen Darstellungen des politischen Denkens, wie etwa in Jan-Werner Müllers Das

demokratische Zeitalter19 oder Walter Reese-Schäfers Politische Theorie der Gegenwart

in fünfzehn Modellen20 erscheint dieser Typus des politischen Denkens nicht in die-

ser spezifisch biopolitischen Perspektive. Ernst Jünger kommt sowohl bei Müller

als auch Schäfer gar nicht erst vor, Foucault hingegen mehr im Zusammenhang

der Poststrukturalisten und als Kind der Bewegung von 1968 und nicht so sehr im

biopolitischen Zusammenhang. Oder er kommt gar, wie bei Schäfer nur im Zu-

sammenhang der Gouvernementalität des Neoliberalismus und somit als fähiger

19 Vgl. Müller, Jan-Werner: Das Demokratische Zeitalter. Eine Ideengeschichte Europas im 20.

Jahrhundert, Berlin: Suhrkamp 2013.

20 vgl. Reese-Schäfer, Walter: Politische Theorie der Gegenwart in fünfzehn Modellen, Mün-

chen: Oldenbourg 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 21

Seismograph der internen Verschiebungen der liberalen zur neoliberalen Regie-

rungskunst, aber nicht als Herausforderer des liberalen Macht/Wissen-Regimes

vor. Das scheint mir ein Fehler zu sein. Unter anderem dieser soll anhand einer

typologischen Vorgehensweise behoben werden.

1.2 Die textanalytisch-typologische Methode

Wenn nun in der vorliegenden Arbeit vom »Typus« die Rede ist, so gibt es hier

zwei Bedeutungsebenen. Auf der einen Seite geht es um die Methode dieser Arbeit

und auf der anderen um Ernst Jüngers Begriff des Typus, der in einem Verhält-

nis der abgestuften Rangordnung zur Gestalt steht. Die Jünger’sche Typik wird in

Kapitel 5.2.4 dargestellt. Gleich an dieser Stelle soll Missverständnissen vorgebeugt

werden: Diese Arbeit macht sich Ernst Jüngers Methode und dessen Begriff nicht

zu eigen, sondern trifft eigene methodologische Entscheidungen und verfolgt ei-

ne eigene Methode und ist als eine textanalytische Typenbildung zu verstehen. Ihr

ganzes Ziel ist es, einen Typus aus zwei vordergründig widersprüchlich scheinen-

den Textkorpora herauszulesen – letztlich handelt es sich hier um eine Vorarbeit

für eine zu erstellende Typologie. Dieses Vorgehen wird auf den nächsten Seiten

dargelegt.

1.2.1 Erörterung der textanalytisch-typologischen Methode

Die vorliegende Studie hat den Anspruch, eine typologische Ideengeschichte vor-

zubereiten. In der Regel greift die Ideengeschichte auf chronologische, begriffsge-

schichtliche oder problemorientierte Methoden zurück.21 Die vorliegende Arbeit

versucht, den typologischen Ansatz für die Ideengeschichte fruchtbar zu machen.

Geschichte fordert die politische Philosophie heraus. Das historistische Vorurteil

besagt, dass Geschichte das Denken präge und Denken daher stets relativ zur Zeit

sei. Die Beschäftigung mit Ideen der Vergangenheit sei daher nur eine rein his-

torische Angelegenheit und stets ›überholt‹. Oder in verschiedenen Formen wird

an ihr bemängelt, sie sei herrschaftsstützend. Michel Foucault wird in seiner Aus-

einandersetzung mit (Ideen-)Geschichte in der Archäologie des Wissens wiederum

dem Historismus eben das vorwerfen: die Macht zu stützen, anstatt alternative

Geschichte, oppositionelle Geschichte oder Geschichte der unterdrückten Stimmen

zu sein. Und später inNietzsche, die Genealogie, die Historiewird er noch weiter gehen

und sich für eine hegemoniale Geschichte der unterdrückten Leiber und Lüste ein-

21 Vgl. Weber, Ralph: Politische Ideengeschichte. Interpretationsansätze in der Praxis, Göttin-

gen: UTB 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

setzen.22Während folglich der Historismus das Problem aufhebt, indem er Ideen-

geschichte streng an »subjektiven« und einzigartigen Epochen bzw. an paradigma-

tischen Denkern der jeweiligen Zeit festmacht, deren Denken nicht über die Jahr-

hunderte vergleichbar seimit heutigem, steht demgegenüber die Fokussierung auf

die Genese von Ideen, deren Entwicklung, deren Verzweigungen und deren Wirk-

mächtigkeit oderWirkungslosigkeit auf die politischen Entscheidungen.Dempoli-

tisch-philosophisHalchen Nachdenken über Ideen ist letztlich jede Grundlage ent-

zogen,wenn Ideen nur streng als Kinder ihrer Zeit oder als Ausdruck hegemonialer

Praktiken verstanden werden. Timothy Goering bezeichnet diese beiden grund-

legenden Richtungen figurativ als Geistesgeschichte (kontextzentriert/materialis-

tisch) und Ideengeschichte (idealistisch).23 Auf diese Unterscheidung wird diese

Arbeit später wieder zurückkommen. Eine besondere Form der Ideengeschichte ist

die Tradition der Nietzscheanischen Genealogie. Darunter versteht man, die letz-

tere Ideengeschichte strategisch-hegemonial zu denken. Ideengeschichte bedeutet

dann, den Machtkampf der Ideen bzw. den Machtkampf »hinter« den Ideen sicht-

bar zu machen. Und es geht um die Erforschung einer nicht-linearen und nicht-

organischen Entwicklung von Ideen, folglich um die Betonung der vielen parallelen

Herkunftsgeschichten anstelle eines monolithischen Ursprunges.24

Typologisch zu arbeiten heißt, einen Zwischenweg einschlagen zu wollen. Es

bedeutet, von einer gewissen Konstanz der Methoden, Konzepte und Fragen in der

Geschichte des politischenDenkens auszugehen.Das Typische in politischemDen-

ken und politischen Theorien zu sehen, meint weder, den Epochenkontext über-

bewerten zu wollen, noch die Kraft von zeitlosen Ideen (ob nun idealistisch oder

hegemonial) allzu sehr in den Vordergrund zu stellen. Die vorliegende Arbeit will

eine Typologie vorbereiten.

Was heißt das konkret? Im Falle dieser Arbeit kann man es in etwa wie folgt

auf den Punkt bringen: Das Politische vom Körper und vom Kampf her zu denken,

erscheint aus dieser Perspektive als eine typische Antwort auf das Problem des Po-

litischen – und sie erscheint nicht als epochal-alternativlos, aber gewissermaßen

22 Vgl. hierzu Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973; Fou-

cault, Michel: Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Stingelin, Martin (Hg.): absolute

Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S. 104 (S. 98-117).

23 Vgl. Goering, D. Timothy: Einleitung, in: Ders. (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und

Perspektiven, Bielefeld: transcript 2017, S. 10 (S. 7-54).

24 Vgl. Llanque, Marcus: Genealogie als ideengeschichtliche Methode und die Idee der Men-

schenrechte, in: Goering, D. Timothy (Hg.): (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und

Perspektiven, Bielefeld: transcript 2017, S. 171-194.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 23

als typisch modern.25 Daher steht der hier vorgestellte Ansatz zwischen Ideenge-

schichte und Geistesgeschichte.

Anhand dieser Methode soll aufgezeigt werden, wie die klassischen Liberalen,

die historischen Materialisten, aber auch Max Weber in seinem Zugriff auf das

Politische genauso wie viele bedeutende Theoretiker, die das Politische aus dem

philosophischen Gegenstandsbereich der Antike zogen, das Politische vom Körper

und vom Kampf her dachten. Trotz der Vielzahl solcher Ansätze in der Moderne

darf jedoch nicht vergessen werden, was im platonischen Bewusstsein der Antike

noch transparent war: Es gibt mehrere Zugänge zum Politischen. Etwa einen über

die Seele/Vernunft und einen über den Körper/Kampf. Es sind der Historismus

und die Geistesgeschichte, die diese antike Unterscheidung als nicht mehr frucht-

bar für unser heutiges Denken scheinen lassen. Die vorliegende Arbeit wählt den

typischen Zugang zum Politischen mit der Absicht, die Alternative zwischen Ver-

ständigung und Kampf sowie Geistigem und Körperlichem als Ausgangspunkte

für politisches Denken wieder zu öffnen und sichtbar zu machen. Der typologi-

sche Blickwinkel ermöglicht es, philosophische Grundentscheidungen jenseits von

Epochen und von hegemonialen Prozessen sichtbar zu machen und sie für die phi-

losophische Diskussion darüber zu öffnen. Er lässt sich somit eher dem ideenge-

schichtlichen Ansatz (im Sinne Timothy Goerings) zuordnen, behält jedoch eine

Vermittlung zu kontextuellen Elementen und steht dadurch zwischen den beiden

Varianten der Geistes- und Ideengeschichte, jedoch näher zur Letzteren.

Ziel dieser Studie ist es, mit der Vorbereitung für eine typologische Studie die

Grundentscheidungen über die Frage des Politischen in derModerne sichtbar zuma-

chen. Ganz konkret geht es um den biopolitischen Typus des politischen Denkens,

welcher spätestens im 20. Jahrhundert als eine Spielart des politischen Denkens

vom Körper und vom Kampf her »aufgetaucht« ist. Diese Studie nimmt eine breit

angelegte Textanalyse von Schlüsseltexten Michel Foucaults und Ernst Jüngers vor

und wird hieraus einen Idealtypus formen, der neben weiteren Idealtypen stehen

soll.

In verschiedenen Bereichen der Sozialwissenschaften sind typologische Me-

thoden spätestens seit Max Weber geläufig. Bis auf wenige Ausnahmen, wie etwa

25 Mir ist klar, dass der Begriff der Moderne selbst hoch umstritten und äußerst vieldeutig ist.

Die vorliegende Arbeit wird auf den wissenschaftlichen Diskurs über die Moderne nicht ein-

gehen können. Dieser Hinweis der Arbeit darauf, dass die Fokussierung auf Kampf und Kör-

per ein typischmodernes Phänomen ist, ist trotzdem als Randnotiz für die weitere Arbeit mit

demhier erarbeiteten Typus des Politischenwichtig. Dennhier soll eine ansonstennicht ganz

transparente Voreinstellung des Autors sichtbar gemacht werden. Ich gehe nämlich implizit

davon aus, dass entscheidende politische Theorien spätestens seit der Renaissance (und um

einen Namen zu nennen: seit Machiavelli) ausmacht, dass sie vom Körper und vom Kampf

her gedacht wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Hermann Lübbes Beitrag zum Sammelband Das Problem der Ordnung, trifft dies je-

doch für die Ideengeschichte nicht zu. In seinem Beitrag namens Typologie der po-

litischenTheorie arbeitet Lübbe vier zeitlose Typen der theoretischen Positionierung

zum politischen Faktum heraus: dem Faktum, dass jedes Regierungssystem eines

der »Herrschaft des Menschen über den Menschen«26 sei. Politisch nennt Lübbe

jene Theorien seit der Antike, welche sich zu diesem entscheidenden politischen

Faktum positionierten. Wieso wird geherrscht und ist dies legitim? Für Lübbe wa-

ren es die Sophisten, welche sich als erste auf diese Art mit der Ordnung ausein-

andersetzten. Ihre Analyse drehte sich um den pragmatischen Sinn bzw. um den

konkreten Herrschaftswillen der Herrschenden. Der erste Typus politischer Theo-

rien ist somit für Lübbe der sophistische, welcher (bei den Sophisten selbst we-

niger aus revolutionären als aus geistig-emanzipatorischen Gründen) Herrschaft

als Ausdruck des Interesses der Herrschenden darstellte.27 Fürsten herrschen aus

Eigennutz. Diesem Typus steht die diametral gegenläufige Antwort auf die Frage

nach dem Warum der Herrschaft von Menschen über Menschen entgegen: Herr-

schaft im Sinne der Beherrschten.28 Menschen brauchen Herrschaft. Die theoreti-

sche Begründung dieser Notwendigkeit der Herrschaft für die Beherrschten reicht

von der klassisch-liberalen Argumentation der Überwindung des unerträglichen

Naturzustands (Typus 2, bspw.Thomas Hobbes) bis hin zur Begründung von Herr-

schaft durch die Überwindung der menschlichen Eigenschaften, welche den Na-

turzustand überhaupt unerträglich machen: Die folgenden zwei Typen beschreibt

Lübbe als Typen der Liquidation des Politischen.29 Der erste Typus der Liquida-

tion des Politischen erkennt das Grundübel des menschlichen Zusammenlebens

in der Konkurrenz der Glücksvorstellungen. Ihr politisches Programm besteht in

der Setzung einer Glücksvorstellung durch eine höhere Instanz und damit ginge

das Absterben des Politischen einher. Dies ist der eschatologische Typus der ter-

roristischen Moral, welchen Lübbe »[v]on Platon bis Natorp, von Campanella bis

Marx«30 erkennen will (Typ 3). Der letzte Typus ist der eschatologisch-technokra-

tische (Typ 4). Die Herrschaft des Menschen über den Menschen werde unnötig

in einer Gesellschaft, in der der Mensch die vollkommene Kontrolle über die Na-

tur habe. Denn in diesem Fall fiele das »Ausbeutungsinteresse« weg. Dem geht

die Analyse vorweg, dass die heutigen Ausbeutungsverhältnisse überhaupt ihren

Grund erst darin hätten, dass das natürliche Ausbeutungsinteresse des Menschen

26 Lübbe,Hermann: Typologie der politischenTheorie, in: Kuhn,Helmut/Wiedmann, Franz:Das

Problem der Ordnung, Sechster deutscher Kongress für Philosophie München 1960, Meisen-

hein am Glan: Anton Hain 1962, S. 77.

27 Vgl. ebd., S. 81.

28 Vgl. ebd., S. 86.

29 Vgl. ebd., S. 91.

30 Ebd., S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 25

sich derzeit noch leichter die Menschen als die Natur Untertan machen könne.

Eine Politik, welche die gesellschaftlichen Produktivkräfte so organisieren und op-

timieren könne, dass der Mensch die volle Kontrolle über die Natur hätte, würde

der Herrschaft des Menschen über den Menschen den Boden final entziehen und

wäre die einzig legitime.31

Für Lübbewäre Ernst Jünger ein typisch eschatologisch-technokratischerTheo-

retiker (Typ 4) und Michel Foucault wohl am ehesten ein sophistischer (Typ 1). Lüb-

bes Typologie ist zwar sehr hilfreich für die generelle Einordnung der Theoretisie-

rungen von Regierung. Doch sie hat auch Schwächen. Sie kann das Phänomen der

Biomacht nicht erfassen. Denn Jünger und Foucault eint, dass beide in ihrer Theo-

retisierung des Politischen nicht auf legitime Herrschaft (in Foucaults Duktus: ju-

ridische Macht) rekurrieren, sondern eine historisch-strategische Macht über das

Leben entdecken,welche strikt post-souverän, apersonal und anonym zu verstehen

ist. Das politische Faktum ist für beide eben nicht die Herrschaft von Menschen

überMenschen, sondern ist durchzogen von der ›Herrschaft‹ einesDispositivs über

das Leben. Obwohl Lübbe typologisch arbeitet und somit zeitlose Aspekte in po-

litischen Theorien betont, so kann er doch bestimmte politische Theorien in ihrer

disruptiven Logik nicht erfassen. Dies hat zwei Gründe: erstens wegen seiner Re-

duzierung des Politischen auf das politische Faktum der Herrschaft des Menschen

über den Menschen. Und zweitens, weil mit seinem Ansatz die Besonderheit post-

moderner Theoretisierung nicht abbildbar ist. Jüngers und Foucaults Biomacht

kann man zwar jenseits der tiefgreifenden Brüche von 1917, 1918, 1945 und 1989

als typisch verstehen. Doch ohne 1789 und die industrielle Revolution sind sie zum

Teil unverständlich. Sie theoretisieren das Politische vom Körper und vom Kampf

her; diese Aspekte kann man sehr wohl typologisch bis in die Antike zurückverfol-

gen. Doch sie konstruieren ihre Theorie von einer zunehmenden post-souveränen,

apersonalen und anonymen Macht über das Leben aus und diese ist mit dem Pro-

blem derModerne unzertrennlich verwoben.DieTheorie der Biomacht ist ein Beitrag

zu einem Diskurs über das Problem der Moderne oder anders ausgedrückt: Bio-

macht ist – ganz im SinneWolfgang Reese-Schäfers – politisch-ideengeschichtlich

zu verstehen: als Beitrag für ein Modell zur Antwort auf offene Fragen des Libera-

lismus, der seit dem 19. Jahrhundert hegemonial geworden ist. In Kategorien der

Biomacht zu denken, ist typisch modern und zugleich typisch modernitätskritisch.

Hermann Lübbes Typologie eignet sich folglich nicht als Maßstab für die vor-

liegende Studie. Welche Art der Typologie soll stattdessen verwendet werden? Die

vorliegende Studie versucht eine Typologie des Politischen in der Moderne textanalytisch

vorzubereiten. Politische Theorie versteht sie im Sinne Lübbes als Auseinanderset-

zung mit dem politischen Faktum. Doch das politische Faktum will sie nicht tren-

nen von den epochemachenden Problemen, die neu auftauchen und Antworten

31 Vgl. ebd., S. 78f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

erfordern. Moderne politische Theorie ist nicht zu verstehen ohne die Krise der

Souveränität, ohne das Aufkommen einer eigenständigen Rationalität, ohne das

souveräne Subjekt und ohne die Geschichtsphilosophie. Politische Antworten zu

geben bedeutet seither, sich zu diesen Herausforderungen zu positionieren. Hier

argumentiert folgende Arbeit, dass Michel Foucault und Ernst Jünger im Rahmen

ihrer politischen Theorien (Gestaltphilosophie und Genealogie) sich typisch biopo-

litisch zu den genannten modernen Fragen positionieren.

Methodologisch orientiert sich die hier vorgeschlagene Typologisierung des po-

litischen Denkens an MaxWeber.Weber war zwar einer der ersten, die in der sozi-

alwissenschaftlichen Forschung typologisch gearbeitet haben. Doch freilich gibt es

eine viel weiter zurückreichende Tradition typologischer Methoden. Schon Aris-

toteles nutzte Typen. In seiner wichtigsten staatspolitischen Schrift, der Politik,

geht es Aristoteles in den Büchern IV und VI um die Staatsformenlehre. Sie soll-

te Regierenden als Ratgeber dienen, die beste Staatsform zu finden. Im Gegen-

satz zu Platon, dessen Politeia er aufgrund eines zu utopistischen und schädlichen

›Kommunismus‹ ablehnt, favorisiert Aristoteles nicht nur eine Staatsform, sondern

sieht zwischen den beiden Extremen der Tyrannis und der Demokratie abgestufte

Zwischenformen, die unter bestimmten Bedingungen für eine bestimmte Polis die

richtige sein könnten. Doch Aristoteles unterscheidet sich vom viele Jahrhunder-

te später auf ihn zurückkommenden Niccolò Machiavelli dahingehend, dass es für

ihn eine beste Staatsform im Sinne eines ›regulativen Ideals‹ gibt. Den amGemein-

wohl ausgerichteten Formen der Monarchie, Aristokratie und der Politie stellt er

die illegitimen Formen der Tyrannis, Oligarchie und der Demokratie gegenüber. Er

selbst hält eine Mischform, eine gemäßigte Regierung weder nur der Reichen noch

de facto der Armen (wenn es keinen Zensus gäbe und in einer extremen Demokra-

tie, könnten sie aufgrund ihrer Mehrheit herrschen) für in den meisten Fällen die

optimale Regierungsform. Um als Ratgeber für Politiker und Gesetzgeber zu die-

nen, müsse, so Aristoteles, die Staatsformenlehre wie andere Wissenschaften auch

betrieben werden. Man müsse sich folglich der guten Verfassung dadurch nähern,

dass man die einzelnen Möglichkeiten, die es empirisch gibt und gegeben hat, im

Einzelnen studiert und daraus Schlüsse für das politische Handeln zieht.32 Ohne

an dieser Stelle tiefer auf Aristoteles’ Staatsformenlehre und die Politik einzuge-

hen, so lässt sich doch festhalten, dass er Typen anhand klarer empirischer Kri-

terien bildet, um dem jeweils Handelnden die Möglichkeit des Vergleichs und der

Verortung im Feld der möglichen guten und schlechten Verfassungen zu geben.

Die Wissenschaft ist in diesem normativ-ontologischen Verständnis nicht nur em-

pirisch, sondern stets mit empirischen Methoden der Erfassung komplexer Sach-

32 Vgl. Reese-Schäfer, Walter: Klassiker der politischen Ideengeschichte. Von Platon bis Marx,

München: Oldenbourg 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 27

verhalte auch Instrument zur Ausrichtung an einem regulativen Ideal und somit

zeit- und struktur-übergreifend normativ.

Hiervon abgrenzen lässt sich wohl Max Webers Verständnis von Sozialwissen-

schaft. Analog zu Aristoteles’ Typologie nutzt auch Weber Typen zum Zwecke des

wissenschaftlichen Vergleiches. Weber arbeitete typologisch, um denkendes Ord-

nen in Abstandsverhältnissen möglich zu machen. Er hat jedoch im Gegensatz

zur aristotelischen Tradition, der bspw. Hannah Arendt im 20. Jahrhundert näher-

stand, keine normative Intention. Weber ist entsprechend seiner Werturteilsfrei-

heit Vertreter eines empirisch-analytischen Ansatzes. Analog zum strikt mathema-

tisch angehauchten Versuch der philosophischen Logik, so ist auch der Weber’sche

Idealtypus der Versuch in den ungenauen Erfahrungswissenschaften, Sprache sys-

tematisch klar zu formalisieren und somit möglichst ›objektive‹ Ergebnisse zu er-

reichen. Wenn man im Weber’schen Zusammenhang von Typen spricht, so sind

damit sinnadäquat konstruierte »Idealtypen« gemeint. Methodologisch betrach-

tet meint dies einen Begriff, der völlig (zweck-)rational, unseren Denkstrukturen

folgend, die Realität aus heuristischen Gründen stark überspitzend, konstruiert

wird. Ziel ist es, anhand von Idealtypen die Realität und all ihre Irrationalitäten

sowie das ganze Chaos »denkend« in »Abstandsverhältnissen« (Nähe und Ferne)

zu den völlig rational gebildeten Idealtypen zu ordnen. Ihr Zweck ist es nicht, ei-

nen Durchschnitt darzustellen oder »realistisch« zu sein, sondern aus terminolo-

gischen und heuristischen Gründen als Ankerpunkt denkenden Ordnens zu die-

nen.33 Im hier vorliegenden Fall wird aus konträren politisch-philosophischen Po-

sitionen ein Idealtyp politischenDenkens in derModerne herausgearbeitet werden.

Dies stellt die Vorarbeit für weitere Studien mit derselben Grundstellung dar. Ziel

ist es, zukünftig anhand dieses Idealtyps, politisches Denken in der Moderne bes-

ser verstehen und einordnen zu können. In Lebensmacht und Biomacht bei Jünger

und Foucault einen Typus politischen Denkens zu sehen, eröffnet ein ganz neues

Feld des Ordnens und Beurteilens politischer Ideen.

Methodisch gibt dies ein textanalytisch-typologisches Verfahren vor. Das be-

deutet, dass die vorliegende Arbeit Texte aus den beiden Werken von Jünger und

Foucault heranzieht, um ein und denselben Typus politischen Denkens herauszu-

arbeiten. Dieser soll an den Texten von Jünger und Foucault konturiert werden,

damit er seine Funktion in der allgemeinen Kategorisierung des politischen Den-

kens in weiteren Forschungsprojekten erfüllen kann.

33 Vgl.Weber, Max:Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, Tübin-

gen: Mohr 1956, S. 1-11.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

1.2.2 Methodologische Verortung zwischen Geistes- und Ideengeschichte

Es handelt sich folglich um keinen Vergleich zweier »großer Männer«. Der vor-

liegenden Studie liegt ein textanalytisch-typologischer Ansatz zugrunde, um sich

vom Vergleich und der geistesgeschichtlichen Kontextualisierung abzuheben.

Schon Lübbes Typologie der politischen Theorie aus dem Jahre 1962 fiel unter das

neue Ordnungsparadigma einer nach 1945 in die Krise geratenen Ideen- und

Geistesgeschichte, die sich von solch vergleichendem Vorgehen distanzierte. Auch

ganz generell wurde die spätestens seit der NS-Zeit in Verruf geratene Geistes-

geschichte durch das Hervorheben überzeitlicher Ideen zunehmend überlagert.34

Gegenüber der klassischen Ideengeschichte entstand jedoch eine Reihe an Ansät-

zen, welche die Ideen und »Diskurse« mit ihren eigenen Konjunkturen, Genesen

und deren theoretischer und praktischer Gestaltungskraft in den Mittelpunkt

stellten. Die Ideen wurden zunehmend der »Höhenluft« der großen Männer

entzogen und somit als Beiträge zur Problemlösung verstanden. Die Ideen selbst

gelte es zu isolieren und in ihrer Genese entweder chronologisch, problemorien-

tiert oder begriffsgeschichtlich zu verfolgen. Seit dem vollkommenen Rückzug

der deutschen Ideengeschichte seit den 1970er Jahren haben sich diese Ansätze

vor allem in Nachbardisziplinen der Soziologie, Geschichtswissenschaft, Politik-

wissenschaft und den Geisteswissenschaften durchgesetzt. Die Ideengeschichte

selbst hingegen hat sich nicht als eigenständiges Gebiet mit eigenen Lehrstühlen

und Institutionen halten bzw. etablieren können. Timothy Goering unterscheidet

(selbst idealtypisch) zwei unterschiedliche Richtungen der Ideengeschichte:

»Der erste Typus verfolgte Entwicklungsstadien klar umrissener, gesonderter

Ideen. Er ging methodologisch davon aus, dass sich Ideen – in der Regel philo-

sophische oder politische Ideen – von den geschichtlichen Kontexten und den

historischen Persönlichkeiten absondern und in ihrer Genese verfolgen ließen.

[…] Der andere Typus hingegen versuchte den Geist oder Kontext von größeren

Ideenzusammenhängen vergangener Epochen zu ergründen. Dieser Typus ging

methodologisch vom Gegenteil des ersten aus, nämlich davon, dass Ideen immer

mit der Zeit verwoben seien und dass alle Ideen immer Entäußerungen eines

herrschenden Zeitgeistes seien.«35

34 Zur Kritik der klassischen Ideengeschichte im deutschsprachigen Raum sowie als Einführung

in die neuerliche Renaissance der anti-idealistischen Ideengeschichte spätestens seit 2000

vgl. den Sammelband: Goering, D. Timothy (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und

Perspektiven, Bielefeld: transcript 2017.

35 Goering, D. Timothy: Einleitung, in: Ders. (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und Per-

spektiven, Bielefeld: transcript 2017 S. 10 (S. 7-54).

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 29

Den ersten Typus nennt Goering Ideengeschichte, den zweiten Geistesgeschich-

te.36 Die Ideengeschichte folgte paradigmatisch seit dem frühen 20. Jahrhundert

dem Leitfaden, die menschliche Entwicklung im Bereich der Philosophie und Poli-

tik anhand der Entwicklung der Ideen, die als orientierende Fixsterne dienten, zu

beobachten. Nichts anderes verfolgte im soziologischen Bereich etwa Max Weber,

der in seiner Geschichte der protestantischen Ethik eine jener paradigmatischen

Ideen herausgriff und versuchte, sie in ihrem historischen Vollzug zu verstehen. Bei

Weber ist es die Idee der protestantischen Askese, welche im entscheidenden Mo-

ment der Figuration des amerikanischen Liberalismus eine ganze abendländische

Kulturgeschichte begründete.37 InWebersWerk erscheinen zwar Interessen als das

entscheidendeMovens unserer Kultur, doch er zeigt die weichenstellende Funktion

der Ideen für die Interessen der Handelnden auf. »Die kulturelle Wirksamkeit von

individuellen Ideen spielte […] in Webers Soziologie eine herausragende Rolle. Mit

seiner Kultursoziologie legte er wichtige, theoretisch-methodologische Grundstei-

ne für eine ideengeschichtliche Forschung, auch wenn er nicht immer als ein Ahn-

herr der Ideengeschichte wahrgenommen wurde.«38 Große Gegnerschaft erfuhr

diese Form der Ideengeschichte (in ihren zahllosen Varianten durch verschiedene

Disziplinen) durch die Geistesgeschichte, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts in

den ideengeschichtlichen Methoden der Zerlegung der Kultur in isolierte Ideen ei-

ne Art des abzulehnenden naturwissenschaftlichen Positivismus sah. Die deutsche

Debatte über Ideen- und Geistesgeschichte bis 1945 soll an dieser Stelle ausgeklam-

mert bleiben.

Vor allem nach 1945 – und im Vergleich zum internationalen Diskurs – ist je-

doch bezeichnend, dass die Ideengeschichte sich in Deutschland nicht wirklich als

Disziplin durchsetzen konnte. Seit zwei Jahrzehnten nimmt jedoch die ideenge-

schichtliche Forschung wieder an Fahrt auf – nicht zuletzt durch einen Transfer

aus dem angelsächsischen Raum. Trotz fehlender Durchsetzungskraft ist – wie

schon angedeutet – auch in der Zeit zwischen 1945 und den beginnenden 1990er

Jahren viel Ideengeschichtliches publiziert worden. Nicht zuletzt der hier schon

angebrachte Hermann Lübbe wandte seine typologische Methode in seinem Buch

Politische Philosophie in Deutschland an.39 Darüber hinaus zählt Goering eine gan-

ze Reihe weiterer Autoren auf, die zwar nicht im Sinne dieser vorliegenden Ar-

beit typologisch arbeiteten, jedoch einen ideengeschichtlichen Ansatz wählten.Des

36 Vgl. ebd.

37 Vgl. Weber, Max: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: Ders.: Gesam-

melte Aufsätze zur Religionssoziologie I, Tübingen:Mohr Siebeck 1988, S. 203 (ganzer Aufsatz

S. 17-206).

38 Goering, D. Timothy: Einleitung, in: Ders. (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und Per-

spektiven, Bielefeld: transcript 2017, S. 12.

39 Lübbe, Hermann: Politische Philosophie in Deutschland. Studien zu ihrer Geschichte, Basel:

Benno Schwabe 1963.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Weiteren etablieren sich ideengeschichtlich-soziologische Methoden, bspw. in Ni-

klas Luhmanns Systemtheorie und auch als Teilbereich der Politikwissenschaften

etablierte sich die politische Ideengeschichte deutschlandweit.40 Mit der von Paul

Nolte schlagwortartig geprägtenNeuen Ideengeschichte beginnt Ende der 1990er Jah-

re eine Renaissance der Ideengeschichte. Die Vielzahl unterschiedlicher Ansätze,

die sich unter diesem Schlagwort versammelt, eint vor allem eine Abgrenzung zur

traditionellen Ideengeschichte durch ihren konstruktivistischen und anti-idealisti-

schen Ansatz. Es geht den Autoren umdie wirklichkeits- und gesellschaftsstiftende

Kraft von Ideen und weniger um deren Maß an regulativen Idealen oder deren

Verknüpfung mit den »großen Männern« der Geschichte. Was die Neue Ideenge-

schichte bewegt ist die Rekonstruktion von Ordnung und von Denksystemen.

Mit der Abgrenzung der Neuen Ideengeschichte vom Idealismus kritisiert die

vorliegende Studie auch methodologisch den typologischen Ansatz Lübbes. Damit

sei die Abgrenzung von der Leitvorstellung gemeint, »dass sich die ideelle Sphäre

nicht von der physisch-materiellen Sphäre scharf trennen ließe und dass es so et-

was wie individuelle Ideen […] gäbe ohne Bezug zu den materiellen Interessen der

entsprechenden Zeit«.41 Mit der starken Kontextualisierung von Ideen in ihre Ra-

tionalitätsfelder, wie sie etwa die Cambridge School in der Tradition eines Quentin

Skinners vertritt, wird das Überzeitliche des Konzepts der Biomacht nicht deutlich

genug sichtbar. In der vorliegenden Studie geht es folglich im Sinne der Neuen

Ideengeschichte nicht um Ideen als überzeitliche, regulative Entitäten, aber auch

gleichzeitig nicht umFelder feststehender Rationalität, denen Ideen zuzuschreiben

wären. Diese Studie möchte der methodologischen Polarisierung zwischen dem

Überzeitlichen gegenüber dem Kontextuellen/Materiellen mit dem Typus als drit-

tem Weg begegnen. Jüngers und Foucaults idealtypischer biopolitischer Ansatz ist

weniger als eine überzeitlich-ontologische Idee und mehr als einfach nur Ausdruck

eines Zeitgeistes der krisenhaften Moderne. Die Hypothese, welche dieser Studie

zugrunde liegt, ist, dass ein denkendes Ordnen im Weber’schen Sinne am besten

die Geistesgeschichte der Moderne (und der mit ihr zwangsläufig verbundenen

Postmoderne) verstehen lässt. Ein solches Unterfangen wird Lücken in der Ideenge-

schichte des 20. Jahrhunderts schließen können, bspw. in Jan-Werner Müllers Das

demokratische Zeitalter, in dem der Aspekt der Foucault’schen Biomacht und Ernst

Jünger als Figur nicht zufällig gänzlich fehlen.

40 Für einen Überblick über die soziologischen und politikwissenschaftlichen Anleihen der Ide-

engeschichte vgl. Goering, D. Timothy: Einleitung, in: Ders. (Hg.): Ideengeschichte heute,

Traditionen und Perspektiven, Bielefeld: transcript 2017, S. 41ff.

41 Goering, D. Timothy: Einleitung, in: Ders. (Hg.): Ideengeschichte heute, Traditionen und Per-

spektiven, Bielefeld: transcript 2017, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 31

1.2.3 Beitrag zum historisch-politischen Diskurs des Liberalismus

Zur weiter oben skizzierten ideengeschichtlichen Entwicklung sind auch nun par-

allel die Einlassungen RalphWebers als dezidiert politisch-ideengeschichtliche Po-

sition interessant. Er geht in seiner Politischen Ideengeschichte auf die Schwierigkeit

des Begriffs dieser Disziplin ein. Er problematisiert die Disziplin von der Frage her,

was eigentlich eine politische Idee ausmache. Auch er distanziert sich vom Idea-

lismus, der an überzeitlichen Ideen festhalte. Am klassischen Begriff der Ideenge-

schichte schwinge der Gedanke mit, dass historisch betrachtet, ewig wiederkehren-

de Ideen in jeweils verschiedener Konnotation oder im unterschiedlichen Gewande

diskutiert würden.Hierher rührt auch Hermann Lübbes Vorstellung eines über die

vielen Jahrhunderte stabil gebliebenen ›politischen Faktums‹. Ralph Weber hinge-

gen erachtet solche Kontinuitäten als problematisch.42 Freilich korrespondieren

derlei Vorstellungen mit gewissen Vorstellungen zu anthropologischen Grundkon-

stanten. Weber unterstützt in der politischen Ideengeschichte eher die neueren

Ansätze, die sich auf »politisches Denken« anstatt auf den problematischen Be-

griff der »Ideengeschichte« fokussierten und eher auf die Breite politischer Kon-

zepte und Methoden sowie den Begriff der »politischen Philosophie« setzten als

auf die Kanonisierung von Klassikern (analog zu den ideengeschichtlichen »großen

Männern«). Weber selbst sieht sich als Vertreter der politischen Ideengeschichte,

die sich von der Vorstellung ewig wiederkehrender Ideen distanziert. Politische

Ideengeschichte sei eher ein Feld, das aus der Überlappung dreier Wissensberei-

che besteht: der Politik, der Ideen und der Geschichte. Webers Politische Ideenge-

schichte will auf einer Metaebene aufzeigen, welche Beziehungen zwischen Politik,

Ideen und Geschichte diskursiv existieren. Wie bei der Neuen Ideengeschichte geht

es ihm um wirklichkeits- und gesellschaftsstiftende Aspekte von Ideen. Politische

Ideen/Ideologien haben bspw. einen Einfluss darauf, was unter Geschichte ver-

standen wird (hier ist wohl Marx’ Verständnis einer materialistischen Geschichts-

wissenschaft ebenso ein Beispiel, wie der Versuch der Feministen und Postkolonia-

listen, eine post-moderne Geschichte zu schreiben). Auch das Verständnis, dass in

der Politik seit Menschengedenken stets eine endliche Zahl an letzten Ideen wie-

derkehrt, sei somit Ausdruck eines politisch-ideellen Diskurses der Gegenwart,

wie andere auch.43 An dieser Stelle lässt sich sehr gut mit Foucaults Kritik an

der Ideengeschichte fortfahren, die er so harsch in der Archäologie des Wissens vor-

trägt. Im Kern geht es ihm um die Unhaltbarkeit totalisierender Momente in der mo-

dernen Geschichtswissenschaft: es gebe nach der marxistischen Kritik am Deut-

schen Idealismus, nach Nietzsches Tod des Menschen, nach Spenglers Bruch mit

42 Vgl. Weber, Ralph: Politische Ideengeschichte. Interpretationsansätze in der Praxis, Göttin-

gen: UTB 2014, S. 13-24.

43 Vgl. ebd., S. 13-24.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Kants Fortschrittsglauben, nach der postkolonialen und der feministischen Kritik

an dem universalistischen Fortschrittsglauben derMenschenrechte keine überzeu-

gend-haltbare, kontinuierlicheWeltgeschichtemehr. Foucaults konkrete Archäologie

stellt daher den Versuch dar, radikal Geschichten von Diskontinuitäten zu schreiben

und hierfür gelte es, programmatisch die letzte »Zitadelle« einer universalenWelt-

geschichte mit Nietzsche radikal zu tilgen: Es gilt, das Subjekt und den Menschen

zu ›töten‹. Es muss jedoch erwähnt werden, dass Foucault hier einen entscheiden-

den Schritt weiter geht als sein VorbildNietzsche.DennNietzsche sieht trotz seines

genealogischen Vorgehens hinter dem Willen zur Macht doch wieder Subjekte. Am

Ende bleibt bei Nietzsche das Leben eine ahistorische Grundkonstante. Er verbleibt

gewissermaßen in den Kategorien der Subjektphilosophie. Foucault hingegen ver-

sucht, die Konstanten der Subjekt- und Bewusstseinsphilosophie gänzlich hinter

sich zu lassen, indem er das souveräne Subjekt gänzlich aus seiner Philosophie

tilgt. In der humanistischen Anthropologie des Liberalismus sei das letzte Auf-

gebot dieses verheerenden, unterjochenden Diskurses der Geschichte versteckt –

dort setzt Foucault an.44

Worin liegt die Unterjochung, fragt man sich da. In Foucaults genealogischen

Schriften wird klar, dass er in Anlehnung an Nietzsche jede Art vonWissen und so-

mit auch das historischeWissen als Macht/Wissen-Korrelat versteht, das diskursiv

wirkt. Das bedeutet kurz gesagt: Auch Wissen über die Geschichte ist umkämpf-

tes Wissen. Und sehr eindrücklich besagt seine Vorlesung In Verteidigung der Gesell-

schaft, dass die Geschichte von den hegemonialen Siegern des andauernden Krie-

ges am Grunde der Gesellschaft geschrieben wird. Jede Auslegung der Geschichte

wirkt auf gesellschaftliche Strukturen im Hier und Jetzt. Universale Geschichten

sind immer Schimären und unterdrücken die Verlierer.45

Foucaults Anspruchwar es somit,mit der Genealogie die oppositionelle Geschichte

zu schreiben und die Ungehörten bzw. die Unterdrückten, die nicht teilhaben kön-

nen, einer Teilhabe zuzuführen, indem man sie hör- und sichtbar macht. Er setzt

diese oppositionelle Geschichte an die Stelle einer in seinen Augen zu euphorischen

Sieges-Geschichte des souveränen Subjekts des Humanismus.46 Erst aus dieser

Flucht heraus lassen sich seine archäologisch-genalogischen BücherWahnsinn und

Gesellschaft oder auch Überwachen und Strafen in ein größeres Bild einordnen:47 Es

geht nicht darum, weltgeschichtliche Totalitäten (als die man die ›episteme‹ noch

44 Vgl. Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973, S. 9-47.

45 Vgl. Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France

1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999.

46 Vgl. hierzu Kapitel 2.2 dieser Arbeit.

47 Man muss an dieser Stelle festhalten, dass Foucault erst ab Mitte der 1970er Jahre diese

Unterordnung der archäologischen Schriften unter die Methode der Genealogie vornimmt.

Hierzu und zu der Frage, ob es einen Bruch in Foucaults Denken zwischen Archäologie und

Genealogie gibt eignet sich hervorragendals Lektüre der Sammelband vonMichael Kelly. Vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 33

missverstehen konnte) aufzuzeigen, sondern die äußerst diskontinuierlichen, ein-

schlägigen Diskurse, die zur Etablierung der einsperrenden Vernunft gegenüber

dem Wahnsinnigen als auch dem veränderten Umgang mit Strafgefangenen von

grausamer Bestrafung hin zu seelischer Optimierung, aufzuzeigen.48 Und das al-

les geschah im Namen des Subjekts. Hier liegt Foucaults bis heute aktuelle Kritik.

Foucault wechselt von der diskurs-strukturalistischen Verfolgung der ›episteme‹

hin zum Leitbegriff des Dispositivs. Es gibt nicht »die Geschichte« der Humani-

sierung im Umgang mit Wahnsinnigen und Strafgefangenen, sondern es gibt dis-

kontinuierliche, gesellschaftliche Macht/Wissen-Korrelate, die im Mittelalter jene

sichtbare Gewalt auf den Körper notwendig machten, die wir aus einem neuerli-

chen Macht/Wissen-Korrelat heraus als grausam empfinden und heute die Gewalt

auf die Optimierung der Seele undUnversehrtheit des KörpersWert legt. Gewalt ist

es in jedem Fall, denn hinter jedem historischen Diskurs steht die dem Einzelnen

nicht zugängliche Setzung, die grausame Gewalt des rächenden Königs oder die

klinisch-medizinische Gewalt, die vom panoptischen Blick (frz. regard) ausgeht.49

Daher rührt auch die bekannte methodologische Formel seiner Genealogie, eine

Verbindung zwischen Geschichte und dem Leib herstellen zu wollen:

»Die Genealogie stellt als Analyse der Herkunft eine Verbindung zwischen Leib

und Geschichte her. Sie soll zeigen, dass der Leib von der Geschichte geprägt und

von ihr zerstört wird.«50

Wichtig für den Fortgang dieser Arbeit ist es, schon an dieser Stelle auf einen

entscheidenden Unterschied zwischen Foucaults und Jüngers Geschichtsverständ-

nis hinzuweisen: Selbstverständlich lehnt Foucault den Spengler’schen und Jün-

ger’schen51 Ansatz der Morphologie und Gestaltphilosophie implizit in seiner Ar-

chäologie desWissens ab,weil Letztere anstelle des Subjekts derMenschheit/des Sub-

jekts im Liberalismus als Treiber der Geschichte nun die metaphysische Gestalt

bzw. die »Kultur« zu einem Subjekt und zu einem Telos bzw. zu einem »Ursprung«

stilisierten. Foucault will sich des Telos und des Ursprungsdenkens gänzlich ent-

ledigen und anstelle dessen die Logik der »Herkunft« setzen.52 Die Herkunft der

Geschichte deutet auf die Irrtümer, die Diskontinuitäten und vor allem auf die Ein-

prägungen der Geschichte in den Leib hin. Habermas wird darauf hinweisen, dass

Kelly, Michael: Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cambridge:

MIT Press 1994.

48 Vgl. ebd.

49 Vgl. hierzu Kapitel 2.2 dieser Arbeit.

50 Foucault,Michel: Nietzsche, die Genealogie, dieHistorie, in: Stingelin,Martin (Hg.): absolute

Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S. 104.

51 Jünger und Spengler werden hier in einemAtemzug genannt, da hinsichtlich dieserMorpho-

logie ihr Ansatz ähnlich ist. Vgl. hierzu Kapitel 2.2.2 dieser Arbeit.

52 Vgl. Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

auch Foucault einerseits das Entledigen des Ursprungs nicht so recht gelingt, doch

darauf wird die folgende Studie noch zurückkommen. Entscheidend ist hingegen,

dass sowohl Jüngers als auch Foucaults Verständnis der Geschichte einen paralle-

len Effekt haben: Beidemachen einenMechanismus sichtbar, in dem das Politische

als leibhaftiger Kampf erscheint. Und sie machen beide eine Einschreibung des Le-

bens in die moderneMacht sichtbar. Foucault und Jünger beschreiben diese beiden

Phänomene sehr ähnlich – die vorliegende Arbeit leitet daraus einen typisch bio-

politischen Blickwinkel auf die Moderne bzw. auf den Liberalismus. Für Foucault

ist die Genealogie diejenige Wissenschaft, welche das Feld des Kampfes um An-

erkennung der Unterdrückten und Verlierer sichtbar macht. Für Jünger steht ein

Wille zur Macht im Mittelpunkt der Geschichte.53 Nicht im Verständnis dessen,

was Geschichte bedeutet und nicht einmal in dem, wen man hörbar/sichtbar ma-

chen will oder darin, wieman nun zur TotalenMobilmachung steht (Das Sehen von

Gestalten und die Unterordnung des Einzelnen unter diesen totalitären Imperativ

sei ein revolutionärer Akt, meinte ja Jünger, wohingegen Foucault den Einzelnen

gegen dieses überbordende totalitäre Staatliche in seinem Engagement für die Ge-

fangenen bspw. schützen wollte), sind sie sich einig. Doch sie sind gleichermaßen

darauf erpicht, das Politische als Folgendes zu entlarven: als existenzialistischen,

diskursiven Krieg, an dessen Anfang und Ende stets der physische Krieg zu finden

ist. Und sie wollen aufzeigen, wie eine metaphysische bzw. hegemoniale Macht

sich zunehmend über (neo-)liberale Mechanismen in das Leben einschreibt. Das

wird die folgende Arbeit herausarbeiten.

1.2.4 Zwischenfazit

Wie kommt die folgende Arbeit nun von Max Webers Idealtyp, Ralph Webers Poli-

tischer Ideengeschichte als Überlappung von Politik, Ideen und Geschichte sowie

Foucaults Archäologie und Jüngers Gestaltphilosophie zur konkretenMethode? Ziel

der vorliegenden Arbeit ist es, einen Typus des politischen Denkens zu konstruie-

ren, welcher im Max Weber’schen Sinne für vergleichende Forschung im Gebiet

der politischen Ideengeschichte genutzt werden kann. Es handelt sich somit um

eine Vorarbeit. Ganz im Sinne von Ralph Weber versuche ich, die politische Ide-

engeschichte hierbei weniger als die historische Nachzeichnung wiederkehrender

Ideen zu verstehen, sondern eher als offenes Feld, in dem politische Praxis, po-

litische Ideen und das Verständnis dessen, was Geschichte ist, stets neu ausge-

handelt werden. Und nun zum entscheidenden Punkt für das konkrete Vorgehen:

Foucaults und Jüngers Geschichtsverständnisse betonen beide diese umkämpfte

Offenheit historischer Wahrheiten und stellen beide die liberale Konzeption einer

Fortschrittsgeschichte (in ihren verschiedenen Facetten) biopolitisch infrage. Mein

53 Vgl. hierzu Kapitel 2.2 dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 35

methodischer Ansatz besteht nun darin, mich auf die Ebene dieses umkämpften

historisch-politischen Diskurs zu begeben, auf dem sich sowohl Foucault als auch

Jünger befinden: Und konkret ist dies für beide der seit der Französischen Revolu-

tion vorherrschende bürgerlich-liberale Diskurs.54

Am Ende dieser Arbeit wird kein Typus im Sinne einer Goethe’schen Urpflan-

ze55 stehen. Vielmehr wird durch diese Arbeit ein Typus des politischen Denkens

sichtbar, der ausschließlich als Beitrag zum liberal-bürgerlichen Diskurs zu verste-

hen ist. Dieser Diskurs ist überhaupt erst der figurative Rahmen des Jünger’schen

und Foucault’schen Denkens. Auf typologische Art und Weise an Jünger und Fou-

cault heranzutreten, stellt eine bestimmte Art und Weise dar, der grundsätzlichen

Herausforderung der Ideengeschichte zu begegnen, zwischen dem Überzeitlichen

und dem Kontextuellen/Materiellen vermitteln zu müssen. Diese Arbeit begegnet

der so benannten Herausforderung mit dem Typischen.

1.2.5 Implikationen für die konkrete Vorgehensweise

Zuallererst kann somit festgehalten werden, dass es sich bei der vorliegenden Stu-

die um keinen Vergleich zweier Theoretiker handelt. Ein vergleichendes Vorgehen

würde verlangen, zweiWerke werkimmanent zu bearbeiten und dann miteinander

in Relation zu setzen, sie im zeitlichen Verlauf zu betrachten und zentrale Axio-

me, Methoden, Begriffe und Aussagen miteinander zu vergleichen.56 Hier wäre

es sicherlich interessant, ähnliche Verschiebungen im Denken Jüngers und Fou-

caults im zeitlichen Ablauf ihres Wirkens aufzuzeigen. Im vorliegenden Disserta-

tionsprojekt bilden nicht die Werke zweier Denker den Ausgangspunkt, sondern

der Typus des politischen Denkens in der Moderne, der das Politische grundle-

gend vom Körper und vom Kampf her organisiert und eine zunehmende Macht

über das Leben als Signum der Moderne versteht. Diese Arbeit geht folglich vom

methodologischen Grundverständnis aus, dass eine Suche nach Typen im Sinne

des denkenden Ordnens von politischen Theorien beim Verstehen derselben hel-

fen kann. Doch diese Arbeit räumt den Ideen keinen überzeitlichen Status ein,

distanziert sich von der Vorstellung einer ewigen Wiederkehr des Gleichen und

54 Ernst Jünger nutzt den Begriff der »bürgerlichen Welt« sehr häufig. In den Adnoten zum Ar-

beiter erläutert er – beinahe nebenbei – dass er mit dieser dieWelt meint, die durch die »Re-

volution von 1789« entstanden sei und in der sich das Abendland bis zum Ersten Weltkrieg

befunden habe. Vgl. hierzu Jünger, Ernst:Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963,

S. 358.

55 Dies sei hier angemerkt, um einen Unterschied zu signalisieren zwischen dem Jünger’schen

Begriff des Typus, der sich eher an Goethe orientiert, und demBegriff des Typus, der in dieser

Arbeit verwendet wird. Näheres zum Jünger’schen Typus findet sich in Kapitel 5.2.2.

56 Vgl. Weber, Ralph: Politische Ideengeschichte. Interpretationsansätze in der Praxis, Göttin-

gen: UTB, 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

von letzten (anthropologischen) Motiven, die die Geschichte der Ideen über zwei

Jahrtausende in letzte Typen einteilen ließe. Diese Arbeit beschränkt sich selbst,

indem sie sich mit Typen des modernen politischen Denkens beschäftigt. Und noch

weitergehender: Sie beschäftigt sich mit einem Typus des politischen Denkens in

der Moderne.

Daraus folgt, dass in dieser Studie dieWerke der beiden Autoren nicht als Gan-

zes herangezogen undmiteinander verglichen werden. Vielmehr werden figurative

Texte aus dem Werk herausgezogen und nach den Schlüsselkonzepten »Körper«,

»Kampf« und »Biomacht« hermeneutisch befragt. Durch diese Befragung soll der

Typus Kontur und Form gewinnen. Die Befragung zu diesen Schlüsselkonzepten

wird kontrastiv erfolgen und sich über weite Teile dieser Arbeit vor allem auf Pri-

märtexte der beiden Autoren fokussieren. Bei der Deutung zentraler Konzepte der

beiden Autoren greift die Arbeit auf den Forschungsstand hierzu zurück. Tiefer-

gehende Auseinandersetzungen über zentrale Konzepte, wie etwa die Habermas-

Foucault-Debatte, werden nur insofern ausgewertet, so sie von entscheidender Re-

levanz für die Bildung des Typus sind.

Für die vorliegende Arbeit werden grundsätzliche Tendenzen des Werks der

beiden Autoren herausgearbeitet, die über die beiden hinaus typischen Charakter

modernes politisches Denken repräsentieren. So kommt es auch, dass sich die vor-

liegende Arbeit auf bestimmte Auszüge des Werks der beiden Autoren beschränkt.

Ausgangspunkt der Forschung waren Der Arbeiter und Der Wille zum Wissen. Bei

Ernst Jünger ergab sich in der weiteren Forschung eine Fokussierung auf Haupt-

werke politischer Publizistik in der Weimarer Republik zwischen 1920 bis 1932.

Spätere Werke, die in dieser Arbeit zitiert werden, sollen – mit aller werksimma-

nenten Vorsicht – zur klärenden Erläuterung herangezogen werden. Texte, wie

Maxima – Minima und An der Zeitmauer, hat Jünger bspw. in seiner Gesamtaus-

gabe Sämtliche Werke mit Der Arbeiter in einem Band zusammengefasst. Sie wer-

den daher zu erläuternden Zwecken für bestimmte geschichtsphilosophische und

theoretische Auslegungen der Gestalt des Arbeiters bei Jünger als zum Arbeiter da-

zugehörig hinzugezogen. Von einer tieferen Analyse Jüngers breiten belletristi-

schen Werks in der Folgezeit wird abgesehen, da diese Arbeit vor allem an Jün-

gers Lebensmacht als Signum der Moderne interessiert ist. Michel Foucaults Werk

ist ebenso einzugrenzen. Schwerpunktmäßig beschäftigt diese Arbeit sich mit sei-

nem Konzept der Biomacht und somit mit Foucaults genealogischer Phase in den

1970er Jahren. Somit stehen im Zentrum dieser Arbeit Überwachen und Strafen, Der

Wille zum Wissen sowie seine Vorlesungen in den späten 1970er Jahren. Da Fou-

cault mit seinen archäologischen Schriften, wie etwa Die Ordnung der Dinge, nicht

bricht, sondern sie neu einordnet vor demHintergrund des zunehmenden Einflus-

ses Nietzsches auf sein Werk in Nietzsche, die Genealogie, die Historie, greift diese

Arbeit auch auf seine Bücher der 1960er Jahre zurück. Da jedoch im Zusammen-

hang mit der Biomacht der nietzscheanisch inspirierte Foucault der Genealogie im

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 37

Vordergrund steht, ist hier anzumerken, dass seine archäologischen Schriften vom

späteren Foucault her rezipiert werden. Auch bei Foucault wird auf eine ganze Rei-

he an Sekundärliteratur zurückgegriffen, um zentrale Konzepte besser verstehen

zu können. Der Einfluss von »Vordenkern« sowie die Einschätzungen zum Werk

der beiden Autoren von Weggefährten wie etwa Oswald Spengler, Carl Schmitt,

Martin Heidegger und Friedrich Nietzsche für Jünger sowie Jacques Rancière, Paul

Veyne, Gilles Deleuze sowie ebenfalls Nietzsche bei Foucault soll ebenso zur bes-

seren Einordnung zentraler Konzepte mitberücksichtigt werden. Dieser hier um-

schriebene Textkorpus geht konzentrisch von Ernst Jüngers metaphysischer Ge-

staltphilosophie sowie Michel Foucaults Machtanalytik aus. Denn hier verdichten

sich Krieg und Körper als entscheidende Facetten zu einem (bio-)politischen Para-

digma. Man muss die Gestaltphilosophie Jüngers und die Machtanalytik Foucaults

verstehen, um dieThese von der Biomacht als Signum derModerne überhaupt ver-

stehen und einordnen zu können. Und ausgehend von diesem Verständnis soll ein

Typus herausgearbeitet werden. Daher setzt dieses Dissertationsprojekt an dieser

Stelle an und der folgende Forschungsstand fokussiert sich daher auch auf diese

beiden Konzepte.

Ziel der Arbeit ist es, einen Typus zu konstruieren, um zukünftiger ideenge-

schichtlicher Arbeitmithilfe eines Idealtypus als Orientierung zu dienen.Der Autor

ist sich bei der methodologischenWahl bewusst, dass es MaxWeber in seinerWirt-

schaft und Gesellschaft zuvorderst um empirische Sozialforschung ging, also darum,

»soziologische Gesetze« über das Handeln von Menschen aufzustellen. Um Empi-

rie und um Gesetze über das menschliche Handeln geht es in diesem Dissertati-

onsprojekt freilich nicht. Doch Webers Ansatz, mit Idealtypen das große Gewirr

des Gesagten und Getanen zu ordnen, möchte ich mir für dieses politisch-philo-

sophische Arbeiten zu eigen machen. Ich denke, dass dieser grundsätzliche Ansatz

des denkenden Ordnens mit Idealtypen auch im Bereich der politischen Philoso-

phie fruchtbar ist. Aus dieser Vorüberlegung heraus sollte die methodologische

Wahl betrachtet werden. Methodologisch hilft der Ansatz, einen Typen politischer

Theoretisierung durch Überhöhung polemischer/antagonistischer Abgrenzungen

zu anderenTheorien zu erhalten. Dieser Zugang trägt dazu bei, aus so verschiede-

nen Denkansätzen, Denkzugängen sowie diametral unterschiedlichen taktischen

und strategischen politischen Zielen im Kern ein gemeinsames Feld erscheinen zu

lassen, dem die hier behandelten Texte allesamt zugehören. Somit ist diese Arbeit

ein konkreter Beitrag zur politischen Ideengeschichte.

1.2.6 Über den Mehrwert einer solchen Studie

An dieser Stelle kommt die vorliegende Arbeit noch einmal auf Walter Reese-

Schäfer zurück. In seinem Buch Politische Theorie der Gegenwart in fünfzehn Modellen

nutzt er eine interdisziplinäre Diskursanalyse. Interessant ist hierbei die Begrün-

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

dung seiner methodologischen Wahl: In Anlehnung an Michel Foucaults zwei

Vorlesungsreihen Geschichte der Gouvernementalität I und II definiert Reese-Schäfer

die maßgeblichen Beiträge der Politischen Theorie anhand des Kriteriums, dass

sie Antworten zu Fragen geben, die der Liberalismus als diskursbeherrschende

Theorie seit der Französischen Revolution aufgeworfen habe. »Ideen haben Konse-

quenzen«57 und somit haben ›falsche‹ Ideen fatale Folgen – so spielt die Kritik in

der Politischen Theorie, die Reese-Schäfer hervorhebt, eine große Rolle. Politische

Theorien solle man als »Modelle« verstehen, die an bestehenden, hegemonialen

Theorien etwas kritisieren, etwas verändern wollen, weil sie ›falschen‹ ›richtige‹

Ideen gegenüberstellten. Somit beschränkt sich Reese-Schäfer in diesem Band

auch auf das jeweils »Wesentliche« und die wesentliche Kritik bzw. Ergänzung

des Liberalismus. Für ihn ist dies die adäquate Übersetzung des hermeneutischen

Grundprinzips – »[…] man versteht eine Theorie erst dann, wenn man rekonstru-

iert hat, auf welche Frage sie die Antwort darstellen soll«.58 Er verwendet folglich

die Texte und die Theorien, welche wirklich Grundfragen der politischen Theorie

unserer Zeit beantworten, anstatt auf neokonservative Denker einzugehen, deren

Klage über den Verfall des politischen Denkens sich in eher rekonstruktiven

Werken über die politische Ideengeschichte zeigt. Für Reese-Schäfer stellen diese

daher Narrationen dar und sind keine konkret politischen Schriften. Ganz zu

Beginn führt er über den Konservatismus, der in seiner Aufzählung nicht vor-

kommt, aus, dass diese nicht aufgeführt sind, »denn im Grunde sind konservative

Haltungen und Attitüden nach Edmund Burke nicht mehr ernsthaft theoretisiert

worden«.59

Ich beginne meine Arbeit, aus den oben formulierten Gründen, mit demsel-

ben Grundimpetus: politische Theorien als Modelle zu verstehen, die den diskurs-

beherrschenden Liberalismus kritisieren. Doch anstatt nun das geschlossene und

werkimmanente Konzept des »Modells« zu verwenden, geht es mir darum, eine

Art der Kritikform am Liberalismus aufzuzeigen, die sich im Raum zwischen Ernst

Jünger und Michel Foucault aufspannen und zu einem Typus des politischen Den-

kens komplettieren lässt. Meine feste Überzeugung ist es, dass ein solch typolo-

gisches Vorgehen hilft, sowohl die Ideengeschichte des 20. Jahrhunderts (wie et-

wa bei Jan-Werner Müller) zu vervollständigen als auch gleichzeitig Missverständ-

nissen bei Michel Foucault vorzubeugen, wie Reese-Schäfer ihnen aufliegt, wenn

er das politische Denken Foucaults auf den Gedankengang der Gouvernementali-

tätsstudien reduziert. Oder auch den Fehler zu vermeiden, Michel Foucault wegen

57 Reese-Schäfer, Walter: Politische Theorie der Gegenwart in fünfzehn Modellen, München:

Oldenbourg 2006, S. 1.

58 Ebd., S. 2.

59 Ebd., S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 39

ebenjener Vorlesungen als Neoliberalen darzustellen, der sich am Ende seines Le-

bens mit dem Liberalismus versöhnt habe.60 Politische Theorien zeichnen sich da-

durch aus, dass sie Antworten auf konfliktträchtige Fragen aktualisieren, dass sie

Antworten auf politische Probleme darstellen. Sie stellen den Versuch dar, Akteu-

ren in Regierungssystemen Instrumente zur Etablierung, zur Reform, zumWider-

stand, zur Revolution sowie zum Diskurs über die Legitimität von Herrschaft an

die Hand zu geben. Michel Foucault und Ernst Jünger werden beide dahingehend

als politischeTheoretiker betrachtet, insofern sie eine Antwort auf diese genannten

Fragen geben. Noch konkreter wird in dieser Arbeit auf diese beiden Theoretiker

imRahmen der politischenTheorie in der spezifischen Frage über das Politische re-

kurriert. Jeder, dermit derHoffnung an diese Studie herantritt, nach deren Lektüre

eine bessere Einordnung der genannten Figuren Foucault und Jünger in Kategori-

en wie ›Links‹ und ›Rechts‹, ›Konservative Revolution‹ und ›Postmarxismus‹ oder

›Neoliberalismus‹ vornehmen zu können, der wird feststellen, dassmeine typologi-

sche Herangehensweise weniger diese Kategorien festigt, denn eher diese Katego-

risierungen infrage stellt und Neues aufzeigt. Hinter den so grundverschiedenen

Positionen von Jünger und Foucault wird diese Arbeit einen einheitlichen Typus

des modernen politischen Denkens identifizieren, welcher schon seit dem frühen

20. Jahrhundert offenbar wurde und der die epochemachenden Zäsuren des Jahr-

hunderts 1917-19, 1945 sowie 1989 überdauert hat.

1.3 Aufbau der Arbeit

Die konkrete Forschungsfrage, die in Kapitel 1.1 vorgestellt wurde, lautet: Gehören

die konträren Positionen Ernst Jüngers und Michel Foucaults demselben biopoli-

tischen Typus des politischen Denkens an, der eine zunehmende Macht über das

Leben als Signum der Moderne versteht und das Politische grundlegend vom Kör-

per und vom Kampf her strukturiert?

Die vorliegende Arbeit geht von der Hypothese aus, dass die Forschungsfrage

zu bejahen ist: Jüngers metaphysische Gestaltphilosophie und Foucaults Biomacht

sind demselben Typus des politischenDenkens zuzuordnen.Daher besteht die Vor-

gehensweise der vorliegenden Arbeit darin, einen Typus aus den beiden Textkor-

pus herauszulesen, die in Kapitel 1.2 eingegrenzt wurden. Die vier Hauptkapitel 3,

4, 5 und 6 werden die textanalytische Typenbildung leisten. Sie werden vier Sätze

des Typus formulieren. Mit den Themengebieten in Kapitel 4, 5 und 6, Rationalität,

Subjekt und Krieg, wird deutlich auf eine Zweiteilung des politischen Denkens in

60 Vgl. hierzu etwa die Diskussion um den Band von Zamora, Daniel/Behrendt, Michael: Fou-

cault and Neoliberalism, Cambridge: Polity Press 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Moderne abgestellt. Die liberalen politischen Theorien tragen eine bestimm-

te Vorstellung von rationalem Universalismus, souveräner Subjektivität und dem

Politischen als Funktion der Verständigung in sich. Der hier konturierte Typus ist

in agonaler Abgrenzung zu diesem liberalen Begriffsrahmen zu verstehen. Diese

drei Sätze des Typus sind folglich nur zu verstehen in ihrer Abgrenzung zum li-

beralen Begriffsrahmen politischen Denkens. Satz eins des Typus zur Biomacht

wird in Kapitel 3 behandelt. Dieser ist Dreh- und Angelpunkt der vorliegenden Ar-

beit. Daher gibt auch die Biomacht/Biopolitik diesem Typus ihren Namen. Denn

im Aspekt der Biomacht berühren und kreuzen sich der Angriff auf die univer-

sale Rationalität, auf das souveräne Subjekt und das Politische als Verständigung.

In der biopolitischen Demaskierung der Geschichte der Moderne als zunehmender

Vereinnahmung der Körper und des Lebens in eine Logik totaler Verwertung steckt

von sich aus nämlich schon das Bild einer instrumentellen Vernunft der Moderne,

eines nur scheinbar souveränen Subjektes und eines strategischen Verständnis-

ses von Politik. Dieser Arbeit geht es jedoch nicht um eine bestimmte theoreti-

sche Zwangsläufigkeit, die sich zwischen den einzelnen Aspekten auftut. Es geht

der vorliegenden Arbeit vielmehr um die Darstellung des Typus in seinen Facetten

bei gleichzeitiger Berücksichtigung unterschiedlicher Ausprägungen. Jünger und

Foucault denken einzelne Aspekte völlig unterschiedlich – doch im typologischen

Blickwinkel wird das Gemeinsame im Grundsätzlichen für die politische Theorie

deutlich. Darin liegt die Stärke der angewandten Methode. So sind die Kapitel 3 bis

6 auch kontrastiv aufgebaut. Sie sind jeweils wie eine Pyramide zu betrachten: Von

den vielfältigen Varianten hin zum eindeutig Typischen. Die Fragestellungen, die

die Kapitel 3 bis 6 aufbringen, sind, wie gesagt, ausgehend von der Hypothese der

Arbeit ausgewählt worden. Was verstehen die beiden Autoren unter Biomacht/Le-

bensmacht, unter der Einschränkung der Rationalität, dem Tod des souveränen

Subjekts und welchen Zugang zur Frage des Politischen als Krieg haben sie? An-

statt nun gleich einen einheitlichen Text in jedem Kapitel darzubieten, geht diese

Arbeit den Weg, vom konkreten Fall auszugehen und zwei hermeneutische Befra-

gungen parallel anzustellen. Inwiefern spricht Jünger zum Beispiel vom Tod des

Subjekts und inwiefern Foucault? Es ist nämlich nicht identisch,wenn der eine vom

Tod des bürgerlichen Individuums in Langemarck spricht und der andere vom Tod

des Menschen in den Humanwissenschaften. Beide haben völlig unterschiedliche

Motive und verfolgen unterschiedliche Ziele. Doch es hat ähnliche politisch-philo-

sophische und ideengeschichtliche Implikationen. Es geht dieser Arbeit darum, in

den unterschiedlichen Fällen den typischen Beitrag zur politischen Ideengeschich-

te zu erkennen und nicht, sie als das Gleiche darzustellen. Daher sind die Kapitel 3

bis 6 auch jeweils in drei Abschnitte unterteilt. Einmal in die Befragung der Texte

von Foucault, dann in jene von Jünger, um in beiden jeweils in einem Zwischenfa-

zit das Typische herauszuarbeiten.Das Typische wird dann im dritten Unterkapitel

auf einer einzigen Seite in einem Satz des biopolitischen Typus auf den Punkt ge-

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 41

bracht. Dieser Aufbau soll Vielfalt nachvollziehbar auf Typisches reduzieren. Ich ha-

be schon angedeutet, dass die jeweils vorausgehenden zwei Unterkapitel (eines zu

Foucault und eines zu Jünger) nicht einfach nur werkimmanent deskriptiv, chrono-

logisch oder begriffsgeschichtlich zu verstehen sind, sondern zielorientiert von der

Hypothese ausgehend die Textausschnitte nach dem biopolitischen Typus befra-

gen. Das bedeutet, dass jedes Unterkapitel letztlich schon eine Analyse bezogen

auf die Fragestellung des Typus im jeweiligen Kapitel und dieser ganzen Arbeit

darstellt.

Nun bleibt freilich noch die Frage offen, was es mit Kapitel 2 dieser Arbeit auf

sich hat. Lange Zeit in der Entstehung dieser Arbeit war dieses überhaupt nicht

geplant. Es wird auch durch einen kurzen Blick auf seine Kapitelstruktur deutlich,

dass es nicht parallel zu den anderen vier Kapiteln verläuft. Es ist nicht Teil der

konkreten Typenbildung, sondern als notwendige Vorarbeit zu verstehen. Im Lau-

fe der Forschungen über Biomacht und Lebensmacht ist deutlich geworden, dass

an einer Stelle in dieser Arbeit das Geschichtsverständnis dargestellt werdenmuss,

gegen das sich der Typus des politischen Denkens, der hier herausgearbeitet wird,

richtet. Dem biopolitischen Argument liegt ein bestimmtes Verständnis der Ge-

schichte zugrunde. Diese Arbeit muss daher dasThema der Genealogie aufgreifen.

Zu Beginn war diese Beschäftigung mit der Genealogie Nietzsches lediglich als

Unterkapitel für das jetzige Kapitel 3 zur Biomacht gedacht. Ab einem gewissen

Zeitpunkt im Fortgang dieser Arbeit wurde jedoch deutlich, dass letztlich Nietz-

schesWille zur Macht ein entscheidender Dreh- und Angelpunkt für Ernst Jüngers

Gestaltphilosophie und Michel Foucaults Biomacht ist. Diese wichtige Parallele

sollte meines Erachtens nicht in eines der systematischen Unterkapitel eingeord-

net werden.Denn es stört ausmethodologischenGründen ebendiese.Kapitel 2 stellt

nämlich tatsächlich erst einmal nicht den Typus in denMittelpunkt, sondern arbei-

tet die genealogische/gestaltphilosophische Methode der beiden Autoren heraus.

Foucault gibt uns in einem relativ kurzen und doch sehr zentralen Text mit dem

TitelNietzsche, die Genealogie, die Historie seine Überlegungen undmethodologischen

Implikationen aus Nietzsches Spätwerk mit auf denWeg. Dieser wird in Kapitel 2.1

daher auch recht straff auf den Punkt gebracht. Jüngers Auffassung über die Ge-

schichte ist auch stark von Nietzsche geprägt. Doch da Jünger essayistischer als

Foucault schrieb, ist es notwendig, hier mehr Sekundärliteratur heranzuziehen.

Zudem kommt hinzu, dass er Nietzsches Lebensphilosophie über Oswald Speng-

lers zentrale Texte Der Untergang des Abendlandes und Preußentum und Sozialismus

aufnimmt. Daher geht diese Arbeit auch in Kapitel 2.2 den ›Umweg‹ über Spengler

und nimmt einiges an Sekundärliteratur auf. In Kapitel 2.3 geht es dann konkret

um das Geschichtsbild in Der Arbeiter und zur Einordnung und zum besseren Ver-

ständnis des organisch-konstruktiven Kerns um das deutlich später verfasste An

der Zeitmauer. Hier muss angemerkt werden, dass Jünger An der Zeitmauer selbst in

Band 6 seiner Gesamtausgabe Sämtliche Werke neben Der Arbeiter gestellt hat. Die

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Darstellung des Verlaufs von Jüngers Nietzsche-Rezeption und die Abkehr vomHe-

roismus/der Gestaltphilosophie dienen nicht so sehr einer werkimmanenten Ana-

lyse, sondern sollen den biopolitischen Kern seiner Arbeit – der auch in An der Zeit-

mauer trotz der Abkehr von vielen Punkten bestehen bleibt – stärker verdeutlichen.

Zudem soll dieses Festhalten an der biopolitischen Perspektive über den Bruch von

1945 hinweg auch zeigen, dass es sich nicht um ein isoliertes Phänomen in denWir-

ren der Zwischenkriegsjahre handelt, sondern um eine Zeitdiagnose, die einen der

bedeutendsten deutschen Schriftsteller des 20. Jahrhunderts auch darüber hinaus

umtrieb.

Abschließendmöchte ich anbringen, dass diese Studie keine eigene Nietzsche-

Exegese betreibt. Diese soll Experten für dieses doch so komplexe und unüber-

schaubare Feld überlassen bleiben. Letztlich ist eine solche eigene Exegese Nietz-

sches für diese Arbeit auch nicht relevant. Der Schwerpunkt dieser Studie liegt auf

den Kapiteln 3 bis 6. Die Arbeit schließt in Kapitel 7 mit einer Zusammenfassung der

Ergebnisse.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie

Dieser Arbeit steht mit Kapitel 2 eines voran, welches ein erstes Fundament für die

Konstruktion eines neuen Typus des politischen Denkens legen soll. Bevor die bio-

politischen Antworten auf die Frage des Politischen sowohl im Denken von Ernst

Jünger als auch Michel Foucault analysiert werden, wird dieses Kapitel eine theo-

retische Grundlage in der Auseinandersetzung mit der Geschichte schaffen. Es er-

scheint praktischer, das Thema des Historismus, der Geschichtsphilosophie und

die genealogischen Antworten Ernst Jüngers und Michel Foucaults voranzustellen,

als sie in den Hauptkapiteln mit zu bearbeiten. Es steht hinter diesem Aufbau der

Arbeit die Überzeugung, dass Jüngers und Foucaults biopolitischer Blick auf das

Politische nur vor demHintergrund ihres vonNietzsche geprägten, genealogischen

Blick auf die Geschichte zu verstehen ist. Doch weder ist ein Text Nietzsches mit

einem anderen Text Nietzsches zu vergleichen – noch rezipieren Jünger und Fou-

cault ihn auf dieselbe Art und Weise. Das wird im Folgenden herausgearbeitet. Bei

beiden Autoren ist die Frage nach der Geschichte (der Moderne) eine von entschei-

dendem Rang. Dieses Kapitel dient dazu, diesen Verständnissen in ihren konver-

gierenden und durchaus divergierenden Momenten näherzukommen. Ernst Jün-

ger und Michel Foucault sind ohne Nietzsche nicht zu verstehen. Darüber hinaus

ist auch der hier beschriebene Typus des politischen Denkens nicht ohne Nietzsche

zu verstehen.

2.1 Zwischen Nietzsche und Foucault:
der Anspruch der Gegen-Geschichte

Nietzsches Philosophie ist maßgeblich als Kritik an der klassischen Geschichts-

philosophie sowie am Historismus zu verstehen. Die Kritik an der Geschichtsphi-

losophie war bei Nietzsche nichts Neues. Schon mit der Formulierung der The-

sen des Fortschritts und der Vollendung der Menschheit, wie etwa beim Marquis

de Condorcet, gingen schwerwiegende Einwände von Kritikern einher. Berühmtes

Beispiel ist etwa Jean-Jacques Rousseau, der die Fortschrittsgeschichte der klassi-

schen Geschichtsphilosophie mahnend in eine Art der Verfallsgeschichte umfor-

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

mulierte. Das ist ein Topos, welcher im Zusammenhang der Kritik an Geschichts-

philosophie und Historismus etwa bei Walter Benjamin oder auch bei Adorno und

Horkheimer im Konzept der instrumentellen Vernunft wiederkehren wird. Karl

Marx ist wohl einer der berühmtesten Kritiker der Geschichtsphilosophie, der je-

doch den Fortschrittsoptimismus in Hegels Werk nicht gänzlich verwarf, sondern

durch eine Kritik an den bürgerlichen Zuständen eine emanzipative Lesart der

Geschichte wissenschaftlich zu etablieren versuchte. Mit Rousseau kritisiert Marx

die bürgerliche Gesellschaft, doch im Gegensatz zu ihm sieht er die Möglichkeit,

durch einen alternativen nicht-bürgerlichen Einsatz des technischen Fortschritts

die Lebensbedingungen für die Mehrheit der Menschheit deutlich zu verbessern.

Dieser Marx’sche Glaube an die emanzipativen Potenziale des technischen Fort-

schrittes veranlasst eine ganze Reihe von linken Denkern des 20. Jahrhunderts

wiederum nach den Erfahrungen des Terrors und des Totalen Krieges zu einer Ab-

wendung von Marx’ Fortschrittsoptimismus. Vertreter der Kritischen Theorie, wie

etwa die schon genannten Walter Benjamin, Theodor W. Adorno und Max Hork-

heimer, wie auch französische Nachkriegsphilosophen, etwa des Strukturalismus

oder der Neuen Philosophie, machen sich an eine Reinigung des Marxismus von

den Resten der aufklärerischen Geschichtsphilosophie. Vor dem Eindruck der zwei

Weltkriege, dem Faschismus, der Atombombe und nicht zuletzt dem Stalinismus

erschien vielen Linken Marx’ Gläubigkeit an den Fortschritt als nicht mehr halt-

bar, wie ganz generell auch das Fortschrittsdenken der Aufklärung. Adornos und

Horkheimers Versuch einer Aufklärung der Aufklärung in der EssaysammlungDia-

lektik der Aufklärung ist weltbekannt. Nur durch eine Kritik des Vernunftbegriffs

und auch des Geschichtsverständnisses der Aufklärung könne dem stets drohen-

den Umschlagen von Emanzipation zu einem rein instrumentellem »Positivismus«

begegnet werden, der von Beginn an dem Projekt der Aufklärung innewohne.1 Die

Auseinandersetzung mit der Geschichte im 20. Jahrhundert ist jedoch nicht nur

tief geprägt von dieser Denktradition von Rousseau über Marx hin zur Kritischen

Theorie, sondern ist in vielen Ausprägungen auchmaßgeblich von der Kritik Fried-

rich Nietzsches an der Geschichte geprägt. Genau genommen arbeitet sich Nietz-

sche nicht nur an der Geschichtsphilosophie ab, sondern in seinen Schriften über-

wiegen Äußerungen zumHistorismus des Endes des 19. Jahrhunderts.Michel Fou-

cault wird – ganz im Sinne Nietzsches – in seiner Vorlesungsreihe In Verteidigung

der Gesellschaft ebenso den Historismus als ein Identitäten-konstruierendes Dispo-

sitiv delegitimieren, welches der herrschenden »Rasse« im historisch-politischen

Krieg gegen das »Andere« eine legitimierende Geschichte an die Hand gibt. Der so

arbeitende Historiker helfe denMächtigen, das ist Foucaults Kritikpunkt. Der His-

torismus, welcher in Abwendung von der Geschichtsphilosophie zwar nach lokalen

1 Vgl. Adorno, Theodor W./Horkheimer, Max: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Frag-

mente, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 45

und zeitlich begrenzten Identitäten, nach Serien von organischem Wachstum ei-

nes Volkes oder einer herrschenden Gruppe sucht, ist selbst doch nichts anderes

als »Maskerade« und »Karneval«, denn die Geschichte, mit der der Historismus die

herrschende Klasse beglückt, ist eine erfundene Waffe im Kampf um die Macht im

Hier und Jetzt. Seinen eigenen Anspruch zu einer positiven Geschichte erfülle der

Historismus aus verschiedenen Gründen nicht.2 In seinem Buch Archäologie des

Wissens versucht Foucault selbst eine wirklich positivistische Methodologie für die

Geschichtswissenschaft zu entwerfen, die streng eben jede Form der subjektiven

Kontinuitäten, der Identitäten und Ideologien ausblendet und sehr strukturalis-

tisch historische Aussagen nicht in einer zeitlichen Folge untersucht, sondern als

Teile von sich aus sich selbst heraus entwickelnden Strukturen, die er als »Existenz-

bedingungen« für Aussagen bezeichnet. Anstatt sich also im Sinne desHistorismus

mit Ketten und Serien von objektiven Wahrheiten zu beschäftigen, oder wie in der

Geschichtsphilosophie nach teleologischen Bewegungsrichtungen der Vernunft in

der Geschichte zu forschen, besteht Foucaults Programm im Hervorholen des »Ar-

chivs«, im Aufzeigen der disparaten, konflikthaften, gar zufälligen Entwicklung

von Diskursen. Das Archiv beschreibt das Sag- und Unsagbare in jeder Epoche und

Foucault betont in seinen archäologischen Büchern vor allem die Schwellen, an de-

nen die Formationsregeln für Diskurse, die im Archiv zusammengefasst werden,

sich aus teilweise unerklärlichen Gründen verändern.3 Später wird Foucault eher

vom Dispositiv sprechen, das neben diskursiven und epistemologischen Aspekten

auch und vor allem die Machtkomponente beleuchten wird. Foucault stellt somit

das disruptive Moment der Geschichte in den Mittelpunkt: Er zeigt, wie Wissen in

unerwarteten Brüchen wissenschaftlicher Formationsregeln entsteht und nicht in

organisch-linearer Form.

»Anstelle ideengeschichtlicher Linien rekonstruiert er Querschnitte durch ein-

zelne Epochen mit gemeinsamen Strukturen des Wissens wie beispielsweise

die ›Analogie‹ während der Renaissance oder die ›Repräsentation‹ während

der Aufklärung. Derartige Paradigmen, wie man heute sagen würde, bestehen

letztlich in ›diskursiven Formationen‹, worunter jeweils ein bestimmtes System

von Gegenständen, Begriffen und argumentativen Strategien zu verstehen ist.«4

In seinem frühenWirken wendet Foucault sich in seiner Archäologie gegen die Te-

leologie der Geschichtsphilosophie als auch gegen den Historismus. In seinem 1971

erschienenen Aufsatz Nietzsche, die Historie, die Genealogie erweitert Foucault jedoch

seine bisherige Archäologie um den Aspekt der Genealogie, den er bei Nietzsches

2 Vgl. Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France

1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999.

3 Vgl. Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973.

4 Rohbeck, Johannes: Geschichtsphilosophie zur Einführung, Hamburg: Junius 2004, S. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

aufgreift und weiterentwickelt. Für einige Autoren handelt es sich hier um einen

Bruch in Foucaults Werk5 – andere wiederum argumentieren, es handle sich um

eine Fokusverschiebung, jedoch keine Neuausrichtung.6 Doch was versteht nun

Foucault unter der genealogischen Methode in Anlehnung an Nietzsche?

Der Begriff der Genealogie stammt aus dem Altgriechischen und lässt sich in

etwa mit Stammbaum oder Geschlechtsregister übersetzen. Es ist ein Begriff, der

in der Ahnenforschung Verwendung gefunden hat. Konkret greift Friedrich Nietz-

sche den Begriff der Genealogie (im Sinne der Begriffsgeschichte) vonDr. Paul Rée, ei-

nem langjährigen engen Freund, auf, der sich in seinemDerUrsprung dermoralischen

Empfindungen kritisch mit den psycho-sozialen Ursprüngen ethischer Normen (wie

etwa schlechtes Gewissen etc.) auseinandersetzt. Rée kritisiert die Vorstellung, wie

sie etwa von Kant genährt wurde, das schlechte Gewissen sei ein quasi-transzen-

dentaler Indikator für den im Menschen steckenden Gerechtigkeitssinn, der Ego-

istisches als schlecht und Un-Egoistisches als gut befinden würde. Rée kritisiert

diese Entscheidung und historisiert sie – er sucht den historischen Ursprung für

diese moralische Grundentscheidung, die verdrängt wurde.7 Hier lässt sich Nietz-

sche inspirieren, nicht mehr mit den Philosophen nach dem »Ursprung des Bösen

hinter der Welt« zu suchen, sondern der Frage nachzugehen, »unter welchen Be-

dingungen erfand sich der Mensch jene Werturteile gut und böse? und welchenWert

haben sie selbst? Hemmten oder förderten sie bisher das menschliche Gedeihen?«8

Nietzsche lobt Rées »kluges, auch altkluges Büchlein«9 für den Ansatz, der jedoch

Nietzsche nicht weit genug geht. Nietzsche geht es um den »Wert der Moral« für

das Leben und er will die Entwicklung vom Ursprung an bis in unsere Zeit hinein

nachzeichnen, wie Herren- und Sklavenmoral miteinander ringen. Seine haupt-

sächliche Schlagrichtung ist es, mit einer spezifischen Art der Moralgeschichte,

eine Kritik der Werte zu erreichen. Er wendet sich, wie bspw. auch Rée, gegen

eine Mitleidsmoral, die sich genealogisch durch eine Umwertung der Werte, aske-

tische Ideale, Platonismus und das Christentum ergeben habe. Nietzsche will also

aufdecken, wie das Wissen über ein quasi-naturrechtliches, adeliges moralisches

Rechtsempfinden durch Jahrhunderte der Intervention durch Priester und ande-

re Heilsversprecher zunehmend verdeckt und zum Bösen hin umgewertet wer-

5 Vgl. hierzu bspw. die Einlassungen von Karl-Heinz Geiß: Geiß, Karl-Heinz: Foucault-

Nietzsche-Foucault, Die Wahlverwandtschaft, Pfaffenweiler, 1993.

6 Vgl. hierzu etwa Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik, Zum Begriff des Lebens bei

Foucault und Canguilhem, München: Wilhelm Fink 2013.

7 Vgl. Rée, Paul: Der Ursprung der moralischen Empfindungen, Chemnitz: Verlag von Ernst

Schmeitzner, 1877.

8 Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie derMoral. Eine Streitschrift, Frankfurt a.M. und Leipzig,

1991, S. 11.

9 Ebd., S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 47

den konnte.10 Eine solche Philosophie führe dauerhaft zur Selbstertränkung der

Menschheit, da der Wille zur Macht der schwachen Typen zu Mitleid und Medio-

kratie dränge, jedoch der rücksichtslose Gestus des Herrentypus es sei, der »In-

Besitz-nehmen« will, der Held und Cäsar, Heiland und Prophet, dessen Liebe sich

als Liebe zur Menschheit, nicht aber im Mitleid erschöpft und die großen Wer-

ke vollbringt, die die Menschheit in vollem Glanz vollenden würde.11 Begriffe wie

»Menschheit« lehnt Nietzsche hierbei als humanistische Illusion ab, sondern es

gebe nur einzelne Lebewesen, die gemäß dem vitalen Lebensprinzip nach Ausdeh-

nung, Beherrschung und Macht streben – alleine oder in einer Gruppe. Nietzsche

unterzieht die Moral folglich einer Wertprüfung und kommt zum Schluss, es gäbe

»nichts am Leben, was Wert hat, außer dem Grade der Macht – gesetzt eben, daß

Leben selbst Wille zur Macht ist. Die Moral behütete die Schlechtweggekommenen

vor Nihilismus, indem sie jedem einen unendlichen Wert, einen metaphysischen

Wert beimaß und in eine Ordnung einreihte, die mit der der weltlichen Macht und

Rangordnung nicht stimmt: sie lehrte Ergebung, Demut usw. Gesetzt daß der Glau-

be an diese Moral zugrunde geht, so würden die Schlechtweggekommenen ihren Trost

nicht mehr haben – und zugrunde gehn.«12

Nietzsches Genealogie bestehtmethodologisch in der Enthüllung des Entschei-

denden in jeder Wissensordnung und in jeder Moral: des Willens zur Macht. Die

Moral der Aufklärung ist für Nietzsche somit nicht wirklich Ausdruck von Schwä-

che, sondern Ausdruck des Willens zur Macht der Schwachen. Es handle sich hier

ummaskierte Arten des Willens zur Macht.13 Die Genealogie besteht also nicht le-

diglich in einer Ahnenforschung unserer Moralvorstellung, sondern in allererster

Linie in einem ganz bestimmten historischen Moment in einer Demaskierung der

Sprechweisen und der Rhetorik eines historisch-politischen Diskurses, wie Fou-

cault sagen wird, der das Machtstreben einer bestimmten gesellschaftlichen Herr-

schaftsklasse verwischt und dadurch herrscht.14 Foucault wird daher seine Genea-

logie in Anlehnung an Nietzsche auch als eine »history of the present«15 darstel-

len. Kritik der Gesellschaft bedeutet für Foucault die Demaskierung der in ihr gel-

tenden Normen und die Darstellung der sie tragenden Institutionen als aus nie-

deren Realitäten zufällig historisch geworden und nicht als Ergebnis eines Telos

10 Vgl. ebd., S. 14f.

11 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Die Ontologie und die Ethik des Willens zur Macht, in: Kondylis,

Panajotis (Hg.): Der Philosoph und dieMacht. Eine Anthologie, Hamburg: Junius 1992, S. 152.

12 Ebd., S. 158f.

13 Vgl. ebd., S. 159.

14 Vgl. Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France

1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999.

15 McCarthy, Thomas: The Critique of Impure Reason, Foucault and the Frankfurt School, in:

Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cam-

bridge: MIT Press 1994, S. 244 (S. 243-282).

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

oder einer höheren Rationalität. Damit greift er Nietzsche auf, der den Philoso-

phen und den Trägern des Humanismus im Zusammenhang mit seiner Genealo-

gie polemisch zuruft, die Welt sei »der Wille zur Macht – und nichts außerdem!Und

auch ihr selber seid dieser Wille zur Macht – und nichts außerdem!«16 Damit stellt

sich Nietzsches Genealogie in Foucaults Augen außerhalb der Suche nach einem

tatsächlichen Ursprung der Dinge. Foucault begründet in seinem Aufsatz Nietz-

sche, die Genealogie, die Historie ebenjenen Punkt, dass es Nietzsche um die Parodie,

um das Karnevaleske in der historistischen Suche nach Wahrheiten im Ursprung

gegangen sei. Nietzsche deckt eine Art der Philosophie des Lebens auf, die Fou-

cault in dieser Art so nicht mittragen würde, die jedoch Nietzsche zu etwas ver-

anlasst, das Foucault eins zu eins teilt: einer Analytik der Macht als Geschichte.

Philosophischer Hintergrund dieser strategischen Entscheidung Foucaults ist, dass

er nach einer geeigneten Form der Kritik sucht, die unabhängig von normativen

Vorentscheidungen und dem souveränen Subjekt angewendet werden könnte. Die

Möglichkeit einer Kritikform, welche außerhalb der Macht steht, hält Foucault für

ausgeschlossen. Jürgen Habermas’ Antwort auf das Problem der Kritik und der

Macht, das Problem durch eine Diskursethik und eine Form zwangsfreie Art des

Diskurses im kommunikativen Handeln zu etablieren, hält Foucault für unmög-

lich und schlicht utopisch.17 An genau dieser Fragestellung entfacht sich in den

1980er Jahren ein philosophischer Schlagabtausch zwischen Michel Foucault und

Jürgen Habermas über die Frage nach der Kritik und der Macht. Hauptgegenstand

des als Foucault-Habermas-Debatte in die Geschichte eingegangenen philosophi-

schen Streits, der auch nach dem Tod von Foucault von dessen Schülern und Schü-

lern von Habermas weitergeführt wurde, ist die Frage nach der Macht sowie deren

Kritik. Für Foucault produziert Macht Wissen und gesellschaftliche Praxis bzw.

sie stehen in einem sich gegenseitig stark determinierenden Verhältnis. Foucaults

genealogische Methode besteht nun in der Entlarvung jeglichen Wissens und je-

der gesellschaftlichen Praxis und den gesellschaftlichen Institutionen als historisch

gewordene Macht-Korrelate. Habermas lehnt Foucaults Ansatz ab, da dieser näm-

lich keine kritische Theorie vorlege, die zwischen legitimen und illegitimen For-

men der Macht unterscheide und dabei die ganzen Abstufungen und Definitionen

von Macht und Herrschaft von Max Weber zu ignorieren scheine.18 Foucault un-

terläuft diese normative Betrachtungsweise, indem er sich für viele Formen der

16 Nietzsche, Friedrich: Die Ontologie und die Ethik des Willens zur Macht, in: Kondylis, Pana-

jotis (Hg.): Der Philosoph und die Macht. Eine Anthologie, Hamburg: Junius 1992, S. 160.

17 Vgl. McCarthy, Thomas: The Critique of Impure Reason, Foucault and the Frankfurt School,

in: Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cam-

bridge: MIT Press 1994, S. 265.

18 Vgl. Kelly, Michael: Introduction, in: Ders. (Hg.), Critique and Power. Recasting the Fou-

cault/Habermas Debate, Cambridge: MIT Press 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 49

lokalen Kritik statt einer globalen kritischen Theorie starkmacht. Er unternimmt

hierbei den Versuch, philosophische Kritik ohne universale Normen zu begrün-

den. Dieses Unterfangen ist es, das sowohl methodologisch als auch sozialtheore-

tisch und philosophisch vonHabermas und dessen Frankfurter Schülern als höchst

zweifelhaft, verworren, widersprüchlich, teils gar als gegenaufklärerisch und nihi-

listisch verworfen wird. Auch wenn Autoren wie Axel Honneth, Michael Kelly,Tho-

mas McCarthy und Richard Bernstein Foucault nicht wie Habermas selbst gleich

als einen »Gegen-Aufklärer« im Sinne Ernst Jüngers verurteilen, und ihm nicht ei-

ne »terroristische Offensive[n] gegen die klassische Aufklärung«19 unterstellen, so

beschreiben sie recht einmütig eine Zahl an Widersprüchen in Foucaults genea-

logischem Projekt, das aus dieser Konstruktion von Macht, Wissen und sozialer

Praxis herrührt. Axel Honneth sieht in Foucaults Kritikformen zwar grundsätzlich

eine Erweiterung der kritischen Theorie Adornos, die in entscheidenden Punkten

die globale Kritik durch lokale Ansatzpunkte ergänzen könnte. Wie auch Adorno

ging es Foucault um das Aufzeigen einer dunklen Seite der Aufklärung und die

im Projekt der Moderne selbst angelegten Beherrschungs-, Allmachts- und Unter-

werfungsphantasien, die unter demDeckmantel der Emanzipation Einzug hielten.

Während jedoch Adorno die Quelle des Problems in einer zentralisierten Verwal-

tung und der damit einhergehenden Manipulation sieht, bringt Foucault eher ei-

ne funktionalistische Begründung für das Aufkommen von disziplinarischen und

biopolitischen Techniken der totalen Institutionen und von Sicherheitsdispositiven

aus der Notwendigkeit der historischen Herausforderungen für »die Gesellschaft«

an. Während Adornos Blick sich also nach oben und auf das Globale wendet, wen-

det sich Foucaults nach unten und ins Detail.20

»In a sort of diagnostic conclusion to his historical argumentation in which he

projects the results of the structural change of power into the present, Foucault

can define the type of social integration that underlies modern societies accord-

ing to themodel of total institutionswithout substantially having to take into con-

sideration the universal achievements of bourgeois law. […] Adorno and Foucault,

therefore, both place a coercive model of societal order at the base of their so-

cial theory. But Foucault […] is satisfied with a conception of technique that works

solely on the human body, since he regards the psychic properties of subjects, and

thus their personality structures, entirely as products of specific types of corporal

19 Améry, Jean:Neue Philosophie oder alterNihilismus. Politisch-Polemisches über Frankreichs

enttäuschte Revolutionäre (1978), in: Ders.: Werke, Band 6: Aufsätze zur Philosophie, Stutt-

gart: Klett-Cotta 2004, S. 240.

20 Vgl. Honneth, Axel: Foucault’s Theory of Society, A Systems-Theoretic Dissolution of the Di-

alectic of Enlightenment, in: Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Fou-

cault/Habermas Debate, Cambridge: MIT Press 1994, S. 157-184.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

disciplining. Adorno represents this process differently. He attributes such con-

temporary importance to manipulative strategies because he regards it as one of

the characteristics of the postliberal era of capitalism that subjects have lost the

psychic strength for practical autonomy. […] What Foucault in his theory of power

appears ontologically to presuppose – the conditionability of subjects – Adorno

grasps as the historical product of a process of civilization that goes back to the

early stages of human history.«21

Richard Bernstein schreibt sehr treffend, dass Foucaults Umgang mit der hier von

Honneth beschriebenen gemeinsamenHerausforderung der analysiertenDialektik

der Aufklärung in einer disruptiven Rhetorik besteht. Foucault verwirft die Mög-

lichkeit einer subjekt-zentrierten oder auch diskursethischen Reinigung des Car-

tesischen Ego von seinen Entfremdungen (auf die Foucault in hervorragender Art

und Weise in Die Ordnung der Dinge eingehen wird), sondern verbleibt in einem

genealogisch-demaskierenden Gestus gegen jegliche Norm und Vernunft. In sei-

nen letzten Schriften greift Foucault Kants weltbekannte Antwort auf die Frage

Was ist Aufklärung? auf und identifiziert sich mit dessen Version der Aufklärung als

Auftrag an jeden Einzelnen, sich selbst zu erfinden, alle Vernunft zu hinterfragen

und sich selbst und die moderne Welt somit zu meistern: Kritik als Ethos. Kant

sei es laut Foucault nicht so sehr um eine bestimmte Ideologie oder ein Theorie-

konstrukt gegangen, sondern vielmehr um eine Stärkung des Ich und der eigenen

Einschätzung der Welt aus sich selbst heraus.22 Foucault liefert eine ästhetisch-

existentialistische Lesart Kants, die er auf seine eigene Art und Weise mit Nietz-

sches Projekt zu verbinden sucht. Auf die ganze Diskussion, ob nun diese letzten

Subjekt-stärkenden Texte Foucaults kurz vor seinem verfrühten Tod mit dem vor-

her in der Archäologie des Wissens und in der Ordnung der Dinge attestierten Tod des

Subjekts vereinbart werden können, soll an dieser Stelle nicht eingegangen wer-

den. Jedoch wird aus einer kurzen Analyse der Habermas-Foucault-Debatte klar,

dass trotz der grundsätzlichen Kritik der Moderne aufgrund ihrer instrumentellen

Vernunft und bloß positivistischer Rationalität, in die sie stets umzukippen droht,

die Suche nach einer richtigen Kritikform die beiden Autoren und deren Schü-

ler entzweit. Ganz grundsätzlich entzweien sich die Frankfurter Schule bis hin zu

Habermas und Michel Foucault schon deshalb, so McCarthy, denn obwohl

»genealogy and critical social theory do occupy neighboring territories in our the-

oretical world, their relations to one another are combinative rather than peace-

21 Ebd., 177ff.

22 Vgl. hierzu u.a. Bernstein, Richard J.: Foucault, Critique as a Philosophical Ethos, in: Kelly,

Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cambridge:

MIT Press 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 51

able. Foucault’s Nietzschean heritage and the Hegelian-Marxist heritage of the

Frankfurt school lead them to lay competing claims to the very same areas.«23

Foucaults so tiefe Inspiration vonNietzsches Spätwerk und dessenWendung gegen

Hegel sind es, die ihn mit der Frankfurter Schule so unvereinbar machen. Es stellt

sich daher die Frage, welche Inspiration und welche theoretischen Vorannahmen

er hier erhalten hat. Ausgangspunkt ist die oben schon angedeutete Opposition

Friedrich Nietzsches Ende des 19. Jahrhunderts gegen den Historismus seiner Zeit

und die Geschichtsphilosophie. Er sucht einen anderen – einen von der Begriffsge-

schichte inspirierten – Blick auf die Geschichte. Anstelle der historistischen Suche

nach der Wahrheit in der Geschichte und der geschichtsphilosophischen Suche

nach Subjekt und Sinn von Geschichte, stellt Nietzsche in seiner Streitschrift Zur

Genealogie der Moral die Erforschung der Genese, des »Ursprungs« und der »Ent-

stehung« von Moral und Wahrheit. Zentral für das Verständnis seiner Methode

erscheinen mir seine Einlassungen zum Subjekt. Etwa bei der Erwägung morali-

scher Fragen, ob etwas gut oder schlecht sei, subjektive Positionen einzunehmen,

sei die Bevorzugung einer sich historisch etablierten »Sklavenmoral« und des »Res-

sentiments« zu verdanken. Nietzsche bringt hier in sozialdarwinistischer Manier

ein Beispiel von Raubvögeln und Lämmern an. Dass Lämmer Raubvögel schlecht

fänden, da sie ihr Leben bedrohten, sei nicht verwunderlich, so Nietzsche. Jedes

Lamm oder gar jeder, der nicht gerade Raubvogel ist, der kann wohl nachvollzie-

hen, weshalb Lämmer Raubvögel böse fänden. Doch der allgemeingültige Schluss,

Raubvögel seien schlecht und Lämmer seien gut per se, wäre ein Schluss wider die

Natur, den Nietzsche übertragen auf Starke und Schwache in der Gesellschaft zu

seiner Zeit erkennt und gegen den er sich wehrt.24

»Von der Stärke verlangen, daß sie sich nicht als Stärke äußere, daß sie nicht

ein Überwältigen-Wollen, ein Niederwerfen-Wollen, ein Herrwerden-Wollen,

ein Durst nach Feinden und Widerständen und Triumphen sei, ist gerade so

widersinnig als von der Schwäche verlangen, daß sie sich als Stärke äußere. Ein

Quantum Kraft ist ein ebensolches Quantum Trieb, Wille, Wirken – vielmehr, es

ist gar nichts anderes als ebendieses Treiben, Wollen, Wirken selbst, und nur

unter der Verführung der Sprache (und der in ihr versteinerten Grundirrtümer

der Vernunft), welche alles Wirken als bedingt durch ein Wirkendes, durch ein

›Subjekt‹ versteht und mißversteht, kann es anders erscheinen. […] Aber es gibt

23 McCarthy, Thomas: The Critique of Impure Reason, Foucault and the Frankfurt School, in:

Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cam-

bridge: MIT Press 1994, S. 248.

24 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral, Eine Streitschrift, Frankfurt a.M. und

Leipzig, 1991, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

kein solches Substrat; es gibt kein ›Sein‹ hinter dem Tun, Wirken, Werden; ›der

Täter‹ ist bloß zum Tun hinzugedichtet – das Tun ist alles.«25

Genealogie der Moral bedeutet für Nietzsche das Tun, die real wirkenden Kräfte

hinter allen Wahrheiten aufzudecken, die durch das Sprachspiel und die Ideolo-

gie der herrschenden Klasse verdeckt werden. Die Genealogie ist eine Analyse der

Kräfteverhältnisse, welche den Machtverhältnissen entsprechen. Es handelt sich

somit um eine Genealogie des Willens zur Macht.26 Geschichte ist Ergebnis von

Praktiken und von historischen Schlachten – der Gewinner ist es, der über die

Geschichtsschreibung entscheidet. Nietzsche hat nun den Anspruch, sein eigenes

Geschichtsbild der »Herrenmoral« der »jüdischen« »Sklavenmoral« der Aufklärung

und des Marxismus entgegenzustellen. Dafür wendet er eine philologisch-lingu-

istische Methode an, welche er den Genesen der »Engländer« und dem von ihnen

inspirierten Paul Rée entgegenstellt. Durch die Untersuchung von Wortabstam-

mungen,wie etwa bei »gut« aus demAltdeutschen für adelig und schlecht vomdem

gegenüberstehenden »schlicht«, will er einen eher zur Natur desWillens zurMacht

passenden Umsturz der humanistischen Moral erreichen. Für Nietzsche gibt es

tatsächlich einen quasi-metaphysischen Maßstab für gut und böse, der jedoch mit

der Philosophie der Klassik seit dem Triumph Platons und durch den Siegeszug

der aufklärerischen Ratio nichts mehr gemein habe. Foucault hingegen greift zwar

die genealogische Kritik gegen Historismus und Geschichtsphilosophie auf, un-

terscheidet sich jedoch entscheidend von Nietzsche, indem er jeglichen Versuch

disqualifiziert, jenseits vom Guten und Bösen der Philosophen noch einen mo-

ralischen Kompass etablieren zu wollen – und schon gar nicht im naturrechtlich

anmutenden Willen zur Macht.27 Foucaults Interesse an der Genealogie erschöpft

sich in der Kritik der Geschichte durch lokale Genealogien, die jeweils eine Art

»Gegen-Geschichte« und gar eine »Anti-Wissenschaft« darstellen sollten.28

»Die Genealogien sind somit nicht positivistische Rückgriffe auf eine gewis-

senhaftere und genauere Form der Wissenschaft. Die Genealogien sind gerade

Anti-Wissenschaften. Nicht, daß sie ein dichterisches Recht auf Unwissenheit

und Nicht-Wissen forderten; nicht, daß es darum ginge, Wissen zu verweigern

oder das Prestige einer Kenntnis oder einer unmittelbaren Erfahrung, die vom

25 Ebd., S. 38.

26 Vgl. Saar, Martin: Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts nach Nietzsche

und Foucault, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007.

27 Vgl. zur Frage der normativen Seite Nancy Frasers Texte, v.a. Fraser, Nancy: Widerspenstige

Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.

28 Vgl. Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France

1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 53

Wissen noch nicht vereinnahmt ist, ins Spiel zu bringen oder geltend zu machen.

Nicht darum geht es, sondern um den Aufstand der Wissen.«29

Foucault konfrontiert die Fortschrittsgeschichte der Aufklärung mit den vielen lo-

kalen Geschichten der Verlierer, der Unterdrückten, der psychisch Kranken, die an-

sonsten untergingen in den Fanfaren des Humanismus. Nietzsche hingegen geht

es um einen Aufstand des »Lebens« als feststehende Konstante. Eine Konstante,

die jedoch durch die Philosophen ignoriert oder gar völlig verleugnet würde.Nietz-

sche gibt in seiner Streitschrift Zur Genealogie der Moral als extremen Gegenpunkt

in dieser Frage seinen Lehrer Arthur Schopenhauer an, der dies bis zu maximalen

»Mitleids-, Selbstopferungs- und Selbstverleugnungs-Instinkte[n]« geführt hätte,

durch die es für Nietzsche zur paradoxen Situation kam, dass die klassische Moral

zur Bedrohung für das Leben der Starken und der Vorbildlichenwurde.Dieses Phä-

nomen nennt Nietzsche eine Sklavenmoral, die bestimmten Gruppen etwas bräch-

te, die jedoch auf Dauer das Fortbestehen der Allgemeinheit bedrohe. Nietzsche,

und das soll an dieser Stelle nicht in die Breite geführt werden, sondern es soll bei

Andeutungen bleiben, geht es um einen Aufstand des Lebens in der Moral. So ist

sein wichtigstes Kriterium für eine funktionierende Geschichtsmoral, ob sie dem

Leben dienlich ist. Der historistischen Bildung, die nach objektiven Wahrheiten

sucht, wirft er vor, Geschichte aus dem Lebenszusammenhang herausgerissen zu

haben. Eine Geschichte, die so vorgehe und eine historische Bildung, die sich nicht

mit der Entwicklung des Lebens auseinandersetze, sondern mit der Vergangenheit

als Selbstzweck, sei sogar lebensfeindlich. Denn zum gesunden Leben gehöre neben

dem Erinnern auch das Vergessen. Geschichte destabilisiere das Leben und daher

brauche es die Stabilisierung durch das Unhistorische, das es dem Einzelnen oder

auch einer ganzen Kultur ermögliche, gesund zu bleiben, Entscheidungen mutig

zu treffen, ohne Rücksicht auf die Vergangenheit.30

Nietzsche schreibt seine Genealogie aus der Perspektive der Starken und des

Herrengeschlechts, Foucault hingegen steht auf der Seite der Unterdrückten und

Armen, ohne jedoch noch zu versuchen, eine Antwort auf die Frage nach der »gu-

ten Ordnung« zu geben. Er verbleibt beim ersten Schritt der Nietzscheanischen

Verächtlichmachung der nur scheinbaren Rationalität der Aufklärung und par-

odiert sie in mindestens ebenso rhetorischer Brillanz eines Friedrich Nietzsche.

Daher rührt Foucaults rigorose, genealogische Kritik der Aufklärung. Wie oben

angedeutet ist er hiermit für Autoren wie Jean Améry Anführer und geistiger »Erz-

vater« einer ganzen Generation von nur scheinbar linken Nouveaux Philosophes,

welche aus Verzweiflung über die instrumentell-rationalistischen Diktaturen des

29 Ebd., S. 17.

30 Vgl. Rohbeck, Johannes: Geschichtsphilosophie zur Einführung, Hamburg: Junius 2004,

S. 129f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

20. Jahrhunderts, dem Scheitern des bürokratischen Sozialismus und der geschei-

terten Revolution im Mai 1968 mit Nietzsche das ganze Gerüst des Rationalismus

schlechthin anzündeten. Auch McCarthy sieht in Foucaults Antworten auf die Kri-

sen der Moderne eine theoretische »overreaction«.31 Sie blieben nicht bei der kri-

tischen Korrektur der rationalen Erkenntnis, aus der im 20. Jahrhundert häufig

eben die schlimmsten Menschheitsverbrechen erwuchsen, sondern sie bezichtig-

ten die rationale Erkenntnis, generell Oppression zu sein. Für Foucault ist nicht

die Französische Revolution falsch weitergetrieben worden, sondern für ihn steht

ernsthaft die Frage im Raum, ob nicht jegliche Revolution immer zum Jakobinis-

mus führen müsse. Wissen ist Macht, sagte der Fortschrittsoptimist Bacon. Bei

Foucault sei auch von einem Macht/Wissen-Korrelat die Rede; er meine es aber

nicht nur pessimistisch, sondern will sagen: jegliche Erkenntnis sei Machtinstru-

ment. Der Optimismus der Aufklärer, dass aus Kenntnis Erkenntnis erwüchse und

langfristig daraus Sittlichkeit, ist bei Nietzsche, aber auch bei Foucault verflogen.

Améry sieht in Foucaults Wirken einen tiefen Irrationalismus, den er letztlich von

Nietzsche geerbt habe.32 Foucaults Konfrontation der Aufklärung durch alternati-

ve Gegen-Geschichten der Institutionen des Fortschritts (Schule, Psychiatrie, Kli-

nik, Gefängnis) aus der Perspektive der Verdammten dieser Erde seien nicht einfach

nur ein Beitrag für eine klareres historisches Verständnis derjenigen Institution,

sondern sind für Améry daher »nachgerade terroristische Offensive[n] gegen die

klassische Aufklärung«.33

Nietzsche stellt sich mit seiner Genealogie explizit gegen die Vorstellung eines

Fortschritts im Bewusstsein der Freiheit, dem er vorwirft, auf Basis der physika-

lischen Naturgesetze ein »Bewußtseins-Perspektivismus« zu sein, der wiederum

nur eine Ausdehnung des Subjektivismus sei.34 Die Aufklärer hätten versucht, die

Gesetzlichkeit des Fortschritts mit den Begriffen der objektiven Naturgesetze zu

analysieren, um objektive und einheitliche Aussagen darüber treffen zu können.

»Aber damit verirren sie sich. […] Dieses Weltbild, das sie entwerfen, ist durch-

aus nicht wesensverschieden von demSubjektiv-Weltbild: es ist nurmit weiterge-

dachten Sinnen konstruiert, aber durchausmit unsern Sinnen …Und zuletzt haben

31 Vgl. McCarthy, Thomas: The Critique of Impure Reason, Foucault and the Frankfurt School,

in: Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cam-

bridge: MIT Press 1994, S. 256.

32 Vgl. Améry, Jean: Neue Philosophie oder alter Nihilismus. Politisch-Polemisches über Frank-

reichs enttäuschte Revolutionäre (1978), in: Ders.: Werke, Band 6: Aufsätze zur Philosophie,

Stuttgart: Klett-Cotta 2004, S. 232-240.

33 Ebd., S. 240.

34 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Die Ontologie und die Ethik des Willens zur Macht, in: Kondylis,

Panajotis (Hg.): Der Philosoph unddieMacht. Eine Anthologie, Hamburg: Junius 1992, S. 155f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 55

sie in der Konstellation etwas ausgelassen, ohne es zu wissen eben den notwen-

digen Perspektivismus, vermöge dessen jedes Kraftzentrum – und nicht nur der

Mensch – von sich aus die ganze übrige Welt konstruiert, d.h. an seiner Kraft mißt,

betastet, gestaltet … Sie haben vergessen, diese Perspektiven-setzende Kraft in das

›wahre Sein‹ einzurechnen – in der Schulsprache geredet: das Subjekt-sein.«35

Das Subjekt-Sein ist letztlich der entscheidende Aspekt, der Nietzsches und

Foucaults Projekt unterscheidet. Beide fertigen eine Genealogie des Subjekts des

Abendlandes an und gehen von ähnlichen Ausgangsbedingungen aus. Doch wäh-

rend Nietzsche zu dem Ergebnis kommt, dass das Subjekt des Abendlandes durch

die »unheilige Dreieinigkeit von Platonismus, Asketismus und ›Sklavenmoral‹«36

des Christentums verformt wurde, so kommt Foucault in Die Ordnung der Dinge

zu dem Ergebnis, das Subjekt sei überhaupt erst ein Trugbild, entstanden am

Schnittpunkt und an den Bruchpunkten diskursiver Formationen und um das

Wissen in der Moderne stiften zu können.37 Zudem argumentiert Foucault in

Überwachen und Strafen und Der Wille zum Wissen, das Subjekt bestehe zugleich als

Effekt von Spaltungen und Selbstspaltungen, von Kontrollen und Normalisierun-

gen, Prüfungen und Selbstprüfungen, welche in einer komplexen Art undWeise im

Gesamteffekt das Subjekt als eine empirisch-transzendentale Dublette bilden.38

Besteht also Nietzsches Programm für die Zeit nach dem Ende der Geschichte,

das er als notwendig erachtet, darin, das Subjekt von den judäo-christlichen

Verunreinigungen zu befreien und eine förderliche Strategie im Umgang mit dem

metaphysischen Willen zur Macht zu finden, die die »höchsten Exemplare« im

Typus des Übermenschen Zarathustras hervorbringen kann, so kommuniziert

Foucault sein Programm für das Ende der Geschichte nicht wirklich, sondern man

muss es aus seinemWirken herausarbeiten. Am ehesten, so legt meine Forschung

nahe, ist Foucaults Programm mit einem endlosen Kampf um Anerkennung von

Subjektpositionen, der Unterlegenen, der Verdammten dieser Erde zu beschreiben.

Foucault verortet sich als Links-Intellektueller, obwohl er sowohl den Marxismus

als auch noch weitergehender den Rationalismus der Aufklärung (anscheinend)

verwirft. Foucault will aus guten Gründen – im Gegensatz zu Nietzsche lebte

Foucault im Jahrhundert der Völkermorde und Totalitarismen – keine normative

Richtung über die Aufklärung hinaus mehr angeben. Doch in einem entscheiden-

den Punkt sind sich Nietzsche und Foucault einig: dass jede Gesellschaftsform

Herrscher und Beherrschte kennen wird, genauso wie Gewinner und Verlierer und

35 Ebd., S. 156.

36 Rath, Norbert: Ein Erbe Nietzsches – Foucault als Theoretiker der Konstitution von Subjekti-

vität, in: Psychologie und Geschichte, 3. Jahrgang, 1991, Heft 1/2, S. 87.

37 Vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003

38 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

dass Moral und Wissen auch nur »Sprechweisen« sind, welche diese herrschenden

Verhältnisse eher verdecken und rationalisieren. Beide wenden sich gegen die

anonymen Machtinteressen, die sich in der modernen Subjektivität versteckt

halten und greifen daher die Vorstellung des abendländischen Subjekts als eine

Schimäre an, die es zu überwinden gelte. Bei Nietzsche hat diese genealogische

Sichtweise ein klar bestimmtes normatives Ziel, Foucault hingegen lässt Interpre-

tationsspielräume im normativen Bereich offen. Zu dieser Fragestellung werden

in weiteren Verlauf noch am Rande etwa Nancy Fraser, Jürgen Habermas, Hubert

Dreyfus, Paul Rabinow und Maria Muhle zu Wort kommen. Da es jedoch keine

entscheidende Frage für den Fortschritt dieser Arbeit darstellt, schließt dieses

Unterkapitel, ohne auf die Frage nach dem Normativen bei Michel Foucault näher

einzugehen.

2.2 Zwischen Nietzsche und Spengler: Leben in Form

Will man nun Ernst Jüngers Zugang zur Geschichte verstehen, muss man einen

Umweg über Oswald Spengler machen, dessen Werk zu Beginn der 1920er Jah-

re Ernst Jünger sehr beeindruckt und geprägt hat. Oswald Spengler sorgte 1918

mit seinem in großen Teilen schon vor dem Ersten Weltkrieg fertiggestellten Opus

Der Untergang des Abendlandes für große Furore. Mit dem 1922 erschienen zweiten

Band wurde es durch das ganze 20. Jahrhundert hindurch rezipiert. Ernst Jünger

war unter den Begeisterten der ersten Stunde. Ohne an dieser Stelle tiefer in die

Rezeptionsgeschichte dieses ganze Generationen an Theoretikern prägenden Bu-

ches einzugehen, möchte ich darauf aufmerksam machen, wie sehr doch Speng-

lers »Morphologie der Weltgeschichte« im erklärten Gegensatz zur Kant’schen Ge-

schichtsphilosophie steht und dessen Implikationen deshalb in Ernst Jüngers Der

Arbeiter so anschlussfähig zu Michel Foucaults historischem Denken sind. Hinter-

grund ist, dass Spengler eine Art »geistiger Lebensgefährte Jüngers«39 gewesen ist

und dessen Geschichtsverständnis für ihn prägend war.

Spenglers bahnbrechende Methode steht letztlich im kritischen Widerspruch

zur geschichtsphilosophischen Methode. Kant hat bspw. in seiner Idee zu einer all-

gemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht 1784 den Verlauf der Geschichte als na-

türlich dargestellt. Wie in Kants Hauptwerk ausgeführt, ist Erkenntnis über die

Natur lediglich auf eine analytisch-mathematische Art zu erhalten. Dies gelte auch

für die Geschichte.Dieses Argument findet sich auch bei Condorcet und vielen wei-

teren Aufklärern. Daher sei die richtige Methode zur Erforschung der Geschichte

39 Merlio, Gilbert: Jünger und Spengler, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die großen Jagden des My-

thos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink 1996, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 57

die Betrachtung von Ursache-Wirkung-Relationen über die Jahrhunderte im Hin-

blick auf das naturgegebene Telos: die Etablierung einer weltweiten bürgerlichen

Verfassung. Doch Spengler stellt diesem natürlich-mathematischen Verständnis der

Geschichte mit der Nietzscheanischen Kritik im Hintergrund ein lebensphiloso-

phisch-schicksalhaftes Verständnis entgegen. Anstatt die Geschichte der Jahrtau-

sende als aufeinanderfolgende, naturgegebene Versuche der Menschheit zu verste-

hen, das immer selbe Telos zu erreichen, stellt Spengler die jeweilige Einmaligkeit

jeder Kultur als einzelnen Organismus um sein jeweils eigenes Prinzip herum und

mit seinem jeweils eigenen Telos dar.40

Das religiöse, mythologische und ästhetische Denken längst vergangener Kul-

turen könne man, so Spengler, mit Kants Erkenntnisformen überhaupt nicht fas-

sen. Das »Schicksal« einer jeden Kultur sei nur morphologisch zu begreifen und

wenn überhaupt, dann nur physiognomisch zu vergleichen. Kulturen seien Er-

kenntnisgegenstände, die nicht der Logik der Natur, sondern der Logik des Lebens

folgten –Geschichte wird bei Spengler sozusagen vital.41 Für Spengler gibt es nicht

nur den einenGeist derWelt, nicht die eine Rationalität, von der aus alles bemessen

werden kann, sondern es gibt derer viele. Gesellschaften bilden sich einen schöpfe-

rischen Kanon von Geisteswerken – dies bezeichnet Spengler als »Kultur«. Erreicht

dieser schöpferische Kanon eine kritische Schwelle, so spricht er von einer »Hoch-

kultur« – ein Begriff, den Spengler in den allgemeinen Sprachgebrauch eingeführt

hat. Diese Hochkulturen nun beinhalten einen Kanon an Fragen und Antworten zu

ästhetischen, ökonomischen, ethischen, politischen und moralischen Aspekten ei-

ner jeden Gesellschaft. Entscheidend ist nun, dass es für Spengler keinen universa-

len Standpunkt geben kann, von dem ausman die Vielfalt der verschiedenenHoch-

kulturen objektiv auf »ewige Wahrheiten« hin befragen könne. Diesen Kant’schen

Ansatz bezeichnet Spengler als systematische Philosophie und er sieht in diesem

Ansatz einen »schweren Irrtum«.42 Der Denkfehler beruhe auf der Tatsache, dass

Kant oder auch aktuellere Vertreter eines ideengeschichtlichen Ansatzes, wie et-

wa Giovanni Sartori in seinem Standardwerk Demokratietheorie, von der Annahme

ausgehen, dass Kulturen stets aktualisierte Antworten auf dieselben Fragen darstel-

len und auf einem aufsteigenden (und manchmal auch abfallenden) Gebirge des

Erkenntnisgewinns der Aufklärung zu verorten sind. Hierzu schreibt Spengler:

»Er [der systematische Philosoph, Anm. N. A.] meint, daß das höhere Denken ei-

nen ewigen und unveränderlichen Gegenstand besitze, daß die großen Fragen

zu allen Zeiten dieselben seien und daß sie endlich einmal beantwortet werden

könnten. Aber Frage und Antwort sind hier eins, und jede große Frage, der das

40 Vgl. Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes, Umrisse einer Morphologie der

Weltgeschichte, Köln: Anaconda 2017, S. 29f.

41 Vgl. ebd., S. 29f.

42 Vgl. ebd., S. 86f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

leidenschaftliche Verlangen nach einer ganz bestimmten Antwort schon zugrun-

de liegt, hat lediglich die Bedeutung eines Lebenssymbols. Es gibt keine ewigen

Wahrheiten. Jede Philosophie ist ein Ausdruck ihrer und nur ihrer Zeit, und es

gibt nicht zwei Zeitalter, welche die gleichen philosophischen Intentionen besä-

ßen, sobald von wirklicher Philosophie und nicht von irgendwelchen akademi-

schenBelanglosigkeitenüberUrteilsformenoderGefühlskategoriendieRede sein

soll.«43

Es gibt keine ewigen Wahrheiten, es gibt nicht einmal ewige Fragen. Selbst wenn

nach einer Übersetzung aus demAltgriechischen dieselbe Frage nach der gerechten

Verfassung grammatikalisch so heute tatsächlich noch gestellt wird, so repräsen-

tiert die Frage in der Zeit Platons ein ganz anderes kulturelles Sein als im heutigen

Abendland. Wie sich in dieser Frage nach der richtigen Verfassung der Mensch

im Gegensatz zur Gesellschaft, wie sich der Mensch im Verhältnis zur Zeit und

zur Seele verhält, wie der Mensch sich aus dem Reich der Natur, dem Diskurs der

Wörter usw. herausschält, das ist jeweils ein inkommensurables Lebensprinzip ei-

ner jeweiligen Hochkultur. Jeder Versuch, objektiv abmessen zu wollen, wie »nah«

oder »fern« bestimmte historische Antworten auf ewige Fragen, wie der nach der

gerechten Verfassung, der idealen Lösung, kamen, ist nicht nur unmöglich, son-

dern vor allem eine Verschleierung des selbstgerechten, universalistischen Euro-

zentrismus. Aber Spengler geht noch viel weiter: Er deckt letztlich nicht nur den ge-

sellschaftlich-geschichtlichen Fortschritt als Eurozentrismus auf, sondern verweist

auf die Unmöglichkeit jeglichen Fortschritts und begründet diese radikal durch die

Tilgung des Subjekts der »Menschheit«.

»Aber ›die Menschheit‹ hat kein Ziel, keine Idee, keinen Plan, so wenig wie die

Gattung der Schmetterlinge oder der Orchideen ein Ziel hat. ›Die Menschheit‹ ist

ein zoologischer Begriff oder ein leeres Wort. (›Die Menschheit? Das ist ein Abs-

traktum. Es hat von jeher nur Menschen gegeben und wird nur Menschen geben‹,

Goethe zu Luden). Man lasse dieses Phantom aus dem Umkreis der historischen

Formprobleme schwinden und man wird einen überraschenden Reichtumwirkli-

cher Formen auftauchen sehen.«44

Ein Zitat, das in etwa dieser Form sowohl in Friedrich Nietzsches Zur Genealogie der

Moral oder inMichel FoucaultsDieOrdnung derDinge stehen könnte.Und genau dies

ist nun der archimedische Punkt der Spengler’schen Geschichtstheorie: Das Sub-

jekt der Geschichte ist nicht »die Menschheit«, von der die Philosophen ausgehen.

Und in dieser anti-humanistischen Kritik geht Spengler noch mit Nietzsche und

Foucault überein. Aber Spengler geht einen Sonderweg, von dem auch sein Freund

43 Ebd., S. 89.

44 Ebd., S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 59

Ernst Jünger sehr beeinflusst werden wird (auch wenn er sich von diesem »zoolo-

gischen Ansatz« teils absondern wird): Spengler macht als die eigentlichen Subjekte

der Geschichte die Kulturen aus, die nicht an einer Perlenkette im ptolemäischen

Sinne um das Zentrum der Vernunft auf komplizierten Bahnen herumschwirren,

sondern die Subjekte sind Kulturen, die sich wie zoologische Rassen verhalten und

sich um einen jeweils inkommensurablen Bauplan im unendlichen Kepler’schen

Weltsystem um verschiedene Zentren herum bewegen. In denHochkulturen findet

man die Idee des »Großen Individuums« Nietzsches wieder, welches die Mensch-

heit ablöst, um den Blick freizumachen vom alle »organische Erfahrung verachten-

de[n] Optimismus in Bezug auf den Gang der Zukunft«45.

Wie soll man Staaten also historisch betrachten? Kant hat für Spengler ja in

einem Punkt Recht: Geschichte bedeutet zu fragen, wie sehr konnte eine Staats-

verfassung umgesetzt werden. Doch der Sinn von Staaten ist es eben nicht, idea-

listisch bestimmte universale Werte, wie etwa Freiheit und Gleichheit, für Fort-

schritt für die Menschheit zu schaffen, sondern es gilt, das Recht und somit die

Verfassung nicht in ihrem falschen, idealistischen Sinne zu verstehen, sondern in

ihrem materialistisch-lebensphilosophischen: Das Recht ist kein universales, son-

dern das Recht ist stets Ergebnis von komplexen historischen Machtkämpfen, die

die Gesellschaft klar in Stände trennt und eine Gewinnerseite produziert. Und der

Gewinner-Stand ist derjenige, dessen Rechtsverständnis zum hegemonialen wird.

Hier findet sich der genealogisch-nietzscheanische Blickwinkel wieder, den Speng-

ler, Jünger und Foucault teilen. So kommt Spengler zu einer paradigmatischen Zu-

sammenfassung, die man wohl in Michel Foucaults In Verteidigung der Gesellschaft

wortwörtlich so übernehmen könnte:

»Ist die Politik ein Krieg mit anderen Mitteln, so ist das ›Recht auf das Recht‹ die

Beute der siegreichen Partei. […] Es gibt keine Gründe, keine Gerechtigkeit, kei-

nen Ausgleich, kein Endziel; es gibt nur Tatsachen – wer das nicht begreift, der

schreibe Bücher der Politik, aber ermache keine Politik.«46

Wir befinden uns bei Spengler, und das sieht man an solchen Formulierungen,

tief in Nietzsches genealogischem Verständnis der Geschichte als Ergebnis von

Macht/Wissen-Relationen. Hier kommen wir beim historisch-politischen Diskurs

an, den Foucault in In Verteidigung der Gesellschaft als alternatives Geschichtsver-

ständnis in der Tradition der Sophisten vorschlägt. Sowohl für Spengler als auch

für Foucault ist die entscheidende Frage bei der Betrachtung von Staaten die nach

der Autorität und Effizienz der Regierung. So ist es auch kein Wunder, dass Fou-

cault sich lange Zeit gescheut hat, sich mit dem Staat auseinanderzusetzen und als

er es dann tat, er nicht an den juridischen Staatsverfassungen und Institutionen

45 Ebd.

46 Ebd., S. 1216-1220.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ansetzte, sondern sich mit dem Diskurs über die Regierungskunst »dem Staat«

näherte. Dies nannte Foucault die Gouvernementalität. Mit Spengler stimmt Fou-

cault dahingehend überein, dass es in der historischen Betrachtung nicht auf Ideen

ankommt, die hinter einer Staatsverfassung gedacht wurden, sondern es kommt le-

diglich auf die Tatsache der Autorität an, die eine Form des Regierens in einer Ge-

sellschaft erreicht hat.47 Anstatt den Fortschritt der Staatsverfassungen juridisch

zu betrachten, macht Foucault eine liberale Spielart der Gouvernementalität aus

(eine liberale Strategie der möglichst effizienten Unterwerfung der Leiber). Ana-

log hierzu zeigt Jünger hinter der Demokratisierung eine Strategie dergestalt, die

Masse für das Triebwerk der Moderne urbar zu machen. Dieser spezifische Blick

auf die Geschichte der Moderne ist ein biopolitischer und er ist bei allen drei Au-

toren – Spengler, Jünger und Foucault – vorzufinden.48 Seine Herkunft liegt nicht

zuletzt in Nietzsches Werk, der sich fast ein Jahrhundert vor Foucault schon wie

folgt äußerte:

»Demokratismus war jeder Zeit die Niedergangs-Form der organisirenden Kraft:

ich habe schon in ›Menschliches, Allzumenschliches‹ I, 318 die moderne Demo-

kratie sammt ihrenHalbheiten,wie ›deutschesReich‹, als Verfallsformdes Staates

gekennzeichnet. Damit es Institutionen giebt,muss es eine ArtWille, Instinkt, Im-

perativ geben, antiliberal bis zur Bosheit: den Willen zur Tradition, zur Autorität,

zur Verantwortlichkeit auf Jahrhunderte hinaus, zur Solidarität von Geschlechter-

Ketten vorwärts und rückwärts in infinitum.«49

Abgesehen nun vom Anklang eines zyklischen Geschichtsbildes (ewige Wieder-

kunft des Gleichen) ist eine zeitlose, organisierende Kraft das Entscheidende, das

unabhängig vom Juridischen ist und deren Effizienz historisch verglichen werden

kann. Zur Abmessung dieser »organisirenden Kraft«, die Spengler wiederum als

Autorität bezeichnet, dürfe man sich keiner idealistischen, philosophischen Kate-

gorien,wie Freiheit,Gleichheit oder anderer, bedienen, sondernmüsse bei den Tat-

sachen des Lebens bleiben: Es sei letztlich die Arbeit. Denn es komme laut Spengler

bei der Betrachtung und dem Vergleich von Staaten nicht auf den Status von Ver-

teilungsfragen oder anderen idealistischen Kategorien an, sondern auf den »arbei-

tenden Takt des Ganzen«.Undmit Arbeit, so stellt Spengler klar,meint er »arbeiten

47 Es gibt diese Parallelen zwischen Foucaults und Spenglers sowie Jüngers Geschichtsbild und

es sind derer viele. Doch ein entscheidender Unterschied liegt darin, dass Foucault als Ersatz

für die objektive Finalität der Geschichte kein Subjekt hinter der Geschichte sucht und findet,

wie dies Spengler in der Kultur und Jünger in der Gestalt tut. Der Wille zur Macht bleibt bei

Foucault nicht-subjektives Drängen, das aus anderen Quellen dringt.

48 Dieser typisch biopolitischen Perspektive auf die Geschichte der Moderne wird Kapitel 3 der

vorliegenden Studie nachgehen.

49 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Götzen-Dämmerung, Kritische Studienausgabe, Band 6, München,

2003, S. 140.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 61

[…] im Sportsinne«.50Wennman sich also historischmit Tatsachenstaaten befasst,

dann ist jeder Staat Ausdruck eines kulturellen Lebensprinzips und nur weil der

Begriff res publica im alten Rom verwendet wird, wie heute in westeuropäischen

Republiken, so ist das nur der verzweifelte Versuch einer Parallelisierung, die so

ganz und gar unmöglich sei. Denn jede Verfassung ist Ausdruck einer lebendig-

materiellen Kultur und ihres zu einem gewissen Zeitpunkt herrschenden Standes.

Was vergleichend erforschbar ist, ist der jeweilige Diskurs der Regierungsform –

wie der jeweils herrschende Stand Autorität durchsetzt und welcher Takt des ar-

beitenden Ganzen dabei herauskommt. Und auch für Michel Foucault ist klar, dass

die Geschichte nicht zusammengehalten wird durch die Kontinuität der Ideen, Be-

griffe und der Natur, sondern dass jede Epoche Ausdruck einer kontingenten und

prekären Relation von Macht und Wissen durch diskursive Praktiken ist. Histori-

sche Objekte, wie etwa die Republik, die Tatsache, dass es Verfassungen gibt, das

Bild von Regierten vs. Regierenden oder wie Monarchen vs. Untertanen, sind keine

feststehenden überhistorischen Begriffe. Sondern sie sind historischer Ausdruck

von Macht/Wissen-Relationen, welche wiederum Ergebnis bestimmter Praktiken

sind. Wie schrieb doch Paul Veyne in seiner Analyse des Geschichtsverständnisses

von Foucault schon in dessen archäologischer Phase:

»Die Objekte scheinen unsere Verhaltensweisen zu bestimmen, aber unsere Prak-

tik bestimmt zuvor ihreObjekte. […]DasObjekt ist nur das Korrelat der Praktik […].

Foucault [… zeigt], daß die Worte uns täuschen, weil sie uns an die Existenz von

Dingen, natürlichen Gegenständen, Regierten oder gar Staaten glauben lassen,

während diese Dinge nur das Korrelat entsprechender Praktiken sind.«51

Es lässt sich abmessen, wie weit bestimmte Ordnungen die im Menschen liegen-

de sportliche Lebenskraft möglichst ohne Widerstände mobilisieren können oder

inwiefern nicht. Staatengeschichte, so Spengler, könne vergleichend zwischen den

bekannten Hochkulturen aufzeigen, wie jeweils dieser »Takt des Ganzen« aussah

und wie sich daraus eventuell in der Zeitfolge der verschiedenen Lebensphasen von

Kulturen Regelmäßigkeiten für alle vergangenen, aber auch zukünftigen Hochkul-

turen ergeben werden. Diese Aufgabe beschreibt er daher als »Physiognomik«.

»Eine Staatengeschichte ist Physiognomik und nicht Systematik. Sie hat nicht

zu zeigen, wie ›die Menschheit‹ allmählich zur Eroberung ihrer ewigen Rechte,

zu Freiheit und Gleichheit und der Entwicklung des weisesten und gerechtesten

Staates fortschreitet, sondern die in der Tatsachenwelt wirklich vorhandenen

50 Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes, Umrisse einer Morphologie derWeltge-

schichte, Köln: Anaconda 2017, S. 1221.

51 Veyne, Paul: Foucault, Die Revolutionierung der Geschichte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992,

S. 24-29.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

politischen Einheiten zu beschreiben, wie sie aufblühen, reifen und welken, ohne

je etwas anderes zu sein als wirkliches Leben in Form.«52

An dieser Stelle soll noch einmal kurz zusammengefasst werden: Fortschritt der

Menschheit als Prinzip der Weltgeschichte kann es aus genealogischer Sicht nicht

geben, weil es das Subjekt »Menschheit« nicht gibt. Für Spengler gibt es nur »Le-

ben in Form« und dieses drückt sich in verschiedenen Kulturen aus. Kulturen sind

wie zoologische Rassen mehr im Sinne des antiken Verständnisses des Mythos als

im Begriff der Geschichte zu verstehen. Spengler ergießt sich auf über 1500 Seiten

in einer maximalen »geistigen Perlfädelei«53 über Studien zur ägyptischen, indi-

schen, babylonischen, griechischen und abendländischen Geschichte und kommt

zu seiner finalen Provokation an der Geschichtsphilosophie der Aufklärung: Kul-

turen und Zivilisationen seien nicht Stufen des Fortschritts, sondern Geschichte

von Kulturen und Zivilisationen als Fortschritt zu verstehen, sei eine Phase jeder

Kultur und gehöre schon zu deren décadence. Wer dies einmal verstanden habe, der

löse sich vom idealistischen Verharren auf der Stufe der Philosophen und verste-

he den Imperativ, der vom Leben ausgehe: Der sehe den Staat als eine bestimmte

Regierungsform, welche einen bestimmten Takt des Ganzen mit sich bringe.

Ich habe nun einen ganz bestimmten Aspekt von Oswald Spenglers Buch Der

Untergang des Abendlandes fokussiert. Es ist von Interesse für diese Arbeit, zu se-

hen, wie der Link zwischen Nietzsches Genealogie und der erst bei Jünger klar

durchscheinenden Idee der Lebensmacht der Totalen Mobilmachung funktioniert.

Spengler hat argumentiert: Um historisch gewesene Staaten vergleichen zu kön-

nen, müsse man die organisierende Kraft, die das Leben in Form bringt, physio-

gnomisch vergleichen. Basis ist der genealogische Gedanke, der auch bei Foucault

wieder stark gemacht werden wird: Alle Ideale und alles Geistige sind nur Sprech-

weisen, die die tatsächlichen Kraft- und Machtverhältnisse verdecken. Man solle

sich folglich nicht um eine Auswertung von Ideen kümmern, sondern um lebendi-

ge Kraft- und Machtverhältnisse (die Nähe zu marxistischen Materialismen lässt

sich hier beinahe mit Händen greifen). Jünger wird diesen Aspekt aufgreifen. Die

Betrachtung der Fort- und Rückschritte der organisierenden Kraft, welche Leben

in Form darstellt, darin liegt der Blickwinkel, aus dem heraus Ernst Jünger eine

Gestalt des Arbeiters in der Moderne und unter dem Firnis des aufgetragenen Hu-

manismus und der Aufklärung sieht. Hierin liegt der genealogische Dreh- und An-

52 Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes, Umrisse einer Morphologie derWeltge-

schichte, Köln: Anaconda 2017, S. 1224.

53 So kommentiert Ernst Jünger in einem Brief an seinen Bruder den Untergang des Abendlan-

des in einer sehr begeistertenArt undWeise. Der Zugriff Spenglers auf die Geschichte in ihrer

morphologischen Art und Weise beeindruckt ihn tief und er erkennt in ihm eine Art geisti-

gen Vormarsch der Nation. Vgl. Schwilk, Heimo: Ernst Jünger, Leben undWerk in Bildern und

Texten, Stuttgart: Klett-Cotta 1988, S. 90f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 63

gelpunkt, an dem Jünger und Foucault sich bei Nietzsche kreuzen und worin ein

weiterer Grund liegt, weshalb sie demselben Typus des politischen Denkens zuge-

ordnet werden können. Die Geschichte der Moderne ist vor dem hier dargelegten

Geschichtsverständnis Nietzsches und Spenglers eine Geschichte der zunehmen-

den Mobilisierung der Lebenskräfte unter Einsatz spezifischer Machttechniken.

2.3 Zwischen Nietzsche und Jünger: Ende der Geschichte?

Neben dem mittelbaren Einfluss Nietzsches auf Jünger über Spengler, hat sich

Ernst Jünger vor allem ab Ende der 1920er Jahre auch mit Nietzsches Spätwerk

um das Konzept desWillens zurMacht auseinandergesetzt. Ähnlich wie auchMichel

Foucault, setzte sich Ernst Jünger daraufhin sein Leben lang kritischmit demWerk

Friedrich Nietzsches auseinander. Jüngers Arbeitergestalt ist der Übermensch des

Zeitalters des neuen Titanismus, den Nietzsche kommen sah. Und Nietzsche selbst

bezeichnet Jünger in einem Interview mit Luis Meana 1995 – über sechzig Jahre

nach dem Erscheinen des Arbeiters – als »Prophet der Ära der Titanen. […] Es müß-

te, wie schon Nietzsche forderte, ein neuer Typ vonMensch auftreten, er nennt ihn

Übermensch. Für mich wäre es die Gestalt des Arbeiters […].«54

Jüngers Biograph Helmuth Kiesel bezeichnet Nietzsche als einen der großen

Quellen Jüngers Inspiration, welche man bis in die Grundbegriffe seines frühen

und mittlerenWerkes nachweisen könne.55 ReinhardWilczek hat in seiner Disser-

tation 1999mit demTitelNihilistische Lektüre des Zeitalters eine tiefgehende philologi-

sche Analyse des Einflusses vonNietzsches Denken auf dasWerk Ernst Jüngers vor-

gelegt.56 Systematischer als Kiesel geht Wilczek in verschiedenen Phasen Jüngers

Werk auf den Einfluss Nietzsches ein. Es zeigt sich grundsätzlich, dass Jüngermin-

destens in seiner Schaffenszeit zwischen 1920 und den 1950er Jahren einer grund-

legenden Problematik, die Friedrich Nietzsche aufgeworfen hat, in verschiedenen

Facetten und aus verschiedenen Perspektiven nachgeht: der Problematik des Nihi-

lismus, der Entwertung der obersten Werte und der daraus resultierenden Frage

der Selbstbehauptung des Individuums. In Jüngers Wirken lassen sich drei rezep-

tionsgeschichtliche Phasen im Umgang mit der Frage des Nihilismus nachweisen.

In einer ersten Phase in den 1920er Jahren bis circa 1930, in der die Stahlgewit-

ter und kleinere Kriegsbücher, wie Das Wäldchen 125, Feuer und Bewegung, Krieg als

54 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-

bey und Thoma Petraschka, Stuttgart: Klett-Cotta 2019, S. 415.

55 Vgl. Kiesel, Helmuth: Ernst Jünger, Die Biographie, München, 2007.

56 Vgl. Wilczek, Reinhard: Nihilistische Lektüre des Zeitalters, Ernst Jüngers Nietzsche-

Rezeption, Trier WVTWissenschaftlicher Verlag 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

inneres Erlebnis sowie viele Zeitschriftenartikel im Rahmen der politischen Publi-

zistik erschienen sind, »beschränkt sich Jünger weitgehend auf die Adaption poe-

tischer Leitmotive und Leitbegriffe, die in Nietzsches Denken eine besondere Rol-

le spielen. […] Dieser Werkabschnitt markiert Jüngers Sturm-und-Drang-Periode,

deren ungestümer Gestus sich auch in der Form seiner Nietzsche-Adaption nieder-

schlägt.«57 Im Sinne einer nationalrevolutionären Agenda entwirft Jünger mit dem

oberflächlich aufgenommenen Übermensch-Gestus Nietzsches und poetischen Fi-

guren des Tänzers, Spielers, Abenteurers und Barbaren in seinen Schriften eine äs-

thetisch-stilisierte, durchweg sehr realitätsferne, radikale Kritik an der Weimarer

Demokratie. Diese Kritik ist in ihren Grundzügenmit dem ästhetischen Expressio-

nismus und bspw. dem italienischen Futurismus eines Filippo TommasoMartinetti

als auch mit dem russischen Avantgardismus vergleichbar. Die zweite Phase von

Jüngers Nietzsche-Adaption wird durch den 1930 erschienenen Text Die totale Mo-

bilmachung eingeleitet und vollendet durch eines der wichtigsten Bücher am Ende

der Weimarer Republik: Der Arbeiter. Jünger wendet sich vom ästhetischen Nihi-

lismus der 1920er Jahre ab und eine intensivere Forschung über NietzschesWillen

zur Macht führt ihn zu weitergehenden geschichtsphilosophischen Ausführungen

jenseits des »Nullmeridian« des Nihilismus.58 Im vorliegenden Buch wird noch ei-

ne ausführliche Darstellung des neuen »Archetypus« der Neuzeit, des Arbeiters,

folgen. Jünger führt aus, dass in einer durch die Technik »mobilgemachten« Zeit,

im Rahmen einer durch Nietzsche inspirierten organischen Konstruktion, nur ein

bestimmter Typus Mensch überleben kann und überleben wird. Die Mobilisierung

des Individuums im Zeitalter der Aufklärung, die Industrialisierung mit ihrer Dis-

ziplinierung des Individuums und die im Ersten Weltkrieg auftauchende Totale

Mobilmachung von Leben und Materie, bedürften eines neuen (Selbst-)Verständ-

nisses des Menschen. Jünger empfiehlt in dieser zweiten Schaffensperiode der Ge-

stalt des Arbeiter-Übermenschen zu folgen – in Abgrenzung zum nationalsozialisti-

schen arischen Übermenschen, womit sich Jüngers Nietzsche-Auslegung spätestens

seit 1932 stark von der nationalsozialistischen Nietzsche-Exegese etwa eines Al-

fred Baeumlers unterscheidet.59 Eine dritte Phase Jüngers Nietzsche-Exegese ist

wiederum tief von den Erfahrungen Jüngers während der Nazi-Diktatur, den Ver-

heerungen des Zweiten Weltkrieges und des Stalinismus geprägt. Spätestens mit

seinem Roman Auf denMarmorklippen, der von einigen Autoren als unterschwelliges

Widerstandsbuch gedeutet wird, verlagert Jünger seinen Blick auf Nietzsche und

den Nihilismus. Jünger zieht sich selbst auf die Rolle als Diagnostiker und Analyti-

ker des tödlichen Nihilismus der Moderne zurück.Mit dem Erscheinen des Buches

57 Ebd., S. 183.

58 Vgl. ebd., S. 183f.

59 Vgl. ebd., S. 189.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 65

seines Bruders Georg-Friedrich, Die Perfektion der Technik 1946, welches die aufklä-

rungskritische und geschichtsphilosophische Analyse des Arbeiters von Ernst teilt,

jedoch eher eine technik-pessimistische Einstellung vertritt, distanziert sich der

Autor von seiner Gestalt des Arbeiters.60 Wilczek sieht eine tiefgreifende Ausein-

andersetzung Ernst Jüngersmit dem neuenWerk seines Bruders und bringt Belege

dafür an, dass Ernst zum Zeitpunkt der Fertigstellung des Manuskriptes 1944 tat-

sächlich von seiner Nihilismus-Überschreitung durch die Gestalt des Arbeiters als

Heroen in Einheit mit dem Diktat der Technik abweicht.61

»Jüngers Denken wendet sich nun von Nietzsches willensdominanter Metaphysik

ab zu einem mehr anthropologisch zentrierten Denken, das platonisch-christli-

che Züge trägt und das in der Auseinandersetzung mit dem realgeschichtlichen

Nihilismus der nationalsozialistischen Machthaber seine gedanklichen Konturen

gewinnt. […] Nietzsches Diagnose von der ›Heraufkunft des Nihilismus‹ wird […]

Ausgangspunkt für Jüngers Versuch, im Zeitalter des postmetaphysischen Den-

kens transzendente Werte des Menschseins zu begründen. Aus der geschichtli-

chen Erfahrung der Vergangenheit heraus, im Standhalten gegen den Nihilismus

sieht Jünger die Hoffnung begründet, daß der ›Nullmeridian‹ überschritten sei

und daß dem Menschen im erfolgreichen Widerstand gegen die nihilistischen

Mächte jene Kräfte zugewachsen seien, die es ihm ermöglichen, den Ausweg aus

dem Teufelskreis von Krieg und Zerstörung zu finden.«62

Für die Frage nach der geschichtsphilosophischen Ausrichtung sind besonders die

zweite und die dritte Phase von Ernst Jüngers Nietzsche-Exegese, wie sie Wilc-

zek definiert, ausschlaggebend. Denn erst hier beschäftigt sich Jünger tieferge-

hend mit den genealogischen Implikationen von Nietzsches Werk. Hierfür werden

60 Im erst kürzlich erschienenen Band Gespräche imWeltstaat, der viele in Deutschland bislang

unveröffentlichte Interviews Jüngers zugänglich macht, überrascht es, wie häufig Ernst Jün-

ger nach dem Zweiten Weltkrieg auf Georg-Friedrichs Die Perfektion der Technik rekurriert. In

mehreren Interviews bezeichnet Ernst Jünger das Buch seines Bruders als andere Seite der-

selben Medaille, die er im Arbeiter beschrieben hatte. Dieser wiederholte Bezug auf Georg-

Friedrichs Buch überrascht, weil es von einem starken Pessimismus gegenüber der Entwick-

lung der Technik geprägt ist, wohingegen Ernsts Arbeiter 1932 von einemungebrochenenOp-

timismus geprägt ist. In den Interviews revidiert Ernst Jünger diesen Optimismus in keiner

Weise und korrigiert diesen auch nicht, sondern verteidigt ihn als Zeugnis seiner Zeit. Und

obwohl er viele Bücher dieser Zeit wiederholt tiefgehend überarbeitet, hat er den Arbeiter

nie mehr verändert. So bleibt der Arbeiter als Zeugnis, als eine Momentaufnahme bestehen,

in der Jünger und seine Anhänger und Leser die falsche Hoffnung auf eine technokratische

Lösung der Probleme ihrer Zeit hatten – und enttäuscht wurden. Vgl. hierzu Jünger, Ernst:

Gespräche im Weltstaat, Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Barbey und Tho-

mas Petraschka, Stuttgart, 2019.

61 Vgl. ebd., S. 130-147.

62 Ebd., S. 184f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

folglich die geschichtsphilosophischen Grundaussagen aus Der Arbeiter und An der

Zeitmauer – stellvertretend für beide Werksteile – in ihren Grundzügen und Ver-

schiebungen kontrastierend dargestellt.

2.3.1 Geschichtsphilosophie des Arbeiters

Ernst Jüngers Geschichtsverständnis in Der Arbeiter orientiert sich stark an Nietz-

sches Zur Genealogie der Moral und Spenglers Der Untergang des Abendlandes. Auch

wenn Jünger in diesem Großessay keinerlei Quellenangaben macht und auch dar-

über hinaus in vielen Passagen eher in dichterischer Manier schreibt, so lassen

sich diese geistigen Anleihen und Inspirationen nicht übersehen.63 Jüngers gan-

zer Großessay ist eine historische Analyse der Entwertung aller Werte des Bür-

gertums, der aufklärerischen Rationalität und des souveränen Individuums. Die

bürgerliche Welt versteht Jünger letztlich als die Welt, geschaffen von der Revo-

lution von 1789.64 Man merkt schon auf den ersten Seiten, dass Jünger sich das

Nietzscheanische Diktum als Ziel setzt, eine »wirkliche[…] Historie der Moral«65

zu schreiben. Das bedeutet für ihn, die humanistischen Werte der Aufklärung als

dem Deutschen nur aufgeklebt und fremd darzustellen. So beginnt sein Großessay

denn auch programmatisch mit folgenden Sätzen:

»Die Herrschaft des dritten Standes hat in Deutschland nie jenen innersten Kern

zu berühren vermocht, der den Reichtum, die Macht und die Fülle eines Lebens

bestimmt. Auf über ein Jahrhundert deutscher Geschichte zurückblickend, dürfen

wir mit Stolz gestehen, daß wir schlechte Bürger gewesen sind.«66

Schon im allerersten Satz zeigt sich die tiefe Verneigung vor Nietzsches Spätwerk

und dessen Konzept des Willens zur Macht. Dem Leben wohne eine eigene Macht

inne. Der Arbeiter geht der Frage nach, welche vitale Lebensmacht die Geschichte

wirklich vorantreibt, und welche Herrschaft dadurch einen legitimen Herrschafts-

anspruch geltend machen könne. Der seit über einem Jahrhundert herrschende

dritte Stand konnte nie den inneren Kern (des Deutschen) erreichen, da ihm die

Verbindung zum Elementaren, also zumWesenskern des Lebens fehlte. Nietzsches

63 Vgl. zur Adaption Nietzsches etwa über den Jünger-Freund Hugo Fischer und über Spengler

u.a. Kiesel, Helmuth: Ernst Jünger, Die Biographie, München: Siedler 2007; Wilczek, Rein-

hard: Nihilistische Lektüre des Zeitalters, Ernst Jüngers Nietzsche-Rezeption, TrierWVTWis-

senschaftlicher Verlag 1999.

64 Vgl. hierzu den Essay Maxima – Minima, Adnoten zum Arbeiter, in dem Jünger mehrere ent-

sprechende Aussagen trifft. Vgl. u.a. Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-

Cotta 1963, S. 358.

65 Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie derMoral, Eine Streitschrift, Frankfurt a.M. und Leipzig,

1991, S. 15.

66 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 67

Kritik des Geistes anhand einer Philosophie des Lebens ist somit auch als Grund-

struktur dieses Großessays zu sehen. So kannman derTheseWilczeks zustimmen,

der Arbeiter vertrete weniger einen weiteren nationalrevolutionären oder neokon-

servativen Geschichtsansatz im Rahmen der Weimarer Republik, sondern vertre-

te eher einen »neovitalistischen Politikdiskurs[…], der seine Fundierung in einem

auf supranationale Ganzheit ausseiendenMenschenbild hat«.67 Jünger löst sich im

Der Arbeiter von weiten Teilen seiner nationalkonservativen Publizistik der 1920er

Jahre und sieht mit dem Strukturgenetiker Hugo Fischer und dem Neovitalisten

Hans Driesch den Einzelstaat eher als »Notbehelf« und Nietzsche viel weniger als

Kronzeuge eines radikalen Nationalismus, sondern jetzt gar eher als »gute[n] Eu-

ropäer«.68 Jünger legt in Der Arbeiter eine nihilistisch inspirierte Dekonstruktion

der Ideengeschichte der aufklärerischen Moderne vor und sieht seine Generation

an einer »Epochenschwelle« stehen, die zu übertreten er anhand einer »spekulati-

ven Geschichtskonstruktion« versucht.69 Die Prämisse Nietzsches, dass die Werte

unserer Zeit entwertet sind und man sich den Werten daher genealogisch, Fou-

cault würde sagen strategisch, nähern muss, zieht sich als roter Faden durch den

Großessay hindurch.

Der Dekonstruktion folgt bei Nietzsche der an verschiedenen Stellen in seinem

Spätwerk angedeutete Versuch der Etablierung einer metaphysischen Philosophie

des Lebens. Jünger bearbeitet diesen Topos mit einer sehr eigenwilligen Gestalt-

philosophie, welche eine Parallele zwischen demDiktat der modernen Technik und

der Entwicklung des disziplinierten Massenmenschen der Moderne zieht und den

»Nullmeridian« des Nihilismus überschreitet durch einen neuen Menschen, der

keinen Widerspruch mehr sieht zwischen der instrumentellen Vernunft der Tech-

nik und der Totalen Mobilmachung und seiner eigenen Freiheit. Genealogisch ist

also an Jüngers Ansatz die Offenlegung der eigentlichen Machtstrukturen, die hin-

ter den Werten der Aufklärung stünden. An mehreren Stellen in seinem Arbeiter

spricht er von der Lüftung des »moralischen Deckmantel[s]«70 der vorgeblichen

Gesellschafts- und Friedensverträge und er versucht, den dahinterstehenden Wil-

len zur Macht einer sich total mobilisierenden Moderne (die er die Arbeitergestalt

nennt) freizulegen. Das tut er in einer solch radikalen Weise und in Favorisierung

einer neuen totalitären Ordnung, die auf Gehorsam, Disziplin, Gewalt und Hero-

ismus basiert, sodass es völlig zurecht mit Autoren wie Gerd-Klaus Kaltenbrun-

67 Wilczek, Reinhard: Nihilistische Lektüre des Zeitalters. Ernst Jüngers Nietzsche-Rezeption,

Trier WVTWissenschaftlicher Verlag 1999, S. 88.

68 Driesch, Hans: Wirklichkeitslehre, ein metaphysischer Versuch, Leipzig: Emmanuel Reinicke

1922. S. 195.

69 Vgl. Wilczek, Reinhard: Nihilistische Lektüre des Zeitalters. Ernst Jüngers Nietzsche-

Rezeption, Trier WVTWissenschaftlicher Verlag 1999, S. 88.

70 Vgl. hierzu bspw. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta

2014, S. 165.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ner als »extrem rechtes Buch«71 bezeichnet werden muss, auf das sich nicht ohne

Grund viele Vertreter der Neuen Rechten heute noch berufen. Letztlich ist es ja

auch das Moment, das Jünger an Spenglers Werk so faszinierte: Es ist eine Art der

»Geschichtsfrömmigkeit«, welche ein Nietzsche wohl völlig abgelehnt habe. Denn

aus dem stark pessimistischen (Jünger würde sagen heroisch pessimistischen) Bild

der Geschichte zieht Spengler in gewisser Weise eine radikale Bejahung der Ge-

schichte. Zusammenfassen ließe sich Der Untergang des Abendlandes aus dieser Per-

spektive mit Gilbert Merlio im folgenden Credo: »Die Kultur ist tot, es lebe die

Zivilisation […].«72 Maßstäbe der Kultur bzw. der Hochkultur seien Ästhetik und

Moral. Maßstäbe der Zivilisation hingegen waren die Dezision und der Wille zur

Macht. Spenglers national-erbauende Aussage war die, dass es jetzt in der letzten

Phase dieser zugrunde gehenden Kultur um die Frage ginge, welche Nation das

Reich errichten würde, welche das Abendland vollenden würde. An diesem lang-

atmigen Kompendium der philologisch versessenen Kleinstarbeit Spenglers war

dies letztlich die radikale Aussage für den nationalen Menschen von Weimar und

den gestandenen Konterrevolutionär, der es las: Die feststehende Gesetzlichkeit

der Geschichte führe jede Nation des Abendlandes auf einen verlorenen Posten,

von dem aus jetzt in einem Endkampf entschieden werden müsse, wer die Rolle

Roms einnehmen würde. Es handelt sich hierbei aus einem Pessimismus heraus

um eine optimistische Ermutigung zum Auflehnen gegen »den Westen«, konkret

gegen den Rivalen ums Reich – also England, das mit dem Versailler Vertrag und

seiner Wirtschaftsordnung die deutsche Nation unterwandern und damit schwä-

chen würde. Deutschland, so Spengler, müsse sich auf den vom Burgfrieden 1914

inspirierten »preußischen Sozialismus« aufbauend England gegenüber als Gegen-

macht aufbauen und die Entscheidung über das Reich erzwingen. Jüngers heroi-

scher Realismus ist stark inspiriert von diesem »preußischen Sozialismus«, der zu

Beginn der 1919 von Oswald Spengler in seinem Aufsatz Preußentum und Sozialismus

als Blaupause für den neuen Staat entgegen der vorgeblich »marxistisch-liberalen«

Republik von Weimar gezeichnet wird.73 Der Preußische Sozialismus ist nicht nur

das Schlagwort für den organisierenden und total mobilmachenden Kriegssozia-

lismus, sondern weitergehend zu verstehen als ein Sozialismus »des Gehorsams

und der Pflichten und nicht der Ansprüche«.74 Damit betont Spengler abermals

71 Kaltenbrunner, Gerd-Klaus: Die konservative Apokalypse, Ernst Jünger: »Der Arbeiter«, in:

Rühle, Günther: Bücher, die das Jahrhundert bewegten, Zeitanalysen –wiedergelesen, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1980.

72 Merlio, Gilbert: Jünger und Spengler, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die großen Jagden des My-

thos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink 1996, S. 46.

73 Vgl. ebd., S. 46ff.

74 Ebd., S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 69

die organisatorisch-technische Seite (die ja auch Jünger immer wieder an der Auf-

klärung und Napoleons Projekt des Nationalstaats sowie später an Karl Marx’ und

Lenins Geschichtsphilosophie schätzt), verwirft im gleichen Atemzug jedoch die

emanzipative und liberale Seite der Moderne.

An Spengler stört Jünger hingegen, dass er die Einheit der Geschichte seinem

zerteilenden Blick opfere und somit im Goethe’schen Sinne den Wald vor lauter

Bäumen nicht sehe.75 Jünger hingegen sucht den Wald, er sucht nach dem gro-

ßen Bild und den Entwicklungslinien, die sich zwischen den Zivilisationen erga-

ben, und fragt, wohin das führe. Ganz im Sinne Spenglers nun, nur offensichtlich

mit einer Art des apokalyptischen Optimismus, der Spengler und Nietzsche fern-

lag, arbeitet Jünger geschichtsspekulativ den Mythos der Gestalt des Arbeiters aus

der Geschichte der Moderne heraus. Was uns hier interessiert, ist jedoch weni-

ger die Einordnung des Arbeiters in zeitgeschichtliche Zusammenhänge, sondern

vielmehr die geschichtsphilosophische Grundkonstruktion, welche in ihr zum Vor-

schein kommt. Geschichtsphilosophisch spekulativ ist Jüngers Folgerung aus den

Indizien der Moderne. Er sieht das Zeitalter eines neuen, dezisionistischen Men-

schen gekommen, der denWillen zurMacht aus der technisch-getriebenen Totalen

Mobilmachung in seinem Leben repräsentiert – die ›Organische Konstruktion‹ ist

geboren. So fügt sich in der folgenden Textstelle die genealogische Auslegung der

Geschichte der Moderne zu Jüngers spekulativer Metaphysik der Gestalt:

»Der Weltkrieg stellt, insofern er dem 20. Jahrhundert angehört, nicht etwa eine

Summe von Nationalkriegen dar. Er ist vielmehr als ein umfassender Werkvor-

gang zu betrachten, bei dem die Nation in der Rolle der Arbeitsgröße erscheint.

Die nationale Anstrengung mündet aus in ein neues Bild, nämlich in die orga-

nische Konstruktion der Welt. So kommt es, daß der Held dieses Vorganges, der

namenlose Soldat [ist …]. Seine Tugend liegt darin, daß er ersetzbar ist und daß

hinter jedem Gefallenen bereits die Ablösung in Reserve steht. Sein Maßstab ist

der der sachlichen Leistung, der Leistung ohne Redensarten, daher ist er im emi-

nenten Sinne ein Träger der Revolution sans phrase. Infolgedessen treten alle an-

deren Gesichtspunkte, tritt sogar die Front, in der gefochten und gestorben wird,

in den zweiten Rang zurück. Von hier aus gesehen, gibt es allerdings eine tiefe

Brüderlichkeit zwischen den Feinden, eine Brüderlichkeit, die dem humanitären

Denken ewig verschlossen bleiben wird.«76

Der Wille zur Macht der Arbeitergestalt entspringt nicht etwa der Technik, son-

dern dem Leben selbst. Es handelt sich um eine vitale Macht, die sich bahnbricht

75 Vgl. hierzu einen Jünger’schen Tagebucheintrag, der in Heimo Schwilks Band erhalten ist:

Schwilk, Heimo: Ernst Jünger. Leben und Werk in Bildern und Texten, Stuttgart: Klett-Cotta

1988, S. 90f.

76 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 155f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

und entwickelt. Und Jünger argumentiert nun, dass sich hierin – mit Heidegger

gesprochen – eine metaphysische »Macht zur Meisterung des Erdkreises«77 ver-

birgt, welche die Nation nur als vorübergehende Arbeitsgröße benötigt und sich

im langen Ende zu einer planetarischen Arbeits-Diktatur entwickeln wird. Jünger

denkt also nicht nur an die Möglichkeit der Überwindung der décadence und des

Nihilismus, den Nietzsche so wortgewaltig diagnostizierte, sondern selbst das Ge-

genmittel der Rüstung der Nation sieht Jünger als ein Moment der Geschichte, das

überwunden werden wird.78 Spengler sieht keinen Ausweg aus dem Niedergang,

der letztendlich kommen wird. Seine Dezision ist eine für das vorläufige Erstarken

der Nation zum Reich, dem der Zusammenbruch dieses Geschichtszyklus folgen

wird. Jüngers Dezisionismus ist einer, der über die Nation und das Reich hinaus-

führen wird und auf lange Sicht auch tatsächlich in eine Art Posthistoire führen

wird. Spengler hat in Jüngers Augen den »Kältetod« der bürgerlichen Zivilisation

wissenschaftlich begründet und die heutige Zeit als »einer Art von durch Entro-

pie gekennzeichneten Posthistoire«79 entlarvt, in der zwar technische Prozesse ab-

laufen, aber wahrhaft schöpferische Kraft nicht mehr vorhanden sei. Jünger stellt

diesem tapferen Pessimismus Spenglers jedoch seinem heroischen Realismus entgegen.

Jünger glaubt an die »transzendente Dimension und Potenz«80 der Humanität und

ist nicht nur deren Totengräber. Schon in Der Arbeiter steckt die den Pessimismus

überschreitende Tendenz im Konzept der ›Organischen Konstruktion‹ und im Ver-

trauen auf eine neue Menschheit, die ihre Geschichte im Einklang mit dem Diktat

der Technik und der dahinterstehenden metaphysischen Gestalt des Arbeiters wei-

terschreiben wird. In seinemKapitel über die Kunst schreibt er analog zu Spengler,

dass das Kunstschaffen und die Beschäftigung mit ihr in unserer Zeit keinen Wert

habe, da unsere Zeit keine schöpferische Kraft habe. Im Sinne der viel wichtigeren

physischen und geistigen Landesverteidigung würde Jünger ohne zu zögern dafür

plädieren, »alle Kunstschätze der Museen an den Meistbietenden zu versteigern,

wenn diese Verteidigung es erforderte«81. Im Gegensatz zu Spengler jedoch, der

vor allem das Ende sieht und das kommende Schöpferische als inkommensurabel

mit heutigen Maßstäben erachtet, so glaubt Jünger an eine Art universelle orga-

nisch-schöpferische Kraft, die sich aus dem Leben selbst herausschält und eine

Art ewige, fast naturgesetzliche Ästhetik einleiten wird. So schreibt Jünger einige

Seiten weiter in seinem Arbeiter über die zukünftige Aufgabe der Kunst, sie liege

77 Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:

Zu Ernst Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 48.

78 Vgl. Merlio, Gilbert: Jünger und Spengler, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die großen Jagden des

Mythos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink 1996, S. 46f.

79 Ebd., S. 60.

80 Ebd.

81 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 71

»in der Gestaltung eines wohlbegrenzten Raumes, nämlich der Erde, im Sinne

derselben Lebensmacht, die zu seiner Beherrschung berufen ist. […] Hier gibt es

nichts Isoliertes,was anund für sich zubetrachten ist, undnichts, was zu großoder

geringwäre, umnicht imDienst der Gestalt zu stehen.Wer von dieser Einheit, von

dieser Identität der Kunst mit einer höchsten, den Raum durchaus erfüllenden

Lebensgewalt eine Ahnung besitzt, dem kann die Absurdität unseres musealen

Betriebes als einer abstrakten Bilder- und Denkmälerschau nicht entgehen.«82

Jüngers heroischer Optimismus liegt in einem im Arbeiter noch nicht weiter ausfor-

mulierten Ende der Geschichte und dem Eintritt in ein titanisches Zeitalter. Jünger

wird beinahe dreißig Jahre später in An der Zeitmauer diese Genealogie des Titanis-

mus vom unerträglich menschenverachtenden Militarismus, dem faschistischen

Prophetismus und dem von Walter Benjamin konstatierten »l’Art pour l’Art«83 des

Krieges reinigen und den hier ausgeführten Aspekt der ›Organischen Konstrukti-

on‹ in einer Verschmelzung erd- und menschheitsgeschichtlicher Symbiose wie-

der aufgreifen. Entscheidend ist, dass sich Jünger schon 1932 enorm vom Pessi-

mismus und der zyklischen, entropischen Vorstellung der Geschichte Spenglers

unterschied, welche eine ganze Generation von extrem rechten Denkern zwischen

den Weltkriegen beeinflusste.

Eine genauere Analyse von Der Arbeiter wird in den folgenden Kapiteln, die zur

Bildung meines biopolitischen Typus des politischen Denkens herangezogen wer-

den, noch ausführlicher folgen. In den vergangenen Zeilen ging es darum, einen

kurzen Blick auf die geschichtsphilosophischen Aspekte dieses Großessays zu wer-

fen. Mit Foucaults Ansatz der Genealogie hat Jüngers Arbeiter Folgendes gemein:

Beide decken den Zusammenhang zwischen dem Nihilismus sowie dem absoluten

Subjektdenken der Moderne einerseits und dem totalen Arbeitscharakter anderer-

seits auf. Beide decken eine verborgene Korrelation zwischen dem Humanismus

und der Unterwerfung des Subjekts unter die Totale Mobilmachung durch Diszi-

plinarinstitutionen,Kontrollgesellschaft und Sicherheitsdispositive auf.Darin sind

sich die beiden Nietzsche-Exegeten Ernst Jünger und Michel Foucault einig. Nicht

miteinander zu vereinbaren sind sie jedoch an demPunkt, an dem Jünger 1932 noch

versucht, einen Arbeiter-Übermenschen zu proklamieren, mit dem er geschichts-

spekulativ den Nihilismus überwinden will. Foucault hat aus der Erfahrung, dass

solche Versuche in furchtbaren Terror mündeten, in seinen eigenen Texten über

Nietzsche diesen »Ausweg« aus dem Nihilismus gemieden. Ebenso sind Jüngers

Suche nach Wesen und Substanz für Foucault völlig fremd und er beschränkt sich

darauf, derlei Konzepte durch Historisierung in seiner Genealogie zu kritisieren.

82 Ebd., S. 223f.

83 Benjamin, Walter: Theorien des deutschen Faschismus, in: Ders.: Gesammelte Schriften,

Band III: Kritiken und Rezensionen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1972, S. 240.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Auch Jünger muss, wie oben ausgeführt, noch in der Gewaltherrschaft der Natio-

nalsozialisten erkennen, dass sein Fortschrittsoptimismus bezüglich der Totalen

Mobilmachung wohl doch ein Fehler gewesen ist. In der Folgezeit wird Jünger sich

von seinen dichterisch-prophetischen Forderungen nach einer Vollendung der To-

talen Mobilmachung durch die Gestalt des Arbeiters distanzieren. Doch an sei-

ner genealogischen Dekonstruktion der aufklärerischen Moderne wird Jünger, wie

oben angedeutet, festhalten und sich eher in die Rolle des Diagnostikers des Nihi-

lismus zurückziehen. Gänzlich von den Topoi des Weltplanes und der ›Vorsehung‹

wird Jünger nicht abrücken, sondern sie eher weg vomBegriffsfeld der Technik, des

Krieges und der Totalen Mobilmachung hin zu erdgeschichtlicher Symbiose mit

derMenschheitsgeschichte (seinem ganz konkreten Ende der Geschichte) verschie-

ben. Jünger bleibt sich also treu in der Hoffnung auf Harmonie in einem höheren

Wesen, einer Substanz, um darin eine höhere Form der Humanität zu finden, wel-

che bei Spengler in dieser Form völlig abgelehnt wird. Erst beinahe drei Jahrzehnte

später wird Jünger in seinem Essay An der Zeitmauer an den Arbeiter anschließen.

Im Folgenden soll dieser etwas systematischere Zugang zum Problemfeld der Ge-

schichte von Ernst Jünger vor dem Hintergrund der Frage nach der Genealogie

analysiert werden.

2.3.2 Jüngers Festhalten an der Genealogie

In seinem 1959 erschienenen Essay An der Zeitmauer nimmt Jünger dezidiert zur

Frage der Geschichtsschreibung Stellung. Auch hier kommt er gleich zu Beginn

auf eines seiner großen geschichtsphilosophischen Vorbilder zu sprechen: Oswald

Spengler. Dessen morphologisches Geschichtsbild lobt Jünger als tatsächliche »ko-

pernikanische Entdeckung«. Sein Verdienst liege in der Adaption des Entwick-

lungsverständnisses Goethes auf sein Geschichtsbild, um die fortschrittsoptimis-

tische Geschichtsphilosophie Kants und Hegels, die zu einer Art Religionsersatz

geworden sei, bis auf die Grundfeste zu erschüttern.84

»Demgegenüber [gegenüber Kant und Hegel, Anm. N.A.] ist Spenglers Ge-

schichtsbild, vor allem hinsichtlich der Kulturprognose, mit Recht pessimistisch.

Es führt von der Vorstellung der linearen und eo ipso aufsteigenden Entwicklung

zu zyklischen Konfigurationen zurück.«85

Spenglers Schwäche hingegen liege darin, sich auf die morphologischen Ähnlich-

keiten der organisch verstandenen Kulturen zu kaprizieren, jedoch die Zusammen-

hänge, die Orte und Zeitpunkte ihres Auftauchens und Verschwindens dem »uner-

klärlichen Belieben« zuzurechnen und »ohne inneren Zusammenhang« darzustel-

84 Vgl. Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 463.

85 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 73

len. Erklärbar sind für Spengler nur die Zusammenhänge ihrer Ähnlichkeiten der

Periodizität und der Morphologie, gemessen am Leben in Form. Spenglers Metho-

de ist in Jüngers Augen die des Analogieschlusses. Doch die Frage nach der Quelle

des historischen Auftauchens und der lokalen Verteilung, muss Spengler ausklam-

mern. Und er kann keinerlei Prognosen treffen. So schreibt Jünger schon in seinem

Arbeiter 1932:

»Die vergleichende Morphologie, wie sie heute betrieben wird, läßt daher keine

gültige Prognose zu. Sie ist vielmehr eine museale Angelegenheit, eine Beschäf-

tigung für Sammler, Romantiker, Genießer im großen Stil. Die Mannigfaltigkeit

vergangener Zeiten und entfernter Räume drängt sich als ein buntes und verfüh-

rerisches Orchester auf, mit dem ein geschwächtes Leben nichts als die eigene

Schwäche zu instrumentieren vermag.«86

Spengler kann in Jüngers Augen nur typische Relationen des ewigen Auf und Ab

aufzeigen, über deren Sinn jedoch sowie den Akt deren Schöpfung nichts aussa-

gen. Zudem klammere Spengler die Frage nach Sinn, Herkunft sowie der Schöp-

fung aus. Darin bestehe die ganze Methode. Ernst Jünger hingegen – und darin

unterscheidet er sich nun von Spengler – löst sich zwar von der Geschichtsphilo-

sophie der Aufklärung, sieht aber trotzdem in einem metaphysischen Sinne einen

›Weltplan‹ oder ›Weltsinn‹ hinter der Geschichte. Er bleibt somit im Horizont der

Geschichtsphilosophie, verstanden als Suche nach einem Sinn und einem Subjekt

der Geschichte.87 So schreibt Jünger beinahe dichterisch, dass die Gefahr in der

morphologischen Methode darin bestehe, den Wald vor lauter Bäumen nicht zu

sehen. Bei der Untersuchung tausendjähriger Bäume sei es Goethe freilich um die

Untersuchung der Mannigfaltigkeit der Bäume und gleichzeitig im synoptischen

Sinne auch um das Schließen auf eineUrpflanze gegangen.Mit Spengler die Vielfalt

der Kulturen und gleichzeitig einen Meta-Sinn aller Kultur zu sehen – das ist es,

was Jüngers stereoskopischen Blick ausmacht. So sind ganz grundsätzlich Jüngers

Schriften Ausdruck dieses zweiseitigen Blickes. Für Koslowski sind Der Arbeiter ge-

nauso wie auch An der Zeitmauer »die Jüngersche Synthese einer Reihe von Suchen,

86 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 85.

87 In diesem Zusammenhang sagte Ernst Jünger in einem Interviewmit Frédéric de Towarnicki

1981: »Für mich hat Marx Hegel verstümmelt, indem er ihn eingesperrt hat, indem er ihn

auf ein zu rationales und ökonomisches Verständnis der Welt verkürzt hat … Und im Grunde

wollte ich dem Arbeiter wieder zuführen, was Marx ihm weggenommen hat, vor allem das,

was ich ›Weltgeist‹ nennen möchte.« Jünger, Ernst: Gespräche im Weltstaat. Interviews und

Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Barbey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die auf Einzelgebieten, wie im Ganzen das Gesamtwissen, das ›Wesen‹ oder die

›Substanz‹ letztendlich anstrebten«.88

Die Gestalt des Arbeiters ist Wesen eines neuen Zeitalters. Sie ist für Jün-

ger nicht einfach nur Künderin des Endes einer morphologisch zu betrachten-

den Hochkultur des Abendlandes, sondern Ausdruck einer metaphysischen Zei-

tenwende am großen Rad der erdgeschichtlichen Revolutionen. Spengler berührt

den Raum der geschichtlichen Urpflanzen nicht, Jünger schon. Doch Spenglers

Verdienst habe darin bestanden, den fortschrittsoptimistischen Liberalen des frü-

hen 20. Jahrhunderts, die von der Einzigartigkeit ihrer Zeit überzeugt waren, die

Weisheit des Ben Akiba beizubringen: dass alles schon einmal da war.89 Dies paar-

te er mit der Nietzscheanischen Vorsehung der Entstehung des Weltstaates und

dessen Niedergang ganz im Sinne von Goethes Mephisto:

»Denn alles, was entsteht,

Ist wert, daß es zugrundegeht.«90

Spätestens jedoch nach den beiden Weltkriegen, der Totalen Mobilmachung, dem

Einsatz der Atombombe, dem Einsetzen eines Kalten Krieges, in dem die tatsäch-

liche Existenz der Menschheit auf dem Spiel stehe, müsse man sich eingestehen,

dass es sich bei der Geschichte nicht um eine ewige Wiederkehr des Gleichen han-

deln könne. Jünger sieht sich in seiner über 20 Jahre vorher in Der Arbeiter vor-

gestellten Ahnung bestätigt, dass sich in der Industrialisierung, ihrer Kulminati-

on in der Totalen Mobilmachung und ersten Ansätzen des Totalen Kriegs ein völ-

lig neuartiges, metaphysisches Element der Geschichte bemächtigt. Geschichte ist

für Jünger eine ewige Wiederkehr – doch nicht des immer Gleichen. Was Speng-

ler nicht gesehen habe, sei, dass wir eventuell nicht in einer Spätzeit unserer Ge-

schichte des Abendlandes stehen, sondern an der Schwelle der Geschichte über-

haupt. Spengler kannte das Ende der Geschichte. Er widersprach dem Hegel’schen

dialektischen Ende der Geschichte, aber Spengler war sich dessen bewusst, dass

jede Hochkultur auch ihr eigenes Geschichtsverständnis konstituiert hatte. Speng-

ler stellte sich somit außerhalb der Geschichte des Abendlandes, um die verdeck-

te, morphologische Struktur aller Kultur in ihren periodischen Abläufen erkennen

zu können. Doch Jünger versucht gewissermaßen sowohl einen morphologischen

als auch einen völlig außergeschichtlichen Standpunkt einzunehmen; er stellt sich

88 Koslowski, Peter: Einleitung, Nationalismus – Geschichtsphilosophie – Mythos, in: Ders.

(Hg.): Die großen Jagden des Mythos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink

1996, S. 16.

89 Vgl. Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 460-469.

90 Goethe, JohannWolfgang von: Faust, Der Tragödie Erster und Zweiter Teil, Stuttgart: Reclam

2020, S. 39

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 75

an die Zeitmauer, an die durch das Auftauchen der Gestalt des Arbeiters zuneh-

mend die Menschheit gestellt wird. Jünger sieht im Gegensatz zu Spengler das

Aufkommen von etwas wirklich Neuem – und er sieht auch die Gründe hierfür in

der Erd»geschichte« und dem Mythos. Im Gegensatz zu Spengler argumentiert er

mit einem tatsächlichen Abreißen zweieinhalbtausendjähriger Zusammenhänge.

Dies zeige sich eben an inneren Absatzbewegungen der Menschen im Abendland

von ihrem Geschichtsbewusstsein und ihrer Selbst-Subjektivierung als historische

Subjekte. So schreibt Jünger in seinem 1959 erstmals erschienenen Essay An der

Zeitmauer:

Die Geschichtswahrung ist das große Thema der abendländischen Kultur. Das un-

terscheidet sie von allen anderen. […] Es ist dieWürde des historischenMenschen,

die sich gegen Naturgewalten der Barbarenvölker einerseits, gegen die Wieder-

kehr mythischer und magischer Mächte andererseits zu behaupten sucht. Diese

Würde ist eigentümlich; Bewußtheit, Freiheit, Recht, Personalität durchdringen

sich in ihr auf besondere Weise oder strahlen von ihr aus als von einem Urphä-

nomen. Sie bestimmt den Rang der schaffenden und handelnden Menschen, der

›Großen‹, der Vorbilder in Werken und Taten, und sie begrenzt, was dem leiden-

den Menschen zugemutet werden darf.«91

Jünger sieht den Einbruch des historischen Denkens mit Herodot gekommen, der

sich an der Grenze zwischen dem mythischen und dem historischen Zeitgefühl

bewegte. Herodot und dessen Beschreibung der Perserkriege sowie der Abtren-

nung dieser Zeit von dermythologischen ZeitHesiods,weg vomGoldenen Zeitalter,

entspricht dem Ur-Trauma des abendländisch-geschichtlichen Menschen. Schon

bei Hesiod, der in seinen Dichtungen verschiedene mythische Weltzeitalter un-

terscheidet (Goldenes Zeitalter, Silbernes Zeitalter, Ehernes Zeitalter, Zeitalter der

Heroen und Eisernes Zeitalter) sei ein Gefühl des strukturellen (Sitten-)Verfalls zu

vernehmen. Ohne nun in der Tiefe auf mythische Zeiteinteilungen einzugehen, so

ist es entscheidend für das Verständnis von Jüngers An der Zeitmauer, dass er das

abendländische Geschichtsbewusstsein, das mit dem Subjekt und dem Menschen

verknüpft ist, als Verlust einer inneren Verbundenheit mit der Welt, mit der Natur

und dem Ablauf der Erdgeschichte sieht. Dem mythologischen Goldenen Zeitalter

Hesiods kommt am ehesten die wissenschaftlich so eingeteilte Steinzeit am nächs-

ten. Jünger stellt sie nicht als eine Art der »Vorgeschichte« im geschichtsphiloso-

phischen Sinne dar, sondern als einen Zeitraum der Urerfahrung des Überflusses,

der unmittelbaren Eingebundenheit in die Natur, Zeiten, »in denen ein Tag der

Arbeit für ein Jahr der Ernte ausreichte«92, Zeiten, in denen jeder das fürstliche

»Urjagdrecht« hatte und die Jagd keine planvolle Technik, sondern ein ritualisiertes

91 Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 479.

92 Ebd., S. 499.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

natürliches Nehmen aus ewigen Kreisläufen war. Die Erfahrung der Geschichtlich-

keit tritt mit der Ausdifferenzierung der Gesellschaft, mit dem Auftreten von sess-

haften Bauern und teilsesshaften Hirten auf, die wiederum eine Reaktion auf die

aufkommende Knappheit vormals unendlicher Ressourcen sind. Konflikte gab es

auch im Goldenen Zeitalter, Kriege jedoch nicht. Sie sind Ergebnis von Knappheit

und von Techniken zur Steigerung von Erträgen und den damit einhergehenden

Grenzziehungen.

»Jagd, Fischfang und Ernte von freiemZuwachs – so darfman sich dieNutzungdes

frühen Überflusses vorstellen. Die Haltung von Herden, die Landbebauung sind

bereits Zeichen dafür, daß der Überfluss sich mindert, […]. Damit treten bislang

ungekannte Arten des Zwanges auf, ja Grenzen überhaupt. Der Nomos des Hirten

und des Bauern ist ein anderer, als der des Jägers, der dem Wilde folgt. Daß der

Landmann Kain den Hirten Abel erschlägt, erscheint zunächst als befremdlicher

Zug. Dennoch ist es sinnvoll, denn Grenze und Krieg sind urverwandt, und der

Landmann ist ein strengerer Wahrer der Grenze als der viehtreibende Hirt.«93

Das Aufschreiben der Geschichte und das Selbstverständnis des Menschen als ge-

schichtlichesWesen ist für Jünger im Grunde Teil eines Krisenphänomens, das mit

der Vertreibung aus dem irdischen Paradies parallel zu sehen ist.DerMensch hat es

mit Knappheit zu tun und tritt aus denKreisläufen der Erdgeschichte heraus, er be-

ginnt seine eigene Geschichte zu schreiben, so wie er zunehmend künstliche Tech-

niken und Apparaturen benötigt, um die Natur zu bewältigen. Die Menschheits-

geschichte löst sich ab von der Erdgeschichte. Und diese Weltsicht kulminiert in

Kants und Hegels Geschichtsphilosophie, in der das Goldene Zeitalter nur noch als

Vorgeschichte zu der eigentlich entscheidenden Geschichte und zwar der Weltge-

schichte als »Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit« erscheint. Diese Hegel’sche

Geschichte des Fortschritts im Bewusstsein der Freiheit ist eng verknüpft mit dem

bürgerlichen Subjekt, der Wirtschaftsform des Kapitalismus und der Menschen-

würde. Im Gegensatz zu Spengler nun, der in dieser Art der fortschrittsoptimisti-

schen Geschichtsphilosophie eine morphologisch typische Art der Selbstlegitimie-

rung einer Hochkultur sieht, die auf kurz oder lang nach einem Niedergang durch

eine neue Hochkultur ersetzt wird, sieht Jünger nicht nur das Aufkommen einer

neuen Hochkultur mit ihrer eigenen Einteilung der Geschichte, sondern Jünger

sieht ein Ende der Geschichte und die Rückkehr erdgeschichtlicher Rückbezüg-

lichkeit eines neuen Menschenschlages. Gilbert Merlio schrieb schon über den Ar-

beiter, dass er hier eines der leitendenMotive der sogenannten Konservativen Revolu-

tion in ihrer totalitärsten Ausgestaltung erkennt. Es handelt sich um die Sehnsucht

nach der Auflösung der Entfremdung durch die moderne, bürgerlich-kapitalisti-

sche Welt (die Jünger in An der Zeitmauer noch weiter zurückverfolgt) durch eine

93 Ebd., 1963, S. 501.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 77

»Redintegration«, durch einen revolutionären Rückbezug. Doch im Gegensatz zur

marxistischen Rückbindung, welche durch eine emanzipative Ermächtigung des

Menschen über Mensch, Wirtschaft, Natur und Technik vonstattengehen soll, so

ist das Leitmotiv Jüngers eher das der »voluntaristischen« Bejahung der Moder-

ne und »Überanpassung« an die inhumanitären Anforderungen des Technischen

Zeitalters.94

Nach dem ZweitenWeltkrieg betont Jünger nicht mehr so sehr die voluntaristi-

sche Selbstaufopferung und Unterwerfung, welche die »Redintegration« schaffen

könnte, sondern verschiebt sein Wirken eher auf Zeitdiagnose und -analyse. Er

sammelt folglich in An der Zeitmauer Indizien für die Verifizierung der steilenThese

des Arbeiters. So formuliert Jünger nun im Gegensatz zu seinem Werk fast drei-

ßig Jahre zuvor um und versucht, eine zunehmende Abkehr von einer subjekt- und

menschzentrierten Geschichte und das Aufkommen eines neuen Goldenen Zeital-

ters (im Sinne der ›Organischen Konstruktion‹) auf erweiterter Stufenleiter zu be-

legen. Der Topos der Wiederkehr spielt bei Jünger eine große Rolle. Es geht um die

Wiederkehr einer Geschichte, deren antreibenden Kräfte nicht mehr der Mensch

oder die Menschheit sind, sondern Kräfte der Erdzyklen, aus deren Perspektive es

keinen Unterschied zwischen Materie, Leben und Technik gibt. Jünger erweitert

in An der Zeitmauer sein Konzept der ›Organischen Konstruktion‹ in geschichtsphi-

losophischer Richtung mit erdgeschichtlicher Prägung. Der technologische Fort-

schritt, der insular begann und in Formen der Urbarmachung ganzer Landstriche

sowie in der Totalen Mobilmachung von Industrien und Gesellschaften riesiger

Staaten kulminierte, beginnt über den erschaffenden menschlichen Geist hinaus-

zuwachsen und Formen einer eigenen netz-nervenbahnähnlichen Eigendynamik

und -intelligenz zu entwickeln. Der Mensch hat sich kein Monstrum à la Franken-

stein geschaffen und durch den menschlichen Geist wirkte nie nur der »vernünf-

tige« Drang zur Verbesserung des Lebens nach dem Goldenen Zeitalter, der nun

umzuschlagen droht. Die Technik ist zwar »projizierter Geist« des Menschen, »wie

das Steinbeil verlängerte Faust gewesen ist«95, doch »[w]ir haben eine Stufe der

Ausrüstung gewonnen, auf der wir uns das Instrumentale nur um eine Kleinigkeit

verändert zu denken brauchen, damit hervortritt, daß unsere Technik nicht nur ei-

ne Welt der Abstraktionen ist, sondern auch erdgeistige Wirklichkeit unmittelbar.

Dort sind wir an der Nabelschnur.«96 Von einemmetahistorischen Standpunkt aus

erscheinen Jünger die infrastrukturellen Projekte des menschlichen Drangs nach

Beherrschung der Natur (Eisenbahnlinien, Pipelines, Stauseen, Kanäle, Stromnet-

ze usw.), die das erste Mal nun die oberste Schicht der Erdkruste sichtbar ver-

94 Vgl. Merlio, Gilbert: Jünger und Spengler, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die großen Jagden des

Mythos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink 1996, S. 46f.

95 Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 512.

96 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ändern, nicht als kategorial verschieden zu den Erdkräften des Vulkanismus, der

Plattentektonik, der Geologie usw. Die Kräfte der Erde und das Genie der schöp-

fenden Kraft der Welt drückt sich auch durch den Menschen aus. Folglich geht

Jünger mit seinem Essay An der Zeitmauer in der Dezentrierung des Subjektes und

der fortschrittsoptimistischen Geschichtsphilosophie noch einen Schritt weiter: er

kontextualisiert die Menschheitsgeschichte mit der Erdgeschichte, verstärkt da-

durch die Abhängigkeit des Menschen vom Schicksal und gibt Anknüpfungspunk-

te für die Herkunft metaphysischer Letztbeweggründe hinter der auftauchenden

Gestalt des Arbeiters, die in Der Arbeiter nur andeutungsweise zu finden sind. Dort

argumentierte Jünger relativ nachvollziehbar, dass charakterologisch beimmoder-

nenMenschen typischeWesensmerkmale die individuell-persönlichen zunehmend

überwögen. Hierin zeige sich, dass das bürgerliche Zeitalter dem Ende entgegen-

gehe. Der allgemeinen Mobilmachung von 1789 falle der Bürger selbst zum Opfer,

denn in der total mobilgemachtenWelt des Arbeiters verstehe der faschistische Or-

denskrieger in Camouflage besser die Anforderungen des Zeitalters. Jünger führt

in An der Zeitmauer aus, dass es sich bei dem aufkommenden Zeitalter des Arbeiters

eben nicht um einen neuen geschichtlichen Zeitabschnitt handelt, sondern um das

Ende der Geschichte und den Eintritt in eine Phase, in der Erd- und Menschheits-

geschichte synoptisch ineinandergreifen. Und ein klarer Indikator sei im harm-

losen Trend der Astrologie unter Millionen von Menschen zu sehen. Das Ablesen

des Schicksals aus der Stellung der Sterne und dem Stand der Erde zu den Ster-

nen erscheine vielen einfach nur unwissenschaftlich, doch Jünger sieht in der Tat-

sache, dass Millionen Menschen sich plötzlich für ihr Horoskop zu interessieren

beginnen, eine parallele Entwicklung zur Ausbildung typischer Merkmale in der

Bevölkerung: Die Astrologie liest Jünger als Ausdruck eines inneren Bedürfnisses

der Menschen nach einem Rückbezug zu erdgeschichtlichen und siderischen Zu-

sammenhängen.

»Zu hören, daß seine Taten,Werke und Begegnungen noch etwas anderes bedeu-

ten, als man gemeinhin annimmt, daß sich in ihnen große Mächte spiegeln und

sie mit Sinn belehnen, kurzum, daß er ein Schicksal habe – das zu vernehmen, ist

offenbar für denMenschen ein unausrottbares Anliegen. Jemehr der Umsatz, der

Umtrieb zunimmt, jemehr das Leben großstädtisch, technisch-abstraktwird, des-

to stärkermußdieses Anliegen hervortreten. […] Das ist der Grund für die erstaun-

liche Anziehungskraft der Astrologie in unserer Zeit, und nicht für sie allein. Ihre

Stärke liegt nicht darin, daß sie die Prinzipien der Gegenwart verkörpert, sondern

darin, daß sie ihnen widerspricht. Daher argumentiert der Astrologe, der seine

Kunst als Wissenschaft verteidigt, nicht auf dem Feld seiner Stärke; sie führt ihn

über die Wissenschaft hinaus. Als wissenschaftlich darf er sein Handwerkszeug

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 79

bezeichnen, aber die mathematisch-astronomische Berechnung kann nur in den

Kreis führen, in dem die synoptische Schau auf die Konstellation beginnt.«97

Das Aufkommen der Astrologie in Zeiten der präzisen, klinischen Wissenschaften

des Abendlandes ist für Jünger nur als »revolutionäres Vorzeichen«98 zu verste-

hen, das vollumfänglich dieNivellierung derMasse, die schicksalhafte Ungleichheit

der Menschen betont. Die Astrologie ist in Jüngers Augen Vorbotin eines Konzepts

der Menschenwürde, das sich nicht auf Abstraktheiten wie Freiheit und Gleichheit

stützt, die nichts anderes als liberale Sprechweisen der Macht gewesen seien. Diese

bürgerlichen Abstraktheiten seien Auftakt einer tatsächlich menschenverachten-

den Nivellierung gewesen, welche die großen Knochenmühlen des 20. Jahrhun-

derts erst ermöglicht hätten. Die bürgerlichen Heilsversprechen des Fortschritts

durch dieMobilmachung in nationalstaatlichen Gebilden und an dialektisch-mate-

rialistischen Leitmotiven hätte in die Irre und in die großen Katastrophen geführt,

die jedoch einen Menschenschlag nach Form der Arbeitergestalt hervorgebracht

hätten, der sich in einem neuen, planetarischen Goldenen Zeitalter auf erweiterter

Stufenleiter wohlfühlt. Ein SchlagMenschen sei geboren, der sich seinem Schicksal

der Verachtung seines individuell-persönlichen Lebens stelle, aber der die amei-

senartige Beherrschung der Erde und das gleichzeitige Beherrscht-Werden durch

die Erdmutter als Potenzial der post-bürgerlichen, post-geschichtlichen Freiheit

erkenne. Hierfür sei die Astrologie ein erstes Anzeichen.

»Der Wert des Anzeichens ist unabhängig vom Effekt. Seine Bedeutung liegt dar-

in, daß hier, zunächst verhüllt und zweideutig, sich eine Gegenmacht des Levia-

thans zu regen beginnt, die aus ganz anderen Tiefen als der liberale Individualis-

mus stammt.«99

Zunehmend wird deutlich, dass Ernst Jüngers Konzept der Lebensmacht, auf das

weiter unten noch eingegangen wird, nicht nur nach der faustisch-promethei-

sche Meisterung der Welt und des Erdkreises strebt, sondern geschichtsphiloso-

phisch betrachtet auch das Heraustreten aus der Geschichte und den Einklang von

menschlicher Planung und natürlichem, erdgeschichtlichem Schicksal bedeutet.

In Jüngers Worten: In den menschlichen Sozial- und Staatsplänen ist der Weltplan

aufgehoben, der jedoch der menschlichen Einsicht verschlossen ist.100 Für Jün-

ger zeigt sich dieses schwierige Verhältnis auch in der Tatsache, dass der Mensch

nicht mehr nur im archäologischen Sinne innerhalb einer geologischen Schicht

auffindbar ist, sondern seit der industriellen Revolution und der tiefgreifenden

Veränderung der Oberfläche der Erde durch Menschenhand und Maschinen, der

97 Ebd., S. 423f.

98 Ebd., S. 452.

99 Ebd., S. 459.

100 Vgl. ebd., S. 586.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Mensch auch ein schichtbildendes Wesen sei. Das erste Mal in der Geschichte der

Erde habe ein Lebewesen zumindest auf der obersten Schicht der Erde die Fähig-

keit, die Geographie, Geologie, Flora und Fauna sowie das Klima tiefgreifend zu

verändern. Jüngers These ist nun kurzum, dass sich im Heraustreten des Men-

schen aus der Geschichte und in der Fähigkeit, sich außerhalb der Zeitmauer mit

ihren Zeit-Schichten und Erd-Schichten zu stellen, nicht ein menschlicher Wille

bahnbricht, der die Erde beherrscht, sondern dass sich eine metaphysische Erdge-

walt, ein Weltplan, in seinem Willen nachweisen lässt. Der neuerliche Drang nach

der Astrologie sei ein Indiz der inneren Verbundenheit des neuen Menschen mit

größeren Zusammenhängen.101 Der historische Mensch ist nicht mehr Maß al-

ler Dinge, er wird von den Entwicklungen und den Errungenschaften übermannt.

Die Frage stellt sich, ob der organisch-konstruktive Fortschritt der prometheischen

Kräfte, der zunehmend Rückschläge zeitigt und das Überleben der Menschheit in-

frage stellt, nur die derzeitige Hochkultur beenden könnte oder ob die mensch-

liche Spezies als Ganzes auf dem Spiel steht. Die »Moral der Ziffer« als zuneh-

mende Verwertungs- und Optimierungslogik, die sich längst im Alltag der Men-

schen belegen lässt, entspringt nicht mehr der in Verruf geratenen Staatsräson,

sondern entspringt der Räson des Experiments. Im Namen der Forschung und des

angeblich ökonomisch-materialistischen Fortschrittes breitet sich eine Räson des

Experimentes aus,welche das humanistisch unverfügbare Leben desMenschen der

Menschenwürde in sehr handfester Art und Weise verfügbar und auch »opferbar«

macht.102

»Die Staatsräson gilt heute als verrufen, und zwar auch dort, wo sie praktiziert

wird, während es der Räson gegenüber, die sich auf das Experiment gründet, kei-

nen Widerspruch gibt. Man hat heute stärkeren Rechtsschutz gegen eine Haus-

suchung als gegen eine Durchleuchtung bis auf das Knochengerüst. Ohne Zweifel

nehmen die unangenehmen, bedenklichen und vor allem entwürdigenden Ein-

griffe zu. Sie werden durch die Statistik unterstützt, die man als die Moral der Zif-

fer bezeichnen kann. Oft wird das Entwürdigende freilich kaumnoch empfunden,

ja bemerkt.«103

Jünger streift an dieser Stelle seines schon 1959 erschienen Essays ein Themenge-

biet, dem sich Giorgio Agamben etwa drei Jahrzehnte später im Homo Sacer wie-

der annehmen wird. Es ist die paradoxe Verfügbarmachung des menschlichen Le-

bens trotz gleichzeitiger Betonung der Unverfügbarkeit desselben. Was Agamben

mit der klassisch-römischen Rechtsfigur des homo sacer parallelisieren wird, er-

klärt Ernst Jünger mit einer tiefer als der menschliche Wille gehenden Macht der

101 Vgl. ebd., S. 569-580.

102 Vgl. ebd., S. 607ff.

103 Ebd., S. 609f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 81

Gestalt, welche die Totale Mobilmachung und Dynamisierung der menschlichen

Lebensenergien für die Errichtung eines neuen Goldenen Zeitalters in einer to-

talen Symbiose aus Technik und Leben zum Ziel hat. Diese Dynamisierung der

menschlichen Lebensenergien bekommt zunehmend eine potenziell biopolitische

Perspektive – die Optimierung des Lebens steht auf der Agenda und wird möglich.

Doch im Gegensatz zu Themen, die die klassische Staatsräson betreffen, sind die

biopolitischen Eingriffe in das Leben juridisch schwer zu greifen oder gar nicht re-

guliert. Die ethisch-juridischen Diskussionen über bestimmte Themen halten mit

den technischen Entwicklungen und tatsächlichen Eingriffen nicht mit. Durch die

Logik der Zwanghaftigkeit der Räson des Experiments und dem potenziell gren-

zenlosen Willen zur Macht, der sich hier als Wille zum Wissen zeige, erscheine

die Mobilisierung des menschlichen Lebens für das Projekt der »Meisterung des

Erdkreises«104, wie es einst Heidegger in Zusammenhang mit Jünger bezeichnete.

Jünger deutet in einer frappierenden Ähnlichkeit zu Foucault und vor allem später

Agamben an,welch totalitärer Zwang zurMobilisierung vor allem in biopolitischen

Fragestellungen liege.

»Das Beispiel einer Vorweisung und ihrer Annahme durch das Allgemeinbewußt-

sein bietet die ›künstliche Befruchtung‹, deren Erwähnung auch deshalb lehrreich

ist, weil hier der Widerstand sich merklicher regt als gegenüber ähnlichen Ein-

griffen. […] Nicht ihrem Umfang, sondern dem Prinzip nach ist diese neue Art der

Fortpflanzung für unser Schicksal folgenschwerer als die beiden Weltkriege, die

in die gleiche Zeit fallen, in der man solche Eingriffe zu erwägen, zu praktizieren,

über sie zu debattieren begann.«105

Jünger sieht in biopolitischen Experimenten und Entwicklungen, wie etwa die

Möglichkeit zur künstlichen Befruchtung, eine Gestalt des Arbeiters repräsentiert,

die eine neue Phase des Menschen einleitet, »in der nicht nur sein Recht, sondern

auch seine Natur sich ändert und in der auch der Anspruch auf den Vater nicht

mehr zu seinen natürlichen Voraussetzungen gehört«.106 Jünger deutet hier

eine Rückkehr zu einem Zeitalter der Mythologie an, einem neuen Zeitalter der

Titanen. Der neue Titan ist die Gestalt des Arbeiters, die sich den neuen biopo-

litischen Zwängen aussetzt. Jünger sieht in diesen biopolitischen Entwicklungen

und in den Anforderungen durch die alltägliche Herrschaft der Ziffer und des

sportlichen Rekords in jeder Lebenssituation Ausdruck dessen, was Nietzsche

als Nihilismus bezeichnet hatte. Der Übermensch bzw. besser gesagt der Letzte

Mensch ist derjenige, der diesen Weg ohne Rückfragen und ohne zu zögern zu

104 Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:

Zu Ernst Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 48.

105 Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 613.

106 Ebd., S. 616.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

gehen bereit ist und alle ethisch-moralischen und religiösen Zwänge, mit denen er

aufgewachsen ist, über Bord wirft sowie sich der neuen, metaphysischen Zwänge

bewusst macht. Jüngers expressionistische Forderung einer Gepäckerleichterung

bleibt aus dem Arbeiter auch hier erhalten. An eine kleine heroisch-realistische

Avantgarde derjenigen, die bereit zu dieser Gepäckerleichterung sind, adressiert

Jünger auch 1959 noch seinen Essay An der Zeitmauer.

»Terminologisch ist dasWort vomLetztenMenschenglücklicher als das vomÜber-

menschen gewählt, unter demwir hier den Typus verstehen, dem der Austritt aus

der Geschichte gelingt. Das ist die Aufgabe, um sie dreht sich die Bewegung an

der Zeitmauer. Der Übermensch kann nicht ohne den Letzten, das heißt, den re-

duziertenMenschen gedacht werden. Es kommt darauf an – um ein allzu bekannt

gewordenesWort von Gottfried Benn zu verwenden – was einer aus seinemNihi-

lismus macht.«107

Nihilismus, so Jünger, bedeute in erster Linie nicht an nichts zu glauben, sondern

zuallererst etwas nicht zu glauben. Er bezeichnet die Entwertung der oberstenWer-

te. Im Nihilismus dürfe man jedoch nicht verbleiben, sondern er sei eine Durch-

gangsstation, denn der Nihilist ist die radikale Gegenfigur zum Heiligen Vater,

zum Monarchen bzw. zur patria potestas schlechthin. Ist diese Macht erst einmal

gefallen, obsiegt die Revolution der Aufklärung gegen das Ancien Régime und den

danach einsetzenden, alles dynamisierendenMaterialismus, der das aufklärerische

Programm seitdem in Jüngers Augen dominiert, dann dürfe man nicht amNihilis-

mus festhalten. Denn der Nihilist hänge an der Institution bzw. an dem Etwas, die

bzw. das er einreißen möchte. Nietzsche sei es jedoch darum gegangen, über die-

sen Punkt hinauszukommen.108 Interessant ist hierzu Wilczeks Gedankengang,

dass das Hegel’sche Ende der Geschichte und damit auch das der heutigen Hege-

lianer, wie etwa Fukuyamas Ende der Geschichte, auf verblüffende Art und Weise

doch aus dem Etwas, das sie abgeschlossen haben, doch wieder einen Sinn der Ge-

schichte ableiteten. Peter Koslowski schreibt im Zusammenhang mit den großen,

verhängnisvollen »Mythen« des 20. Jahrhunderts:

»DerMythoswird nicht neu- oderwiedererfunden, sondern derMensch des zwan-

zigsten Jahrhunderts begegnet dem Mythos wieder, weil und wenn er versucht,

den Schrecken unddie Leere der Geschichte, ihrenMangel an Sinn, zu verarbeiten.

Man könnte ergänzen, daß noch der Mythos vom Posthistoire und vom Ende der

Geschichte, wie ihn Francis Fukuyama und andere Hegelianer erzählen, ein Ver-

107 Ebd., S. 631.

108 Vgl. ebd., S. 650-53.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 83

such ist, der Geschichte noch durch ihr Ende einen Sinn abzugewinnen, ihr Sinn

dadurch zu geben, daß man leugnet, daß sie weiterhin voranschreiten wird.«109

Jünger sucht folglich nach einem Umgangmit demNihilismus, welcher es tatsäch-

lich Über die Linie des Nichts hinausschafft. Über diese Linie hinaus komme man

nur, indem man sich letztlich von den Projekten der Vernunft und des Verstandes,

die die Revolution von 1789 im Namen einer linearen Geschichtsphilosophie her-

beiriefen, distanziert und sich dem Schicksal des Geistes der Erde hingibt, welche

sich in der Form des Arbeiters als Gestalt zeigt.

»Der echte Partner der Erde ist nicht der Verstand mit seinen titanischen Plänen,

sondern der Geist als kosmischeMacht. Bei allen Erwägungen des Zeitgeschehens

spielt daher eine große Rolle die mehr oder minder ausgesprochene Hoffnung,

daßhöhereGeisteskräfte die gewaltige Bewegung zügeln und sich ihrerwohltätig

bemächtigen. […] [E]ine Großzeit des Geistes beginnt. Die Aufklärung ging ihmals

Morgendämmerung voraus.«110

Das Hegel’sche Erbe ist an dieser Stelle seines Werkes definitiv nicht von der Hand

zu weisen. Doch es zeigt sich hier vor allem Jüngers »neoplatonische Sichtweise

des Arbeiters«.111 Jüngers Gedankengang ist der des Voranschreitens vom Indivi-

duellen zum Typischen und vom Typischen zum Prinzipiellen – zur Gestalt. Das

fasst Gertrud Fussenegger in ihrer Befragung Ernst Jüngers sehr gut zusammen.112

Eine vertiefte Forschung dieser neoplatonischen und hegelianischen Forschungs-

richtung Jüngers würde jedoch den Rahmen der vorliegenden Arbeit sprengen.

Wichtig für den Fortgang dieser Arbeit ist letztlich vor allem, dass Spenglers

Pessimismus, den er dem geschichtsphilosophischen Fortschrittsoptimismus ent-

gegenhielt, Ernst Jünger nicht in ein nur dezisionistisches und defaitistisches Sze-

nario führt, sondern Jünger eher die Möglichkeit nach einer inneren, ewigen, we-

senhaften Rückbezüglichkeit des modernen Menschen und seiner Geschichte mit

der Erdgeschichte und ihrem metaphysischen Geist sucht. Jünger revidiert nach

dem ZweitenWeltkrieg seine heroische Bejahung dieses Prozesses trotz des gewal-

tigenmenschlichen Leidens und der von ihm eingestandenen Verluste derMensch-

lichkeit folglich nicht final. Vielmehr wiederholt er hier die Notwendigkeit einer

innerlichen Mobilmachung und eines innerlichen Ballastabwurfes unnötiger ethi-

scher und moralischer Facetten des Verstandes, um dem neuen Zeitalter der Erde,

109 Koslowski, Peter: Einleitung, Nationalismus – Geschichtsphilosophie – Mythos, in: Ders.

(Hg.): Koslowski, Peter (Hg.): Die großen JagdendesMythos. Ernst Jünger in Frankreich,Mün-

chen: Wilhelm Fink 1996, S. 9.

110 Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 661.

111 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat, Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-

bey, Rainer und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 415.

112 Vgl. ebd., S. 224-235.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

in dem der Mensch seine Rolle in einem planetarischen mobilgemachtenWeltstaat

zu spielen versteht. Da die Zerstörung zu diesem Zeitalter dazugehöre (eindeutig

ein Spengler’scher Topos), sei es auch ein Zeitalter des Schmerzes, das es zu betrau-

ern, jedoch nicht zu vermeiden gelte. Anders gelagert, jedoch mindestens genauso

pointiert wie in Der Arbeiter 1932 argumentiert Ernst Jünger, dass die Aufklärung

von Beginn an das Projekt der hinter allem stehenden Gestalt des Arbeiters voran-

trieb, indem sie denmobilmachendenMaterialismus ermöglichte und letzterer ein

Teil des aufklärerischen Nexus war. Doch inzwischen könne man nicht mehr von

einer Epoche der Aufklärung, sondern nur noch von der des mobilmachenden Ma-

terialismus sprechen. Jünger bleibt bei seiner Entlarvung der Aufklärung als rein

instrumentelle Rationalität. Diese überwiege und daraus leitete Jünger in Der Ar-

beiter schon ab, dass sich ein gänzlich neues, metaphysisches Zeitalter ankündige.

Das war eine konkrete Kritik an der fortschrittsoptimistischen Geschichtsphilo-

sophie der Aufklärer und auch Hegels. Auch wenn er seinen Schwerpunkt nun in

An der Zeitmauer verschiebt, so bleibt er doch im Grunde dabei. Seinen eigenen

Optimismus gründet er nicht auf dem »Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit«,

sondern in der Hoffnung auf die Eingebundenheit in die Erdgeschichte.113 Hier

stehen natürlich Foucault und Jünger weit voneinander entfernt. In einer eigen-

willigen Wendung Nietzsches und Spenglers überschreitet Jünger den Nihilismus.

Sein Instrument ist der Glaube, dass ein bestimmter Typus Mensch – der Arbeiter –

durch die ›Organische Konstruktion‹ die Entfremdung des Menschen beseitigen

und wieder eine Art Fortschritt mit sich bringen wird. Hier spielt bei Jünger der

Hegel’sche Weltgeist doch wieder eine Rolle. Foucault teilt hingegen die aufklä-

rungskritisch-biopolitische Analyse der Moderne und wendet sich von der Ratio

der Aufklärung ab; von der Formulierung eines Zeitalters des Übermenschen oder

eines erdgeschichtlich eingebundenen Arbeiters hielt er aber sicherlich noch weni-

ger als von Condorcets, Kants oder Hegels Entwurf der Geschichtsphilosophie.

2.4 Zusammenfassung

Die Geschichtsphilosophie ist eine relativ junge Disziplin. Die Frage nach Regel-

mäßigkeiten oder gar Gesetzen des Verlaufs der Geschichte spielte schon seit der

Antike eine Rolle im Rahmen anderer Disziplinen. Philosophie der Geschichte, so

Hegel, bedeute, die in der Philosophie spekulativ bewiesene Vernünftigkeit der

Welt endlich auch in die zu sehr historisierende Geschichtswissenschaft einzu-

führen und zu belegen. Die Geschichte habe einen Sinn – ihn zu ergründen und

das Subjekt dieser Vernünftigkeit zu bestimmen, ist Aufgabe der Philosophie der

113 Vgl. ebd., S. 659ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 85

Geschichte als eigener Disziplin. Sinn und Subjekt der Geschichte werden klar be-

nannt: »Die Weltgeschichte ist der Fortschritt im Bewußtseyn der Freiheit […].«114

Dieser ist notwendig und er vollzieht sich weltweit. Menschliches Handeln, Fort-

schritte und Rückschritte seien Manifestationen des Weltgeistes. Dieses Kapitel

hat aufgezeigt, dass Nietzsche sich sowohl am Historismus als auch an der Ge-

schichtsphilosophie abarbeitet. Nietzsche stellt dieser Überbetonung des Geistes

und seiner Phänomenologie eine Philosophie des Lebens entgegen. Geschichte be-

wegt sich weder einem Ziel zu (sondern verläuft zyklisch), noch ist sie Ausdruck

eines spekulativ zu ergründenden Geistes, noch sind die historistischen Grundle-

gungen von Tradition und Identität des Menschen zutreffend, sondern Geschichte

ist Ausdruck des Willens zur Macht, welcher dem Leben innewohnt. Die Entwer-

tung aller Werte unserer nihilistischen Zeit lässt keinen anderen Schluss zu. Gott

ist tot und damit auch jeglicher Geist »hinter« der Geschichte. Spenglersmorpholo-

gisch-zyklischer Zugriff auf Geschichte ist eine eigenwillige Adaption von grundle-

genden Motiven von Nietzsches Denken. (Hoch-)Kulturen sind für ihn nicht Aus-

druck eines von Epoche zu Epoche fortschreitenden Geistes, sondern zoologisch

als eigene Rassen, als eigene Organisation des vitalen Prozesses um einen eigenen

kulturellen Kern zu verstehen. Man kann sie folglich nur physiognomisch gegen-

überstellen und im ewigen Kreislauf des Werdens und Vergehens von (Hoch-)Kul-

turen anhand der Organisation des vitalen Lebensprozesses vergleichen. Dies ist

ein entscheidender Anknüpfungspunkt, von dem aus Ernst Jünger seine biopoliti-

sche Lebensmacht-Perspektive auf Geschichte entwickelte, die ihn auchmit Michel

Foucault eint. Oswald Spenglers Blick auf unsere Geschichte der Moderne ist näm-

lich ein rein vitalistisch-organisierender: Er fragt nicht im Kant’schen Sinne nach dem

Stand der Umsetzung der bürgerlichen Idealgesellschaft und dem idealen Staat,

sondern er blickt auf die ›organisierende Kraft‹, die sich funktionalistisch betrach-

tet in jeder Gesellschaft mikrophysikalisch die Kräfte des Lebens aneignet und für

die Pracht der Kultur und später Zivilisation verwendet. Jüngers Gestalt des Ar-

beiters besetzt wiederum eher eine Position zwischen Nietzsche und Hegel, da

er vom Ende der Geschichte spricht, die mit der in der Moderne sich anbahnen-

den ›organisierenden Kraft‹ eintritt. Hinter der Aufklärung sieht er – analog zur

Frankfurter Schule und auch Foucault später – vor allem die instrumentelle Ver-

nunft der Disziplin, der Dominanz des Menschen über den Menschen sowie über

die Natur. Jüngers Arbeitergestalt ist der Versuch, geschichtsspekulativ eine Ver-

bindung zwischen der organisierenden Kraft des Lebens, welche in der technik-

und kriegsgetriebenen Totalen Mobilmachung mündet, mit der Natur zu verbin-

den, um in einer höheren Synthese eine Art des Übermenschentums zu erreichen,

114 Hegel, GeorgWilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, in: Ders.:

Sämtliche Werke. Band 11: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte Jubiläumsaus-

gabe in 20 Bänden, Stuttgart: Frommanns 1961, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

welches in den Vulkanlandschaften der Moderne überstehen könnte. Geschichts-

philosophisch sieht er die Moderne jedoch analog zu Michel Foucault als gigan-

tisches Projekt der Anreizung, Regulation, Disziplinierung und Konditionierung

menschlicher Lebenskräfte. Hier zeigt sich schon eine Parallele, welche in Kapitel

3 dieser Arbeit unter dem Aspekt der Biomacht ausgearbeitet werden wird. Nach

dem Zweiten Weltkrieg revidiert Jünger seine Geschichtsspekulation in An der Zeit-

mauer und trennt sich vom Heroismus des Übermenschentums und versucht eher

eine diagnostische Haltung gegenüber dem Nihilismus unserer Zeit zu erreichen.

Von seiner geschichtsphilosophischen Analyse, die Moderne bestehe aus der bio-

politischen Akkumulation einer sich zunehmend verschärfenden organisierenden

Kraft, die nur ideologisch und vordergründig als Emanzipation und Aufklärung

erscheint, rückt er hingegen nicht ab. Jünger moduliert seine These von der ›Or-

ganischen Konstruktion‹ in diesem späteren Werk weg vom Heroismus des Neu-

en Menschen, der als Arbeiter in Ludendorffs und Lenins Mobilmachung stahlge-

härtet erscheint, und diagnostiziert eher ein finales Wieder-Zusammenlaufen von

Erd- und Menschheitsgeschichte an der Zeitmauer, also am Ende der Geschichte.

Foucaults Geschichtsverständnis ist ebenso von Friedrich Nietzsches Spätwerk

und dem Willen zur Macht beeinflusst. Kümmert er sich zu Beginn seiner akade-

mischen Laufbahn eher um eine Archäologie von Diskursen, welche weder struk-

turalistisch noch hermeneutisch zu erfassen sind, sondern als Akte, welcheWissen

produzieren und in Korrelation zu gesellschaftlichen Praktiken stehen, so wendet

er sich später eher dem Aspekt der Genealogie zu.Während er bspw. in der archäo-

logischen Arbeit Wahnsinn und Gesellschaft den Diskurs des Wahnsinns als Korre-

lat einer gesellschaftlich institutionalisierten Form der Etablierung einer Vernunft

durch den Ausschluss ihres aus sich heraus konstituierten Gegenteils präsentiert,

interessiert den genealogischen Foucault in Überwachen und Strafen eher die kon-

krete Kontrolle über die gesamte Gesellschaft durch ein Disziplinarsystem, für das

das Gefängnis nur ein Beispiel oder Paradigma ist. Der Genealoge Foucault stellt

die Frage nach der Entstehung der Macht, ihrer kapillaren Ausdehnung sowie nach

ihrer disziplinarischen und biopolitischen Ausübung. Foucault geht es in diesem

Stadium seines Wirkens weniger um die Korrelation des institutionellen und des

(human-)wissenschaftlichen Diskurses, an deren Berührungsflächen der moderne

Mensch entstanden sei und daher bald verschwinden könnte. Als Genealoge geht es

ihm um die gesellschaftliche Machtausübung auf die Körper und die Bevölkerung,

die Disziplinierung und die biopolitische Anreizung zu Sicherheit und Höchstleis-

tungen, welche nicht repressiv, sondern produktiv durch Normen und panoptische

Kontrolle hervorgerufen wird.Doch auch ohne Repression kennt jede Ordnung Ge-

winner undVerlierer.Mit Nietzsche versucht er diese Gewinner undVerlierer sicht-

bar zu machen und somit die geschichtsphilosophischen Maskeraden des Geistes,

welche der Humanismus betreibe, aufzuheben. Aus methodologischen Gründen

differenziert Foucault nicht zwischen legitimer und illegitimer Machtausübung.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie 87

Daher besteht sein Programm in der Destabilisierung vor allem heutiger Macht-

strukturen durch eine Geschichte der Gegenwart, welche das Karnevaleske,Wider-

sprüchliche und Obskure unserer heutigen Ordnung an das Tageslicht bringen soll:

Es geht ihm konkret um eine Gegen-Geschichte der Unterdrückten, die der histo-

ristischen oder geschichtsphilosophischen Fortschrittsgeschichte entgegengesetzt

werden kann. Wie in diesem Kapitel angedeutet, bringt dies Foucault von vielen

Seiten energischen Widerspruch ein, da er mit seinem Kritikansatz (Kritik durch

Genealogie) letztlich kein gutes Haar am emanzipatorischen Projekt der Moderne

lässt. Hierin liegt auch der Grund, weshalb Jürgen Habermas Foucault als einen

weiteren Vertreter der Jungkonservativen bezeichnet.115 Auch wenn ich eher mit

Nancy Fraser und Thomas McCarthy argumentieren würde, Foucault wird wohl

eher nicht ein Vertreter der Gegen-Aufklärung sein, da er implizit allein durch die

Wahl seiner Beispiele (psychisch Kranke, Gefangene, Kolonisierte, Homosexuelle

etc.) und dem Versuch, eine Geschichte aus ihrer Perspektive zu schreiben, sich

wiederum ein menschenrechtliches und somit humanistisches Projekt auferlegt

hat. Es deutet für mich viel mehr darauf hin, dass Foucault, so wie ihn auch Ri-

chard Bernstein interpretiert, eher aus skeptizistisch-theoretischen Gründen ei-

ne disruptive Rhetorik verwendet, um sicher Geglaubtes, ideologisch unumstößlich

Scheinendes zu erschüttern, um blinde Flecken der Aufklärung und der libera-

len Gesellschaft sichtbar zu machen. Ernst Jünger hingegen steht zumindest in

Der Arbeiter eindeutig außerhalb des aufklärerischen Projektes, welches stets die

Verknüpfung von Fortschritt im Sinne der Kenntnisse mit dem Fortschritt der Er-

kenntnis und der Erreichung einer höheren Sittlichkeit verknüpft. Jünger ist 1932

tatsächlich bereit, einem Fortschrittsprojekt ohne Sittlichkeit das Wort zu reden,

einfach weil er zu der Erkenntnis gelangt ist, dass das Zeitalter der Sittlichkeit und

anderen Luxus vorbei ist. Die Gepäckerleichterung, von der er und seine radika-

len Ordensbrüder sprechen, fällt dem höchst philosophisch und literarisch bele-

senen Jünger schwer, doch er ist zu der Einschätzung gelangt, dass im Zeitalter

der Spengler’schen Zivilisation es hierauf nicht mehr ankommt, sondern nur noch

darauf, im System der Gestalt der Arbeit zu funktionieren.

Wir sehen: sowohl Jünger als auch Foucault demaskieren die Aufklärung im

biopolitischen Sinne mit Nietzsche. Doch während Jünger sie aufgrund des Er-

scheinens der metaphysischen Arbeitergestalt für überholt hält, so ist es das Topos

der Emanzipation, welches Michel Foucault an der Aufklärung und ihren Binaritä-

ten, ihren Diskursen, ihrer Rationalität und ihrem Subjekt/Menschen so disruptiv

zweifeln lässt.

Nach dieser einführenden Darstellung der geschichtsphilosophischen Stand-

punkte von Foucault und Jünger und der Ausbreitung des Problems der Geschichte,

geht diese Studie nun über zur Konstruktion des Typus. Der biopolitische Typus

115 Vgl. Habermas, Jürgen: DieModerne – ein unvollendetes Projekt, Leipzig: Reclam 1990, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

politischen Denkens ist jedoch nicht ohne einen spezifisch-genealogischen Blick

auf Geschichte zu verstehen. Jünger und Foucault treffen sich im genealogischen

Denken Nietzsches, weil sie beide auf der Suche nach einer radikalen Kritikform

am liberalen Begriffsrahmen und somit an der Kultur und dem Geschichtsver-

ständnis ihrer Gegenwart suchen. Den biopolitischen Typus des politischen Den-

kens kann man ohne diesen demaskierenden Gestus gegenüber Historismus und

klassischer Geschichtsphilosophie nicht verstehen. Im Folgenden wird es darum

gehen, eine Zugangsweise zur abendländischen Kultur undGeschichte,welche sich

als biopolitisch-genealogische Intervention darstellt, herauszuarbeiten. Als Aus-

gangspunkt dieser Typenbildung dienen die von sehr großen Unterschieden ge-

prägten Werke Ernst Jüngers und Michel Foucaults. Im Folgenden wird diese Stu-

die textanalytisch herausarbeiten,wie sich diese Demaskierung in vier Interventio-

nen niederschlägt: das Verständnis der Geschichte als zunehmende biopolitische

Macht über das Leben, die Demaskierung der Vernunft der Aufklärung, die Dis-

qualifizierung des souveränen Subjektes und die Offenbarung des Politischen als

Kampf und nicht als Verständigung.

Ganz im Sinne des einleitenden Gedankens vonWalter Reese-Schäfer, der poli-

tische Ideen als Antworten auf politischeHerausforderungen bzw. als Beiträge zum

herrschenden Diskurs verstand, kreiert die folgende Studie einen Typus des politi-

schen Denkens, der eine Antwort auf bestimmte politisch-philosophische Grund-

überzeugungen des Liberalismus und deren Krise darstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

Der hier untersuchte Typus des politischen Denkens zeichnet sich durch einen be-

stimmten Zugang zur Geschichte der Moderne aus. Zwischen der weiterentwickel-

ten Machtanalytik bei Michel Foucault, der Biomacht, und der in Ernst Jüngers Der

Arbeiter auftauchenden Lebensmacht spannt sich ein Bogen, der auf den folgenden

Seiten nachgezeichnet wird. In diesem Kapitel nähere ich mich dem wohl komple-

xestenThemenfeld, das den biopolitischen Typus politischenDenkens auszeichnet.

Es wird herausgearbeitet, was es über Michel Foucault und Ernst Jünger hinaus

bedeutet, über Biomacht zu sprechen. Das folgende Kapitel steht am Beginn der

Typenkonstruktion, da hier dieThemenstränge,welche in den darauffolgenden Ka-

piteln behandelt werden, ihren Ausgangspunkt haben. Unsere Welt biopolitisch zu

strukturieren, bedeutet, genealogisch-dekonstruktiv zu denken, die Rationalität

der Aufklärung infrage zu stellen, die Souveränität des Subjektes infrage zu stellen

und sich der Politik strategisch-konfliktiv zu nähern. Statt anhand der Rationalität

der Aufklärung dechiffriert der biopolitische Denker unsere Kultur und Geschichte

als zunehmende Macht über das Leben. Aufklärung und Rückschläge der Barba-

rei sind nicht zwei Antipoden, sondern verschiedene im Projekt der Moderne ent-

haltene Aggregatszustände desselben. Diese diagnostische Haltung gegenüber der

Moderne evoziert freilich viel Widerspruch einerseits, wird in ihrer radikalen Form

als pure Gegen-Aufklärung kritisiert oder andererseits als fruchtbare, aber radika-

le Kritik an postmodernen und neoliberalen Herrschafts- und Lebensverhältnis-

sen gutgeheißen. Es wird in dieser Studie das biopolitische Argument in seinen

verschiedenen Facetten analysiert werden. Im Folgenden wird nun zuerst darge-

stellt, was Michel Foucault unter Biomacht versteht und daraufhin Ernst Jüngers

Verständnis der Lebensmacht kontrastierend dargestellt. In einem abschließenden

Unterkapitel werden dann die für den Typus entscheidenden Merkmale aufgezeigt

und der erste Satz des Typus aufgestellt.

Die in diesem Kapitel vorgestellte Biomacht soll als Einführung in die Typen-

bildung dienen. Das in diesem Kapitel analysierte Phänomen stellt den Anfangs-

punkt der vorliegenden Forschung dar. Ausgangspunkt meiner Forschungen war

diese eigentümliche Parallele zwischen Biomacht und Lebensmacht in Der Wille

zum Wissen von Michel Foucault und Der Arbeiter von Ernst Jünger. Im Laufe der

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Forschung ergaben sich aus diesem Kernstück der Parallelität Implikationen und

weitere Fragestellungen, mit denen ich an die zwei Autoren herangetreten bin.

Es hat sich herausgestellt, dass auch weit über den Aspekt der Biomacht hinaus

derartige Überlagerungen zu erkennen waren und auch im Zusammenhang mit

weiteren Autoren offenbar wurde, dass es sich hier nicht nur um Zufälle handelt,

sondern hier ein typisches Merkmal für eine Art des politischen Denkens vorliegt.

Die ausschlaggebenden Phänomene werden in den folgenden Kapiteln aufgear-

beitet und zu einem Typus des politischen Denkens zusammengefügt werden. Das

hier kurz darzustellende Verständnis von Biomacht hat konkrete Einflüsse auf das

Konzept der Rationalität der Aufklärung, auf die Vorstellung des souveränen Sub-

jekts der Moderne sowie auf die Frage des Politischen (Krieg statt Verständigung).

Diesen soll in eigenen Teilkapiteln nachgegangen werden.

3.1 Biomacht I – Michel Foucault

3.1.1 Disziplinartechnik und Biomacht

Das Konzept der Biomacht taucht bei Foucault das erste Mal explizit in der Mo-

nographie Der Wille zum Wissen und etwa zeitgleich in der Vorlesungsreihe In Ver-

teidigung der Gesellschaft auf. In Der Wille zum Wissen führt er das Konzept ein, um

sich zum Schluss seines Buches noch einmal dem (disziplinarischen) Sexualitäts-

dispositiv von einer grundlegenderen Entwicklung derModerne her zu nähern.Die

These lautet letztlich, dass die Sexualität von solch großer Relevanz ist, weil sie am

Kreuzungspunkt einer neuen ›Lebensmacht‹ steht. Sie befindet sich zwischen dem

individuellen Körper und demGattungskörper. Beide sind zur Zielscheibe der neu-

en Lebensmacht geworden, welche nicht mehr auf feudaler Abschöpfung beruht,

sondern auf Optimierung. Foucault beschreibt eine Macht, die sich dem Körper

und dem Leben eher positiv zuwendet als repressiv. Diese Macht steht im Kontrast

zur traditionellen, souveränen Macht des Monarchen, welche von der patria potes-

tas abstammt. Sie entstammt dem Hausrecht des römische pater über seine Gat-

tin, Kinder und Sklaven. Er besaß das Recht zu Leben und Tod im eigenen Hause,

konnte über Leben und Tod des Eigentums und seines eigenen Blutes entscheiden.

Für den souverän herrschenden Monarchen war dieses Recht ausschlaggebend,

aber schon dahingehend eingeschränkt, dass er seine Untertanen nur töten durf-

te, wenn er sich existenziell bedroht fühlte – er konnte Untertanen unter diesem

Umstand auch in den Krieg schicken und somit der Gefahr des Todes aussetzen.

Und es war sein Recht, einen Untertan umzubringen, wenn dieser seine Herrschaft

in Gefahr brachte. Die patria potestas war somit an die Verteidigung des Souve-

räns geknüpft. Foucault macht darauf aufmerksam, dass es sich bei dieser patria

potestas um ein asymmetrisches Recht handelt. Denn sein Recht über das Leben

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 91

bestand letztlich nur in seinem Recht über den Tod. Also letztlich ging es hier um

ein

»Recht, sterben zu machen und leben zu lassen. Sein Symbol war ja das Schwert.

Und vielleicht ist diese Rechtsform auf einen historischen Gesellschaftstyp zu

beziehen, in dem sich die Macht wesentlich als Abschöpfungsinstanz, als Aus-

beutungsmechanismus, als Recht auf Aneignung von Reichtümern, als eine den

Untertanen aufgezwungene Entziehung von Produkten, Gütern, Diensten, Arbeit

und Blut vollzog.«1

Die souveräne Macht ist eine Macht der Abschöpfung. Doch dies hat sich stark

geändert. Abschöpfung ist seit drei Jahrhunderten nicht mehr der hauptsächli-

che Mechanismus, sondern nur noch ein Mechanismus unter anderen. EinWandel

setzt im 17. Jahrhundert mit den allmählich entstehenden Institutionen und den

Disziplinartechniken ein, welche Foucault schon in Überwachen und Strafen analy-

siert hat. Diese Mechanismen sind die der »Anreizung«, der Kontrolle, der stetigen

Steigerung, der Intensivierung und Organisation der mechanistisch verstandenen

Körper. Das Ziel ist nicht mehr die Hemmung und Abschöpfung der Untertanen,

sondern ihre Kräfte ansteigen zu lassen, sie in Raum und Zeit anzuordnen und

sie zu verwalten. Das bloße Recht, seine Untertanen zu töten, wird zunehmend

zur Rückseite der Medaille der Optimierung und der Steigerung des Lebens und

all seiner Vitalitäten.2 Diese Disziplinen entstehen von unten und werden nicht

durch den Staat initiiert. Sie werden jedoch ab dem 17. Jahrhundert langsam und

ab dem 19. Jahrhundert immer zunehmender von der souveränen Macht inkorpo-

riert bzw. kolonisiert. Dies geschieht im Rahmen eines veränderten Diskurses über

die Souveränität. Mit Machiavelli und der unendlichen Reihe an Anti-Machiavelli-

Literatur entbrennt ein Diskurs über das richtige und falsche Handeln des Fürs-

ten. Entscheidend sei die Loslösung der Frage der Souveränität und ihres Handelns

von der universalen antiken Frage der Philosophie nach dem guten Leben gewe-

sen, meint Foucault. Es entsteht eine eigenständige politische Logik. Die Effizienz

der Regierung wird als neue Rationalität zu einem Selbstzweck. Doch mit einer

entscheidenden Modulation: Denn es ändert sich das Bild von der Regierung als

reiner Durchsetzung von Machtinteressen auf einem Territorium hin zu einem

Verständnis, das die dort lebenden Individuen beginnt, auch als Reichtum anzu-

sehen.3 Foucault ordnet nun seine Disziplinarmacht in einen ganz neuen Diskurs

1 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 132.

2 Vgl. ebd., S. 132.

3 Vgl. Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölke-

rung, Vorlesung am Collège de France 1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

über das Regieren in der Moderne genealogisch ein: um das Optimieren der Be-

völkerung als Ziel der souveränen Regierungsform und nach deren Sturz mit der

Französischen Revolution die tatsächliche Vertiefung der Verkettung von Macht

und Leben der Bevölkerung. In Der Wille zum Wissen wendet Foucault seinen Blick

daher auch nichtmehr auf dieMikropraktiken der Disziplinarmacht, die er inÜber-

wachen und Strafen beschrieben hat. Es geht um eine Entwicklung im Diskurs des

Regierens in der Moderne. Paradigmatisch könnte man den neuerlichen, biopoli-

tischenWandel Foucaults Machttheorie so zusammenfassen: Das Leben – verstan-

den als Lebendiges mit seinen eigenen biologischen Regeln – hält Einzug in das

Kalkül der Macht. Mit dem Leben taucht auch das Verständnis einer neuen Gat-

tung auf: der Mensch. Diese Gattung wird dem Souverän für Interventionen auf

der Gattungsebene zugänglich durch ein neu auftauchendes Konzept: das der Be-

völkerung. Das (Über-)Leben der Bevölkerung wird zur Daseinsberechtigung des

Souveräns. Sehr feinsinnig beschreibt Foucault hier, dass diese neue Lebensmacht

der Moderne einhergeht mit einer enorm gestiegenen Todesmacht. Denn während

das Töten in der klassischen souveränen Situation die Verteidigung der juridischen

Existenz des Souveräns zum Ziel hatte, steht nun plötzlich die Existenz der gesam-

ten Bevölkerung als Staatsziel auf dem Spiel:

»Nie waren die Kriege blutiger als seit dem 19. Jahrhundert, und niemals richte-

ten Regime – auch bei Wahrung aller Proportionen – vergleichbare Schlachtfeste

unter ihren eigenen Bevölkerungen an. Aber diese ungeheure Todesmacht kann

sich zum Teil gerade deswegenmit solchem Elan und Zynismus über alle Grenzen

ausdehnen, weil sie ja nur Komplement einer positiven ›Lebensmacht‹ [Hervorhe-

bung N. A.] darstellt, die das Leben in ihre Hand nimmt, um es zu steigern und

zu vervielfältigen, um es im einzelnen zu kontrollieren und im gesamten zu regu-

lieren. Kriege werden nicht mehr im Namen eines Souveräns geführt, sondern im

Namen der Existenz aller. Man stellt ganze Völker auf, damit sie sich im Namen

der Notwendigkeit ihres Lebens gegenseitig umbringen. Die Massaker sind vital

geworden. Gerade als Verwalter des Lebens und Überlebens, der Körper und der

Rasse, haben so viele Regierungen in so vielen Kriegen so viele Menschen töten

lassen.«4

Was Foucault hier sehr gut auf den Punkt bringt, ist eine Entwicklung des Tötens

(im Sinne des Auslöschens), umnicht selbst getötet zuwerden (umnicht selbst aus-

gelöscht zu werden). Dahinter steht eine Frage, die bis heute nicht an Aktualität

eingebüßt hat: Wie kann eine Macht, die sich dem Leben verschrieben hat, töten?

Für Foucault nur anhand des Rassismus. Dieser führt für Foucault in das Leben ei-

ne fundamentale Trennung ein: Er scheidet zwischen dem,was leben soll und dem,

4 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 132f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 93

was sterben muss, damit die Mehrheit leben kann.5 Der Souverän muss das Leben

der Gattung schützen und das kann bedeuten, dass alle Anormalen, alle Degene-

rierten und alle Gefährlichen getötet werden müssen. Der biopolitische Diskurs

zeigt hier starke Parallelen zum evolutionstheoretischen Diskurs und nimmt zu-

dem eine Sprache der Reinheit und Gesundheit an. Es scheint sich um eine diskursi-

ve Harmonie bzw. Symbiose zwischen der Evolutionstheorie und der Biopolitik im

19. Jahrhundert zu handeln.Diesermedizinisch/evolutionstheoretische Rassismus,

den Foucault an dieser Stelle einführt, hat mit dem traditionellen Rassismus, dem

Hass zwischen Rassen oder Ablenkungs-Sündenböcken für die Herrscher, nichts

zu tun, sondern ist direkt an das Funktionieren der Macht gebunden. Denn die

Macht kann nur noch töten im Namen der Verteidigung der Gesellschaft, im Namen

der Reinigung und der Säuberung. Die Biomacht, so lässt sich an dieser Stelle fest-

halten, ist eine entscheidende Modulation der klassischen Souveränität, mit der

sich das Recht des Schwertes, um überleben zu können, in eine Macht des Lebens

gewandelt hat, die jedoch das Schwert zur Reinhaltung des Lebens, zur Abwehr der

degenerierten Rasse in der Hand hält.6

»Wie kann man aber eine Bio-Macht funktionieren lassen und zugleich Kriegs-

rechte ausüben, das Recht auf Mord und die Funktion des Todes, wenn nicht über

Rassismus?Daswar das Problem, und ichdenke, es ist nachwie vor das Problem.«7

Die vitale und die soziale Norm

Foucault begründet die Gleichzeitigkeit von Lebens- und Todesmacht aus dem

Macht/Wissen-Korrelat heraus. Jedoch geht er nicht näher darauf ein. Maria

Muhle hat in ihrem Buch Eine Genealogie der Biopolitik etwas Klarheit in diesen

Zusammenhang gebracht. Die bahnbrechende Neuheit der Biomacht, wie sie

Foucault rezipiert, besteht in einer zunehmenden Imitation des Vitalen durch das

Soziale. Das ab 1800 entstehende neue Machtdispositiv entdeckt die vitale Norm

des Lebens für sich und versucht diese auf Ebene der Bevölkerung, auf sozialer

Ebene für sich zu nutzen. Hintergrund ist ein neues biologisches Verständnis des

Lebens, wie Georges Canguilhem dies identifiziert. Für Canguilhem besteht das

vitale Lebensprinzip – mit Xavier Bichat gesprochen – darin, dass es stets eine

Dynamik ist, die sich mit seinem ihm erst einmal feindlichen Milieu und seinen

inneren Degenerationsprozessen auseinandersetzt. Leben heißt ständiger Kampf

gegen die pathologischen Prozesse und die gefährlichen äußeren Einflüsse. Das

Leben hat keine statische Norm, sondern besteht in einem ständigen Überwinden,

stetigen Abwenden der pathologischen Prozesse, die fester Teil des Inneren des

5 Vgl. ebd.

6 Vgl. Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France

1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 292-305.

7 Ebd., S. 305.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Organismus sind. Kurzum: Das Leben kennt keine Normalität, sondern eine

Normativität. Das Wesen des Lebens besteht darin, dass es sich durch Krisen,

durch Irrungen, durch Überschreitungen stets eigene Normen setzt. Damit ist

das Leben an sich eine »Bewegung hin zur obersten Grenze, zur vollkommenen

Ausschöpfung der lebendigen Fähigkeiten«.8 Das Natürliche des Organismus

ist der Drang zur Vervollkommnung und das Überwinden des Pathologischen

und Anormalen. Das Neue an Canguilhems vitalistischen Verständnis des Lebens

ist, dass es im Gegensatz zum klassischen Vitalismus kein ontologisch-positives

Lebensprinzip gibt, sondern dass das Prinzip des Lebens in der Reaktion auf das

Pathologische und das Milieu sowie auf deren Überwindung bzw. Anpassung

basiert. Das Leben existiert hierbei in einer Polarität zwischen dem inneren,

organischen Gleichgewicht, das es zu erhalten sucht (Homöostase), und einer

schöpferischen, normativen, dynamischen, stets überschießenden Kraft, die den

Organismus an das Milieu und das Milieu an sich anpasst. Mit Jakob Johann

von Uexküll und Kurt Goldstein argumentiert Canguilhem, dass es zwischen

dem Leben und dem Milieu keine einseitigen Determinationsverhältnisse gibt,

sondern dass das Leben und das Milieu in gewisser Hinsicht identisch sind. Je-

des Lebewesen ist selbst seine Umwelt, sein Milieu. Denn die entscheidenden

Faktoren, weshalb es lebensfreundlich/lebensfeindlich ist, sind nicht objektiv,

sondern gehen vom Organismus aus. Die vitale Norm besteht darin, sich aus sich

selbst heraus selbst zu übertreten, dynamisch sich und das Milieu anzupassen,

aus sich heraus neue Normen zu setzen, in einer negativ gegen das Pathologische

gerichteten Perfektibilität. Kurzum: Die vitale Norm ist autopoietisch, sie bildet

sich aus sich selbst heraus.9 Entscheidende These von Muhle ist nun, dass die

Besonderheit der neuen biopolitischen Norm bei Foucault in Folgendem besteht:

Sie greift die Autopoiese des Lebens konstruktiv auf. Sie imitiert sie.10 Es gibt

einen wesentlichen Zusammenhang

»zwischen der Dynamik der vitalen Normen und den sozialen Normen im Fou-

cault’schen Sinne, die diese Dynamik aufgreifen. […] [Muhle will zeigen, Anm. N.

A.], dass Foucault, je mehr er sich der Untersuchung der Biopolitik nähert, einen

Begriff der Normherausstellt, dermit Canguilhems vitaler Norm kongruent ist.«11

Die Norm der Disziplinarmacht ist eine soziale Norm – sie wird von außen vorge-

geben. Sie hat zwar mit der biopolitischen Norm gemein, sich von der souveränen

Macht abzugrenzen, indem sie das Leben positiv adressiert (es steigert). Aber der

8 Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und Can-

guilhem, München: Wilhelm Fink 2013, S. 115.

9 Vgl. ebd., S. 115-148.

10 Vgl. ebd., S. 149-151.

11 Ebd., S. 150f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 95

entscheidendeUnterschied zwischen disziplinärer und biopolitscher Norm besteht

darin, dass letztere Norm einer inneren Dynamik des von ihr bestimmten Phäno-

mens entspringt! Die Disziplin setzt eine juridische Norm (ein Gebot), normiert

den Körper und das Nicht-Normierbare schließt es als wahnsinnig, als krankhaft,

degeneriert, arbeitsscheu etc. aus bzw. sperrt es ein. Die biopolitische Norm rich-

tet den Blick auf das Funktionieren des gesamten Gesellschaftskörpers und regu-

liert die Bevölkerung in dem Sinne, dass er sich wie ein natürliches Leben entfalten

kann, für seine Irrungen, seine Übertretungen und seine Dynamiken Freiräume

hat. Die Biomacht ist autopoietisch produktiv. Aus dieser Perspektive erscheint die

Norm der Disziplinarmacht als Normierung auf individueller Ebene, wohingegen

dieNormder Biomacht eine derNormalisierung imSinne der vitalenNormwird.12

Biomacht bedeutet somit nicht – wie sie oft missverstanden wird –, dass das Le-

ben einfach nur zur Zielscheibe der Macht wird, sondern auch, dass ein neuartiges

Wissen vom vitalen, normativen Leben dasModell derMacht wird. Biomacht ist also

ein durch und durch doppeldeutiger Begriff. Foucault selbst nutzt den Begriff im

Willen zum Wissen etwas doppeldeutig, was zu Verwirrungen führt. Für Muhle ist

jedoch klar: Wenn man Biomacht verstehen will, dann muss man diese doppelte

Bedeutung verstehen!

Einerseits rücken nun folglich durch die Biopolitik die Verwaltung des Lebens,

die Regulierung des Körpers und der Bevölkerung in den Hauptfokus. Die Ver-

waltung des Körpers bezeichnet Foucault als Dressur des Körpers analog zu einer

Maschine durch die Institutionen der Disziplin. Die Regulierung der Bevölkerung, die

durch dieMechanik des Lebendigen (die Biologie) durchkreuzt wird, wird anderer-

seits durch eine staatliche Biopolitik gewährleistet. Diese zwei Pole der Dressur und

Regulation sind die zwei Pole, die sich nun teilweise diachron, aber auch synchron

entwickeln. Bei der Disziplin geht es um die Kontrolle und Verwaltung der Körper,

ihre sinnvolle Anordnung in Zeit und im Raum zur stets optimierten Ausnutzung

ihrer inneren Kräfte. Die Disziplinartechnik gewährleistet dies durch festsetzende

Institutionen, wie etwa die Schule, die Kaserne, das Internat und die Fabrik. Die

Biopolitik zielt hingegen ab auf ein immer besser verfeinertes Verständnis sowie

die Steuerung statistischer Eigenschaften einer Bevölkerung, wie deren Geburten-

rate und durchschnittliche Lebensdauer durch Wissenschaft, öffentliche Hygiene,

Krankenversicherung, Siedlungsformen usw.Während es also beimDisziplinar-Pol

eher umdieDressur desmenschlichenKörpers durch Institutionen geht (wie bspw.

durch den Taylorismus im 20. Jahrhundert), so geht es beim Regulations-Pol um

das Verstehen von statistischen Zusammenhängen und die Rückführung von un-

günstigen Zusammenhängen für die Bevölkerungsentwicklung aus der Perspekti-

ve der globalen Steigerung des menschlichen Lebens. Biopolitische Techniken und

Disziplinartechniken gehen teilweise Hand in Hand, teilweise widersprechen sie

12 Vgl. ebd., S. 152-202.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

sich jedoch auch. Foucault trennt diese beiden Konzepte nie wirklich scharf von-

einander ab. Beides sind ja auch Weiterentwicklungen weg von der klassischen

abschöpfenden, souveränen Macht hin zu post-souveränen Machttechniken. Da-

durch verwässert er manchmal die basale Errungenschaft dessen, was eigentlich

die hauptsächliche Forschungserkenntnis der Biomacht ist: Die Macht kontrolliert

das Leben optimaler, unspektakulärer denn je, auf beinahe perfide Art und Weise

alleine dadurch, dass sie sich selbst im Funktionsmodell des Lebens verwirklicht.

Die Biomacht konstruiert eine Bevölkerung, ein Milieu (wie die moderne Arbeiter-

stadt), einen Markt und setzt diese als »künstliche Natürlichkeit«, erforscht deren

»innere Naturgesetze«, wie die Sterberate, die Einwohnerdichte, das Gesetz des

optimalen Preises etc. Diese setzt sie in statistische Beziehung zu erwünschten

(Gesundheit, lange Lebensdauer etc.) oder unerwünschten (Krankheiten, Suizide,

Arbeitslosigkeit etc.) Phänomenen, erstellt Differential-Statistiken, setzt quasi-na-

türliche Normen fest und versucht durch globale Regulierung ganz im Sinne der

vitalen Norm, die pathologischen (also unerwünschten) Prozesse durch Interven-

tionen anhand der Differential-Statistiken das »Leben der Bevölkerung« zu ver-

bessern. Dabei greift diese letztlich künstlich von außen kommende Macht auf

die Selbstoptimierungslogik des Lebens zurück. Anstatt also wie die Disziplinar-

techniken auf Krankheiten durch Einsperrung und Bearbeitung des individuellen

Kranken zu setzen, setzt die Biopolitik bei allen (auch den Gesunden) an. Bei Be-

trachtung von Differential-Statistiken wird klar, welche Bevölkerungsgruppen auf-

grund welcher Faktoren bei bestimmten Krankheiten am ehesten gefährdet sind.

Aufgrund dieser Zusammenhänge können Absicherungs- und Versicherungsstruk-

turen gefördert werden, die zur Selbstabsicherung sowie zu eventuellen Verhal-

tensänderungen führen können. Paradigmatisch für biopolitische Interventionen

steht die Impfung (Variolation/Vakzination). Auf Basis von Differential-Statistiken

werden bestimmte Bevölkerungsgruppen mit einem Mittel behandelt, welches die

inneren Selbstheilungs- und Selbstschutzprozesse des menschlichen Körpers an-

stößt. Das biopolitische Instrument nutzt also ganz direkt die vitalen Kräfte des

Lebens, sich selbst zu überschreiten und gegen das Pathologische anzukämpfen.

Die Impfung ist das Paradigma der Biopolitik. Ein Machtinstrument, das zwar

künstlich ist, jedoch auf die vitale Natürlichkeit als Instrument zurückgreift. Es

entsteht – wie ich hier gerade angedeutet habe – eine äußerst komplexe Verflech-

tung zwischen Natürlichem und Künstlichem.13

»Die Normen der Normalisierungsgesellschaft sind künstlich, aber der Impuls,

Normen zu schaffen, ist vital, denn das Leben ist im Sinne Canguilhems normativ.

Auch das Einwirken der Macht auf das Milieu ist eine äußerliche und künstliche

13 Vgl. ebd., S. S. 222-278.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 97

Beziehung, aber das Erschaffen und Verändern einesMilieus ist ein vital-normati-

ver Impuls, dessen Logik die Biopolitik aufgreift. Durch diese natürlich-künstliche

Beschaffenheit ist es der Biopolitik möglich, das Leben der Bevölkerung wie aus

seinem Innern heraus zu erfassen und zu regieren.«14

Noch einmal kurz zusammengefasst: Die biopolitische Norm imitiert die vitale

Norm in dreierlei Hinsicht: erstens indem sie das gesellschaftliche Ganze vor sei-

nen inneren Degenerationen zu schützen versucht (In Verteidigung der Gesellschaft,

biopolitischer Rassismus). Zweitens durch regulatorische Techniken, welche Rah-

menbedingungen schaffen, in denen als natürlich konstruierte Gegenstände (wie

»die Bevölkerung« oder »die Wirtschaft«) sich selbst optimieren können. Paradig-

matisch ist hier die Impfung. Und drittens durch das Agieren der Biomacht auf

der Ebene von Milieus:

»Nur insofern sich das individuelle Leben in einem solchen Milieu vollzieht, wird

es zum Gegenstand der Biomacht. Die Biomacht bezieht sich auf das Leben, in-

dem sie die natürlichen und sozialen Bedingungen, unter denen dieses Leben

stattfindet, modifiziert, organisiert und kontrolliert.«15

***

Für Foucault sei der Kapitalismus ohne die beidenWeiterentwicklungen der souve-

ränen Macht – also Disziplinar- und Biomacht – nicht möglich gewesen. Nicht der

Kapitalismus steckt also hinter der Entstehung dieser Biomacht, sondern vielmehr

hat die Entstehung der Biomacht aus einem neuen Macht/Wissen-Korrelat den

Erfolg des modernen Kapitalismus erst ermöglicht. Diese neuen positiven Macht-

techniken entstanden als Weiterentwicklung der souveränen Macht durch hege-

moniale Prozesse im »bebenden Sockel« der Kräfteverhältnisse der Gesellschaft,

als Antwort auf Krisen und Revolutionen mit dem Ziel einer neuen Souveränität

und Regierungstechnik.16

»Die Abstimmung der Menschenakkumulation mit der Kapitalakkumulation, die

Anpassung des Bevölkerungswachstums an die Expansion der Produktivkräfte

und die Verteilung des Profits wurden auch durch die Ausübung der Bio-Macht in

ihren vielfältigen Formen und Verfahren ermöglicht. Die Besetzung und Bewer-

tung des lebenden Körpers, die Verwaltung und Verteilung seiner Kräfte waren

unentbehrliche Voraussetzungen.«17

14 Ebd., S. 249.

15 Ebd., S. 248.

16 Vgl. Foucault, Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2014, S. 133-136.

17 Ebd., S. 136f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Die vitale Norm des biologischen Lebens reflektiert sich für Foucault in der Moder-

ne das erste Mal im Politischen. Während die souveräne Macht ausmacht, dass sie

das existierende Produkt derMenschen abschöpft, gibt sich diemoderne Biomacht

damit nicht mehr zufrieden. Sie zielt direkt auf die Existenz der Menschen als Le-

bewesen und versucht, ihre Biologie, ihre statistischen Daten zu verbessern und

zu steigern. Letztlich ist es der Versuch der Macht, durch vom Leben informier-

te Techniken, durch die inhärente Selbstoptimierung möglichst viel abzuschöpfen

aus der Bevölkerung, ohne dass Interventionen der Macht selbst dieser Abschöp-

fung imWege stünden.18 In diesem Zusammenhang fällt Foucaults berühmtes Zi-

tat zur Modernitätsschwelle der Biomacht:

»Jahrtausende hindurch ist der Mensch das geblieben, was er für Aristoteles war:

ein lebendes Tier, das auch einer politischen Existenz fähig ist. Der moderne

Mensch ist ein Tier, in dessen Politik sein Leben als Lebewesen auf dem Spiel

steht.«19

Eine solche Biomacht wirkt nicht durch Repression, sondern eher normalisierend.

Die Normalisierungsgesellschaft, von der Foucault spricht, ist das Ergebnis einer

Machttechnik, die vom Leben lernt, auf das Leben gerichtet ist und nicht mit dem

Tode droht. Doch es bleibt dabei, dass trotz der Hinwendung der Macht an die

inneren, natürlichen Potenziale des Lebens und eines gewissen laissez-faire und

laissez-passersmit dem Ziel der Selbstoptimierung, im langen Ende die Produktivi-

tätsziele und die konkreten Strukturen, die als natürlich gesetzt werden, trotzdem

äußerlich und aufgezwungen sind. Auch die liberale Biomacht (auf die ich wei-

ter unten noch einmal zurückkomme), ist am Ende noch eine Recodierung von

Ausbeutungs- und Herrschaftsstrukturen. All die subjektiven Formen von liberaler

Verfassungsstaatlichkeit, von liberaler Gesetzgebung und vom Parlamentarismus

deutet Foucault als Nebeneffekte, die nicht übertünchen können, dass es sich um

eine normalisierende Macht handelt, die unsere Zeit weiterhin im Griff hat.

Hier kommt nun die Sexualität ins Spiel: Wie eingangs erläutert, stellt die

normalisierende Biomacht den globaleren Bezugsrahmen für die Betrachtung des

Sexualitätsdispositivs dar. Sexualität hat in der normalisierenden Biomacht eine

besondere Funktion, da sie den Kreuzungspunkt verschiedener Machttechnologi-

en darstellt. Sie steht am Kreuzungspunkt zwischen der Disziplinar- und der Re-

gulationsmacht – sie wirkt über die Institutionen (wie etwa die Familie) genauso

wie über biopolitische Hygiene-Interventionen.20 Sexualität ist der Zugangspunkt

zum Leben des Körpers und der Gattung zugleich, »man macht die Sexualität zum

18 Vgl. ebd., S. 137f.

19 Ebd., S. 138.

20 Vgl. ebd., S. 139ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 99

Dynamometer einer Gesellschaft, der sowohl ihre politische Energie wie ihre biolo-

gische Kraft anzeigt«.21 Der Sex als Dynamometer, als Kreuzungspunkt der Sorge

um den Körper wie um die Bevölkerung wird zur Zielscheibe einer Macht, die eher

das Leben verwaltet und optimiert, als mit dem Tode droht. Die Machtprozeduren,

welche Foucault in der Geschichte verfolgt, sind von einer Symbolik des Blutes des

Adels zu einer Analytik der Sexualität übergegangen.Während das Blut selten und

stets gefährdet war, ist der Sex allgegenwärtig und stets unruhig. Das Blut mit

seiner Symbolik gehört zum Reich der Gesetze (juridisch), der Sex, so führt Fou-

cault aus, gehört eher zur Norm. Denn eben weil er als allgegenwärtig erscheint,

müssten andere Machttechniken als die simple Repression genutzt werden.22

In DerWille zumWissen und auch in In Verteidigung der Gesellschaft fasst Foucault

nun seine Erkenntnisse über das Paradigma einer den Makro-Diskurs über das

Leben beherrschenden Kraft zusammen. Die kalte, bürgerliche Logik der Einsper-

rung des Wahnsinns, das Panopticon, das Kerkersystem und die Disziplinarmacht

sind eng verwandt mit einer sich nun ab 1800 konstituierenden Biomacht, welche

das Leben gemäß seiner Lebendigkeit und seiner vitalen Norm in all seinen vitalen

Facetten in eine Verwertungsmaschinerie einspannt.Die biologisch-informierteMacht

nimmt das Leben in die Hand, um das auf der Ebene des Einzelnen schon kontrollierte Leben

auch auf der Ebene des Gesamten zu regulieren. All die modernen Errungenschaften der

Disziplin, bspw. der klinischen Medizin, hatten nie die Verbesserung des Lebens

für das Individuum als primäres Ziel, sondern ergaben nur Sinn vor dem Hinter-

grund eines Triebwerks, in das wir hineingeboren wurden. Die Biomacht nutzt das

Wissen über das Leben perfide aus, imitiert es und vertieft diese Ausbeutung in

ihrer Qualität und in ihren Ausmaßen um ein Vielfaches.23

21 Ebd., S. 141.

22 Vgl. ebd., S. 141-144.

23 Hier lässt sich auch Folgendes anbringen: Dass das Leben zu verlängern, nicht unbedingt für

alle Individuen gelten muss, kann sich hieraus auch ableiten lassen. Hier schreibt sich eine

paradoxe, eine immunitäre (Roberto Esporito) Logik in die Biopolitik ein. Denn wenn nicht

das Leben des Individuums, sondern das gesunde Leben der Bevölkerung im Mittelpunkt

steht, ist man auch nicht weit entfernt von der faschistischen Version: Du bist nichts, dein

Volk ist alles. Da es hier jedoch um Bevölkerung und nicht um Volk geht, muss das bedeu-

ten: Die individuelle Biologie ist nichts, der ganze Organismus ist alles. Anders ausgedrückt:

Um die Bevölkerung zu optimieren, kann das Töten von lebensunwertem Leben plötzlich als

›denkbar‹ erscheinen. Auf diesen Zusammenhang zwischen der Einschreibung des Lebens in

die Macht und der damit verbundenen Biopolitik und dem Euthanasie-Programm der Nazis

machen vor allem Giorgio Agamben und Roberto Esposito aufmerksam.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

3.1.2 Die Biomacht und die Geschichte der Gouvernementalität

Seit der Vorlesungsreihe In Verteidigung der Gesellschaft von 1976 steht Foucaults neu-

artiges Konzept der Biomacht im Raum. Ebenfalls 1976 veröffentlicht er den ersten

Teil von DerWille zumWissenmit dem Untertitel Sexualität undWahrheit 1. Auch hier

nimmt er diesen biopolitischen Faden auf und verortet das Sexualitätsdispositiv

genau am entscheidenden Scharnier zwischen Körper und Bevölkerung. Erst 1978

hält er die nächste Vorlesung (1977 fand die Vorlesung nicht statt), für die er sich

vornimmt, eine Genealogie derMacht über das Leben zu erarbeiten. Vor diesem theo-

retischen Hintergrund lassen sich die beiden Vorlesungen 1978 und 1979 (Die Geburt

der Biopolitik) als eine Art Einheit verstehen. Jedoch folgt ab der vierten Vorlesung

der Reihe Sicherheit, Territorium, Bevölkerung eine entscheidende Verschiebung des

Gegenstands der Vorlesungsreihe, auf die Michael Sennelart in seiner Situierung

der Vorlesungen von 1978 und 1979 zurecht hinweist:

»Die Durchführung dieses Projekts indessen leitet ihn auf Umwege, die ihn

scheinbar von seinem anfänglichen Zielobjekt entfernen und der Vorlesung

eine neue Richtung geben. Denn all dies geschieht, als ob die Hypothese der

Bio-Macht, um wirklich operativ zu werden, in einen größeren Rahmen einge-

ordnet zu werden verlangte. Die angekündigte Studie der Mechanismen, durch

welche die menschliche Art im 18. Jahrhundert in eine allgemeine Strategie der

Macht eingetreten ist, dargestellt als eine Skizze einer ›Geschichte der Sicher-

heitstechnologien‹, überläßt von der vierten Sitzung der ersten Vorlesungsreihe

an ihren Platz dem Projekt einer Geschichte der ›Gouvernementalität‹ seit den

ersten Jahrhunderten der christlichen Zeitrechnung. Ebenso tritt in der zweiten

Vorlesungsreihe die Analyse der Formationsbedingungen der Biopolitik bald

zugunsten der Analyse der liberalen Gouvernementalität zurück.«24

In der deutschen Foucault-Forschung entbrennt an dieser Abweichung Foucaults

nun ein großer Auslegungsstreit. Für Autoren wie Philipp Sarasin oder auch Ul-

rich Bröckling löst sich Foucault vom ›Diskurs der Schlacht‹ aus In Verteidigung der

Gesellschaft und dem Biopolitik-Begriff aus Der Wille zum Wissen. Das Konzept der

Biomacht bleibe ein »Torso« mit vielen Anknüpfungspunkten unter dem Stichwort

der Gouvernementalität.25 Foucault entdecke nämlich die Freiheit das ersteMal als

ernstzunehmende Freiheit im Zentrum des Machtkalküls der Moderne und nicht

einfach nur als reine Ideologie, an deren physischer Basis die alles untergrabende

Disziplinarmacht und die Ausbeutung der Biomacht stehe. Gouvernementalität sei

24 Sennelart, Michel: Situierung der Vorlesungen, in: Foucault, Michel: Geschichte der Gouver-

nementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Vorlesung am Collège de France 1977-

1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 527f.

25 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 2005, S. 175.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 101

etwas Positives für Foucault, während Biomacht ja eher negativ konnotiert sei. Und

daher ändere er seinen Blickwinkel weg von der Biomacht, die sich als theoretische

Sackgasse der Negativität erweise, und verbreitere seinen Blick auf das Problem

der Regierung. Doch Maria Muhle widerspricht dieser Auffassung, dass Foucault

nun ein Loblied auf die Freiheit halte. Foucault verschreibe sich nicht positiv dem

Liberalismus.

»Damit wird jedoch einwesentlicher Punkt in Foucaults Untersuchungen verfehlt,

nämlich die Tatsache, dass es ihm um die Herausstellung post-souveräner Macht-

strukturen geht, die zugleich weiter als Beherrschungsmechanismen funktionie-

ren. Die Annahme einer politischenWendewürde zudemeinMissverständnis der

Foucault’schen Begrifflichkeiten voraussetzen, die strikt auf machtanalytischer

Ebene verbleiben und normative Aussagen inHinblick auf eine ›gute‹ oder ›eman-

zipatorische‹ Politik nicht zulassen.«26

Foucault wendet sich nicht von seiner Machttheorie aus In Verteidigung der Gesell-

schaft und Der Wille zum Wissen ab. Und er wendet sich nicht der Freiheit positiv

bewertend zu und von der negativen Biomacht ab, sondern durch die Gouverne-

mentalitätsstudien betrachtet er einen viel weitergehenden Aspekt der Biomacht

selbst! Wie schon Michel Sennelart oben zitiert wurde, so hat Foucault wohl sein

Konzept der Biomacht in einen weiteren Rahmen eingespannt und landet daher

bei einer so weitläufigen Genealogie der Regierung von Menschen in der Moderne.

Maria Muhle bekräftigt hier Michel Sennelart und ergänzt auch konkret, inwiefern

Foucault, obwohl er scheinbar von der Biomacht abkommt, trotzdem noch auf ih-

rer analytischenHöhe bleibt. FürMuhle kann dasMissverständnis, Foucault trenne

sich von der Biopolitik, nur aufkommen, wenn man ein falsches Verständnis von

der Biomacht hat. Biomacht ist – wie schon ausführlich in Kapitel 3.1.1 beschrie-

ben – nicht einfach nur eine Macht, die zum Ziel ein biologisches Leben hat, son-

dern auch nach dem vitalen Funktionsmodell des Lebendigen funktioniert! Fou-

caults Lebensbegriff dieser Lebensmacht sei nicht das transhistorische, nackte Le-

ben des Giorgio Agamben, welches immer schon Pendant einer souveränen Macht

ist, die auf dessen Ausschluss basiert. Wäre dem so, gäbe es einen klaren Bruch zu

den Gouvernementalitätsstudien. Doch Muhle argumentiert nachvollziehbar, dass

Foucaults Biomacht nicht nur auf ein nacktes Leben zielt, sondern das Canguil-

hem’sche Lebendige aufgreift. Biomacht beschreibt ein Macht/Wissen-Korrelat, in

dem das Leben als eine Dynamik verstanden wird, die sich selbst ohne Eingriff von

außen am besten an das Milieu anpasst und deren innere Dynamik in einer stän-

digen Überwindung des Pathologischen besteht. Die Macht greift dieses Wissen

26 Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und Can-

guilhem, München: Wilhelm Fink 2013, S. 253.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

auf und anstatt durch souveräne Repression oder disziplinäre Kontrolle das Indi-

viduum auszubeuten, setzt sie auf die Selbstoptimierung des Lebens und reguliert

nur auf der Ebene des Milieus, anstatt am Subjekt selbst anzusetzen. Biomacht

führt eine Lebens-Machtform ein, die sich durch ihren Zugang zur perfekten Aus-

beutung einer Gattung in einem Milieu auszeichnet. Mit dem Begriff der Gouver-

nementalität korrigiert Foucault seine eigenen »Engführungen«, in denen er ver-

schiedentlich selbst den Verdacht nährte, Biomacht beziehe sich nur auf ein nacktes

Leben.27

»Mit der Einführung des Begriffs der Gouvernementalität in den Vorlesungen re-

agiert Foucault auf diese Engführungen. Das heißt, dass der Begriff der Gouver-

nementalität eine bestimmte, einschränkende Tendenz in seinen Schriften korri-

giert und eine neue Perspektive auf die Machtanalyse suggeriert, deren konzep-

tionelle Methodik allerdings im Rahmen der Biopolitik verbleibt. Die Akzentver-

schiebung, die Foucault vollzieht, besteht vor allem darin, dass die lebendigen

Prozesse von den gouvernementalen Techniken zumeist indirekt verhandelt wer-

den. […]DieGouvernementalität bezieht sich auf das Lebendurch die Vermittlung

sozialer, ökonomischer, geografischer, urbanistischer oder anderer externer Phä-

nomene. Die Einführung eines neuen Namens der Macht steht demnach dafür,

dass Foucault an einem weiten Begriff von Biopolitik interessiert ist […].«28

Hier liegt kein Bruch zur Biomacht vor. Denn die liberale Gouvernementalität, al-

so das laissez-faire und laissez-passer im Sinne einer Selbstregulierung/Selbstopti-

mierung des Marktes, der Bevölkerung etc., wenn man ihnen nur die »richtigen«

Rahmenbedingungen im Bereich des Milieus gibt, ist doch nichts anderes als die

Anpassung der Mechanismen der Macht an die vitale Norm des Lebens, die sich

auch in ihrem Milieu selbst reguliert und selbst optimiert. Es zeigt sich, dass Fou-

cault eben in der Funktionsweise der Biomacht endlich ein Konzept gefunden hat,

um eine post-souveräne Analyse auch der Regierung in der Moderne vorzulegen.

Seit Überwachen und Strafen geht es ihm um post-souveräne Macht, doch er klam-

merte die Regierung als Analyseobjekt von Beginn an aus,weil sie ihm historisch zu

sehr verwoben erschienmit der souveränenMacht.Das Entstehen post-souveräner

Machtstrukturen wollte er deshalb vom Randständigen, von den Institutionen der

Anormalen, der Ausgeschlossenen etc. her verstehen. In einem Gespräch im Jahre

1975 gibt er hierfür als Grund an, dass der Staat so eng mit souveränen Praktiken

der Kontrolle und Überwachung sei, dass er sich nicht als Ausgangspunkt für revo-

lutionäre Praktiken eigne. Bestes Beispiel sei die marxistischeTheorie, die sich seit

dem Ende des 19. Jahrhunderts kritisch mit der Staatstheorie auseinandergesetzt

27 Vgl. ebd., S. 250-261.

28 Ebd., S. 254.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 103

habe. Ergebnis sei gewesen, dass sie im Sinne der Revolutions-Strategie Organisa-

tionen bildete, welche selbst die staatlichen Strukturen spiegelten. Die Übernahme

der Macht bspw. in Russland sei wohl auch darauf zurückzuführen, dass im Sinne

der Diktatur des Proletariats ebenjene Repression und Verbotsmacht der souve-

ränen Macht sogar noch übertroffen wurde, womit für Foucault der sowjetische

Weg gescheitert war. Um nämlich den Staat am Laufen zu halten, hätten die Kom-

munisten in Russland am Ende wieder dasselbe Personal eingesetzt, das sich eben

mit der Effizienz des Staates auskennt: die Bourgeoisie. Foucault will damit sa-

gen, dass er den Staat nicht wegen dessen Irrelevanz ausgeklammert hat, sondern

weil er für die Machtverhältnisse überschätzt wurde und wird und dies zu folgen-

schweren Fehlern führe. Es reicht nicht einfach, den Staat zu »übernehmen«. Die

Macht ist nicht im Staatsapparat lokalisiert und um etwas zu verändern, müssen

die tatsächlichen Machtverhältnisse sichtbar gemacht werden.29 Diesem Ziel nä-

herte er sich mit seiner genealogischenMethode. Ende der 1970er Jahre findet Fou-

cault nun eine Möglichkeit, mit der Logik der Gouvernementalität auch den Staat

nicht als Staatsapparat, sondern als Kunst des Regierens genealogisch zu dekon-

struieren und damit für eine Kritik zu öffnen. Folglich entdeckt er mit der Logik

der Gouvernementalität einen Zugang zur Regierung. Diese Gouvernementalität

ist jedoch eben nicht als Abwendung von der Biomacht und auch nicht von seinem

genealogischen Ansatz zu verstehen, sondern sie knüpft nahtlos an das Konzept

der Biomacht an. Foucault legt eine Genealogie der Regierung und der Freiheit vor.

Die liberale Gouvernementalität ist folglich ein Konzept, wie man die Bevölkerung

nicht nur durch Unterwerfung bzw. durch Disziplin regieren kann, sondern eine

Bevölkerung als homöostatisch-selbstregulierendes System regiert, indem man es

sich selbst regulieren lässt. Hierfür funktioniert die liberale Macht eins zu eins als

Biomacht.

***

Statt also einer Genealogie der Biopolitik, die er sich vornimmt, kommt Foucault

zu der Genealogie der Gouvernementalität, die sich in letzter Konsequenz in der

liberalen Gouvernementalität als eine biopolitische herausstellen wird. Der Titel

der Vorlesung von 1978 deutet noch darauf hin, dass er beim engen Problem der

Verwaltung des Lebens bleiben will: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Das Territo-

rium und die Bevölkerung stehen sich antithetisch gegenüber – stellvertretend für

eine souveräne Macht, die über ein Territorium herrscht und eine Biomacht, die

die Bevölkerung reguliert. Sozusagen die zwei Extrempunkte des Einzugs des Le-

bens in die Macht, deren Übergänge und Abläufe er mit einer Genealogie zu füllen

29 Vgl. Foucault, Michel: Macht und Körper, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden, Band

II (Dits et écrits), hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001-

2005, S. 938.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

suchte. Es ist bezeichnend, dass diese Aufzählung Sicherheit, Territorium, Bevöl-

kerung im Laufe der Vorlesung de facto der Reihe Sicherheit, Bevölkerung, Regierung

weicht. Zu Beginn der vierten Vorlesung sagt Foucault:

»Alles zusammengenommen ging es in diesen ersten Vorlesungen um die Einset-

zung der Serie Sicherheit-Bevölkerung-Regierung. Nun, ich möchte jetzt versu-

chen, eine kleine Aufstellung dieses Problems der Regierung anzufertigen.«30

Diese und auch die kommende Vorlesungsreihe wird bezeichnenderweise diese

›kleine Aufstellung‹ des Problems der Regierung überhaupt nicht mehr verlassen.

Foucault holt aus, um die Geschichte des Konzepts des Regierens zu ergründen und

auf diese Weise das Besondere am biopolitischen Regieren aufzuzeigen. Er erar-

beitet in seiner Vorlesung eine Genealogie der Regierung im Abendland und die

entscheidende Pointe dieser Genealogie ist wohl, dass seiner Meinung nach seit

Anbeginn der Auseinandersetzung mit ›Regierung‹ im Abendland eine ambivalen-

te Technik gemeint ist, die mehrere Ebenen gleichzeitig betrifft. Die Regierung

(frz.: gouvernement) betraf niemals das Territorium, sondern meint schon etymolo-

gisch die Regierung von Menschen. »Das, was man regiert, sind die Menschen.«31

Und es regiert auch nicht immer schon der Staat, sondern Foucault arbeitet her-

aus, dass die Kunst der Regierung sich aus dem christlichen Pastorat, der kirchlichen

Seelsorge durch Papst, Bischöfe und Äbte heraus ableitet. Diese basiert auf der Idee

der Führung wie bei einem Hirtenamt, der ständigen Überwachung und seelsor-

gerischen Betreuung. Ziel ist die Steuerung der Menschen anhand einer in ihnen

liegenden innerenWahrheit.War das Hauptmotiv der Regierung derMenschen bis

ins 17. Jahrhundert von der Idee des seelsorgerischen Pastorats und des Reiches her

gedacht, so gibt es hier einen Bruch, den Foucault im Westfälischen Frieden ver-

ortet. Von diesem Zeitpunkt an löst die Gouvernementalität das Pastorat ab. Es

kommt von einer Leitung der Seelen zu einer Leitung von Menschen. Es handelt

sich hierbei um eine Säkularisierung der Regierung. Das Interessante hierbei ist,

dass diese neue Regierung der Menschen nun gleichzeitig eine Totalisierungs- und

Individualisierungsseite hat. Foucault verbindet die Entwicklung derMikromächte

mit denen der Makromächte. Zwischen der Regierung des Subjekts und der Regie-

rung des Staates besteht eine Interdependenz – beide sind genealogisch nur zu-

sammen zu erklären.Thomas Lemke macht darauf aufmerksam, dass es sich hier-

bei um eine Parallele zu Norbert Elias’ Konzept der Interdependenz zwischen der

Überwachungs- und Kontrollstruktur einer Gesellschaft und den Seelenapparaten

im Individuumhandelt. Bei beiden kannman die Geschichte der »Verstaatlichung«

30 Foucault,Michel: Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölkerung.

Vorlesung am Collège de France 1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 134.

31 Ebd., S. 183.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 105

nicht von der Geschichte der Individualisierungsprozesse trennen. Der entschei-

dende Unterschied – und das macht Foucault in Lemkes Augen so wertvoll – ist

Foucaults ganz und gar nicht-essenzialistische Vorgehensweise im Gegensatz zu

jener von Elias.32 Foucaults Genealogie liegt für Dreyfus und Rabinow daher auch

darüber hinaus in derselben Falllinie, in der auch Max Weber sich historisch (und

eben nicht metaphysisch) mit der Frage der Rationalität unserer Welt und deren

Zusammenhangmit den protestantischen Reformen amPastorat beschäftigt hat.33

Die Gouvernementalität ist der diskursive und genealogische Kontext, in dem

der moderne Staat entsteht. Der Staat ist nur zu verstehen, wenn man sich dessen

bewusst ist, dass er kein transzendentales Ding, sondern Ausfluss einer Strategie,

einer gewissen Handlungs- und Denkweise – eines Diskurses – ist. Er ist eine Art

des Regierens, die aus der Krise des Pastorats entstand und seitdem als Staats-

räson/Polizei durch Widerstände hindurch sich als Paradigma durchsetzen konn-

te. Hierin liegt die Pointe – eben, dass eine Analyse der Mikromächte und eine Analyse der

Makromächte des modernen Staates sich auf derselben Ebene der Regierung von Menschen

bewegen. Diese Lesart der Geschichte

»ist eine Möglichkeit, die, glaube ich, fruchtbar genug ist – diese Fruchtbarkeit ist

meiner Ansicht nachmit der Tatsache verbunden, daßman sieht, daß es zwischen

der Ebene der Mikromacht und der Ebene der Makromacht nicht so etwas wie ei-

nen Einschnitt gibt, daß, wenn man von der einen spricht, man den Bezug auf

die andere ausschließt. Tatsächlich läßt sich eine Analyse in Begriffen von Mikro-

mächten ohne Schwierigkeit mit der Analyse von Problemen wie dem der Regie-

rung und des Staates verknüpfen.«34

Es gibt keinen tiefen Einschnitt zwischen der Mikro- und der Makro-Ebene, beide

sind Ausfluss ein und desselben diskursiven Feldes. Foucault versucht nun her-

auszuarbeiten, dass der hinter der Biomacht stehende Diskurs derjenige der Re-

gierungskunst ist (Gouvernementalität). Biomacht und Gouvernementalität sind

aus der heutigen liberalen Perspektive ununterscheidbar. Doch es gab historisch

unterschiedliche Gouvernementalitäten. Foucault zeigt genealogisch auf, welche

Machtformationen bestimmte diskursive Gouvernementalitätsformen historisch

hervorgebracht haben. Er beginnt mit dem Paradigma der christlich-pastoralen

Gouvernementalität, welche als Führung der Herde zum Seelenheil funktionierte.

32 Vgl. Lemke, Thomas: Gouvernementalität und Biopolitik, Wiesbaden: VS Verlag für Sozial-

wissenschaften 2008, S. 23-47.

33 Vgl. Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault, Jenseits von Strukturalismus und

Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987, S. 162.

34 Foucault,Michel: Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölkerung,

Vorlesung am Collège de France 1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 513f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Nach den Reformationskriegen und innerkirchlichen Krisen schält sich eine klas-

sische Souveränität heraus, die auf Extraktion und dem Diskurs sterben zu machen

und leben zu lassen basiert. Sie wird abgelöst von einer Gouvernementalität der ratio

status, welche den Staat das ersteMal hervorbringt, um eine völlig von Universalis-

men und Naturalismen unabhängige Staatsräson zu legitimieren. Als dialektische

Gegenbewegung ist die (bis heute wirksame) liberale Gouvernementalität anzu-

sehen, welche den Diskurs der ratio status, der realpolitischen l’art pour l’art für

den Glanz des Staates beschneidet und dem Staat als Leitmotiv des Regierens die

Gesellschaft entgegenstellt. Ähnlich, wie schon in In Verteidigung der Gesellschaft an-

gedeutet, führt Foucault nun pointiert aus, dass der Staat als Form der Regierung

von Menschen historisch nicht notwendig ist. Erst seit der Moderne ist die Rede

vom Staat und der ratio status. Doch diskursiv wurde im Krieg um die Deutungs-

hoheit von Reformern im Feld des politisch-historischen Diskurs die Gesellschaft

als naturalistisches Feld eingeführt, das der reinen machtpolitischen ratio status

Einhalt gebieten soll. Der Staat und die klassische Souveränität konnten in diesem

diskursiven Feld nur ›überleben‹, indem sie sich der Verteidigung der Gesellschaft

verschrieben haben. Und diese Gesellschaft – das hätten zuallererst die Ökonomen

in den historisch-politischen Diskurs eingebracht – hat eigene ›Naturgesetze‹. Die

Physiokraten, und somit Ökonomen und nicht die Juristen wären historisch die-

jenigen, die der Allmacht des Staates etwas Bleibendes entgegengehalten haben.

Man kann ihren Einwand gegen die staatliche Allmacht wie folgt zusammenfassen:

Wenn der Staat in alle Felder derWirtschaft durchregiert,wenn ermit seinemmer-

kantilistischen Kontrollwahn weiterverfährt, werden viele Menschen wegen Fehl-

allokationen verhungern müssen. Der Staat ist für die Gesellschaft da, daher muss

der Staat auch die ökonomischen und biologischen Naturgesetze der Gesellschaft

studieren und bestimmte natürliche Prozesse, wie den Preisbildungsmechanismus

oder die Selbstregulation der Bevölkerung in einem bestimmten Landesteil, im

Sinne eines laissez faire und laissez passer sich entwickeln lassen und eingreifen,

wenn etwas aus dem Ruder läuft. Also der Staat sollte nicht intervenieren, sondern

eher regulieren, damit es allen besser geht. Der Staat ist nicht Ausgangspunkt der

Wahrheit, sondern der Staat befasst sich mit Dingen, die eine eigeneWahrheit ha-

ben. Die Wahrheit der Dinge wird nun von den Physiokraten verwendet, um die

Zirkularität der ratio status (Der Staat tut all das, was dem Staat guttut) aufzubre-

chen und zu modulieren. Die moderne, liberale Freiheit wird geboren als eine Mo-

difikation der Macht des Schwertes, um ihrer Selbstreflexivität Einhalt zu gebieten

und ihr eine neuerliche naturalistische Grundlage zu geben.35 Die Macht imitiert

das natürliche Leben und seinen Selbsterhaltungs- und Selbstoptimierungsdyna-

mik und greift nur noch auf der Milieu-Ebene regulatorisch ein. Sie wird biopoli-

tisch.

35 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 107

»In dieser Frage der Selbstbegrenzung durch das Prinzip derWahrheit ist das nun,

glaube ich, der ungeheure Keil, den die politische Ökonomie in die grenzenlose

Anmaßung des Polizeistaats eingeführt hat. Es handelt sich um einen offensicht-

lich entscheidenden Moment, weil sich in seinen wichtigsten Grundzügen zwar

gewiß nicht die Herrschaft des Wahren in der Politik, aber eine bestimmte Herr-

schaft der Wahrheit durchsetzt, die gerade das charakterisiert, was man das Zeit-

alter der Politik nennen könnte und dessen Grundlage in groben Zügen heute im-

mer noch dieselbe ist.«36

Diese Wahrheit ist eine durch das Leben, durch das Natürliche informierte Wahr-

heit. Sie steht außerhalb der ratio status und somit außerhalb der Macht und sie

ist mit den Techniken der Wahrheitsfindung auf die Dinge, die Milieus, die Bevöl-

kerung von einer guten Regierung anzuwenden, und dreht sich letztlich immer um

die eine Frage: wird schon zu viel regiert, oder ist es gerade genug, um das Gleich-

gewicht der Dinge, der Milieus, der Bevölkerung zu befördern? Es handelt sich

hier um eine neue Gouvernementalität, die weniger auf Intervention, sondern auf

informierte Homöostase, die Aufrechterhaltung eines Gleichgewichts der Dinge,

Milieus und Bevölkerung abzielt, was wiederum auf Basis einer gewissen Rationa-

lität auf seine Wahrheit hin geprüft werden kann.37 Es handelt sich hier um eine

Selbstbegrenzung der gouvernementalen Vernunft und der Macht der Regierung,

die historisch betrachtet überraschenderweise nicht von den Juristen ausging (wie

etwa noch im 17. Jahrhundert noch durch das öffentliche Recht, womit dem Sou-

verän ebenfalls in einer Gegenbewegung gegen den Polizeistaat, das Monopol über

die Rechtssprechung bspw. durch Bezug auf Naturrecht entzogen werden sollte),

sondern von den Ökonomen. Durch die politische Ökonomie wurde in das Abend-

land die effektivste Form der Bindung und Einschränkung der ratio status einge-

führt, welche man für Foucault bis heute als die liberale Gouvernementalität bezeich-

nen könne. Im Kern stehen nicht mehr die juristischen Fragestellungen desMacht-

missbrauchs der Souveränität, sondern die ökonomische Sorge um ein Zuviel an

Regierung. Die Frage der vormodernen Gouvernementalität bezog sich darauf, ob

der Fürst in Einklang mit den natürlichen, göttlichen und moralischen Gesetzen

regiert. Darauf folgte die Gouvernementalität der ratio status, welche fragte, ob

möglichst alle souveränen Möglichkeiten ausgeschöpft sind, um möglichst dem

Staat den maximalen Glanz, seine maximale Glückseligkeit zu verleihen.38 Und in

einer Art dialektischen Pendelbewegung scheint nun eine liberale Gouvernemen-

talität auf, deren Hauptfrage der Künstlichkeit der Gouvernementalität der ratio

status eine neuerliche Naturalität entgegenstellt:

36 Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität II. Die Geburt der Biopolitik, Vorlesung

am Collège de France 1978-1979, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 36.

37 Vgl. ebd., S. 30-40.

38 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Und nun wird das Problem sein: Regiere ich auf der Grenze dieses Zuviel und

dieses Zuwenig, zwischen diesemMaximumund diesemMinimum, diemir durch

die Natur der Dinge gegeben sind, ich meine durch die inneren Notwendigkeiten

des Regierungshandelns? Hier taucht diese Herrschaft der Wahrheit als Prinzip

der Selbstbeschränkung der Regierung auf […].«39

Der wirtschaftliche Liberalismus entwickelte eine liberale Gouvernementalität,

welche für Foucault bis heute prägend ist und hinsichtlich der historischen Be-

trachtung der Regierungskunst der Moderne eine entscheidende Entwicklung war,

die unsere jüngste Geschichte bis in die Zeitgeschichte hinein prägt. Sie ist durch

und durch biopolitisch, denn sie greift die Selbst-Potenziale des Lebens nach dem

Modell des Lebendigen auf. Es geht um eine Regierung, die daher nie mehr ohne

eine Kritik auskommen darf, eine Kritik, ob nicht doch zu viel regiert wird, eine

ausführliche Kritik, die stets erforscht, wann der Punkt erreicht ist, ab dem zu viel

regiert wird. Hinter dieser ständigen Frage nach dem Zuviel-Regieren steckt im

Grunde die Frage, weshalb überhaupt regiert werden muss, wenn das Natürliche,

also die Gattung in Form der Bevölkerung, sich doch selbst reguliert. Diese Gou-

vernementalität läuft auf eine radikale Sinn- und Zwecksuche im ökonomischen

Sinne hinaus, die jeglicher Regierung auferlegt, sich einen Zweck zu suchen,

der dann anhand ökonomischer Budgetierungs- und Kostenkalkülen im Rahmen

einer ständigen Instrumentenkritik erreicht werden muss. An diesem Punkt der

Kritik taucht auch der Begriff und das moderne Konzept der Gesellschaft auf und

bricht sich bahn. Denn die Gesellschaft wird zum universalen Zweck jeglicher

Regierung, von der aus die Kalküle der Natur, die es minimalistisch zu regulieren

gilt, ausgehen.40

»In ihrem Namen [im Namen der Gesellschaft, Anm. N.A.] sucht man zu wissen,

warum es notwendig ist, daß es eine Regierung gibt, inwieweit man ohne sie aus-

kommt, wo ihr Eingreifen unnütz oder schädlich ist. Die Rationalisierung der Re-

gierungspraxis in Begriffen der Staatsräson implizierte deren Maximierung unter

der Bedingung des Optimums, insofern die Existenz des Staates unmittelbar die

Ausübung der Regierung voraussetzt. Das liberaleDenken geht nicht von der Exis-

tenz des Staates aus, um dann im Regieren das Mittel zur Erreichung des Zwecks

zu sehen, den er für sich selbst verkörpert. Es geht vielmehr von der Gesellschaft

aus, die sich in einem komplexen Exterioritäts- und Interioritätsverhältnis zum

Staat befindet.«41

39 Ebd., S. 38.

40 Vgl. ebd., S. 435-438.

41 Ebd., S. 437.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 109

Das Ding, die Natur schlechthin wird die Gesellschaft sein, deren Naturgesetze es

für die Regierung zu erkennen gilt, deren statistische Besonderheiten zu beachten

sind, deren gute Entwicklung das oberste Ziel der Regierungskunst ist, deren bio-

politische Kondition kein Feld der Intervention, sondern der Regulation des liberalen

Staates ist. Die liberale Kritik ist eine Art Test, welcher ständig von dem privile-

gierten Ort einer Erfahrung von zu viel Regierung prüft, ob die Gesellschaft eine

Regierung benötigt und worin diese bestehen sollte. Es geht um das grundlegende

Prinzip, dass sich optimale ökonomische Entwicklung einerseits und andererseits

eine maximale Ausdehnung von Regierungskompetenzen (starker Staat) mitein-

ander unvereinbar sind. Es kommt zu der paradoxen Situation, dass im Namen der

ratio status der Staat und seine Regierung sich selbst ultimativ beschränken müs-

sen. Dadurch, dass sie informiert durch Wissen über die Gesellschaft und die Na-

turgesetze, die hinter ihr und der Wirtschaft stehen, im Sinne des laissez passer

und laissez faire nicht interveniert, sondern nur im Sinne der Natur bloß regu-

liert. Die paradoxe Situation lässt sich also auf den Punkt bringen, wie folgt: für

den Glanz des Staates, muss der Staat sich selbst beschränken und hinter der Ge-

sellschaft mit all ihren Gesetzen zurückstehen und ihren notwendigen Gesetzen

Folge leisten. Und nichts anderes war im Werben der Physiokraten für den frei-

en Kornumlauf zu sehen sowie nichts anderes im Prinzip der Hayek’sche Appell

darstellte, die freie Lohn- und Preisfindung von den überbordenden, disziplinari-

schenMechanismen der Roosevelt’schen NewDeal Politik zu befreien, damit es am

langen Ende der Gesellschaft besser gehe. Staatlicher Interventionismus kann gut

gemeint sein, doch gut gemeint sei eben immer noch das Gegenteil von gut – um

hier Tucholskys Weisheit anzubringen. Ziel und Zweck der Gouvernementalität ist

die Gesellschaft und ihr Hauptinstrument wird die Ökonomie.42

Im Folgenden analysiert Foucault nun zwei konkrete Fälle liberaler Gou-

vernementalität. Den deutschen »Neoliberalismus« Ludwig Erhards und den

US-amerikanischen Neoliberalismus in der Debatte um Friedrich von Hayek.

Dieser zeitliche Sprung zwischen den Physiokraten und den Liberalismen des 20.

Jahrhunderts indiziert, dass Foucault davon ausgeht, dass es neben diesen drei

Typen der Gouvernementalität – der vormodern-souveränen, der disziplinarisch-

polizeistaatlichen und der liberalen, keine nennenswerten weiteren Formen der

Gouvernementalität gibt. Daher analysiert er bruchlos mit den Begriffen und In-

strumenten, die er aus einer Genealogie der Gouvernementalität zieht, bei der er

im 19. Jahrhundert stehenbleibt (Geschichte der Gouvernementalität I), Entwicklungen

seiner Gegenwart im 20. Jahrhundert.43 Auf die konkrete Auseinandersetzung

mit dem deutschen und dem US-amerikanischen Neoliberalismus werde ich an

dieser Stelle nicht näher eingehen. Doch entscheidend für diese Arbeit ist, wo in

42 Vgl. ebd., S. 438-444.

43 Vgl. ebd., S. 148-330.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Vorlesung die Biomacht auftaucht. Ganz zum Beginn und ganz zum Schluss.

Das stützt die These, dass die Genealogie der Gouvernementalität letztlich auch

eine der Biomacht ist. Um die Biomacht verstehen zu können, müsse man, so

Foucault, die Entwicklung der Gouvernementalität und vor allem die liberale

Gouvernementalität verstehen. In der ersten Vorlesung sagt Foucault:

»Mir scheint […], daß die Analyse der Biopolitik nur dann durchgeführt werden

kann, wenn man die allgemeine Funktionsweise dieser gouvernementalen Ver-

nunft verstanden hat, über die ich spreche, die allgemeine Funktionsweise, die

man die Frage nach der Wahrheit nennen könnte, zunächst nach der wirtschaftli-

chen Wahrheit innerhalb der gouvernementalen Vernunft, und dann, wenn man

ein gutes Verständnis davon gewonnen hat, worum es bei dieser Funktionsweise

des Liberalismus geht, der der Staatsräson entgegengesetzt ist oder sie vielmehr

grundlegendmodifiziert, ohne vielleicht dieGrundlagen in Frage zu stellen.Wenn

man also verstanden hat, was dieses Regierungssystem ist, das Liberalismus ge-

nannt wird, dann, so scheint mir, wird man auch begreifen können, was die Bio-

politik ist.«44

Maria Muhles Erläuterungen helfen, diesen komplexen Zusammenhang zwischen

Biomacht und der Geschichte des Regierens zu verstehen. Er liegt in der vitalen

Norm verborgen. In einer Machtstruktur, die sich des Wissens über die Selbstop-

timierung des Lebens in ihremMilieu bewusst ist und dies zur Vertiefung der Aus-

beutung verwendet. Kurzum: Vertiefung der Ausbeutung durch eine liberale Form

der Freiheit. Die Biopolitik, die Regulation der Bevölkerung unter dem Gesichts-

punkt der Optimierung der statistischen Werte der Bevölkerung, die zunehmende

Vereinnahmung des Bevölkerungskörpers in die Maschinerie der Verwertung, ist

kein Überbleibsel einer Disziplinarmacht, sondern ist Kernpunkt einer liberalen

Gouvernementalität. Sie ist nur zu verstehen unter dem Vorzeichen der liberalen

Gouvernementalität, die im Grunde eine Staatsräson nie abgelöst, sondern nur

modifiziert hat. Also eine Gouvernementalität, die im Grunde noch an den Selbst-

zweck des Staates, der Unterwerfung von allem und jedem unter einen Zweck des

Staates festhält, jedoch den Staat und seine Zirkularität mit der neuen Figur der

Gesellschaft und ihrer Natur mit all ihren Naturgesetzen und der radikalen Kritik

ausgetauscht hat. Aber dadurch ist die Staatsräson nicht verschwunden, sie steht

drohend hinter der Gesellschaft und zeigt sichwohl nur in den Situationen und den

Räumen, die Giorgio Agamben als das ›Lager‹ bezeichnet. Die Staatsräson hat sich

der Gesellschaft im Normalzustand untergeordnet, doch anders betrachtet – und

so muss man meines Erachtens Foucault lesen – kann man sagen, dass die Staats-

räson nur überstanden hat, indem sie sich die liberale Gouvernementalität gegeben

44 Ebd., S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 111

hat. Und nachdem die Staatsräson selbst eine Antwort auf eine Krise im 17. Jahr-

hundert war, in der sie die klassische Souveränität abgelöst hat, so gilt auch, dass

auch die klassische Souveränität, die Macht des Schwertes, die Macht sterben zuma-

chen und leben zu lassen, dass auch sie wiederum in der Staatsräson und somit bis

heute in der liberalen Gouvernementalität ›aufgehoben‹ ist. Foucaults Genealogie

darf man nicht so verstehen, dass die drei Arten der Gouvernementalität sich ge-

genseitig ausschließend und abschließend aufeinander folgten, sondern vielmehr

kam es jedes Mal zu Paradigmenwechseln in der Gouvernementalität, die jedoch

nicht die vorherigen Elemente verschwinden ließen. Ich verstehe das gerade an-

gefügte Zitat, in dem Foucault eher von einer Modifizierung statt einer Ablösung

spricht so, dass man eher von Paradigmenwechseln derselben Gouvernementalität

sprechen muss, die nur jedes Mal einen neuen Aspekt in den Vordergrund stellte

und neue Instrumente und Diskurse in sich aufnahm. Konkret gesprochen: Die

souveräne Gouvernementalität brachte das Paradigma des Schwertes (die pasto-

rale Gouvernementalität brachte die Menschenführung), die disziplinarische Gou-

vernementalität brachte die Polizei und die liberale Gouvernementalität brachte

die radikale Kritik anhand der vitalen Norm der Natur der Gesellschaft und Wirt-

schaft.Diese drei (oder wennman sowill vier) Elemente stehen nebeneinander und

bedingen sich gegenseitig. Ohne gegenseitigen Bezug funktionieren sie nach den

vielfältigen Umwälzungen nicht. Sie folgen aufeinander in einer logischen Argu-

mentationskette – die nächste basiert stets auf einer dialektischen »Aufhebung«

der anderen vor dem Hintergrund historischer Konflikte. Genauso wie Foucault

in Geschichte der Gouvernementalität I ausformuliert, dass das Pastorat verschiedene

Grenzebenen, wie etwa die Askese und andere Praktiken, die eigentlich ursprüng-

lich Gegenbewegungen gegen das Pastorat waren, durch Reformation und Gegen-

reformation aufgenommen hat, so denke ich, versteht er es auch bei der Gouver-

nementalität seit dem 17. Jahrhundert. Auch sie hat Grenzebenen, die als Gegen-

argumente eingeführt wurden, gegen die jeweilige Kunst der Regierung in sich

aufgenommen, um zu »überleben«. Die radikale Kritik und Beschneidung der Re-

gierung durch den Liberalismus haben niemals den Staat der Staatsräson gänzlich

aufgelöst, sondern paradoxerweise aufgrund der Einbindung des Lebens Aller auch

noch intensiviert. Die Idee der Optimierung der Bevölkerung anhand der Statistik

vor dem Vorzeichen der liberalen Selbstbegrenzung hat gerade deshalb auch vor

euthanasischen und genozidalen Tendenzen der staatlichen Allmachtsphantasien

im Liberalismus des 20. Jahrhundert nicht gefeit. Das Problem liegt in den Wider-

sprüchen zwischen liberaler Selbstbeschränkung einerseits und Allmacht des Staa-

tes sowie regulativer Eingriffe auf Ebene der Bevölkerung vs. Entfesselung genozi-

daler, interventiver Todesmächte, um die Verteidigung der Gesellschaft zum Preis des

Todes einiger zu gewährleisten, andererseits. Die Biopolitik erscheint in einer Pha-

se des gouvernementalen Paradigmas des Liberalismus, welche bis heute anhält.

Ohne diesen Liberalismus mit seinem Starkmachen der Natur der Gesellschaft ist

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die Biopolitik mit ihren auf statistischen Wahrscheinlichkeiten beruhenden Regu-

lationen (siehe Politik der Variolation und Vakzination) nicht zu verstehen. Doch es

ist notwendig zu verstehen, dass die Biopolitik selbst zwischen den Grenzebenen,

den Grenzbereichen der liberalen Gouvernementalität und der disziplinierenden

Polizeistaats-Gouvernementalität liegt. Daher auch das Auftauchen der Biopolitik

zuerst im Rahmen der Vorlesung von 1976 und im Wille zum Wissen vor dem Hin-

tergrund der Disziplinarmacht und des »Diskurses der Schlacht«. Doch Foucault

ist es wichtig, hier den Analyserahmen etwas zu verschieben und die Biopolitik

vor dem Vorzeichen des Liberalismus aufzuzeigen. Ein Liberalismus, der nicht per

se Ideologie ist und in Wahrheit unterdrückt, sondern ein Liberalismus, dessen

Machttechnologie echte Freiheit beinhaltet und echte Freiheit durch eine radika-

le Kritik jeglichen Zuviel-Regierens abzusichern sucht. Einem Liberalismus, der

die disziplinäre Norm durch die vitale Norm ersetzt. Die Biopolitik ist ganz klar

der liberalen Gouvernementalität zuzurechnen. Erst im Zuge der liberalen Kritik

der Regierung ist das Problem deutlich vor dem Hintergrund der Fragen zuge-

spitzt worden: »Wie kann dieses Phänomen der ›Population‹ mit seinen spezifi-

schen Wirkungen und Problemen in einem System Berücksichtigung finden, das

auf den Respekt des Rechtssubjekts und der Entscheidungsfreiheit bedacht ist? In

wessen Namen und gemäß welchen Regeln kann man sie führen?«45

3.1.3 Zwischenfazit: Biomacht als liberale Gouvernementalität

Hiermit ist diese Arbeit nun am Ende der Auseinandersetzung mit Foucaults Kon-

zept der Biomacht angekommen.Dieses Kapitel hat gezeigt, dass es als ein Pendant

zu den Institutionen der Disziplin im Rahmen der Foucault’schen Machtanalytik

als Alternative zur Kriegshypothese aufgetaucht ist. Mit der Biomacht distanziert

sich Foucault von der Kriegshypothese (auf die in Kapitel 6 eingegangen wird), je-

doch zeigt auch Maria Muhle, dass Foucault seine genealogische Machtanalytik

nicht verwirft, sondern sie nur plausibilisiert und erweitert. Auch weiterhin nä-

hert sich Foucault Kultur und Geschichte als Ausfluss von komplexen strategischen

Machtverhältnissen. Biomacht und Gouvernementalität sind Ergebnisse histori-

scher Schlachten und handfester Kämpfe um die richtige Regierung im Abendland.

Biomacht bezeichnet hierbei eine beinahe unsichtbare Macht, weil produktiv und

positiv, die auf einer Mikro-Ebene auf die Körper und auf der Makro-Ebene auf

die Bevölkerung einwirkt. Disziplinarmacht und Biomacht sind jede auf ihre Art

und Weise Ergebnis von Gegen- und Reformbewegungen und Kämpfen für eine

neue, akzeptable Form der Regierung als auch die Kolonisierung von akzeptablen

Machttechniken durch die Souveränität. Die moderne Gouvernementalität ist Er-

gebnis historischer Kämpfe und stellt nun eine Synthese zwischen den Allmachts-

45 Ebd., S. 453.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 113

phantasien der souveränen Macht einerseits und deren Begrenzung zum Wohle

der Gesellschaft dar.

Konkret zeichnet Foucault die folgenden Schritte des Diskurses über die Re-

gierung im Abendland nach: Regierung ist in der Moderne von Beginn an als säku-

larisierte Form der Leitung von Menschen und gleichzeitig als die dazu passende

Leitung des Staatswesens zu verstehen. Als Paradigma entwickelte sich aus der Kri-

se der klassischen Gouvernementalität ein l’art pour l’art der Staatsräson, um dann

aufgrund vonWiderstand und Revolutionen in einer beinahe dialektischen Gegen-

bewegung dieser Staatsräson eine Schranke in Form eines Inhalts, einer Natur der

Ökonomie und einer Natur der Bevölkerung zugrunde zu legen, die sie zu regu-

lieren hat, um die Nation im Wettstreit der Nationen voranzubringen. Es handelt

sich um eine neue Form der Macht, welche das Leben als etwas biologisch Leben-

diges, sich selbst Regulierendes und in seinemMilieu zu Perfektibilität Strebendes

versteht und dieses Lebendige einerseits imitiert und andererseits zur Vertiefung

der Ausbeutung des Lebens der Bevölkerung schlechthin verwendet. Biomacht be-

deutet nicht nur, dass das Leben in das Kalkül der Macht Einzug hält, sondern

dass die Macht das Leben und seine innere Dynamik imitiert und aufgreift. An-

statt auf der Ebene des Details alles kontrollieren zu wollen, wie die Disziplin, soll

auf globaler Ebene durch Regulation die Perfektibilität des Lebens für die Ziele

der Macht urbar gemacht werden. Daher taucht in der Geschichte der Gouverne-

mentalität die Natürlichkeit der Gesellschaft auf. Die Gesellschaft als Endzweck der

Macht. Doch auch wenn die Macht die selbst-steigernden und selbst-optimieren-

den Dynamiken des Lebens aufgreift und letztlich Beherrschung durch Freiheit

praktiziert, so bleibt eine letztendliche Künstlichkeit, ein letztendlicher Zwang in

jeder Finalität der Zwecke bestehen. Aus dieser Flucht wird Folgendes klar: Die Ge-

sellschaft hat der Staatsräson des Liberalismus einen Inhalt und Zweck gegeben,

um sie zu bändigen, aber das drohende Schwert und die Allmachtsphantasien des

Staates haben sich damit nicht verflüchtigt. Sondern sie begegnen uns auf erwei-

terter Stufenleiter im Bild desmedizinischen Rassismus, der die Gesellschaft selbst

wieder aufspaltet in lebenswertes und lebensunwertes Leben. Letzteres wird nun

tendenziell in Verteidigung der Gesellschaft wahlweise eingesperrt oder vernichtet. So

zeichnet Foucault nach, wie in der reformatorischen, liberalen Gouvernementali-

tät letztlich die Tür für das Vernichtende, Genozidale stets drohend offenbleibt.

Faschismus und Stalinismus sind nicht als irrationale Rückfälle zu souveräner All-

machtsphantasie zu verstehen, sondern vielmehr überhaupt erst zu erklären durch

die liberalistische Verbindung der Souveränität mit dem Leben der Gesellschaft.

Die Freiheit des Liberalismus ist jedoch auf der anderen Seite auch keine Schei-

nideologie, wie sie Foucault in Überwachen und Strafen noch abtut. Sie ist keine

juridische Spielerei, die längst untergraben wird durch die disziplinarischen All-

machtsspiele der auf der Mikro-Ebene allmächtigen Souveränität, sondern – das

zeigt die Geschichte der Gouvernementalität sehr eindrücklich –: Um überleben zu

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

können, hat die Souveränität wirkliche Freiheiten aufgenommen und sie hat sich

als naturalistischen Zweck das Wohl der Gesellschaft gegeben. Sie imitiert das Vi-

tale, um sich noch ungehinderter, noch weniger bemerkbar der menschlichen Pro-

duktion zu ermächtigen. Sie macht sich dadurch akzeptabel. Es hat sich nun das

komplexe und teilweise paradoxe Spiel entwickelt, dass das Leben zunehmend ver-

wertet und der Körper dressiert wird von einer ›Macht über das Leben‹, die sich

dem Wohl der Gesellschaft verschrieben hat und bestimmte Freiheiten auch ein-

räumt. Freiheit kann – nach dieser Genealogie der Gouvernementalität – von Fou-

cault nicht völlig als Ideologie abgetan werden, sondern muss von ihm als Kernbe-

standteil derMachtausübung durch vitale Normalisierung verstanden werden. Um

es auf den Punkt zu bringen: Die Freiheit ist selbst Teil der Ausbeutung des Lebens,

der Einspannung der Körper und der Manipulation der Massen geworden. Denn

die Funktionsweise des biologischen Lebens selbst wird von der Macht eingesetzt.

Was nun genau Zwang ist und was ›natürliche Regulierung einer Gattung‹ wird, ist

ununterscheidbar. Die externe Macht erscheint zunehmend als intrinsische Regel

des Lebendigen und andersherum.

ImGegensatz zumVerständnis einiger Autoren, die einen radikalen Bruch zwi-

schen Foucaults Machtanalytik aus DerWille zumWissen und seiner Gouvernemen-

talität sehen, belegt Maria Muhle recht eindrücklich das Gegenteil. Nur wenn man

Biomacht einseitig auf das Medizinische und auf das Körperliche bezieht (eine

Macht, die das Leben als Zielscheibe hat), kommt man zu diesem Schluss. Doch

Biomacht bedeutet auch die Funktionsweise derMacht nach der inneren Dynamik,

der vitalenNormdes Lebendigen selbst. Foucault verlässt seineMachtanalyse nicht.

Er bleibt bei seinen streng analytischen Grundbegriffen und letztlich auch bei sei-

nem strategischen Ansatz. Foucault hat jetzt nicht einen ›positiven‹, zustimmenden

Blick auf den Liberalismus, sondern zeigt eher analytisch anhand der Gouverne-

mentalität des Abendlandes, wie sich eine generelle Machtform auch auf Ebene

der Regierung etabliert hat, die die Bevölkerung anhand von Freiheiten gewähren

lässt, um ein besseres Ausbeutungsergebnis zu erhalten als durch souveräne oder

disziplinäre Machttechniken. Durch Imitation der vitalen Norm, durch den Appell

an die Selbstorganisation und die ›unsichtbare Hand‹ der natürlichen Regulation,

erreicht die Macht das Leben umfassender und beinahe unbemerkt und steigert

die Ausbeutung aufgrund ihrer Akzeptanz und die daraus resultierende Selbstop-

timierung der Subjekte auf perfide Art und Weise in ein Vielfaches.

Auch nach den Gouvernementalitätsstudien gilt für Foucault weiterhin, dass

Macht der Name für die strategischen Machtverhältnisse am Sockel der Gesell-

schaft ist, welche die Ökonomie des Wissens und der Körper hervorruft. Auch die

Analyse, dass durch die Disziplinarmacht ein panoptisches Projekt durchscheint,

das Individuum durch Parzellierung zu produzieren, um es zu dressieren und zu

Höchstleistungen anzuregen, passt weiterhin mit der Biopolitik auf Makro-Ebene

zusammen, welche vital-normativ auf der Ebene der Bevölkerung reguliert. Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 115

grunde liegt der Letzteren eine Macht, die sich des Lebens zunehmend ermächtigt

und für sich nutzt. Und das gilt sowohl für die Disziplinartechniken als auch für die

biopolitischen Techniken. Foucault zeigt eindrücklich, dass diese Techniken sich

eigenständig entwickeln und von der Macht erst nachträglich aufgegriffen, mo-

duliert und kolonialisiert werden. Diese Macht, die hier das Leben zunehmend in

sich einverleibt, ist nicht Ergebnis eines finalistischen Sinnes, keine Repräsentation

einer historischen Subjektivität im geschichtsphilosophischen Sinne, sondern Er-

gebnis der sich modulierenden Paradigmen der Regierung von Menschen, Staaten

und Gesellschaften, um die es in der Geschichte der Gouvernementalität geht. Weder

gibt es einen Einschnitt zwischen der Ebene der Regierung und der individualisie-

renden Disziplinarmacht, noch bricht Foucault mit Überwachen und Strafen und Der

Wille zum Wissen. Es geht ihm auch weiterhin um post-souveräne und in diesem

Falle um nicht-juridische, produktive Machttechniken. Freiheit ist Teil dieser Macht

und somit der Ausbeutung! Dass Foucault hier nun die Freiheit so groß schreibt, be-

deutet eben nicht, dass er sich von seinenThesen zum Panopticon, zur Disziplinar-

und Biomacht lossagt. Vielmehr zeigt er auf, wie durch diese liberale Freiheit hin-

durch, wie durch den Humanismus der Moderne, wie durch die Menschenrechte

und Menschenwürde ein System gestützt und noch intensiviert wird, das die Kör-

per dressiert, das das Leben in seinen immer intimeren Winkeln perforiert, das

kurz gesagt jetzt seine Allmachtsphantasie im Namen der Gesellschaft ausübt und

dadurch die – ganz vitalistisch betrachtet – Vernichtungen des Lebens und die Ver-

sklavung der Einzelnen auf einen neuen Gipfel der Effizienz zu führen droht. Ei-

ne entscheidende Hauptaussage kann man Foucaults Forschung der späten 1970er

Jahre auch entnehmen: Die moderne Biomacht ist ohne den Liberalismus nicht zu

verstehen. Er hat ihr überhaupt erst eine viel tiefere Intensivierung der Körper und

eine Ausbeutung ganz neuen Ausmaßes ermöglicht, weil er – unter Wahrung von

bestimmten Freiheitsrechten – nun im Namen der Gesellschaft und damit im Na-

men aller den Zugriff auf schier unermessliche Lebenskräfte ermöglicht. Früher

war der, der keinen Zehnten abgab, ein Feind des Fürsten, heute ist der, der nicht

hart an sich, seiner Produktivität, seiner Figur usw. arbeitet ein Feind Aller. Ein

Feind einer Gesellschaft, die hoch arbeitsteilig, höchst effizient und schlagkräftig

ist. Es droht ihm nicht der Tod (wie früher), sondern das System wird ihn mit all

seiner kalten Härte ›normalisieren‹. Es wird daran arbeiten, dass auch er wieder

effizient wird. Dass auch er Teil der kalten Normalisierung der ›Anderen‹ wird.

Foucault will nicht sagen, dass es früher besser war. Aber er will wohl deutlich ma-

chen, dass die Ausbeutung heute viel tiefer in uns hineinreicht, ohne dass wir es

merkten: Es geht nicht mehr um die Extraktion des Zehnten, sondern um Inners-

tes, was verwertbar ist und wo wir an uns arbeiten müssen, um nicht als nutzlos

und somit als anormal zu erscheinen. Der grässlichen und blutigen Grausamkeit

ist eine viel leisere, unsichtbare und vor allem effizientere Grausamkeit gefolgt.

Wir sind frei und zwingen uns selber von Jahr zu Jahr, unsere eigene Verwertung

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

zu vertiefen, in Zeiten von Plattformökonomie uns als unser eigenes Unternehmen

zu verstehen, uns in sozialen Medien selbst zu ›vermarkten‹, unseren Markenkern

herauszuarbeiten und durch Diversität Normen zu erfüllen.46 Niemand zwingt

uns dazu, nichts zwingt uns dazu, das ist unser freier Wille. Und doch sieht Fou-

cault eine Regelmäßigkeit, einen Diskurs, den wir scheinbar vergessen haben, hin-

ter dem nicht einfach ökonomistisch der Kapitalismus steht, sondern eine Macht,

die sich durch dieModerne hindurch in den verschiedenenGewändern der Gouver-

nementalität verändert hat und nun ein großes Ziel hat: die ständig zunehmende

Verwertung des Lebens um jeden Preis im Namen und notfalls in Verteidigung der

Gesellschaft mit dem Schwerte.

3.2 Biomacht II – Ernst Jünger

Der Begriff der Lebensmacht taucht in Jüngers Der Arbeiter nur ein einziges Mal

auf. Das folgende Kapitel argumentiert dennoch, dass dieses Konzept für das Ver-

ständnis von Jüngers Denken zentral ist. Jünger verwendet den Begriff im abschlie-

ßenden Kapitel über den ›Stil des Arbeiters‹, in dem es um seine Kritik des damals

vorherrschenden Kulturbetriebes geht. Um dies an dieser Stelle in sein Gesamt-

werk einordnen zu können, ist neben dem im Kapitel 3.3 ausgeführten Konzept

der TotalenMobilmachung auchHelmut Lethens Verständnis der Zentralmetapher

des elektrischen Stromkreises, auf den ich hier in Kapitel 3.2.3 eingehen werde. Um

jedoch einordnen zu können, wie der Begriff der Lebensmacht sich in das Kapitel

über die Kulturkritik einordnen lässt, soll dieses Kapitel mit einem Abschnitt über

die »Synchronisations-Panik« bei Avantgardisten zu Beginn des 20. Jahrhunderts

beginnen.

3.2.1 Unterwerfung des Individuums unter die Ziffer

Wie ist der Begriff der Lebensmacht bei Jünger einzuordnen? Helfen könnte ein

Blick auf den Begriff der »Verzifferung«. Jünger greift wiederholt auf diesen Begriff

zurück.

»Die Verzifferung des einzelnen ist ein Phänomen, das sich pausenlos verstärkt.

Er wird heutzutage kaum noch als menschliches Wesen angesehen. Er wird einer

Zahlenreihe gleichgesetzt, die dazu bestimmt ist, in einen Computer eingegeben

46 Vgl. die aus dieser Foucault’schen Perspektive sehr interessanten, arbeitssoziologischen Aus-

arbeitungen zu einem neuen Paradigma des postmodernen Arbeitnehmers – dem »Arbeits-

kraftunternehmer«: Pongratz, Hans/Voß, Günter: Arbeitskraftunternehmer, Erwerbsorien-

tierungen in entgrenzten Arbeitsformen, Berlin: edition sigma 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 117

zu werden. Kein Anarchist der Welt wird das verhindern. Sich dem Staat entge-

genzustellen hat keinen Sinn. Ich bin im Gegenteil davon überzeugt, daß das die

Verzifferung nur verstärken wird.«47

Im selben Maße, in dem das Individuum – der Mensch als besonderes Einzelwe-

sen – zurückgedrängt wird, unterwirft sich der Einzelne zunehmend Zahlenrei-

hen. Die Ziffer, so Jünger, steht im »unmittelbarer Beziehung zur Metaphysik«.48

Hinter der Verzifferung des Individuums steht eine übergeordnete Tendenz des

Überhandnehmens bestimmter gestaltmäßiger Kräfte über das Leben. Die »Anfor-

derungen an die potentielle Energie des Lebens«49 steigert sich ununterbrochen.

Moderne Institutionen des 20. Jahrhunderts zeichnen sich in Jüngers Augen da-

durch aus, dass sie ihre Strukturen danach ausrichten, diese genannte »potentielle

Energie des Lebens« auszuschöpfen. Während im 19. Jahrhundert Techniken und

Institutionen auf die Masse abzielten, so zielten sie nun auf das Individuum ab.

»Die Veränderung, die hier stattgefunden hat, läßt sich am besten so ausdrücken,

daß im 19. Jahrhundert der Einzelne variabel, die Masse konstant erscheint, wäh-

rend dagegen im 20. der Einzelne konstant erscheint, aber an den Gebilden, in

denen er auftritt, eine große Veränderlichkeit zu beobachten ist.«50 Jünger nennt

einige Beispiele, von der Astrologie über die Sortierung von Nachnamen nach dem

Alphabet in offiziellen Datenbanken, der Vergabe von Telefonnummern bis hin zur

Logik des Rekords, die nicht nur die Welt des Sports übernommen hat. In immer

mehr Lebensbereichen kommt der Einzelne im 20. Jahrhundert in Berührung mit

der Ziffer. Und Jünger deutet an mehreren Stellen im Arbeiter an, dass die Ziffer

das Individuum in eine Maschinerie »einschmilzt«51, die sich seiner inneren Kräf-

te bemächtigt. Etwa acht Jahrzehnte vor dem Erscheinen der ersten Smartwatch,

die jegliche körperliche Regung aufnimmt und ins Internet stellt, erkennt Jünger

in der fortgesetzten Bestandsaufnahme der »Leistungsfähigkeit« des Einzelnen ein

Paradigma unserer Zeit. Und dieses ist metaphysisch mit dem Aufkommen der

Gestalt des Arbeiters verbunden.Was gestern noch als Rekord aufgezeichnet wird,

muss morgen schon Gewohnheit werden. Die großen Errungenschaften der Zeit

sind immer weniger Ausdruck individuellen Genies, sondern Ergebnis »typischer

Leistungen«. Was im Sport, Technik und Wissenschaft so ist, findet auch in der

Kultur ihren Ausdruck:

47 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat, Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-

bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 140.

48 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 147.

49 Ebd., S. 145.

50 Ebd., S. 145.

51 Vgl. ebd., S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Der vielbeklagte Niedergang der Literatur bedeutet nichts anderes, als daß ei-

ne veraltete literarische Fragestellung ihren Rang verloren hat. Ganz ohne Zwei-

fel besitzt heute ein Kursbuch größere Bedeutung als die letzte Ausfaserung des

einmaligen Erlebnisses durch den bürgerlichen Roman. […] Die Dinge liegen hier

nicht so, daß der neue Raum zu einer literarischen Erfassung ungeeignet ist, son-

dern vielmehr so, daß jede individuelle Fragestellung an ihm abgleiten muß.«52

Die Verzifferung des Individuums ist Ausdruck des Aufkommens einer Gestalt des

Arbeiters, die neue Räume mit sich bringt. Räume, in denen das Typische eine we-

sentliche Rolle spielt und nicht Individuelles. Am deutlichsten wird dies sichtbar

an den Räumen, in denen es um Leben und Tod geht. Jünger macht eine interes-

sante Beobachtung: Die Waffen, die sich gegen das Individuum im 19. Jahrhundert

richteten, waren noch Kriegswaffen, die auf den Zweikampf ausgerichtet waren –

Musketen und Pistolen. Wenn das Individuum in der Masse aufging, so setzte der

Gegner auf die Artillerie. Es handelt sich hierbei nur um eine größere Feuerkraft,

doch letztlich immer noch um ein Handwerk, das sich gegen viele Individuen rich-

tete. Mit dem Auftreten des typischen Arbeiter-Soldaten, der Teil einer Kriegsma-

schinerie ist, die die ganze Bevölkerung im Rahmen einer Totalen Mobilmachung

einspannt, erscheint im Raum des Totalen Krieges eine Waffe, die weder auf den

individuellen Krieger noch auf die Masse der Krieger gerichtet ist, sondern sich

gegen ebenjenen neuen Typus richtet: die Vernichtungszone.

»In diesen Zonen gibt es de facto keinenUnterschied zwischen Kombattanten und

Nichtkombattanten mehr. […] Im totalen Kriege ist jede Stadt, jede Fabrik ein be-

festigter Platz, jedes Handelsschiff ist Kriegsschiff, jedes Lebensmittel ist Konter-

bande, jede aktive oder passiveMaßnahme hat kriegerischen Sinn. Daß der Typus

dagegen als Einzelner, etwa als Soldat, getroffenwird, ist von untergeordneter Be-

deutung – er wird mitgetroffen beim Angriff auf das Kräftefeld einer sehr gestei-

gerten, einer sehr abstrakten Grausamkeit.«53

Jünger beschreibt eine kalte, düstere und ausweglose Einbindung des Individuums

in Kräftefelder, die zum Rekord, zur Arbeit und bis zur Selbstaufopferung anrei-

zen. Es handelt sich für Jünger nicht um kündbare oder verneinbare Formen der

Einbindung, sondern um eine »existenzielle Einbeziehung«.54 Was für den Krieg

gilt, gilt ebenso für die Arbeitswelt, die Wirtschaft im Allgemeinen und auch alle

anderen Gebiete: Man kann nicht mehr Nonkombattant sein. Jeglicher Lebensbe-

standteil wird für Wirtschaft, Arbeit, Kultur, Politik und Wissenschaft mobilge-

macht. Interessant an dieser Jünger’schen Analyse ist nun, dass es sich hier um

52 Ebd.

53 Ebd., S. 151.

54 Vgl. ebd., S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 119

eine dezidiert bio-politische Einbeziehung handelt. Das wird bei der Betrachtung

mehrerer Leitmotive klar.

Jünger spricht, wie oben ausgeführt, etwa davon, die Einbeziehung sei existen-

ziell. Der Typus in seiner Wesenhaftigkeit ist also angesprochen. Es ist bezeich-

nend, dass Jünger bei der Beschreibung des Typus paradigmatisch von körperli-

chen Merkmalen ausgeht. Er schreibt in Der Arbeiter »zunächst rein physiogno-

misch« dem neuen Menschen eine Starrheit der rasierten Gesichtszüge zu, die

eine Maskenhaftigkeit des Gesichts impliziere. Jegliches Individuelle im Gesicht

weicht harten, metallischen, sportlich-durchtrainierten Zügen. Der individuellen

Tracht folgt die Maske. Sie ist nicht nur Ausdruck der physiognomischen Struktur

des Typus, sondern neben der Uniform wird sie auch zunehmend von Relevanz

im Alltag des Typus – in Form der Gasmaske oder der Maske des Rennfahrers. Es

geht also um das Maskenhaftige im Gesicht als auch um die neue gesellschaftliche

Bedeutung von tatsächlichen Masken. Wie wir im weiteren Verlauf dieser Studie

noch sehen werden, fallen auch hier – wie im Rahmen der organischen Konstruk-

tion – Biologie und Technik zusammen.55 Zu verstehen ist dies lediglich vor dem

Hintergrund metaphysischer Entwicklungen. Entscheidend ist, dass Jünger vom

Körperlichen ausgeht. Er beginnt bei der Physiognomie. Wir haben es mit einer

metaphysischen Macht zu tun, die sich in erster Instanz auf den Körper auswirkt

und sich diesen gefügig macht. Als Randnotiz soll nicht unerwähnt bleiben, dass

sich diese Struktur schon in Jüngers erstem literarischenWerk –mit dem ihm sein

schriftstellerischer Durchbruch gelang – findet. Die Rede ist von dem Kriegsepos

In Stahlgewittern.Nach 95 Seiten beschreibt Jünger hier den Moment, in dem er das

erste Mal einen deutschen Frontsoldaten, der vom Einsatz zurückkommt, zu Ge-

sicht bekommt. Es ist für Jünger eine unheimliche Offenbarung – ein erster Blick

in den Abgrund des Totalen Krieges.

»[…E]r erschien mir sogleich als der Bewohner einer fremden und härteren Welt.

[…] Das vom stählernen Helmrand umrahmte Gesicht und die eintönige, vom

Lärm, der Front begleitete Stimme machten einen gespenstischen Eindruck auf

uns. Wenige Tage hatten diesem Boten, der uns in das Reich der Flammen gelei-

ten sollte, einen Stempel aufgeprägt, der ihn auf eine unaussprechlicheWeise von

uns zu unterscheiden schien. […] Nichts war in dieser Stimme zurückgeblieben

als ein großer Gleichmut; sie war vom Feuer ausgeglüht.«56

Das veränderte Gesicht und die ausgeglühte Stimme sind die ersten Künderinnen

eines neuen Typus Mensch. Es ist kein Zufall, dass gerade Gesicht und Stimme,

die Individualität der Person des bürgerlichen Zeitalters ausmachten, jetzt zu Kün-

dern einer neuen »Rasse« werden, wie Jünger wiederholt bekräftigt. Auch wenn er

55 Vgl. ebd., S. 123-129.

56 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

zwar im Gegensatz zu den Nazis mit dem Rassenbegriff keinem nationalistischen

Darwinismus das Wort redete, so ist Jüngers Theorie des Arbeiters doch eine, die

eine neuerliche Macht über den Körper und das Leben aufzeigt. Neben dieser phy-

siognomischen Dimension ist ein weiteres Indiz hierfür, dass Jünger den Aspekt

des sportlichen Rekords in Der Arbeiter mehrfach anbringt und somit das Feld der

körperlichen Optimierung anspricht. In mehreren Interviews sowie in weiteren

seiner Bücher im Laufe des 20. Jahrhunderts wird Jünger auch aufbauend auf der

Grundthese des Arbeiters biopolitische Themen wie die Genmanipulation, das Klo-

nen, reproduktive Selbstbestimmung und das Abtreibungsrecht ansprechen. Das

Überhandnehmen der Ziffer, der Sachzwangslogik, des Diskurses der Leistungs-

steigerung des Rekords sowie der Eingriffe des Staates in intimste Bereiche des

Körpers, der körperlichen Unversehrtheit und des Lebens werden in Der Arbeiter

nicht nur angeschnitten, sondern sind elementarer Bestandteil der Jünger’schen

Phänomenologie der Gestalt des Arbeiters in unserer Zeit. Es sind dies die ele-

mentaren Kräfte, die in unsere Zeit ragen. Meines Erachtens ist es lediglich die

etwas eigenwillige und nicht mehr zeitgemäße Terminologie, die es verhindert,

die Parallele zu anderen Denkern der Biomacht und Biopolitik zu sehen.

Auch wenn der Begriff Lebensmacht nur einmal fällt, so ist dies einer der zen-

tralen Neuerungen Jüngers: Er zeigt, dass das Leben in ein neues Kraftfeld einge-

spannt wird, dass es angereizt und zu neuen Rekorden angehalten wird und dass

es eingeschmolzen wird in eine große Maschinerie des Titans Technik. Doch so

»grausam« dies auch in Jüngers Augen sein mag (an mehreren Stellen beklagt er

die Grausamkeit), so sehr bleibt er doch 1932 optimistisch: Wer sich freiwillig der

neuen Macht über das Leben ergebe, bleibt Autor seiner Handlungen.

3.2.2 Lebensmacht und Todesmacht

Jünger verwendet in Der Arbeiter den Begriff der Lebensmacht nur einmal – und

dies tut er im seinemKapitel zur Kulturkritik. Aufgabe der Kunst ist die Gestaltung

des Raumes »im Sinne derselben Lebensmacht, die zu seiner Beherrschung beru-

fen ist«.57 Die Kunst soll eineMacht imRaum repräsentieren,welche sich durch die

Totale Mobilmachung überhaupt erst entfaltet. Diese Totale Mobilmachung hinge-

gen zielt auf eine neue »Herrschaft« ab. Die Funktionsweise der Totalen Mobilma-

chung »ist die Verwandlung des Lebens in Energie«.58 Jünger etabliert hier eine

absteigende Folge: Sein – Repräsentation – Wille – Herrschaft – Energie. Das Le-

ben erscheint hier in Form von potenzieller Energie als Objekt, auf das alles abzielt.

Das neue metaphysische Sein zielt auf eine Entfesselung der »Potenz des Lebens«

bis ins Unermessliche. Diese zu steigernde Potenz des Lebens ist es, die Jünger als

57 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 222.

58 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 121

Lebensmacht bezeichnet. Die Kunst zielt auf das dahinterliegende Sein und soll

im neuen Zeitalter durch Gestaltung eine Repräsentation darstellen – analog zu

jeder Hochkultur Bildnisse, Landschaften, Architekturen, Formen hervorbringen,

die von überzeitlichem Wert und von unendlicher Beständigkeit sind.59 Wie zwei

Jahrzehnte vor ihm Martinetti, setzt sich Jünger vom musealen Betrieb seiner Zeit

ab. Es sei »das Ende tausendjähriger Zusammenhänge«60 gekommen und falsch,

nun die sterbenden Artefakte, die unsmit den Klassikern verbinden, nachzuahmen

und zu ehren. Dies sei ein »historischer Fetischismus«, der von den wirklichen Ver-

hältnissen ablenke. In Wirklichkeit stehen wir vor der Herausforderung, dass wir

neue Ausdrucksformen brauchen, wenn wir auf Höhe der Zeit etwas für die nächs-

ten tausend Jahre »produzieren« wollen. Anstatt mit staatlichen Mitteln die Ästhe-

tik, den großen Geist eines Zeitalters, das jäh durch das Aufkommen der Gestalt

des Arbeiters und eines neuen anbrechenden Zeitalters beendet wurde, aufrecht

zu erhalten, sollten alle Mittel aufgewendet werden, um auf Höhe unserer Zeit et-

was von Dauer zu schaffen. Und dies könne nur die Repräsentation der Gestalt des

Arbeiters auch in allen ästhetischen und künstlerischen Bereichen bedeuten.61

Jünger fordert von der Kunst, im Sinne eines neuen Seins zur ästhetischen

Gestaltung der Welt überzugehen. Und das im Sinne ein- und derselben Le-

bensmacht, die in dieser »Werkstättenlandschaft« – Jüngers Begriff für eine

Übergangszeit zwischen bürgerlichem Zeitalter und Zeitalter des Arbeiters –

überall hervorquillt und -drängt.

Das Leben erscheint nun bei Jünger in einer bemerkenswerten Ambivalenz: als

Quelle der neuen Herrschaft aber auch als Ding der Unterwerfung. Dreh- und An-

gelpunkt dieses prekären und ambivalenten Status des Lebens ist die Totale Mobil-

machung. Sie steigert die Kraft des Lebens ins Unermessliche – zugleich negiert sie

das Leben in einer zuvor unbekannten Grausamkeit. Nie zuvor in der Geschichte

der Menschheit konnte ein einzelner Bauer so viel ernten wie mithilfe von arbeits-

teilig hergestelltem Dünger, von Maschinen und neuem Wissen. Nie konnte von

Menschenhand so viel Erdoberfläche urbargemacht werden. »Es gibt keine Region

mehr, die nicht durch Straßen und Schienen, durch Kabel und Funkwege, durch

Flug- und Schiffahrtslinien in Fesseln geschlagen ist.«62 Nie hat der Mensch das

Antlitz derWelt so sehr nach seinemBilde geprägt, die Naturmit seinenHänden so

sehr in »Fesseln geschlagen« und sie durch Kultur ersetzt, wie im 20. Jahrhundert.

Eine ungeheuerliche Lebensmacht erobert den Planeten seit über hundert Jahren

und macht sich Natur und Planeten untertan. Doch mit den Konstruktiv- steigern

59 Vgl. ebd., S. 219-224.

60 Ebd., S. 207.

61 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 207-

210.

62 Ebd., S. 224.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

sich auch die Destruktivkräfte ins Unermessliche. Mit der Ausbreitung der moder-

nen kapitalistischen Gesellschaft und dem unermesslichenWohlstand auf den Glo-

bus treten auch Veränderungen auf, die »bis zur Verpestung der Atmosphäre und

Vergiftung der Flüsse« führen.63 Der Konkurrenzkampf der privaten Sphären hat

zu Produktivitätssteigerungen in ungekannten Ausmaßen geführt und Wohlstand

angehäuft, jedoch zugleich zu Fehlallokationen,Wirtschaftskrisen,Depression und

Umweltverschmutzung und -zerstörung geführt. Noch augenscheinlicher werden

neben den Produktivkräften die damit einhergehenden Destruktivkräfte im Be-

reich der Kriegsführung. Jünger widmete schon zwei Jahre vor dem Erscheinen

seines Arbeiters dieser Thematik einen Essay im Sammelband Krieg und Krieger na-

mensDie totaleMobilmachung. Schon hier führt Jünger aus, dass das Industriezeital-

ter nicht nachhaltig mit den Ressourcen der Erde umgeht. Und Jünger schreibt von

den dynamischen Rüstungsprozessen, die aus der ganzen Gesellschaft im Zuge des

Ersten Weltkriegs eine Fabrik gemacht haben. Hinter dem »Fortschritts-Kultus«

des 19. Jahrhunderts haben sich elementare Kräfte ambivalenter Mobilmachung

des menschlichen Bestandes durchgesetzt. Jünger betont mehrfach eine Dialektik

der Humanität, mit der die sich entwickelnde Lebensmacht in eine Todesmacht

umkippt.64

Mit Lebensmacht ist somit schon im ersten Auftauchen des zentralen Konzepts

der Totalen Mobilmachung 1930 bei Jünger eine Macht beschrieben, die »elemen-

tar« getrieben hinter der bürgerlichen Fassade der »Kirche des Fortschritts« die

menschliche Gesellschaft produktiv mobilisiert, doch zugleich unglaubliche De-

struktionskräfte auftürmt. Jünger bezeichnet den Fortschritt des 19. Jahrhunderts

in diesem Essay als »optische Täuschung« und vermutet »elementare« Hintergrün-

de.65 Doch erst inDer Arbeiter, zwei Jahre später, wird er seine neoplatonisch-meta-

physische Gestalttheorie als Überbau dieser Erkenntnisse zusammenfassen. Man

kann jedoch für diese Studie die Ambivalenz der Lebens- bzw. Todesmacht kon-

statieren, die sich in beiden Schriften zeigt.

3.2.3 Totale Mobilmachung in der Zentralmetapher

des elektrischen Stromkreises

In den vorangegangenen Unterkapiteln wurden zwei wichtige Leitmotive im Jün-

ger’schen Textkorpus aufgezeigt, die entscheidend für das Verständnis der Le-

bensmacht sind: Verzifferung, Totale Mobilmachung sowie Ambivalenz zwischen

63 Ebd., S. 225.

64 Vgl. Jünger, Ernst: Die totaleMobilmachung, in: Jünger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:

Mittler 1930, S. 23.

65 Vgl. ebd., S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 123

Lebensmacht und Todesmacht. Ein weiteres Leitmotiv zum Verständnis der Jün-

ger’schen Lebensmacht ist die des Stromkreises bzw. des Stromnetzes. Schon in

seinem Essay Die totale Mobilmachung verwendet Jünger diese Metapher an ent-

scheidender Stelle. Der allgemeinen Mobilmachung des Zeitalters des Absolutis-

mus stellt Jünger die Totale Mobilmachung entgegen:

»Um Energien von solchen Ausmaßen zu entfalten, genügt es nicht mehr, den

Schwertarm zu rüsten, – es ist eine Rüstung bis ins innersteMark, bis in den feins-

ten Lebensnerv erforderlich. Sie zu verwirklichen, ist die Aufgabe der totalen Mo-

bilmachung, eines Aktes, durch den das weit verzweigte und vielfach differen-

zierte Stromnetz desmodernen Lebens durch einen einzigen Griff am Schaltbrett

dem großen Strome der kriegerischen Energie zugeleitet wird.«66

Inhaltlich ist die Aussage klar: Krieg wird von der sektoralen Aufgabe eines klei-

nen Teils der in Waffen Stehenden zu einer gesamtgesellschaftlichen Aufgabe. Oh-

ne die Kriegsproduktion kann es keinen modernen Krieg der Materialschlachten

des 20. Jahrhunderts geben. Ohne die Ausrichtung der Wissenschaft auf die Wei-

terentwicklung der Rüstung läuft man Gefahr, dem Gegner schon vor dem ersten

Aufeinandertreffen der Armeen im Wettrüsten zu unterliegen. Ohne die Kriegs-

propaganda läuft der Staat Gefahr, imMoment der totalen Bewaffnung in eine Ge-

genrevolution zu laufen, wie sie 1917 in Russland geschehen ist. Totaler Krieg geht

somit nur noch mit einer kulturellen, politischen und soziologischen Vorbereitung

in Form von Propaganda, Nationalismus und Rassismus. Krieg wird zunehmend

ein »gigantischer Arbeitsprozess« in allen gesellschaftlichen Bereichen. Und Jün-

ger kommt zu seiner Conclusio, dass Deutschland den Ersten Weltkrieg deshalb

verloren habe, weil das Reich strukturell nicht dazu bereit war, eine echte, Tota-

le Mobilmachung herbeizuführen.67 Auch wenn Jüngers Essay 1930 noch sehr von

seiner nationalistischen Vorstellungen des Endes der 1920er Jahre gefärbt ist und

er hier nach Ursachen für die Niederlage Deutschlands im Ersten Weltkrieg sucht:

Jünger macht einen historisch-politischen Diskurs sichtbar, in dem alle Lebens-

bereiche und auch die Lebensenergien des Menschen zunehmend auf dem Spiel

stehen. Wenn bestimmte liberale Diskurse eine »Nivellierung des Bestandes« her-

beiführen, dies mehr Menschen dem Souverän direkt verfügbar macht, Kapitalis-

mus, Arbeitsteilung, Taylorismus undWettbewerb Lebensenergien in gänzlich un-

bekannten Dimensionen urbar machen, Menschen in verschiedene Nationen und

Rassen einteilt, führt das alles im Ergebnis zu einer Verfüg- und Mobilisierbarkeit

der Potenz des Lebens, die es zuvor so nicht gegeben hat. Dieser Gedankengang ist

bei Jünger ganz deutlich zu lesen in der folgenden Gegenüberstellung: Er stellt die

These auf, dass die Demokratien im Ersten Weltkrieg aufgrund ihrer Staatsform

66 Ebd., S. 14.

67 Vgl. ebd., S. 14-20.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

und Ideologie die eigenen Staatsbürger besser für den Krieg mobilisieren konn-

ten, als es das Deutsche Reich konnte. Das Deutsche Reich sei nicht in der Lage

gewesen, eine Sprache des Fortschritts seiner Zeit zu sprechen und die Totale Mo-

bilmachung somit einzuleiten. Der Kampf der Entente war einer für Freiheit und

»civilisation« – zwei Leitbegriffe, mit der die Deutsche »Kultur« in Jüngers Augen

überhaupt nicht auf Höhe der Zeit habe mithalten können.68 Mobilmachung ist

nicht reinmilitärisch zu verstehen und auch nicht nur technisch oder ökonomisch.

Um die potenzielle Energie des Lebens gänzlich entfalten zu können, braucht es

auch einen kulturellen, moralischen und historischen Diskurs. Jünger nimmt hier

vierzig Jahre vor Michel Foucault und siebzig Jahre vor Giorgio Agamben einen

historisch-politischen Diskurs vorweg, der auf der Seite des Fortschritts das Leben

Aller politisiert und aufs Spiel setzt. Jünger argumentiert im Sinne Foucaults und

Agambens bio-politisch. Nur einmal verwendet er jedoch konkret den Begriff, un-

ter dem der wissenschaftliche Diskurs seit Michel Foucault verläuft: Lebensmacht.

Kommenwir zurück zumZitat von Ernst Jünger ausDie totaleMobilmachung: ei-

ner Rüstung lediglich des »Schwertarms« stellt er hier eine Rüstung bis ins »inners-

te Mark« gegenüber. Der Schwertarm ist eine relativ offensichtliche Anspielung

auf Thomas Hobbes’ Leviathan, der auf dem originalen Deckblatt als König dar-

gestellt ist, dessen Körper wiederum aus vielen kleinen Körpern besteht. In einer

Hand hält der Leviathan das Schwert. Der dazugehörige muskulöse Arm besteht

aus vielen Körpern – aus den Soldaten des stehenden Heeres. Schon diese Dar-

stellung war sicherlich zu Hobbes’ Zeiten eine Metapher für eine neuartige Staats-

und Gesellschaftsordnung. Jünger hingegen bricht mit dieser Metapher, die ledig-

lich den Charakter einer sektoralen Mobilmachung gleichkäme. Jünger wählt die

Metapher des »Stromnetzes«. Sie ist es, die sprachlich bei Jünger als Bild für die

totale Mobilmachung herangezogen wird. Der Leviathan zielte auf Menschen als

ein Gesellschaftsvertrag konstituierendes Wesen als Ganzes ab – der total mobil-

gemachte Staat zielt auf innere Lebenskräfte ab, die mit einem »einzigen Griff am

Schaltbrett« dem Strom der Macht zugeleitet werden können.69

Der Einzelne ist schon allein deshalb total einbezogen und mobilisierbar als

Schnittpunkt von Netzwerken und Schaltströmen, weil er hier nicht wie aus libe-

ralen Vereinigungen austreten könne, sondern es sich um etwas Systemisches wie

Stromnetze handelt, aus denen man nicht einfach austreten könne. Jünger wech-

selt die Zentralmetapher weg von der Dampfmaschine (die noch Marx für sein Bild

einerMobil- undUrbarmachung verwendete) hin zumBild des elektrischen Schalt-

kreises. Im Gegensatz zu alten Maschinen funktionieren elektronische Medien wie

ein zentrales Nervensystem für einen totalen Raum. Die Einzelnen erscheinen als

Atome, die sich in elektrischen Feldern als Feilspäne ausrichten nach einer Macht,

68 Vgl. ebd., S. 19-22.

69 Vgl. ebd., S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 125

die physisch, aber nicht mit den Augen sichtbar ist. Die Verknüpfung zwischen

Einzelnem, Masse und der Energie, die alle drei in unserem Zeitalter total mobili-

siert werden, ist bei Jünger nur im Sinne eines elektromagnetischen Zusammen-

hanges zu verstehen.70

»Elektrizität ist für Jünger ein unfehlbares Indiz gleichzeitiger Modernität: Wer

über die Rückkehr zur Natur unter elektrischem Licht diskutiert, den Leib Christi

neben ein Mikrophon stellt oder seine Enzyklika über den Rundfunk verkündet,

ist ans Netz derModernisierung angeschlossen. […]Wie seinemarxistischen Zeit-

genossen hat Jünger die – am staatlichen Stromnetz hängende – Glühlampe im

Sinn, wenn er die Gesellschaft gemäß einem berühmten Satz aus der Einleitung

zur Kritik der Politischen Ökonomie von Marx interpretiert: ›Es ist eine allgemeine

Beleuchtung, worin alle übrigen Farben getaucht sind und die sie in ihrer Beson-

derheit modifiziert.‹«71

DasNeue, das Jünger beschreibt, ist die Unentrinnbarkeit der neuen Biomacht.Der

Einzelne kann nicht aus dem staatlichen Zusammenhang heraus. Er ist angeschlos-

sen an das Stromnetz der Gestalt des Arbeiters, zu deren Mobilisierungsdynamik

er beiträgt, ob er will oder nicht. Hier an dieser Stelle soll auf die Ausführungen in

Kapitel 6.2.5 über die Totale Mobilmachung hingewiesen werden. Der aktive Arbei-

tertypus in den Stoßtrupps des Weltkrieges konnte überhaupt erst aufgrund der

seit einem Jahrhundert ablaufenden Entstehung passiver Arbeitsprozesse – etwa in

der Massenkultur – entstehen. Arbeit erscheint somit als Antreiber aller Lebensbe-

reiche und dynamisiert diese zunehmend. Derjenige Mensch, welcher sich diesem

Zweck der Dynamisierung des Erdkreises als Mittel hergibt, das ist der aktive Ty-

pus, der Führer der neuen Welt. Die Flucht in die Romantik, in die Isolation ist

hingegen keine Selbstbehauptungsstrategie, sondern auf lange Sicht nicht mög-

lich. Es ist es das Verhalten als Typus, das einem durch das amor fati die Möglich-

keit gibt, sich durch Bekräftigung des Wilden in sich, durch das Akzeptieren der

Eingebundenheit zu behaupten – das Leben als prekär zu verstehen, als auf dem

großen Spiel des Ganzen und gleichzeitig dies als befreiend zu verstehen, das ist

Jüngers Strategie der Selbstbehauptung.

»Wir leben in einem Geschichtsabschnitte, in dem alles abhängt von einer unge-

heuren Mobilmachung und Konzentration der Kräfte, die zur Verfügung stehen.

Unsere Väter hatten vielleicht noch die Zeit, sich zu beschäftigen mit den Idealen

einer objektivenWissenschaft und einer Kunst, die um ihrer selbst willen besteht.

Wir dagegen befinden uns ganz eindeutig in einer Lage, in der nicht dieses oder

70 Vgl. Lethen, Helmut: Die elektrische Flosse Leviathans, Ernst Jüngers Elektrizität, in: Emme-

rich,Wolfgang/Wege, Carl (Hg.): Der Technikdiskurs der Hitler-Stalin-Ära, Stuttgart: Metzler

1995, S. 23f.

71 Ebd., S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

jenes, sondern in der die Totalität unseres Lebens [Hervorhebungen N. A.] in Frage

steht. Dies macht den Akt einer Totalen Mobilmachung erforderlich, die an jede

personelle und materielle Erscheinung die brutale Frage nach der Notwendigkeit

zu stellen hat.«72

Die Metapher des elektrischen Schaltkreises erlaubt es, eine zeitgeschichtliche Si-

tuation des scheinbaren Chaos, von scheinbarer weltpolitischer Unordnung und

des Umbruchs zu ordnen und einen Sinn hinter allem zu sehen. Dieser Zugriff

auf die Realität ist für Helmut Lethen typisch avantgardistisch. Jünger delegiti-

miert jegliche bisher geltende Einordnung unserer Welt, das Verständnis des Indi-

viduums und der zweckrationalen Bindungen über den Markt oder das christliche

Verständnis dieser Welt und der Jenseitigen und deutet auf einen wirklichen hin-

ter allem stehenden elektrischen Anschluss an ein gestaltmäßiges Kraftwerk der

Moderne, das zu einer zwangsläufigen Totalen Mobilmachung aller Lebensberei-

che führt. Max Weber schreibt in seiner weltbekannten Schrift Die protestantische

Ethik und der Geist des Kapitalismus von 1904 vom Puritaner Richard Baxter und des-

sen Prädestinationslehre, dass dessen Askese unter anderem in einem äußerlichen

Streben nach weltlichen Gütern bestehen sollte. Der gute Puritaner sollte auch ein

Berufsmensch sein, der im Diesseits hart arbeitet. Weber sieht nun einen Zusam-

menhang zwischen der puritanischen Askese und der Entwicklung des Geistes des

Kapitalismus. An einer entscheidenden Stelle schreibt nun Weber:

»Der Puritaner wollte Berufsmensch sein, wir müssen es sein. Denn indem die

Askese aus den Mönchszellen heraus in das Berufsleben übertragen wurde und

die innerweltliche Sittlichkeit zu beherrschen begann, half sie an ihrem Teile mit

daran, jenenmächtigen Kosmos dermodernen, an die technischen und ökonomi-

schen Voraussetzungenmechanischmaschineller Produktion gebundenen,Wirt-

schaftsordnung zu erbauen, der heute den Lebensstil aller einzelnen, die in dies

Triebwerk hineingeboren werden – nicht nur der direkt ökonomisch Erwerbstäti-

gen –, mit überwältigendemZwang bestimmt und vielleicht bestimmenwird, bis

der letzte Zentner fossilen Brennstoffs verglüht ist. Nur wie ein ›dünner Mantel,

denman jederzeit abwerfen könnte‹, sollte nach Baxters Ansicht die Sorge umdie

äußeren Güter um die Schultern seiner Heiligen liegen. Aber aus demMantel ließ

das Verhängnis ein stahlhartes Gehäuse werden.«73

Webers Ziel war es, die Idee der modernen Rationalität historisch-diskursiv darzu-

stellen und aufzuarbeiten. Sie entstammt der puritanischen Askese, hat sich jedoch

72 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 210.

73 Weber,Max: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: Ders.: Gesammelte

Aufsätze zur Religionssoziologie I, Tübingen: Mohr Siebeck 1988, S. 203.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 127

historisch aus diesem Zusammenhang in unserer Kultur universalisiert. Der ent-

scheidende Aspekt nun für dieses Kapitel ist, dassWeber als Paradigma der techni-

schen Rationalität imBild derDampfmaschine verbleibt. Bei seinen sicherlich auch

Jünger bekannten Ausführungen über den Kapitalismus bleibt er im Assoziations-

geflecht der Dampfmaschine und dem mechanisch-maschinellen Zusammenhang

des räumlich klar verortbaren Fabrikgeschehens. Für Weber ist die Keimzelle der

kapitalistischen Produktion in seinem Bild des stahlharten Gehäuses und auch des

Triebwerks klar verortbar: Maschine und Fabrik. Weber beschreibt die Seite, die für

Jünger den Rang des aktiven Arbeitertypus ausmacht. Der Mensch und sein Leben

sind daher definiert, dass sie alle, wenn sie in unseren Zeiten überleben wollen,

in einem mehr oder minder unmittelbaren Zusammenhang zu diesen verortbaren

Triebwerken und Fabriken stehen müssen.

Dadurch, dass sie als Berufsmenschen Fabrikarbeiter sind, dass sie Kinder aus-

bilden, Fabrikarbeiter zu werden, oder dass sie in anderer Art und Weise an der

Reproduktion und Administration der Fabrikarbeiter beteiligt sind. Zumindest in

dieser Metapher ist Weber nicht weit weg vom historischen Materialismus von En-

gels und Marx. Jüngers Verdienst ist es nun, den passiven Prozess der statistischen,

ästhetischen, sportlichen Vereinnahmung und Vorbereitung des Menschen für die

totale Vereinnahmung zu erkennen. Jünger kritisiert hiermit die Eindimensionali-

tät des herrschenden Begriffs der Arbeit in Soziologie und Politik, in der sich eine

verortete,mechanistische Vorstellung der kapitalistischenModerne zeigt, die nicht

mehr alle Phänomene, die ablaufen, erklären kann. Der gesamte Konzentrations-

und Dynamisierungsprozess ist auf alle Lebensbereiche ausgedehnt – dies müsse

man nach Betrachtung nicht zuletzt der Tendenz im Bereich des Verkehrs, der Me-

dien, der Kunst und des Sports verstehen. Überall wird das Individuum seit über

einem Jahrhundert im Rahmen einer großen (Selbst-)Disziplin in eine Symbiose

mit dem physischen Rekord und der Symbiose zwischen Organischem und Techni-

schem getrieben. Und ebendiese Tendenz fasst Jünger im letzten Teil des Arbeiters

mit der Änderung der Zentralmetapher hin zum elektrischen Stromkreis! Jüngers

Punkt ist, dass es zunehmend keine zentralistische Quelle dieser kapitalistischen

Logik im puritanischen Denken oder im historischen Materialismus (bzw. in den

Produktionsmitteln) gibt, sondern dass Menschen eher systematisch und ubiqui-

tär den Zwängen zur Totalen Mobilmachung ausgeliefert sind. So, wie man sich in

einer Stadt aus dem Stromnetz nicht ohne Weiteres ausklinken könne, so könne

man auch der Totalen Mobilmachung der Gestalt des Arbeiters nicht mehr entge-

hen. Und diesem Stromkreis sind auch die Kunst und die Ästhetik unserer Zeit

zunehmend inbegriffen. Doch Jünger verweilt nicht im Negativen, sondern sieht

hier auch Ansatzpunkte für neue politische und gesellschaftliche Subjektivitäten.

Die Parallele zu Michel Foucault kann nicht übersehen werden. Beide knüpfen

an der Weber’schen Geschichte der Rationalisierung als diskursiver Ausdehnung

asketischer Praktiken auf das Leben sowie die Historisierung der Vernunft unse-

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

rer Zeit an. Doch beiden geht es darüber hinaus um die Sichtbarmachung der über

die Fabrik hinausgehende und über den Kapitalismus hinausreichende kapillare,

ubiquitäre, strategische Vereinnahmung des Lebens in die Macht der Moderne.

Beide legen eine Lesart der Vernunft in derModerne vor, welche die asketischeMo-

bilisierung viel feinmaschiger analysiert und somit fruchtbare Zusammenhänge

offenlegt. Offensichtlich verfolgen Foucault und Jünger unterschiedliche Ziele. Je-

doch ist bezeichnend, dass sie hier eine ähnliche biopolitische Lesart der Moderne

vorlegen.Und beide distanzieren sich von historisch-materialistischen, hermeneu-

tischen und strukturalistischen Antworten auf die Frage nach der Ursache dieser

zunehmenden Beschlagnahme. Für beide handelt es sich um strategische Entwick-

lungen ohne Subjekt. Jünger greift nun im Unterschied zu Foucault zur neoplato-

nisch-metaphysischen Gestaltphilosophie. Foucault hingegen versucht, die Sub-

jektphilosophie durch Diskurs und Dispositiv zu tilgen bzw., indem er Macht stra-

tegisch als Ergebnis von Zusammenstößen der Willen auf lokaler Ebene und ihren

Aufgriff durch politische Machttechnologien konzeptualisiert.

3.2.4 Lebensmacht und Kulturkritik

Wie eingangs erwähnt, erscheint der Begriff der Lebensmacht in Jüngers Kapi-

tel zur Kulturkritik. Auch in diesem Bereich spürt Ernst Jünger der zunehmenden

Inbeschlagnahme des Lebens in den Stromkreis der Moderne nach. In der ästhe-

tischen Gestaltung unserer Zeit vollziehe sie sich. In der Neuen Sachlichkeit, im

Expressionismus, in den vorwärts gerichteten Kunstrichtungen könne man dieses

Paradigma der spartanischen, asketischen, bolschewistischen neuen zwingenden

Sachlichkeit verspüren. Hinter dem bürgerlichen Ideal, so behauptet Jünger, ha-

be von Beginn an die zunehmende Macht über das Leben als Strategie der Gestalt

gestanden. Und ebenjene zunehmende Macht über das Leben tritt in eine neue,

tiefergehende Phase ein, wobei sie das bürgerliche Ideal überwindet. In der Kunst

seiner Zeit könne man die Ablösung des bürgerlichen Ideals und das Aufkommen

einer arbeitsteiligen, totalen Mobilisierung aller Energien und Kräfte durch die

»Organische Konstruktion« bestens beobachten.74 Jünger blickt auf die Geschichte

der zunehmenden Macht über das Leben, umWeber zu ergänzen. Er zieht hierbei

das Feld der Kunst, welches bei Weber unterbelichtet blieb, heran, um seine These

über die ubiquitäre Macht über das Leben zu bestärken. In der Kunst bedeutete

der Übergang vom Absolutismus zum bürgerlichen Zeitalter 1789 für Jünger das

Abtreten der absolutistischen Person und der Übergang zum Individuum. Jetzt, zu

Beginn des 20. Jahrhunderts sei man auch in der Kunst, wie auch in anderen Le-

bensbereichen, Zeuge eines zunehmenden Todes des Individuums. Mit dem Tod

des Individuums flackere ein letztes Mal in der Geschichte die christliche Seele auf,

74 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 210f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 129

schließlich würde mit dem sich auch in der Kunst bahnbrechenden Typus die Sä-

kularisierung, die in der Renaissance begann, geistesgeschichtlich und materiell

vollendet. Das Persönliche des Porträts, das Individuelle des großen Schauspiels

verfällt und es zeige sich, dass die Unendlichkeit des Individuums von Anfang an

eine Schimäre war. Das Individuum geht unter im neuen Kraftfeld, das sich im don-

nernden Sturmgeheul des schäumenden Futurismus auch in der Kunst zeigt oder

auch in der niederschmetternden Destruktion der bürgerlichen Ideale im August-

fieber kurz vor dem Ersten Weltkrieg, als sich die angestaute romantische Sehn-

sucht nach der Flucht aus dem stahlharten Gehäuse mit den avantgardistischen Tö-

nen der Expressionisten und vieler Weiterer vermischte. Als plötzlich das moder-

ne Bestreben nach Emanzipation sich mit dem vormodernen Ritterlich-Deutschen

(etwa das Reüssieren auf den Deutschen Orden) paart und in einem aus liberal-bür-

gerlicher Sicht völlig unlogischen (weil die finanzielle und wirtschaftliche Situa-

tion Deutschlands gefährdende) Fiebern nach einem Großen Krieg, der die alte

modernde wilhelminische Ordnung hinwegfegt. Georg Trakl, der österreichische

Expressionist und einer derjenigen, die diesen Krieg am fiebrigsten herbeigesehnt

haben und sich sofort als Freiwilliger für den Sanitätsdienst meldet, verlässt nach

den ersten Schlachten und dem unendlichen Grauen, das er im ukrainischen Gro-

dek gesehen hat, seine Lust auf diesen Krieg. In seinem letzten Gedicht namens

Grodek vor seinem mutmaßlichen Suizid schreibt er im Stile des Oxymorons vom

bürgerlichen Erleuchtungs- und Aufklärungsmotiv der Sonne, dass sie in Grodek

über den romantisch-traumhaften »herbstlichen Wäldern« nur noch »düstrer hin-

rollt« über den Fleischknäueln, die nun vor ihm zur Behandlung ohne Narkoti-

ka liegen und deren »zerbrochenen Münder« außer animalischer »wilde[r] Klage«

nichts mehr herausbekommen. Statt dem großen heroischen Übermenschen findet

Trakl in diesem grauenvollen Schauspiel lediglich einen »zürnende[n] Gott«, der al-

les in »schwarze Verwesung« taucht.75 Trakl nimmt sich wohl mit einer Überdosis

Kokain kurz darauf das Leben. Viele Dichter und Künstler sind im ErstenWeltkrieg

unter den frenetischen Freiwilligen der ersten Stunde und überleben dies ebenso

wenig. Das zeitgenössische Klima, in das Jünger nun hineinschreibt, ist eines der

großen Verwirrung. Der heroische Befreiungsschlag aus dem Triebwerk der Mo-

derne und dem stahlharten Gehäuse durch die »einzige Hygiene dieser Welt«76, des

Vaters aller Dinge, des Krieges, entwickelte sich nach der ersten Bewegungskriegs-

phase 1914 zu einer industrialisierten Knochenmühle, in der sich die negative Sicht

auf die technologische Revolution, in der der Mensch gefressen wird, in tausend-

facher Potenz auch noch bestätigte. Viele wollten der zweckrationalen Einbindung

75 Vgl. Trakl, Georg: Grodek, zitiert nach Bibliotheca Augustana, online: https://www.hs-augsb

urg.de/ harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13.

76 Marinetti, Filippo Tommaso: Manifest des Futurismus, 1909, zitiert nach folgender Überset-

zung: www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm


130 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ihres Lebens entfliehen und fanden sich in der totalen und grausamsten Form ei-

ner solchen Einbindung des gesamten Lebens wieder. Ja, der Krieg war eine Art der

Nullstellung und ein Großreinemachen, wie erhofft und erwartet. Viele trieb diese

totale Nullstellung jedoch wie Trakl in die Verzweiflung. Jünger hingegen bleibt bei

einer mehr oder minder ungebrochenen Aufbruchseuphorie der Vorkriegszeit und

sieht in den totalen Zuständen des Krieges nichts Widersprüchliches. Der Krieg

und mit ihm einhergehende und ihn herbeirufende Strömungen des Denkens sind

Ausdruck einer neuen heldenhaften Ästhetik, die mit der heroischen Arbeit zu-

sammenhängen, der Jünger optimistisch und nicht pessimistisch entgegentritt.

Trakl nahm sich das Leben und viele Expressionisten mussten ihre Euphorie ge-

genüber dem Krieg nachher relativieren – die meisten wendeten sich gar zu Pazi-

fisten. Doch Jünger ist weit von einer solchen Einsicht entfernt. Er sieht in dieser

Totalen Mobilmachung, in der die naiv-träumerischen Heroen des Expressionis-

mus sich wiederfanden, den Abdruck des Maßstabs einer neuen Gestalt. Und der

expressionistisch-futuristisch bzw. neusachliche Kunstgedanke, der eine Zäsurmit

den bürgerlichen Idealen und dem Individuumbricht, ist ebenfalls Ausdruck dieser

Gestalt gewesen.Was Trakl in Jüngers Augen scheinbar nicht aushalten konnte, ist

eine irreversible Verschmelzung des Menschen mit den mechanischen Sachzwän-

gen mit all ihren Implikationen. Jünger sieht hierin eine neue Stufe der Bemächti-

gung der Menschen, welche zur Ununterscheidbarkeit zwischen Natürlichem und

Technischem, zwischen Leben und Struktur, zwischen dem Körper und der Macht

führt. Aus dieser Perspektive erscheint Jünger der Weltkrieg nicht als Zäsur der

produktiven Seite der Rationalität der Moderne, sondern als Vorbotin einer tief-

gehenden-mobilisierenden Rationalität, welche in der Moderne angelegt ist. Dem

neuen Imperativ der Gestalt könne sich der Einzelne nicht entgegenstellen. Die

totale Einbeziehung des Körpers in die große Machtmaschine, in den elektrischen

Stromkreis der Moderne, bezeichnet Jünger als »Organische Konstruktion«. Und

jede Kunst auf Höhe ihrer Zeit, wie etwa in der Landschaftsgestaltung, der Archi-

tektur, in den planwirtschaftlichen Umgestaltungen der Stadtlandschaften, in den

auf Luftbildern mechanisch-geometrisch und gleichzeitig organisch erscheinen-

den Verkehrsadern, wird sich nach ihr ausrichten müssen. Die Grenzen zwischen

Kunst, Produktion und dem organischen Leben verschwimmen zunehmend. Und

imSinne einer zunehmenden Totalisierung der Verhältnisse gilt es, eineHerrschaft

zu etablieren, die diese Kunst ganz bewusst in den Dienst der »Organischen Kon-

struktion« stellt. Jünger sieht seinen Arbeiter ja auch als Beitrag zur Etablierung

einer neuen Herrschaft, die Garant für die »Organische Konstruktion« nach Vor-

bild des Garanten einer zentralen Infrastruktur ist,wie es etwa das Stromnetz ist.77

Und diese Herrschaft müsse eine Herrschaft im Sinne der hinter allem stehenden

Lebensmacht sein:

77 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft undGestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 213-222.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 131

»In diesem Zusammenhange deutet sich bereits die natürliche Aufgabe an, die

eine Kunst zu bewältigen hat, welche die Gestalt des Arbeiters repräsentiert. Sie

liegt in der Gestaltung eines wohlbegrenzten Raumes, nämlich der Erde, im Sinne

derselben Lebensmacht [Hervorhebung N.A.], die zu seiner Beherrschung berufen

ist. […] Die Aufgabe der TotalenMobilmachung ist die Verwandlung des Lebens in

Energie, wie sie sich in Wirtschaft, Technik und Verkehr im Schwirren der Räder

oder auf dem Schlachtfelde als Feuer und Bewegung offenbart. Sie [auf Ebene des

Typus im Gegensatz zur Kunst, Anm. N. A.] bezieht sich also auf die Potenz des

Lebens, während die Gestaltung das Sein zum Ausdruck bringt und sich damit

nicht einer Bewegungs-, sondern einer Formensprache zu bedienen hat.«78

Dies ist eine ziemlich aufschlussreiche Stelle in Jüngers Der Arbeiter. Jünger um-

schreibt hier nämlich ein bestimmtes Phänomen mit Lebensmacht. Dies tut er in

seinem Buch nur an dieser einen Stelle. Die Erde und die Natur im Ganzen sind

dazu berufen, beherrscht zu werden von einer Macht. An anderer Stelle beschreibt

er diese Macht als die der Gestalt des Arbeiters. Heidegger bezeichnet sie als Meis-

terung des Erdkreises durch die Arbeit.79 Hier an dieser Stelle schreibt Jünger ex-

plizit von einer Lebensmacht, welche die Kunst in der Gestaltung unserer Welt re-

präsentieren müsse. Kunst ohne Herrschaft könne es nicht geben, sondern sie re-

präsentiere zu jedem Zeitpunkt ein historisches Sein. Und dieses historische Sein

ist in der Moderne eine komplexe Verschachtelung von Organischem und Techni-

schem im Sinne einer Lebensmacht oder wie er zwei Seiten weiter schreibt, einer

»Lebensgewalt«.80 Die Macht, welche Jünger im ersten Teil des Buches relativ auf-

wendig metaphysisch herleitet, erscheint hier als eine Macht, die aus dem Leben

selbst dringt. Die Totale Mobilmachung im Sinne der Hilfskonstruktion der Ge-

stalt des Arbeiters, die Jünger herbeischreibt, hat ihren Sitz im Leben selbst, in ei-

ner vis vitalis im Sinne der Lebensphilosophen. Der Vernunft des Bürgertums von

1789 und des Rationalismus generell stellt Jünger hier die Wirkmächtigkeit, das

Drängen und die Totalisierungstendenz des Lebens gegenüber. Oder mit Michel

Foucaults Konzept der Biopolitik verglichen, wenn man ihn wie Maria Muhle liest,

geht es auch bei Jünger um den in das Leben selbst integrierten selbstüberschrei-

tenden vital-normativen Aspekt des Lebens als biologischer Tatsache.81 Doch auf

die vis vitalis ist dies nicht beschränkt. Denn Jünger sieht eine außerhalb des Le-

bens sich formierende Macht über das Leben, welche sich am ehesten als Gestalt

78 Ebd., S. 222.

79 Vgl. hierzu Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnun-

gen, Band 90: Zu Ernst. Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 48.

80 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 224.

81 Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und

Canguilhem, München: Wilhelm Fink 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

verstehen lässt. Es handelt sich um eine strategische, historische Entwicklung,wel-

che durch Industrialisierung und Rationalität der Moderne hindurch gewirkt hat

und nun in Richtung ihrer Vollendung schreitet. Jünger geht es passend hierzu

darum, die Kunst wieder aus dem Griff der »Scheinherrschaft« des Rationalismus

zu entziehen und vielmehr dieser Lebensmacht zu unterwerfen. Im Gegensatz zu

antiken Hochkulturen, welche beträchtliche Wunderwerke produziert haben, be-

fändenwir uns in einer Übergangs- undWerkstättenlandschaft.Das bedeutet, dass

die Gebäude, welche jetzt gebaut werden, schon bald wieder abgerissen oder dem

Verfall preisgegeben werden, da sie keine »Organische Konstruktion« darstellen –

also nicht mit der Gestalt im Einklang stehen würden. Doch das einzig Positive

an der raschen technischen Revolution mit ihrem Hang zur Tabula rasa mit ihrer

Planierung und Urbarmachung sowie Abholzung ganzer Landstriche liegt daran,

dass sie die Zerstörung der alten Kulturlandschaften bedeutet, was der Auftakt

der Arbeiterlandschaft sein müsse. Umweltkatastrophen, die mit der industriellen

Landschafts- und Stadtentwicklung einhergehen, sind für Jünger deutliche Belege

dafür, dass die liberal-private Gouvernementalität nicht in der Lage ist, die rie-

senhaften Mobilisierungsprozesse zu regeln, die in Gang geraten sind. Eingriffe in

die private Sphäre des Unternehmers bzw. auch des einzelnen Individuums seien

daher der völlig richtige Weg gewesen. Aus der Sachlogik der zunehmenden Mobi-

lisierung der Lebensenergien im elektrischen Stromkreis, welche selbst sich jedoch

aus der vital-normativen Logik ableitet, sei eine zunehmende Beschlagnahme und

teilweise Negierung des Individuums schon im liberalen Zeitalter selbst festzustel-

len:

»Tatsächlich erleben wir, scheinbar durch rein zwangsläufige Verkettungen, eine

sich ständig verschärfende Beschlagnahme des Individuums und seiner gesell-

schaftlichen Formen durch den Staat. […] Dieser Fortschritt der Indienststellung

großer selbstständiger Gebiete ist übrigens um so wunderbarer, als er sich aus

einer reinen Logik der Dinge vollzieht – wie es in Staaten, in denen noch eine

verhältnismäßig intakte liberale Führerschicht am Ruder ist, besonders deutlich

wird. Eine ähnliche Logik derDinge bringt esmit sich, daßKriege ausbrechen kön-

nen in einem Zustande, in dem alleWelt pazifistisch ist. Dies sind Beispiele für ei-

ne Revolution sans phrase, deren substantieller Zugriff auch durch ein Netzwerk

von individuellen Kautelen nicht an Zielsicherheit verliert.«82

Der Liberalismus habe keine eigene Staatstheorie oder politische Ausrichtung, son-

dern sei nur eine Kritik an jeglicher Form von Regierung. Das schrieb – wie oben

ausgeführt – Carl Schmitt. Das schrieb in Anlehnung an Schmitt auch Foucault.

Erst in Verbindungmit Demokratie, Ständestaat,Monarchie,Wirtschaftsradikalis-

mus oder Ähnlichem hat der Liberalismus diese Leerstelle in der politischen Praxis

82 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 226f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 133

gefüllt. Denn auch Liberale müssen regieren. Doch was nun Jünger in diesem Zi-

tat ausführt ist, dass selbst der Liberalismus in seiner staatlichen Umsetzung sich

in entscheidenden Punkten der rein sachlichen Logik der Totalen Mobilmachung

unterworfen habe. Die entscheidende Aufgabe des obersten Bauherrn ging – trotz

rhetorischem Hochhalten der Privatsphäre – auch in den liberalen Staaten auf die

Staatsbürokratie über. Denn neue Technologie, wie etwa die Elektrizität, oder der

Schnellstraßenbau benötigen im Gegensatz zur Dampfmaschine Infrastrukturga-

ranten – eine Rolle, die eben der Staat übernehmen müsse – auch bei Liberalen.83

Aus diesen Tendenzen der totalen Raumgestaltung und dem damit in libera-

len Staaten einhergehenden Chaos aufgrund mangelnder Herrschaft geht folgen-

de Überzeugung einher: Die entscheidende Aufgabe der Gestaltung des Arbeiters

sei im Bereich der Ästhetik die der Raumgestaltung und hierbei gehe es um kei-

ne am Individuum bemessene, sondern eine am Typus ausgerichtete Raumgestal-

tung. In ihrem letzten Ausbaustadium, also von ihrem sachlichen Anspruch her,

handelt es sich zwar jetzt noch um nationalstaatlich zu organisierende »Urbarma-

chungen«, doch die Elektrifizierung, die Beschleunigung der Verkehrsströme usw.

zielen auf eine planetarische Grenzenlosigkeit hin. Die »Organische Konstruktion«

entlang der vital-normativen Mobilisierung der Lebensmacht ist keine, die Staats-

grenzen kennt, sondern eine planetarische. Der Ästhetik der neuenMenschenrasse

geht es um eine »Raumbeherrschung von Pol zu Pol«.84 Die national-liberalen und

auf multinationalen Trusten basierenden, teils anarchistischen Zeiten des Kapita-

lismus sind für Jünger lediglich Auftakt für eine ästhetische Raumbeherrschung

durch die Gestalt des Arbeiters in der letzten Phase der Weltrevolution. Am En-

de einer solchen gestalterischen Entwicklung steht für Jünger ein Weltstaat, ein

Imperium. Genau wie auch in der Natur, so soll auch in der Gestaltung dieser

Welt das Typische gegenüber dem Individuellen höheren Rang haben, da es auf

Dauer überlegen sei. Innere Strukturen von Kristallen, Bienenwaben und selbst

menschliche Züge würden einen klaren Aufbauplan haben und deren Träger und

Benutzer seien vor allem aufgrund dieses typischen Aufbaus, der einem Plan folgt,

so erfolgreich. Hier schneidet Jünger an, dass die Darwin’sche Lehre der Perfekti-

on der Arten durch die Rolle des Zufalls, der Abirrungen und der Schwankungen

diskursiv vor allem deshalb so erfolgreich sei, weil sie mit der Freiheitsvorstel-

lung des liberalen Denkens korreliere. Denn im Zentrum beider Diskurse stehe

das schöpferische Individuum, von dem aus im Kleinen das Große, das Neue, das

Dynamisch-Zukunftsgerichtete ausginge. Dieses Denken im Biologischen dahin-

gehend ist analog mit der Konkurrenzlehre in der Ökonomie und dem Fortschritt

der Geschichte und eben mit der Vorstellung einer Souveränität von Individuen.

83 Vgl. ebd., S. 227ff.

84 Ebd., S. 229.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Diese drei Diskurse sind Teil einer Grundkonfiguration des liberalen Wissens. Mi-

chel Foucault bewertet zwar im Gegensatz zu Jünger nicht normativ dieses Wissen

bzw. diese Wissenschaften, aber er zeigt denselben Zusammenhang auf. Das Auf-

tauchen des Menschen und des souveränen Individuums ist für Foucault Ausdruck

einer grundsätzlichen Konfiguration desWissens- und Denkhorizontes, einer Ver-

quickung derWörter und der Dinge, die überhaupt erst das Denken einer eigenge-

setzlichen Geschichte der Spezies, einer Geschichte des menschlichen Wirtschaf-

tens und einer eigengesetzlichen Sprache ermöglicht.85 Jünger stellt darauf ab,

dass ein solches Verständnis der Natur, welches Foucault drei Jahrzehnte später

genauer analysieren wird, eng mit einem vergangenen Zeitalter verbunden und

daher nicht aufrecht zu erhalten sei. Vielmehr müsse sich die Gestaltung an einen

Diskurs der Vollkommenheit der Natur, an die perfekten kristallinen Strukturen,

an die Bienenwaben, an den goldenen Schnitt in den menschlichen Proportionen

halten. Etwas verzweifelt scheint dieser Anspruch, doch Jünger drängt darauf, Or-

ganisches und Mechanisches im Rahmen einer ›Organischen Konstruktion‹ mit

dem Abbild und dem Ziel der Vollkommenheit zu verknüpfen. Die vollkommene

Gestaltung müsse sich nach der totalitären Vorgabe der Gestalt des Arbeiters rich-

ten. Nachdem er Beispiele des Vollkommenen im Typischen in der Naturlandschaft

aufführt, bringt Jünger auch Beispiele für solche Ansätze in der Kulturlandschaft

des Menschen. Er deutet auf die zunehmend typische Gestaltung auch in der Kul-

turlandschaft hin und parallelisiert diese, wie schon in den Kapiteln zuvor, mit der

Entwicklung des Typus, der das Individuum verdrängt und der sich nun auch im

Baustil seiner Zeit verwirklicht. Dahinter stehe keine »Idee« im Sinne der binären

Weltvorstellung, die der Materie gegenüberstehe, sondern es handele sich wie in

der Natur für Jünger um Gegenstände und Lebewesen, die mit ihrer Erscheinung,

ihren Eigenschaften, ihren ureigenen Mitteln, Zwecken und Instrumenten auf die

Welt gekommen sind. Die Gestalt des Arbeiters kommt nicht als »Idee« auf die Welt, son-

dern als reelle Materie vermittels der sie repräsentierenden Typen, deren Beeinflussung der

Landschaft, der technischen Mittel und der Art des Krieges, die mit ihm einhergeht. Jünger

wendet sich gegen den dialektischen Dualismus der Moderne, welcher letztlich im

»Nihilismus« des ewigen Selbstgespräches enden würde.86 Begriff und Wirklich-

keit, Typus und typische Bildung, typische Kunst, typische Raumgestaltung von

Pol bis Pol stehen in keinem abstrakt-kausalen Zusammenhang, sondern in einem

totalen. Beide Seiten sind vermittelt über äußerliche Strategien, aber auch durch

das Leben. Sie führen zum Drang zur Dynamisierung aller Energien, Jüngers oben

ausgeführtemKonzept der TotalenMobilmachung oderMartinHeideggers »Macht

85 Vgl. ebd., S. 230-234. V gl. hierzu Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie

der Humanwissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

86 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 240ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 135

zur Meisterung des Erdkreises«.87 Hier, nach der tiefergehenden Auseinanderset-

zung mit Jüngers Begriff der Ästhetik, seinen Parallelen zwischen Typus, Technik,

Krieg und der Raumgestaltung – also dem zweiten Teil seines BuchesDer Arbeiter –

wird eines klar: Wennman sich an Heideggers Notizen hält und den ersten Teil der

Jünger’schen Metaphysik außen vor lässt, so bleibt bei Betrachtung der Phänome-

ne, wie sich nun die angebliche Arbeitergestalt phänomenologisch äußert, also in

Typik, Technik und der Ästhetik, die biopolitisch-genealogische Analyse des Pro-

jekts der Moderne. Jüngers zweiten Teil des Buches Der Arbeiter kann man folglich

als biopolitisches Paradigma der Moderne lesen. Nicht aus dem Metaphysischen,

sondern aus dem Elementaren, was er in Der Kampf als inneres Erlebnis gleichsetzt

mit dem Lebendigen, also aus der vis vitalis, dem inneren Drang des Lebens, ent-

spinnt sich seit einigen Jahrhunderten ein Drang zur zunehmenden Totalen Mo-

bilmachung. Der Begriff der Gestalt ist hierbei der Versuch, technische Mittel und

menschlichen Willen auseinanderzudividieren und die zeitdiagnostische Tendenz

zu betonen, dass Arbeit

»die vollkommene Realisierung eines Ziels mit Hilfe technischer Mittel ohne jed-

wede ideologische Vorgabe oder ideologiekritische Einrede von außen [bedeutet

…]. Arbeit als Inkarnation eines ebenso ›geschliffenen‹ wie ›präzisen‹ Typus zer-

schmilzt vielmehr bei Jünger jedwede vorgegebene ideologische Ordnung. Bol-

schewismus, Faschismus, die ›zionistische Besetzung Palästinas‹ oder die anti-ko-

lonialen ›Bewegungen farbiger Völker‹ bilden daher keine ideologisch-politisch

autonomen Bezugsgrößen, sondern sind im Argumentationshorizont des Arbei-

ters lediglich als unterschiedliche Annäherungsgrade an die Reinheit eines ins

Planetarische ausgreifenden ›Arbeiter‹-Typus von Bedeutung.«88

Doch im Letzten erscheint dieser Drang zu einer Perfektion der Mittel durch eine

Ununterscheidbarkeit zum menschlichen Leben, dem Drang zur »Zweck/Mittel-

Symbiose«89 in allen Bereichen des Lebens selbst aus dem Leben heraus zu stam-

men. Die Form, nach der sich die biopolitische Gestaltung des Planeten ausbreitet,

ist, wie oben ausgeführt, nicht mehr als Ziel individueller, ideologischer oder po-

litischer Anstrengungen bzw. als Ergebnis von Wollen und Können aufzugreifen,

sondern als selbstverständliche Prägung einer Welt nach einem Stempel. Nichts,

weder der Lauf der Entwicklung der Spezies noch die Dynamik derWirtschaft oder

87 Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:

Zu Ernst Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 48.

88 Segeberg, Harro: Technikverwachsen, Zur »organischen Konstruktion« des »Arbeiters« bei

Ernst Jünger, in: Eggert, Hartmut/Schütz, Erhard/Sprengel, Peter (Hg.): Faszination des Or-

ganischen. Konjunkturen einer Kategorie der Moderne, München: Iudicum 1995, S. 223f.

89 Ebd., S. 224.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die Entwicklung der Totalen Mobilmachung ist eine unendliche Dynamik, die ei-

nem individuellen Willen unterliegt, sondern steht im Dienst einer Finalität, die

in einer Gestaltung der Welt im Sinne der Symbiose zwischen Zweck und Mittel

besteht – kurzum in der ›Organischen Konstruktion‹, in der Leben und Technik

ununterscheidbar werden. Der derzeitige Fortschritt ist somit eben nicht unend-

lich, sondern es gibt eine Finalität, die nicht eine utopisch-rationalistische Finalität

à la Engels und Marx, sondern eine gestaltmäßige, objektive Finalität ist. Diese Fi-

nalität der Gestalt wird Jünger 1959 in seinem Essay An der Zeitmauermit der vitalen

Kraft des Lebens im Urgrund der Erdgeschichte »aufheben«. Hier wird Jünger ver-

suchen, den ersten Teil des Arbeiters, den er dort noch schwammig als »metaphy-

sische« Begründung der Gestalt darstellt, geschichtsphilosophisch zu unterfüttern

(siehe Kapitel 2.3).90

Der »Arbeitsstaat«, der sich der Gestalt gemäß ausformt, hat nicht mehr die

nihilistische Unendlichkeit, nicht mehr den Wahn des ständigen Beschleunigens

und der totalen Vernichtungskriege, sondern geht einer ›Organischen Konstrukti-

on‹ der Welt entgegen, die durch Vorhandensein von Gebieten gleicher Stärke und

Ansprüche eine innere Begrenzung trägt. Es geht um die Vollendung in der Re-

präsentation der Gestalt, nicht um einen totalen Sieg der einen Nation über die

andere. Jünger verabschiedet sich daher auch vom Nationalismus als endgültiger

Lösung.91

»Der Arbeitsstaat wird durch das Vorhandensein gleichartiger Gebilde in seinen

Ansprüchen begrenzt. Die Bedrohung seiner Existenz und die Anstrengung, die er

dieser Bedrohung entgegenzustellen hat, sind bedeutender als im nationalstaat-

lichen System. Dies hängt damit zusammen, daß die, [sic!] Gestalt des Arbeiters,

die sich im Arbeitsstaate anzudeuten beginnt, planetarische Bedeutung besitzt

und daß sich die imperiale Wendung gleichzeitig an vielen Stellen der Welt voll-

zieht. Dieser Zustand zeichnet sich dadurch aus, daß die Herrschaft der Gestalt

noch nicht verwirklicht, während sie als Ziel bereits sichtbar ist.«92

3.2.5 Zwischenfazit: Jüngers radikale Selbstbehauptung

im biopolitischen Zeitalter

Der Begriff der Lebensmacht taucht in JüngersDerArbeiter nur ein einzigesMal auf.

Trotzdem ist dieses Konzept zentral für das Verständnis von Jüngers Denken.Kapi-

tel 3.2.1 hat aufgezeigt, wie Jünger sowohl in Die totale Mobilmachung als auch in Der

Arbeiter wiederholt von dem Überhandnehmen der Ziffer über das Leben spricht.

Hinter der Verzifferung des Individuums steht eine übergeordnete Tendenz des

90 Vgl. Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 405-661.

91 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 242ff.

92 Ebd., S. 246.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 137

Überhandnehmens bestimmter gestaltmäßiger Kräfte über das Leben. Nicht nur

symbolisch und ästhetisch, sondern auch sehr real und existenziell wird der Ein-

zelne im 20. Jahrhundert gemessen, vermessen, gezählt und dressiert – im sportli-

chenWettbewerb, in statistischen Datenreihen, durch wirtschaftliche Kennzahlen.

Die Logik des Rekords – im doppelten Wortsinne, im Sinne des Aufzeichnens und

der Anreizung zu Höchstleistungen – zwängt sich dem Einzelnen als unentrinn-

barer Sachzwang auf. Jünger analysiert einen ungeheuren Prozess der Anreizung

zur Steigerung der potenziellen Energie des Lebens, die sich eben nicht nur auf

die Fabrik und den kapitalistischen Produktionsprozess bezieht. Im Gegensatz zu

(post-)marxistischenTheorien ist es Jünger wichtig, dass es sich hier nicht um eine

Ausweitung ökonomischen Denkens auf Bereiche der Freizeit, Familie und Kultur

geht, sondern Jüngers These ist vielmehr, dass hinter der Verzifferung des Lebens

dasselbe metaphysische Sein steht, wie jenes, das den Kapitalismus entfesselt ha-

be. Die Unterwerfung des Menschen unter den Befehl eines neuen Sachzwanges

hat in Jüngers Augen eine neue »Rasse« Mensch hervorgebracht. Zum ersten Mal

will Jünger sie im Frontsoldaten des Ersten Weltkriegs erkannt haben. Doch sie

weitet sich aus und folgt dem Stempel der Gestalt des Arbeiters. Es ist ein Typus,

dessen Leben in ein Kraftfeld eingespannt ist, welches durch die Logik der Verzif-

ferung ihn zu Rekorden anhält und in die große Maschinerie des Titans Technik

einspannt. Die Verzifferung steigert die Macht über das Leben.

Kapitel 3.2.2 belegt, dass dieser von Jünger beschriebene Prozesse einer zuneh-

menden Macht über das Leben ambivalent ist und sich im Negativbild der Macht,

Sterben zu machen, zeigt. Während die Totale Mobilmachung in allen Lebensbe-

reichen die Kraft des Lebens zusammenschaltet, anreizt und steigert, negiert sie

das Leben zudem in einer zuvor unbekannten Grausamkeit. Mit den wachsenden

Produktivkräften türmen sich auch die Destruktivkräfte. Jünger bringt Beispie-

le der Umweltverschmutzung und -vernichtung ebenso an wie Wirtschaftskrisen.

Am stärksten zeigen sich die Destruktivkräfte jedoch im Maschinenkrieg. Im dar-

auffolgenden Kapitel 3.2.3 geht die Arbeit auf die Zentralmetapher des elektrischen

Stromnetzes ein. Nicht die materielle, direkte, indirekte oder mittelbare Verknüp-

fung mit dem Fabriksystem, in der die Maschine steht, sondern das zwangsweise

Angeschlossensein an das zentralistisch-staatlich verwaltete Stromnetz steht me-

taphorisch für die Eingebundenheit des Einzelnen in den Willen zur Macht über

den Erdkreis. Im Gegensatz zu Weber und analog zu Foucault legt Jünger eine

feinmaschigere Analyse der Ausweitung der zunehmenden Macht über das Leben

vor. Die Ausweitung asketischer Praktiken und der Anreizung zur Verwertung und

Selbstverwertung arbeitet Jünger schon 1932 sehr innovativ heraus. Im Sinne des

passiven Zugriffs über typische Phänomene, wie etwa die Massenkultur und die

ent-individualisierenden Zugriffe im Straßenverkehr, der Statistik und der Logik

des Rekords im modernen Breitensport, zwingt sich dem Einzelnen eine Art der

Einbindung in die Dynamisierung der Welt ein, welche am ehesten für Jünger mit

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Einbindung in ein Stromnetzwerk zu vergleichen ist: Sie entzieht sich der frei-

en Entscheidung des Einzelnen und setzt ihn in einen totalen Zusammenhang mit

den Netzwerkpartnern. Jüngers Verdienst ist es, nicht nur den aktiven Typus sei-

ner Zeit im Frontsoldaten und dem Lenin’schen Fabrikarbeiter zu sehen, sondern

darüber hinaus den viel weitergehenden passiven Prozess der statistischen, ästheti-

schen, sportlichen Anrufung und Vorbereitung des Menschen für die totale Verein-

nahmung zu erkennen, den Michel Foucault später das Dispositiv nennen wird. Es

gibt kein Zentrum, von dem aus dieser Wille zur Macht zur modernen Meisterung

der Welt und Dynamisierung aller Lebenskräfte ausgeht, sondern er ist ubiquitär

und zeigt sich in verschiedenen Diskursen und genealogischen Zugriffen auf den

Einzelnen. Der Breitensport hat hierbei dieselbe Funktion wie das Vorhandensein

eines Stromnetzwerks. Jünger stellt nur so sehr auf das Stromnetzwerk ab, weil

er basierend auf diesem Paradigma sein hier nicht mehr weiter reflektiertes Herr-

schaftsverständnis aufbaut: Herrschaft muss streng zentralistisch sein, wie auch

das Management eines Stromnetzwerks, aber es kann keine Diktatur eines Belie-

bigen sein oder überhaupt irgendeiner Person, sondern es muss die Herrschaft der

dieser Technik zugrunde liegenden Funktion sein. Und die Funktion ist die weitere

Realisierung der Umsetzung des Willens zur Macht über Erde und Leben. Bei Jün-

gers Vorstellung eines Arbeitsstaates handelt es sich genau genommen gar nicht

um einen konkreten Staat, in demMenschen regieren, sondern um eine Staatsidee,

in der »Arbeit« verstanden als reiner Sachzweck zur effizienten Realisierung von

nicht ideologischen, sondern von gestaltmäßigen Zielen der Moderne möglichst

idealtypisch erreicht werden kann. Segeberg schreibt hierzu:

»Jüngers ›Arbeiter‹-Staat ließe sich also beschreiben als Gefüge wechselseitig ver-

bundener Zweck/Mittel-Gemeinschaften, die jeweils in sich und untereinander

nach demMuster einer organisch-autoritären ›technischen‹ ›Arbeits-Demokratie‹

organisiert und vernetzt sind. Hier regiert der am jeweiligen ›Arbeits‹-Ziel orien-

tierte ›Sachzwang‹ und sonst nichts mehr.«93

Für die Kunst und insbesondere die Raumgestaltung als einem hervorzuheben-

den Feld bedeutet dies, dass im Sinne der Synchronisation eine Herrschaft über

die Kunst geschaffen werden müsse, welche sie unter die Revision des Arbeiter-

Sachzwanges stelle. Kunst müsse den Arbeiter repräsentieren und somit auch in

sich selbst gestaltmäßig die Totale Mobilmachung aller Energien der Erde und des

Lebens ästhetisch Aus- und Nachdruck verleihen. Dies jedoch – und das ist die

entscheidende Volte für die vorliegende Arbeit – ist ein Sachzwang, ein Wille zur

Macht über das Leben, welcher bei genauerer Betrachtung zum Teil aus der vis

93 Segeberg, Harro: Technikverwachsen, Zur »organischen Konstruktion« des »Arbeiters« bei

Ernst Jünger, in: Eggert, Hartmut/Schütz, Erhard/Sprengel, Peter (Hg.): Faszination des Or-

ganischen. Konjunkturen einer Kategorie der Moderne, München: Iudicum 1995, S. 225f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 139

vitalis selbst, aus dem Drang der Normativität des Lebens selbst herrührt. Das be-

deutet bei Jünger Lebensmacht. Aufklärung und Liberalismus haben ein Zeitalter

der Totalen Mobilmachung der Lebenskräfte und des ganzen Erdkreises eingeläu-

tet, welche nun so weit fortgeschritten ist, dass der freiheitliche und private An-

satz des Liberalismus den planetarischen Sachzwängen nicht mehr gewachsen ist.

So leitet Jünger die Notwendigkeit einer neuen planetarischen Herrschaft des Ar-

beitsstaates ab. Und dieser meint, wie schon ausformuliert, eine Herrschaft der

Sachzwänge.

Abschließend lässt sich folglich festhalten, dass nach der eingehenden Betrach-

tung von Jüngers Verständnis der Verzifferung, Lebens- und Todesmacht, Totaler

Mobilmachung und der Zentralmetapher des Stromnetzes im zweiten Teil seines

Buches Der Arbeiter eines klar wird: Wenn man mit Heidegger den widersprüchli-

chen Teil der Metaphysik von Der Arbeiter tilgt, so tritt bei der Betrachtung des ak-

tiven und passiven Arbeitertypus in Typik, Technik und Ästhetik die biopolitisch-

genealogische Analyse des Projekts der Moderne hervor. Jüngers zweiten Teil des

Buches Der Arbeiter kann man als Diagnose des biopolitischen Paradigmas der Mo-

derne lesen. Im Einklang mit dem Elementaren – mit der vis vitalis bzw. der Nor-

mativität des Lebens – entspinnt sich der Drang zur zunehmenden Totalen Mobil-

machung, die jedoch apersonal und strategisch wirkt. Der Begriff der Gestalt ist

hierbei der Versuch, technische Mittel und menschlichen Willen auseinanderzudi-

vidieren und die zeitdiagnostische Tendenz zu betonen, dass Arbeit verstanden als

ideologiefreie, total an Sachzwängen ausgerichtete Kosten-Nutzen-Logik die Welt

regiert. Sie unterwirft sich – im Tarnkleid der verschiedenen Ideologien unserer

Zeit – Leben und Maschine. Aus der biopolitischen Sichtweise sind beide ununter-

scheidbar. Die ›Organische Konstruktion‹ ist das Ziel, auf das alles hinausläuft –

egal wer gerade regiert. Dies folgt aus den zunehmenden strategischen Sachzwän-

gen unserer Zeit. Der menschliche Wille zählt hier nichts, die Gestalt herrscht.

Doch auch wenn die Einverleibung des Körpers in die Maschine aus einem emp-

findsamen humanitären Aspekt als lebensfeindlich erscheint, so ist Jüngers The-

se letztlich die, dass es sich um eine Lebenserweiterung handelt. Wenn man die

Sachzwänge der technischen Welt als einen Ausdruck des Lebens selbst versteht,

so wird die Unterwerfung des Körpers unter die Maschinenwelt eine Unterwer-

fung des Körpers unter das Leben. Aus dem passiven wird der aktive Typus. Das

Leben als Elementares ist es letztlich, das vitalistisch-normativer Motor der To-

talen Mobilmachung ist. In Wirklichkeit gibt es für Jünger vermittels des Blickes

über die Gestalt keinen Unterschied zwischen Organischem und Technischem und

keinen dämonisch-fremden Diskurs von autonom gewordenen technischen Anla-

gen, die sich irgendein Subjekt (wie der Proletarier) wieder bewusst unter seinen

Willen unterwerfenmüsse. Jüngers Antwort ist die der totalen Unterwerfung unter

die Sachlogik der Technik und der Totalen Mobilmachung – weil diese letztlich die

Unterwerfung des menschlichen Willens nur unter die eigene vis vitalis ist. Was

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Jünger damit aussagt, ist, dass die Unterwerfung nur eine scheinbare ist. Denn

das Leben unterwirft sich im Arbeitsstaat nur wiederum dem Leben in Form.Ohne

nun auf die umfangreiche Literatur einzugehen, die sich mit Jüngers Herrschafts-

begriff und dessen ideologische Einordnung beschäftigt, ist für die vorliegende Ar-

beit ein entscheidender Punkt wichtig: Man kann Jüngers Der Arbeiter als einen Akt

der hegemonialen Setzung lesen, der einen biopolitischen Diskurs der Moderne

etablieren möchte. Er lautet auf der einfachsten Ebene wie folgt. Erstens: Die Mo-

derne ist ein zunehmend biopolitischer Diskurs der Totalen Mobilmachung aller

Lebensenergien. Zweitens: Unterwirf dich ihm, dann bist du wahrlich frei. Hypo-

these dieser Studie ist, dass der erste Punkt derselbe ist, den auch Michel Foucault

mit seiner Biomacht offenlegt. Und darüber hinaus spannt sich zwischen beiden

ein Typus des politischen Denkens auf, der in den weiteren Kapiteln hinreichend

belegt werden wird.

3.3 Satz eins des biopolitischen Typus politischen Denkens

Die Moderne ist getrieben von einer Form der Macht, welche die Energien des Körpers, des

Lebens und der Bevölkerung erfasst, optimiert und mobilisiert; die maßgebliche Macht ist

seit zweihundert Jahren somit eine zunehmendeMacht über das Leben, welche den Einzelnen

als Körper und als Teil einer Bevölkerung in der Logik der totalen Verwertung einbindet.

Die Mobilisierung unserer Welt und der Lebensenergien in der Moderne als Er-

gebnis der industriellen Revolution zu verstehen oder als idealistisches Projekt ei-

nes subjektiven Willens und dessen Finalität, wäre eine falsche Darstellung. Die-

sen Hegel’schen, Marx’schen und liberalistischen Perspektiven setzt der biopoliti-

scheTheoretiker mit der Genealogie ein strategisches, aber apersonales und nicht-

subjektives Verständnis unserer Geschichte entgegen. Aus dieser Warte kommt er

zu dem Ergebnis, dass die Mobilisierung unserer Welt und unserer Lebensener-

gien Ausdruck einer historisch gewordenen Kraft ist. Ihr Ziel ist die ›Meisterung

des Erdkreises‹, wie Heidegger es ausdrücken würde. Wenn man mit dem rich-

tigen Verständnis von Geschichte an die Frage der Rationalität und der Macht in

der Moderne herangehe, dann könne man erkennen, dass die zunehmende Macht

über das Leben ein sich selbst erschöpfender Zweck sei. Während Foucault diese Mo-

bilmachung des Lebens mit seinem nominalistischen Machtverständnis als Name

für eine Situation komplexer Machtverhältnisse aus der Reform, Modulation und

Tarnung der souveränen Macht in der Moderne ableitet, sieht Jünger in der Tota-

len Mobilmachung die Kraft einer metaphysischen Gestalt oder das finalistische

Zusammenfallen von Natur und menschlicher Technik. Doch beide kommen zum

strukturell gleichen Ergebnis: Macht in der Moderne ist die zunehmende Perfora-

tion, Bemächtigung und Optimierung des Lebens und die zunehmende Ununter-

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 141

scheidbarkeit zwischen Macht und Leben. Die humanistisch-liberale Freiheit ist

kein möglicher Ausgangspunkt für Emanzipation und Lossagung von der Macht,

sondern, wie vor allem Michel Foucault sehr eindrücklich zeigt, Teil der Macht

und somit der Ausbeutung. Totale Mobilmachung, Faschismus und Stalinismus

sind aus dem biopolitischen Blickwinkel keine Rückfälle, sondern eine mehr oder

minder zwangsläufige oder zumindest stets drohende Konsequenz aus der libera-

listischen Verbindung vonMacht und Leben. Erst imNamen des Lebens der Gesell-

schaft können Regierungen unter tatsächlichem Zugriff auf alle total mobilmachen

gegen den inneren und den äußeren Feind. Biomacht bedeutet die ständig zunehmen-

de Verwertung des Lebens um jeden Preis. Hier ist die Tür für das Genozidale stets

drohend offen – und sowohl Foucault als auch Jünger sehen die Verknüpfung von

Organischem und Technischem bzw. von Macht und Leben im Rahmen des Pro-

jekts der Moderne als dessen Grund. Wohin dies führen soll und ob das eine gute

oder schlechte Entwicklung ist, darin sind sich die beiden freilich nicht einig. In

der Analyse der Moderne sind sie sich jedoch bis auf die Frage der Finalität (also

ob es so etwas wie ein außergesellschaftliches Movens gibt) einig.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne

4.1 Der Angriff auf die Rationalität I – Michel Foucault

Wie in der Einleitung der vorliegenden Studie dargelegt, ist der zweite Aspekt,

auf dem die Typenbildung basiert, die Einschränkung der Rationalität der Moder-

ne. Für ein auf Verständigung basierendes Konzept des Politischen würden Ver-

nunft und Rationalität einen Dreh- und Angelpunkt darstellen. Im Kontrast dazu

wird im FolgendenMichel Foucaults Verständnis von Rationalität ergründet. Seine

Methodologie, seine Herangehensweise an die Geschichte, an das Soziale und an

das Politische geben entscheidende Aussagen über sein Verständnis der Rationa-

lität. Daher soll Foucaults Methode auf sein Verständnis von Rationalität hin be-

fragt werden. Im Anschluss wird exemplarisch anhand Foucaults Archäologie des

Wahnsinns die aus diskursiven Praktiken hervorgehende, moderne Vernunft als

eine kalte, grausame und einsperrende Vernunft analysiert.

4.1.1 Foucaults Archäologie als Ausklammerung des Normativen

Foucaults Methode (anfangs die Archäologie, später die Genealogie) stellt sich

letztlich als ein Bruch mit der Semiologie und dem Strukturalismus dar, welche

»die Kultur in Begriffen von Zeichensystemen analysieren. Stattdessen versucht

sie [Foucaults Methode, Anm. N. A.], Kultur als Praktiken aufzufassen. Überdies

ist die Genealogie nicht mit der Hermeneutik zu verwechseln, die Foucault […] als

die Suche nach tiefen, verborgenen Bedeutungen unterhalb der Sprache, nach dem

Bezeichneten hinter dem Bezeichnenden versteht.«1 Paul Veynes Feststellung, es

handle sich bei Foucaults Methode um den vollendeten Positivismus, wird man

so verstehen können, dass Foucault sich seines Erachtens vollkommen von der

Ideologiekritik und der Hermeneutik abwendet und auch von der allzu Zeichen-

lastigen Semiologie und dem Strukturalismus, und stattdessen mit Nietzsche

axiomatisch postuliert, dass alles Interpretation ist und Geschichtsschreibung

1 Fraser, Nancy:Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

sich darauf beschränken sollte, Interpretationen in ihrem Werden, ihrer Etablie-

rung und ihrem praktischen Wirken darzustellen. Damit rückt im Gegensatz zur

Ideengeschichte, die historische Diskurse in ihrer Abfolge und Transformation

aufzeigt, die Diskontinuität in den Mittelpunkt der Betrachtung. Denn an die

Stelle langer Linien, organischen Werdens und Vergehens oder dialektischen Fort-

schreitens kommt das diskontinuierliche Chaos, aus dem heraus unsere Kultur

sich herausgebildet hat. Eine solche Geschichtsschreibung fokussiert sich auf das

Entscheidende: die diskursive Praktik, die aus dem Chaotischen die Ordnung

hervorgebracht hat. Unsere Kultur ist weder objektiv bewertbar noch Stadium

einer höheren Entwicklung noch in irgendeiner Form außerhalb ihres Diskurses

selbst vernünftig. Sie ist für Foucault nur beschreibbar als Abfolge historischer

und gegenwärtiger diskursiver Praktiken und sich daraus bildender diskursiver

Regime.2 Foucault zeigt auf, dass diese Regime sich in die Sphären des Wissens

und diejenigen der Macht aufteilen. Alle Formen diskursiver Regime beinhalten

auch Formen sozialen Zwanges. Hierbei sind jegliche Diskursregeln (auf die ich

weiter unten im Zusammenhang mit der Diskurs-Polizei zurückkommen wer-

de), die Wertschätzung und Abwertung von Diskurspositionen und Aussagen,

Autorisierung und Delegitimierung von bestimmten Personenkreisen etc. zu

nennen. Das Entscheidende ist nun, dass Foucault im Gegensatz bspw. zu Max

Webers sehr ausdifferenzierter Unterscheidung zwischen Macht, Herrschaft,

Zwang, Autorität etc. all diese sozialen, diskursiven, strategischen, institutionel-

len, gouvernementalistischen und weitere Aspekte unter »Macht« subsumiert.

Daraus wird auch sichtbar, dass es sein Ziel ist, eine möglichst »holistische«

und »historisch relative« Analyse der Entstehung der kapillaren und ubiquitären

Netze von sozialen Praktiken unserer inkommensurablen Kultur aufzuzeigen

und dabei den Zusammenhang von »Zwang und Diskurs« zu beleuchten.3 Fou-

caults Werk hat durch diese einzigartige Perspektive auf unsere Kultur ganz

neue Möglichkeiten der Sozialkritik ermöglicht und konnte für viele verschiedene

Projekte der postmodernen Kritik verwendet werden. Für Nancy Fraser besteht

der wichtigste methodologische Griff Michel Foucaults in der Ausklammerung

normativer Fragen. Mit Nietzsche klammert Foucault in seiner Betrachtung der

Geschichte gut und böse sowie wahr und falsch aus. Anstatt nach Ursprüngen

und dem metaphysischen Sein zu suchen, will Foucault »die Irrtümer, falschen

Einschätzungen und Fehlkalkulationen nachvollziehen, die hervorgebracht haben,

was für uns existiert und Geltung besitzt; es heißt entdecken, dass an der Wurzel

dessen, was wir erkennen und was wir sind, nicht die Wahrheit liegt und auch

2 Vgl. ebd., S. 33f.

3 Vgl. ebd., S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 145

nicht das Sein, sondern die Äußerlichkeit des Zufalls.«4 Praktiken sozialen Zwangs

im liberalen Begriffsrahmen fein säuberlich in diejenigen zu unterscheiden, die

legitim und diejenigen, die illegitim sind, das muss Foucault aus diesem Setting

heraus ablehnen. Foucault klammert die epistemische Fragstellung aus, inwiefern

bestimmte von ihm untersuchte diskursive Konstruktionen Wissen bereitstellen,

welches als »wahr oder verbürgt, angemessen oder unverzerrt«5 gelten könnte.

Und er geht noch weiter und »unterläßt die Problematisierung der normativen

Gültigkeit von Macht/Wissen-Regimes«.6 Foucaults Methode besteht darin, dass

sie die Frage danach, ob der Zwang, der von den erforschten sozialen Praktiken

ausgeht, legitim oder illegitim ist, einfach ausklammert. Nancy Fraser weist auf

die ausufernden Debatten darüber hin, welche Implikationen diese Ausklamme-

rung hat und wie weit diese Ausklammerung geht. Es steht die Frage im Raum,

ob Foucault nur den liberalen Begriffsrahmen ausklammert oder auch darüber

hinausgeht, ob er die humanistischenWerte nur aus philosophischen Gründenmit

dem Ziel einer Ent-Cartesianisierung des Humanismus kritisiert, ob er andererseits

nur den liberalen Begriffsrahmen aus strategischen Gründen disqualifiziert oder

ob er ihn gänzlich als Verschleierung von Herrschaft auch normativ disqualifi-

ziert. Fraser wird in ihrer Arbeit zu dem Schluss kommen, dass Foucault eine

aus ihrer moralphilosophischen Perspektive heraus unhaltbare Position besetzt.

Einerseits erlaubt sein methodologisches Setting ihm nämlich letztlich keinerlei

normative Einwendung gegen jegliche Formen sozialen Zwangs. Doch trotzdem

belegt er Institutionen und Praktiken von Disziplinargesellschaft und Norma-

lisierungsgesellschaft mit normativ geladenen Begriffen, wie Unterdrückung

oder Unterwerfung. Gleichzeitig stellen seine Werke sich in die antimoderne

Tradition Nietzscheanischer Entlarvung unserer Kultur: Der Moderne und der

Aufklärung sei nichts zugute zu halten. Hier werden normative Werturteile aus

einem methodologischen Setting heraus unternommen, welches das Norma-

tive explizit ausklammert. Daher bleibt es für Fraser unklar, ob nun Foucault

letztlich am liberalen Begriffsrahmen (Vernunft, Recht, Gesetz, Souveränität,

Grenze etc.) festhält und nur aus philosophischen oder strategischen Gründen

versucht, den liberalen Werten durch eine neue Kritikform zu ihrem wirklichen

Durchbruch zu verhelfen – oder ist für Foucault der liberale Begriffsrahmen

selbst nur ein Ausdruck einer Herrschaftsform, in der Freiheit und Autonomie

eine Form des Zwangs verschleiern und der daher durchbrochen werden muss?

»Was Foucault offensichtlich fehlt, sind normative Kriterien zur Unterscheidung

4 Foucault,Michel: Nietzsche, die Genealogie, dieHistorie, in: Stingelin,Martin (Hg.): absolute

Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S. 102.

5 Fraser, Nancy:Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 36.

6 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der annehmbaren von den unannehmbaren Formen der Macht.«7 Das hilft ihm

zwar, bestimmte Machtzusammenhänge, die bisher unsichtbar geblieben sind,

offenzulegen, doch es bleibt dabei, dass Foucault allen Anlass dazu gibt, ihn als

antimodernen Denker zu lesen. Der Aspekt der totalen Kritik an der Moderne, wie

es Habermas formulierte, könne tatsächlich bei ihm gelesen werden, doch Fraser

versucht eine Lesart des den Humanismus überschreitenden, aber dennoch das

darin liegende emanzipative Programm befürwortenden Foucault zu etablieren,

was ihr meiner Meinung nach auch gut gelingt. Man könne also nicht rundweg,

wie das Habermas tat, in Foucault einen »Jungkonservativen« sehen, der wie Ernst

Jünger einer totalen Verachtung jeglicher liberaler Werte und Begriffe das Wort

redete. Foucault verwendet in Frasers Augen eher eine antimoderne Rhetorik,

um den Humanismus und den Liberalismus an seiner eigenen »Ehrlichkeit« zu

messen. Ein ähnliches Argument findet sich auch bei Richard Bernstein unter

dem Schlagwort »disruptive Rhetorik«.8 Foucault muss aufgrund seiner metho-

dologisch-paradoxen Ausklammerung des Normativen bei gleichzeitiger de facto

Disqualifizierung des humanistisch-aufklärerischen Liberalismus bei der Über-

schreitung dieser Werte mit dem Versuch einer anderen »Ökonomie der Körper

und der Lüste«9, die er sich in Sexualität undWahrheit I herbeisehnt, an den großen

Widersprüchen seines Ansatzes scheitern. Doch es gibt für Fraser einen weiteren

Strang seines Denkens, derjenige, der Foucaults ganzen Ansatz als eine Art der

korrektiven Rhetorik sieht, einem Denkansatz, der den Boden der Grundwerte des

humanistisch-aufklärerischen Liberalismus eigentlich nicht verlässt, sondern sich

von ihm löst, um ihn produktiv zu kritisieren. Dieser Strang des Foucault’schen

Denkens erscheint Fraser als wichtig und erhaltenswert:

»Das ist die Dimension von Foucaults Denken, die weniger bestrebt ist, den Hu-

manismus zu stürzen, als ihn zur Ehrlichkeit anzuhalten. Sie bietet keine eige-

nen Lösungen, sondern dient gleichsamwie eine feine Nase nur dazu, Heuchelei,

Scheinheiligkeit und Selbsttäuschung einerseits und die historische Logik ande-

rerseits aufzuspüren, durch die ›die Methoden des humanistischen Wissens und

der humanistischen Praxis den guten Absichten ihrer Formulierer und Unterstüt-

zer entschlüpfen.‹ Das ist der skandalträchtige, sokratische Foucault, der vielleicht

mehr als jeder andere seit Marx dafür getan hat, um die ungeheure Vielfalt der

Formen, in denen die humanistische Rhetorik zu Mißbrauch und Kooptation ge-

7 Ebd., S. 53.

8 Vgl. hierzu Bernstein, Richard J.: Foucault, Critique as a Philosophical Ethos, in: Kelly, Michael

(Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cambridge: MIT Press

1994.

9 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 147

neigt war und ist, bloßzulegen und vor ihnen zu warnen. Diesem Foucault schul-

den wir großen Dank.«10

Diese Unterscheidung der »verschiedenen« Foucaults basiert auf der Unterschei-

dung James Bernauers, der einen immanenten Foucault von einem überschreitenden

Foucault voneinander unterscheidet.11 In der Habermas-Foucault-Kontroverse,

aber auch weit darüber hinaus (etwa in den diversen Aufsätzen von Dreyfus und

Rabinow)12 geht es um die vielfältigen Implikationen dieser letztlichen Unklar-

heit, welcher dieser beiden Stränge nun eher zu verfolgen ist und inwiefern man

je überhaupt einen von beiden getrennt in Foucault lesen könne. Thomas Bieri

schreibt bspw. ganz im Sinne des immanenten Foucault, dass der Unterschied

zwischen der Genealogie Nietzsches und der Genealogie Foucaults eben darin

bestehe, dass Foucault zwar auch die »schmutzigen« Ursprünge unserer heutigen

Kultur darstellt, um die selbstreflexive Frage in uns zu wecken, ob wir wirklich

das sein wollen, zu dem wir geworden sind, aber dass Foucault seine Genealogie

nicht auf einer eigenen normativen Festung gründet.

»Für Nietzsche ist die Genealogie ein Mittel, eine andere Perspektive auf die Ge-

genwart zu werfen, so dass wir nachdenklich über unsere eigenen Praktiken ge-

stimmt werden. Er kritisiert die Moral aber immer auch von einem eigenen, der

Moral externen Standpunkt aus. Die gegenwärtige Sklaven-Moral schneidet bei

ihm nicht gut ab, weil er eine Herren-Moral bevorzugen würde. Bei Foucault hin-

gegen könnte man sagen, dass er der Versuchung einer solchen Beurteilung wi-

dersteht. […] Bei Nietzsche ergibt sich der Anlass zur Kritik ausgehend von der

normativen Basis. Was dieser Basis nicht entspricht, ist kritikwürdig. Für Foucault

wird Kritik vielmehr zu einer unendlichen Aufgabe. Seine Position lehrt uns, dass

jede Praxis mit Machtpraktiken in Verbindung steht und wir uns stets von Neuem

veranlasst sehen, zu fragen, ob wir diese Machtpraktiken gutheissen können. Die

kritische Haltung wird darum zu einem Prozess, der nie enden kann.«13

Bieri macht die Position des späten Foucaults stark, dass die Kant’sche Antwort auf

die FrageWas ist Aufklärung Vorbild seines Konzepts der Kritik ist: ein ewiger Pro-

zess der Selbstdiagnose und Selbstdistanzierung.14 Bei der Genealogie Foucaults

10 Fraser, Nancy:Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 100.

11 Vgl. hierzu die Fußnote 3 zum Aufsatz Foucaults Sprache des Körpers: Ebd., S. 102.

12 Vgl. hierzu v.a. Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalis-

mus und Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987.

13 Bieri, Thomas: Genealogie bei Nietzsche und Foucault, Zürich: o.V. 2014, S. 203.

14 Auf diesen Aspekt wird die vorliegende Studie noch einmal zurückkommen im Zusammen-

hangmit demBuch vonDreyfus und Rabinow: vgl. Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel

Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

handle es sich weniger um eine Methode, die antihumanistisch und gegen den Li-

beralismus als Herrschaftsform gerichtet sei, sondern um eine Methode, die auf-

zeige, dass jede Art von Ordnung auch unter anderem eine Zwangsordnung15 sei und

versuche, dem Einzelnen ein Instrument an die Hand zu geben, sich zu distanzie-

ren und einen Perspektivwechsel einzunehmen, um dies zu erkennen.16 Doch auch

Bieri, der hier den immanenten Foucault letztlich verteidigt, übersieht, dass Fou-

cault, wie das Fraser ausformuliert hat, von seiner ganzen methodologischen Aus-

gangsposition her heillos paradox arbeitet. Einerseits kann dieser aufklärerische

Impetus, der im Gegensatz zu Kants Erkenntniskritik vom Normativen befreit ist,

tatsächlich in Foucaults Werk gelesen werden. Doch gleichzeitig zeigen sich sei-

ne Bücher viel zu politisch engagiert gegen die herrschende Ordnung, und es gibt

keine wirkliche Antwort darauf, weshalb es nun eher zwingend notwendig sei, Kri-

tik zu üben, als sich einfach der einsperrend-rationalen Biomacht zu unterwerfen.

Foucault kann aus seinem vordergründig nicht-normativen Ansatz der Genealogie

nicht schlüssig darlegen, weshalb es notwendig ist, die Moderne und ihren inne-

ren aus der Pastoralmacht übernommenen Zwang durch Regierung, zu entlarven,

anstatt diese Gesellschaft und diese Kultur einfach über sich ergehen zu lassen,

außer es gibt nicht doch eine versteckte normative Seite in seinem Werk. Doch

diese legt er nicht offen. Habermas’ Kritik, Foucault verwerfe somit im Grunde das

Projekt der Moderne ohne Angabe von schlüssigen Alternativen (einmal abgese-

hen von seinen Andeutungen über eine zukünftige Ökonomie der Körper und der

Lüste in Sexualität und Wahrheit I), ist im Grunde schwer von der Hand zu weisen.

Jedoch zeigt dieThemenwahlMichel Foucaults letztlich doch einen humanistischen

Grundimpetus. Foucaults normatives Setting ist sehr ambivalent.Nimmtman Fou-

cault in seinen methodischen und theoretischen Grundaussagen über die absolute

Relativität jeglicher Dinge und jeglicher Rationalität ernst, so kommt man zu dem

Schluss, dass Foucault selbst wohl den Humanismus und den Liberalismus über-

schreiten wollte, jedoch aus guten Gründen davor zurückschreckte, das Ideal seines

Denkens klar zu benennen, und sich darauf reduzierte, Anspielungen zu machen,

worin sein politisch-normatives Ideal besteht. Während dieses beinahe Heideg-

ger’schen Wartens auf ein Ereignis, das alles ändert, zieht sich Foucault nicht auf

eine »wesensmäßig passive Rezeptivität« zurück, sondern er beschränkt sich auf

eine schlichte »Politik der Negation«, von der aus das neue, postmoderne Ideal er-

kämpft werden könne.17 Jenseits dieser Linie der lokalen Widerstände gegen die

15 Um nicht missverstanden zu werden: Ich schließe hier sowohl die repressiven als auch die

produktiven Seiten der modernen Macht ein. Das ist ein Zusammenhang, den Michel Fou-

cault spätestens mit Überwachen und Strafen und Sexualität undWahrheit I klargestellt hat.

16 Vgl. Bieri, Thomas: Genealogie bei Nietzsche und Foucault, Zürich: o.V. 2014, S. 203-207.

17 Vgl. Fraser, Nancy: Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 91.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 149

Macht und den von ihr kooptierten Humanismus und Liberalismus gibt Foucault

daher nur Andeutungen über eine neue »Ökonomie der Körper und der Lüste«18,

die er jedoch aus gutem Grund nicht ausformulieren kann: Sein methodologisches

Setting verbietet es, von einem metaphysischen, transzendentalen oder ahistori-

schen Körper zu denken, der immer so war, ist und sein wird, wie er nun mal ist.

Foucault geht eher einen pragmatischen Umweg und rekurriert auf den Körper, der

in den verschiedenen Epochen als verschiedenes dargestellt worden sei, aber bei

dem doch immer in etwa klar war, was mit »Körper« gemeint sei. Es ist freilich

ein paradoxer Körper, der einerseits nur als Ergebnis diskursiver Praktiken und

andererseits als ahistorischer Ansatzpunkt für eine gerechte Ordnung fungieren

könnte. Die Genealogie stellt Foucault an einer Stelle als eine Wissenschaft dar,

welche zeigen solle, wie »der Leib von der Geschichte geprägt und von ihr zer-

stört wird«.19 Alle Geschichte ist sich darin gleich, dass sie den Körper prägt und

sich zerstörerisch in ihn einprägt. Eine neue Ökonomie der Körper und der Lüs-

te zu ersehnen, ist Foucaults minimaler Versuch, einen kleinstmöglichen Maßstab

offenzulegen, der soziale Zwänge ironischerweise in einem utilitaristischen Sinne

(immerhin war der Utilitarist Jeremy Bentham ja der Erfinder des Panopticons und

somit in Foucaults Augen Wegbereiter der totalen Selbstunterwerfung des Einzel-

nen, die Foucault kritisiert) zurückzuführen und Institutionen, Gesellschaft und

Kultur auch für die Ungehörten und die Unterdrückten humaner zu gestalten. Vor-

dergründig, da hat Bieri recht, gibt uns Foucault keine politischen Normen an die

Hand. Doch unterschwellig, mit diesem pragmatistisch-utilitaristischen Passus in

Sexualität und Wahrheit I20, zeigt sich ganz offen Foucaults Zerrissenheit. Foucault

findet sich letztlich doch auf einem ähnlichen Standpunkt wie Nietzsche und auch

Ernst Jünger, dass die Geschichte ganz spezifisch der Moderne und ihrer schein-

baren Freiheitsbewegungen eine Geschichte »verschiedene[r] Unterwerfungssys-

teme« ist und dass dies auch für die Aufklärung, die humanistischen Errungen-

schaften wie die Menschenrechte und die liberalen Demokratien gilt. Auch wenn

Nancy Fraser gut belegt, dass man Foucault immanent, also lediglich als konstruk-

tive Kritik zur Förderung der »Ehrlichkeit« des liberalen Staates lesen kann, so ist

nicht zu verleugnen, dass wenn man Foucaults Ausklammerung des Normativen

ernst nimmt und ihn so liest, er der mit Nietzsche überschreitende Antimodernist

ist – im Gegensatz zu Nietzsche jedoch weist er, bis auf ebenjene schwache und

letztlich auch inkonsistente Anspielung auf eine andere Ökonomie der Körper und

18 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 153.

19 Foucault,Michel: Nietzsche, die Genealogie, dieHistorie, in: Stingelin,Martin (Hg.): absolute

Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S. 104.

20 Vgl. Foucault, Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2014, S. 151ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Lüste, keine normative Grundlage nach. Foucault verbleibt, so halte ich fest, in

einer radikalen Politik der Negation der Rationalität der Moderne. Er überschreitet

den liberalen Begriffsrahmen, aber weicht vor der Benennung seiner normativen

Grundlagen zurück. Im Folgenden analysiert die vorliegende Arbeit Foucaults Ne-

gation der Rationalität der Moderne anhand seiner methodologischen Einlassun-

gen in der Archäologie des Wissens und illustriert die Anwendung dieser Methode in

Wahnsinn und Gesellschaft.

4.1.2 Über die diskursiven Regelmäßigkeiten

In seinen ersten drei Archäologien (Wahnsinn und Gesellschaft, Die Geburt der Klinik,

Die Ordnung der Dinge) schreibt Foucault ohne systematische Erklärung über den

»Diskurs«. In Die Geburt der Klinik lässt er sich an einigen Punkten über eine noch

auszuarbeitende Art der Analyse von Diskursen aus. Dort schreibt er, dass eine

Analyse von Diskursen denjenigen positivistischen Ansätzen in der Naturwissen-

schaft angenähert werden müsste. Im Zusammenhang mit Bichats neuer Methode

der klinischen Anatomie (darauf werde ich weiter unten wieder zurückkommen),

gibt es bei Foucault Parallelen zwischen der Analyse des klinischen Diskurses der

Klassik und der Diskursanalyse. Diskurse müssten so untersucht werden wie der

französische Aufklärungs-Anatom Xavier Bichat auch zur Analyse des Menschen

kam. Indem er den Körper als Raum verstand und den Tod als Bedingung für die

Erklärung des Lebens:

»Von einer analytischenWahrnehmung ging man zu einer Wahrnehmung wirkli-

cher Analysen über. So war es natürlich, daß Bichat in seiner Entdeckung eine Par-

allele zur Entdeckung Lavoisiers sehen konnte […]. DieMethode der neuen Anato-

mie ist also wie die der Chemie die Analyse; aber es ist eine Analyse, die sich von

ihrem linguistischen Fundament gelöst hat und eher die räumliche Teilbarkeit der

Dinge als die sprachliche Syntax der Ereignisse und Phänomene definiert.«21

Dieses Verständnis der Räumlichkeit des Körpers entspringt dem neuen Men-

schenbild des 19. Jahrhunderts. Diese materielle Annäherung an den Diskurs

fordert Foucault letztlich in der Archäologie des Wissens. Diskurse dürfen nicht ana-

lysiert werden, als Sprache, die etwas ausdrücken will, das vorher von Subjekten

gedacht wurde.22 Die Analyse muss sich von ihrem linguistischen Fundament und

gleichzeitig von jeglichem Denken eines Sinnes lösen. Sie muss sich dem Diskurs

als einem drängenden Ereignis in seiner Praxis, als Set von effektiv getätigten

21 Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärztlichen Blicks, München:

Hanser 1973, S. 145.

22 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 151

Aussagen in einem Netz von anderen getätigten Aussagen nähern. Dieser mate-

rielle Umgang hat somit nicht das Ziel zu verstehen, was das Subjekt eigentlich

gemeint hat (in einer unendlichen hermeneutischen Kreisbewegung), sondern

wie die Aussagen in einem Beziehungsgeflecht zueinander stehen, wie sie in

ihrem eigenartigen Spiel, in ihrer eigenartigen Verstreuung und Einheit zugleich,

einen Diskurs produzieren. ›Das Buch‹ und ›das Werk‹ sind hierbei nicht die

richtigen Analyseeinheiten und sind bei der archäologischen Betrachtung nicht

hilfreich. Denn die zu einem Buch gebundenen Aussagen, die zu einem Werk

(teilweise posthum) zusammengetragenen Bücher sind gefangen in unendlichen

Beziehungen zu anderen Aussagen, die nicht trennscharf in Büchern zu Diskursen

zusammengefasst werden können. Von diesen Einheiten, die durch die Subjektivi-

tät und die Autorschaft zusammengehalten werden, löst sich Foucault und besinnt

sich auf die Aussagen in ihrer Materialität und die durch deren Beziehungen

entstehenden diskursiven Formationen.23

Diese diskursiven Formationen sind nicht zu verwechseln mit Wissenschafts-

disziplinen (bspw. Psychopathologie im 19. Jahrhundert usw.), sie formieren sich

auch nicht durch den Bezug von Aussagen auf ein und dasselbe Objekt, oder durch

bestimmte Themen, die angesprochen werden.24 Für Foucault ist eine diskursive

Formation rein durch Regelmäßigkeiten in der Verstreuung von Aussagen, in dem

existierenden Verteilungsgesetzen im Raum der Aussagen und den Regeln ihrer

Formation gegeben. Die Frage der Zugehörigkeit zur selben diskursiven Formati-

on entscheidet sich nicht durch die Bezogenheit auf dasselbe Objekt, also bspw.

auf den Wahnsinn, oder durch selbe Themen, wie bspw. Evolution, sondern eher

dadurch, welche Regelmäßigkeiten auftreten bei der Formulierung von Aussagen

über den Wahnsinn oder die Evolution. Ob sich die Aussagen widersprechen, oder

ob sie vielleicht auf den ersten Blick überhaupt nicht miteinander in Beziehung

zu stehen scheinen, ist nicht entscheidend. Wichtiger ist bspw., ob zwei Aussagen

über die Evolution im 19. Jahrhundert sich auf demselben Niveau der Auseinan-

dersetzung über Tableaus von Lebewesen in der diskursiven Formation der Na-

turgeschichte befinden, oder ob sie sich auf verschiedenen Niveaus befinden. Die

Zeit, in der eine Aussage getätigt wurde, ob sich die Autoren kannten usw., hat bei

einer solchen Betrachtungsweise überhaupt keinen Einfluss darauf, ob zwei Aus-

sagen zur selben diskursiven Formation gehören oder nicht. Der entscheidende

Blick, um eine diskursive Formation abgrenzen zu können also auf die Formati-

on der behandelten Gegenstände, auf die Äußerungsmodalitäten (also welche Kontakt-

und Reibungsflächen sind ganz materiell für die Entstehung von Aussagen ver-

antwortlich, welche Regeln müssen eingehalten werden, um in einem bestimmten

Bereich ›gültig‹ zu sein?), auf die Begriffe, die in einer bestimmten Regelmäßigkeit

23 Vgl. Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973, S. 33-47.

24 Vgl. ebd., S. 48-61.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

genutzt werden, auf die thematische Wahl und auf die Strategien, die sehr unter-

schiedlich sein können in ein und derselben diskursiven Formation (dies sind die

unterschiedlichen Theorien bspw. der Geisteskrankheit, die verschiedenen Ansät-

ze einer Wissenschaft, die sich gegenüberstehen, die jedoch zum selben Diskurs

gehören).25 Bei der Formation der Gegenstände ist wichtig zu verstehen, dass ent-

scheidend ist, welche diskursiven und vor-diskursiven Relationen bei dem Auf-

tauchen der Begriffe beteiligt sind. So ist beim Gegenstand des Wahnsinns eben

der wissenschaftliche Diskurs im 19. Jahrhundert nicht loszulösen von der Straf-

justiz und der Kunst und Dichtung. Die Dinge sind nicht einfach existent, son-

dern sind immer Ausdruck eines positiven Beziehungsgeflechts von diskursiven

und vor-diskursiven ›Institutionen‹. Es geht darum, den Diskurs in der eigenen

positiven Konsistenz zu erhalten und ihn mit all seiner Komplexität erscheinen zu

lassen. In Anspielung auf sein Buch Die Ordnung der Dinge, welches im Originalti-

tel Les mots et les choses so viel heißt wie Die Wörter und die Dinge, schreibt Foucault

nun zur Archäologie, dass es ihm weder um eine linguistische Analyse, also um die

Wörter, noch um eine lexikalische Analyse, also um die Dinge geht, sondern um

den Zwischenbereich. Der Diskurs ist

»dunkler Rahmen der Dinge, greifbare, sichtbare und farbige Kette der Wörter;

ich möchte zeigen, daß der Diskurs keine dünne Kontakt- oder Reibefläche einer

Wirklichkeit und einer Sprache […] ist; ich möchte an präzisen Beispielen zeigen,

daß man bei der Analyse der Diskurse selbst die offensichtlich sehr starke Um-

klammerung der Wörter und der Dinge sich lockern und eine Gesamtheit von der

diskursiven Praxis eigenen Regeln sich ablösen sieht. […] Eine Aufgabe, die dar-

in besteht, nicht […] die Diskurse als Gesamtheiten von Zeichen […], sondern als

Praktiken zu behandeln, die systematisch die Gegenstände bilden, von denen sie

sprechen. Zwar bestehen diese Diskurse aus Zeichen; aber sie benutzen diese Zei-

chen für mehr als nur zur Bezeichnung der Sachen. Diesesmehr macht sie irredu-

zibel auf das Sprechen und die Sprache. Diesesmehr muss man ans Licht bringen

und beschreiben.«26

Die Äußerungsmodalitäten lassen sich anhand dreier Fragen gut beleuchten: »Wer

spricht?«, »In welchen Institutionen wird gesprochen?« und »Wo kann das Subjekt

sich positionieren?«. Aussagen lassen sich dann einem Diskurs zuordnen, wenn

man nachweisen kann, dass sich zwischen diesen drei Perspektiven feststehen-

de Regelmäßigkeiten nachweisen lassen.27 Begriffe erscheinen wiederum nur in

›systematischen Feldern‹ von Aussagen. Ein Diskurs zeichnet sich durch Bündel

an Systemen von Beziehungen zwischen ebendiesen Begriffen. Am schwierigsten

25 Vgl. ebd., S. 48-61.

26 Ebd., S. 74.

27 Vgl. ebd., S. 75-82.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 153

sind die Strategien in Diskursen in ihrer Entstehung zu beschreiben. Auf jeden

Fall laufen die Strategien entlang der Bruchlinien in Diskursen (um zentrale dis-

kursive oder nicht-diskursive Widersprüche bspw.).28 Die Einheit eines Diskurses

(also einer diskursiven Formation) besteht demzufolge nicht in der Kohärenz von

Begriffen und Aussagen, sondern alles in allem in den Regelmäßigkeiten in den Be-

ziehungen zwischen Aussagen, bei ihrer Entstehung, den behandelten Gegenstän-

den usw. Diskursive Praxis schafft folglich Einheit durch Beziehungen. »Von der

primären Differenzierung der Gegenstände bis hin zur Formation der diskursiven

Strategien existiert eine ganze Hierarchie von Beziehungen.«29Wichtig ist hierbei

anzumerken, dass Diskurse kein »schweigendes Werden« sind, die in irgendeiner

Form einer Teleologie folgen, und dass es nichts gibt, das prä- oder außerdiskursiv

wäre, dessen Repräsentation der Diskurs darstellte.

»Hinter dem abgeschlossenen System entdeckt die Analyse der Formationen

nicht das schäumende Leben selbst, nicht das noch nicht eingefangene Leben;

sondern es ist eine immense Mächtigkeit von Systematizitäten, eine gedrängte

Menge multipler Beziehungen. […] Man sucht also nicht danach, vom Text zum

Denken, vom Geschwätz zum Schweigen, vom Äußeren zum Inneren, von der

räumlichen Dispersion zur reinen Aufnahme des Augenblicks, von der oberfläch-

lichen Vielfalt zur tiefen Einheit überzugehen. Man bleibt in der Dimension des

Diskurses.«30

4.1.3 Archiv und Aussage

Diskurse definiert Foucault also als Beziehungsgeflecht von Aussagen. Aussagen

wiederum sind weder als grammatikalische Sätze noch als logische Propositionen

zu verstehen. Foucaults Strukturalismus der 1960er Jahre unterscheidet sich von

anderen Formen des Strukturalismus, indem er in der Aussage keine Struktur, son-

dern eine Existenzfunktion sieht. Während bspw. grammatikalisch bei Wort- und

Zeichengleichheit und logisch bei derselben Proposition und demselben Referen-

ten zu jeder Zeit festgestellt werden kann, dass es sich um denselben Satz bzw. die-

selbe Proposition handelt, ist dies bei der Aussage für Foucault nicht der Fall. Die

Aussage »die Erde ist rund« ist bspw. vor und nach Kopernikus eine andere. Aus-

sagen haben materielle, praktische Rahmenbedingungen, sind eingebettet in Aus-

sagefelder, in unendliche Verweisungen zwischen anderen Aussagen. Anstatt (wie

in der strukturalen Analyse) auf die Wörter zu blicken, muss bei der Analyse von

Aussagen ein sogenanntes Referential beachtet werden – so nennt Foucault das Feld

bzw. den Ort des Auftauchens der Aussagen, der Gegenstände usw., die konkreten

28 Vgl. ebd., S. 83-103.

29 Ebd., S. 107.

30 Ebd., S. 111f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Möglichkeitsbedingungen, die überhaupt im Rahmen eines Diskurses das Auftau-

chen von Sinn in einem Satz und Wahrheit in der Proposition ermöglichen. Aus-

sagen verweisen immer auf assoziierte Gebiete, daher sind sie nicht losgelöst und

universal verständlich. Es gibt keine Aussage, die keiner anderen folgt, sondern

Aussagen bauen aufeinander auf, stehen zueinander im Widerspruch, oder ver-

halten sich in irgendeiner anderen Art und Weise zu anderen. Aussagen befinden

sich somit unter ständiger Spannung ihres sie ermöglichenden Aussagefeldes und

ihres Formationssystems. Somit wird deutlich, dass der Diskurs eine empirische

Menge von Aussagen ist, die demselben Formationssystem angehören.Die Aussage

als »wiederholbare Materialität« ist eine logische Schlussfolgerung von Foucaults

grundsätzlichem Forschungsziel: der Versuch, weder hermeneutisch noch struk-

turalistisch mit Diskursen umzugehen. Diskurse im Rahmen einer nicht teleolo-

gischen und nicht vom Subjekt strukturierten Geschichte trotzdem systematisch

zu erfassen und auf dem »Niveau« der Diskurse selbst als Monumente archäolo-

gisch zu bearbeiten. Um nicht in das Ursprung-Ziel-Denken zu verfallen, welches

in jedem Dokument jede Aussage einteilt in neu gegen alt, außergewöhnlich gegen

herkömmlich, beschränkt sich Foucault auf die Eigenlogik des Diskurses selbst,

bleibt auf dem Niveau des Wissensfeldes, das der Diskurs selbst instituiert und

verweigert sich somit, jegliche Art von Niveau-Unterschied zwischen den Aussa-

gen zu definieren. Gleichzeitig will er doch Diskontinuitäten und Kontinuitäten in

ihrer materiellen Praxis beschreiben und geht auf eine verborgene Ebene zwischen

Aussagen ein, die jedoch nicht dieselbe ist, wie die der Hermeneutik, die auf der

Sinnebene angesiedelt ist. Sondern Foucault beschränkt sich auf materiell-prak-

tische Ordnungs- und Unordnungsmuster, die Aussagefeldern zugrunde liegen.31

Somit kommt er zu der etwas kryptischen Aussage: »Die Aussage ist gleichzeitig

nicht sichtbar und nicht verborgen.«32 Nicht verborgen ist sie, weil sie stets auf

echt Geschriebenes, auf der Höhe des Diskurses beschränkt ist und gleichzeitig

ist sie nicht sichtbar, weil die Aussage in ihrem Wesen die Existenzfunktion ist,

die aus einer beliebigen Zeichenfolge einen Satz oder eine Proposition oder eine

Ordnung (bspw. Tableau) macht.33 Um die Aussage zu beschreiben, so wird nun

auch der anti-transzendentale und anti-anthropologische Impetus klar, ist rein zu

beschreiben – ohne Rückgriff auf ›Objektives‹ oder auf Menschen –, welche Rolle

sie in ihrem Existenz- und Ordnungssystem spielt. Die Analyse der Aussagen ist

somit zentraler Teil der Diskursanalyse, da sie ihr jegliche transzendentale und an-

thropologische Stütze nimmt. Ist das autonome Subjekt erst einmal getilgt, so ist

der Diskurs nicht mehr die alte Überfülle dessen, was es eigentlich sagen wollte, son-

dern eher die Knappheit dessen, was tatsächlich gesagt wurde bzw. gesagt werden

31 Vgl. ebd., S. 115-172.

32 Ebd., S. 158.

33 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 155

›konnte‹. Die Diskursanalyse wird damit ihrer Exegese-Logik entrissen und wird

bei Foucault zu einer Forschung über die Lücke, die Knappheit, die Grenze, das

Sag- und Unsagbare. Das, was Paul Veyne später das Rarenennen wird.Wieso wur-

de ausgerechnet das gesagt und nicht der Rest der unendlichen Kombinationsmög-

lichkeiten der Sprache? Welches sind die Regelsysteme, welches die Modalitäten,

welche die möglichen Strategien? Statt mit der Exegese des Reichtums macht sich

Foucault als radikaler Positivist der Aussage daran, die Systematik dieser »Leere«

zu beschreiben.34 Erstmals hier deutet er auch eine Verknüpfung zwischen diesen

Regel- und Ordnungssystemen an, die dem Einzelnen in einer Epoche ermögli-

chen eine Aussage zu tätigen und andere nicht, und zwischen der Macht und dem

(politischen) Kampf in einer Gesellschaft

»erscheint [der Diskurs] als ein endliches, begrenztes, wünschenswertes, nützli-

ches Gut, das seine Erscheinungsregeln, aber auch seine Aneignungs- undAnwen-

dungsbedingungen hat. Ein Gut, das infolgedessenmit seiner Existenz […] die Fra-

ge nachderMacht stellt. EinGut, das vonNatur aus derGegenstand eines Kampfes

und eines politischen Kampfes ist.«35

Diese Aussageanalyse befreit – wie oben angedeutet – die Geschichtswissenschaft

in Foucaults Augen von der Teleologie und der Beherrschung durch das souverä-

ne Subjekt. Denn sie schreitet nie voran von einer Äußerlichkeit (des Geschrie-

benen) zu einer wie auch immer gearteten Innerlichkeit. Die Äußerlichkeit, die

Regeln, Modalitäten, die Relationen und Organisation der Aussagen sind Foucault

als einfache Positivitäten völlig genug. Die Aussage-Analyse versucht, keine Teleo-

logie aufzufinden, keinen Sinn zu ergründen, keine Wiedergeburt von Gedanken,

die in Texten schlummern, zu erwecken, kein sich Durchsetzen von Rationalität zu

beschreiben, sondern sie will die Positivität der Aussagen einfangen. Entscheidend

ist, dass Foucault ganz offen und direkt das ausspricht, was sich bei meiner Analyse

seines Buches Die Geburt der Klinik herausstellte: Sein großes Anliegen ist es, eine

Geschichtswissenschaft zu gründen, die auf der Höhe der Methoden der positivis-

tischen Wissenschaften bestehen kann. Daher auch die Entlehnung spezifischer

Methoden aus der Klinik, wie aus der Bichat’schen klinischen Anatomie für seine

Geschichtswissenschaft. Er selbst nennt sich daher einen glücklichen Positivisten:

»Wenn man an die Stelle der Suche nach den Totalitäten die Analyse der Selten-

heit, an die Stelle des Themas der transzendentalen Begründung die Beschrei-

bung der Verhältnisse der Äußerlichkeit, an die Stelle der Suche nach dem Ur-

sprung die Analyse der Häufungen stellt, ist man ein Positivist, nun gut, ich bin

ein glücklicher Positivist [Hervorhebung N. A.], ich bin sofort damit einverstanden.

34 Vgl. ebd., S. 158-182.

35 Ebd., S. 175.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Plötzlich bin ich nicht mehr verärgert, daß ich mehrmals […] den Terminus Posi-

tivität benutzt habe, um von fern das Knäuel zu bezeichnen, das ich zu entwirren

versucht habe.«36

Die Archäologie ist das ständige Hervorholen des Archivs. Das ganze Knäuel der

Positivitäten, die als System zur Formation und bruchartigen Transformation der

Aussagen führen, ist das Archiv. Es ist das Gesetz dessen, was in einer Epoche sag-

bar und dessen, was zwar sagbar, aber nicht verständlich ist. Dieses hervorzuholen

durch die Archäologie, ist Foucaults Ziel. Das Archiv ist rein empirischer Natur – es

ist der Versuch, die Geschichte nicht als totalen Zufall und gleichzeitig nicht als von

den Notwendigkeiten des Denkens, des Bewusstseins und der Transzendenzen zu

verstehen. Aussage und Archiv – beides methodologische Antworten Foucaults auf

das Problem, sich vom Subjektivismus und Anthropologismus des Strukturalismus

zu lösen und sich gleichzeitig nicht der totalen Arbitrarität hinzugeben, sondern

Strukturen auf einer anderen Ebene, auf einer Ebene zwischen den Wörtern und

den Dingen, jenseits des denkenden Subjekts und der Transzendenz der Sprache

oder der Essenz des Menschen zu finden.37

Das Archiv als Gesetz der Aussagen zu sehen, ermöglicht es, Geschichte als

bruchartig und diskontinuierlich zu verstehen. Das Festhalten der Ideengeschichte

an der Kontinuität sei ein Fehler, den er beseitigen möchte, um (in einem philoso-

phischen Sinne) die letzte Unbegründetheit alles Sozialen zu bekräftigen:

»So wie Ihr es gebraucht, entwertet Ihr das Kontinuierliche. Ihr behandelt es als

ein Stützelement, auf das sich alles übrige beziehen muß; Ihr macht aus ihm das

erste Gesetz und die essentielle Schwere jeder diskursiven Praxis; […] Die Archäo-

logie beabsichtigt, diese Disposition umzukehren, oder vielmehr […] das Kontinu-

ierliche und das Diskontinuierliche gegeneinander auszuspielen: zu zeigen, wie

dasKontinuierliche aufgrundderselbenBedingungenundnachdenselbenRegeln

gebildet wird wie die Dispersion […].«38

Das Archiv der eigenen Epoche zu beschreiben, ist jedoch nicht möglich, da es uns

nicht transparent ist. Denn das Archiv besteht ja gerade in dem Gesetz dessen,

was sagbar ist und was eben nicht verständlich gemacht werden kann. Die Sub-

jekte sind diesem Archiv ausgeliefert – auch wenn es sich nicht um ein göttliches

oder transzendentales Gesetz handelt, sondern um eines, das durch die histori-

schen Praktiken entsteht und durch diskursive Praktiken von Menschen am Leben

gehalten und transformiert wird. Doch – und hier zeigt sich wieder, dass Foucaults

Ansatz nicht nur Geschichte ist, sondern auch Philosophie – eine Diagnose vom

36 Ebd., S. 182.

37 Vgl. ebd., S. 183-190.

38 Ebd., S. 248f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 157

Archiv hat auch einen konkreten Einfluss auf unser Verständnis von unserer Ge-

sellschaft:

»Sie stellt fest, daß wir Unterschiede sind, daß unsere Vernunft der Unterschied

der Diskurse, unsere Geschichte der Unterschied der Zeiten, unser Ich der Unter-

schied derMasken ist. Daß der Unterschied, weit davon entfernt, vergessener und

wiedererlangter Ursprung zu sein, jene Verstreuung ist, die wir sind und die wir

vornehmen.«39

4.1.4 Paul Veyne: Foucault, der radikale Positivist

Paul Veyne hat einen Essay über die Methode seines Freundes Michel Foucaults

geschrieben. Das Buch mit dem Titel Foucault: Revolutionierung der Geschichte40 und

dessenHauptaussage lobt auch Foucaults großer deutscher Kritiker, JürgenHaber-

mas41. Es ist ein Text, der meines Erachtens das Revolutionäre an Foucaults em-

sigen Wirken über drei Jahrzehnte auf den Punkt bringt. Jeder, der sich mit den

Schriften von Foucault auseinandersetzt, merkt, dass es schwierig ist, Foucault ei-

nerwissenschaftlichenDisziplin zuzuordnen.Methodologisch jedoch arbeitet Fou-

cault auf jeden Fall in irgendeiner Form historisch. Im Nachgriff zu seinen ersten

drei StudienWahnsinn und Gesellschaft, Die Geburt der Klinik undDie Ordnung der Din-

ge liefert er einen Versuch, seine methodologische Ausrichtung zu systematisieren.

In der Archäologie des Wissens geht er tiefer auf die methodologischen Hintergrün-

de ein – wie oben ausgeführt. Für Paul Veyne ist Foucault ein Revolutionär, weil er

der erste »vollendete Historiker« ist, der erste radikale Positivist, welcher die Ge-

schichte als positiveWissenschaft von allen »Ismen« und vor allem von jeglicher sie

begründenden Rationalität befreit. Foucaults Diskurs sei nichts Sprachliches und

keine »Wahrheit«, die hinter der vordergründigenWahrheit liege, sondern der Dis-

kurs sei eine tatsächliche und reale Praxis, welche aus Worten Dinge mache. Fou-

cault will keine Geschichte der Ideologien, keine Geschichte der universellen Dinge

(wie die der Gerechtigkeit oder des Staates) und ihre Veränderungen im Laufe der

Jahrhunderte schreiben und auch keine Geschichte anhand universeller Idealty-

pen, sondern eine der realen diskursiven Praxis, welche die Dinge, die Ideologien

und die Worte hervorbringt. Anstatt historisch universell einzuordnen, komme es

39 Ebd., S. 190.

40 Vgl. Veyne, Paul: Foucault. Die Revolutionierung der Geschichte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1992.

41 »Ich glaube, daß Paul Veyne die eigentliche Intention seines Freundes trifft, wenn er Fou-

cault als den ›Historiker im Reinzustand‹ beschreibt, der nichts anderes will, als stoisch zu

sagen, wie es gewesen ist […].« Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Foucault darauf an, die konkrete diskursive Objektivierung freizulegen. »Wie wer-

den Machtgefüge konstituiert?«, »Wie entstehen Subjekte und Staaten?«; was ist

die diskursive Praxis, was ist der (sozial-)geschichtliche Hintergrund hinter den

Objektivierungen, die uns als natürliche Dinge erscheinen, es jedoch nicht sind?42

»Unser Irrtum besteht darin, an den Staat oder die Staaten zu glauben, statt die

Praktiken zu erforschen, die jene Objektivierungen auswerfen, die wir für den

Staat oder Spielarten des Staates halten.«43

Veyne bringt das Beispiel der Gladiatorenkämpfe an,welche historisch bei den neu-

en christlichen Kaisern Roms im 4. Jahrhundert nach Christi Geburt schubweise

verschwinden.Woran liegt das? An der christlichen Nächstenliebe? An einer neuen

Moral imVolke? Veyne, der selbst ein Buch darüber geschrieben hat,muss hier nach

der Lektüre Foucaults eingestehen, dass auch er wohl Unrecht hatte, als er dies auf

ein Kalkül der Regierenden in ihrem Verhältnis zu den Regierten führte. Dieser

Wandel kam auch nicht durch eine neue Moral, sondern aufgrund einer neuen

Machttechnik, welche den Kaiser nicht mehr als Hirten und das Volk als Herde,

sondern den Kaiser als Vater und das Volk als Kinder konstituierte. Einer Herde

soll man geben, was sie will und braucht, damit möglichst alle überleben, Kin-

der hingegen muss man vor einer Verrohung der Sitten schützen – immerhin hat

man eine pädagogische Verantwortung. Die neuen Kaiser, so Veyne, haben nicht

bewusst abgewogen und sind aus moralischen Erwägungen zu diesem Schluss ge-

kommen, sondern weil ihre Rolle als die des Kindsvaters objektiviert wurde, war

es für sie das Natürlichste der Welt, diese Spiele zu verbieten. Gladiatorenkämpfe

verschwanden nicht wegen Bewusstsein und Ideologie, sondern wegen einer neu-

en Machttechnologie, eine neue Praktik, die Macht und Politik objektivierte und

mit ihrem eigenen Naturalismus auftrat. Unter den neuen Bedingungen der Macht

erschien es als Natürlichstes derWelt. Hintergrund ist eine Akzentverschiebung in

der Pastoralmacht, wie sie Foucault nennt.

Es gibt keine Dinge, sondern nur diskursive Praktiken, die ganz real durch he-

gemoniale Relationen in jeder Epoche Objekte hervorbringen, die als »natürlich«

und als »wahr« gelten, das ist für Veyne Foucaults Hauptbotschaft.44 Auf das kon-

krete Beispiel des Wahnsinns gemünzt heißt das:

»DerWahnsinn existiert nur als Gegenstand in einer Praktik und durch eine Prak-

tik, aber diese Praktik ist selbst nicht der Wahnsinn.«45

42 Vgl. Veyne, Paul: Foucault. Die Revolutionierung der Geschichte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1992.

43 Ebd., S. 39f.

44 Vgl. ebd., S. 9-30.

45 Ebd., S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 159

Foucault, so Veyne, ist der Philosoph der Negation des natürlichen Gegenstands.

Klar existieren für Foucault verschiedene Verhaltensmuster, die, wenn sie von ei-

nem neutralen Beobachter von einem anderen Planeten betrachtet würden, als ver-

schieden vom Durchschnitt der Menschen abweichend erkannt werden könnten.

Und auch neurobiologisch gibt es bei manchen Menschen Anomalien. Foucault ist

nun kein Relativist für Veyne, der behauptet, den Wahnsinn gebe es nur aus ei-

nem bestimmten Betrachtungswinkel, für andere sei der Wahnsinn eben Wahrsa-

gerei oder Ähnliches. Nein Foucault geht einen Schritt weiter, für ihn existiert der

Wahnsinn als natürlicher Gegenstand nicht. Für ihn existiert die Materie, existieren

die neurobiologischen Muster, aber der Wahnsinn und alle durch das Bewusstsein

begreifbaren Dinge existierten erst durch den Akt der Objektivierung. Der Wahnsinn

existiert nicht an sich, sondern nur im Akt der Relation, also der Objektivierung. Philo-

sophie und Geschichte verschränken sich daher bei Foucault, denn die Geschichte

wird zunehmend die positive Geschichte von dem, was Menschen zu jedem Zeit-

punkt als »Wahrheit« erachteten und von den Kämpfen um diese »Wahrheit«.46

Darin liegt der genealogische Blick. Geschichte und somit auch gesellschaftliche

Wahrheiten drehen sich eben nicht um die unendliche Fülle der Sprache, welche

stets vibriert und nie festlegbar ist, wie das die Strukturalisten um Lacan behaup-

ten würden, sondern sind Ergebnis von etwas Rarem. Und zwar bestehen sie aus

realen Verknappungen, realen Relationen, realen Objektivierungen, die Wahrheit

im Diskurs konstituieren. Das Grundproblem, dem Foucault entgehen will, ist das

des Bewusstseins. Unser Bewusstsein, mit dem wir Dinge betrachten, ist nämlich

selbst ein Ding, das aus einer spezifischen Relation heraus objektiviert wird.Hierin

liegt letztlich Foucaults Pointe, so Veyne. Foucault geht es um eine vorbegriffliche

Realität, welche historisch geworden ist, und die dem Bewusstsein eben nicht oh-

ne weiteres bewusst ist. Foucault behauptet dabei gleichzeitig nicht, es gebe eine

»heimliche«, »verdeckte«, zweite »Wahrheit«, sozusagen die große Weltlüge, die

dechiffriert werden müsse. Sondern es handelt sich vielmehr um eine reale Pra-

xis, eine unterhalb des Bewusstseins liegende Ebene der realen Relationen, die zu

erkennen es eines bestimmten positivistischen Blickes benötigt. Es geht um den

Blick auf die grammatische Struktur unserer Kultur, derer wir uns nicht bewusst

sind, aber die trotzdem wirkmächtig ist. Genau, wie der Löwe nicht begreift, was

es bedeutet, wie ein Löwe zu handeln, der aber trotzdem handelt, wie ein Löwe von

Natur aus handelt, so handelt ein König zu einer Zeit als ein Hirte, als sei es natür-

lich und zu einer anderen Zeit als Vater, weil das »normal« ist. Letztlich ist Veynes

These, dass man die Archäologie vor dem Hintergrund der Genealogie lesen muss,

wie Foucault es in den 1970er Jahren bspw. in der Geschichte der Gouvernementalität

auch tut. Macht ist der Name für eine gesellschaftliche Situation und Ergebnis ge-

46 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

sellschaftlicher Kämpfen. Und die Gouvernementalität, auf die Veyne hier anspielt,

ist das aus diesen Kämpfen entstehende Paradigma des Regierens.

Es geht Foucault umdenÜberhang einer Struktur, die jedoch keine rein sprach-

liche sein kann (da die Sprache selbst eines dieser Dinge ist, die von der Grammatik

der Kultur abhängig ist), ein Überhang einer historisch gewordenenMachtstruktur

über den Einzelnen. Diese Strukturen sind letztlich Machtstrukturen der Verknap-

pung, die historisch durch diskursive Praktiken so-und-nicht-anders geworden

sind.47 Wir sind in eine Welt historisch gewordener Machtstrukturen hineingeboren wor-

den, die uns nicht direkt bewusst, sondern uns als die Grammatik unserer Kultur verborgen

sind. Für Veyne ist Foucaults Hauptanliegen somit die Disqualifizierung jeglicher

Rationalität.

»Foucault versucht nicht, aufzudecken, daßes einen ›Diskurs‹ oder gar einePraktik

gibt: er sagt, daß es keine Rationalität gibt. Solangeman glaubt, daß der ›Diskurs‹

eine Instanz oder Basis ist, solangeman sich fragt, welche Kausalbeziehung diese

Instanz wohl zur gesellschaftlichen oder ökonomischen Entwicklung unterhalten

könnte oder ob Foucault nicht eigentlich eine ›idealistische‹ Form der Geschichte

betreibt, solange hat man noch nicht verstanden. Die Bedeutung Foucaults liegt

gerade darin, daß er weder Marx noch Freud nacheifert: er ist kein Dualist, er hat

nicht den Anspruch, der Erscheinung die Realität entgegenzusetzen. […] Die Rea-

lität entkleiden, um sie zu sezieren und zu erklären, ist eine Sache, eine andere

und naivere Sache ist es zu glauben, hinter ihr sei eine zweite Realität verborgen,

von der aus sie ferngesteuert wird und die sie erklärt.«48

Was meint Veyne konkret damit, dass es für Foucault »keine Rationalität gibt«?

Kurz gesagt: Die universelle Rationalität gibt es nicht, eine von der ausman »objek-

tiv« Diskurse untersuchen könnte, Rahmen der Vernunft, welcher zu allen Zeiten

gleich sei und den Verlauf der Geschichte eindeutig determiniert oder auch eine

Rationalität, die naturalistisch im Menschen angelegt ist und die uns als Richt-

schnur dienen könnte (Anthropologie, Naturalismus, Rationalismus etc.), gibt es

nicht. Jegliche Rationalität ist Basis und eben auch Ausfluss zugleich von diskursi-

ven Prozessen der Objektivierung und somit total kontingent. Genau wie Foucault

die philosophische Frage nach wahr und falsch bzw. gut und böse jeglichem uni-

versellen Maßstab entzieht, so unterläuft er jegliche Rationalität – nicht nur die

der Moderne – als fabriziert durch Machtbeziehungen verknappte diskursive Ob-

jektivierungen, die uns als Grammatik unserer Kultur zugrunde liegt. Foucaults

Ziel ist es, eine Geschichtsschreibung zu etablieren, die alles tilgt, was eine univer-

sale Rationalität impliziert, um dem Anspruch des radikalen Positivisten gerecht

zu werden. Wie er in seinem Aufsatz Nietzsche, die Genealogie, die Historie schreibt,

47 Vgl. ebd.

48 Ebd., S. 76f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 161

verortet sich Foucault mit NietzschesWorten Jenseits von Gut und Böse und von wahr

und falsch im Sinne der Bewertung des »Sinnes« der Geschichte von einem nor-

mativ objektiven Punkt aus. Aber er bewegt sich auch jenseits der Vorstellung me-

taphysischer Triebkräfte der Geschichte. Foucault steht letztlich auf einem sehr

physischen Standpunkt seiner Geschichtsschreibung. Die Vernunft, so hat Fou-

cault es in jenem Aufsatz so treffend zusammengefasst, sei »auf ganz und gar ›ver-

nünftige‹ Weise [entstanden], nämlich durch einen Zufall. […] Am geschichtlichen

Anfang der Dinge stößt man nicht auf die noch unversehrte Identität ihres Ur-

sprungs, sondern auf Unstimmigkeit und Unterschiedlichkeit.«49 Am Anfang war

nicht das Wort; am Anfang war der Kampf. Daher darf die Aufgabe der »wirkli-

chen Historie« es auch nicht sein, nach »Ursprüngen« oder »Herkunft« von Wer-

ten und Wissen zu suchen, da beide Konzepte eine organische Entwicklung oder

einen Fortschritt in Verwandtschaftsverhältnissen implizierten. Foucault will mit

Nietzsche all diese versteckten überzeitlichen Stabilisatoren unseres abendländi-

schen Denkens »zerschneiden«. Denn sie versperrten den Blick darauf, dass unsere

ganze Kultur zufälliges Ergebnis vieler Kämpfe ist. Daher soll die Genealogie, wie

Foucault seine Methode später bezeichnen wird, den »Entstehungsherd« unseres

Wissens und unsererWahrheiten auf den Schauplätzen der Schlachten und der un-

endlichen Kämpfe sichtbar machen. Und diese Kämpfe, so widerspricht Foucault

wohl Kant und Hegel, seien keine, die einem friedlichen oder bürgerlichen Endzu-

stand zuliefen, sondern die idealistischen Kategorien des Fortschrittes (wie etwa

Freiheit, Autonomie, Gemeinwohl etc.) seien selbst nur rückwirkende Rationali-

sierungen und »Verrechtlichung« der aus dem »Chaos« der Kämpfe entstandenen

dauerhaften Ordnungen der Gewalt. Genealogie ist die wirkliche Historie, welche

die Gewalt in der ›rationalen‹ Ordnung sichtbar macht. Näheres hierzu wurde in

Kapitel 2 über die Geschichtsphilosophie ausgeführt.50

»Die Menschheit schreitet nicht langsam von Kampf zu Kampf voran, bis sie zu

einer universellen Gegenseitigkeit fände, in der die Regeln für immer an die Stelle

des Krieges träten; sie fasst jede dieser Gewalttätigkeiten in ein Regelsystem und

bewegt sich so von einer Herrschaft zur anderen.«51

Nahtlos an diesen Punkt wird das Kapitel 5 über den Krieg anschließen. Denn es

zeigt sich hier, dass Foucault mit Veyne betrachtet tatsächlich ein »Positivist« ist.

Er stellt die diskursiven Praktiken in den Mittelpunkt, um der Metaphysik und all

ihren Entsprechungen in der Geschichtsschreibung zu entkommen. Der »Preis« ist

49 Foucault,Michel: Nietzsche, die Genealogie, dieHistorie, in: Stingelin,Martin (Hg.): absolute

Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S. 100.

50 Vgl. ebd., S. 98-117.

51 Ebd., S. 104.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

jedoch, dass Foucault einem ganz anderen Essenzialismus verfällt: einem radikalen

Bellizismus (vgl. Kapitel 6).

4.1.5 Die kalte Rationalität der Moderne und der Wahnsinn

Michel Foucaults DissertationsschriftWahnsinn undGesellschaft (frz. Folie et déraison.

Histoire de la folie á l´âge classique) ist, so schreibt Philipp Sarasin zurecht, eine sechs-

hundertseitige Abrechnung mit der Psychologie als positive Wissenschaft und mit

ihren »objektiven« Untersuchungsgegenständen. Geisteskrankheit, Störungen des

Bewusstseins und andere Gegenstände der modernen Psychologie betrachtet Fou-

cault aus einer archäologischen Perspektive. Wie in Kapitel 4.1.4 erläutert, schreibt

er eine alternative Geschichtsschreibung des Wahnsinns im Abendland.Wahnsinn

betrachtet er dadurch nicht nur als natürliche Erfahrung, sondern beschreibt vor

allem die diskursiven Praktiken, die sie hervorbrachte. Das, was seit dem Mittel-

alter als Wahnsinn und Unvernunft (folie et déraison) diskursiv gefasst wird, ist für

Foucault erst einmal Möglichkeit des Ausdrucks des vitalen Lebens. Der Einzelne,

so Foucault, habe die radikale Wahl, sich der Vernunft zu beugen oder nicht. Die

moderne Psychologie, so argumentiert er, mache erst im 18. Jahrhundert durch ein

fundamentales »Schweigen« aus dieser Option der Verweigerung der Vernunft die

Geisteskrankheit. Foucault versucht sich an einer Herausarbeitung einer Syntax

des Wahnsinns durch seine archäologische Arbeit. Er arbeitet heraus, wie Wahn-

sinn in der Sprache der Vernunft objektiviert wurde. Die Moderne zeichne sich

im Abendland dadurch aus, dass sie eine radikale Trennung einführe zwischen

raison und déraison, zwischen Vernunft und Unvernunft und dass sie Letztere in

Anstalten wegsperre. Entscheidend, so Philipp Sarasin, sei, dass Foucault mit phä-

nomenologischen Gedanken, wir seien in eineWelt geboren, in der objektiver Sinn

überall um uns herum gegeben ist, bricht. Foucault deckt die formalen Bedingun-

gen auf, die Sinn überhaupt erst diskursiv ermöglichen. Auch für Jacques Lacan ist

Wahnsinn eine Urform des Sprechens, die nicht darauf angelegt ist, sich erkennbar

zu machen, also nicht intersubjektiv ist. Wahnsinn ist aus der psychoanalytischen

Warte der Verzicht des Rekurses auf einen Nullpunkt, auf das nom-du-pére/non-

du-pére (Namen des Vaters, Nein des Vaters). Das Nein zum Begehren des männ-

lichen Kindes zur Mutter, das ist der erste Signifikant, dem sich das Subjekt unter-

werfen müsse, um in die Sprache der Gesellschaft einzutreten. Ähnlich wie Fou-

cault, so sieht auch Lacan die Möglichkeit des Subjekts, frei zu entscheiden. Bei

Foucault scheint hier eher eine Art Vitalismus, eine Rebellion des nackten Lebens,

des Körpers, sich der Macht, die durch die verborgene machterfüllte Grammatik

einer jeden Kultur hindurch wirkt, zu entziehen. Foucault interessiert sich für das

Zwangsverhältnis, welches das Subjekt konstituiert, indem es gezwungen wird,

»Wahrheit« über sich zu sprechen.Wahnsinn, so meint der junge Foucault, bedeu-

te Freiheit; es sei die radikale Freiheit des Subjekts, sich dem Zwang auszusetzen

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 163

oder nicht. Lange Zeit bleibt dieses Freiheitspotenzial des Wahnsinns in Foucaults

Denken eine nicht »lebbare«, aber denkbare Art der Befreiung von der Macht. Da-

von wird sich Foucault später in der Archäologie des Wissens wieder distanzieren im

Sinne einer Geschichtsschreibung, die sich von natürlichen Dingen völlig absetzen

wird. Trotzdem, denke ich, wird dieser Aspekt des Vitalismus später für Foucaults

Körper-Orientierung und sein Machtverständnis noch entscheidend sein.52,53

Der Wahnsinn ist diskursiv zur Grenze des modernen Denkens erhoben wor-

den. Er ist im historischen Sinne die Grenze des Denkens. Die Rationalität, welche

die Bourgeoisie sozialgeschichtlichmit sich brachte, basierte auf jenem Ausschluss

des objektiviertenWahnsinns.Das »Soziale«, die »Gesellschaft« dieserModerne be-

ginnt für Foucault mit einem radikalen Trennstrich, mit dem Schweigen zwischen

Vernunft undWahnsinn. Der Nullpunkt erscheint hier als eine Art ursprünglichem

Gemurmel der Sprache, ohne Autor und Subjekt, das sich zu erkennen gibt. Das

Soziale setzt ein mit dem Ausschluss dieser Sprache des Wahnsinns, und mit der

Etablierung der Sprache der Vernunft. Es gibt somit historisch im Rahmen des

52 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 2005, S. 15-23.

53 Diesen vitalistischen Gedankengang des »natürlichenWahnsinns« wird Foucault mit seinem

vierten großen Buch Archäologie des Wissens wieder fallenlassen. Dort schreibt er in seiner

methodologischen Rekonstruktion seiner bisherigen Arbeit zu den Formationsregeln eines

Diskurses: »Man versucht nicht zu rekonstruieren, was der Wahnsinn selbst gewesen sein

konnte, so wie er sich vielleicht zuerst in einer ursprünglichen, fundamentalen, dumpfen,

kaum artikulierten Erfahrung gegeben hat, und so wie er dann wohl von den Diskursen und

dem verdrehten, oft listigen Spiel ihres Verfahrens organisiert (übertragen, deformiert, tra-

vestiert, vielleicht zerstört) worden ist. […] In einem Wort, man möchte sich gänzlich der

›Dinge‹ enthalten; sie ›entgegenwärtigen‹; ihre reiche, schwere und unmittelbare Fülle ver-

bannen, aus der man gewöhnlich das Ur-Gesetz eines Diskurses macht, der sich davon nur

durch Irrtum, Vergessen, Illusion, Unwissenheit oder Trägheit der Meinungen und der Tra-

ditionen oder auch durch den vielleicht unbewußtenWunsch, nichts zu sehen und nichts zu

sagen, fernhalten würde«. Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1973, S. 71f.

Doch trotzdem scheint hier imWirken des jungen Foucault eine vitalistische, lebensphiloso-

phische Erfahrung auf, die auf einer gewissen Ebene sein ganzesWerk durchzieht. Habermas

weist in seiner Vorlesungsreihe Der philosophische Diskurs der Modernemeines Erachtens zu-

recht darauf hin, dass dieser Vitalismus entscheidend für dasMachtverständnis des Foucault

des DerWille zumWissen sein wird. Habermas sagt hierzu: »Stets ist es der Körper, der in der

Tortur geschunden und zum Schauplatz der souveränen Rache gemacht wird; der vom Drill

erfaßt, in ein Feld mechanischer Kräfte zerlegt und manipuliert wird; der von den Human-

wissenschaften vergegenständlicht und kontrolliert, zugleich in seiner Begehrlichkeit stimu-

liert und entblößt wird. Wenn Foucaults Begriff der Macht sich einen Rest von ästhetischem

Gehalt bewahrt, dann verdankt er diesen der vitalistisch-lebensphilosophischen Lesart der

Selbsterfahrung des Leibes.« Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985, S. 334f.

Man müsste der Liste der Gewalttaten gegen den Körper, die Habermas hier anführt, eben

noch die ausWahnsinn und Gesellschaft hinzufügen.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Diskurses eine »Stunde null«, in der die Vernunft durch den Ausschluss des Wahn-

sinns konstituiert wurde. Die Psychologie hat den Wahnsinn als Gegenstand des

Ausschlusses der Vernunft konstruiert. Foucaults radikale These in Wahnsinn und

Gesellschaft ist folglich, dass Vernunft undWahnsinn diskursiv gemacht sind. Schon

mit diesem ersten großen Werk zeigt sich Foucaults aufklärungskritischer Impe-

tus: Die abendländische Vernunft sei eine »Struktur der Ablehnung« des Wahn-

sinns, die aus dem Sieg über den Wahnsinn hervorgegangen sei. Sie sei eine kalt

beobachtende, einsperrende Vernunft und sie sei zutiefst bürgerlich, weil sie sich

von der Nützlichkeit her definiert. Sie definiert den Wahnsinn als »absence d’œv-

re«, als »Fehlen einer Arbeit«.54 Wahnsinn, so folgert Foucault, werde diskursiv

als das Gegenteil der bürgerlichen ratio konstituiert, weil sie nicht produktiv und

einem Individuum zurechenbar sei.55

Foucault zeichnet in Wahnsinn und Gesellschaft vom Mittelalter bis in das 20.

Jahrhundert die Stellung des Wahnsinns nach. Während im Mittelalter Wahnsinn

als andere Seite der Kultur in der Mitte der Gesellschaft akzeptiert war, so war er

es in der Renaissance schon deutlich weniger, jedoch in Kunst und Kultur wahr-

nehmbar. Erst in der Klassik (l’age classique), wie er am Beispiel René Descartes’

aufzeigt, gibt es einen Gewaltakt, der die Stimme des Wahnsinns diskursiv zum

Schweigen bringt. Für Foucault ist es kein Zufall, dass gleichzeitig in Paris die ers-

te große Anstalt für Geisteskranke öffnet und Gefängnisse und Anstalten zu Orten

werden, an denen der Wahnsinn eingesperrt wird. Foucault hebt den Fakt her-

vor, dass bis zu einem Prozent aller Pariser als Libertins oder Arbeitsscheue in den

Anstalten eingesperrt waren. Für Foucault ein Indiz für den Sieg eines neuen Dis-

kurses der kalten, bürgerlichen Vernunft. Foucaults These der großen Einsperrung

wird von vielen Historikern bezweifelt und infrage gestellt. Trotzdem ist Folgen-

des an Foucaults Geschichte der Psychologie als moderner Wissenschaft äußerst

fruchtbar: Die Geschichte der Psychologie erscheint nicht mehr als Fortschritt der

Humanität, sondern schon in diesem frühen Stadium aus einer genealogischen

Machtperspektive.56

Das ist Foucaults teilweise unterschätzter Beitrag zur Medizingeschichte, wie

ihn auch Christof Goddemeier in seinem Artikel Wahnsinn ist keine Krankheit im

Deutschen Ärzteblatt zusammenfasst:

»Für Foucault ist derWahnsinn keine Krankheit, ja, für sich allein genommennicht

einmal real. Er behandelt ihn ausschließlich als Paar aus Vernunft und Unver-

nunft. Gemäß Friedrich Nietzsches Diktum ›Thatsachen giebt es nicht, nur Inter-

pretationen‹, gilt eine Aussage bloß für eine bestimmte Perspektive. Derart in-

54 Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der

Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1969, S. 11.

55 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 2005, S. 24-29.

56 Vgl. ebd., S. 30f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 165

spiriert, spricht Foucault in seinem Werk eher als genealogischer Philosoph und

nicht als Historiker, etwa wenn er den Nullpunkt einer ›undifferenzierten Erfah-

rung‹ des Wahnsinns ›unterhalb der Geschichte‹ verortet.«57

Relevant für Foucaults späteres Werk ist, wie sich Foucault der Geschichte der Psy-

chologie annähert,waswiederum viel über sein Verständnis vonWahrheit und Ver-

nunft aussagt. Es gibt für ihn kein »Wesen« und keine feststehende »Identitäten«,

es gibt nicht einmal »den Wahnsinn« objektiv. Schon in seiner Herangehensweise

an die Geschichtsschreibung zeigt sich, dass Realität und Wahrheit nicht trennbar

sind von der Macht. Wahnsinn und Vernunft sind dialektisch aufeinander bezo-

gene Formen der Erfahrung. Beide haben sich historisch entwickelt.Wahnsinn und

Gesellschaft ist Foucaults Projekt, die Stunde null der Geschichte vomWahnsinn zu

finden, welche durch den Sieg der Vernunft, durch die Macht der Vernunft seit

dem klassischen Zeitalter durch ein Schweigen verdeckt wurde. Daher auch der

deutsche Untertitel zuWahnsinn und Gesellschaft: Eine Geschichte des Wahns im Zeital-

ter der Vernunft. In seinem Vorwort zur deutschen Ausgabe 1960 schreibt er schon

im dritten Satz über sein Vorhaben:

»Die Geschichte dieser anderen Art des Wahnsinns ist zu schreiben, – dieser an-

deren Art, in der die Menschenmiteinander in der Haltung überlegener Vernunft

verkehren, die ihren Nachbarn einsperrt, und in der sie an der gnadenlosen Spra-

che des Nicht-Wahnsinns einander erkennen. Wir müssen den Augenblick dieser

Verschwörung wiederfinden, bevor er im Reich der Wahrheit endgültig errichtet

und durch den lyrischen Protest wiederbelebt worden ist. Man muß in der Ge-

schichte jenen Punkt Null der Geschichte des Wahnsinns wiederzufinden versu-

chen, an dem der Wahnsinn noch undifferenzierte Erfahrung, noch nicht durch

eine Trennung gespaltene Erfahrung ist.«58

Die Geschichte der »gnadenlosen Sprache des Nicht-Wahnsinns«, die Menschen

dazu veranlasst ihren Nachbarn einzusperren, das ist das Provokante an Foucaults

WahnsinnundGesellschaft. Für ihn sind Psychologie undMedizin kein Fortschritt per

se. Zwischen den beiden objektivierten Lebensrealitäten des Menschen, zwischen

Wahnsinn undVernunft, ist einmachtbesetztes Schweigen zugunsten der Vernunft

eingetreten. Der vernünftige Mensch spricht nicht mehr mit dem Wahnsinnigen,

sondern redet über ihn vermittels der modernen Psychologie.

»Die Sprache der Psychiatrie, die ein Monolog der Vernunft über den Wahnsinn

ist, hat sich nur auf einem solchen Schweigen errichten können. Ich habe nicht

57 Goddemeier, Christof: Wahnsinn ist keine Krankheit, in: Deutsches Ärzteblatt, Jg. 108, Heft

33, 2011, S. A1736.

58 Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der

Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1969, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

versucht, die Geschichte dieser Sprache zu schreiben, vielmehr die Archäologie

dieses Schweigens.«59

»Die Geschichte des Wahnsinns schreiben, wird also heißen: eine Strukturunter-

suchung der historischen Gesamtheit – Vorstellungen, Institutionen, juristische

und polizeiliche Maßnahmen, wissenschaftliche Begriffe – zu leisten, die einen

Wahnsinn gefangenhält, dessen ungebändigter Zustand in sich selbst nie wie-

derhergestellt werden kann. Da uns jene unzugängliche, ursprüngliche Reinheit

fehlt, muß die Strukturuntersuchung zu jener Entscheidung zurückgreifen, die

Vernunft und Wahnsinn gleichzeitig trennt und verbindet. Sie muß versuchen,

den ständigen Austausch, die dunkle, gemeinsameWurzel und die ursprüngliche

Gegeneinanderstellung zu entdecken, die ebensosehr der Einheit wie der Oppo-

sition von Sinn und Irrsinn einen Sinn verleiht.«60

Sinn gibt es nicht ohne den kontrastierenden Raum des Unsinns, Vernunft nicht

ohne Wahnsinn. Die scheinbare Opposition Sinn-Irrsinn/Vernunft-Wahnsinn er-

weist sich in Wahnsinn und Gesellschaft als Einheit zugleich. Das ist wohl die er-

kenntnistheoretische Hauptaussage vonWahnsinn und Gesellschaft. Damit der mo-

derne Mensch in sich selbst Wahrheit verorten kann, wird eine Trennung zwischen

Vernunft und Wahnsinn gezogen. Damit ist der Wahnsinn jedoch im Zentrum der

modernen Rationalität aufgehoben.61 Denn derWahnsinn ist der Entzug von Spra-

che, Vernunft und Moral, weshalb eine Kritik der Vernunft immer auch von der

Konstitution des Wahnsinns ausgehen müsse.62 Wie Paul Veyne über Foucaults

Methode schrieb, lässt sich hier am Beispiel des Wahnsinns festhalten: Foucault

schreibt keine Geschichte über existierende natürlicheDinge, sondern er schreibt über

den Akt, in dem Dinge existieren. Den Wahnsinn gibt es nicht an sich, die Praktik

der kalten, einsperrenden Rationalität der Bourgeoisie, welche den Wahnsinn dis-

kursiv von der Vernunft mit einem Schweigen trennt, die existiert hingegen schon.

Dinge existieren nur in actu – wir müssen diesen vorbegrifflichen Akt aus all den

Ismen, aus all den Ideologien usw. herausschälen, um positivistisch zu sehen, wie

es wirklich ist. Und auch hier deutet Foucault darauf hin, dass die Setzung der Un-

terscheidung zwischen Vernunft und Unvernunft ein Akt der Gewalt ist.

59 Ebd., S. 8.

60 Ebd., S. 13.

61 Vgl. Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter

der Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1969, S. 15.

62 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 2005, S. 37f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 167

4.1.6 Zwischenfazit: Rationalität als diskursive Praktik

und Ausdruck von Kämpfen

Für meine Forschungsfrage lässt sich also nach dieser Analyse der Rationalität in

Foucaults archäologischem Blick festhalten:

Erstens stellt Foucaults genealogisches Denken einen Angriff auf die Geltung

jeglicher universalen Rationalität dar. Was als vernünftig gilt, ist nicht logisch her-

zuleiten oder metaphysisch gegeben, sondern bewegt sich jenseits von Gut und Böse,

ist also mit Nietzsche gesprochen Ausdruck eines historischen Apriori. Und es ist

Ausdruck eines Gewaltaktes. Alles Denken basiert auf Macht/Wissen-Korrelaten,

die sich im Denken, Sprechen und Schreiben innerhalb und außerhalb von In-

stitutionen als diskursive Polizei äußern. Eine der fundamentalen Kategorien jener

diskursiven Polizei ist wohl die Vernunft. Unser heutiges Wissen über den »richti-

gen Umgang« mit Gefangenen oder psychisch Kranken entspringt keiner zeitlosen

Vernunft, sondern ist Ausdruck historischer Machtstrukturen und dadurch relativ.

Foucaults kritische Grundhaltung ist somit als Genealogie des Wissens aufzufas-

sen: als Aufdecken der historischen Zufälle, Widersprüche und Diskontinuitäten

hinter heutigemWissen und heutigen Strukturen. Die Kritik besteht in der Nietz-

scheanischen Entlarvung. Wie schon eingangs zu dieser Arbeit erläutert, folgt die

vorliegende Studie der Perspektive des Foucault der 1970er Jahre, seine Archäologie

vor dem Hintergrund der Genealogie zu verstehen.

Zweitens entlarvt Foucault ganz konkret jene spezifische Vernunft, welche sich

in der Moderne herausgebildet hat als ein kaltes und grausames Macht/Wissen-

Korrelat, das strategisch darauf begründet liegt, das Anormale bzw. das Andere

einzusperren, um das Normale hervorzubringen.63 Auch wenn Foucault in seinen

Hauptwerken selbst nicht auf das Politische eingeht, so lässt sich doch festhal-

ten: Für Foucault kann das Politische nicht auf Verständigung basieren, da jegli-

che gemeinsame Rationalität ausgeschlossen ist, auf deren Basis eine solche von-

stattengehen könnte. Alle »Dinge« existieren nur aufgrund von realen diskursiven

Praktiken – sie werden hervorgebracht durch die unserem Bewusstsein verborge-

ne grammatische Struktur unserer Kultur – diese ist Ausdruck des historischen

Apriori, welches wiederum Ergebnis unendlich vieler Kämpfe ist. Eine autonome

Vernunft, anhand derer wir universell und objektiv moralische oder politische Pro-

bleme lösen könnten, ist somit ein für alle Mal suspendiert. Das Kant’sche Argu-

ment, man könne einen praktischen Imperativ als Maxime jeglichen Handelns aus

der jedem vernünftigen Wesen gegebenen Eigenstruktur der Autonomie, des lo-

gischen Denkens und der Gegenseitigkeit ableiten, diskreditiert Foucault hiermit.

63 Diese disziplinäre Logik wird Michel Foucault in seiner machtanalytischen Phase spätestens

in Überwachen und Strafen noch genauer in ihren Effekten für die Subjektivität ausführen.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Kants Argument muss für Foucault als naturalistischer Versuch erscheinen, der ei-

ne Vernunft als natürlich darstellt, welche auf ›Dingen‹, wie etwa der Autonomie

und der beinahe transzendentalen Menschenwürde basiert, die allesamt in Wirk-

lichkeit Effekte diskursiver Praktiken einer naturwissenschaftlich geeichten und

vom Blick der Bourgeoisie durchzogenen Moderne sind. Rationalität gibt es nur

noch in Diskursen, sie gilt nicht universell und es gibt keinen erhöhten, ruhenden

Punkt mehr, von dem aus man das Plateau des Denkens und des Wissens überbli-

cken könnte. Kants Strahlen einer universalen Rationalität weichen dem Kaleido-

skopmit seinenMyriaden anmöglichen Rationalitäten, die von nichts anderem ab-

hängen als der historischen Objektivierung durch diskursive Praktiken und somit

letztlich historisch konstituierter Macht. DasWichtige ist jedoch, dass diese histo-

rischen Objektivierungen, diese sedimentierten Praktiken, die sich stets erneuern,

diese grammatische Struktur unserer Kultur zwar unserem Bewusstsein verbor-

gen ist, jedoch mit dem positivistisch-gereinigten Blick des Archäologen Schicht

für Schicht als ›episteme‹, als Archiv der Epoche an das Tageslicht gebracht werden

können.

Aus Foucaults Werk selbst wird nicht final deutlich, ob er alle Werte entweder

aus philosophischen Gründen einer Ent-Cartesianisierung des Humanismus relati-

viert, ob er nur den liberalen Begriffsrahmen aus strategischen Gründen disqua-

lifiziert oder ob er ihn gänzlich als Verschleierung von Herrschaft auch normativ

disqualifiziert.64 Entscheidend ist für die vorliegende Arbeit, dass Foucault uns

keinen festen Ansatzpunkt dafür gibt, wo er normativ steht. Sein Werk lässt, so

Nancy Fraser, eine Lesart zu, welche dem spezifisch aufklärerischen Impetus der

Vernunft und Autonomie in einer antimodernen Schlagrichtung den Boden ent-

zieht. Aus dieser Perspektive könne man Habermas provokante und abwertend ge-

meinte These, Foucault sei ein weiterer Jungkonservativer, wie etwa Ernst Jünger,

zwar nicht umstandsfrei bestätigen, denn bei Foucault findeman viele Ansätze, die

einer dialektischen Kritik der Moderne dasWort reden, doch man könne Foucaults

Werk auch als radikal ablehnend-antimoderne Kritik lesen.65 Die vorliegende Ar-

beit hat im vergangenen Kapitel argumentiert, dass Foucaults immanente Lesart

(also Foucault als konstruktiver Kritiker der Aufklärung) nicht so überzeugende

Anhaltspunkte in seinemWerk findet wie die, dass Foucault zwar im Gegensatz zu

den Jungkonservativen (Konservative Revolution) und Nietzsche kein eigenes nor-

matives Alternativ-Ideal hat, er jedoch den liberalen Begriffsrahmen außer Kraft

setzt. Ob nun zur Stärkung desselben oder in antimodernistischer Haltung, bleibt

unklar. Klar ist jedoch geworden: Jede Vernunft erscheint in Foucaults Blick als

64 Vgl. Fraser, Nancy: Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 56-85.

65 Vgl. ebd., S. 82f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 169

Ausdruck einer Ordnung und jede Ordnung ist Ausdruck und Verschleierung ei-

ner Setzung durch eine Gewalttat – hinter jeder noch so freiheitlichen Ordnung

schlummert die gewaltvoll gesetzte Herrschaft. Vernunft kann somit nie objektiv

sein, nie unvoreingenommen, nie gemeinsamer Ausgangspunkt für emanzipative

Politik, denn sie ist Ergebnis einer Unterwerfung der Einen unter die Anderen und

perpetuiert diese.

4.2 Der Angriff auf die Rationalität II – Ernst Jünger

4.2.1 Über die Schwelle der Rationalität des Bürgertums

Das Thema der Vernunft behandelt Jünger in seinem Essay Der Arbeiter in den Ka-

piteln 13, 14 und 15 mit der Zwischenüberschrift: Der Einbruch elementarer Mächte in

den bürgerlichen Raum. Diese Kapitel basieren auf der Gegenüberstellung von Sicher-

heit und Elementarem. »Das Bestreben des Bürgers, den Lebensraum hermetisch

gegen den Einbruch des Elementaren abzudichten, ist der besonders gelungene

Ausdruck eines uralten Strebens nach Sicherheit, das in der Natur- und Geistesge-

schichte, ja in jedem einzelnen Leben überall zu verfolgen ist.«66 Jünger beschreibt

eine bürgerliche Ordnung, welche das Elementare als das »Unvernünftige« ausge-

schlossen habe. Gefahr, Risiko,Wagnis und Lust werden jenseits der »Grenzmauer

der Vernunft« gesetzt. »Hierdurch setzt sich der Bürger von anderen Erscheinun-

gen ab, etwa von der des Gläubigen, des Kriegers, des Künstlers, des Seefahrers,

des Jägers, des Verbrechers und, wie behauptet, auch von der des Arbeiters.«67 Der

Liberalismus hat in Jüngers Augen einen »Kultus der Vernunft« eingerichtet, wel-

cher anderenOrdnungen die Rationalität abgesprochen habe. In seinem essayhaften

Ansatz des Schriftstellers entgegnet Jünger, dass jegliche Ordnung, selbst die des Bür-

gertums, inWirklichkeit sowohl auf Sicherheit als auch auf Gefahr beruhe. Dass zu

jeder Ordnung auch die Unordnung gehöre. Dass zu jeder Vorstellung einer Struk-

tur auch das Chaos, zu jedem Fortschritt auch die Möglichkeit der Barbarei, zu

jedem göttlichen Streben auch Mephisto als die verneinende »Kraft« dazugehöre.

Jeder Ordnung wohnen in Wirklichkeit ein Konflikt und ein Kampf inne – die bür-

gerliche Ordnung habe diese jedoch durch ihre Philosophie ausgeschlossen. Das

Elementare ist in Jüngers Augen trotzdem immer vorhanden. Folgende Begrün-

dung führt Jünger an: »Der Mensch lebt elementar, ebensowohl insofern er ein

natürliches als auch insofern er ein dämonisches Wesen ist. Kein Vernunftschluß

kann den Schlag des Herzens oder die Tätigkeit der Nieren ersetzen, und es gibt

keine Größe, und sei es die Vernunft selbst, die sich nicht zuzeiten den niederen

66 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 50.

67 Ebd., S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

oder stolzen Leidenschaften des Lebens unterstellt.«68 Und so nimmt es auch kein

Wunder, dass gerade in Zeiten des bürgerlichen Ausschlusses der Gefahr die größ-

ten Gefahren derMenschheitsgeschichte sich hinter demRücken der Gesellschaft, im

Zwielicht des bürgerlichen Lichtes, aufsummiert haben und in der Totalen Mobil-

machung, den blutigen Revolutionen und dem Ersten Weltkrieg kulminiert sind.

Das Elementare und die Gefahr waren nie gebannt, sondern einerseits haben sie

sich durch die sich dynamisierte Welt der Technik und dem darin liegenden Wil-

len zur Macht verborgen und ausgeweitet und andererseits waren sie von Beginn

an in der bürgerlichen Gesellschaft enthalten und nur durch Euphemismen (bspw.

globale Polizeiaktion statt Krieg) und vertragstheoretische Konstrukte verborgen

worden. Diese Logik einer Umetikettierung auf diskursiver Ebene erläutert Jünger

wie folgt:

»Es offenbart sich im großen in dem Bestreben, den Staat, der auf Rangordnung

beruht, zu sehen als Gesellschaft, deren Grundprinzip die Gleichheit ist und die

sich durch einen Vernunftakt begründet hat. Es offenbart sich im umfassenden

Aufbau eines Versicherungssystems, durch das nicht nur das Risiko der äußeren

und inneren Politik, sondern auch das des privaten Lebens gleichmäßig verteilt

und damit der Vernunft unterstellt werden soll – in Bestrebungen, in denen man

das Schicksal durch die Wahrscheinlichkeitsrechnung aufzulösen sucht.«69

Die Vernunft der bürgerlichen Ordnung ist in Jüngers Augen zu verwerfen, da sie

bestimmte grundsätzliche Fakten nicht anerkennt: dass zum Leben nicht nur Si-

cherheit, sondern auch Gefahr, nicht nur Frieden, sondern auch Kampf, nicht nur

Produktivität, sondern auch Ästhetik, Lust und auch Elementares gehören. Und

Jünger führt an verschiedenen Stellen seines Essays aus, dass es Staat ohne Rang-

ordnung nicht gibt – Gleichheit zu postulieren, wie es der Liberalismus und wie

es manche Vertragstheorien täten, verschleiere hingegen dieses Grundfaktum und

führe durch die Hintertüre zu unbewussten Ausbeutungen. Jünger beschreibt in

seinen EssaysDie totaleMobilmachung undDer Arbeiter einen Prozess der Verschleie-

rung von Rangordnung und Unterwerfung, hinter der das Wirken der metaphy-

sischen Kraft des Seins durchscheine – der Gestalt des Arbeiters – und zu einer

Dialektik der Aufklärung geführt habe.70

Auf Basis dieser Begründung bestreitet Jünger die Fähigkeit der bürgerlichen

Ordnung, einen wirklichen Vernunftbegriff bilden zu können. Die deutsche Ge-

genbewegung zur Rationalität des Bürgertums erkennt Jünger in der Romantik,

welche einen Raum der Ferne etabliert habe, in dem die ursprüngliche elementare

68 Ebd., S. 54.

69 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 53.

70 In dieser These zeigt sich Jüngers modernitätskritische Anschlussfähigkeit an Arbeiten von

Adorno und Horkheimer als auch an Michel Foucault.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 171

Erfahrung und das »abenteuerliche Herz«, das die Gefahr sucht, aufgehoben war.

Doch auch den »romantischen Raum« und den »romantischen Protest« verwirft

Jünger normativ als nicht mehr zeitgemäße Antworten auf das Versagen der Ver-

nunft des Bürgertums. Denn die Romantik habe eine Flucht dargestellt – es sei

jedoch die Zeit für den Angriff gekommen. Spätestens mit dem Aufkommen der

neuen »Rasse« des Frontsoldaten im Ersten Weltkrieg habe sich die Gestalt des

Arbeiters materialisiert und sei bereit, die Herrschaft zu übernehmen. Der Erste

Weltkrieg ist für Jüngers Essay eindeutig der Wendepunkt der Geschichte.

»Mögen die einen dies [das Aufkommen neuer elementarer Kräfte durch den

Weltkrieg; Anm. N. A.] als Rückfall in eine moderne Barberei erkennen, die

anderen es als Stahlbad begrüßen – wichtig ist es, zu sehen, daß sich ein neuer

und noch ungebändigter Zufluß elementarer Kräfte unserer Welt bemächtigt

hat. […] Es ergibt sich […] die Notwendigkeit neuer Ordnungen, in die das Außer-

ordentliche einbezogen ist – von Ordnungen, die nicht auf den Ausschluß des

Gefährlichen berechnet, sondern die durch eine neue Vermählung des Lebensmit

der Gefahr erzeugt worden sind. Auf diese Notwendigkeit deuten alle Anzeichen

hin, und es ist unverkennbar, daß dem Arbeiter innerhalb solcher Ordnungen die

entscheidende Stellung zugewiesen ist.«71

Wie im gesamten Essay Der Arbeiter zeigt sich auch an dieser Stelle der perfor-

mative Ansatz Jüngers: Er analysiert historische Entwicklungen, erkennt in ihnen

eine metaphysische Gestalt – die des Arbeiters – und sagt eine Verschärfung die-

ser Entwicklungen voraus bzw. schreibt diese selbst herbei. Jüngers Text behandelt

die Überwindung der bürgerlichen Vernunft nicht nur analytisch, sondern beteiligt

sich zugleich daran.72

Doch Jünger verwirft die Rationalität des Bürgertums nicht nur, sondern zeigt

auch auf, was auf sie folgt. Zur Illustration des Vorgangs nutzt Jünger einen Ver-

gleich. Er parallelisiert den Übergang vom Zeitalter der absoluten Monarchie zum

bürgerlichen Zeitalter mit dem Übergang von Letzterem zum Zeitalter des Arbei-

ters. Dies vertieft Jünger unter anderem ab dem Kapitel 75 von Der Arbeiter unter

der Zwischenüberschrift Die Ablösung der Gesellschaftsverträge durch den Arbeitsplan.73

Jünger beschreibt die Zeit des Übergangs von absoluter Monarchie hin zum Bür-

gertum als eine der »Legitimation der Zerstörungsmittel«, welche gegen den Ab-

71 Ebd., S. 60f.

72 Eine gute Definition des performativen Ansatzes von Ernst Jüngers Der Arbeiter findet sich in

Jürgen Brokoffs Aufsatz hierzu: vgl. Brokoff, Jürgen: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, in:

Schöning, Matthias (Hg.): Ernst Jünger Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart, 2014,

S. 108.

73 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 284-

308.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

solutismus und für den Bürger der »abstrakte Geist«, »Vernunft« und »Tugend«

gewesen seien.74 Zuerst habe sich die Sprache geändert und die Fundamente von

Absolutismus, Gottesgnadentum und Ständewesen durch ein neues Verständnis

von Individualismus, Vernunft und Gesellschaft unterminiert. Analog zu diesem

Prozess sieht nun Jünger eine neuerliche »Zersetzung« der herrschendenOrdnung,

da in der Sprache eine neuerliche Revolution stattgefunden habe, welche dem In-

dividuum den Typus, der Vernunft die organische Konstruktion und dem Gesell-

schaftsvertrag/der Verfassung den Arbeitsplan gegenüberstelle.Die Zersetzung der

Grundlagen der bürgerlichen Revolution von 1789 hat die Totale Mobilmachung

durch die technischen Mittel herbeigeführt, welche die »Massen und Energien«

in eine »uferlose Bewegung« versetzt habe.75 Die in uferlose Bewegung geratenen

Menschenmassen und Lebensenergien spiegeln sich in einem »zur Durchführung

großer Pläne entschlossene[m] Menschentum«,76 welches sich nicht mehr durch

Verfassungen einhegen lässt, sondern nur noch mit einem Arbeitsplan.

Interessant ist, dass Jünger 1932 als Nachfolger zur bürgerlichen, nationalen

Demokratie die schlichte Diktatur ablehnt, da jede beliebige Macht mit reinen dik-

tatorischenMittelnMacht ausüben könnte – doch die »große Stoßkraft« einer total

mobilgemachtenMenschenmasse könne lediglich eine »Arbeitsdemokratie« entfal-

ten, welche sich am Typus und der Gestalt orientiert. Legitimation vor den Fakten,

die die Gestalt des Arbeiters immenschlichen Bestande und der Technik hervorge-

bracht hat, hat lediglich eine Diktatur, welche sich in den Dienst der Gestalt stellt

und diese »repräsentiert«.77 Legitimität von Herrschaft hängt in Jüngers Denken

davon ab, ob sie die Kräfte des Lebens optimal ausbeutet. Schon an dieser Definition

zeigt sich Jüngers biopolitische Grundhaltung.

Jüngers Ablehnung von schlichten Diktaturen darf man nicht missverstehen.

Er verteidigt an dieser Stelle keineswegs freie Wahlen gegenüber Diktaturen. Viel-

mehr grenzt er seinen Faschismus des Arbeiters vom italienischen Faschismus, von

Spenglers Cäsarismus und vom Nationalsozialismus ab, der einige Monate nach

dem Erscheinen von Der Arbeiter eben von jener »Machtergreifung« sprechen wird,

die Jünger ablehnt. Jünger lehnt diese Formen des Faschismus ab, weil ihnen der

Bezug zur planetarischen Finalisierung des Projekts der Mobilisierung des Men-

schen und der Prägung der Welt nach seinem Antlitz fehlt. Jünger spricht von Ar-

beit und Demokratie, doch

»[e]s läßt sich […] voraussehen, daß hier weder von Arbeit noch vonDemokratie in

dem uns geläufigen Sinnemehr die Rede sein wird. Die Entdeckung der Arbeit als

eines Elementes der Fülle und Freiheit steht noch bevor; ebenso ändert sich der

74 Ebd., S. 284.

75 Vgl. ebd., S. 284ff.

76 Ebd., S. 286.

77 Vgl. ebd., S. 284.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 173

Sinn des Wortes Demokratie, wenn der Mutterboden des Volkes als der Träger

einer neuen Rasse erscheint.«78

Mit diesem Zitat grenzt Jünger sowohl von allen Faschismen, Nationalismen (üb-

rigens auch von seinem eigenen Ultra-Nationalismus der späten 1920er Jahre) und

durchaus auch vom Bolschewismus und Kommunismen ab. Denn Arbeit ist entge-

gen der marxistischen Theorie bei Jünger keine ökonomische Größe, sondern eine

metaphysische. Der letzte Beweggrund für Arbeit im Kapitalismus sei nicht das

Profitstreben der Kapitalbesitzenden, sondern eine hinter der Ökonomie stehen-

de metaphysische Macht. Damit ist der Arbeiter auch keine ökonomische Figur,

sondern eine mythologische – er ist ein Titan mit prometheischer Kraft, der trotz

zunehmender Vereinnahmung des Lebens durch die Technik eine neue Form der

Freiheit auf die Erde bringt. Freiheit durch Einheit mit dem Prinzip des Seins,

der Existenz – diese ist die Gestalt des Arbeiters. Im Gesamtverständnis mit der

Mobilisierung und Formung der Welt durch die Gestalt kann der Arbeitszwang als

Freiheit empfunden werden.Mit Demokratie ist somit nicht die liberale Demokra-

tie mit einer Verfassung und bürgerlichen Rechten gemeint, sondern eine Herr-

schaftsform, in der die »neue Rasse« (damit ist der Typus des Arbeiters gemeint),

durch Einbindung in eine organische Konstruktion, die planetarische Ziele hat, an

der Meisterung des Menschen und des Erdkreises teilhaben kann.

Jünger setzt den nationalistischen und rassistischen Faschismen letztlich einen

globalen, biopolitischen, heeresähnlich gegliederten Arbeitskommunismus entge-

gen. Der metaphysischen Vernunft der bürgerlichen Philosophie stellt Jünger eine

metaphysische organische Kraft des Lebens entgegen, die sich als Elementares in

einem Überhandnehmen des Technischen über das Leben zeigt und die sich nur

durch eine neue Form der Herrschaft zu einer Herrschaft mit der Technik über das

Leben korrigieren lässt: durch die organische Konstruktion.

Der Vernunft stellt Jünger also die Lebensmacht entgegen, welche als metaphy-

sische Arbeitergestalt die Welt nach ihrem Antlitz formt. Und der aus der Vernunft

sich ableitenden Verfassung stellt Jünger den Arbeitsplan gegenüber. Es zeigt sich

nach dieser kurzen Analyse des Arbeiters, dass die Ablehnung des Konzepts der Ver-

nunft der Aufklärung im Zentrum des biopolitischen Ansatzes Ernst Jüngers steht.

4.2.2 Der totale Raum

Die im vorangegangenen Kapitel dargestellte Ablehnung der Vernunft der Aufklä-

rung spiegelt sich im Essay Der Arbeiter auch durch eine Rahmung. Dieser Essay

wird nämlich durch zwei entscheidende Passagen des Textes eingerahmt, welche

den Raum der abendländischen ratio außer Kraft setzen. Es ist kein Zufall, dass

78 Ebd., S. 309.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Jüngers Essay gedanklich eingerahmt ist durch zwei Schlüsselstellen, die mit dem

Krieg zu tun haben. Der Krieg ist werksbiographisch gesehen Jüngers Schlüssel-

erfahrung, aus der heraus er schreibt und denkt. Gleichzeitig ist es auch dieser

zivilisatorische Extremfall, dieser paradigmatische »totale Raum«, den Jünger zur

Aussetzung der ratio des bürgerlichen Zeitalters heranzieht. Und wenn Jünger von

»dem Krieg« spricht, so ist der Erste Weltkrieg gemeint. Zurück zu den beiden

Stellen, die den EssayDer Arbeiter einrahmen. Es sind dies erstens: das Schlachtfeld

von Langemarck in Kapitel 32 und zweitens: der totale Raum im Schlussabsatz sei-

nes Essays in Kapitel 79. Letztlich verlässt Jünger diesen paradigmatischen totalen

Raum, welcher den gesamten Text von Der Arbeiter einrahmt, nicht. Um die spezi-

fische Art undWeise der Aussetzung der Rationalität der bürgerlichen Ordnung zu

verstehen, lohnt es sich, einen genauen Blick auf diese Rahmung zu werfen. Dies

wird das folgende Unterkapitel tun.

Erster Ausdruck dieses »totalen Raumes« ist jener Tag in Langemarck im No-

vember 1914. Dieses Kriegsereignis des Angriffs der Kriegsfreiwilligen-Regimenter

bei Langemarck ist für Jünger das Sinnbild des Todes des bürgerlichen, empfind-

samen Individuums. Freiwillige, meist direkt aus den Schulhöfen des Reiches, die

zu Hunderten in einen gescheiterten Frontangriff getrieben und zerrieben wur-

den. Der traditionelle Frontangriff scheiterte und selbst der absolute Wille und

die Todesverachtung mutigster Freiwilliger reichte nicht aus, um die maschinelle

Zerstörungswut und wenige hundert Meter offenes Gelände zu überwinden. Spä-

testens Langemarck ist für Jünger das deutlichste Anzeichen, dass man von der

bürgerlichen Vernunft und der bürgerlichen Gesellschaft nichts mehr zu erwarten

habe. Dieser bürgerlichen Jugend, ausgestattet mit mutigem Herz und Todesver-

achtung, hat nämlich etwas Entscheidendes gefehlt: die innere Beziehung zur To-

talen Mobilmachung, die Beziehung nicht nur zu den geistigen und moralischen

Kategorien des Fortschritts, des Patriotismus, des Liberalismus etc., sondern eben

zu unwiderlegbaren Dingen:

»Hier kündete sich das Aussterben eines besonderen Menschenschlages im An-

griff auf seine vorgeschobenen Posten an. Aber die Empfindungen des Herzens

und die Systeme des Geistes sind widerlegbar, während ein Gegenstand unwider-

legbar ist – und ein solcher Gegenstand ist das Maschinengewehr. Was dem Vor-

gang von Langemarck im Kerne zugrunde liegt, das ist der Eintritt eines kosmi-

schen Gegensatzes, der sich stets wiederholt, wenn die Weltordnung erschüttert

ist, und der sich hier in den Symbolen eines technischen Zeitalters zum Ausdruck

bringt. Es ist der Gegensatz zwischen solarischemund tellurischem Feuer, das hier

als geistige und dort als irdische Flamme, als Licht oder als Feuer erscheint.«79

79 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 175

Was der romantischen, bürgerlichen Jugend des Ersten Weltkriegs fehlte, ist eine

innerliche Beziehung zu den Todesmaschinen, eine natürliche Beziehung zu der

totalen Todeszone, die sich erst im Kriegsverlauf im Stoßtruppführer für Jünger

zeigen wird. Diesen Menschen, der das solarische Feuer des Willens zur Macht

und das tellurische Feuer der wirklichen Bemächtigung der Materie durch die Ein-

fügung des Körpers in die verschleißende Maschinerie in sich vereint, diesen be-

zeichnet Jünger als den Arbeiter. Das ist kein Krieger mehr im feudalen, im roman-

tisch-verklärten Sinne, sondern ein Kriegsarbeiter! Im Prinzip leistet er dasselbe

wie sein Pendant in der Schwerindustrie. Denn der Krieger, der in der Todeszo-

ne sich zu bewegen versteht, der kann dies genauso wie der Industriearbeiter nur,

indem er sich der Maschinerie einverleibt und so selbst zunehmend nicht mehr ge-

nuin Krieger im klassischen Sinne ist, sondern vielmehr »Kriegsarbeit« leistet. Er

muss die Gestalt repräsentieren. Diese ist ein wirkliches Sein im metaphysischen

Sinn.80 Und der so verstandene Arbeitertypus, der sich die Technik einverleibt hat,

ist somit selbst eine »Organische Konstruktion«!81 Indem er sich unerschrocken

und selbstverständlich dem Diktat des Maschinenzeitalters unterwirft, gibt es kei-

nen Unterschiedmehr zwischen dem Lebendigen und dem Technischen.Wenn das

Maschinengewehr ein unwiderlegbarer Gegenstand ist, dann muss sich der Arbei-

ter ihm fügen, sich ihm in seiner Organisation der Kriegsarbeit anpassen, sich ihm

unumstößlich unterwerfen.82

Durch die Totale Mobilmachung zeigte sich im Krieg zudem nur zu gut, dass

Kriegsfront und Arbeitsfront zunehmend ununterscheidbar werden. Wie oben

ausgeführt, stehen sich in der Moderne keine Armeen mehr gegenüber, sondern

industrielle Kräfte. Krieg ist somit aus Jüngers genealogischen Geschichtsperspek-

tive nur ein Feld unter vielen, wie etwa der Landschaftsgestaltung, des Verkehrs,

der Stadtplanung etc., in denen seit über einem Jahrhundert die Gestalt des

Arbeiters ihren Einfluss geltend macht. Der soziologische Arbeiter ist neben

dem Stoßtruppführer des Ersten Weltkriegs derjenige, der am deutlichsten im

»menschlichen Bestande« die Prägung des metaphysischen Stempels der Gestalt

des Arbeiters trägt und somit Jüngers Hoffnungsträger.83 In diesem totalen Raum,

in dem die bürgerliche Rationalität zum Erliegen kam und deren deutlichste zeit-

räumlichste Verdichtung es in Langemarck zu »bestaunen« gab, verortet sich Jün-

gers Der Arbeiter. Und genau auf diesen in der Todeszone der Moderne gehärteten

80 Ernst Jünger wiederholt v.a. in den Kapiteln 25-27 von Der Arbeiter, dass die »Gestalt« nur als

Sein und Wirklichkeit aufgefasst werden kann.

81 Vgl. Pekar, Thomas: ›Organische Konstruktion‹. Ernst Jüngers Idee einer Symbiose von

Mensch und Maschine, in: Strack, Friedrich (Hg.): Titan Technik, Ernst und Friedrich Georg

Jünger über das technische Zeitalter, Würzburg: Königshausen & Neumann 2000, S. 99-113.

82 Vgl. ebd.

83 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 116f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

neuen Menschen setzt Jünger seine Hoffnung auch am Ende seines Essays. Einen

Menschen, der sich in der wüstenWelt des totalen 20. Jahrhunderts in überlegener

Weise bewegt und das verweichlichte 19. Jahrhundert hinter sich lässt. Die letzten

Sätze des Essays greifen somit direkt diese Todeszone und mit ihr die Hoffnung

nach dem neuen Menschentum auf:

»Wir treiben hier erstaunlichen Dingen zu. […] Es läßt sich jedoch voraussehen,

daß hier weder von Arbeit noch von Demokratie in dem uns geläufigen Sinne

mehr die Rede sein wird. Die Entdeckung der Arbeit als eines Elementes der Fülle

und Freiheit steht noch bevor; ebenso ändert sich der Sinn des Wortes Demokra-

tie, wenn der Mutterboden des Volkes als der Träger einer neuen Rasse erscheint.

Wir sehen, daß die Völker an der Arbeit sind, und wir begrüßen diese Arbeit, wo

immer sie geleistet wird. Der eigentliche Wettkampf gilt der Entdeckung einer

neuen und unbekannten Welt – einer Entdeckung, vernichtender und an Folgen

reicher als die Entdeckung Amerikas. Nicht anders als mit Ergriffenheit kannman

denMenschen betrachten, wie er inmitten chaotischer Zonen an der Stählung der

Waffen und Herzen beschäftigt ist und wie er auf den Ausweg des Glückes zu ver-

zichten weiß. Hier Anteil und Dienst zu nehmen: das ist die Aufgabe, die von uns

erwartet wird.«84

Menschen, die eine Stählung der Waffen und Herzen inmitten der wüsten totalen

Todeszonen des 20. Jahrhunderts vornehmen – das macht Jünger ergriffen. Ein

entscheidendes Gegensatzpaar in Jüngers Der Arbeiter ist das zwischen Verhand-

lung und Kampf. Dem bürgerlichen Denken attestiert Jünger mehrfach, dass es

stets die (unehrliche) Verhandlung dem immer auch möglichen Kampf vorgezo-

gen habe. Im Ersten Weltkrieg sieht Jünger eine epochale Zeitenwende gekom-

men, die diese gewesenen »rationale« Ordnungen hinwegfegt. Doch im Gegensatz

zu anderen, die den Untergang des Abendlandes betrauern, ist Jünger auf der Su-

che nach einer neuen und stabilen Ordnung. Diejenigen, die bei dem irrsinnigen

Kampf/Waffengang gefallen sind, oder die den Rädern derMaschine des Industrie-

zeitalters zum Opfer gefallen sind, das sind für ihn nicht nur bemitleidenswerte

Opfer. Sondern sie sind Helden und Vorboten einer neuen Ordnung. Jünger sieht

in ihnen keine sinnlosen Toten. Sondern der Sinn ihres Todes hat sich den meisten

nur noch nicht erschlossen. Daran will Jünger mit seinem Essay etwas ändern.Wie

der spätere Vordenker der Neuen Rechten, Armin Mohler, feststellte, habe Jünger

sich einst in einem Gespräch mit ersterem selbst als »katholischen Expressionis-

ten« charakterisiert, der nicht nur durch eine expressionistische Sprache einem

»Menschheitspathos« diente, sondern der Bindung in festen Ordnungen suchte.85

84 Ebd., S. 308f.

85 Vgl. Jünger, Ernst/Mohler, Armin (Hg.): Die Schleife. Dokumente zumWeg von Ernst Jünger,

zusammengestellt von Armin Mohler, Zürich: Arche 1955, S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 177

Es ging ihm imWortsinne umκαθολικός (katholikós), das Allumfassende, eineOrd-

nung, eine Rationalität, die durch die Sprengung des Absolutismus durch die ratio

des Bürgers ersetzt wurde und nun spätestens in Langemarck untergegangen ist.

Doch unterhalb der disruptiven Ereignisse des 20. Jahrhunderts, der Verelendung

der Massen im Kapitalismus, der Unkontrollierbarkeit der riesenhaften ungesteu-

erten technischen Fortschritte durch die bürgerliche Welt, das Aufkommen totaler

Vernichtungskriege, dort kündigt sich eine neue Ordnung an: die Ordnung der

Gestalt des Arbeiters.

4.2.3 Gestalt statt Vernunft

Um Jüngers Kritik am bürgerlichen Denken zu verstehen, ist es angebracht, einen

Blick in die ersten Kapitel von Der Arbeiter zu werfen, die unter den Zwischenüber-

schriftenDasZeitalter des dritten Standes als ein Zeitalter der Scheinherrschaft undDerAr-

beiter im Spiegelbilde der bürgerlichen Welt verzeichnet sind.86 Ausgangspunkt dieses

ersten Teils von Der Arbeiter ist die im vorherigen Kapitel beschriebene Unordnung

der Welt. Grund hierfür ist die sogenannte »Scheinherrschaft« des Bürgertums,

da dieses keine legitime Herrschaft ausüben kann. Ihm fehlt die Verbindung zum

Elementaren. Legitime Herrschaft gibt es für Jünger nur in Repräsentation der Ge-

stalt.87 Konkret begründet liegt die falsche Repräsentation in Jüngers Augen darin,

dass das Prinzip der Arbeit im bürgerlichen Denken dem Prinzip der Wirtschaft,

von Angebot und Nachfrage und somit vertraglichen und ökonomischen Gesetzen

untergeordnet wurde und nicht metaphysisch verstanden wird. Dies sei ein Fehler

und der Liberalismus könne daher die mit der Arbeit aufgetretenen Prozesse nicht

beherrschen.

Jünger fügt hier einen Exkurs über »deutsche Zustände« ein. Größte Tugend

des Deutschen sei schon immer die Ordnung gewesen – doch das sei nur vorder-

gründig der Fall. Denn hinter diesem Drang nach Ordnung stehe ein stählernes

Bild der Freiheit.DerDeutsche, als schlechter Bürger, wie ihn Jünger im 19. Jahrhun-

dert charakterisiert, habe stets die freiheitlichen Potenziale der Einheit zwischen

Freiheit undGehorsam gesehen. Er sei daher imGrunde ein Feind des bürgerlichen

Denkens gewesen, was sich darin zeige, dass er vor allem in zwei Zusammenhän-

gen glänzte: entweder in der ins Elementare und Realitätsverweigernde abdriften-

den Romantik oder im Preußentum, welches die Heeresgliederung dem Gesell-

schaftsvertrag vorziehe.88 Interessant ist, dass auch Jüngers Essay zwischen eben-

jenen Polen oszilliert: der Romantik Johann Georg Hamanns und Oswald Speng-

86 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 15-35.

87 Vgl. hierzu Kapitel 3.2 der vorliegenden Arbeit.

88 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 16-18.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

lers Preußentum und Sozialismus.89 Den Gedanken, der Deutsche sei ein schlech-

ter Bürger gewesen, hat Jünger aus ebenjenem Aufsatz Spenglers übernommen –

und mit ihm eine von Johann Gottlieb Fichte und Krl Marx einhergehende Kri-

tik an »deutschen Zuständen«, die sich gegen den deutschen Idealismus und so-

mit die Aufklärung in Deutschland richtet. Spengler kritisiert in harschen Worten

die bürgerliche Attitüde des vordergründigen parlamentarischen Liberalismus und

des Gesellschaftsvertrags, die in Wirklichkeit jedoch alle Staatsgeschäfte dem »Ge-

schäftsliberalismus und dem »Schiebertum« anheimstellten. Private ökonomische

Interessen und den Schutz des Privateigentumes zur grundlegenden Religion einer

Gesellschaft zu machen, berge die »Gefahr einer Versklavung der Welt durch das

Händlertum« und des Geldes.90 Weit davon entfernt, einer ökonomisch-tiefgrei-

fenden Analyse des Kapitals nahezukommen – wie etwa Karl Marx sie vorlegte –

und eine Emanzipation auf Basis dieser Analyse vorzuschlagen, so bleibt es (wie

auch in Der Untergang des Abendlandes) bei Spengler bei einer holzschnittartigen Be-

trachtung des Kapitalismus, den er als schändliche Geld- und Gewinnorientierung

abtut. Adorno bezeichnete Spenglers Verständnis der ökonomischen Zusammen-

hänge in seinem Aufsatz Spengler nach dem Untergang als »dilettantisch«.

»Er spricht von der Allmacht des Geldes im gleichen Tone, in dem ein kleinbürger-

licher Agitator gegen die Weltverschwörung der Börse loszieht. Er verkennt, daß

für die Wirtschaft stets die Produktion maßgebend ist und nicht das Tauschmit-

tel. Er ist so fasziniert von der Geldfassade, von der ›Symbolkraft‹ des Geldes, daß

er darüber das Symbol zur Sache selbst macht.«91

Spengler hat den Anspruch, positivistisch zu arbeiten, und Adorno erkennt dies

auch an. Doch in einem entscheidenden Punkt wendet er sich hiervon ab: bei

Spenglers Arbeiter bzw. dem Begriff der »Rasse«.

»Dieser Positivismus ist nun an einer entscheidenden Stelle von Spengler

durchbrochen […]. Das ist Spenglers Auffassung von der bewegenden Kraft der

Geschichte, vom ›Seelentum‹: von der rätselhaften, durchaus innerlichen, uner-

klärlich jeweils in die Geschichte eintretende Beschaffenheit eines besonderen

Typus Mensch oder, wie Spengler es gelegentlich nennt, einer ›Rasse‹.«92

89 Vgl. hierzu Lübbe, Hermann: Oswald Spenglers »Preußentum und Sozialismus« und Ernst

Jüngers »Arbeiter«, in: Demandt, Alexander/Farrenkopf, John (Hg.): Der Fall Spengler. Eine

kritische Bilanz, Köln: Böhlau 1994.

90 Vgl. Ebd., S. 140.

91 Adorno, Theodor W.: Spengler nach dem Untergang, in: Ders.: Gesammelte Schriften. Kul-

turkritik und Gesellschaft I, Prismen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, S. 66.

92 Ebd., S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 179

Der Deutsche suche nach Ordnung, die er in der Vernunft, der Verfassung, dem

Gesellschaftsvertrag und dem Markt des bürgerlichen Denkens nicht finden kön-

ne. Der Deutsche im 19. Jahrhundert sei ein Anachronismus gewesen und Vorbo-

te einer neuen Zeit. Diese Zeit ist geprägt von einem Willen zur Macht, welcher

bei Spengler dem Seelentum einer Epoche und bei Jünger der Gestalt entspringt.93

Der Deutsche war stets auf der Suche nach der Ordnung – im Transrationalen der

Romantik oder in der Heeresgliederung des Preußentums. Die Gestalt ist jedoch

in ihrer planetarischen Ausprägung und ihrer neuen organischen Technizität eine

Neuerung, die Jünger hervorbringen wird. Doch in einem sind sich beide eben ei-

nig: Sie suchen einen post-marxistischen Sozialismus, der eine Ordnung anbietet.

»Ordnungsvollstreckung – darum handelt es sich also in deutscher politischer Pra-

xis, und das Muster dieser Ordnung sei ›die Heeresgliederung, nicht aber ein Ge-

sellschaftsvertrag‹.«94 Weder Romantik noch Preußentum sind für Jünger hierbei

richtige Wege zu einer neuen Ordnung, sondern eher Ausprägungen von lokalen

Widerständen gegen »das Abendland«. Bei genauerer Betrachtung würden beide

jedoch falsche Bezugsgrößen haben. Im Gegensatz zu Spengler erschöpft sich der

Arbeitsbegriff bei Jünger nicht gänzlich in der Arbeit als Selbstzweck. So ist für Jün-

ger der Ansatzpunkt seiner Kritik des Marxismus schon der soziologische Arbeiter,

der von Beginn an im Widerspruch zum Bürgertum stand. Historisch betrachtet

sei in Deutschland der dritte Stand zu schwach und habe auch 1848 nicht die Herr-

schaft an sich reißen können. Daher musste dies die Sozialdemokratie als Massen-

bewegung übernehmen und der Aristokratie ein Ende setzen. Doch Jünger arbeitet

heraus, dass der Bürger nun als Lehrmeister dem Arbeiter sein falsches Bewusst-

sein »hineingefälscht« habe. So weit nun die Parallele zu Karl Marx, denn Jünger

wählt einen anderen Weg als den des historischen Materialismus. Marx entlarvt

die Deutsche Ideologie dadurch, dass sie überall geistige Widersprüche diskutiere

und dialektisiere, anstatt die Geschichte als das zu verstehen, was sie wirklich sei

und zwar eine Geschichte physischer Klassenkämpfe und die Gesellschaft als Klas-

sengesellschaft, die aus der Produktion herrühre. Der revolutionäre Akt bei Marx

bestehe darin, dieWelt der Gesellschaftsverträge, der Verhandlungen und der idea-

listischen Philosophien als das zu sehen, was sie sei: eine Scheinwelt des falschen

Bewusstseins. Denn hinter den leuchtenden und schimmernden Fassaden des Li-

beralismus stecke wie immer und zu jeder Zeit ein Antagonismus zwischen »Un-

terdrücker und Unterdrücktem«, zwischen denen man zu jeder Zeit einen »bald

versteckten bald offenen Kampf, der jedesmal mit einer revolutionären Umgestal-

tung der ganzen Gesellschaft endete, oder mit dem gemeinsamen Untergang der

93 Auf das genaue Konzept des Willens zur Macht geht das folgende Unterkapitel ein.

94 Lübbe, Hermann: Oswald Spenglers »Preußentum und Sozialismus« und Ernst Jüngers »Ar-

beiter«, in: Demandt, Alexander/Farrenkopf, John (Hg.): Der Fall Spengler. Eine kritische Bi-

lanz, Köln: Böhlau 1994, S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

kämpfenden Klassen« einherging.95 Bei Marx und Engels steht hinter der Schein-

welt des bürgerlichen Denkens etwas Physisch-Materielles. Es geht ihnen um das

Sehen der historisch-materialistischen Regelmäßigkeiten, die man wissenschaft-

lich belegen könne. Damit bleiben sie für Jünger jedoch im Rahmen des bürger-

lichen Rationalismus. Ihnen fehle die Fähigkeit, die metaphysische Wirklichkeit

historischer Prozesse, wie etwa der Entwicklung der Produktivkräfte, zu erken-

nen. Der Idealismus sieht im Staat und im Markt den Konsens autonomer Indi-

viduen. Der Materialismus sieht in Staat und Gesellschaft den Abdruck historisch

notwendiger Entwicklungen ausgehend von der kapitalistischen Produktion und

den damit einhergehenden Produktivkräften. Beides, so Jünger, sei Ausdruck der-

selben Vorstellung einer objektiven, immergleichen Rationalität. Diese Vorstellung

setzt Jünger mit seiner neoplatonischen Gestaltphilosophie außer Kraft. Er führt

nun in den ersten Kapiteln des Arbeiters aus, dass das Bürgertum es geschafft

habe, als Lehrmeisterin der Arbeiter, der Arbeiterbewegung ihren falschen Ratio-

nalismus einzupflanzen. Die Welt und ihr Gang als durch und durch berechenbare

Gleichung, aus ihren Teilen heraus. Basis dieses Denkens sei die Gesellschaft, die

im Denken des Liberalismus und Sozialismus den Staat ablöse.

»Einer besonderen, nachträglichen Untersuchung muß es überlassen bleiben,

aufzudecken, in welchem Umfange es dem bürgerlichen Denken gelungen ist,

das Bild der Gesellschaft unter der Vorspiegelung ihrer Selbstverneinung in

die ersten Anstrengungen des Arbeiters hineinzufälschen. Man wird hier die

Freiheit des Arbeiters entdecken als eine neue Durchpausung der bürgerlichen

Freiheitsschablone, in der nunmehr ganz offen das Schicksal als ein Vertragsver-

hältnis auf Kündigung und der höchste Triumph des Lebens als eine Änderung

dieses Vertrages gedeutet wird. […] Man wird ferner in genauer Entsprechung die

Arbeiterschaft als den Abdruck des Idealbildes einer Menschheit entdecken, in

deren bloßer Utopie bereits die Verneinung des Staates und seiner Fundamente

enthalten ist.«96

Jünger kritisiert den Sozialismus dafür, dass er den ökonomischen Determinismus

und damit dem Vorrang der (Vertrags-)Gesellschaft aus dem System des Liberalis-

mus übernimmt. Grundproblem sei, dass der Arbeiter sich selbst als ökonomisch

determiniert in einer von der Ökonomie beherrschten Welt verstehen würde. Vor

diesem Hintergrund seien die scharf geführten parlamentarischen Debatten zwi-

schen Liberalismus und Sozialismus letztlich nur Teil »des endlosen Selbstgesprä-

ches« in der Diktatur des wirtschaftlichen Denkens.97 Dochmit dem Auftreten des

95 Engels, Friedrich/Marx, Karl: Manifest der Kommunistischen Partei, in: Karl Marx, Friedrich

Engels, Werke, Band 4, Berlin: Dietz 1972, S. 462.

96 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 27.

97 Vgl. ebd., 31ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 181

Arbeiters in der Geschichte, so Jünger, sei nicht einfach ein weiterer Stand zu den

ersten drei hinzugekommen (denn das ist die Weltsicht des Bürgers). Sondern mit

ihm sei eine neue »Rangordnung«, eine neue Instanz der Sinngebung, eine neue

»sinngebende Wirklichkeit« aufgetreten. Diese sei nicht in den Denkstrukturen

des Bürgertums und nicht rationalistisch zu verstehen. Hinter den Entwicklun-

gen, hinter dem Fortschritt der Moderne, hinter der Industrialisierung und nicht

etwa in den Gesetzmäßigkeiten des Marktes und der Ökonomie, sondern auf einer

viel grundlegenderen Ebene habe sich ein Wandel vollzogen. Eine neue mythische

Gestalt entfaltet ihre Herrschaft auf die Wirklichkeit. Diese Gestalt ist der Arbei-

ter. Und obwohl Jünger sich – trotz der Bezeichnung – vom Marxismus abgrenzt,

spielt in der Tat KarlMarx’Denken einewichtige Rolle: »Vomökonomischen Stand-

punkt aus sind die Dinge, die Marx zutage gefördert hat, vollkommen zutreffend.

Seine Analyse ist eine Station auf demWeg meines ›Arbeiters‹.«98 Jedoch sei Marx’

Analyse sehr auf die Ökonomie verkürzt und habe Hegels Weltgeist »eingesperrt«.

Jünger geht es um eine Totalität jenseits ökonomischer Strukturen und jenseits der

Geschichte. Jünger macht im Kapitel 26 von Der Arbeiter deutlich, dass »[e]ine Ge-

stalt ist, und keine Entwicklung vermehrt oder vermindert sie. […] Die Geschichte

bringt keine Gestalten hervor, sondern sie ändert sich mit der Gestalt.«99

Am Anfang steht für ihn der übergeordnete Wille zur Macht.100 All die dis-

paraten Entwicklungen der Moderne ergäben auf der metaphysischen Ebene der

Totalität einen Sinn. Louis Dupeux hat in diesem Zusammenhang treffend analy-

siert, dass Jüngers ganzes Wirken die 1920er Jahre hindurch auch der Suche nach

der Substanz bzw. nach demWesen einer Totalität galt, welche Basis für den neuen

nationalen (nach 1930 eher planetarischen) Menschen sein könne.101 Jüngers erste,

umfassend-philosophische Antwort auf diese Frage ist in Der Arbeiter die Totalität

in der Rangordnung der Gestalt.

»In der Gestalt ruht das Ganze, das mehr als die Summe seiner Teile umfaßt […].

Die Gestalt ist […] keine neue Größe, die zu den bereits bekannten hinzu zu entde-

cken wäre, sondern von einem neuen Aufschlag des Auges an erscheint die Welt

als ein Schauplatz der Gestalten und ihrer Beziehungen. […] Ein Mensch ist mehr

als die Summe der Atome, der Glieder, Organe und Säfte, aus denen er besteht, ei-

ne Ehe istmehr alsMannund Frau, eine Familiemehr alsMann, Frau undKind.«102

98 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat, Interviews undDialoge 1929-1997, hg. Von Rainer Bar-

bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 151.

99 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 84.

100 Vgl. ebd.

101 Vgl. Dupeux, Louis: Der ›Neue Nationalismus‹ Ernst Jüngers 1925-1932. Vom Heroischen Sol-

datentum zur politisch-metaphysischen Totalität, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die großen Jag-

den des Mythos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink 1996, S. 16.

102 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 35ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Genau wie der Mensch mehr als die Summe seiner Teile, so ist auch der Arbeiter

als Gestalt mehr als nur Summe ökonomischer Gesetze oder sozioökonomisches

Ergebnis bestimmter gesellschaftlicher Zusammenhänge. Der Arbeiter muss als

Repräsentant der Arbeitergestalt verstanden werden, als Repräsentant einer meta-

physischen Totalität, die seit über einem Jahrhundert derWelt neue Anforderungen

stellt. InKapitel 5wird auf die konkreteMethode Jüngers, die sich anGoethe bzw. an

Jüngers Lehrer Hans Driesch anlehnt, und auf das Konzept der Gestalt eingegan-

gen. Daher soll dies nur kurz umrissen werden. Entscheidend für das Verständnis

der Rationalität ist, dass in Jüngers Augen die Arbeiter-Revolution als Abklatsch des

Bürgertums und somit ohne Verbindung zur metaphysischen Ordnung erscheint

und dadurch nicht zur Ordnungsvollstreckung dienen kann und zum Scheitern

verurteilt ist. Der einzige ernsthafte Aufstand gegen diese bürgerliche Welt, der

vielversprechend war, ist laut Jünger vom deutschen Frontsoldaten ausgegangen,

der ein echter Träger der Arbeitergestalt war. Nicht um sein individuelles Leben

sorgte er sich, sondern um sein Leben als Typus, als einem Einzelnen, der die Prä-

gung des Stempels der Arbeitergestalt in sich spürt und seine Funktion in der To-

talen Mobilmachung weit höher einschätzte als sein kleines, materielles Leben. Er

habe nicht Angst um sein Leben, sondern um seine Existenz gehabt. Er habe sich

nicht bemitleidet als Rädchen der großen Maschine, sondern habe funktioniert,

wie ihm geheißen. Diese Überzeugung habe ihn getrieben und er sei bereitwil-

lig Instrument höherer Kräfte gewesen.103 Revolutionär sei somit nicht das, was

die Sozialisten als verlängerter Arm des Bürgers fordern, also die Übernahme der

Gesellschaft und das Abtöten des Staates.

»Das Sehen von Gestalten ist insofern ein revolutionärer Akt, als es ein Sein in der

ganzen und einheitlichen Fülle seines Lebens erkennt.«104

Folglich besteht der revolutionäre Akt im Verstehen der Totalität, in die man als

Arbeiter hineingestellt ist, im Akzeptieren der Aufgabe, die dem eigenen Leben ei-

nen Sinn gibt. Die moderne Form der Arbeit kann damit nicht abgelehnt werden

als verkappte Ausbeutung in einem nur scheinbar neutralen Vertragsverhältnis,

sondern muss verstanden werden als Möglichkeit zur Freiheit. Weder das Indi-

viduum des Liberalismus noch die Masse des Sozialismus sind der Schlüssel zur

Freiheit, sondern beide sind als historische Figuren Abdruck der Gestalt des Ar-

beiters und tendieren historisch-empirisch betrachtet zur Freiheit durch Streben

zur »Arbeitsdemokratie«105 und der Totalen Mobilmachung. Freiheit des Arbeiters

bedeutet, diesen metaphysischen Gesetzmäßigkeiten zu gehorchen und somit die

103 Vgl. ebd., S. 40ff.

104 Ebd., S. 44.

105 Ebd., S. 270.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 183

Gestalt zu repräsentieren, anstatt mit der universalen Rationalität wieder am end-

losen Selbstgespräch des Liberalismus teilzunehmen.

4.2.4 Die Rationalität und der Totalitarismus der Moderne

Jünger analysiert die liberalen Theorien und ganz explizit den Humanismus

als Philosophien, welche den Einzelnen vor staatlicher Allmacht und vor allen

Formen von Angst und Leid schützen wollten. Aus Erwägungen der Kant’schen

Vernunft wurde eine Art Sekuritäts-Regime etabliert, welches als schützender

Kokon um das unberührbare Individuum gelegt werden sollte.106 Das Besondere

an dieser philosophischen Konstellation sei nun zweierlei: erstens betont der

Menschenrechts-Universalismus die Sicherheit und den Schutz des autonomen

Individuums, jedoch schafft er es nicht, Kriege und Gewaltexzesse an ebendiesem

Individuum zu verhindern. Denn es liege seines Erachtens eine metaphysische

Notwendigkeit im Auftreten solcher Ausbrüche, die sich mit moralischen und

ethischen Mitteln, der Proklamation von Menschenrechten sowie dem Aufbau

eines ganzen juridischen Apparates, der sie schützen solle, nicht verhindern

ließen. Zweitens lässt Jünger immer wieder durchscheinen, dass der Liberalis-

mus auch weniger tatsächlich Menschenrechte, Sicherheit und Gewaltfreiheit

materiell durchgesetzt habe, sondern vielmehr eine Wissenschaft der Metonymie,

der Tatsachenbeeinflussung durch Wort- und Bedeutungsspielereien darstelle.

Liberale führten sehr wohl Kriege, jedoch erschienen ihre Kriege durch rhetorische

Verschiebungen nicht als Krieg, sondern als globale Polizeiaktionen, als Vertei-

digungskriege etc. Und all diese Metonymien haben ihren Ausgangspunkt, so

Jünger, in der rhetorischen Gleichsetzung von Staat und Gesellschaft. Die Stärke

des Liberalismus bestand darin, jegliche Diskurse, selbst den Arbeiterdiskurs,

als einen Gesellschaftsdiskurs erscheinen zu lassen. Jegliche soziale Frage sollte

als eine Debatte zur Aktualisierung des Gesellschaftsvertrages geführt werden.

Der Liberalismus schwächt damit seine extremsten Gegner, indem er sie sich zu

Vertrags- oder Diskussionspartnern einverleibe. Noch die radikalste Infragestel-

lung des Systems schafft der Parlamentarismus als Debattenbeitrag auf gleicher

Ebene mit in die Macht einzubauen und zu kooptieren. Ernst Jünger nimmt hier

einen kritischen Gedanken vorweg, den Herbert Marcuse als »repressive Toleranz«

bezeichnen wird:

»Herbert Marcuses Theorie der repressiven Toleranz ist bei Jünger vorweggenom-

men. Die ›feinste Bestechung‹ antibourgeoiser existentieller Radikalität sei deren

Interpretation als ›Äußerung‹ der von der bürgerlichen Gesellschaft offerierten

106 Vgl. ebd., S. 21f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Freiheit. So werde ›unschädlich‹ gemacht, was die bürgerliche Gesellschaft bedro-

he und so sei ›demWorte radikal sein unausstehlicher bürgerlicher Beigeschmack

zugewachsen‹.«107

Letztlich teilt Ernst Jünger diesen Gedankengang auch mit Michel Foucaults Ana-

lyse des (Neo-)Liberalismus als Art der Regierung und Unterwerfung durch Auto-

nomie und Freiheit in den Vorlesungen zur Biopolitik.108 Wie später auch Gior-

gio Agamben ist nun Ernst Jüngers Punkt, dass diese Strategie der »repressiven

Toleranz« und die Kraft der Metonymie der Verwischung zwischen Staat und Ge-

sellschaft die souveräne Macht stärkt.109 Das Paradoxe sei, dass mit der Nivellie-

rung und Einbeziehung aller Gruppierungen zum Bestandteil einer homogenen

Gesellschaft und mit der Vorstellung einer Gesellschaft freier Produzenten und

von Rechtsträgern ein bisher unbekannter Bellizismus der Verteidigung dieser Ge-

sellschaft einhergehe, der sich als Polizeiaktion der Aufklärung in den scheinba-

ren Dienst Aller stelle. Trotz hehrer Ziele und Prinzipien wird er genutzt, um die

Herrschaft der bürgerlichen Schicht zu sichern. Seit jeher paradox ist daran, dass

im Namen der Sicherheit, der Vernunft, der Aufklärung und der Menschenrech-

te nicht nur Gewalt als Lösung des Politischen nicht verschwunden ist, sondern im

Gegenteil die »Blutgerüste« und die Schlachtfeste sich vermehrt haben. Die Atomi-

sierung der Gesellschaft, welche nicht zuletzt auch durch die Gedanken des Libera-

lismus befeuert worden sei, welche die Demokratie beschert habe, eröffne gänzlich

neue Mittel zur Entfaltung elementarere Kräfte, die im absolutistischen, ständi-

schen Staat nicht zur Verfügung gestanden haben. Zur Verteidigung der demokra-

tischen Gesellschaft und der Fackel der Demokratie weltweit erscheinen plötzlich

ganzemobilgemachte Bevölkerungsteile einsetzbar für totale, biopolitische Kriege.

Dem Souverän werden plötzlich Dinge möglich gemacht, welche nur »im Namen

des Volkes, niemals aber imNamen des Königs«110 umgesetzt werden könnten.Der

Liberalismus und der damit einhergehende Humanismus haben durch eine ratio-

nalistische Philosophie und durch die Verwischung der Grenzen zwischen Staat

und Gesellschaft die Grundlage für eine noch tiefere Verletzung von Rechten des

Einzelnen durch den modernen, demokratischen Staat geschaffen, als dies im Ab-

107 Lübbe, Hermann: Oswald Spenglers »Preußentum und Sozialismus« und Ernst Jüngers »Ar-

beiter«, in: Demandt, Alexander/Farrenkopf, John (Hg.): Der Fall Spengler. Eine kritische Bi-

lanz, Köln: Böhlau 1994, S. 141.

108 Vgl. hierzu: Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium,

Bevölkerung, Vorlesung am Collège de France 1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004;

Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität II. Die Geburt der Biopolitik. Vorlesung

am Collège de France 1978-1979, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004.

109 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 22f.

110 Ebd., S. 269.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 185

solutismus möglich gewesen wäre.111 Jünger nennt dies an mehreren Stellen die

Nivellierung des Bestandes und sieht diesen als echten Gewinn und Erfolg des bür-

gerlichen Zeitalters. Nur habe dies für deren Urheber unintendierte Folgen, die in

der Totalen Mobilmachung und dem Maschinenkrieg des 20. Jahrhunderts kulmi-

nierten.

***

Etwas pointierter bringt Carl Schmitt dies im selben Jahre 1932 in seinem EssayDer

Begriff des Politischen auf den Punkt. Schmitt war enger Weggefährte Jüngers und

Stichwortgeber fürDerArbeiter. Schmitts Ausgangspunkt ist die Definition des Poli-

tischen als unabhängigem Begriff von dem des Staates, was damals staatsrechtlich

provokantwar.Das Politische, so Schmitt, gehe demStaatlichen voraus.Damit zielt

er ausdrücklich gegen eine innere Verwandtschaft des Politischen mit der Idee der

»polis« und versucht gar etymologisch die Herkunft des Politischen vom griechi-

schen Wort »pólemos« (Griechisch: Schlacht, Kampf) abzuleiten.112 Das Politische

ist für Carl Schmitt mit dem existenzialistischen Kampf gleichzusetzen.

»Die spezifisch politische Unterscheidung, auf welche sich die politischen Hand-

lungen und Motive zurückführen lassen, ist die Unterscheidung von Freund und

Feind.«113

Schmitt geht es nicht um eine Gleichsetzung des Kriegesmit seinen taktischen und

strategischen Eigengesetzen mit dem Feld der Politik. Und er verwehrt sich auch

dagegen, dass er selbst einen bellizistischen Anspruch an die Politik habe. Viel-

mehr geht es ihm um einen kriterialen Definitionsversuch zur Abgrenzung des Po-

litischen gegenüber den Sphären des Moralischen, Ökonomischen, Religiösen etc.

Etwas wird politisch, weil es klar trennende Grenzen gibt. Dies sind nicht einfach

nur die Grenzen zwischen Diskussionspartnern, sondern existenzielle Grenzen.

Eine Arbeiterpartei ist deshalb nicht eine Assoziation oder Gewerkschaft, weil sie

nicht nur einen ökonomischen Widerspruch zwischen Bourgeoisie und Arbeitern

vertritt, sondern weil sie eine konkrete bourgeoise Politik als existenziellen Geg-

ner konstruiert. Der Krieg spielt hierbei keine handlungsbestimmende Rolle (etwa

als strategisches Element), sondern ist vielmehr die potenzielle Bedingung, die als

letzte denkbare Eskalationsstufe einer Gegnerschaft ihr eine politische Dimensi-

on gibt. Konstitutiv für das Feld des Politischen ist der »Antagonismus«. Egal, wie

befriedet das politische Leben auch sein möge, so sei dies eine existenzialistische

111 Vgl. ebd., S. 269f.

112 Vgl.Münkler, Herfried/Straßenberger, Grit: Politische Theorie und Ideengeschichte. Eine Ein-

führung, München: C. H. Beck 2016, S. 43.

113 Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corolla-

rien, Berlin: Duncker & Humblot 2009, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Voraussetzung, um etwas als »politisch« bezeichnen zu können. Der Begriff des

»Politischen« habe also sowohl sprachlich als auch reell einen »polemischen« Cha-

rakter.114 Carl Schmitt sagt nicht, dass Politik mit Krieg gleichzusetzen sei. Auch

sagt er nicht, dass Politik und Krieg dieselbe Funktionsweise hätten. Sondern Carl

Schmitt macht den Punkt stark, dass Politik etwas mit einer existenzialistischen

Identität zu tun hat. Damit eine Gemeinschaft von Menschen sich als politische

Einheit herausbilden kann, muss sie jemanden als Feind ausschließen. Der Staat

sei nun die Institutionalisierung dieses Freund-Feind-Gegensatzes und habe sich

historisch spätestens mit dem Westfälischen Frieden bzw. dem darauffolgenden

Westfälischen Staatensystem durchgesetzt.

Das Kontinuum dieses Freund-Feind-Verhältnisses reicht von leichten Antago-

nismen über alltägliche parteipolitische Freund-Feind-Einteilungen innerhalb ei-

nes Staates bis hin zur Staatspolitik, wo es bis an den Rand des Bürgerkrieges

führt. Schmitt lehnt pluralistische Staatstheorien, die den Staat lediglich zu einer

Assoziation neben anderen stellen und den Staat als durch die Gesellschaft regu-

liert sehen, ab. Der Staat ist seit demWestfälischen Frieden dahingehend politisch,

insofern er das ius belli für sich monopolisiere, also dass er real in der Lage sei, ei-

nen äußeren oder inneren Feind definieren und ihn bekämpfen zu können. Dieses

Recht über den Krieg bedeutet nicht nur, dass der Staat die Möglichkeit hat, Feinde

zu töten, sondern auch, »Todesbereitschaft und Tötungsbereitschaft« von der eige-

nen Bevölkerung verlangen zu können.115 Und darüber hinaus besteht die alltäglich

wichtigste politische Funktion des Staates darin, für innere Sicherheit zu sorgen –

das beinhaltet auch das Recht, neben einem äußeren Feind, einen Teil der Bevöl-

kerung zum Feind zu erklären, um das ganze Volk zu schützen. Schmitt bringt

explizit an, dass diese innerstaatliche Feinderklärung im Verfassungsstaat nicht

nur angewendet werden kann, sondern umso notwendiger sei als in einer absolu-

ten Monarchie. Denn in einem Verfassungsstaat repräsentiere die Verfassung die

Existenz der staatsbürgerlichenOrdnung und jeder Angriff eines Bevölkerungsteils

auf den Staat komme einem Angriff auf die Verfassung und somit auf die Existenz

des Ganzen gleich. Die Existenz des Ganzen ist im Verfassungsstaat an den Sou-

verän gebunden. Es folge daraus, dass auch ein Angriff von innen den modernen

Rechtsstaat dazu zwingt, die Existenz des Ganzen außerhalb verfassungsrechtli-

cher, rechtsstaatlicher Methoden und unter Rückgriff auf Gewalt zu verteidigen.

Der Staat als der »politische Status eines in territorialer Geschlossenheit organi-

sierten Volkes«116 ist somit als Ergebnis politischer Freund-Feind-Beziehungen und

den Kämpfen politischer Parteien um die Bemächtigung des Staates durch Bürger-

krieg und andere Formen des Kampfes zu verstehen. Staat bedeutet nichts anderes

114 Vgl. ebd., S. 25-35.

115 Vgl. ebd., S. 43.

116 Ebd., S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 187

als im lateinischen Sinne einen status, einen Zustand eines Volkes. Der konkrete in-

haltliche Sinn der kriterialen Einordnung seiner Umwelt in verschiedene Abstufun-

gen des Freund-Feind-Verhältnisses wird durch das Politische konkretisiert. Einen

Staat ohne das Politische kann es für Schmitt nicht geben. Das Politische hinge-

gen ist unabhängig vom Staat und hängt mit der Anthropologie zusammen. Die

Notwendigkeit der Einteilung der Welt in die existenzialistischen Kategorien von

Freund und Feind lässt sich für Schmitt nicht ernsthaft aus dem Leben tilgen. Es sei

daher auch kein Wunder, dass jede ernsthafte politische Theorie (wie etwa die von

Hobbes, Machiavelli, Fichte etc.) von einem anthropologisch »bösen« Menschen

ausging.117

»Demnach bleibt die merkwürdige und für viele sicher beunruhigende Feststel-

lung, daß alle echten politischen Theorien denMenschen als ›böse‹ voraussetzen,

d.h. als keineswegs unproblematisches, sondern als ›gefährliches‹ und dynami-

sches Wesen betrachten. […] So verschieden diese Denker nach Art, Rang und

geschichtlicher Bedeutung sein mögen, in der problematischen Auffassung der

menschlichen Natur stimmen sie in demselben Maße überein, in dem sie sich als

politische Denker zeigen. […] Weil nun die Sphäre des Politischen letzten Endes

von der realen Möglichkeit eines Feindes bestimmt wird, können politische Vor-

stellungen und Gedankengänge nicht gut einen anthropologischen ›Optimismus‹

zum Ausgangspunkt nehmen.«118

Politische Theorie habe somit aus der Natur des Politischen heraus von einem an-

thropologischen Pessimismus auszugehen. Und von diesem Punkt aus betreibt

Schmitt eine radikale Kritik am Liberalismus. Dieser habe sich seit seinen Anfän-

gen vor allem dadurch ausgezeichnet, dass er eben keine eigene Staatstheorie hatte

und auch keine Theorie des Politischen. Der Liberalismus sei von Beginn an als

eine Kritik am Staat und am Politischen aufgetreten. Er verstand und verstehe

sich bis heute vor allem als Hemmer und Kontrolleur des Staates und der Sphäre

des Politischen. Konkret sei dies über die Auflösung des Staates durch die zwei

Pole der Ethik und der Ökonomie vonstattengegangen. Damit seien auch politi-

sche Feindschaften diskursiv umgedeutet worden als einerseits Gegner in einem

moralischen Streitgespräch und andererseits als Konkurrenten in einem Markt.

Der Liberalismus besteht in einer Entschärfung und Reduktion existenzieller po-

litischer Feindschaften auf unterschiedliche Momente eines auf Basis einer idea-

listisch-rationalistischen Auseinandersetzung einerseits und auf verschiedene Po-

sitionen in einem wissenschaftlich basierten volkswirtschaftlichen Diskurs ande-

rerseits. Entscheidender Punkt ist nun, dass damit die wirkliche, politische Feind-

schaft nicht aus derWelt ist, sondern durchmetonymische Prozesse Feindschaften

117 Vgl. ebd., S. 59-69.

118 Ebd., S. 57ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

verschleiert werden. Und damit auf Ebene der Ethik ein Common Sense, wie etwa

die Menschenrechte und der Gesellschaftsvertrag oder auf Ebene der Ökonomie

die freieMarktwirtschaft etabliert würden, die objektiv daherkommen, jedoch eine

politische Machtkonstellation nur verdeckten. Es ist die politische (und damit auf

Freund-Feind-Entscheidungen beruhende) Vorherrschaft einer bestimmten Grup-

pe, die von beidem profitiert. Das Credo »Wirtschaft statt Politik« gilt seit dem

Siegeszug des Kapitalismus Mitte des 18. Jahrhunderts in ganz Europa und in den

Vereinigten Staaten. Und somit ist der Einfluss der liberalen Auflösung des Poli-

tischen und der Souveränität gleichfalls auf staatlicher als auch auf internationa-

ler Ebene zu beobachten. Schmitts These ist nun, dass der Liberalismus sowohl

auf der nationalen Ebene (in Verbindung mit anderen Theorien, wie etwa der De-

mokratie) als auch internationaler Ebene (hier im Zusammenhang mit dem Völ-

kerrechtsgedanken und dem westfälischen Staatensystem) systematisch den Staat

umgeh und mit den Momenten der Ethik und der Ökonomie »entpolitisiert«.119

Und dies funktioniere über einen methodischen Individualismus, in dem der Ein-

zelne für die Ordnung terminus a quo und zugleich terminus ad quem sei: Der Ein-

zelne ist zugleich Grenze jeglicher Souveränitätsmacht und Ausgangspunkt dieser

selben. Das Sehen von kollektiven Identitäten wird dabei systematisch umgangen,

worauf Chantal Mouffe aufmerksam macht und was ihrer Meinung nach größtes

Problem des liberalen Diskurses bis heute sei. Schmitt habe dies als einer der »bril-

lantesten und unversöhnlichsten« Gegner des Liberalismuswohl am besten auf den

Punkt gebracht und mit seinem Verständnis des Politischen, das »Wir« und »Sie«

abgrenzt, die Frage der Identität ins Zentrum des Politischen gerückt.120

Der Liberalismus jedoch blende diese sinn- und wirklichkeitsstiftende Identi-

tätsfrage aus. Sein Ausgangspunkt ist und bleibt der Einsatz gegen jegliche Ein-

schränkung der Freiheit und des Rechts des Einzelnen, weil diese als das »Böse«

im System des Liberalismus erscheint. Ein Einschreiten des Souveräns ist lediglich

zur Aufrechterhaltung ebendieser Freiheiten zu legitimieren. Der ganze staatliche

Apparat wird umformuliert in moralisch-ökonomische Begriffe. Feinde werden zu

Kontrahenten und Konkurrenten, Staat wird zu Menschheit und Gesellschaft usw.

Die Ordnung der Wirtschaft und die Ordnung des (bürgerlichen) Rechts etablieren

sich als abstrakte, eigengesetzliche Felder, die den Raum des Politischen mehr und

mehr ausfüllen und quasi »beherrschen«. Alles folgt einer Eigengesetzlichkeit und

keine Menschen, sondern feste Prozesse/Strukturen der Gerechtigkeit herrschen

119 Vgl. ebd., S. S. 63ff.

120 Vgl. Mouffe, Chantal: Über das Politische.Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp, 2007, S. 11-19.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 189

und streben dem Fortschritt ewig entgegen.121 Hier wendet Schmitt nun gegen

den Liberalismus ein:

»Da,wie gesagt, in der konkretenWirklichkeit des politischen Seins keine abstrak-

ten Ordnungen und Normenreihen regieren, sondern immer nur konkrete Men-

schen oder Verbände herrschen, so hat natürlich auch hier, politisch gesehen die

›Herrschaft‹ der Moral, des Rechts, der Wirtschaft und der ›Norm‹ immer nur ei-

nen konkreten politischen Sinn.«122

Die unangenehme Wahrheit liege für Schmitt folglich darin, dass sich eine Herr-

schaft im politischen Sinne nicht durch eine quasi-objektive Vernunft, die herr-

sche, ausmerzen lasse. Wie Schmitt schon im Essay Politische Theologie apodiktisch

und weltberühmt festhält, ist derjenige der Souverän, der »über den Ausnahmezu-

stand entscheidet«.123 Es stiftet folglich derjenige die Ordnung, der entscheidet,

wer Freund des Volkes und wer Feind des Volkes ist und diese Unterscheidung in

all ihren graduellen Abstufungen nach innen und nach außen durchzusetzen ver-

mag. Schmitts Souveränitäts- und Politiktheorie enthält sich gänzlich der Sphäre

der (moralischen) Richtigkeit und der normativen Ebene, sondern geht von einer

grundsätzlichen antagonistischen Perspektive aus. Basal an seinen Aufsätzen ist

wohl, dass Schmitt die Rationalität der Konsense, auf denen der liberale Staat sich

begründet sieht (der erste ist hierbei der Gesellschaftsvertrag) infrage stellt und

hinter jedem Konsens den Akt des Ausschlusses sieht. Hinter jeder Gesellschaft,

die sich auf einer rational-universalistischen Ebene scheinbar auf eine Ordnung ei-

nigt, steht in Wirklichkeit ein Akt des Ausschlusses des Anderen. Jeder Liberalismus

basiere nun darauf, diesen Akt des Ausschlusses als einen rationalen Ausschluss

darzustellen: Im heutigen Sprachgebrauch würde man wohl von »Alternativlosig-

keit« sprechen. Dies funktioniert über die moralisch-ökonomische Verschleierung,

indem die geltende, liberal-demokratisch-kapitalistische Ordnung als ethisch und

ökonomisch »vernünftigere« dargestellt wird. Chantal Mouffe macht nun auf den

entscheidenden Aspekt aufmerksam, auf den auch ich hier im Zusammenhangmit

Ernst Jünger hinauswill. Dadurch, dass der notwendig politisch-existenzialistische

Ausschluss als ein vernünftiger Ausschluss im Liberalismus konstruiert wird, tritt ei-

ne echte und problematische Alternativlosigkeit ein. Denn während im politischen

Sinne der Feind auf derselben konstitutiven Ebene wie das Wir liegt und es sich

um eine existenzielle Feindschaft handelt, so führe ausgerechnet der Liberalismus

zur totalen Feindschaft und somit zum Totalen Krieg. Beispielhaft verweist Mouffe

121 Vgl. Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Co-

rollarien, Berlin: Duncker & Humblot 2009, S. 66f.

122 Ebd., S. 67.

123 Schmitt, Carl: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, Berlin:

Duncker & Humblot 2004, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

auf Schmitts achtes Kapitel im Essay Der Begriff des Politischen sowie auf sein Buch

Theorie des Partisanen von 1963, in dem es um die Auswirkungen des Liberalismus

auf die internationale Politik geht. Wenn Krieg zwischen Staaten nicht mehr auf

der klassischen souveränen Ausschließung und der existenziellen Bedrohung ba-

siere, sondern auf der Vorstellung, ein Staat (oder ein Staatenbund) vertrete das

universell Wahre und die andere Seite sei im gänzlich Unwahren, sei also irratio-

nal, dann erscheine der Feind nicht mehr als hostis, sondern als Partisane und das

führe zu einem »internationalen Bürgerkrieg«. Denn mit der Verschleierung der

Souveränität (die letztlich immer die Einsicht in sich trage, auf nichts anderes zu

basieren als auf der historisch kontingenten Möglichkeit, den Ausnahmezustand

kontrollieren zu können) durch die Moral führe man letztlich den messianischen,

letzten Krieg der Menschheit gegen den absoluten Feind der Menschheit, der alle

Mittel gerechtfertigt erscheinen lasse.124 Das klassische Kriegsrecht, konkret die

im Wiener Kongress 1814/15 wiederhergestellten Normen des europäischen Land-

kriegsrechts, die de facto bis zum Beginn des Ersten Weltkriegs in Europa noch

Geltung hatten, basierte unter anderem auf der klaren Unterscheidung zwischen

Krieg und Frieden. Wenn legitime Träger des ius belli, also souveräne Staaten, in

Form regulärer Armeen in Krieg traten, so respektieren sich diese Staaten als legi-

time Träger des ius belli und werden die Taten, die zwischen Kombattanten statt-

finden, nicht als Verbrechen, als »illegal« einstufen, sondern als Kriegsgeschehen

zwischen Feinden.125

»Sobald ein Krieg für ›illegal‹ gehalten werden könne, seien alle Schranken der

Feindschaft beseitigt und der Gegner für kriminell und unmenschlich erklärt: Der

Feind sei der ›absolute Feind‹ geworden.«126

Ein Feind im Sinne des klassischen Kriegsrechtes sei ein respektierter Feind, er sei

im Falle einer Niederlage ein Unterlegener inter pares, ein Partisane oder Terrorist,

wie man ihn heute wohl bezeichnen würde, ist jedoch ein Krimineller. Und er ist an

sich moralisch unnatürlich/unvernünftig, weil er nicht nur der Existenz des »Wir«

im Wege steht, sondern als Existenz gegen angeblich rational-universelle Werte

steht. Es handelt sich also um eine totale Entwertung des Anderen. Der Partisan

riskiert, »daß ihn der Feind außerhalb von Recht, Gesetz und Ehre stellt«.127

»In einerWelt, in der sich die Partner auf solcheWeise gegenseitig in denAbgrund

der totalen Entwertung hineinstoßen, bevor sie sich physisch vernichten, müssen

124 Vgl. Mouffe, Chantal: Über das Politische.Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2007, S. 100-108.

125 Vgl. Schmitt, Carl: Theorie des Partisanen, Berlin: Duncker & Humblot 1963, S. 16.

126 Mouffe, Chantal: Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2007, S. 104.

127 Schmitt, Carl: Theorie des Partisanen, Berlin: Duncker & Humblot 1963, S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 191

neue Arten der absoluten Feindschaft entstehen. Die Feindschaft wird so furcht-

bar werden, daß man vielleicht nicht einmal mehr von Feindschaft sprechen darf

und beides sogar in aller Form vorher geächtet und verdammt wird, bevor das

Vernichtungswerk beginnen kann. Die Vernichtung wird dann ganz abstrakt und

ganz absolut. Sie richtet sich überhaupt nicht mehr gegen einen Feind, sondern

dient nur noch einer angeblich objektiven Durchsetzung höchster Werte, für die

bekanntlich kein Preis zu hoch ist. Erst die Ableugnung der wirklichen Feindschaft

macht die Bahn frei für das Vernichtungswerk einer absoluten Feindschaft.«128

Fruchtbar für die heutige Diskussion seien diese Einsichten des freilich nicht

unproblematischen Schmitts (der diese Zeilen der totalen Feindschaft ausge-

rechnet nach seinem Herbeischreiben des größten, von ihm unkommentierten

Menschheitsverbrechen an sogenannten Staatsfeinden schreibt) für die Entwick-

lungen seit dem 11. September 2001, so Chantal Mouffe. Die Entfesselung des

US-amerikanischen Drohnenkrieges in weiten Teilen der arabischen Halbinsel

und am Hindukusch, also die planmäßige staatlich beauftragte Ermordung von

Zivilisten mit Kriegswaffen außerhalb des Völkerrechts – weil ohne Kriegserklä-

rung – sei nur durch die messianische Gegenüberstellung George W. Bushs (und

vor allem Barack Obamas) zwischen »der Menschheit« und »den Terroristen« zu

verstehen. Die Feindschaft und ihre äußerste Ausprägung – der Krieg – folgten

keinen Regeln mehr, weil das Gegenüber unterhalb der rechtlich-moralischen

Schwelle rangieren würde, in der überhaupt Regeln gelten können. Dem Libera-

lismus mangele es an einer klaren Rechtspolitik, einer Theorie des Souveräns, was

demmoralischen Totalitarismus Tür und Tor öffne. Eine gute Auseinandersetzung

mit dieser Schmitt’schen Thematik liefert Giorgio Agamben in Homo Sacer.129 Auf

diese möchte ich an dieser Stelle nicht näher eingehen.

***

Ich denke, wir sind jetzt an dem Punkt angekommen, um wieder zu Jünger zu-

rückzukehren. Jüngers Kritik am universalistischen Liberalismus verläuft 1932 im

Einklang zur Kritik Schmitts. Viele Bemerkungen über den Zusammenhang des

Liberalismus mit den großen Destruktivkräften der Moderne lassen sich meines

Erachtens auch erst mit dieser Hinzunahme Schmitts einordnen. Jüngers Ansatz

unterscheidet sich aber darin, dass er eine explizit biopolitische Perspektive ein-

nimmt. Wichtig ist jedoch auf jeden Fall die Kernaussage, dass der Liberalismus

durch die Verwischung der antagonistischen Struktur des Politischen nicht zum

ewigen Frieden verhilft, sondern ganz im Gegenteil erst überhaupt den totalen Krieg

128 Ebd., S. 95f.

129 Vgl. Agamben,Giorgio:HomoSacer.Die souveräneMacht unddasnackte Leben, Berlin: Suhr-

kamp 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

mit dem absoluten Feind ermöglicht. Während Schmitt nun freilich eine staatstheo-

retische Erklärung mit anthropologischen Einschlägen gibt, beleuchtet Jünger vor

allemdiemetaphysische Begründung dieses demokratisch-totalitären Paradoxons.

Bei Jünger geht es daher eher um »Einbrüche des Elementaren« im Zeitalter der

Vernunft. Parallel zu einer realistischen Staatstheorie Schmitts, die wieder vom

Souverän ausgeht, ist bei Jünger der Typus des Arbeiters zu sehen, welcher die

künstliche Vernunft, die konstruierte moralisch-ökonomische Ordnung des Bür-

gertums sprengt/sie ignoriert. Der Bürger, so Jünger, suche stets Sicherheit und

Vernunft, doch die Gefahren des Lebens, der Schmerz, der Krieg und die körperli-

che Auseinandersetzung ließen sich aus der dem Leben nicht tilgen. Auch im Zeit-

alter der bürgerlichen Vernunft gebe es Menschen mit tieferem Verständnis für

das Elementare, etwa in der Religion, der Lyrik, unter den notorisch Kriminellen

und den de Sades dieser Welt. Hier möchte ich noch einmal das Zitat aus Kapitel

4.2.1 anbringen: »Der Mensch lebt elementar, ebensowohl insofern er ein natürli-

ches als auch insofern er ein dämonisches Wesen ist. Kein Vernunftschluß kann

den Schlag des Herzens oder die Tätigkeit der Nieren ersetzen, und es gibt keine

Größe, und sei es die Vernunft selbst, die sich nicht zuzeiten den niederen oder

stolzen Leidenschaften des Lebens unterstellt.«130 Der Einbruch des Elementaren

ist der Einbruch der Gestalt aus dem Bereich des Metaphysischen. Doch es wird

durch die zitierten Zeilen auch klar, dass es hier um anthropologische und biolo-

gistische Grundkonstanten geht, welche Jünger hier betont. Der Mensch hat seine

zwei Seiten – die Gestalt des Arbeiters ist bringt nun wieder eine Ordnung auf die

Welt, die diese beiden Seiten miteinander »vermählt« und nicht eine Seite fälschli-

cherweise tilgt. Die bürgerliche Vernunft jedoch setzt diese Erfahrungen mit dem

Elementaren außerhalb ihrer Ordnung.Dieser Ausschluss des Unvernünftigen und

die Auflösung des Feldes des Politischen habe jedoch auch imZeitalter der Vernunft

nicht zu Gewaltlosigkeit und zu andauernder Sekurität geführt, sondern aufgrund

des sozialen und technischen Rationalismus die Gewaltausbrüche noch katalysiert

und angefacht. Die Gefahr wurde nicht gebannt, sondern nur verschleiert und trat

und tritt dadurch um ein Vielfaches stärker auf.

»Dennoch ist die Gefahr immer vorhanden; sie sucht ewig, wie ein Element, die

Dämme zu durchbrechen,mit denen die Ordnung sich umringt, und sie wird nach

denGesetzen einer geheimen, aber unbestechlichenMathematik in demgleichen

Maße drohender und tödlicher, in dem die Ordnung sie aus sich auszuscheiden

verstand. […] Der Ausbruch des Weltkrieges setzt den breiten, roten Schlußstrich

unter diese Zeit. […] Es ist unnötig geworden, sich noch mit einer Umwertung der

Werte zu beschäftigen – es genügt, das Neue zu sehen und sich zu beteiligen.«131

130 Ebd., S. 54.

131 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 53-58.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 193

Jünger möchte gar nicht allzu lange bei dieser Analyse, an die im Grunde

Foucault in In Verteidigung der Gesellschaft anknüpft, verbleiben, sondern ruft

dazu auf, dieses »Stahlbad«, dem der Liberalismus durch seinen moralisch-

technisch-wirtschaftlichen Rationalismus auch noch Tür und Tor geöffnet hat, als

Epochenwende zu sehen und sich den elementaren Kräften, der neuen Ordnung,

die sich durch dieses Elementare ankündigt, zu unterwerfen. Und auf der Suche

nach einer neuen Ordnung, der er gehorchen könnte, findet er die Gestalt des

Arbeiters. Der Bürger ist dem Untergang geweiht, der Kriegsarbeiter jedoch sei

die Zukunft. Das lasse sich aus der Beobachtung der letzten 150 Jahre ableiten.

»Mögen die einen dies als Rückfall in eine moderne Barbarei erkennen, die ande-

ren es als Stahlbad begrüßen – wichtiger ist es, zu sehen, daß sich ein neuer und

noch ungebändigter Zufluß elementarer Kräfte unserer Welt bemächtigt hat. […]

Wer hier noch glaubt, daß dieser Vorgang sich durch Ordnungen alten Stils bändi-

gen läßt, gehört der Rasse der Besiegten an, die zur Vernichtung verurteilt ist.«132

Jüngers Arbeiter will einem die Augen öffnen, das Sehen ist der revolutionäre Akt:

dass die Rationalität der Aufklärung eine scheinbar universelle war und doch nur

die Verschleierung der gewaltsamen »Scheinherrschaft« des Bürgertums darge-

stellt hat. Und dass die so geschaffenen Strukturen zu einem nie gekannten Aus-

maß der biopolitischen, Totalen Mobilmachung geführt haben, die im Namen des

Königs unmöglich, aber im Namen des Volkes plötzlich denkbar wurde. Diese wie-

derum ist Ausdruck eines neuenWillens zur Macht.

4.2.5 Wille zur Macht statt Vernunft

Das Kapitel zumWillen zur Macht möchte ich mit dem Vordenker der Geschichts-

philosophie, Georg Wilhelm Friedrich Hegel beginnen. In der weltbekannten Ein-

leitung zum Vorlesungsband Philosophie der Geschichte, welcher postum aus Manu-

skripten und Mitschriften von Studierenden aus fünf Vorlesungen zwischen 1821

und 1831 erstellt wurde, schreibt er folgenden Satz:

»[W]er die Welt vernünftig ansieht, den sieht sie auch vernünftig an: Beides ist in

Wechselbestimmung.«133

Es ist diese Art des performativen Schreibens, welches auch Ernst Jünger anwen-

det. Doch wo Hegel die Welt vernünftig ansieht, da versteht der Schriftsteller Jün-

ger sein Wirken als Ausdruck des Willens zur Macht. Wie die vorangegangenen

132 Ebd., S. 60f.

133 Hegel, GeorgWilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, in: Ders.:

Sämtliche Werke. Band 11: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte Jubiläumsaus-

gabe in 20 Bänden, Stuttgart: Frommanns 1961, S. 37

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Kapitel zeigen, so setzt Jünger den Vernunftbegriff außer Kurs. Und auch das zen-

trale Konzept des Willens zur Macht ist ein weiterer Baustein dieses Prozesses.

Während für Hegel Weltgeschichte in der weltberühmten Passage aus demselben

Buch »der Fortschritt im Bewußtseyn der Freiheit [ist], – ein Fortschritt, den wir

in seiner Nothwendigkeit zu erkennen haben«,134 hält Jünger an einer anderen Art

des Weltgeistes fest. Fortschritt verwirft Jünger als »Anthropomorphismus«, der

lediglich eine Hilfskonstruktion des menschlichen Denkens sei. Jünger hält seit

dem Arbeiter bis ins hohe Alter an seiner stereoskopischen Optik fest, distanziert

und zugleich nah auf die Dinge zu blicken. Aus der Ferne betrachtet bleibt die En-

ergie des Kosmos im Sinne des Energieerhaltungsgesetzes stets gleich, so Jünger,

was sich jedoch ändert sind die Formen und Gestalten, welche die Geschichte prä-

gen und zu einer Evolution beitragen. Wenn ein Zeitalter einen »Geist« hat, dann

ist es die Gestalt als Existenz.135 Um nun dieser Existenz zu folgen, müsse man

auch ihrer überall liegende Ausdrucksform Beachtung schenken: Anstatt nun Ge-

schichte als Fortschritt eines Weltgeistes zu verstehen, müsse man die Welt und

ihre Geschichte eher als Ausdruck einesWillens dieser Existenz verstehen.

Jüngers Ansatz ist der Folgende: Durch eine distanzierte Betrachtung der eige-

nen Zeit möchte er erreichen, dass genau wie hinter alten Ruinen von Hochkultu-

ren, etwa zu den Pyramiden von Gizeh, nicht nur Bauwerke, sondern ein erhabe-

ner, zeitloserWille gesehen wird, dass auch die modernen Industrielandschaften,

die Städte mit ihren Verkehrsadern und selbst noch die lebensfeindlich zerbomb-

ten Mondlandschaften der modernen Front als Ausdruck eines Willens verstanden

werden. Jünger ist sich der Schwierigkeit dieser Operation bewusst:

»Wir wissen nun freilich, daß es dem Menschen nicht gegeben ist, seine Zeit mit

den Augen eines Archäologen zu betrachten, dem ihr geheimer Sinn etwa beim

Anblick einer elektrischen Maschine oder eines Schnellfeuergeschützes sich of-

fenbart.«136

Ähnlich, wie Michel Foucault dreißig Jahre später, ist es Jüngers Anliegen, dass

der Mensch seine eigene Zeit und deren Erscheinungen mit den Augen eines Ar-

chäologen sehen sollte. Also indem er Schicht für Schicht ausgräbt und die Struk-

turen des Gemachten, Gebauten und Geschaffenen begutachtet und sich hierbei

entscheidende Fragen stellt: Welcher ist der historische Wille, der unser Zeital-

ter antreibt? Welches Seiende steckt hinter den Strukturen, die uns im Alltag als

chaotisch begegnen? Jüngers Schluss, und das hat Heidegger auf den Punkt ge-

bracht, ist nun im ersten Teil dieses Essays, dass es die Arbeit als das Prinzip des

134 Ebd., S. 46.

135 Vgl. Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer

Barbey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 427.

136 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 195

menschlichen Wirkens ist, welche die Welt seit über einem Jahrhundert forme.137

Dieser unendliche Drang, der Welt durch unsere Hände nicht nur einfach das täg-

liche Brot abzutrotzen, sondern kollektiv die Welt nach dem »Stil« des Arbeiters

umzuformen, Moloch-artig große Städte zu bauen, mit Maschinen die Zeit- und

Raumdimensionen zu dehnen usw. Der Wille zur Macht zeige sich idealtypisch im

Industriearbeiter und im Frontsoldaten. Zwischen ihnen beiden gebe es aus dieser

Perspektive keinen Unterschied. Sie seien Ausdruck der größeren Entwicklungen

der Totalen Mobilmachung aller Lebensenergien, die sich in den Dynamiken der

Industrialisierung in über einem Jahrhundert ausgebreitet haben und sich in der

Totalen Mobilmachung des Ersten Weltkrieges in ihrer bislang schärfsten Form

gezeigt haben. Der Wille zur Macht schlage sich folglich in der totalen Arbeitswelt

nieder.138

Was versteht nun Jünger konkret unter diesem Willen? Jünger verwendet kon-

kret den Ausdruck »Wille zur Macht«. Es ist ratsam, sich diesem Ausdruck über die

Macht zu nähern. Diese definiert Jünger wie folgt: »Macht ist ein Zeichen der Exis-

tenz, und entsprechend gibt es auch keine Machtmittel an sich, sondern die Mittel

erhalten ihre Bedeutung durch das Sein, das sich ihrer bedient«139, hält Ernst Jün-

ger in Kapitel 22 vonDer Arbeiter fest.Macht gibt es somit nicht ohne das Sein. Und

Sein ist in Jüngers Denken eine metaphysische Kategorie. Wenn Jünger von Macht

spricht, deutet er auf die Gestalt.

Mit den Machtmitteln sind unter anderem die Technologien gemeint, welche

sich im 19. und 20. Jahrhundert ungemein weiterentwickelt haben. Diese dyna-

mische Entwicklung ist in Jüngers Augen ein Anzeichen für das Auftauchen ei-

ner neuen metaphysischen Gestalt. Mit dem Begriff der Technik wiederum hängt

das Konzept der Totalen Mobilmachung der Welt und des Menschen zusammen.

Die Nutzung jener Machtmittel bedeutet jedoch nicht unmittelbar, am metaphy-

sischen Sein teilzuhaben. Liberale Führungsschichten, welche die Geschicke der

Reiche und Nationalstaaten des 19. und 20. Jahrhunderts leiteten, würden keine

Verbindung zum neu aufgekommenen Sein haben – der Gestalt des Arbeiters. Jün-

gersThese ist nun, dass diese nationalistischen, liberalen oder sozialistischen Füh-

rungsschichten durch den Gebrauch der Machtmittel des Arbeiters unintendierte

Entwicklungen produziert haben würden – sie hätten sich »zu den Objekten eines

noch unpersonifizierten Willens [ge]macht«.140

137 Vgl. Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band

90: Zu Ernst Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann.

138 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 72-81.

139 Hegel, GeorgWilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, in: Ders.:

Sämtliche Werke. Band 11: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte Jubiläumsaus-

gabe in 20 Bänden, Stuttgart: Frommanns 1961, S. 73.

140 Ebd., S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Was bedeutet nunWille zurMacht? Es handelt sich hierbei nicht um individuel-

les Machtstreben, sondern Jünger greift ein breit diskutiertes und wissenschaftlich

sehr umstrittenes Konzept Friedrich Nietzsches auf. Imweitesten Sinne nutzt Jün-

ger den Begriff, um eine lebensbejahendeKraft alles Seins und jeglicher Existenz zu

beschreiben. Und da Sein bei Jünger ein metaphysisches ist, bezieht sich der Wille

zur Macht auch nicht auf ein Lebensprinzip bzw. eine Lebenskraft, die von über-

all herkäme, sondern eine, die zwar überall zu finden sei, ihren jedoch Ursprung

in der Gestalt hat. In diesem Zusammenhang attestiert Martin Heidegger Ernst

Jünger, er sei »[…] der einzige echte Nachfolger Nietzsches; seine Schriften ma-

chen die bisherige Schriftstellerei ›über‹ Nietzsche wesenlos und überflüssig; denn

Jünger übernimmt den Willen zur Macht nicht als Lehrmeinung, die noch beredet

und vielleicht ausgebessert werden soll. Jünger sieht das Seiende mit kalten und

scharfen Augen überall als Willen zur Macht. Nirgends zergliedert und beschreibt

dieser denkende Krieger nur eine vorhandene geschichtliche ›Situation‹; sein Den-

ken selbst ist eine Gestalt des Willens zur Macht–; in Jüngers Sprache: das Denken

hat ›Arbeitscharakter‹.«141 Jüngers Wille zur Macht ist nicht nur geschichtlich-ar-

chäologisch, sondern metaphysisch – oder um es in einem Jünger’schen Terminus

zu fassen: Sie ist »elementar«.Mit dem »Einbruch elementarer Kräfte«142 in unsere

Welt, meint Jünger den Einbruch der metaphysischen Gestalt. Überall ist die Kraft,

der Wille zur Macht in unserer heutigen Welt vorhanden, selbst in den kleinsten

technischen Neuerungen bricht sie sich Bahn und unterwirft ihren Nutzer. Doch

sie ist amorpher, »atomisierter«Wille zur Macht, sie muss geformt werden, um äs-

thetisch, geschichtlich, ökonomisch und politisch wirksam zu werden. Ein neuer

Titan hat die Weltbühne betreten, mit ihm eine neue Rationalität – jedoch bricht

sie sich nicht im Denken und in Diskursen Bahn, sondern liegt in der Technik und

den Produktivmitteln des modernen Menschen verborgen. Sie wirkt schon, sie hat

unsere Welt in eine »in ununterbrochenem Aufruhr befindliche Welt«143 verwan-

delt – doch noch wird derMensch eher von ihr beherrscht, als dass er diese Technik

meistert.

Was bedeutet nun Herrschaft für Jünger? Zurzeit herrscht in den Augen vieler

das »Chaos«. Die liberalen Führungsschichten der Welt nutzen Machtmittel, wel-

che ihnen nicht gehorchen – deren bloße Anwendung bedeute laut Jünger nämlich

nicht deren »Meisterung«.144 Heidegger führt hier treffend aus, dass Jüngers Ar-

141 Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:

Zu Ernst Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 227.

142 Jünger benennt ein ganzes Kapitel seines Arbeitersmit Der Einbruch elementarer Mächte in den

bürgerlichen Raum, vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-

Cotta 2014, S. 50-60.

143 Ebd., S. 72.

144 Vgl. ebd., S. 81.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 197

beiter sich durch ein »performatives Denken« auszeichnet. Der Essay vollzieht auf

einer sprachlichen Ebene, wovon er thematisch handelt.145 Jünger sieht in der in-

dustriellen Revolution, der Entwicklung der Produktivkräfte, dem Überhandneh-

men der Technik über das Leben sowie in der Totalen Mobilmachung den Willen

zur Macht. Und er sieht einen »atomisierten«146 Willen zur Macht, den man mit

dem richtigen »teleskopischen«147 Blickwinkel auf die globalen Abläufe erkennen

könne. Diese für Jüngers Methode prägende Optik zieht sich durch den gesamten

Essay Der Arbeiter hindurch und gibt ihm dadurch sein einzigartiges Gepräge. In

allen großen Entwicklungen, die in diesem bisherigen 4. Kapitel beschrieben wur-

den, sieht Jünger einen Ausdruck des Seins der Gestalt – den Willen zur Macht.

Herrschaft bedeute nun, durch die von Jünger vorgeschlagene Optik hinter dem

Chaos die Gestalt zu erkennen und das Selbst ihrer gemäß zu formen. Herrschaft

erfordert keine externe Betätigung, sondern eine interne – es gilt, das Selbst zu

bearbeiten. UmMachtmittel nicht nur anzuwenden, sondern sie auch zu meistern

und somit Herrschaft auszuüben, braucht es in Jüngers Augen Legitimität. Es ist

bemerkenswert, dass Jünger, wie auch Max Weber, Herrschaft von Macht durch

Legitimität unterscheidet. Doch Jünger schlägt eine eigenartige Definition von Le-

gitimität vor: Legitimation erfolgt durch den Akt der Repräsentation der Gestalt.

Jünger versteht unter Legitimität die Legitimität vor einem höheren Sein – man

muss Arbeitertypus werden, der »seinen Freiheitsanspruch als Arbeitsanspruch be-

greift«.148 Die von Jünger so bezeichnete Scheinherrschaft des Bürgertums wird

erst dann enden, wenn dieser neue Menschenschlag erwacht bzw. sich selbst er-

kennt. Jüngers Text ist nun ein performativer, da er nicht nur analysiert, sondern

selbst diese »Erkenntnis« durchläuft und auch als Text ihn zu repräsentieren ver-

sucht. Zentraler Aspekt dieses performativen Essays ist die »Formung« der Welt,

der Erde, der Kunst und auch des Menschen nach dem Antlitz der Gestalt.

Vernunft wird in Jüngers Text an verschiedenen Stellen als Hilfsgröße bzw. als

im geheimen Auftrag des Willens zur Macht dargestellt.

Wie bei seinem Vordenker Nietzsche auch, ist die Theorie des Willens zur

Macht eng verknüpft mit einer Erkenntnisphilosophie, die dazu aufruft, sein

grausames Schicksal in der Welt der ewigen Wiederkehr und des Nihilismus nicht

nur zu akzeptieren, sondern es auch zu wollen und damit Selbstwirksamkeit und

-befreiung zu erreichen. Analytisch und doch mit normativem Auftrag fordert

Jünger auf:

145 Vgl. Brokoff, Jürgen: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, in: Schöning, Matthias (Hg.): Ernst

Jünger Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart, 2014, S. 108.

146 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 80.

147 Ebd., S. 67.

148 Ebd., S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Der Mensch entfaltet seine höchste Kraft, entfaltet Herrschaft überall dort, wo

er im Dienste steht. Es ist das Geheimnis der echten Befehlssprache, daß sie nicht

Versprechungen macht, sondern Forderungen stellt.«149

Herrschaft gibt es für Jünger nur dort, wo man sich in den Dienst des Seins, also

der Gestalt des Arbeiters, stellt.

Interessant ist an dieser Stelle auch der Freiheitsbegriff Jüngers. Freiheit kann

nicht im liberalen Sinne als Freiheit wovon, sondern nur als Freiheit wozu verstanden

werden.Man ist nämlich in einerWelt des Arbeiters freilich nur dannwesenhaft frei,

wennman die Gestalt des Arbeiters repräsentiert, wennman teilhat amWillen, der

sich unserer Welt bemächtigt. Der Mensch ist nur dann frei, wenn er im Einklang

mit den Mitteln steht, die die feudalen Strukturen hinweggefegt haben und durch

Technisierung unsere Art zu leben dauerhaft verändert haben. Ist man selbst ein

Teil dieser »Mittel«, versteht man sich und sein Leben als Teil dieses Prozesses der

physischen Mobilmachung – nur dann ist man auch wirklich frei.

»Jede Haltung, der ein wirkliches Verhältnis zur Macht gegeben ist, läßt sich auch

daran erkennen, daß sie den Menschen nicht als das Ziel, sondern als ein Mittel,

als den Träger sowohl der Macht wie der Freiheit begreift. Der Mensch entfaltet

seine höchste Kraft, entfaltet Herrschaft überall dort, wo er imDienste steht. Es ist

das Geheimnis der echten Befehlssprache, daß sie nicht Versprechungen macht,

sondern Forderungen stellt. Das tiefste Glück des Menschen besteht darin, daß er

geopfert wird, und die höchste Befehlskunst darin, Ziele zu zeigen, die des Opfers

würdig sind.«150

Diejenigen, die das verstanden haben, seien allesamt Teil des großen Willens zur

Macht. Das seien die wahren Herrscher unseres Zeitalters – die Liberalen, die

Sozialisten und die Nationalisten, auch wenn sie in verschiedenen Konstellatio-

nen formal an der Regierung sind, herrschten nicht wirklich, sondern würden

beherrscht von denjenigen, die die Gestalt des Arbeiters weltweit repräsentierten.

Die Stände wurden durch die Maschinen hinweggefegt, der ständische Krieger

wurde in den Ruhestand geschickt durch den Kriegsarbeiter am schweren Gerät

und selbst der Bauer, der nun langsam beginnt, Maschinen zu verwenden, ist

nichts anderes als ein besonderer Fall des Arbeiters. Und allen obliegt das Impera-

tiv, entweder die Gestalt zu repräsentieren oder unterzugehen. Der Standesvertreter

musste zum Bürger einer Stadt werden, der Standeskrieger musste das schwere

Gerät bedienen und der Bauer muss die modernen Geräte einsetzen, wenn sie

»überleben« wollen. Jünger spricht hier im weiteren Verlauf des Essays über die

große »Nivellierung«, die dem 19. Jahrhundert innewohnte. Dadurch sei in jedem

149 Ebd.

150 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 199

dieser nivellierten Gesellschaft nun »atomisiert« der Wille zur Macht vorhan-

den. Gleichzeitig verändere sich nun langsam auch die Weltordnung durch den

Weltkrieg und es zeige sich, dass es eine Entwicklung zu Zügen einer imperialen

Weltordnung unter dem Einfluss der Gestalt des Arbeiters geben wird. Das »neue

Menschentum«, von dem Jünger spricht, sei schon vorhanden, doch es bedürfe

noch einer neuen Praxis effizienter Herrschaft auf Ebene der Politik und des

Staates, die den Namen der Herrschaft auch wieder verdient hätten.151 In einem

seiner letzten Interviews im Jahre 1995 mit Antonio Gnoli und Franco Volpi führt

Jünger – angesprochen auf den Arbeiter – aus, dass diese schon 1932 von ihm

beschriebene Entwicklung auch kurz vor dem Beginn des 21. Jahrhunderts noch

anhielt:

»Mit dem 21. Jahrhundert treten wir in ein neues Zeitalter der Titanen ein, das

durch die Freisetzung ungeheurer Energiemengen charakterisiert wird. […] Der

Planet wird einer Beschleunigung unterworfen, an die sich dieMenschheit anpas-

sen muß, indem sie sich umformt. Das Alte muß seinen Platz dem Neuen über-

lassen.«152

Neben dem Topos des neuen Menschen, zeigt Jünger auch die Schlagrichtung auf,

in die eine neue, echte Herrschaft abzielenmüsste. Sie dürfe keine Herrschaft über

Bürger sein, sondern über Arbeiter im totalen Zusammenhang. Der erste Teil von

Der Arbeiter war somit der Versuch zu belegen, dass sich eine Gestalt im »mensch-

lichen Bestande« andeutet, um daraus politisch-philosophische Konsequenzen zu

ziehen. Die Gestalt ist (im Gegensatz zu Nietzsches Übermensch) eine Figur, wel-

che man in der archäologischen Analyse der neueren Geschichte belegen kann.

Die Geschichte selbst bringe keine Gestalten hervor, eher im Gegenteil ändere sich

Geschichte mit dem Ablösen einer Gestalt und dem Auftreten einer neuen. Im ver-

gangenen Jahrhundert hat sich durch die Gestalt des Arbeiters die Geschichte stark

verändert – und das vordergründig durch die dynamische Entwicklung der Tech-

nik.

Doch: »Am Anfang steht der Wille zur Macht, die Technik ist das Werkzeug

dazu«153, sagte Jünger noch 1978 in einem seiner Interviews. Dies antwortete er

auf eine grundsätzliche Frage zum Arbeiter. Das zeigt, dass der Wille zur Macht

ein entscheidendes Motiv des Essays darstellt. Und ich habe auf den vergangenen

Seiten ausgeführt, dass es ein Motiv mit zwei wichtigen Facetten ist: Erstens phä-

nomenologisch und zweitens erkenntnistheoretisch.

 

151 Vgl. ebd., S. 72-81.

152 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-

bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 481.

153 Ebd., S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Phänomenologisch: Jünger arbeitet im ersten Teil seines Arbeiters deutlich heraus,

wie sich in der Geschichte der bürgerlichen Gesellschaften durch die paradigmati-

sche Totale Mobilmachung der Welt und des Menschen ein Wille zur Macht zeigt,

der seinen Ursprung im metaphysischen Sein der Gestalt hat.

 

Erkenntnistheoretisch: Wer die Zeichen erkennt, kann dem »Chaos« unseres nihi-

listischen Zeitalters ein Ende bereiten, indem er sich innerlich der Herrschaft der

Gestalt hingibt. Dadurch wird er nicht mehr nur Objekt der TotalenMobilmachung

und der Technik, sondern zugleich auch ihr Herr. Macht ergreift man nicht, son-

dern repräsentiert sie.154

 

Diese dualistische Perspektive – analytisch Phänomene beschreiben und zugleich

zur Erkenntnis aufrufen – behält Jüngers Essay durchgängig bei. Selbst der Essay

entzieht sich dem Druck der Formung nach der Gestalt des Arbeiters nicht und

nimmt Arbeitscharakter ein.

MartinHeidegger sieht inDerArbeiter ein in der TraditionNietzsches stehendes

Konzept derMetaphysik, bei dem das Sein die Arbeit und das Seiende derWille zur

Macht ist. Letztlich ginge es Jünger um »die Vollendung derNeuzeit« durch einme-

taphysisches Verständnis von Freiheit als Freiheit durch die Akzeptanz der Wirk-

lichkeit als Arbeit, also als »Anstrengung zur totalen Mobilmachung«.155 Subjekti-

vität stellt sich hierbei alsWille zurMacht dar und somit als prometheische »Macht

zur Meisterung des Erdkreises«.156 Menschsein wird im Zeitalter des Arbeiters mit

der Weltherrschaft bzw. der Beherrschung der Welt im materiellen Sinne gleich-

gesetzt. Jünger arbeitet den metaphysischen Zusammenhang, dass das Wesen des

Menschen im Zeitalter des Arbeiters Grund und Ziel »des Seienden imGanzen« sei,

heraus. Der Mensch ist lediglich jenes »ego«, indem er sich in das imperative Sein

stellt und verortet.157 Aus dieser Perspektive lässt sich die Aussage, dass Gehorsam

und Freiheit im Zeitalter des Arbeiters dasselbe seien, verstehen. Freiheit, über-

haupt sein zu können, erlange ich erst, indem ich mit dem Sein des Ganzen über-

einstimme und dem Seienden seinen Weg bahne. Freiheit, Herrschaft, Wille zur

Macht usw., all die Jünger’schen Begriffe sind zirkulär angelegt um eine letzte Un-

entschiedenheit in Jüngers Essay. Einerseits gilt: »Alle Wirklichkeit ist Arbeit.«158

Die metaphysische Gestalt des Arbeiters kreiert also die Wahrheit. Das Prinzip der

154 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 284f.

155 Vgl. Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band

90: Zu Ernst Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 52ff.

156 Vgl. ebd., S. 48

157 Vgl. ebd., S. 38.

158 Ebd., S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 201

Arbeit ist etwasObjektives und zwingt sich dem Subjekt auf. Andererseits –Heideg-

ger erkennt in diesem ersten Kapitel Jüngers eine Ambiguität – ist es für Jünger

gleichzeitig der Wille zur Macht, der sich historisch aus dem »Leben«/dem Men-

schen heraus entwickelte und die Dynamisierung und die Totale Mobilmachung

des Erdballs aus sich selbst heraus zwang. Es bleibt unklar, ob sich nun das »We-

sen der Arbeit« aus dem »Wesen des Arbeiters« ableitet oder eben genau umge-

kehrt.159 Für Heidegger kommt Jünger aus diesem Teufelskreis nicht heraus, weil

er der Metaphysik und ihrer Zirkularität letztlich doch verhaftet bleibe. Er verlasse

diesen Zirkel nicht und daher könnemanmit Jünger nicht die Frage stellen,wie nun

genau die Welt zu einer »Arbeitswelt« werde. Sondern Jünger bleibt in der Sphäre

dieser Epoche des Arbeiters, in welcher Heidegger letztlich die totale Umsetzung

der Konfiguration derNeuzeit sieht. »Denkerisch«wertvoll sei daher nicht der erste

Teil des Essays, sondern eher der zweite Teil, in dem Jünger nicht seineMetaphysik

der Gestalt ausbreitet, sondern in dem er den konkreten Vollzug dieser Metaphysik

der Arbeit in den konkreten Auswirkungen des Prinzips auf die Kunst, die Staats-

kunst und die Technik sowie die Arbeit als Lebensart im Bild des Typus ausbreitet.

Das Prinzip der Technik als auch die Lebensart des Typus gehorchen – strengge-

nommen aus der Perspektive des ersten Teils des Essays – denselben Regeln, da sie

beide Ausdruck desselben Willens zur Macht sind. Daher verschmilzt Jünger diese

beiden Momente weitsichtig im Konzept der ›Organischen Konstruktion‹. Jünger

schließt nun seinen ersten Teil des Essays, in dem es ihm laut Heidegger um das

Aufzeigen seiner Metaphysik der Gestalt als Zirkularität zwischen der Gestalt des

Arbeiters, ergo demZusammenhang zwischen demWesen der Arbeit und demWe-

sen des Arbeiters geht. Hieraus leiten sich alle anderen Begriffe des ganzen Essays

ab. Alles Wirkliche ist Arbeit. Selbst die Freizeit bleibt wesenhaft bestimmt durch

die Arbeit, wie der Sport und andere Betätigungen, die der Arbeit ähneln, belegen.

Diesen Zusammenhang kontrastiert Jünger durch den ganzen Essay hindurch mit

dem Zeitalter des Bürgers. Die Stärke seines Essays liegt für Heidegger nicht so

sehr in der metaphysischen Erklärung und den Widersprüchen, in denen er sich

dabei verfängt, sondern vielmehr in den konkreten Beschreibungen des Verlau-

fes in verschiedenen Feldern (wie dem Schauspiel, der Kunst, den Trachten), wie

die Gestalt des Bürgers mit ihrer Konstruktion des Individuums und der Masse

abgelöst wird durch den Mythos des Arbeiters mit dem Konzept des Typus und

der Typik. Hier liegt laut Heidegger die Stärke Jüngers. Denn Jünger habe hier-

mit »Vorgänge ans Licht [geholt], die bisher in solcher Eindeutigkeit und vor allem

in ihrer Zusammengehörigkeit nicht gesehen wurden. Das Gezeigte läßt sich nicht

wegleugnen; die Frage bleibt nur, wie es auszulegen sei.«160 Heidegger kritisiert an

Jünger die Auslegung – und somit die Metaphysik des ersten Teils. Doch er schätzt

159 Vgl. ebd., S. 52ff.

160 Ebd., S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die von Jünger so treffend beschriebenen Zusammenhänge des zweiten Teils, wo

sich in den verschiedensten Bereichen der Gesellschaft ein neues Paradigma der

totalen Mobilisierung der Erde zeige und mit ihr das Paradigma des Bürgers sich

zersetzt. Jünger schließt nun seinen »vorbereitenden« Teil mit den folgenden Sät-

zen:

»Unser Blick liegt diesseits des Prismas, das den farbigen Strahl in bunte Lichter

zerbricht. Wir sehen die Feilspäne, aber wir sehen nicht das magnetische Feld,

dessen Wirklichkeit ihre Ordnung bestimmt. So treten neue Menschen auf, und

mit ihnen ändert sich die Bühne, wie durch eine zauberhafte Regie bewegt.

[…] Wenn es uns gelungen ist, bei der Beschreibung einiger Veränderungen im

menschlichen Bestande, die wir für bedeutsam halten, überall dort, wo von der

Gestalt die Rede ist, eine leere Stelle, ein Fenster offenzulassen, das durch die

Sprache nur umrahmt werden kann und das vom Leser durch eine andere Tätig-

keit als die des Lesens ausgefüllt werden muß, halten wir diesen vorbereitenden

Teil unserer Aufgabe für erfüllt.«161

Jünger konstruiert ein überzeugendes Paradigma, das dahintersteht, welches er im

ganzen Essay dem Paradigma des Bürgers entgegenstellt. Auch wenn das »Wesen«,

das nun im ersten Teil aufgebaut wird, kritisierbar sei, so wird Jünger im zweiten

Teil in einer nie dagewesenen Klarheit eine zeitgenössische Entwicklung auf vier

verschiedenen zeitgenössischen Ebenen (Typik, Technik, Stil, ›Organische Konstruk-

tion‹) demarkieren, die seinen Zeitgenossen schlichtweg als Chaos erschien, als

einfacher Abschnitt des Niedergangs und des destruktiven Nihilismus. Jünger hat

ein biopolitisches Paradigma eines Willens zur Macht hinter den Entwicklungen

unserer Zeit sichtbar gemacht. Nicht die Hegel’sche Vernunft steht hinter einem

Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit, sondern ein noch atomisierter Wille zur

Macht wird hinter der technisierten Moderne und der Entwicklungsgeschichte der

modernen Welt sichtbar. Um echte Herrschaft zu ermöglichen, muss der Mensch

die hinter demWillen zurMacht liegende Gestalt erkennen und sie repräsentieren.

Jüngers Einstellung zur Vernunft kann man in etwa wie folgt zusammenfassen:

Wille statt Vernunft.

4.2.6 Zwischenfazit: Angriff auf die bürgerliche Vernunft

Die voranstehenden vier Unterkapitel haben alle ein Thema umkreist: Jüngers Kri-

tik am Vernunftbegriff der Aufklärung. Konkret wurden in folgender Reihenfolge

die Motive der Jünger’schen Vernunftkritik analysiert: das Elementare, der Krieg,

die Gestalt, das demokratische Paradoxon, derWille zurMacht.Die Analysemusste

teils weite Umwege auch über Sekundärliteratur gehen, etwa bei der Betrachtung

161 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 203

des demokratisch-totalitären Paradoxons über Carl Schmitts Konzept von Freund

und Feind. Doch imGrunde finden sich dieMotive und deren Erläuterung allesamt

im Essay Der Arbeiter.

Das Elementare: Die bürgerliche Vernunft ist in Jüngers Augen wirklichkeits-

fern und daher zu verwerfen. Grund hierfür ist, dass aufgrund des bürgerlichen

Sekuritätsstrebens, das Elementare hermetisch aus dem Lebensraum herausgehal-

ten worden sei. Dieser Ausschluss des Elementaren sei jedoch künstlich und laufe

der gestaltmäßigenWirklichkeit unserer Zeit entgegen. Durch die Hintertüre füh-

re die Demokratie bewusst als auch unbewusst zu Ausbeutungen, Unterdrückung

und Gewaltexzessen in vorher ungekanntem Ausmaß. Zu einem in der Wirklich-

keit verorteten Vernunftbegriff und einer wirklichen Herrschaft könne der Mensch

erst finden, wenn er die Gestalt repräsentiere – wenn er nicht mehr Verfassungen

entwerfe, sondern nur noch einem Arbeitsplan gehorche. Denn der Arbeitsplan,

verstanden als Ausrichtung des ganzen Menschen auf die kollektive Meisterung

des Erdkreises – auf den globalen Arbeitskommunismus – führe zu Größen, die

im Einklang mit der metaphysischen Wirklichkeit stehen.

Der Krieg: Das zweite Unterkapitel hat herausgearbeitet, mit welcher Methode

Jünger in seinem Arbeiter-Essay die Vernunft der Aufklärung außer Kraft setzt. Er

verortet sein ganzes Denken in den Raum des Krieges – was in bürgerlicher Ord-

nung als zivilisatorischer Extremfall erscheint, ist für Jünger Kristallisationspunkt

der Entwicklungsgeschichte der Moderne: der Erste Weltkrieg. Kapitel 32 und 79,

in denen es um ein Schlüsselerlebnis des Krieges geht, umrahmen den Essay nicht

nur örtlich, sondern – so argumentiert vorliegende Arbeit – schaffen einen inhalt-

lichen Rahmen für den Arbeiter-Essay.WasWalter Benjamin, selbst Martin Heideg-

ger und andere später an Jünger kritisieren werden, wird durch diese Konstruk-

tion klar: dass er aus der existenziellen, zivilisatorischen aber auch ganz einfach

menschlichen Ausnahme-Situation des Totalen Krieges allgemeingültige Aussagen

über die Menschheit trifft.

Die Gestalt: Ausgehend von einer transrationalen Aufklärungskritik der Ro-

mantik und von dem Denken in Heeresgliederungen des »Preußentums« verwirft

Jünger mit Marx den deutschen Idealismus, um jedoch auch zugleich dessen

historischen Materialismus abzulehnen. Weder das Denken in Kategorien des

(Welt-)Geistes noch in Kategorien der ökonomischen Klassenkämpfe entspräche

der Wirklichkeit: Jünger sieht zwar im weitesten Sinne mit Hegel einen Weltgeist,

doch müsse man diesen mit Marx gesprochen materiell auffassen und in der

Wirklichkeit im Vollzug sehen. Er ist keine Idee, die sich organisch über Jahr-

hunderte im Werden entwickelt. Sondern die Gestalt ist, man muss seine Optik

lediglich schärfen, um sie in der Welt zu erkennen. Wie sie uns entgegentritt? Als

Wille, der bspw. in den technischen Werkzeugen des Menschen verborgen liegt

und nicht nur geistig, sondern sehr wirklich eine Verbindung zur metaphysischen

Gestalt hat.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Das demokratische Paradoxon: Es besteht in Jüngers Augen darin, dass demo-

kratische und rechtsstaatliche Systeme den Anspruch haben, Frieden zu bringen –

nach innen und nach außen. Doch die Geschichte belege, so Jünger, dass das nicht

eintrete. Ganz im Gegenteil führten Demokratien aufgrund einer Nivellierung und

Mobilisierung der Bevölkerung zu einer direkten Zugriffsmöglichkeit des Souve-

räns auf das Leben von Millionen. Aufgrund dessen und weil in Demokratien auch

Kriege demokratisiert und somit anhand Propaganda, Nationalismus und Kultur-

techniken zur Angelegenheit aller Bürger gemacht würden, seien im Namen des

Volkes Mobilmachungen und Totale Kriege möglich, welche im Namen des Kö-

nigs nicht denkbar gewesen wären. Erst wenn aufgrund moderner, rechtsstaat-

licher und demokratischer Logiken die Freund-Feind-Einteilung des Staates per

Propaganda, Demokratisierung, Nationalismen und anhand weiterer Kulturtech-

niken weit verbreitet und internalisiert wird, ist der Boden für Totale Mobilma-

chung, Totalen Krieg, Vernichtungsmaschinerie usw. bereitet. Demokratisierung

und Rechtsstaat haben in Jüngers Augen unintendierte Folgen und hebeln den Ver-

nunftrahmen der Aufklärung selbst aus.

Der Wille zur Macht: In diesem Konzept vollendet sich nun Jüngers Kritik am

Vernunftbegriff der Aufklärung. Jünger nutzt Friedrich Nietzsches Konzept des

Willens zur Macht, welches im allgemeinsten Sinne als allgemeines Existenz- und

Lebensprinzip sowie als erkenntnistheoretischer Aufruf zum Wollen des eigenen

Schicksals – entgegen christlichen und sozialistischen Heilsversprechen – verstan-

den werden kann. In dieser sowohl phänomenologischen als auch erkenntnistheo-

retischen Weise greift Jünger dieses Konzept auch auf. Jünger sieht alles Seien-

de überall als Willen zur Macht. In der Totalen Mobilmachung der Welt und des

Menschen seit dem 19. Jahrhundert und in den technischen Mitteln, die uns seit-

dem begleiten, erkennt Jünger einen eigenständigenWillen.Wer diese technischen

Mittel wie Elektrizität oder heutzutage das Internet nutzt, der schließt sich einem

Netzwerk an, dem man nicht mehr freiwillig ein- oder austreten kann. Je mehr

man moderne Technik verwendet, desto mehr wird man in einen wirklichen Ge-

samtzusammenhang eingebunden.Wer im Zeitalter der Vernetzung etwas schafft,

der schafft es nicht nur für sich, sondern dem Grundprinzip der Vernetzung selbst

folgend auch immer für das Netzwerk. In der Technik bzw. dem Netzwerk selbst

liegt ein Wille, der einen selbst verändert. Statt der romantischen Flucht bzw. der

Maschinenstürmerei empfiehlt Jünger nun – ganz wie Nietzsche zuvor – dieses

Schicksal anzunehmen, ein Rädchen in der Maschine zu sein, ein Glied in der

Heeresmaschine. Macht kann man nicht ergreifen, sondern sie nur repräsentie-

ren. Indem man hinter der Technik und dem Netzwerk die Gestalt erkennt, die

unsere Zeit prägt. An die Stelle einer Freiheit von etwas stellt Jünger die Freiheit

zu etwas – und zwar zur Teilhabe an der Meisterung der Welt, wenn man sich in-

nerlich freiwillig als Teil des Ganzen versteht, sich selbst als Werkzeug. Nicht die

Hegel’sche Vernunft steht hinter einem Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit,

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gegen die Rationalität der Moderne 205

sondern ein – noch atomisierter –Wille zur Macht wird hinter dem Ganzen sicht-

bar. Herrschaft über sich und andere gibt es für Jünger nur für den, der sich als

Typus versteht und die Gestalt repräsentiert. Anstatt eine Vernunft zu ergründen

oder vorauszusetzen, gibt uns Jünger in seinem performativen Ansatz auf, dem

Willen zur Macht zu folgen.

 

Wille statt Vernunft.

4.3 Satz zwei des biopolitischen Typus politischen Denkens

Rationalität ist historisch relativer Ausdruck einerHerrschaftsformundErgebnis historischer

Kämpfe:

Hinter dem aufklärerischen Ansatz der Ausrichtung des Denkens und des Han-

delns an der Vernunft und der Verständigung über die Kriterien dieser Vernunft

steckt eine historisch-relative Form der (Klassen-)Herrschaft. Denn ein solcher

Blick auf Gesellschaft, Politik und Geschichte verschleiert den Blick auf genealo-

gische Realitäten. Er löst Herrschaft in vernünftige Abwägungen der Ethik und

der Ökonomie auf. Ein solcher Blick stellt aus der Perspektive des biopolitischen

Denkens die Rechtfertigung einer historisch-zufällig entstandenen Herrschaft

und die diskursiv-begriffliche Festigung und Verschleierung von Macht und Herr-

schaft durch begriffliche Metonymien dar. Die vernunftbegründete Herrschaft

der Menschenwürde ist nicht diametral gegen die Menschheitskatastrophen des

20. Jahrhunderts ausgerichtet und Kolonialismus, Imperialismus, Totale Mobil-

machung sowie biopolitisch-partisanenhafte Kriege des 21. Jahrhunderts sind

keinesfalls Rückfälle in die Barbarei gegen die Herrschaft der Vernunft. Nein, all

diese Erscheinungen sind eine Seite eben eines Willens zur Macht, der im gleichen

Atemzug die Rationalität, die Autonomie, die Menschenwürde und zugleich die

grausam-kalten Disziplinen, die einsperrenden Institutionen und die selbstopti-

mierende Biomacht hervorgebracht hat, welche das schützenswerte Individuum

dem Souverän in nie dagewesenem Ausmaß ausgeliefert haben.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre

Oftmals werden Macht und der Diskurs als die zentralen Forschungsschwerpunkte

Michel Foucaults dargestellt. Was genau Foucault unter Macht und Diskurs ver-

stand, ändert sich in etwa in der Abfolge der sich ändernden Forschungsinten-

tionen Foucaults. Doch er betont mehrfach und ausdrücklich, dass sein eigentlich

durchgängiges Interesse dem Subjekt in unserer Kultur gegolten habe.1 Foucault

geht es um die Dezentrierung des souveränen Subjekts, dessen überhöhende For-

mierung seinen Abschluss im Denken der Aufklärung und konkret bei Immanuel

Kant stattgefunden hat. Der »Mensch« und das autonome Subjekt seien Produk-

te moderner Humanwissenschaften, während gleichzeitig moderne Institutionen

den Kranken, den Wahnsinnigen, den Geisteskranken und den Kriminellen weg-

sperrten. Bei der Untersuchung der disziplinarischen Institutionen der Moderne

(Kaserne, Psychiatrie, Klinik, Fabrik, Schule etc.) kommt Foucault zum Schluss,

dass diese die eigentlichen »Geburtsorte« der Subjektivität sind.2 Foucaults Dezen-

trierung leitet also den Blick von Kants autonomem Subjekt auf das »historische

Apriori«, auf die teils widersprüchlichen diskursiven Praktiken, die das moderne

Subjekt hervorgebracht haben. Worin die Aufklärer und der Liberalismus bis heu-

te eine Entwicklung zu mehr Freiheit sahen und sehen, ganz konkret im Umgang

mit Geisteskranken, im Strafvollzug, in den sexuellen Freiheiten, darin sieht Fou-

cault das Aufkommen einer modernen »Rückbezüglichkeit«. Formierungszwänge

und Sanktionen werden im Subjekt verinnerlicht und entwickeln sich aus einem

Fremd- zu einem »Selbstzwang«. Der programmatische Ausgang des Menschen

aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit, wie es Kant treffend formulierte,

ist für Foucault keine absolute Bewegung weg von der Fremdbestimmung.

»Autonomie, das großePrinzip derAufklärungsbewegung, gilt in dieser Perspekti-

ve nicht primär als Auflösung der von der ›Vernunft‹ durchschauten Fremdbestim-

mungen, sondern als Internalisierung der für ›vernünftig‹ geltenden Kontrollen

1 Vgl. Rath, Norbert: Ein Erbe Nietzsches – Foucault als Theoretiker der Konstitution von Sub-

jektivität, in: Psychologie und Geschichte, 3. Jahrgang, Heft 1/2, 1991, S. 88.

2 Vgl. Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1976.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

und Regeln. Die äußeren Autoritäten scheinen in ihrer unmittelbaren Gewaltför-

migkeit zu schwinden oder doch in ihrer Wirkung abgeschwächt zu werden, aber

in verwandelter Gestalt entstehen sie im Innern des ›autonomen Subjekts‹ wieder.

[…] [D]ie neuen Freiheiten sind erkauft durch eine Innenwendung vonMachtprin-

zipien.«3

In der Moderne kann der Einzelne sich in Foucaults Augen nur selbst erkennen,

indem er in sich den Nicht-Wahnsinnigen, den Nicht-Kranken, den Nicht-

Kriminellen sieht – und somit auch stets in sich den Wahnsinnigen, den Kranken,

den Kriminellen sucht und vernichtet. Das Andere in sich zu finden, was nicht ver-

nünftig ist, das ist das Joch, unter dem der moderne Mensch gehalten wird. Und im

Feld der Sexualität bedeutet dies, dass eine juridische Logik der äußerlichen Ver-

und Gebote einer ständigen Geständnislogik vor sich selbst weicht. Darum geht

es in Foucaults DerWille zumWissen. Der Einzelne kann sich nur in der abgegrenz-

ten Eingeschlossenheit erfahren, in seinem Verhältnis zu den verinnerlichten,

aber doch äußerlichen Subjektpositionen (weil diskursiv-historisch-praktisch) –

das Subjekt ist eben keine anthropologische Konstante, sondern Ergebnis his-

torischer Diskurse und gleichzeitig ein unmittelbar auf den Körper wirkender

Selbstdefinitions- und Selbstregulationsmechanismus. Durch Foucaults ganzes

Wirken zieht sich ebendiese »Verlagerung der Kontrollen von außen nach innen«

hindurch.4

Foucault und Jünger sind Erben Nietzsches. Beide geben sich auch als solche

aus. Beide greifen Nietzsche unterschiedlich auf. Doch in einem Punkt sind sie

sich einig: Die ketzerische Grundhaltung, dass die Philosophie und die Wissen-

schaften letztlich nichts anderes seien als »Sprechweisen«, als Ausdruck bestimm-

ter Macht/Wissen-Korrelationen, welche wiederum die Subjektivität der Moderne

so hervorgebracht haben. Das Subjekt ist weder eine anthropologische Konstante

noch eine bis in die Urzeit zurück verfolgbare Grunderfahrung »der Selbst-, Natur-

und Menschenbeherrschung«, wie etwa für die kritischeTheorie, noch ist das Sub-

jekt mit der Hegel’schen Lesart dem Wert des Individuums im Christentum ent-

sprungen oder mit Weber Ergebnis bis heute andauernder beschleunigter Ratio-

nalisierungsprozesse in Zusammenhang mit dem Protestantismus und welche in

eine »durchrationalisierte bürokratische Herrschaft einmünden« wird.5 Sondern:

3 Rath, Norbert: Ein Erbe Nietzsches – Foucault als Theoretiker der Konstitution von Subjekti-

vität, in: Psychologie und Geschichte, 3. Jahrgang, Heft 1/2, 1991, S. 84f.

4 Vgl. ebd., S. 83f.

5 Vgl. ebd., S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 209

»Für Nietzsche und seine Nachfolger […] ist ›das Subjekt‹ überhaupt nur eine mo-

derne Illusionsbildung, eine Art Größenwahn des europäischen ›Mischmenschen-

tums‹ seit der Aufklärung.«6

Diese Worte bezieht Norbert Rath auf Foucault, Deleuze und einige weitere der

poststrukturalistischen Denker. Doch sie gelten meines Erachtens auch für Ernst

Jünger und darüber hinaus für einen ganzen Typus des politischen Denkens. Es

geht um einen dezentrierenden Blick auf das Subjekt als nur scheinbare Errun-

genschaft der Aufklärung. Hier handelt es sich um eine letztlich erkenntnistheo-

retische Kritik am Humanismus. Es geht darum, die hinter dem Humanismus

stehenden Machtinteressen anhand einer Dekonstruktion des Subjekts und des-

sen »historischem Apriori« offenzulegen. Nietzsches Einwand in den Unzeitgemä-

ßen Betrachtungen gegen die Geschichtsphilosophie Kants, das »Ziel der Mensch-

heit liege nicht am Ende, sondern in ihren höchsten Exemplaren«7, führt Nietz-

sche zu seinen weltbekannten Ausführungen über den Übermenschen. Inwiefern

nun Ernst Jüngers Arbeiter ein Exemplar dieses Übermenschen ist oder identisch

mit Nietzsches Übermensch, ist in der Forschung umstritten. Wohl klar ist, dass

Jünger in Der Arbeiter sehr wohl mit dem Arbeiter eines dieser »höchsten Exem-

plare« als Ausgang aus dem Nihilismus, als »Umwerter aller Werte« zu entdecken

versucht. Michel Foucault hingegen – wohl immunisiert durch den Faschismus –

geht diesen NietzscheanischenWeg nicht. Entscheidend für den biopolitischen Ty-

pus des politischen Denkens ist auch nicht so sehr die Frage nach dem Übermen-

schen, sondern die Dezentrierung des Subjekts mit dem genealogischen Ziel, die

Macht/Wissen-Korrelate und die historischen Machtinteressen offenzulegen, die

im humanistisch-liberalen Subjekt versteckt liegen sollen.

Ernst Jünger kommt über einen gänzlich anderen Weg als Michel Foucault zu

dieser Genealogie des Subjekts. Jünger greift hierfür den »Pessimismus der Stär-

ke« von Nietzsche auf, der für Jan Ipema Kennzeichen einer ganzen Generation

an Denkern des frühen 20. Jahrhunderts und nicht zuletzt auch der sogenannten

Konservativen Revolution gewesen sei. Für Ernst Jünger kommt dieser Pessimis-

mus der Stärke in seiner historischen Betrachtungsweise von Hochkulturen und

deren verfallender Jahrtausend-Bauten wie der Pyramiden auf. Der Verfall solcher

Bauten erfülle den Betrachter mit Trauer und Pessimismus wegen der Einsicht,

dass die Menschheit solch eine für die Ewigkeit erhebende Kulturhöhe nie mehr

erreichen werde und doch gleichzeitig erfüllten sie einen mit einem Gefühl der

Stärke des Wissens, dass auch wir diesen überzeitlichen Willen in uns trügen.

6 Ebd.

7 Zitiert nach: Ipema, Jan: Pessimismus der Stärke. Ernst Jünger & Nietzsche, in: Ester,

Hans/Evers, Meindert (Hg.): Zur Wirkung Nietzsches. Der Deutsche Expressionismus, Men-

no Ter Braak, Martin Heidegger, Ernst Jünger, Thomas Mann, Oswald Spengler, Würzburg:

Königshausen & Neumann 2001, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Wennwir die Berichte vonReisenden studieren, die Bagdad, diemaurischenGär-

ten von Granada, die Tadsch-Mahal, die Schlösser und Seen des staufischen Pa-

lermo oder die Parklandschaften von Yuen mit ihren fünfzig Palästen im vollen

Glanze des Lebens erblicken durften, so stoßen wir immer wieder auf jenes Ge-

fühl, wie es im ›Vedere Napoli…‹ zum Ausdruck kommt und wie es den Menschen

der Vollendung gegenüber mit einer fast schmerzlichen Lust erfüllt. Es sind dies

die Zeugnisse eines Willens, der irdische Paradiese zu schaffen wünscht. Ebenso

wie ein solcherWille aus einer tiefen Einheit aller technischen, gesellschaftlichen

und metaphysischen Kräfte heraus am Werke ist, sind es alle Sinne, die er in An-

spruch nimmt, so daß selbst die Luft seine Ausstrahlung zu enthalten scheint. […]

Wer von dieser Einheit, von dieser Identität der Kunst mit einer höchsten, den

Raum durchaus erfüllenden Lebensgewalt [Hervorhebung N. A.] eine Ahnung be-

sitzt, dem kann die Absurdität unseres musealen Betriebs als einer abstrakten

Bilder- und Denkmälerschau nicht entgehen.«8

Geschichte ist ein ewiges Werden und Vergehen verschiedener Kulturen und Aus-

druck eines konstanten Willens zur Macht über die Erde. Wissen, Kunst, Kultur,

Technik und gesellschaftliche Kräfte einer jeden Hochkultur halten das Band eines

einenden Willens zur Macht zusammen. Die verschiedenen Aspekte des Wissens,

der Landschaftsgestaltung, der bildenden Kunst, der Sprache, der Art der Arbeit,

der Werkzeuge und Instrumente sowie der gesellschaftlichen Konstruktionen, des

Verhältnisses des Einzelnen zur Herrschaft und zumHerrschenden, sind komplexe

Formationen, die zusammengehalten werden durch eine Lebensmacht, einen dem

Organischen entspringenden Willen. Im Gegensatz zu Oswald Spengler bietet uns

Ernst Jünger keine Geschichtsphilosophie dieses ewigen Werdens und Vergehens,

des ständigen Auf und Ab an. Er definiert nicht, wie die Übergänge zwischen der

»sinnlosen« Zeit des Niedergangs (in der sich das Abendland offensichtlich befin-

det) hin zu einer Hochkulturmit einem klar alle Formationen zusammenhaltenden

Willen zur Macht, stattfindet und wie dann auch das von ihm schon erkannte pla-

netarische Reich der Arbeitergestalt wieder niedergehen wird.

»MitNietzsches Postulat der ewigenWiederkehrwußte Jünger inDerArbeiter nichts

anzufangen. Im Konzept des Kreises konnte das Fortschreiten der Moderne in der

Form der Technik einfach keinen Platz haben. Ob undwann die Titanenherrschaft

des Arbeiters ihr Ende haben wird, ist eine Frage, die Jünger in seinem Essay nicht

beantwortet.«9

8 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 223f.

9 Ipema, Jan: Pessimismus der Stärke. Ernst Jünger & Nietzsche, in: Ester, Hans/Evers, Mein-

dert (Hg.): ZurWirkungNietzsches. DerDeutsche Expressionismus,Menno Ter Braak,Martin

Heidegger, Ernst Jünger, Thomas Mann, Oswald Spengler, Würzburg: Königshausen & Neu-

mann 2001, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 211

Jüngers Arbeiter ist daher im Gegensatz zu Nietzsches Übermensch zwar auch ein

»Zustand des Seins«, eine Art des Gegenentwurfes zur Gesellschaft, um zum »idea-

len Selbst« zu gelangen, indem man sich vom Willen zur Macht »in seiner vitalen

und militanten Form« leiten lässt. Der entscheidende Unterschied zu Nietzsche

liegt nun darin, dass bei Jünger der Arbeiter als Ausdruck des Willens zur Macht

»trotzmetaphysischer Bezugnahme geschichtsbezogen« ist.10 NietzschesWille zur

Macht ist lediglich auf die höchsten individuellen Exemplare ausgerichtet, Jüngers

Wille zur Macht des Arbeiters »repräsentiert Herrschaft aufgrund seiner Gestalt,

vereinigt somit Macht und Sein«.11

Das bedeutet nun, um die Parallele zu Michel Foucault deutlich zu machen,

dass Jünger methodologisch an das Subjekt der Moderne und des Humanismus

genealogisch herantritt. Jünger nähert sich der Geschichte mit dem Anspruch, den

Willen zur Macht zu jeder Zeit in den Formationen des Wissens und der Gesell-

schaft sichtbar zu machen – und dies ist im Falle des folgenden Kapitels eben das

Subjekt. Die Parallele liegt hier folglich nicht im programmatischen-revolutionä-

ren ›Sehen von Gestalten‹, das bedeutet, sich selbst nicht mehr als Individuum zu

verstehen, aber als Typus, sondern eher in der genealogischen Betrachtung der

Subjektivität der Moderne. Hinter dem Subjekt in unserer Kultur des Abendlan-

des sieht er die Kalküle einer vitalistisch-rationalen Lebensmacht, die das Leben

einerseits heilig schreibt und gleichzeitig in einer ungekannten Dimension verfüg-

bar und dynamisierbar macht. Das humanistische Subjekt ist für beide – Jünger

und Foucault – lediglich eine Schimäre, dahinter stehen Machtkalküle eines Wil-

lens zur Macht über das vitale Leben. Auf der einen Seite steht genealogisch mit

Jünger die metaphysische Gestalt des Arbeiters als Movens der Totalen Mobilma-

chung des Lebens, auf der anderen Seite mit Foucault steht hinter der Schimäre

des Subjekts die biopolitische vitalistische Mobilisierung aller Lebenskräfte durch

ein souveränes Machtkalkül, das sich durch eine Innenwendung juridischer Ver-

und Gebote unsichtbar und somit noch effizienter gemacht hat.

Im Folgenden soll nun dieser Aspekt bei beiden Denkern untersucht werden.

Beide Analysen werden abgerundet durch ein kurzes Zwischenfazit. In einem letz-

ten Teil dieses Kapitels wird ein Gesamtfazit für die Konstruktion des Typus ange-

fügt.

10 Vgl. ebd., S. 22f.

11 Ebd., S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

5.1 Das Subjekt als Schimäre I – Michel Foucault

5.1.1 Der Mensch als Anker der modernen Rationalität

1966 erscheint im französischenOriginal Lesmots et les choses, waswörtlich übersetzt

so viel wie ›Die Wörter und die Dinge‹ bedeutet. Die deutsche Ausgabe ist mit Die

Ordnung der Dinge überschrieben. Nach seinen ersten zwei ArchäologienWahnsinn

und Gesellschaft und Die Geburt der Klinik, ging es Foucault um die grundsätzliche-

re Frage, woraus das Band besteht, das Worte und Dinge im Wissen der Moderne

zusammengehalten hat und bis heute zusammenhält. Ausgangspunkt ist die Fest-

stellung, dass auch hinter den Humanwissenschaften Regelmäßigkeiten stehen.

Ein System steht hinter den Forschungsergebnissen und den »Entdeckungen«. In

Die Ordnung der Dinge setzt Michel Foucault fort, was er zwischen Wahnsinn und

Gesellschaft und Die Geburt der Klinik entdeckt hat. Dass das Wissen in jeder Epo-

che grundlegenden Ordnungen unterliegt, welche sich jeweils in einer bestimmten

Grundkonfiguration der Wörter und der Dinge zeigen. Foucault ging der Tatsache

nach, dass sowohl bei seinem Studium der Geschichte der Psychologie als positiver

Wissenschaft sowie der klinischen Medizin dieselben Regelmäßigkeiten und die-

selben zeitlichen und diskursiven Brüche aufzufinden waren. In der Ordnung der

Dinge kommt er nun zu folgendem Schluss:

»In einer Kultur, und in einem bestimmten Augenblick, gibt es immer nur eine

episteme, die die Bedingungen definiert, unter denen jegliches Wissen möglich

ist.«12

Foucault erkennt – analog zu den Einteilungen in den vorherigen Archäologien –

zwei Brüche zwischen der ›episteme‹ der Renaissance und der Klassik sowie zwi-

schen der der Klassik und der Moderne um das Jahr 1800. Während das wissen-

schaftliche Denken der Renaissance auf demErkennen transparenter gott- und na-

turgegebener Ähnlichkeiten basierte, so war das Denken der Klassik geprägt von

komplexen Repräsentationen. Einer Interpretation der transparenten Zeichen in

der Renaissance folgt ein Zwang zum Ordnen der Natur durch Bezugnahme auf

mathesis und taxinomia. Dieses Ordnen führt zu den Disziplinen, welche sich auf

die Naturgesetze der Wörter fokussieren, das taxinomische Tableau der Wesen

aufstellen (Naturgeschichte) und die Natur der Bedürfnisse erforschen (Analyse

der Reichtümer).13 Die Zeichen sind in der Klassik im Gegensatz zur Renaissance

nicht von Natur aus solche, sondern werden erst durch das Denken, durch den

Akt der Erkenntnis zu solchen. Die Ordnung durch mathesis und taxinomia (zu der

12 Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp: Suhrkamp 2003, S. 213.

13 Vgl. ebd., S. 78-91.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 213

noch eine genetische Analyse hinzukommt), zieht sich durch die drei großen Wis-

sensgebiete, die Foucault anschließend untersucht: die Klassifikation der Wesen,

die Theorie der Sprache und des Geldes und der Reichtümer. Kernaussage der Ge-

genüberstellung dieser drei Wissensgebiete der Klassik ist, dass die Ordnung der

Natur und der Reichtümer die gleiche »Seinsweise« haben wie die Repräsentation

bei den Wörtern. Das Denken in der Klassik folgt der Idee, dass die Wörter

»ein Zeichensystem bilden, das so ausreichend privilegiert ist, daß, wenn es sich

darum handelt, die Ordnung der Dinge erscheinen zu lassen, die Naturgeschich-

te, wenn sie gut gebildet wird, und das Geld, wenn es gut geregelt wird, auf die

Weise der Sprache funktionieren. Was die Algebra für die mathesis ist, sind die

Zeichen und insbesondere die Wörter für die taxinomia: Konstitution und eviden-

te Manifestation der Ordnung der Dinge.«14

Die Sprache hat zwar ihre Unmittelbarkeit zu einer »natürlichen Ordnung« ver-

loren und erscheint in der Klassik als System vereinbarter Zeichen, durch die ein

Sprecher eine Repräsentation nur ermöglichen will. Es handelt sich folglich um

eine Repräsentation, welche sich dessen bewusst ist, dass sie repräsentiert. Auch

wenn sich die Sprache ihrer Mittelbarkeit zur natürlichen Ordnung bewusst ist, so

arbeitet Foucault doch sehr nachvollziehbar heraus, dass in der Klassik die Spra-

che selbst,mit den Regeln, welche die allgemeine Grammatik entdeckt, zum Stütz-

und Ausgangspunkt für den gesamten Raum desWissens wird. Systeme der Geld-,

Handels und Naturgeschichte werden unter denselben Bedingungen möglich wie

auch die Sprache selbst. Alle empirischen Gebiete werden durch die Repräsentati-

on, welche Ausfluss der Sprache ist, determiniert. Dies wird sich mit dem Bruch

an der »Modernitätsschwelle« um 1800 so deutlich verändern, dass man zwischen

den Wissensgebieten vorher und nachher nicht von einer häufig angenommenen

Linearität ausgehen kann.15 Foucault macht hier wieder sein archäologisches Den-

ken in Diskontinuitäten stark.

»Philologie, Biologie und Politische Ökonomie bilden sich nicht anstelle der all-

gemeinen Grammatik, der Naturgeschichte und der Analyse der Reichtümer, son-

derndort,wodieseWissensgebiete nicht existierten […]. DerGegenstanddesWis-

sens im neunzehnten Jahrhundert bildet sich genau dort, wo die klassische Fülle

des Seins zum Schweigen gelangte.«16

Diese klassische Fülle des Denkens gelangt nun in der modernen ›episteme‹ durch

eine neu aufkommende Historizität zum Schweigen. Jedes Ding hat nun seine ei-

gene Geschichte. Das allgemeine Tableau der Klassik verschwindet und das Denken

14 Ebd., S. 255.

15 Vgl. ebd., S. 114-164, S. 252-260.

16 Ebd., S. 259.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Geschichte tritt in das Denken ein. In seiner Auseinandersetzung mit der Po-

litischen Ökonomie, der Biologie und der Philologie zeigt Foucault, dass jeweils

das Eintreten einer völlig neuartigen Art »menschlicher Natur«, des Lebens und

der Geschichtlichkeit der Sprache die Gebäude der Repräsentation zum Einsturz

brachten. Es waren die Historisierung durch die die Arbeit, das Leben und die Sprache

als Quasi-Transzendentalien, die durch ihr Erscheinen zum Ende der einheitlichen

Tableaus führten.

Die Ökonomie emanzipiert sich von der Analyse der Reichtümer, welche sich

im klassischen Verständnis im Tauschakt gegenseitig repräsentierten. Zur univer-

sellen Größe wird der wesenhaft hinter allen Produkten stehende Schweiß des Ar-

beiters, sein Kampf gegen den drohendenHungertod und sein Leid als fatale Kraft.

Adam Smith führt in seiner Analyse des Tauschakts diese »transformierte, verbor-

gene, vergessene Zeit undMühe«17 als universales Untersuchungsraster in die Öko-

nomie ein. Bei der Organisation der Wesen zerbricht die allgemeine taxinomia am

schieren Fakt, dass das Leben (von dem wir heute in der Biologie selbstverständ-

lich ausgehen, das jedoch in dieser Konfiguration bis zur Klassik nicht im Feld des

Wissens vorhanden war) auf dem Gebiet des Wissens seine Frist setzt. Die Na-

tur als ein homogener Raum der taxinomia verschwindet. In der Biologie folgt auf

die linguistische Zerlegung der Wesen mit der Anatomie eine tatsächliche Zerle-

gung der Organe nach funktionalen Einheiten. Es entsteht im Tableau ein Bruch

in der Naturwelt, es entstehen Diskontinuitäten zwischen den Arten. Das Leben

ist nicht mehr Teil der Ontologie, sondern wird zu einer Art mythischer Kraft am

Grunde der Geschichte. Es entsteht der Raum für ein Leben, das stets vom Tode

bedroht ist und sich den allgemeinen »Gesetzen des Seins« entzieht und sein ei-

genes Sein wird. Die Biologie ersetzt die Geschichtslosigkeit der Naturgeschichte

durch eine unendliche Geschichte des Lebens (bspw. Darwinismus). Die Ordnung

der Wesen wird zur Ordnung des Lebens bzw. zur Ordnung der Lebewesen.Wich-

tigstes Merkmal zur Ordnung ist nicht mehr ein äußeres, intelligibles Merkmal,

sondern die innere Organisation, die jeweiligen Funktionen der Organe und der

Körperteile für das Leben werden relevant.18

Am wichtigsten erscheint die radikale Historisierung der Sprache selbst, wel-

che somit nicht mehr als privilegierter Stütz- und Ausgangspunkt des Raums des

Wissens erscheinen kann. Die vergleichende Grammatik der Moderne stellt durch

den Vergleich verschiedener Sprachen heraus, dass Sprache nicht einfach nur ei-

ne Repräsentation ist, sondern Sprachen selbst Geschichte haben, jede eine eigene

Art der Bezeichnung entwickelt hat. Auch der Sprache kannman nicht »trauen«, es

wird zur Aufgabe, auch ihre »geheimen Aderungen« im sie aufgliedernden Raum

17 Ebd., S. 278.

18 Vgl. ebd., S. 322-341.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 215

und in ihrer Geschichte zu dekonstruieren.19 Zur Bedingung einer Sprache wird

der »Geist« eines Volkesmit all seinen Erscheinungen heraufbeschworen.Die Spra-

che wird als autonome Organisation analysiert, wodurch mit einer allgemeinen

Grammatik gebrochen wird. Während in der Klassik das Verb »sein« den Über-

gang zwischen Denken und Sprechen sicherte, ist dieserMechanismus seit dem 19.

Jahrhundert gebrochen. Die Sprache erhält durch die Historisierung ihrer inneren

Organisation ihr eigenes, völkisches, mystisches Sein. Das führt zu einer intensi-

ven Nivellierung der Sprache. Denn während in der Klassik jede Sprache eine Art

Diskurs war, der zwar nicht ein naturgegebenes Zeichen war, aber immer einen

notwendigen Versuch darstellte, die natürliche Logik der Welt zu repräsentieren,

so wird die Sprache nun im 19. Jahrhundert zurückgestuft zu einem Erkenntnis-

gegenstand.20

»Die Sprache zu erkennen, heißt nicht mehr, sich der Erkenntnisse selbst mög-

lichst stark zu nähern, sondern heißt lediglich, die Methoden des Wissens im all-

gemeinen auf ein besonderes Gebiet der Objektivität anzuwenden.«21

Doch die Sprache kann freilich nicht nur ein Objekt der Erkenntnis sein, sondern

ist zwingende Vermittlung jeglichen Wissens. Daher rührt der Versuch, die Spra-

che in der Wissenschaft möglichst »rein« zu halten und eine Logik jenseits der

Sprache durch Zeichen zu entwickeln. Der Wahrheit des Diskurses ist seitdem ei-

ne »Falle« gestellt. Der Sprechende ist nicht mehr Herr über die Sprache, denn sie

funktioniert nach historischen Apriori, hat zu tun mit der Völkergeschichte, mit

historischen Traumata, derer man sich nicht mal bewusst sein mag. Der Mensch

muss die Sprache nutzen, welche jedoch eigentümlichen Gesetzen folgt. Es liegt

auf der Hand, dass seit dem 19. Jahrhundert die Logik der Exegese, welche in

der Klassik nivelliert wurde, unter neuen Vorzeichen aufflammen musste. Marx’

Projekt ist für Foucault eine Exegese des Werts, Nietzsches Projekt eine Exege-

se grundlegender griechischer Begriffe usw. Der der Exegese zugrunde liegende

Konnex zu etwas Göttlichem nimmt Foucault in diesem Zitat sehr gut in den mo-

dernen Rahmen auf: »Gott ist vielleicht weniger ein Jenseits des Denkens als ein

bestimmtes Diesseits unserer Sätze.«22

Seit der Modernitätsschwelle um 1800 kann es kein Wissen mehr geben ohne

denMenschen. Im klassischen Denken gab es noch keinen Raum für denmodernen

Menschen in der Sphäre des Wissens. Der Mensch war durch die Gelehrsamkeit

mit der Natur verknüpft. Das Paradoxe an der neuen Wissensordnung mit ihren

schicksalhaften Quasi-Transzendentalien Arbeit, Leben, Sprache ist, dass sie den

19 Vgl. ebd., S. 269-306.

20 Vgl. ebd., S. 342-361.

21 Ebd., S. 361.

22 Ebd., S. 363.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Menschen als »dichte und ursprüngliche Realität, als schwieriges Objekt und sou-

veränes Subjekt jeder möglichen Erkenntnis«23 benötigt. Während in der Klassik

der Kreuzungspunkt zwischen demDescart’schen ich denke und ich bin die Souverä-

nität des Diskurses, der Sprache war, so befindet sich seit dem 19. Jahrhundert an

diesem Kreuzungspunkt der Mensch. Für Foucault ist die Modernitätsschwelle er-

reicht, wenn der Mensch in seiner Endlichkeit zum Ausgangspunkt für das Denken

und die Wissenschaft wird. An die Stelle einer Metaphysik des Unendlichen be-

ginnt ein steter Versuch der Metaphysik der Arbeit, des Lebens und der Sprache.24

Der moderne Mensch beginnt zu sein,

»als er imZentrumeinerArbeit zu existierenbeginnt, derenPrinzip ihnbeherrscht

und deren Produkt ihm entgeht; als er sein Denken in die Falten einer Sprache

legt, die so viel älter als er ist, daß er die durch die Insistenz seines Sprechens wie-

derbelebten Bedeutungen nicht beherrschen kann. […] Die moderne Kultur kann

denMenschen denken, weil sie das Endliche von ihm selbst ausgehend denkt. […]

Der ›Humanismus‹ der Renaissance, der ›Rationalismus‹ der klassischen Epoche

haben dem Menschen in der Ordnung der Welt wohl einen privilegierten Platz

geben können, sie haben jedoch den Menschen nicht denken können.«25

Die Selbstverständlichkeit, durch die aus dem ich denke das ich bin folgte, ist seit-

dem verloren. Es stellen sich Fragen, die sich unergründlich zwischen demDenken

und dem Sein eingenistet haben: Bin ich wirklich die Sprache, deren Regeln mir

doch so unergründlich sind, bin ich die Arbeit meiner Hände, deren Produkte sich

mir entziehen, und bin ich das Leben, das ich doch nur eine so kurze Zeit von

der Natur geborgt habe? Das Ich ist zersplittert und wirft anthropologische Fragen

auf. Die Anthropologie überschattet jede Philosophie, denn jedes Denken scheint

außer Kurs gesetzt und muss auf der Höhe der drei Quasi-Transzendentalien und

der Forschung in den Wissenschaften und Humanwissenschaften darüber statt-

finden. Das erste Mal in der Moderne stellt sich die Frage nach dem Ungedachten

im Gedachten (cogito). Die Suche nach dem Hegel’schen Inhalt des an sich im für

sich konnte beginnen.26

Die Anthropologie, das was der Mensch ist, wird zur Basis für jedes Denken.

Und jedes Denken wird zu einem gefährlichen Akt, weil die Entscheidung darüber,

was das Ungedachte im Gedachten ist, was die »ursprüngliche« Natur des Men-

schen ist, immer zugleich eine politische Frage ist. »Noch grundlegender dringt das

moderne Denken vor in jene Richtung, in der das Andere des Menschen das Glei-

23 Ebd., S. 375.

24 Vgl. ebd., S. 367-384.

25 Ebd., S. 384.

26 Vgl. ebd., S. 384-395.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 217

che werden muß, das er ist.«27 Jedes Denken in der Moderne gibt sich sein eigenes

Gesetz, jede Philosophie hat ihre Anthropologie (oder vielleicht gar andersherum?),

die Frage nach gut und böse wird verlagert und erscheint als Frage über Essenz und

Bestimmung des Menschen. Der Mensch ist durch die Zeit zerrissen, er ist seinem

Ursprung, seiner Essenz gleichzeitig nah und dem Anderen, was er sein sollte auch

und somit dem Ursprung fern. Modernes Denken zeichnet sich für Foucault seit

dem 19. Jahrhundert dadurch aus, dass es nicht mehr auf einer Repräsentation

natürlicher Ordnungen, sondern auf der Analyse von Seinsweisen des Menschen

versucht Wissen zu begründen.28 Das Denken ist nun räumlich gegliedert, wäh-

rend es in der Klassik zeitlich organisiert war.

Foucault spricht vom anthropologischen Schlaf, der die Philosophie seit dieser

›episteme‹, seitdem der Mensch am Kreuzungspunkt des Wissens und des Den-

kens steht, fest im Griff hat. Die Sprache als souveräner Diskurs ist seit der Klassik

verschwunden und an ihrer Stelle steht – alles Denken undWissen stabilisierend –

der Mensch in seiner dichten Materialität, im Angesicht seines Todes.29 Ohne zu

denken, dass der Mensch ist, dass er eine bestimmte Seinsweise hat, gibt es kein

Denken mehr. Für Foucault erscheint die einzige Möglichkeit, die Philosophie, das

Denken zu befreien, in der Zerstörung jeglicher Anthropologie bis in ihre Grund-

festen und damit den Menschen, wie wir ihn seit dem 19. Jahrhundert kennen.

»[…D]as Ende des Menschen [ist] dagegen dieWiederkehr des Anfangs der Philo-

sophie. In unserer heutigen Zeit kann man nur noch in der Leere des verschwun-

denen Menschen denken. […] Sie ist nichts mehr und nichts weniger als die Ent-

faltung eines Raums, in dem es schließlich möglich ist, zu denken. […] [Allen,] die

nicht denken wollen, ohne sogleich zu denken, daß der Mensch ist, der denkt, all

diesen Formen linker und linkischer Reflexion kann man nur ein philosophisches

Lachen entgegensetzen – das heißt: ein zum Teil schweigendes Lachen.«30

Auch die Humanwissenschaften sind infiziert vomMenschen undmüssen von ihm

gereinigt werden. Dies liegt an ihrer Konstruktion in der ›episteme‹ der Moderne.

Die Humanwissenschaften, so führt Foucault aus, füllen die Zwischenräume zwi-

schen den so basalen Feldern der Arbeit (Ökonomie), des Lebens (Biologie) und der

Sprache (Linguistik) – sie sind die Vermittler, die die Entfernung zwischen dem

27 Ebd., S. 396.

28 Vgl. ebd., S. 396-410.

29 Hier befindet sich eine Überschneidung mit der Geburt der Klinik, in der Foucault über die

neue Anatomie Bichats schrieb: »Es ist von entscheidender und bleibender Bedeutung für

unsere Kultur, daß ihr erster wissenschaftlicher Diskurs über das Individuum seinen Weg

über den Tod nehmenmußte.« Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des

ärztlichen Blicks, München, 1973, S. 207.

30 Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 412.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Sein des Menschen und der Möglichkeit seiner Erkenntnis auffüllen. Durch diese

Vermittlung zwischen den Quasi-Transzendentalien sind auch die Humanwissen-

schaften einer steten Gefahr der Anthropologisierung ausgesetzt und können dar-

über hinaus in Foucaults Augen nie positive Wissenschaften sein. Es handelt sich

bei ihnen vielmehr um Repräsentationen von Leben, Arbeit und Sprache mit ihren

jeweiligen Methoden.31

Dieser Mensch ist nicht das »älteste Problem der Philosophie«, er ist keine zu

jeder Zeit in der Geschichte transparente und somit historische Konstante. Fou-

cault argumentiert letztlich, dass der Mensch nichts anderes sei als selbst eines

dieserDinge,welche aus einer diskursiven Praktik hervorgehen.DerMensch ist An-

kerpunkt einer ›episteme‹ derModerne, die ihrerseits aufMachtstrukturen basiert.

Das ist es, was Foucault uns sagen will. Um das Denken zu befreien, um außerhalb

der hegemonialen Machtstrukturen zu denken, muss man Positivist sein und den

Menschen sterben lassen. Jede Wissenschaft, die vom Menschen, vom autonomen

Subjekt der Moderne ausgeht, stellt sich im Endeffekt in den Dienst einer kalten

Vernunft der Bourgeoisie und kann somit niemals für sich beanspruchen ›objek-

tiv‹ zu sein oder widerständig. Das Subjekt gibt es nicht an sich, sondern nur im Akt

der kühlen, einsperrenden und dressierenden Rationalität der Moderne. Es kann

daher nicht als Basis des Politischen erscheinen, sondern muss ganz im Gegenteil

radikal kritisiert und eingehegt werden.

Auf diesen Erkenntnissen aus Die Ordnung der Dinge basiert Michel Foucaults

Tilgung des Subjekts durch die Methode der Archäologie, worauf diese Arbeit in

Kapitel 4 eingegangen ist. All die Instrumente der Archäologie, die Aussagen, die

Äußerungsmodalitäten, die Diskursformationen, die Infragestellung des Doku-

ments usw., sie alle dienen letztlich diesem Zweck: der Reinigung der Geschichte

vomMenschen, vom autonomen Subjekt, da in ihm eine Rationalität der Moderne

verankert liegt, die sichtbar gemacht und umgangen werden muss, um »positivis-

tisch« zu arbeiten einerseits, aber auch um andererseits die emanzipative Dimen-

sion des Denkens sicher zu stellen.32

5.1.2 Der Mensch als Produkt der modernen Disziplinarmacht

Foucaults Werk wird gerne in drei Teile unterteilt: in eine archäologische Phase, ei-

ne genealogische Phase und eine Phase der Ethik des Selbst. Philipp Sarasin betont

diese Einteilung in drei Phasen sehr.33 Seit Die Ordnung der Dinge befand sich Fou-

caults Denken in einem Spannungsfeld zwischen einer genealogischen Fragestel-

lungNietzsches und einer strukturalistischen AntwortMallarmés.Die genealogische

31 Vgl. ebd., S. 412-449.

32 Vgl. Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973.

33 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 219

Fragestellung: Nietzsche fragte in seiner Philosophie für Foucault nicht nach gut und

böse, sondern danach, wer die Sprache besitze, also wer ihr Autor sei. Foucaults

Archäologie ist der Versuch, eine »Entfremdung« der Sprache vom Menschen mit

ihren diskursiven Formationen und Eigengesetzlichkeiten durch ihre ›episteme‹

und das Archiv theoretisch zu fassen. Nicht die Menschen besitzen die Diskurse

und können frei über sie verfügen, sondern Menschen sind in den Diskursen als

der grammatischen Struktur ihrer Kultur gefangen, die in ihrer ganzen Materia-

lität einem diskontinuierlichen Gesetzeshorizont angehören und deren materielle

Praxis letztlich die Subjekte in Gefangenschaft halten. Hierin liegt der schon in der

Einleitung beschriebene Unterschied zwischen Nietzsches und FoucaultsMethode:

Letzterer versucht eine weitergehende Reinigung unseres Denkens vom Subjekt.

»Wer besitzt die Diskurse?«, müsste man Nietzsches Frage aktualisieren. Die Ant-

wort ist klar: für Foucault sicherlich nicht die Subjekte (siehe Kapitel 5.1.2). Wer

oder was dann?

Die strukturalistische Antwort auf diese Frage liefert für Foucault in seiner ar-

chäologischen Phase Mallarmé: Das Wort in seiner »unendlichen Vibration« sei es,

das spreche.34 Also zeitlose Gesetze der Sprache, ihr Hang zur Metonymie, was

Jacques Derrida die differánce und die Spur nennen würde,35 das ist es, was die Ge-

setze der Diskurse ausmache und die Menschen in ihrer Knechtschaft des logos der

Moderne halte. Das Räderwerk der Unterdrückung in der Moderne ist struktura-

listisch betrachtet Ausfluss der Herrschaft eines logos, das uns vermittels unserer

Sprache beherrscht.

Doch diese Antwort, die Foucault selbst bei Mallarmé findet und er mit den

Strukturalisten seiner Zeit teilt, stellt er zunehmend infrage. Schon Ende der

1960er Jahre holt ihn immer wieder das Problem ein, dass die Fragestellung

Nietzsches die Mallarmé’sche Antwort überschießt. In der Archäologie des Wissens

formuliert Foucault klar in Abgrenzung zum Strukturalismus, dass ein Festhal-

ten an einem zeitlosen logos, das über Jahrhunderte hinweg stabil bleibt, einer

Essenzialisierung und einer Vorstellung einer ›Notwendigkeit‹ der Geschichte

Vorschub leiste, welche die radikal emanzipatorische Fragestellung Nietzsches

nicht annähernd erkenne. In seiner späten Archäologie setzt Foucault zunehmend

auf eine Art Positivismus, eine Art Materialität der Diskurse und ihrer Regeln, die

sich durch Revolutionen und andere große Einschnitte stets verändern können.

Völlig lösen kann er sich von dem strukturalistischen Ansatz letztlich auch nicht.

Und ein machttheoretischer, genealogischer Überschuss der Frage von Nietzsche

bleibt bestehen. Es bleibt die Frage nach den Machtverhältnissen und Macht-

techniken in einer Gesellschaft offen, auf die Foucault in seiner archäologischen

34 Vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,

Frankfurt a.M., S. 370.

35 Vgl. Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Phase nicht direkt eingeht, ebenso wenig wie auf die Beziehungen zwischen

sozio-ökonomischen und diskursiven Formationen. Nach 1968 radikalisiert sich

Foucault und versucht gar nicht mehr, seine Archäologie zu reformieren oder

um diese Punkte zu ergänzen, sondern beginnt mit seiner ersten Genealogie in

Überwachen und Strafen von einem ganz neuen Punkt aus. Er sucht nach der »genea-

logischen Modernitätsschwelle«, anhand derer er eine Machtanalytik entwickeln

kann.36 Konkret heißt das, dass die positivistische Deskription und Analyse der

Diskurse, welche die Archäologie ausmachten, in den Hintergrund geraten und

zunehmend eine Rekonstruktion der Machtordnung hinter Diskursen durch eine

Genealogie in den Vordergrund rückt. Die Archäologie wird zum Instrument der

Genealogie degradiert. Foucault geht es um die Aufdeckung einer zunehmend

normalisierenden Machttechnik, die anhand kaum merklicher Instrumente und

Institutionen eine »total verwaltete Welt« geschaffen hat. Neben der Psychiatrie,

die Foucault schon analysiert hat, ist auch das Gefängnis für Foucault Ausdruck

einer »total verwalteten Welt«, in der Staat und Gesellschaft selbst große Anstalten

sind, in der die Regierenden die Psychologen sind und das Volk der Patient ist.37

Es geht Foucault zunehmend um hinter den Institutionen liegende Machtstruk-

turen und den Übergang zwischen Machtstrukturen. Noch konkreter beschreibt

es Maria Muhle in ihrem Buch Eine Genealogie der Biopolitik. Sie deutet darauf hin,

dass Foucault in seinen Machtanalysen post-souveräne Machtformen analysiert,

welche jedoch trotzdem als Beherrschungsmechanismen funktionieren. Es geht

ihm also um Strukturen, welche nicht mehr auf souveräner Repression und Gewalt

basieren und trotzdem Beherrschung und Ausbeutung bedeuten.38 Den konkreten

Übergang von der souveränen Macht hin zur Disziplinarmacht, von der feuda-

len Gesellschaft hin zur Normalisierungsgesellschaft, diesen erläutert Foucault

anhand der Genealogie des Gefängnisses. Die Macht ist in Foucaults Denken

eingetreten, und doch war sie von Beginn an vermittels der Nietzscheanischen

Fragestellung – so Sarasin – vorhanden.

Durch diese genealogische Verschiebung in Überwachen und Strafen bekommt

Foucaults Anti-Humanismus eine ganz neue Wendung, die für meine Arbeit hier

sehr entscheidend ist. In Die Ordnung der Dinge und in der Archäologie des Wissens

speist sich seine Kritik amHumanismus aus demVersuch, die Philosophie aus dem

anthropologischen Schlaf zu erwecken.DieHumanwissenschaften und der von ihnen

konstruierte Mensch des Humanismus erscheint in seiner dichten Materialität als

Antwort auf quasi-transzendentale Kräfte, die ihn und den Verlauf der Geschichte

zu determinieren scheinen. Für eine radikal-befreiende Philosophie ist hier kein

36 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 2005, S. 125-131.

37 Vgl. ebd.

38 Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und

Canguilhem, München: Wilhelm Fink 2013, S. 253.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 221

Platz mehr.39 So plädiert Foucault für seine Archäologie auf eine Dezentrierung

des Subjekts, das nicht als souveräner Autor der Diskurse, der Geschichte im Gan-

zen erscheinen dürfe. Denn dieses Festhalten am Konzept des souveränen Sub-

jektes führe zu Determinismus und einem Einfallstor für das logos in die Analyse

und verhindere eine Wissenschaft von den Diskursformationen, die eigenartigen

Regeln und Beziehungen folgen und sich selbst in ihrer eigenen Materialität als

Praxis schaffen.40 In Überwachen und Strafen bekommt seine Kritik am Humanis-

mus eine ganz neue Wendung. Aufgrund der machttheoretischen Perspektive, die

er nun einnimmt, wird es ihmmöglich, sozio-ökonomische Prozesse der Moderne

mit dem diskursiven Auftauchen des Menschen im Wissensfeld des Humanismus

in Verbindung zu bringen. Die Ausrichtung der Macht auf die Dressur erscheint

nun in einem komplexen Macht/Wissen-Feld als logische Folge einer neuen post-

souveränen Macht, die sich positiv und nicht mehr nur negativ-repressiv-drohend

auf das Leben bezieht.Mit dem neuenWissen über denMenschen ändert sich zeit-

gleich auch die Macht und die Art der Ausbeutung. Das ist letztlich die These, die

hinter allen machtanalytischen Schriften des Michel Foucault steht. Erster Schritt:

Übergang von der souveränen Repression des Untertanen-Körpers zur Diszipli-

nierung des mechanischen Körpers hin zur biopolitischen Regulation des Körpers

als Teil einer global zu steuernden Bevölkerung als einem natürlichen Milieu.41

Nun zum ersten Schritt: Anhand von Institutionen, die in der Folge noch näher

beschrieben werden, und einer Disziplin, auf die ebenso noch eingegangen wird,

entsteht ein materiell dichter Mensch mit einer Seele, derer er nicht Herr ist, son-

dern die einerseits gezeichnet ist von tiefen quasi-transzendentalen Kräften und

andererseits abhängig von einer Macht. Eine entscheidende dieser Institutionen,

durch die Körper dressiert werden, ist das Gefängnis. Foucault schafft es auf eine

spektakuläre Art undWeise, die Geschichte des Gefängnisses zu verbinden mit der

Geschichte desMenschen in derModerne.Die Seele erscheint als Effekt von Indivi-

dualisierungsprozessen der Disziplinarmacht, wie etwa der Zelle in Gefängnissen

oder der allgegenwärtigen Prüfung in Schulen oder Kasernen. Also die Seele als

Effekt von Institutionen und Machtverhältnissen; und somit schon immer etwas

›uns selbst‹ Fremden.

»Der Mensch, von demman uns spricht und zu dessen Befreiung man einlädt, ist

bereits in sich das Resultat einer Unterwerfung, die viel tiefer ist als er. Eine ›Seele‹

wohnt in ihm und schafft ihm eine Existenz, die selber ein Stück der Herrschaft

39 Vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

40 Vgl. Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973.

41 Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und

Canguilhem, München: Wilhelm Fink 2013, S. 203-246.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ist, welche die Macht über den Körper ausübt. Die Seele: Effekt und Instrument

einer politischen Anatomie. Die Seele: Gefängnis des Körpers.«42

Das,was uns als unser Intimstes erscheint, ist – so argumentiert Foucault – Ergeb-

nis einer jahrzehntelangen Bearbeitung unserer Kultur durch ein neues Regime,

das sich zwischen Macht und Körper etabliert hat. Und hier erweitert der genealo-

gische Foucault die Humanismus-Kritik des archäologischen Foucaults, da er die

»Seelenapparate«, wie er sie zuvor nennt, nun konkret mit machtvollen Prozes-

sen und Institutionen einer Gesellschaft verknüpft. Die Gesellschaft, der Souve-

rän und der Staat erweitern nun das bisherige Denken Foucaults. Foucault geht

es um eine »politische Ökonomie des Körpers«, eine Betrachtung aller Struktu-

ren und Prozesse einer Gesellschaft, die den menschlichen Körper durch verschie-

dene Prozesse besetzen und unterwerfen, indem sie ein Wissensobjekt aus ihm

machen. Es ist klar, dass aus dieser Perspektive Strafpraktiken nicht Folge einer

bestimmten Rechtstheorie sind, sondern Folgen einer solchen politischen Ökono-

mie. Der radikale Wandel zwischen der Marter und der Disziplin erscheint somit

nicht als Siegeszug des Humanismus, sondern die Abschaffung des Schafotts und

der öffentlichen Martern folgte einer neuartigen Macht, die das Schwert, das über

dem Volke schwebt, übertüncht und nicht durch Terror, sondern durch Disziplin

auf die Körper wirkt.43 Hintergrund ist die Analyse Foucaults, dass die schlimms-

ten Formen der Marter (er bringt das Beispiel der fürchterlichen letzten in Frank-

reich praktizierten Vierteilung des Königsmörders Damiens an) abgeschafft wur-

den und durch total disziplinierende, aber körperlich nicht versehrende Gefängnis-

Strukturen ersetzt wurden. Foucault widerspricht der landläufigen Vorstellung,

dass die Abschaffung der körperlichen Rachejustiz des Souveräns etwas mit einem

zunehmenden philosophischen Humanismus zu tun habe. Sondern eine neue in-

nereÖkonomie derMacht, eineMacht, die nichtmehrwie die alte souveräneMacht

negativ, abschöpfend-repressiv funktioniert, sondern eine positive Macht, die die

Nutzkraft der Körper ihrer Untertanen vervielfachen will, darf ihren Untertanen

nicht mehr mit dem Terror körperlicher Entstellung drohen. Genau wie bei dem

Gladiatoren-Beispiel von Paul Veyne (siehe Kapitel 4.1.3), bei dem der Hirten-König

natürlich im Rahmen seines Diskurses anders handelt als der Kindsvater-König,

so verhält es sich auch in diesem Falle. Neu ist lediglich in dieser genealogischen

Phase die Fokussierung auf die Ökonomie zwischen Macht, Körper und Wissen.

Die alte Rachejustiz basierte seit dem 16. Jahrhundert auf dem Grundprinzip

der Inquisition: der autoritativen Befragung, der Feststellung der Wahrheit des

Verbrechens und der Bestimmung der dafür vorgesehenen Strafe. Die Erkenntnis

42 Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2019, S. 42.

43 Vgl. ebd., S. 40-92.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 223

des Verbrechens, des Verantwortlichen und der Gesetze, die in diesem Fall gelten,

erlaubten es, Urteile auf einer Wahrheit zu begründen. Seit dem Ende des 18. Jahr-

hunderts geht es nun bei der Strafe zunehmend um ganz andere Wahrheiten, die

einer anderen Frage folgen und völlig anderen Ebenen angehören als der nach der

Tat, des Verantwortlichen und des Gesetzes:44

»Was ist denn eigentlich diese Tat, was ist dieses Gewaltverbrechen oder dieser

Mord? Welcher Ebene oder welchem Bereich ist die Tat zuzuordnen – Wahnge-

bilde, psychotische Reaktion, Augenblick der Verwirrung, Perversität? […] Nicht

mehr einfach: ›Welches Gesetz sanktioniert dieses Vergehen?‹, sondern: ›Welche

Maßnahmen sind die angemessensten? Wie läßt sich die Entwicklung des Indivi-

duums voraussehen? Auf welche Weise wird es am sichersten gebessert werden

können?‹«45

Ein ganzes System an Abschätzungen und das Ziel der Besserung schleicht sich

in die inquisitorische Logik der autoritativen Befragung ein. Obwohl durch das

neue, revolutionäre französische Strafgesetzbuch ausdrücklich verboten (denn

Wahnsinn galt als Ausnahme von der Strafe), hat sich der Wahnsinn im Metier

der Strafjustiz eingenistet.46 Jedes Strafverfahren wird zu einer Abschätzung,

inwiefern Wahnsinn, Teilwahnsinn, kurzzeitige Wahnreaktion als »mildernder

Umstand« einfließen sollte. Strafe und Wahnsinn schließen sich nicht mehr aus,

sondern unterwandern sich gegenseitig. Der inquisitorische Dualismus zwi-

schen Schuld und Unschuld, wird horizontal perforiert durch eine neue Dualität

zwischen Wahnsinn und Zurechnungsfähigkeit, zwischen Pathologischem und

Gesundem, oder kurz gesagt: zwischen normal und anormal. Wieso braucht es

diese Abschätzungen? Um das zu verstehen, muss man dies vom Ziel her verste-

hen.47 Die alte Strafjustiz stellte ein System der Rache des Souveräns dar, denn

jede Straftat wurde als ein Verstoß gegen das Gesetz des Souveräns und somit als

Straftat gegen den Souverän konstruiert. Es galt:

»In jedemVergehen steckt ein crimenmajestatis, und auch im geringsten Verbre-

cher noch ein kleiner potentieller Königsmörder.«48

44 Vgl. ebd., S. 29.

45 Ebd.

46 Foucault bringt hier vor allem in seiner Vorlesungsreihe ausführlich die Entwicklung des

psychiatrischen Gutachtens im Strafprozess an. Damit, so seine These, entstand eine zuneh-

mende gegenseitige Unterwanderung der Logik des Juridischen mit des Wahnsinns. Fou-

cault, Michel: Die Anormalen Vorlesungen am Collège de France 1974-1975, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2003.

47 Vgl. Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1976, S. 29ff.

48 Ebd., S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Dieses Motiv der Rache des Souveräns passt zu einer Zeit, in der der Einzelne und

sein Körper keinen Arbeitskraft-Wert haben und für die der Tod durch Epidemien

usw. sowieso allgegenwärtig war. Die Grässlichkeit der Strafe war zugleich Vollzug

einer inquisitorisch festgestellten Wahrheit als auch die Selbstvergewisserung ei-

nerMacht, die keinenHehl darausmachte, sich nach Belieben an den Körpern aus-

zulassen und sich in den »Blutfesten« selbst steigerte und feierte. Es handelt sich –

im Gegensatz zu heute – um eine Artikulation zwischen Macht und Wissen, die

»mangels einer lückenlosen Überwachung ihre Bekräftigung in aufsehenerregen-

den Kundmachungen sucht; einer Macht, die an rituellen Ausbrüchen ihrer Über-

macht neue Kraft schöpft«.49 Ihr gegenüber steht eine neue Verknüpfung zwischen

Macht und Körper, die sich human geriert, weil sie den unterworfenen, gelehrigen

Körper als Humankapital in Beschlag nehmen will.Waren paradigmatisch gesehen

bei der Rache des inquisitorischen Souveräns die Zielscheiben der Körper und ein

Volk, das terrorisiert werden sollte, so sind es nun vor allem die »Seele« und eine

produktive Gesellschaft, deren Unterwerfung durch Dressur sicherstellen soll, dass

die Körper gelehrig und nützlich sind. Es ist eine Macht, die sich auf andere Art als

zuvor des Körpers bemächtigt. EineMacht, die ihn unterwirft, indem sie ihn durch

Milde überhöht, ihn durch Rechte schützt, ihm gegenüber das Schwert nicht mehr

verwendet, sondern ihn dressiert, ihn beinah industriell normiert und sich seiner

Produktion ermächtigt. Der zunehmende Humanismus als rechtsphilosophische

Denktradition, von dem die Historiker erzählen, ist nicht Ausgangspunkt für ei-

ne neue Milde der Strafen, sondern dieser Humanismus selbst ist Ergebnis einer

neuen Art der Artikulation zwischen Macht und Wissen und einer neuen Souve-

ränität, die eher von der Dividende der Dressur des Körpers als von der räuberi-

schen Abschöpfung des Feudalismus geprägt ist.50 Foucault erweitert also seinen

Anti-Humanismus um die Perspektive der Macht. Der Mensch taucht nicht nur

als entscheidender Knotenpunkt des Wissens auf in einer von Historizität gepräg-

ten Wahrheitsökonomie, dieser ›episteme‹ der Moderne, sondern zugleich ist der

Mensch als Macht/Wissen-Korrelat einer Macht zu verstehen, welche eher dressie-

rend auf den Körper wirkt, als dass sie abschöpft.

Michel Foucault analysiert in Überwachen und Strafen den Diskurs der französi-

schen Strafreformer im 18. Jahrhundert. Grundlegend ist ihre Kritik an der Schwä-

che der Gesetze. Die Rachephantasien des Monarchen gingen ja einher mit weiten

Feldern der Delinquenz, welche nach den Lettern des Gesetzes verboten waren, je-

doch nicht verfolgt wurden. Das Besondere an dieser souveränen Ökonomie war

die Arbitrarität. Viele Aristokraten, Bekannte des Königs usw. konnten Ausnah-

men erwirken – und gleichzeitig gab es vom Volk erkämpfte Sonderrechte, die de

jure unter Strafe standen, jedoch de facto nicht geahndet wurden. Vor allem ging es

49 Ebd., S. 74.

50 Vgl. ebd., S. 30-92.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 225

hier um soziale Absicherungssysteme, wie etwa die Erlaubnis für das arme Volk, in

fürstlichen Forsten Holz für den Eigenbedarf zu schlagen oder den Schleichhan-

del an Häfen. Viele sich überkreuzende Rechtsinstitutionen und Ausnahmen sowie

die Möglichkeit der Straffreiheit aufgrund persönlicher Verstrickungen führen für

die Reformer zu Ineffizienz und Käuflichkeit. Der Traum der Reformer ist keine

mildere Strafe aus humanitären Gründen, sondern eine universale Ökonomie der

Bestrafung, eine, die lückenlos die Gesellschaft durchkämmt und penetriert.51 Der

dauerhafte »Ausnahmezustand« ist das größte Feindbild der Reformer, sie wün-

schen sich in gewisser Weise eine ›totale‹ Strafjustiz, die jeglichen Lebensbereich

durchkreuzt und universale Gültigkeit sogar gegen die Familie des Fürsten haben

würde. War im monarchischen System jede Straftat ein potenzielles crimen maje-

statis, so ist für die Reformer jede Übertretung gegen geltendes Recht ein crimen

societatis. Geschützt werden muss die Gesellschaft vor den Delinquenten – ihr Pro-

jekt ist eine Verteidigung der Gesellschaft gegenüber »inneren« Gefahren der Gesell-

schaft selbst. Diese Verschiebung auf die Verteidigung der Gesellschaft gilt es für

Foucault detaillierter zu betrachten. Denn diese Wendung gegen die Gesetzwid-

rigkeiten ist nur vor dem Hintergrund einer zunehmend entstehenden Bourgeoi-

sie zu verstehen, die ihre Macht absichern will. Es ist daher kein Wunder, dass

die Gesetzwidrigkeiten des einfachen Volkes am stärksten in den Fokus geraten.

Eine zunehmend kapitalistische Gesellschaft ließ Toleranzräume im Bereich der

Eigentumsdelikte wegfallen und im Interesse der Kapitalakkumulation und der

Produktionsverhältnisse kommt ein Strafsystem auf, das alle kleinen Verstöße bis

ins Letzte ahndet. Die Härte der Strafe ist nicht von erster Priorität, sondern eine

universale Gewissheit, dass auf jedes Vergehen eine Strafe folgt.52

Während das Ziel der Strafe im Ancien Régime die Rache des Fürsten und

bei der Marter ganz konkret die für jeden sichtbare Demonstration einer brutalen

Macht war, die von ihrer Ausdehnung her jedoch insuffizient und nicht allmächtig

war, so spiegelt sich im Denken der Reformer eine neu entstehende Macht wider,

die in alle Winkel der Gesellschaft ausstrahlt und Exempel statuiert. Anstelle der

Rache erscheint das Strafexempel. Nicht die konkrete Tat muss gerächt werden,

sondern nachfolgende Tatenmüssen durch eine der Gefahr der Nachahmung/Wie-

derholung angepasste Strafe verhindert werden.53

»Das Strafexempel ist nicht mehr ein Manifestationsritual, sondern ein Verhin-

derungszeichen. Mit dieser Technik der Strafzeichen […] wollen die Reformer der

Strafgewalt ein ökonomisches, wirksames und auf den gesamten Gesellschafts-

körper auszuweitendes Instrument an die Hand geben, mit dem sich alle Verhal-

51 Vgl. ebd., S. 95-105.

52 Vgl. ebd., S. 111-120.

53 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

tensweisen kodifizieren lassen und folglich auch der gesamte diffuse Bereich der

Gesetzwidrigkeiten reduzieren läßt.«54

Im Gegensatz zur Strafgewalt des Ancien Régime verschiebt sich das prioritäre

Strafziel weg vom Körper, hin zur Seele. Die Gewalt wirkt auf etwas, das im Kör-

per »lebt«, und dies tut es nur vermittels des Körpers. Das Ideal, das die Strafrefor-

mer im Kopf haben und zu dem es so nie kommenwird, basiert auf der Vorstellung

des Strafschauspiels, das eine total gesetztreue Gesellschaft hervorruft einfach nur

durch ein universales Zeichensystem, das jedem Gesellschaftsmitglied klarmacht,

dass jede Gesetzesübertretung sicherlich zu einer klar kalkulierten Strafe führt, die

die Gesetzübertretung ökonomisch für den Einzelnen nicht mehr sinnvoll erschei-

nen lässt. Die Zielscheibe der Strafe sind somit die Vorstellungen und Gefühle des

Subjekts, kurzum: seine Seele.55 Es geht

»um ein Spiel von Vorstellungen und Zeichen, die diskret, aber mit zwingender

Gewißheit im Geiste aller zirkulieren. Nicht mehr der Körper, sondern die Seele,

sagte Mably. Nun wird sichtbar, was unter ›Seele‹ zu verstehen ist: das Korrelat einer

Machttechnik.Man gibt den alten Bestrafungs-›Anatomien‹ den Abschied.«56

Die Reformer wünschten sich also Strafschauspiele, welche jeweils angepasst wä-

ren an die Folgen der Straftat für die Gesellschaft. Hierzu – das führt Foucault sehr

ausschweifend aus – kommt es nicht. Aus pragmatischen Gründen wird sich die

aus dem angelsächsischen Sprachraum stammende Institution des Gefängnisses

durchsetzen. Es folgt eine Art der industriellen Normierung der Strafe. Trotzdem

bleibt eines festzuhalten: Es kommt, wie die Reformer es forderten, zu einer Strafe

auf der Ebene der Seele und in Verteidigung der Gesellschaft. Durch diese große

Einkerkerung, wie sie Foucault nennt, weil nun sprunghaft Millionen Menschen

inhaftiert werden, wird das Verhalten der Menschen zum Homo oeconomicus hin

modernisiert. Die große Inhaftierung: eine große Umerziehung imNamen der Ge-

sellschaft.57 Was bedeuten diese neuen Gefängnisse konkret? Für Foucault sind

sie – mit den aufkommenden modernen Kasernen und den Entwicklungen in den

staatlichen Schulen – die disziplinarischen Institutionen, welche es für Foucault

begründen, ab dem Beginn des 19. Jahrhunderts von einer Disziplinargesellschaft

zu sprechen. Foucault erläutert die Funktionsweise der Gefängnisse: Harte Arbeit,

teilweise Isolation und ein riesiger Apparat, der ein schriftliches Wissen über das

Individuum festhält, sind die Kennzeichen dieser neuen Einschließungs-Apparate.

Das Wissen, die Vernehmungsprotokolle, die Aufzeichnungen von Gesprächen mit

54 Ebd., S. 120.

55 Vgl. ebd., S. 120-129.

56 Ebd., S. 129.

57 Vgl. ebd., S. 130-160.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 227

Wärtern, Psychologen usw. spielen eine essenzielle Rolle, da anhand ihrer der Er-

folg der Verhaltensänderungen und der Erziehung gemessen werden kann. Das

Gefängnis wird zu einem riesigen Wissensapparat. Die Reformer wollten mit dem

Strafschauspiel eine Verteidigung der Gesellschaft vor denjenigen, die aus dem

Gesellschaftsvertrag ausgebrochen sind. Diese wollten sie wieder erziehen zu voll-

wertigen Rechtssubjekten. Das Gefängnis, das sich nun mit all seinen Instrumen-

tarien entwickelt, zielt jedoch nicht auf ein wiederherzustellendes Rechtssubjekt,

sondern auf die Manipulation des Individuums zu einem Gehorsamssubjekt! Dar-

in besteht Foucaults Pointe. All die Reformgedanken, die seit zweihundert Jahren

die immer selben Forderungen aufstellen (Resozialisierung, rechtsstaatliche Ab-

schreckung,Vermeidung von Straftaten), gehen vom reformerischenGedanken des

Rechtssubjekts aus, das wiederhergestellt, das resozialisiert werden muss und ei-

ner Gesellschaft, der die Gesetzwidrigkeiten durch die reine Vorstellungskraft ab-

erzogen werden müssen. Das alles im Rahmen des Gesellschaftsvertrages und mit

einer gewissen Empfindsamkeit, einer Vorstellung derMenschenwürde als Schran-

ke jeglicher Strafe. Was jedoch für Foucault bei jeder Strafreform-Diskussion bis

in die heutigen Tage strukturell übersehen wird, ist, dass sich eine Institution mit

einer ganz anderen Schwere, mit einer ganz anderen Zielsetzung in diese Straf-

reform gegen die Martern eingeschlichen und die Macht vollends an sich gerissen

hat: das Gefängnis. Die Gravitationskraft des Gefängnisses zieht das ganze Straf-

system in eine andere Richtung. Ihr Ziel sei zwar auch die Besserung, so wie beim

Strafschauspiel der frühen Reformer, doch keine Besserung als Rechtssubjekt ei-

nes Gesellschaftsvertrags. Ihr geht es umGehorsamper se, um das Gefügigmachen

des Körpers schlechthin, ohne Schranke, ohne Autonomie derMenschenwürde, um

das Phantasma der totalen Kontrolle des menschlichen Körpers durch die Mani-

pulation seiner Seele.58

Foucault kommt imweiteren Verlauf vonÜberwachen und Strafen zur Ausformu-

lierung der genauen Bestandteile dieser Disziplinar-Institutionen und ihrer Me-

chanismen. Es geht um die zunehmend peinlich genaue Kontrolle über die Anato-

mie und Physiologie des Körpers und die Ausnutzung ihrer inneren Kräfte durch

das richtige Anordnen, das In-Reihe-Schalten mehrerer Körper in Zeit und Raum.

Es geht um die feste Verörtlichung durch Parzellierungen, um die Konstituierung

von Mensch-Maschinen-Komplexen in der Kaserne und v.a. in der Fabrik. Ziel der

disziplinierenden Macht ist es, jede Regung des Körpers zu normieren und so effi-

zient wie möglich in den produktiven Gesamtzusammenhang einzuspannen. Das

Gefängnis erfüllt hierbei eine korrigierende und eine in diesen Zusammenhang

wiedereingliedernde Funktion.59 Eine abschöpfende Macht der Vormoderne wird

nicht durch eine ausbeutende neue Macht ersetzt, sondern durch eine, die das

58 Vgl. ebd., S. 160-172.

59 Vgl. ebd., S. 192-201.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Individuum perfekt in einen Produktionsapparat einfügt. Der entscheidende Cha-

rakter der Disziplinarmacht liegt in der Synthese mit dem Apparat. »[E]s geht ihr

[der Disziplinarmacht, Anm. N. A.] weniger um Ausbeutung als um Synthese, we-

niger um Entwindung des Produkts als um Zwangsbindung an den Produktions-

apparat.«60 Die Individualität, welche der Disziplinarmacht entspricht, ist analy-

tisch (sie dekonstruiert den Menschen anatomisch und physiologisch und rekon-

struiert ihn in einem Produktionsapparat), sie ist zellenförmig (das Individuum

kann sich also nur in den vielfältigen Einschließungen durch die Disziplinarinsti-

tutionen reflektieren und selbst erkennen) und ist darüber hinaus auch natürlich

und organisch (die Machttechniken erzwingen nichts, das dem Körper von seiner

Anlage her völlig fremd ist, sondern dressieren eine bestimmte Seite). Das bedeu-

tet somit, dass für Foucault unser abendländisches Individuum, auf dem so viele

politische Hoffnungen der Emanzipation und der Liberalismen ruhen, dass dieses

auch Ausfluss einer Disziplinarmacht ist, einer Macht, die auf totalem Gehorsam

in Institutionen liegt. Auch wenn Foucault diese in Überwachen und Strafen am Ge-

fängnis zeigt, so macht er doch klar, dass das erste Experimentierfeld dieser Macht

das Militär war – die rasche Ausbreitung weiterer Institutionen, die unser Abend-

land so geprägt haben (Gefängnis, Psychiatrie, Schule, Fabrik usw.) ist somit als

Ausweitung eines dezidiert militärischen Disziplin-Modells zu verstehen. Unsere

heutigen demokratischen Gesellschaften erzählen stets das Narrativ des zuneh-

menden Liberalismus und Humanismus der Geschichte, aus dem sie entsprungen

seien, doch genealogisch und positivistisch betrachtet, ist eine entscheidende Ba-

sis unserer Gesellschaften das militärische Phantasma der total kontrollierten und

dressierten Körper. Das Individuum, von dem wir im politischen Bereich spre-

chen, ist eine Dublette. Seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert ist das Individuum

als naturalistischer Träger von Rechten, also als Rechtssubjekt ununterscheidbar

vom zugleich total disziplinierten, total gehorsamen und total dressierten Indivi-

duum. Dies ist für Foucault ein innerer Widerspruch unserer Gesellschaften, der

völlig unterbelichtet ist.

»Der Traum von einer vollkommenen Gesellschaft wird von den Ideenhistorikern

gern den Philosophen und Rechtsdenkern des 18. Jahrhunderts zugeschrieben. Es

gab aber auch ein militärisches Träumen von der Gesellschaft; dieses berief sich

nicht auf den Naturzustand, sondern auf die sorgfältig montierten Räder einer

Maschine; nicht auf einen ursprünglichenVertrag, sondern auf dauernde Zwangs-

verhältnisse; nicht auf grundlegende Rechte, sondern auf endlos fortschreitende

Abrichtungen; nicht auf den allgemeinen Willen, sondern auf die automatische

Gelehrigkeit und Fügsamkeit.«61

60 Ebd., S. 197.

61 Ebd., S. 219.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 229

Das Individuum ist Ergebnis einer Macht, die normierend auf den Körper wirkt

und gleichzeitig das Anormale ausschließt. Das Paradoxe ist, dass die Individua-

lisierungsmaßnahmen vor allem denjenigen gegenüber mit aller Härte ausgeführt

werden, die nicht normal sind. Die Irrsinnigen, die Wahnsinnigen, die Delinquen-

ten, die Kinder, die Perversen usw. sind die vordergründige Zielscheibe dieser

Macht. Geboren wurde das moderne Individuum bzw. der moderne Mensch für

Foucault in den unspektakulär trögen Archiven der Institutionen der Moderne,

in denen die neuen Zwänge gegen den Körper, das Verhalten und die Gesten der

Anormalen ausgearbeitet wurden. Auf dieses Paradox deutet Folgendes hin: Je un-

terworfener das Individuum ist, desto mehr Wissen wird durch die Beobachtung

über es im Archiv angehäuft. Hatte das Geschriebene jahrhundertelang eher nach

dem Credo funktioniert: je mächtiger, desto sichtbarer, desto mehr wird über ihn

geschrieben, so kehrt sich dies nun um.Die Randexistenzen sprengen plötzlich die

Archive, also die Anormalen, die Wahnsinnigen und die Verbrecher sowie die Kin-

der, die noch nicht normalisiert wurden. Je direkter der Macht unterworfen, desto

sichtbarer.

»Es sind jedenfalls immer die […][Unterworfenen und Anormalen. Anm. N.A.], auf

die unsere Zivilisation alle Individualisierungsmechanismen ansetzt; und wenn

man den gesunden, normalen, gesetzestreuen Erwachsenen individualisieren

will, so befragt man ihn immer danach, was er noch vom Kind in sich hat, welcher

geheime Irrsinn in ihm steckt, welches tiefe Verbrechen er eigentlich begehen

wollte. Alle Psychologien, -graphien, -metrien, -analysen, -hygienen, -techniken

und -therapien gehen von dieser historischenWende der Individualisierungspro-

zeduren aus.«62

Das Individuum, von dem wir bis heute ausgehen, ist nicht Ausfluss eines neuen

Humanismus, sondern für Foucault Ergebnis einer Unterwerfung jeglichen ›Anor-

malen‹. In unserem Spiegelbild sehen wir nicht irgendein Individuum, sondern

die Reflexion des unterworfenen Anormalen. Die gängige Vorstellung, dass eine

Gesellschaft, die aus freien Individuen besteht, der Vertragstheorie der modernen

Denker entspringt, weil sie am besten zur Warengesellschaft passe, trifft für Fou-

cault teilweise zu. Doch

»darf man nicht vergessen, daß es in derselben Epoche eine Technik gab, mit de-

renHilfe die Individuen alsMacht- undWissenselementewirklichhergestellt wor-

den sind. Das Individuum ist zweifellos das fiktive Atomeiner ›ideologischen‹ Vor-

stellung der Gesellschaft; es ist aber auch eine Realität, die von der spezifischen

Machttechnologie der ›Disziplin‹ produziert worden ist. Man muß aufhören, die

62 Ebd., S. 249.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Wirkungen der Macht immer negativ zu beschreiben, als ob sie nur ›ausschlie-

ßen‹, ›unterdrücken‹, ›verdrängen‹, ›zensieren‹, ›abstrahieren‹, ›maskieren‹, ›ver-

schleiern‹ würde. In Wirklichkeit ist die Macht produktiv; und sie produziert Wirkli-

ches [KursivsetzungenN. A.]. Sie produziert Gegenstandsbereiche undWahrheits-

rituale: das Individuum und seine Erkenntnis sind Ergebnisse dieser Produkti-

on.«63

Während Foucault in seinen Archäologien eher die repressiven Seiten der moder-

nen Macht beleuchtet hat, die ausschließende in die Psychiatrie stoßende Macht,

welche darauf die Vernunft gründet, so geht es ihm hier nun um die positive Sei-

te der Macht, welche sie von der klassischen, souveränen Macht trennt: Die kal-

te Rationalität der Moderne, die repressiv wirkt, ist Ausfluss derselben Macht-

Körper-Ökonomie, welche das moderne Individuum im wahrsten Sinne des Wor-

tes produziert hat. Um Macht zu verstehen, darf man sie nicht ausschließlich re-

pressiv verstehen, sondern in erster Linie produktiv. Sie produziert die gramma-

tische Struktur unserer Kultur, sie produziert die ›episteme‹ und sie produziert

damit auch die entscheidenden Knotenpunkte dieser Grammatik – im Falle unse-

rer Epoche ist dies das Individuum bzw. der Mensch. Der Mensch, der zugleich

fixierender Knotenpunkt des Wissens ist, der Basis eines demokratischen Rechts-

systems ist, entstand und entsteht in der Logik des totalen Gehorsams gegenüber

militärischen Disziplinen der Moderne. Das ist ein Grundwiderspruch, der unsere

politischen/philosophischen Diskurse durchzieht und darin begründet liegt, dass

Wissen und Macht in enger Umklammerung sich befinden.

»Die schöne Totalität des Individuums wird von unserer Gesellschaftsordnung

nicht verstümmelt, unterdrückt, entstellt; vielmehr wird das Individuum darin

dank einer Taktik der Kräfte und der Körper sorgfältig fabriziert. Wir sind weit

weniger Griechen, als wir glauben.Wir sind nicht auf der Bühne und nicht auf den

Rängen. Sondern eingeschlossen in das Räderwerk der panoptischen Maschine,

das wir selber in Gang halten – jeder ein Rädchen.«64

Die neu entstehenden post-souveränen und apersonalen Formen derMacht (Diszi-

plinarmacht, Biomacht, Gouvernementalität) stellen den Versuch dar,mit mensch-

licher Vielfalt möglichst ökonomisch umzugehen und überall hin, bis in den letzten

Winkel hineinzuwirken.65 Nicht zu vergessen ist eine neue Herausforderung, die

63 Ebd., S. 250.

64 Ebd., S. 280.

65 In dieser Arbeit unterscheide ich nicht zwischen dem Begriff der Biomacht und dem der Bio-

politik. Beide bezeichnen eine Form der Macht – nicht der Politik –, welche das Leben positiv

aufgreifen, das Leben regulieren und dadurch sehr effizient regierbar machen. Foucault hat

dieseArt der disziplinarisch-biopolitischenMacht in seinemNachwort zumBuch vonDreyfus

und Rabinow gut auf die Formel »Regieren durch Individualisieren« gebracht. vgl. Foucault,

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 231

aus der Bevölkerungsexplosion und der Zunahme nicht sesshafter Bevölkerungs-

teile in der Industrialisierung resultierte. Mehr Schüler, mehr Menschen, die ge-

pflegt werdenmüssen,mehrMenschen, die umhervagabundieren – all das zusam-

menzuhalten und diese Menschen zu unterrichten, zu versorgen und zu ernähren

brauchte ein neues Organisationsprinzip, das im Gegensatz zum feudalen nicht

nur auf Abschöpfung basieren konnte. Die Disziplinarmacht als das historisch zu-

erst einsetzende Prinzip stellt den Versuch dar, die großen Herausforderungen

durch eine Mikrophysik der Körper, durch eine feste Verörtlichung, durch Hin-

wendung zum Detail eine große Menschenmasse möglichst zu unterwerfen und

zur Mehrproduktion anzureizen. Dabei ist es ein technisches Verfahren, »durch

welches die Kraft des Körpers zu den geringsten Kosten als ›politische‹ Kraft zu-

rückgeschraubt und als nutzbare Kraft gesteigert wird«.66 Daraus ergibt sich, dass

die erste neue, disziplinäre Spielart der Macht auf der technisch-materiellen Seite

der physischen/physikalischen Bearbeitung der Individuen liegt und nicht direkt

abhängig ist von rechtlich-politischen Strukturen. Vielmehr ist sie die »physische«

Basis dermodernen und auch demokratischenGesellschaften.Gleichzeitigmit den

hehren Zielen der bürgerlichen Gleichheit und des Parlamentarismus kommt eine

Kehrseite derselben Medaille in Form der Disziplin auf. Die allgemeine Rechts-

form, der Vertrag als Paradigma und das gleiche Recht für alle, so stellt sich für

Foucault heraus, basieren alle auf einem asymmetrischen System der Mikromäch-

te im technischen Bereich.

»Die wirklichen und körperlichen Disziplinen bildeten die Basis und das Unter-

geschoß zu den formellen und rechtlichen Freiheiten. Mochte auch der Vertrag

als ideale Grundlegung des Rechts und der politischen Macht erdacht werden:

der Panoptismus stellte das allgemein verbreitete technische Zwangsverfahren

dar.«67

Für den Kern der Disziplinargesellschaft ist der architektonische Entwurf des Pan-

opticons von Jeremy Bentham das Paradigma. Es ist eine Technik, deren netzartige

Ausbreitung durch Institutionen hilft, totalen Gehorsam zu ermöglichen, auf die

hier jedoch aus Platzgründen nicht im Detail eingegangen wird. Dieselbe Aufklä-

rung, die wir immer dafür rühmen, die moderne Freiheit in die Welt gebracht zu

haben, ist es, die auch die Disziplinen als Zwangsvollstreckung amKörper erbracht

Michel: Warum ich Macht untersuche: Die Frage des Subjekts, in: Dreyfus, Hubert L./Rabi-

now, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1987, S. 246.

66 Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2019, S. 284.

67 Ebd., S. 285.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

hat. Die Disziplin ist für Foucault bis heute eine Art »Gegenrecht«, das auf Norma-

lisierung abzielt und die formelle Rechtsgesellschaft von Beginn an unterläuft. Im

politischen und wissenschaftlichen Kontext bleibt seines Erachtens der Zustand

völlig unterbeleuchtet, dass unsere freie Gesellschaft auf einer Dressur-Logik der

Disziplin im technischen Bereich basiert.68

Der Panoptismus, der durch Distinktionsprozesse Schritt für Schritt über die

Grenzen der Disziplinen tritt, sich durch Aneinanderreihung von mehreren Insti-

tutionen und mithilfe der Polizei zu einemMachtapparat entwickelt, ist neben der

Industrialisierung eine der größten technischen Errungenschaften der Moderne.

Eines von Foucaults Hauptanliegen ist es, diesen Punkt, der in der allgemeinen Ge-

schichtsschreibung völlig untergeht, hervorzuheben. So wie der Modus der Inqui-

sition seit dem 16. Jahrhundert für den Gerichtsprozess (als autoritative Befragung

nach Wahrheit zu suchen) noch den Ursprungspunkt bedeutet, so ist Selbiges die

Disziplinaranalyse für die Wissenschaft vom Menschen! Denn das Objekt der Hu-

manwissenschaften ist durch die »kleinlichen« und »boshaften« Gründlichkeiten

der Disziplinarinstitutionen überhaupt erst konstituiert worden. Hier zeigt sich

für Foucault, dass die jeweilig vorherrschende Macht auch das Wissen formt und

hervorbringt und andersherum. Paradigmatische Zielscheibe der Macht der Straf-

justiz, die auch die Zielscheibe desWissens wird, ist nicht mehr der Körper des Kö-

nigsmörders, sondern die Seele desDisziplinarindividuums.Damitwird auch nach

demhier Ausgeführten klar, dass die logische Strafe der Inquisition dieMarter war,

während die logische Strafe der Disziplin ein ständiges Unter-Beobachtung-Stellen

ist – eine unendliche Aufzeichnung des Verhaltens, ein

»Urteil, mit dem ein nie abzuschließendes Dossier eröffnet würde; die kalkulierte

Milde einer Strafe, die von der erbitterten Neugier einer Überprüfung durchsetzt

wäre; ein Verfahren, das sowohl andauerndes Messen des Abstandes zu einer un-

erreichbaren Norm wäre wie auch die asymptotische Bewegung, die endlos zur

Einholung dieser Norm zwänge.«69

Vor dem Hintergrund dieses Panoptismus als genealogische Entwicklung der

Macht und des Wissens in der Moderne ist es nicht verwunderlich, dass das

Zellengefängnis, der Kerker mit all seinen Ausprägungen des Zwanges und dem

Normalisierungsdruck zur Strafanlage der Moderne schlechthin geworden ist.

Und es lässt sich damit erklären, weshalb Gefängnisse, Fabriken, Kasernen, Spi-

täler und Schulen sich so gleichen und im Endeffekt alle dem Paradigma des

Militärs folgen. Unsere heutige Gesellschaft basiert für Foucault immer noch auf

einer großen Einsperrung, einer großen Dressur und Normalisierung, die das

Individuum hervorgebracht hat. Ein Individuum bzw. ein Mensch, der Ergebnis

68 Vgl. ebd., S. 284f.

69 Ebd., S. 291.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 233

einer neuen Macht/Wissen-Ökonomie ist, welche im physischen Bereich auf tota-

len Gehorsam abzielt, um die Nutzkräfte des Körpers auf Ebene der Mikromächte

zu maximieren.70 Die Geschichte des Gefängnisses steht im Zentrum einer neuen

Anordnung von Wissen und Macht, einer neuen Machttechnik, die sich positiv auf

das Leben bezieht, aber im Gegensatz zur Biomacht noch keine Globalsteuerung

beinhaltet, sondern sich auf das Detail konzentriert. Der Bruch, der zur Geburt

des Gefängnisses geführt hat, ist derselbe Bruch, der eine neue Macht etabliert

hat. Eine Macht, die produktiv ist, eine Macht, die durch Hinwendung an das

abzurichtende Individuum vermehrt anstatt abzuschöpfen, eine Macht, deren

hinterlistiges Wirken nicht mehr durch die phantasmatischen Symbole der Über-

macht sichtbar ist, sondern sich selbst unsichtbar und das Individuum schlagartig

sichtbar macht. Das Individuum mit seinen Seelenapparaten ist Ergebnis dieser

neuen disziplinären Machtanordnung, der Institutionen und des Panoptismus,

der über sie hinausgeht. Foucault gibt seinem Anti-Humanismus in Überwachen

und Strafen endlich durch die Verbindung der diskursiven und nicht-diskursiven

Formationen eine konkrete Theorie durch das Konzept des Panoptismus.71 Das

Individuum ist Effekt und Objekt einer panoptischen Macht, welche durch die

Ausbreitung des Kerkers in die »Gesellschaft« omnipräsent wird. Die Logik des

Panopticons und die Disziplin werden so tiefgreifend, dass ihre Genealogie an-

hand des Gefängnisses bzw. der Strafjustiz nicht nur die Produktionsapparate

zu beschreiben hilft, sondern die Subjektwerdung in der Moderne als solche

rekonstruiert. Gibt es einen Ausweg aus dieser Macht, in der wir laut Foucault

alle nur ein »Rädchen« sind? Er selbst zeigt in Überwachen und Strafen keinen

Ausweg auf, denn das Subjekt und der Mensch, welche Ausgangspunkt so vieler

Widerstandsbewegungen sind, sind selbst durchzogen vom totalen Diskurs der

Macht und der Unterdrückung.72 Während Foucault für Philipp Sarasin in seiner

späten Hinwendung zum Subjekt einen präferierten Ort des Widerstands darlegt,

so argumentiert Maria Muhle dagegen, dass Foucault auch in seinen letzten

Werken den Rahmen der post-souveränen Macht, die trotzdem unterwirft, nie

verlässt. Für Muhle wechselt Foucault nach Überwachen und Strafen lediglich noch

zweimal die Perspektive: Einmal geht es ihm um eine Abwendung von den un-

flexiblen Machtinstrumenten der Disziplinarmacht hin zu einer viel komplexeren

Biomacht, also einer Macht über das Leben, die nach dem vitalen Modell des

Lebens funktioniert. Daraufhin wendet sich Foucault ihrer Meinung nach dem

70 Vgl. ebd., S. 291f.

71 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 2005, S. 144.

72 Vgl. ebd. S. 145-148.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Subjekt im Rahmen dieses biopolitischen Machtparadigmas zu. Aber einen Raum

für Widerstand sieht sie in Foucaults Werk selbst nicht.73

5.1.3 Foucaults Vitalismus

Einer von Foucaults größten Kritikern ist wohl Jürgen Habermas. In seiner Vorle-

sungsreihe Der philosophische Diskurs der Moderne widmet er sich in zwei Vorlesun-

gen Michel Foucault. Der Gesamtkontext der Kritik von Habermas an Foucaults

Thesen ist nicht in seiner ganzen Breite von Relevanz für dieses Kapitel. Entschei-

dend sind vor allem einige Passagen der Vorlesung zur Machttheorie Foucaults.

Generell kritisiert Habermas die Doppeldeutigkeit von Foucaults archäologischer

und genealogischer Methode, die Paul Veyne so gelobt hat.74 Foucault verstricke

sich in Widersprüche, was schon daran liege, dass seine Genealogie »funktionalis-

tische Sozialwissenschaft und historische Konstitutionsforschung zugleich«75 sein

wolle. Sein Grundbegriff der Macht sei deshalb so schwammig, weil Machttechno-

logien für ihn sowohl als Entstehungsfaktoren für humanwissenschaftliches Wis-

sen und zugleich als soziale Effekte dieses Wissens analysiert werden sollen. Und

im selben Atemzug soll die Analyse der Machttechnologien und der -verhältnisse

auch erklären, wie Wissen überhaupt möglich ist und welche Rolle die Macht hier-

bei spielt. Foucault möchte damit der Subjektphilosophie entgehen, jedoch – so

Habermas – funktioniere das schon allein deshalb nicht, weil sein Machtbegriff

der Bewusstseinsphilosophie entspringe, die, auch wenn man das Subjekt vorder-

gründig tilge, doch immer noch eine Spur des Subjekts enthalte. Macht bleibe da-

durch auch bei Foucault letztlich etwas, womit Subjekte auf Objekte in erfolgrei-

chen Handlungen einwirken.76

»Dabei hängt der Handlungserfolg von der Wahrheit der in den Handlungsplan

eingehenden Urteile ab; über das Kriterium des Handlungserfolges bleibt Macht

von Wahrheit abhängig. Diese Wahrheitsabhängigkeit der Macht kehrt Foucault

kurzerhand in eine Machtabhängigkeit von Wahrheit um. Deshalb braucht die

fundierendeMacht nicht länger an die Kompetenzen handelnder und urteilender

Subjekte gebunden zu sein – die Macht wird subjektlos. Niemand entkommt

jedoch den begriffsstrategischen Zwängen der Subjektphilosophie schon da-

durch, daß er an deren Grundbegriffen Umkehrungsoperationen durchführt.

73 Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und

Canguilhem, München: Wilhelm Fink 2013, S. 262-278.

74 Vgl. Veyne, Paul: Foucault. Die Revolutionierung der Geschichte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1992.

75 Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs derModerne, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985,

S. 322.

76 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 235

[…] So nimmt es nicht wunder, daß dieselben Aporien in einer als Antiwissen-

schaft deklarierten Geschichtsschreibung, die sich auf einen derart paradoxen

Grundbegriff stützt, auch wieder aufbrechen.«77

Durch die Wende zur genealogischen Machtanalytik in den 1970er Jahren versucht

Foucault, dem Zirkel der Humanwissenschaften und ihren Aporien zu entkom-

men. Die anthropozentrischen Humanwissenschaften würden sich stets in einem

Zirkel der Objektivierung des Subjekts befinden, also in einer ständigen Verge-

genständlichung desMenschen und dessen zunehmende Selbstbemächtigung. Die

Genealogie Foucaults mit ihren methodischen Vorannahmen ist sich dessen be-

wusst und umgeht diese Selbstbemächtigung des Subjekts. Habermas’ Vorwurf ist

nun, dass Foucault eben selbst eine Scheinwissenschaft hervorbringt, wie er es den

Humanwissenschaften auch vorwirft. Und dies aus dem einfachen Grund, dass er

der Objektivierung des Subjekts der szientistischen Selbstbemächtigung durch die

kalte Rationalität der Moderne einen heillosen genealogischen Subjektivismus ent-

gegenstellt, der daraus resultiert, dass Foucault das Subjekt historisch auslöschen

will.78 Genauso wie die Humanwissenschaften in Foucaults Augen, so entpuppe

sich auch

»die genealogische Geschichtsschreibung als genau die präsentistische, relativisti-

sche und kryptonormative Scheinwissenschaft, die sie nicht sein will. […] [S]ie folgt

der Bewegung einer radikal historistischen Auslöschung des Subjekts und endet

in heillosem Subjektivismus.«79

Dieser »heillose Subjektivismus« zeige sich daran, dass Foucault außer der Macht,

welche stets einen subjektiven bewusstseinsphilosophischen Rest beinhalte, kei-

nerlei Stabilisatoren für das Soziale kennt. Geltungsansprüche,Wahrheit, Verstän-

digung, Vernunft müssen aus Foucaults Warte als rationalistische und kryptonor-

mative Erklärungen erscheinen. Habermas bringt dies gegen Ende seiner ersten

Vorlesung auch auf den Punkt. Er schreibt, dass Foucault sich einen ganz und gar

»unsoziologischen Begriff des Sozialen« erlaube und es bleibe völlig unverständ-

lich, welche Prozesse neben barer Gewalt die Stabilisierung von Herrschaft ermög-

lichten. Foucault gebe neben strategischem Handeln angeblich vom Subjekt gerei-

nigten Institutionen keine Stabilisierungen von Handlungsbereichen »über Werte,

Normen und Verständigungsprozesse« an, wie etwa Äquivalente, die aus Tausch-

oder Systemtheorien bekannt seien. Unter diesen Umständen ist es Habermas un-

erklärlich, wie ständige lokale Kämpfe sich zu einer Macht institutionalisieren und

konsolidieren könnten.80 Foucault wird diesem Gegenargument später entgegen-

77 Ebd., S. 323.

78 Vgl. ebd., S. 323ff.

79 Ebd., S. 324.

80 Ebd., S. 284ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

halten, Macht sei der Name für eine Situation komplexer strategischer Beziehun-

gen in der Gesellschaft – Macht müsse man somit nominalistisch verstehen. Er

wehrt sich auch gegen die Interpretation, er habe funktionalistisch gearbeitet.81

Man könne Foucaults Machttheorie, dass Macht strategische Ziele verfolge, Men-

schen in deren Sinne handeln, aber nicht genau wissen, was ihr »Tun tut«, also was

der Gesamteffekt ihresHandelns ist, nicht als neue Art des Funktionalismus verste-

hen, entgegnen Dreyfus und Rabinow der Kritik Habermas’. Denn weder ist Fou-

caults Gesellschaftssystem in einer Art des Gleichgewichtes, noch könne man hier

wirklich von einem System sprechen. »Es gibt keine innere Logik der Stabilität.«82

Die Gerichtetheit der Macht entsteht überhaupt erst durch das Zusammenstoßen

der verschiedenen Willen, durch die kleinen Berechnungen sowie die Verwicklun-

gen der Interessen auf lokaler Ebene. Macht bezeichnet Stabilität der Macht, wel-

che aus diesen vielen lokalen Bewegungen entsteht. Sie interagieren auf komplexe

Art und Weise mit politischen Machttechnologien und erhalten damit globalere

Form und Richtung. »Nichts an dieser Gerichtetheit ist eigenständig und folglich

läßt sie sich auch nicht ableiten. Sie ist kein angemessenes Objekt für eine Theo-

rie. Aber analysiert kann sie werden – und das ist Foucaults Vorhaben.«83 Drey-

fus und Rabinow nehmen Foucault in Schutz gegen den Vorwurf, er unterschei-

de nicht zwischen legitimen und illegitimen Formen der Macht/Herrschaft. Eben

weil er diffizile Machtverhältnisse, welche zwar intentional seien, aber scheinbar

ohne Subjekte auskämen, untersuchen würde, welche ohne Strategen Strategien

verfolgten, beschränke er sich darauf, Macht radikal physisch/hegemonial und lo-

kal zu betrachten und halte sich mit allgemeinen Bemerkungen zur Macht und bei

der Einordnung vonMacht zurück. Er ist der Überzeugung, eineTheorie der Macht

sei nicht fruchtbar, da man mit ihr kulturelle Praktiken nicht wirklich bearbeiten

könne. Zur Basis seiner Analytik der Macht Foucault somit den Konflikt der Willen

bzw. die Gewalt am Grunde der Gesellschaft. Nicht zuletzt aufgrund der In Verteidi-

gung der Gesellschaft ausformuliertenKriegshypothese wirft Habermas Foucault daher

vor, eine »umstandslose Einebnung von Kultur und Politik auf die unmittelbaren

Substrate der Gewaltausübung«84 vorzunehmen, welche in seinen Studien zu gro-

ßen Lücken führe. Beispielsweise zu nennen ist die Lücke, dass in Überwachen und

Strafen ab der Modernitätsschwelle um 1800 herum Foucault gar nicht mehr auf

81 Vgl. Foucault, Michel: Warum ich Macht untersuche: Die Frage des Subjekts, in: Dreyfuß,

Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987.

82 Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Her-

meneutik, Frankfurt a.M., 1987, S. 219.

83 Ebd.

84 Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1985, S. 340.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 237

die Entwicklung des Strafprozessrechts eingeht, sondern nur noch auf den Straf-

vollzug. Bei näherer Betrachtung des Strafprozessrechts sei sofort augenfällig, wie

zunehmende Liberalität, zunehmende Rechtssicherheit und Rechtsgarantien für

die Bürger sich ausbreiteten. Diese Aussparung der Freiheit nähre den Eindruck,

dass der Verfassungsstaat nur ein Relikt der Vergangenheit und das Recht lediglich

Überbleibsel des absolutistischen Staates und Freiheit lediglich pure Ideologie sei.

Übrigens ein Eindruck, der sich auch an vielen Stellen bei der Lektüre vonHomo sa-

cer von Giorgio Agamben aufdrängt. Das liegt wohl am selben Ausgangspunkt bei

der Machtanalytik Michel Foucaults.85 Foucaults konkrete Replik auf Habermas’

Kritik und die Verteidigung seiner Machttheorie der 1970er Jahre wird in dieser

Arbeit in Kapitel 6 aufgearbeitet. Kurz gesagt gibt diese Arbeit Habermas in seiner

Kritik Recht, dass Foucault das Soziale nur als Kampf und von Gewalt durchzogen

denken kann – jedoch gesteht sie mit Dreyfus, Rabinow und auch Fraser Foucault

zu, dass er dadurch bestimmte Formen (post-)moderner Machtverhältnisse sehr

gut erklären und dies für eine Kritik der aufklärerischen Vernunft nützlich sein

kann.

Von seiner Kriegshypothese wird Foucault sich Ende der 1970er Jahre zuguns-

ten des Konzepts der Biomacht wieder etwas distanzieren. In der Vorlesung Ge-

schichte der Gouvernementalitätmerktman diese Distanzierung und dieModulierung

seiner Machttheorie sehr deutlich. Im Rahmen einer Genealogie der Regierung

in der Moderne nimmt nun die Freiheit (welche Foucault zuvor eher zugunsten

struktureller oder institutioneller Determination, Bemächtigung und Gewalt un-

terbelichtet gelassen hat) eine große strategische Rolle im Rahmen der modernen

Biomacht ein. Trotzdem basiert seine Machttheorie auf der Mikro-Ebene, also auf

Basis der Institutionen, auf etwas per se Gewalthaltigem.

Das liegt schlicht und ergreifend an Foucaults durchgängig strategischer Her-

angehensweise an Machtverhältnisse. In Kapitel 6 wird näher analysiert, wie ge-

nau Foucault methodologisch argumentiert. Hier lässt sich schon einmal andeu-

ten, dass Foucault einen nominalistischenMachtbegriff über die konkreten, lokalen

Widerstände gegen eine historisch sich entfaltende Macht über das Leben konstru-

iert. Dies harmonisiert grundlegend mit dem Anspruch von Foucaults Genealogie,

den »unterdrückten Wissen«, den Subalternen, den Gefangenen und den Patien-

ten eine Stimme zu geben. Foucault nennt etwas Macht, das per definitionem auf

der Grunderfahrung der leiblichen Dressur, Folter, Unterwerfung und des körper-

lichen Schmerzes fußt. Obwohl Foucault sich vordergründig zunehmend von vita-

listischen Argumenten distanziert, so zeigt für Habermas sein Machtbegriff, dass

Foucault sich im Kern davon nie verabschiedet hat. Macht behält bei Foucault ei-

ne buchstäblich ästhetische Bezugnahme auf den Körper, auf die Wahrnehmung von

Schmerzen und die Erfahrung von Marter und Tortur. All das, was schon in der

85 vgl. Agamben, Giorgio: Homo Sacer. Die souveräneMacht und das nackte Leben, Berlin, 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Disziplinargesellschaft auf Ebene der Mikromächte geschieht, ist Teil eines größe-

ren Ganzen, was Foucault später mit einer eigenen Makro-Theorie der Biomacht

von oben ergänzen wird. Dadurch, so Habermas, wird das Moment dieser basalen

vitalistischen Erfahrung maßgebend für Foucaults Verständnis des Sozialen und

das macht letztlich auch Foucaults biopolitischen Blick aus: Der verdinglichte Leib

ist Ergebnis der Mikro- und der Makromächte auf unser Innerstes und nimmt un-

seren ganzen Organismus im Namen einer kalten Rationalität in Beschlag.86

»Biomacht heißt diejenige Form der Vergesellschaftung, die alle Naturwüchsig-

keit beseitigt und das kreatürliche Leben insgesamt in ein Substrat der Vermach-

tung umwandelt. Die normativ gehaltvolle Asymmetrie, die Foucault in Macht-

komplexen angelegt sieht, besteht nicht eigentlich zwischen machthabendem

Willen und erzwungener Unterwerfung, sondern zwischen den Machtprozessen

und jenen Leibern, die in ihnen zerriebenwerden. Stets ist es der Körper, der in der

Tortur geschunden und zum Schauplatz der souveränen Rache gemacht wird; der

vom Drill erfaßt, in ein Feld mechanischer Kräfte zerlegt und manipuliert wird;

der von Humanwissenschaften vergegenständlicht und kontrolliert, zugleich in

seiner Begehrlichkeit stimuliert und entblößt wird. Wenn Foucaults Begriff der

Macht sich einen Rest von ästhetischem Gehalt bewahrt, dann verdankt er diesen

der vitalistisch-lebensphilosophischen Lesart der Selbsterfahrung des Leibes.«87

Foucaults Sozialisations- und Machtanalytik ist für Habermas letztlich eine vita-

listische und eine Nietzscheanische Form derTheoretisierung. Ohne dies an dieser

Stelle zu lange auszuführen, kann man sagen, dass Habermas all die Aporien und

all die Widersprüche, die er in der bei Foucaults Kritik an den Humanwissenschaf-

ten, seiner Genealogie und seiner disziplinargesellschaftlichen und biomächtigen

Machttheorie letztlich darauf zurückführt, dass Foucault keine letzten Stabilisie-

rungen des Sozialen findet als auf der Höhe dieses Vitalismus einer lebensphilo-

sophischen Grunderfahrung. Das Aufeinanderprallen, die strategischen Wechsel-

beziehungen der nackten Körper, der Leiber, des nackten Lebens sind Foucaults

hintergründiger Referenzrahmen. Auch wenn Foucault dies nicht oft durchschei-

nen lässt, so lassen sich doch einige Indizien hierfür finden. In Kapitel 4.1.5 ist diese

Arbeit schon darauf eingegangen. Foucault sucht hier imWahnsinn eine Art natür-

lichenWiderstand des Körpers gegen die kalte Rationalität der Moderne – eine Art

natürlicher, erster intuitiver Widerstandsform. Sich dem rationalen Diskurs da-

durch zu entziehen, keinen Sinn zu ergeben, kein œvre zu liefern, sich nicht zu er-

kennen zu geben. Auch wenn er dies – wie in dem Kapitel schon ausgeführt – spä-

ter wieder fallenlässt, so bleibt doch eine Art Vitalismus in Foucaults Denken im-

86 Vgl. Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1985, S. 330-334.

87 Ebd., S. 334f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 239

plizit virulent. Denn Foucault begründete seine Genealogie stets mit der Betonung

der Gegen-Wissen, den marginalisierten Wissen, den Wissen der Geschundenen

und der Gefolterten – oder wie Rancière es sagen würde: der »Anteillosen«.88 Diese

Wissen sind nicht in erster Linie geistige, sondern körperliche Erfahrungen. Hier-

in zeigt sich einerseits eine Art Dezisionismus, den Habermas als Präsentismus

(im Sinne von: heutige Maßstäbe an die Geschichte anzulegen) bezeichnet: Welche

Gegen-Wissen und welche Widerstände nun als maßgeblich für eine Geschichts-

schreibung heranzuziehen sind, entscheidet der Autor der Genealogie. Doch wie

passt dies mit Foucaults positivistischer Tilgung des Autors zusammen? Wie kann

solch ein Zugang in Foucaults Logik »positivistisch« und neutral sein? Nur unter

der Bedingung, dass die natürliche Unterdrückung unseres heutigen Diskurses der

Moderne, der kalten Rationalität eine ist, die auf einer Grunderfahrung basiert.

Einer zunehmenden Macht über das Leben. Das ist für Foucault keine geistige Er-

fahrung des Subjekts – denn das Subjekt ist ja disqualifiziert. Nein, die Basis muss

eine Art grundsätzliche Erfahrung des Leidens auf Ebene des Körpers sein. Und sie

muss unabhängig von der Einschätzung des Autors sein. Foucaults Themenwahl,

der Wahnsinn, die Medizin, das Gefängnis, die Disziplinarmacht, die Sexualität

und die Biomacht (zu der ich noch kommen werde), sie alle in Kombination mit

seinem privaten Wirken bspw. für die Rechte von geprügelten Gefangenen deuten

auf diesen letztlichen vitalistischen Anker hin. Foucault: der Philosoph der Befrei-

ung der Körper! Foucaults Einlassungen zu Disziplinarmacht müssen als große

Kritik an Marx’ Ideologiekritik gelesen werden. Diese habe versucht, die Moder-

ne zu entlarven, indem sie den substantiellen, normativen Inhalt der bürgerlichen

Ideale eingeklagt habe. Doch dieser Gegen-Diskurs war stets auf eben derselben

Ebene der Seelenapparate und der geistigen und subjektiven Ebene angesiedelt,

wo der Humanismus der modernen Disziplinarmacht die dialektischen Fallstricke

legen konnte.Dies wäre eine reine Fortsetzung desmodernen Sprachspiels mit den

binären Grundbegriffen der Moderne, die am Ende zu keiner gangbaren Ideologie-

kritik führe. Ein gutes Beispiel hierfür sei der Strukturalismus. Daher versteht sich

Foucault nicht als Ideologiekritiker, sondern als Dissident, der sich nicht auf den

humanistischen Diskurs einlässt, sondern ihm Fallen stellt, ihn unterläuft, sich

in ein strategisches Verhältnis des Krieges zu ihm begibt. Es bringt für Foucault

nichts, auf geistiger, subjektiver Ebene des Sprachspiels der Moderne »anzugrei-

fen«, wie Marx es noch versucht hatte.89

»Jene Disziplinarmacht, deren lokalen, stetigen, produktiven und allesdurchdrin-

genden, kapillarisch vernetzten Charakter er immer wieder beschreibt, setzt sich

88 Vgl. Rancière, Jacques: Das Unvernehmen. Philosophie und Politik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2002.

89 Vgl. Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1985, S. 330ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

eher in den Körpern als in den Köpfen fest. Sie hat die Gestalt einer Biomacht, die

eher von den Leibern als von den Geistern Besitz ergreift und den Körper einem

unnachsichtig normalisierenden Zwang unterwirft – ohne dazu einer normativen

Grundlage zu bedürfen. Die Disziplinarmacht funktioniert ohne den Umweg über

ein notwendig falsches Bewußtsein, das sich in humanistischen Diskursen gebil-

det hätte und daher der Kritik von Gegendiskursen ausgesetzt wäre. Die human-

wissenschaftlichen Diskurse verschmelzen vielmehr mit den Praktiken ihrer An-

wendung zu einem opaken Machtkomplex, an dem jede Ideologiekritik abpral-

len muß. Die humanistische Kritik, die sich, wie die von Marx oder Freud, auf den

überholten Gegensatz von legitimer und illegitimer Macht, bewußten oder un-

bewußten Motiven stützt und gegen Instanzen der Unterdrückung, Ausbeutung,

Verdrängung usw. zu Felde zieht, steht vielmehr ihrerseits in Gefahr, den inzwi-

schen vomHimmel auf die Erde geholten, zur normalisierenden Gewalt geronne-

nen ›Humanismus‹ nur zu verstärken.«90

Habermas arbeitet sehr eindrucksvoll heraus, dass Foucault bis auf seine vitalisti-

schen Indizien, die er uns gibt, keinen normativen Grund angeben kann, weshalb

überhaupt diese Disziplinarmacht der strategische Krieg erklärt werdenmuss. Fast

noch besser bringt dies Nancy Fraser in ihrem Debattenbeitrag Michel Foucault: A

»Young Conservative«? auf den Punkt.91 Da Foucault die Frage nach der Legitimität

ausklammert, kann er überhaupt nicht begründen, weshalb man dieser Macht den

Krieg erklären müsse. Foucault scheint sich im Feld der Schmitt’schen Dezision zu

bewegen. Oder er vertritt die These, dass jede Herrschaft auf Macht und Gewalt

hinausläuft und es daher unsere kritische Verantwortung sei, zu jeder Herrschaft

zu jeder Zeit eine polemische Grundhaltung einzunehmen. Antworten auf diese

Fragen hat Foucault uns letztlich nicht gegeben, weshalb sein Werk stets mit Pro-

blemen behaftet bleiben wird. Nach eingehender Betrachtung von Foucaults post-

souveräner und apersonaler Disziplinarmacht komme ich daher zu der Erkennt-

nis, dass Foucaults Vorstellung der Sozialisation eine Konzeption der ›Vermachtung‹

der nackten Körper ist. Gegen diese Vermachtung des Körpers gilt es, einen Krieg an-

zuzetteln. Eine postmoderneTheorie ist das Ziel, eine ferne Utopie, die diesen Kör-

per aus den Fängen der Macht löst. Ein letztes Beispiel hierfür ist das Ende vonDer

Wille zumWissen, in dem Foucault die Sexualität als ein bürgerlich-disziplinarisch-

biopolitisches Dispositiv, das dem Menschen durch die alte christliche Logik des

Geständnisses abverlangt über dieses Etwas, über diese Sexualität stets aus seinem

Innersten zu berichten und sich unter Kontrolle zu stellen. Letztlich ist die Sexua-

lität für Foucault Instrument dieser Zwangsbindung des Körpers an die Macht und

90 Ebd., S. 332f.

91 Vgl. Fraser, Nancy:Michel Foucault: A »Young Conservative«?, in: Kelly,Michael (Hg.): Critique

and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cambridge, 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 241

kann somit nicht Ausgangspunkt für Emanzipation sein. Sein Fazit auf den letzten

Seiten macht Foucaults vitalistische Grundlage noch einmal mehr sichtbar:

»Glauben wir nicht, daßman zurMacht nein sagt, indemman zum Sex ja sagt […].

Man muß sich von der Instanz des Sexes frei machen, will man die Mechanismen

der Sexualität taktisch umkehren, um die Körper, die Lüste, die Wissen in ihrer

Vielfältigkeit undWiderstandsfähigkeit gegen die Zugriffe der Macht auszuspie-

len. Gegen das Sexualitätsdispositiv kann der Stützpunkt des Gegenangriffs nicht

das Sex-Begehren sein, sondern die Körper und die Lüste. […] Und träumen müs-

sen wir davon, daß man vielleicht eines Tages, in einer anderen Ökonomie der

Körper und der Lüste, nicht mehr recht verstehen wird, wie es den Hinterhältig-

keiten der Sexualität und der ihr Dispositiv stützenden Macht gelingen konnte,

uns dieser kargen Alleinherrschaft des Sexes zu unterwerfen; wie es ihnen gelin-

gen konnte, uns an die endlose Aufgabe zu binden, sein Geheimnis zu zwingen

und diesem Schatten die wahrsten Geständnisse abzuringen.«92

Foucaults Ziel ist eine postmoderne, neue Ordnung der Körpern – anders könne

man der kalten Rationalität der Moderne, welche sich vermittels der Dispositive

der Disziplinar- und der Biomacht der Körper ermächtigt hat, nicht entkommen.

Ausgangspunkt jedes Widerstands darf somit nicht die Sphäre des hermeneuti-

schen Sinns, der Struktur, der Sphäre des Bewusstseins oder des Subjekts sein,

sondern muss der an sich widerständige und durch die Jahrhunderte geschunde-

ne Körper sein.

5.1.4 Vitalismus und Biopolitik

Habermas hat in seiner Vorlesung von 1985 auf einen wichtigen Punkt hin-

gewiesen: und zwar auf den Vitalismus, den man bei Foucault finden kann.

Wo Habermas’ Kritik jedoch nicht ganz differenziert ist, möchte ich auch kurz

anbringen. Es ist ein Punkt, an dem Maria Muhles Buch Eine Genealogie der

Biopolitik Klarheit schafft. Habermas betrachtet die Normalisierungsgesellschaft

der Biomacht93 als eine Ausweitung der Disziplinarmacht aus Überwachen und

Strafen, also der Kerkergesellschaft auf die ganze Gesellschaft. Das ist jedoch

ein Missverständnis, dem auch Giorgio Agamben in seinem Homo sacer aufsitzt.

Foucaults machttheoretisches Wirken seit Überwachen und Strafen folgt dem Ver-

such, Macht/Wissen-Korrelaten genealogisch nachzuspüren. Die entscheidende

92 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 151ff.

93 In dieser Arbeit unterscheide ich nicht zwischen dem Begriff der Biomacht und dem der Bio-

politik. Beide bezeichnen eine Form der Macht – nicht der Politik – welche sich positiv auf

das Leben bezieht, welche das Leben reguliert und dadurch sehr effizient regierbar macht.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

genealogische Wende von der souveränen hin zur disziplinarischen Macht besteht

für Foucault in der positiven Hinwendung der Macht auf den Körper. Damit

geht gleichzeitig ein neues, mechanistisches, organisches Wissen vom Körper in

der Klassik einher. Die Biopolitik circa ab 1800 basiert hingegen auf einem neu

aufkommendenWissen über das Leben nicht nur als etwas Organischem, sondern

auch Biologischem. Die Vorstellung, dass der Mensch in sich ein Leben trägt,

das biologischen Gesetzen folgt, implantiert eine neue Natur in ihn hinein, die

es zu ergründen gibt, und setzt ihn in eine Umwelt, ein Milieu, wo er sich die

ökologische Nische sucht, die er sich selbst kreiert. Die Biomacht greift dieses

neue Wissen über das Leben und sein Milieu in doppelter Hinsicht auf. Sie ist

einerseits Verwaltung und Optimierung des Lebens durch das Wissen über seine

biogenetischen und medizinischen Codes (also durch Maßnahmen wie Impfung,

Hygieneregeln etc.). Im selben Augenblick jedoch ist Biopolitik noch etwas viel

Komplexeres, was schwer zu fassen ist: die Regierung einer Bevölkerung bestehend

aus lebendigen Menschen nach dem inneren Funktionsmodell des Lebens selbst. Die

Biomacht zeichnet sich eben nicht einfach dadurch aus, dass sie jetzt das erste Mal

seit 2000 Jahren Abendland das Leben einfach nur in das Visier der Macht rückt,

sondern dass die Macht das Leben imitiert.94 (vgl. hierzu auch Kapitel 3) Anstatt wie

souveräne Machttechniken den Körpern mit dem Schwert etwas abzupressen oder

wie disziplinäre Machttechniken den einzelnen Körper durch penible Dressur

und Kontrolle effizienter zu machen, schaffen biopolitische Machttechniken auf

einer globalen Ebene Rahmenbedingungen im Milieu (durch stadtplanerische,

ökonomische, geographische Eingriffe), in denen das Leben sich selbst optimiert. Die

Macht greift ein neues Verständnis der vitalen Norm des Lebens auf, welche Michel

Foucault von Georges Canguilhem übernimmt. Das Leben folgt keinem vitalisti-

schen, positivem Prinzip, wie das etwa noch die klassischen Vitalisten der École

de Montpellier vertraten. Sondern mit Xavier Bichat gesprochen folgt es einem

negativen Lebensprinzip: Das Leben besteht in einem ständigen Kampf gegen den

Tod. Seine Wahrheit liegt also im Tode. Der Tod und somit die pathologischen

Prozesse sind nicht das Gegenteil des Lebens, sondern konstruktiver Bestandteil

des Lebens, die die Normalität der Physiologie überhaupt erst konstruieren. Die

Lebendigkeit besteht in einer ständigen dynamischen Selbstüberschreitung des

Physiologischen, des Organischen, um sich dem Milieu anzupassen und um die

pathologischen Prozesse zu überwinden. Ein Organismus, der nur in Homöostase

verbleibt, ist für Canguilhem schon pathologisch. Die dynamische Normativität,

sich stets selbst zu optimieren, das ist die vitale Norm des Lebens.95 Foucault

94 Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und

Canguilhem, München: Wilhelm Fink 2013, S. 203-246.

95 Vgl. ebd., S. 59-102.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 243

schreibt selbst nicht über die vitale Norm, aber letztlich meint er sie, so ar-

gumentiert Maria Muhle überzeugend. Auch wenn Foucault dem Trugschluss,

die Biomacht sei die Ausdehnung der Disziplinarmacht auf das Leben, auch in

Der Wille zum Wissen durch Ungenauigkeiten nährt, so wird spätestens bei der

Betrachtung seiner Vorlesungen 1978 und 1979 klar, worin Biomacht für Foucault

besteht: Sie basiert auf einem neuen Macht/Wissen-Korrelat, welches das Leben

als ständige normative Selbstüberschreitung zur Selbstoptimierung versteht und

welche versucht, diese innere Dynamik für die Macht fruchtbar zu machen.

»Die Normen der [biopolitischen, Anm. N. A.] Normalisierungsgesellschaft sind

künstlich, aber der Impuls, Normen zu schaffen, ist vital, denn das Leben ist im

Sinne Canguilhems normativ. Auch das Einwirken der Macht auf das Milieu ist

eine äußerliche und künstliche Beziehung, aber das Erschaffen und Verändern ei-

nes Milieus ist ein vital-normativer Impuls, dessen Logik die Biopolitik aufgreift.

Durch diese natürlich-künstliche Beschaffenheit ist es der Biopolitik möglich, das

Leben der Bevölkerung wie aus seinem Innern heraus zu erfassen und zu regie-

ren.«96

Die »Bevölkerung« und ihr »Milieu« als neue entscheidende Variablen der Macht

werden zum Hilfsinstrument, diese vitale Norm fruchtbar zu machen. Die Regie-

rung der künstlich als natürlich konstruierten Bevölkerung wird als eine Regierung

durch Selbstoptimierung angelegt. Es entsteht das Sicherheitsdispositiv, welches

diesen vitalen Gedanken aufgreift.97

Nun zurück zur von mir stark gemachten Kritik Habermas’, dass Foucaults

Machttheorie letztlich auf nicht mehr als einer vitalistischen Grunderfahrung des

leidenden und rebellierenden Körpers basiere. Jetzt habe ich auf den letzten Sei-

ten dagegen argumentiert, dass Foucault diesen disziplinarischen Blickwinkel (den

Habermas kritisiert) durch seinen Schwenk zur Biomacht verwirft.MitMariaMuh-

le zeigte ich auf, dass Foucault hier den biologischen, normativen und selbst-dy-

namischen Vitalismus von Georges Canguilhem für sein Konzept der Biomacht

verwendet. Nicht der leidende Körper, sondern eine beinahe humane Macht, die

die kreative Kraft des Lebens aufnimmt, ist die Basis. Geht Habermas’ Kritik also

ins Leere, weil Foucault sich von dem in Überwachen und Strafen Geschriebenen di-

stanziert? Spätestensmit der VorlesungsreiheGeschichte derGouvernementalität stellt

sich tatsächlich auch die viel diskutierte Frage, ob Foucault eventuell seinen vita-

listischen Blick, dass die Macht stets die leidenden Anderen produziere und er ihnen

eine Stimme geben möchte (wie er das in der Begründung seiner Genealogie in In

Verteidigung der Gesellschaft formuliert und was Jacques Rancière aufgreifen wird),

96 Ebd., S. 249.

97 Vgl. Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölke-

rung, Vorlesung am Collège de France 1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ablegt und ein »Loblied des Liberalismus« singt, wie Philipp Sarasin das über die

Gouvernementalität und die dortige Liberalismus-Analyse Foucaults formuliert.98

Kurzum: Nein, die Argumentation von Maria Muhle und auch von Michel Sennel-

art99 sind überzeugender und besagen, dass es einen solchen Bruch nicht gibt.

Foucault bleibt bei seiner grundsätzlichen Ausrichtung seit Überwachen und Strafen.

Es geht ihm um die Analyse post-souveräner, apersonaler und im letzten Abschnitt

nicht-juridischer Machtstrukturen im Zusammenspiel mit Wissensstrukturen, die

sich letztlich zunehmend zu einer Macht über das Leben entwickelt haben und der

Körper ist auch weiterhin bei Foucault der Hauptfokus dieser Macht. Seit der Ein-

führung des Konzepts der Biomacht interessiert Foucault lediglich, wie das dyna-

mische, vitale Leben eine gewisse Freiheit in das Kalkül der Macht hineingebracht

hat, ein laissez-faire und laissez-passer mit dem Ziel der Steigerung der Ausbeutung!

Und er verwirft die Kriegshypothese im Zuge dessen, wobei er weiterhin strate-

gisch argumentieren wird.

»Das letzte Ziel der Macht, auch der liberalen Macht, ist nicht die Freiheit des In-

dividuums, sondern die Aufrechterhaltung und Steigerung der Organisationsfor-

men einer lebendigen Bevölkerung. Die Techniken der Gouvernementalität ste-

hen also für eine Recodierung von Ausbeutungs- und Herrschaftsverhältnissen

auf der Grundlage einer neuen Topographie des Sozialen.«100

Foucault bleibt bei der Grundlage seiner Genealogie. Und auch wenn Habermas

diese äußerst interessante und theoretisch ambitionierte Perspektivverschiebung

Foucaults hin zu einer Biomacht, die die innere Selbstoptimierung des Lebens

durch kalkulierte Freiheit aufnimmt, nichtmitberücksichtigt, so behält er amEnde

meines Erachtens trotzdem recht: Jede Macht, auch die an das neue Wissen über

das Leben angepasste Macht über das Leben, dient einer objektiv nachweisbaren

Ausbeutung. Diese Ausbeutung ist – wie ich oben schon ausgeführt habe – deshalb

so offensichtlich zu bekämpfen und zu überwinden (was ja das erklärte Ziel der Ge-

nealogie darstellt), weil auch sie letztlich auf dem Leid der Anderen, der Anormalen,

Pathologischen, die nun in Verteidigung des Ganzen ausgeschlossen werden müs-

sen, auf den in den durch weiterhin existierenden disziplinären und souveränen

Maßnahmen gewaltvoll körperlich Dressierten und die durch das hinter allem lau-

ernde Recht des Schwertes in den Tod gestoßen werden, basiert. Oder einfach nur,

98 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 2005, S. 179.

99 Vgl. Sennelart, Michel: Situierung der Vorlesungen, in: Foucault, Michel: Geschichte der Gou-

vernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, Vorlesung am Collège de France

1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 527-571.

100 Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und Can-

guilhem, München: Wilhelm Fink 2013, S. 259.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 245

weil man jeder Herrschaft gegenüber Widerstand leisten muss, da jede Herrschaft

letztlich auf Macht basiert. Hier bleibt Foucault, wie oben ausgeführt, nebulös.

5.1.5 Zwischenfazit: Foucaults Positivismus des Körpers

Im vergangenen Kapitel ist diese Arbeit nun auf das Subjekt als Schimäre bei Mi-

chel Foucault eingegangen. Foucaults Dezentrierungen des Subjekts wurde von

drei Seiten her beleuchtet. Erstens beginnt Foucault sein Wirken mit dem Ziel der

Reinigung derWissenschaften vomMenschen, umdie Philosophie wieder zu befrei-

en. Zweitens schreibt er über die kleinlichen und hinterlistigen Mikro-Prozeduren

der Disziplinarmacht, die das Individuum in der Moderne hervorbringen. Und es

gibt eine dritte Ebene, die Foucault eher anschneidet, die jedoch für meine Ar-

beit entscheidend ist: die vitalistische Ebene, auf der Foucault den Körper als Aus-

gangspunkt seines Denkens versteht. Jede Macht ist für Foucault eine Ökonomie

zwischen Macht und Wissen. Und das schließt auch das Wissen über den Kör-

per ein. Dass wir uns als Mensch mit naturalistischen Rechten, mit einer eigenen

evolutionären, transzendentalen oder wie auch immer gelagerten Geschichtlich-

keit sehen, ist nicht natürlich oder immer so. Dass wir unseren Körper als Mensch

konstituieren, dass wir unsere Erfahrungen bzw. unsere Welt aus der Perspektive

eines Subjekts heraus verstehen, ist hingegen Ausfluss einer modernen Ökonomie

der Macht. Es handelt sich um eine moderne Macht, die im Vergleich zur souverä-

nen Macht nicht so sehr auf Extraktion und Ausbeutung der Körper, sondern auf

gelehriger Dressur und Anreizung zu Mehrproduktion durch die Disziplinierung

der Körper sowie auf der biopolitischen Selbstoptimierung basiert. Doch Foucault

vertritt nicht die materialistische Auffassung, dass nun das Bewusstsein generell

durch das Sein der Ökonomie der Macht determiniert wird, sondern für Foucault

herrscht ein komplexes Überdeterminierungsverhältnis zwischen all den diskursi-

ven Elementen. Denn es gibt keine zwingenden Strukturen, sondern – und darauf

werde ich in Kapitel 6 zurückkommen – die Macht ist stets das, was sich durch he-

gemoniale Kämpfe hindurch als solche formiert hat. Foucaults Anspruch ist es,

Positivist zu sein. Was meint Foucaults Positivismus? Foucault betont damit nicht

vom Sinn her, nicht theoretisch, nicht vom Bewusstsein, sondern von konkreten

Handlungen und Kämpfen her die Theorie des Subjekts und des Diskurses zu den-

ken. Daher spricht er nicht von Diskursen, sondern von diskursiven Praktiken. Fou-

cault will die konkreten physischen Handlungen sichtbarmachen, die das Subjekt

hervorgebracht haben. Der Mensch ist nur auch in Kategorien des Wissens hervor-

gebracht worden – entscheidend sei jedoch die physisch-praktischeKonstruktion des

Subjekts. Der Mensch ist eine »empirisch-transzendentale Dublette«. In Begriffen

des Wissens ist der Mensch der Humanwissenschaften ein Mensch, der aus den

Quasi-Transzendentalien Arbeit, Leben, Sprache historisch konstruiert wird und

gleichzeitig als Ankerpunkt für das Funktionieren der Wissenschaften fungiert.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Dieser in Begriffen des Wissens hervorgebrachte Mensch ist jedoch zugleich – und

das ist Ausfluss der grundlegenden Modulation der modernen Macht – Ergebnis

einer Disziplinarmacht, welche darauf basiert, durch Parzellierung zu individua-

lisieren, das Individuum zu lokalisieren, es sichtbar zu machen und festzuhalten

und durch Dressur zu Mehrproduktion anzuleiten. Disziplinarmacht: individuali-

sieren, um den Körper bestmöglich auszunutzen. Humanwissenschaften: indivi-

dualisieren, um eine positive Wissenschaft zu begründen. Biomacht: Etablierung

von Freiheiten für Individuen in Bevölkerungen, um durch Selbstoptimierung die

Produktivität zu steigern.

Das Entscheidende ist somit die Produktion des Individuums im Herzen der Dis-

ziplinarmacht. Die Konstruktion des Individuums als Wissens-Knoten in den Hu-

manwissenschaften ist die zweite Seite ein und derselben Medaille! Ein Huma-

nismus nun, der nur auf der Seite des Wissens über das Individuum ansetzt, ist

für Foucault eine Verschleierung der physischen Produktion desselben und somit

der dahinterstehenden Machtverhältnisse. Daher ist der Humanismus unserer Ta-

ge kein möglicher Ankerpunkt für eine Kritik der Macht, weil er selbst Teil einer

Macht ist, die scheinbar universalistische Rationalität aus dem individualisierten

Menschen zieht und diese zur Dressur der Körper anwendet.

Foucaults Positivismus ist somit ein Positivismus des Körpers. Er stellt sich

mit seiner Kritik, mit seiner Wiedererweckung der Philosophie aus dem anthro-

pologischen Schlaf auf die Ebene der Körper – das hat Habermas gut herausgear-

beitet. Foucault kann seinen lebensphilosophischen Vitalismus aus verschiedenen

Gründen nicht zugeben, bei genauem Lesen, bei genauer Betrachtung seines kri-

tischen Projekts, wird er jedoch offensichtlich. Foucault lässt den von den Quasi-

Transzendentalien durchzogenenMenschen sterben, er reinigt dieWissenschaften

von jeglicher scheinbar universalistischer Rationalität und auch vom Menschen,

weil der Mensch ein Anker für eine solche Rationalität war und ist; und er zer-

schlägt das Bild vom souveränen Individuum, dem (Rechts-)Subjekt der Gesell-

schaftstheorie als Basis des politischen Diskurses und entlarvt all diese Kategorien

als das,was sie sind: Schimären. Sie sind Ausfluss einer hegemonialenMachtstruk-

tur, einer Ökonomie der Macht, des Wissens und der Körper. Es wurde Folgendes

schlüssig herausgearbeitet: Wenn es bei Foucault um das Politische geht, wenn wir

uns im politischen Diskurs, oder das, was Foucault in der Vorlesungsreihe In Vertei-

digung der Gesellschaft den historisch-politischen Diskurs nennt, bewegen, dass für

Foucault das Entscheidende die Urerfahrungen des Körpers sind. Schmerz, Folter,

Flucht, Dressur, Hunger und vieles mehr sind die einzigen durchgängig wirklichen

Kategorien, auf die sich eine Philosophie stützen kann. Jede Macht stößt zu einem

gewissen Grad auf eine »zentrifugale« Ausweichkraft, auf etwas »Plebejisches«, wie

Foucault das einst in einem Gespräch mit Jacques Rancière geäußert hat. Hiermit

wollte er ausdrücklich keiner neopopulistischen oder neoliberalen Kritik Vorschub

leisten, welche auf die Wiederherstellung natürlicher Rechte beruht. Sondern viel-

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 247

mehr ist dieses Plebejische als Grenze eines Dispositivs der Macht über das Leben

zu verstehen, wie jede Macht ihre Grenze eben im plebejischen Widerstand fin-

det.101 Obwohl Foucault zwar nominalistisch verfahren will, ist es unter anderem

diese Aussage, dass jede Macht auch ihren Widerstand habe, die ihm viel Kritik

einbrachte. Trotz dieser offensichtlichen politischen Aussagen, die er hiermit trifft,

begibt Foucault sich in seinen Hauptwerken nie ausdrücklich auf das Feld des Poli-

tischen. Er gibt uns keine positive Konzeption von Politik und der Möglichkeit des

politischen Widerstandes. Doch das hält ihn nicht davon ab, weitreichende Impli-

kationen für das Politische zu postulieren.

Hieraus resultiert eine Schwierigkeit des Foucault’schen Denkens, auf die Nan-

cy Fraser aufmerksammacht. Foucaultsmethodologisches Setting reiche nicht hin,

normative Aussagen zu treffen, doch genau das tue er ständig. Foucaults Diskurs-

theorie basiere gerade in Anlehnung an Nietzsches Zur Genealogie der Moral darauf,

jeden Wert, jede Identität, jede normative Position genealogisch als »inszenier-

te[n] Karneval«, als »Maske« zu »entlarven«.102 Jeder Sinn ist radikal als historischer

Sinn zu verstehen. Außerhalb seiner diskursiven Zusammenhänge ist der Sinn ein

Nicht-Ort, dem ein überhistorisches Subjekt fehlt, das ihn denken könne.103 Und

Foucaults Methode

»beinhaltet unter anderem die Suspendierung des herkömmlichen modernen,

liberalen, normativen Begriffsrahmens, der zwischen legitimer und illegitimer

AusübungderMacht unterscheidet. Foucault klammert diese Begriffe unddie Fra-

gen, zu denen sie Anlaß geben, aus, und konzentriert sich statt dessen darauf, in

welcher Weise Macht tatsächlich arbeitet.«104

Dieser Blick auf die Macht war dahingehend fruchtbar, dass er in einer bahnbre-

chenden Art undWeise ihre kapillare und nicht repressive, sondern produktive Sei-

te analysieren konnte. Doch diese »Ausklammerung« der Legitimität und Norma-

tivität ist ein Fallstrick für Foucault. Denn Fraser deutet darauf hin, dass Foucault

an vielen Stellen einen normativen Anspruch hat, der jedoch von seinemmethodo-

logischen Setting her überhaupt nicht rechtfertigbar sei.105 Foucaults Werk mache

auf den ersten Blick den Eindruck einen Weg gefunden zu haben, politisch moti-

viert über die Macht zu schreiben, ohne gleichzeitig dabei normative Wertungen

101 Vgl. Foucault, Michel: Mächte und Strategien, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden,

Band III (Dits et écrits), hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2001-2005, S. 540ff.

102 Vgl. Foucault, Michel: Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Stingelin, Martin (Hg.): ab-

solute Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S. 113ff.

103 Vgl. ebd.

104 Fraser, Nancy:Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 32

105 Vgl. ebd., S. 31-55.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

vornehmen zu müssen. Er lässt uns auch darüber im Unklaren, ob er die liberalen

Werte über Bord wirft, sie verteidigt, oder gar alle normativen Werte per se über

Bord wirft.106 Wenn Foucault den Humanismus als Unterjochung und Unterdrü-

ckung entlarvt, legt er uns seine normativen Vorbedingungen nicht offen. Das ist

ein Problem. Und es ist klar, woher es rührt: Foucault versucht eine Art der Kritik

zu etablieren, die sich selbst jenseits von »gut und böse«107 befindet. Hat er folg-

lich keine Grundhaltung? Oder lehnt er die Werte der Revolution von 1789 ab, ist

er gar, wie Habermas schreibt, ein weiterer »Jungkonservativer«108 und deshalb

mit Ernst Jünger in Verbindung zu bringen? Es ist nicht angedacht, an dieser Stel-

le tiefgründig auf die Habermas-Foucault-Debatte einzugehen. Für den Fortgang

dieser Arbeit reicht es an, diese Problematik aufzuzeigen.

Auf jeden Fall gilt, dass Foucaults Schweigen über die Normativität Teil einer

Methode ist, um bestimmte Formen der unsichtbarenMacht über das Leben sichtbar

zu machen. Um es mit Richard Bernstein zu formulieren: Wir haben es hier eher

mit einer »disruptiven Rhetorik« denn mit einer geschlossenen Theorie zu tun.

Ziel ist es, unserer Gesellschaft den Spiegel vorzuhalten durch die übersteigerte

Betonung von alternativen, vernachlässigten, verstummten, unterdrückten Gegen-

Geschichten.109 In eine ähnliche Richtung argumentiert auch Nancy Fraser. Zwar

sieht auch Fraser das Problem, das Habermas aufwirft, doch trotzdem hält sie an

der grundsätzlichen Fruchtbarkeit des Foucault’schen Programmes fest. Foucault

ermangele

»eines zweipoligen normativen Gegensatzes […], der mit Habermas’ Gegensatz

von partieller und einseitiger instrumenteller Rationalität einerseits und vollstän-

digerer, praktischer Rationalität andererseits vergleichbar wäre. […]Weil Foucault

keine Grundlage hat, umbeispielsweiseMachtformen, die Herrschaft beinhalten,

von solchen, die keine beinhalten, zu unterscheiden, scheint es, als heiße er eine

pauschale Ablehnung der Moderne gut. Er tut dies, ohne ein Konzept von dem zu

haben, was die Moderne ersetzen könnte.«110

Gehemanmit der Fragestellung nach der richtigenNormativität an Foucault heran,

so müsse er enttäuschen. Fraser behauptet, Foucault verstricke sich aufgrund sei-

ner genealogischen Methode zwar in normativen Widersprüchen. Doch sein Pro-

106 Vgl. ebd., S. 33.

107 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, Frankfurt a.M. und

Leipzig, 1991.

108 Habermas, Jürgen: Die Moderne – ein unvollendetes Projekt, Leipzig: Reclam 1990, S. 52.

109 Vgl. hierzu Bernstein, Richard J.: Foucault, Critique as a Philosophical Ethos, in: Kelly, Michael

(Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cambridge: MIT Press

1994, S. 222ff.

110 Fraser, Nancy:Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 249

jekt zielte von Beginn an darauf, festgefahrene, diskurstheoretische, strukturalis-

tische, phänomenologische und hermeneutische Herangehensweisen an die Wis-

senschaft des Menschen zu destabilisieren, indem er einen neuen Blickwinkel auf

die Geschichte der Gegenwart anbietet. Im Gegensatz zu Habermas stellt sie die

fruchtbare Seite an Foucaults Genealogie heraus:

»[…] Foucaults wertvollste Leistung [liegt] in der ergiebigen empirischen Darstel-

lung von einigen unverwechselbarmodernenModalitäten derMacht in ihren Ent-

stehungsstadien […]. DieseDarstellung gewährt wichtige Einsichten in dasWesen

moderner Macht, die wiederum politische Bedeutung haben – sie ermöglichen,

einige ziemlich verbreitete politischeOrientierungen auszuschließen, die gemes-

sen anderKomplexität derMacht inmodernenGesellschaftenunzureichend sind.

[…] Foucault ermöglicht es uns, Macht ebenso umfassend wie detailliert als eine

Macht zu verstehen, die in vielfältigen ›Mikropraktiken‹ verankert ist, also in den

sozialen Handlungsweisen, die das Alltagsleben der modernen Gesellschaften

ausmachen. Diese positive [nicht repressive, produktive und körperliche – Anm.

N. A.] Konzeption derMacht beinhaltet die allgemeine, doch unmißverständliche

Implikation einer Forderung nach einer ›Politik des Alltagslebens‹.«111

Fraser sieht die bahnbrechende Leistung Foucaults vor allem in der Kritik be-

stehender Kritikformen und philosophischer Zugänge zum Verhältnis zwischen

Macht und Wahrheit. Sie kritisiert jedoch Foucault dafür, dass er trotz seiner no-

minalistischen Herangehensweise an die Macht den Anschein erweckt, nicht nur

über einzelne, dezidierte Machtverhältnisse zu sprechen, sondern über dieMacht, die

Moderne und die Aufklärung, die letztlich auch nicht haltbar seien. Foucault könne

man nicht normativ lesen, sein Werk gebe keinen fixen Anhaltspunkt hierfür.

Er ist weder ein »Jungkonservativer« noch ein Neoliberaler, für den er aufgrund

seiner Vorlesungen zur Biopolitik auch schon gehalten wurde.112

Foucaults Werk ist der Versuch eines Kritikrahmens ohne normative Grundla-

ge. Ihm geht es um das Ethos einer lokalen Kritikform, die unabhängig von nor-

mativen Vereinnahmungen funktionieren könnte. Die Rolle des Körpers ist hier-

bei entscheidend. Denn es sind der Schmerz, die Lust und auch die dissoziati-

ve Grunderfahrung des Wahnsinns, so das Ergebnis meiner Forschung, die einzig

›positiven‹ Dinge. Man darf nun hier nicht durcheinanderkommen: Die Erfahrung

eines ursprünglichen Körpers, eines ursprünglichen Selbst ist hiermit nicht gemeint.

Zu unserer Identität kommen wir auch über unsere Leiber nicht – alles bleibt bei

Foucault vermittelt, alles dem historischenWerden verdankt.Diese Vermittlung je-

doch sichtbar zu machen, das bedeutet für ihn die Geschichte sichtbar zu machen,

111 Ebd., S. 31f.

112 Vgl. hierzu etwa die Diskussion um den Band von Zamora, Daniel/Behrendt, Michael: Fou-

cault and Neoliberalism, Cambridge: Polity Press 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die sich in den Leib eingeschrieben hat. Genealogie, so Foucault, »rekonstruiert […]

die verschiedenen Unterwerfungssysteme: nicht die vorgreifende [ergo: finalisti-

sche, Anm. N. A.] Macht eines Sinns, sondern das zufällige Spiel der Herrschafts-

beziehungen«.113 Selbst jede gerechte Ordnung ist für Foucault am Ende eine Un-

terwerfung der Körper unter ein anderes Regime. Foucaults Kritikrahmen ist einer,

der Diskurse dadurch kritisiert, dass er sie als historische Apriori darstellt und ihre

in ein Feld des Unentscheidbaren getroffenen Entscheidungen sichtbar macht. So

verhält er sich auch dem Humanismus und Liberalismus gegenüber. Er zeigt die

historisch-praktische Unterwerfung hinter den scheinbar universellen Werten der

Aufklärung, indem er durch die Genealogie die Körper der Unterdrückten sichtbar,

ihre Stimme hörbar machen will. Foucault selbst macht nur Andeutungen in sei-

nemWerk,wie eine solcheTheorie des Politischen aussehen könnte. Doch Rancière

wird diesmit seinemBuchDas Unvernehmen in Fortsetzung des Foucault’schen Pro-

jektes tun. Und er wird ansetzen bei den »Anteillosen«, bei den Entrechteten, den

Gebeutelten, denen, die physisch ausgegrenzt sind, deren Stimme nicht gehört

wird.114 Denjenigen, die an die Randbezirke der Macht gedrängt werden – dem

»Plebeijischen«, von dem Foucault einst sprach. Es ist ein Indikator, der für die

hier vertretene These spricht, dass Rancière auch auf die wirklichen Kategorien ab-

zielt. Vernunft und Verständigung gibt es nur in Diskursen, Schmerz hingegen ist

nicht kontingent. Foucault relativiert die Herrschaft und jegliche normative Wer-

tung. Doch ist er ein absoluter Relativist? Nein, eines darf man nicht in Abrede

stellen: Foucault sagt zwar, man könne nicht universell behaupten, die klassische

Souveränität sei ungerechter als die Gouvernementalität der Freiheit in der Mo-

derne (auf die er in Geschichte der Gouvernementalität II zu sprechen kommen wird),

aber Foucault kann schon sagen: Wenn Menschen systematisch in Gefängnissen

geschlagen und gefoltert werden, dann entsteht mehr Leid als in einem liberalen

Gefängnissystem, in dem es zumindest parlamentarische Aufsichtsbehörden und

Rechtsstaatlichkeit gibt. Denn der verursachte Schmerz für die Körper ist messbar

größer. Klar engagierte sich Foucault daher auch für die Groupe d’information sur

les prisons, einer Organisation, die Missstände im Strafsystem des gaullistischen

Frankreichs aufdeckte. Viele sehen hier einen Widerspruch, da doch Foucault vom

Absterben des Menschen schreibt und gegen den Humanismus wettert. Doch hier

liegt eben einMissverständnis vor. Für Foucault ist es geboten, sich in einemhuma-

nistischen Diskurs für ›humanere‹ Verhältnisse einzusetzen, sofern dies weniger

Folter, Schmerz und andere körperliche, neurologische, psychische usw. Angriffe

bedeuten kann. Und er hofft auf eine andere, postmoderne Ökonomie der Macht,

113 Foucault,Michel: Nietzsche, die Genealogie, dieHistorie, in: Stingelin,Martin (Hg.): absolute

Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S. 104.

114 Vgl. Rancière, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2002.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 251

des Wissens und der Körper, die jedem Einzelnen auch zu einem Leben in dieser

vitalistischen Freiheit verhilft, die er jedoch noch nicht beschreiben kann. Er wehrt

sich dagegen, den humanistischen Diskurs als ein Ende der Unterwerfung zu se-

hen. Macht ist ubiquitär, sie ist nicht auszulöschen. Jede Gesellschaftsform läuft

immer auch auf Machtausübung und Unterwerfung hinaus.

Das ist der Grund, weshalb Foucault zwar im Sinne des Humanismus handelt,

ihn aber nicht als Maß der Dinge darstellen kann und will. Denn der Humanismus

stattet den Menschen mit natürlichen Rechten aus, die jedoch im selben Moment

an die kalte Rationalität der Disziplinarmacht, der Souveränität und diese ganze

messbare Unterdrückung der Körper gebundenwird. Foucault will diese Unterwer-

fung der Körper als Konstante gesellschaftlicher Herrschaft sichtbarmachen. Er ist

nicht hedonistisch-naiv, um zu denken, dass die Befriedigung der körperlichen Be-

dürfnisse ausreicht, um eine gerechte Philosophie zu stiften. Sondern vielmehrwill

er uns sagen, dass bis auf unsere körperlichen Urerfahrungen, diese tiefen Triebe

und Regungen alles Gedachte, alle Kategorien, alle Begriffe immer Ausfluss einer

Ökonomie der Macht sind, denen gegenüber wir rebellisch sein müssen, weil sie

bis heute in jeder Epoche so konstruiert waren, dass die Körper ausgenutzt, miss-

braucht, dressiert usw.wurden. Ich habe in diesemKapitel ebenso ausgeführt, dass

Foucault sich bei diesem Projekt viele Kritiker einhandelt, allen zuvor Jürgen Ha-

bermas, der Foucault vorwirft, eine kryptonormative Scheinwissenschaft zu betreiben,

die sich endlos in Aporien verstrickt.

5.2 Das Subjekt als Schimäre II – Ernst Jünger

5.2.1 Typus und Gestalt

Dieses Kapitel befasst sich mit der Jünger’schen These der Ablösung des Indivi-

duums des Bürgertums durch den neuartigen Typus. Im Typus tritt uns die me-

taphysische Arbeitergestalt im Alltag entgegen. Man erkennt den Typus vor allem

an einer neuen Physiognomie, Kleidung, Ästhetik und an seiner Meisterung tota-

ler Räume. Beginnen wir bei der Metaphysik der Gestalt: Anders als Michel Fou-

caults Angriff auf das autonome Subjekt der Aufklärung geht Jünger von einem

metaphysischen Standpunkt aus. Sein Essay Der Arbeiter ist in einem Zeitalter des

Übergangs vom Alten zum Neuen verortet. Laut Jünger befand man sich 1932 am

Ende des Zeitalters des Bürgertums und der Aufklärung und am Beginn des Zeital-

ters des Arbeiters. »Der Arbeiter ist für mich nicht eine primär ökonomische Figur.

Er ist in meiner Vorstellungswelt eine metaphysische Gestalt: der erste Titan, der

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die Bühne unserer Zeit betritt.«115 Wir haben es hier mit einem Sein bzw. einer

Existenz zu tun. Die Gestalt wird nicht, sondern ist. In Bezug auf die Gestalt ver-

wirft Jünger das Konzept einer »Entwicklungsgeschichte«.116 Die Gestalt tritt uns

als Wille entgegen. »Am Anfang steht der Wille zur Macht. Die Technik ist ihr In-

strument.«117 Die dynamische Entwicklung der technischen Produktions- und De-

struktionsmittel vollendet sich in Jüngers Augen in einer Totalen Mobilmachung.

Diese betrifft alle Lebensbereiche, nicht nur den Krieg: »Die Gesetze des Krieges

gelten auch für die Wirtschaft und für jedes andere Gebiet: Es gibt keinen Un-

terschied zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten mehr.«118 In Jüngers

Augen befindet sich die (westliche) Welt 1932 in einem Umbruch. Die Gestalt wirkt

schon mindestens seit Mitte des 19. Jahrhunderts, doch in Kunst, Kultur, Geistes-

wissenschaften, Politik, Naturwissenschaften, Technikverständnis, Theologie und

der Grunderfahrung des Selbst und des Subjekts sei das Denken in den Kategorien

der Aufklärung noch sehr gegenwärtig. Spätestens durch den ErstenWeltkrieg und

durch die Vorkommnisse der 1920er Jahre sei der liberale Geist erschüttert. Wäh-

rend nun viele von einem Chaos und einer großen Unordnung sprechen, spricht

Jünger von einer klaren Ordnung: Sein Essay versucht, hinter den Entwicklungen

die seiende Gestalt sichtbar zu machen – und beteiligt sich auch normativ daran,

diese Sicht hegemonial zu machen. In den Kapiteln 3.2 und 4.2 wurde schon aus-

geführt, dass Ernst JüngersMethode darin besteht, die biopolitische Arbeitergestalt

in der Technik, verstanden als »Mobilisierung der Welt durch die Gestalt des Ar-

beiters«119 sichtbar zu machen. Die technischen Mittel, welche Produktions- und

Destruktionskräfte ins Unermessliche haben steigern lassen, sind nicht einfach

Werkzeuge des Menschen, sondern ihre Nutzung unterwirft den Einzelnen auch

einem Willen zur Macht. Dieser Wille zur Macht ist im weitesten Sinne als all-

gemeines Lebensprinzip zu verstehen, welches ausgehend von der Arbeitergestalt

die planvolle Meisterung des Erdkreises zum Auftrag hat.Wer sich der Technik be-

dient,macht sich diesem biopolitischenWillen zur Macht Untertan, diesemWillen

zur Ausschöpfung der Lebensenergien, um sie zur Meisterung des Erdkreises und

der Menschheit einzusetzen.

Entscheidend für die Ablösung des Individuums durch den Typus ist nun fol-

gender Zusammenhang: Das Subjekt – das bürgerliche Individuum – ist dieser

neuen Technik ausgelieferter Untertan, da es ihr nicht gewachsen ist. Doch ein

115 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat. Interviews undDialoge 1929-1997, Hg. von Rainer Bar-

bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 213.

116 Vgl. hierzuu.a. Jünger, Ernst:DerArbeiter.Herrschaft undGestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014,

S. 84 und S. 123.

117 Ebd.

118 Ebd., S. 152.

119 Vgl. die Zwischenüberschrift ab Kapitel 44, Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Ge-

stalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 157.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 253

neuer, »aktiver Schlag« Mensch, kann die Technik meistern, da auch er innerlich

an der Gestalt Anteil hat, sich selbst ihrem biopolitischen Willen unterworfen hat

und letztlich »Freiheit als Gehorsam« versteht: der Typus. Genau diesen Zusam-

menhang erörtert Jünger in seinem Essay in den Kapiteln 36 bis 43.

Anders ausgedrückt: Jünger beschreibt nicht nur einen Prozess der »Mobilma-

chung der Materie«, sondern eine im selben Maße vorgehende »Mobilmachung

des Menschen«. Es wird in Jüngers Augen in Zukunft zu einer »Verschmelzung

des Unterschieds zwischen organischer und mechanischer Welt« kommen.120 Der

Mensch verschmilzt zunehmend mit seinen Werkzeugen – und genau, wie die

Werkzeuge der Moderne seriell, präzis und typisch sind, wird auch der Mensch

typisch. Dies zeigt sich vor allem in physiognomischen und ästhetischen Belan-

gen. Darin zeigt sich auch der biopolitische Charakter von Gestalt und Typus in

Jüngers Denken.

Kurzum: Das bürgerliche Individuum bzw. das autonome Subjekt, die (heilige)

Person bzw. der Mensch der Menschenwürde sind dem Untergang geweiht, da sie

nicht das Rüstzeug dazu halben würden, im »totalen Raum« des kommenden Zeit-

alters bestehen zu können. Das oben angebrachte Beispiel der Vorkommnisse von

Lagemarck ist für Jünger ein symptomatisches Indiz hierfür. So, wie die bürgerli-

che Jugend im totalen Raum des Grabenkrieges untergehen musste und der Typus

des stahlharten Frontsoldaten auftrat, so wird es in allen Lebensbereichen ablau-

fen. Denn die Totale Mobilmachung umfasst alle Lebensbereiche. Was Jünger in

den Kapiteln 36 bis 43 über den Typus ausführt, ist somit als solches zu verstehen:

als Indizien-Sammlung, um über die Zukunftschancen des bürgerlichen autono-

men Subjekts zu urteilen. Jünger startet eine phänomenologische Beweissamm-

lung, um sein Urteil zu untermauern: dass das autonome Subjekt dem Untergang

geweiht ist. Nicht aus normativen Gründen, also weil Jünger die Aufklärung und

deren Diskurs als »falsch« empfände, sondern ganz einfach aufgrund von Tatsa-

chen. Die Entwicklungen, die Jünger beschreibt, sind keine, denen man sich als

Einzelner entziehen könnte – sie beruhen in seinen Augen »nicht mehr auf Kün-

digung, sondern [auf] existenzielle[r] Einbeziehung«.121

5.2.2 Gestalt als Wirklichkeit

Jüngers Arbeiter handelt vom Aufkommen eines neuen,mythischen Zeitalters. Der

Arbeiter ist kein »Vertreter eines Standes oder einer Klasse«122, sondern ein Titan,

der der Welt der Götter angehört. Jünger wiederholt in vielen Interviews und in

120 Ebd., S. 179.

121 Ebd., S. 152.

122 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-

bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 225.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

mehreren späteren Schriften, mit dem Arbeiter sei keine ökonomische, sondern

eine metaphysische Gestalt gemeint. In einem Interview mit Jean-Louis Foncine

im Jahre 1985 äußert sich Jünger wie folgt:

»Der Arbeiter ist für mich nicht eine primär ökonomische Figur. Er ist in meiner

Vorstellungswelt eine metaphysische Gestalt: der erste Titan, der die Bühne un-

serer Zeit betritt.«123

Es stellt sich die Frage, was genau Jünger unter Mythos und Metaphysik versteht.

Weder im Arbeiter noch in seinen weiteren Schriften führt Jünger die philosophi-

schen Grundlagen seiner Mythologie aus. Doch wird aus der Lektüre des Kapitels

»Die Gestalt als ein Ganzes, das mehr als die Summe seiner Teile umfasst« in Der

Arbeiter124 deutlich, dass Jünger sich hier der abendländischen Tradition metaphy-

sischen Denkens der Neoplatoniker125 bedient. Mehrere Analogien, die Jünger in

diesemKapitel anbringt, umdas Verhältnis zwischen Arbeitergestalt und denMen-

schen zu illustrieren, deuten darauf hin. So spricht Jünger von einem Prägungs-

verhältnis, das dem »Gesetz von Stempel und Prägung«126 folge. Zudem betont er

mehrfach – nicht nur in der Überschrift – dass das Ganze mehr als die Summe

seiner Einzelteile umfasse. Es geht Jünger um das »Mehr« bzw. die wirkliche Ge-

stalt, die hinter den Dingen liege. Seine Ausführungen kulminieren im Begriff der

Totalität. Dieser nicht weiter explizierte Verweis auf Hegels Phänomenologie liest

sich wie folgt:

»Manhat sich im 19. Jahrhundert angewöhnt, jedenGeist, der sich auf diesesMehr,

diese Totalität zu berufen suchte, in das Reich der Träume zu verweisen, wie sie in

einer schöneren Welt, nicht aber in der Wirklichkeit am Platze sind.«127

Die Gestalt, der Mythos, das Ganze und die Totalität: Jünger schreibt 1932 – in Zei-

ten höchster politischer Polarisierung zwischen Links und Rechts – einen Essay

über soziale, politische und kulturelle Entwicklungen seiner Zeit, der sich den Ka-

tegorien seiner Zeitgenossen entzieht. Seine Zeitdiagnose sieht weder eineWeltre-

volution des Proletariers noch eine Weltrevolution des ›Ariers‹ kommen. Sie sieht

keine Welt-, sondern eine Erdrevolution bevorstehend.128 Wir bewegen uns dem-

123 Ebd., S. 213.

124 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart 2014, S. 25-50.

125 Jünger selbst verwendet den Begriff »neoplatonisch« in der rückblickenden Beschreibung

seines Arbeiters in einem Interview, das er 1995 mit Luis Meana führt: vgl. Jünger, Ernst: Ge-

spräche imWeltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Barbey und Thomas

Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 415.

126 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 35.

127 Ebd., S. 37.

128 Vgl. Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat, Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer

Barbey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 353.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 255

nach einer neuen Phase der Erdgeschichte entgegen. Eine neue Gestalt übernimmt

hinter den Kulissen die Herrschaft.Marxistische und faschistische Revolution sind

für Jünger Ausdruck des Aufkommens der Gestalt des Arbeiters. Es kommt für Jün-

ger darauf an, die Augen zu schärfen, um die neue Wirklichkeit sehen zu können.

Indem man das, was auf der Bühne geschieht, als typischen Ausdruck für jenes

versteht, das hinter der Bühne abläuft. Jüngers Arbeiter will nicht zuletzt auch als

Prozess des Aufstiegs verstanden sein, wie es Platon im Höhlengleichnis lehrte.

Hinter den Schatten, die wir an der Wand der Zeitgeschichte erkennen, gibt es ei-

neWirklichkeit höherer Rangordnung. Genau wie Platon hat Jünger den Anspruch,

uns von der Welt der vergänglichen Sinnesobjekte zur intelligiblen Welt der Ide-

en und der Urbilder zu führen. Jüngers Begriff der Wirklichkeit meint ebenjene

Meta-Physik, jenen Kampf der Götter und Titanen um die Entwicklung der Erde,

den wir Menschen nicht direkt miterleben können, aber dessen Schatten. Im 20.

Jahrhundert ist die Gestalt des Arbeiters der neue Herrscher der Erde. Wer das

in den Phänomenen der Wirtschaft, der Politik, der Kultur und des Krieges se-

hen kann und sich der Herrschaft des Arbeiters unterwirft, wird bestehen. Das

ist einerseits Jüngers Beitrag zur Ideengeschichte, aber andererseits auch eine Art

Glaubensbekenntnis.129

Genau in diesem Sinne schreibt Jünger im Vorwort zur ersten Auflage von Der

Arbeiter, er wolle jenseits der Theorien, jenseits der Parteiungen die Gestalt des Ar-

beiters sichtbar machen. »Da es sich hier weniger um neue Gedanken oder ein

neues System handelt als um eine neue Wirklichkeit, kommt alles auf die Schär-

fe der Beschreibung an, die Augen voraussetzt, denen die volle und unbefangene

Sehkraft gegeben ist.«130 Jüngers Essay Der Arbeiter zeichnet sich – wie viele wei-

tere Werke Jüngers auch – dadurch aus, dass er von der Einzelerscheinung etwas

Allgemeineres, »hinter dem Individuellen den Typus – und hinter dem Typus das

letzthin Prinzipielle, die Gestalt sichtbar«131 macht. Wenn Jünger wiederholt da-

von spricht, dass der revolutionäre Akt im Sehen der Gestalt liegt, so bringt er

damit formelhaft auf den Punkt: Marxistische und faschistische Revolution sind

Ausdruck ein- und derselben Erdrevolution, und das ist die Herrschaftsübernah-

me der Gestalt des Arbeiters, des neuen Titanen der Technik, der den Citoyen, den

Proletarier, den Arier, den nationalen Menschen, den Menschen des Humanismus

129 Inwiefern Jüngers Arbeiter quasi-religiöse Züge trägt, wird in der Literatur über Ernst Jünger

immer wieder thematisiert. Unter anderem in einigen Interviews im Band Gespräche imWelt-

staat streift Jünger selbst diesen Aspekt.

Vgl. u.a. Jünger, Ernst: Gespräche im Weltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von

Rainer Barbey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019.

130 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 11.

131 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-

bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 224.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

unter sein Diktat stellt. Es geht Jünger darum, die »Essenz« und somit die tatsäch-

liche Wirklichkeit des Arbeiters zu ergründen.132

Vorwegnahme dieser Entwicklung ist die auf unterster Ebene parallele Entste-

hung eines Menschenschlages, der dieser Herausforderung der organisch-mecha-

nischen Einbeziehung, also der Totalen Mobilmachung gewachsen ist: der aktive

Typus.133 Der neue Mensch, welcher in eine planetarische Weltherrschaft einge-

bunden ist, die sich aus der Notwendigkeit der Sache ableitet, wird keine Herr-

schaft einer Klasse (wie etwa im Sozialismus), einer Rasse (Nationalsozialismus)

oder eines Paradigmas der Freiheit und des Fortschritts (Liberalismus) sein, son-

dern eine Herrschaft des biopolitischen Willens zur Mobilisierung und Erschlie-

ßung der Fülle der Welt und der Kräfte des Menschen. Jünger ist wohl eher vom

Bolschewismus Lenins inspiriert bei diesen Worten. In seinem Essay von 1959, An

der Zeitmauer schreibt er an einer Stelle zu den verschiedenartigen und gleich re-

levanten Funktionen der Dampfkraft und der Elektrizität für die demokratische

Nivellierung:

»Es sei hier nur daran erinnert, daß die Bildung derMassen und Individuen des 19.

Jahrhunderts mit der Dampfkraft, die Einschmelzung der Individuen in das tech-

nische Kollektiv mit der Elektrizität in Beziehung gebracht wurde. Wenn Lenin

einem der großen Staatspläne die Formel ›Sozialismus plus Elektrifizierung‹ vor-

ausschickte, so deutete er damit zwar primitiv, doch richtig zweiHauptfunktionen

der Gestalt des Arbeiters an.«134

Lenins Theorie über die derzeitige imperiale Etappe des Weltkapitals besagt, dass

die einzige Möglichkeit für die Russische Sozialistische Föderative Republik, die

Revolution nach den gewonnenenKriegen, zu sichern, darin bestand, dassman das

Kleinbauernsystem und die Kleinindustrie Russlands »mobil macht«135, und damit

den neuen Menschen schafft, der aus der »Finsternis« der alten Ordnung die elek-

trische Erleuchtung und das dazugehörige Kraftwerk als »Stätte der Aufklärung«

versteht. Das im Frieden total mobilgemachte Russland solle mit seinem dichten

Netz an Kraftwerken und technischen Komplexen mit seinem kommunistischen

Wirtschaftsaufbau »Vorbild für das kommende sozialistische Europa und Asien

werden«.136 Dieser sogenannte GOELRO-Plan, auf den Lenin sich hier zu Beginn

132 Vgl. hierzu Jüngers Ausführungen im Aufsatz Maxima – Minima, Adnoten zum Arbeiter von

1963. Unter anderem: Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963,

S. 346.

133 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 156.

134 Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 581f.

135 Lenin,Wladimir Iljitsch: Bericht über die Tätigkeit des Rats der Volkskommissare 22. Dezem-

ber 1920, VIII. Gesamtrussischer Sowjetkongress, 22.-29. Dezember 1920, in: Lenin Werke,

Band 31, Berlin: Dietz 1959, S. 502.

136 Ebd., S. 515.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 257

der Sowjetunion bezog, war nicht nur ein Industrialisierungs-, sondern zugleich

eine Art säkularer Heilsplan.137 Lenin ging es um den Ausgang der unaufgeklärten

Bauernschaft aus ihren mittelalterlichen Lebensverhältnissen durch Erleuchtung

in die neue Zeit. An dieser Stelle zeigt sich, mit welchen Schwierigkeiten eine pro-

letarische Revolution in einem Land zu kämpfen hatte, in dem die allerwenigsten

Menschen Arbeiter im Marx’schen Sinne waren. Sie hatte sich von Beginn an als

Paradoxon der Geschichtsphilosophie gesehen, welche sie selbst im historischen

Materialismus als gesetzt sah. Um den Kommunismus nun aus einer solchen pa-

radoxen Situation heraus schaffen zu können, blieb nur eines: Die Funktion der

Klasse der Bourgeoisie mit zu übernehmen und die Erleuchtung der technologi-

schen Modernisierung, über die Marx schon in seinem Manifest der Kommunisti-

schen Partei 1848 so positiv schrieb,mit Gewalt und Terror umzusetzen. So kommt

Lenin hier, in seiner Rede auf dem achten Gesamtrussischen Sowjetkongress 1920

folglich zu seiner weltbekannten Formel:

»Kommunismus – das ist Sowjetmacht plus Elektrifizierung des ganzen Lan-

des.«138

Lenin sieht die einzige Möglichkeit, dass die Bolschewiki dem kapitalistischen und

bourgeoisen Wirtschaftssystem in Russland den Boden unter den Füßen hinweg-

ziehen, indem sie selbst die historische Funktion der Bourgeoisie übernehmen

und eine schärfste Industrialisierung unter Zerstörung der kleinwirtschaftlichen

Strukturen umsetzen. Basis dieser Industrialisierung ist für Lenin 1920 die Mi-

neralölbeschaffung, aber vor allem auch die Elektrifizierung des ganzen Landes.

Die Schärfe, mit der Lenin die Dynamisierung des menschlichen Lebens, die Be-

schlagnahme der organischen Welt durch die Welt der Technik und den Wille, ei-

nen neuen Menschenschlag hervorzubringen, begrüßt, beeindruckt Jünger und ist

es wohl, weshalb er wiederholt die Anlehnung an Lenin sucht – bei gleichzeitiger

Ablehnung der dahinterstehenden Geschichtsphilosophie. Jüngers Kritik am Leni-

nismus ist nämlich, dass auch Lenin rationalistisch an der Basis des Projekts von

1789 festhält. In der Geschichtsphilosophie sei weiterhin die Spur der großen mo-

dernen Verheißung, die letztlich durch die Revolution und ihre große bürgerlich-

revolutionäre Geste auf die Welt gekommen ist, aufbewahrt. Auch der russische

Kommunismus hänge letztlich den bürgerlichen, allzu rationalistischen Glücks-

und Heilsvorstellungen an. Sichtbar werde dies nicht zuletzt darin, dass Lenin das

137 Vgl. Emmerich, Wolfgang/Wege, Carl: Einleitung, in: Dies. (Hg.): Der Technikdiskurs der

Hitler-Stalin-Ära, Stuttgart: Metzler 1995, S. 2.

138 Lenin,Wladimir Iljitsch: Bericht über die Tätigkeit des Rats der Volkskommissare 22. Dezem-

ber 1920, VIII. Gesamtrussischer Sowjetkongress, 22.-29. Dezember 1920, in: LeninWerke, Bd.

31, Berlin: Dietz 1959, S. 513.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

bürgerliche ProjektmitMarx nicht nur als Notwendigkeit der Geschichte sehe, son-

dern auch gutheiße und lediglich das bürgerliche Subjektmit dem anderen Subjekt

des Arbeiters, der die Spur des Bürgers in sich trage, ersetze. Die Verbindung zum

Elementaren fehlt Jünger bei Lenin. Mit dem Elementaren bezeichnet Jünger

»nietzscheanisch die immer wieder zerstörenden und immer wieder schöpferi-

schen Kräfte des Lebens, desWillens zur Macht. Erst dieses Bündnis zwischen der

äußersten Spitze der instrumentellen Moderne und den Kräften des Lebens oder

des Bluts ist imstande, die tödliche Abstraktion des Verstandes zu ›verwinden‹

[…] und der technisch-wissenschaftlichen Zivilisation ihren wahren Sinn zu ge-

ben.«139

Das rücksichtslose Vorantreiben der instrumentellen Moderne ist es, was Jünger

an Lenin fasziniert. Lenins und Marxens Arbeiter hingegen sei ein Gebilde des Ra-

tionalismus der Aufklärung. Sein Arbeiter könne daher nicht identisch mit demje-

nigen Lenins sein. Doch grundsätzlich ist Lenin eines von Jüngers Vorbildern für

die Totale Mobilmachung. Deshalb ist der Kommunismus auch zu seinen nationa-

listischsten Zeiten kein Feind, sondern in seinen bisherigen Ausprägungen gewis-

sermaßen zum Teil ein Vorbild. Die leninistische Vorstellung einer rücksichtslos

total mobilgemachten Welt, die Erzwingung einer Einheit zwischen technischer

und organischer Welt erfährt Jüngers große Bewunderung und er forscht auch ei-

ne gewisse Zeit darüber. Daher bezeichnet er den Kommunismus an anderer Stelle

seines Arbeiters als »die Voraussetzung einer schärfsten autoritären Gliederung«140

und somit als Basisbestandteil der planetarischenWeltherrschaft der Zukunft. Aus

diesen Gründen kommtMartin Heidegger in seinen Anmerkungen zu Ernst Jünger

auch zu folgendem, sehr nachvollziehbaren Fazit:

»Ernst Jüngers ›Der Arbeiter‹ ist die aus der Grundstellung der Metaphysik Nietz-

sches geschaffene Metaphysik des recht verstandenen, d.h. von allen ›bürgerli-

chen‹ Vorstellungen gereinigten imperialen ›Kommunismus‹.«141

Der Typus ist somit aus dieser Jünger’schen Lesart der Vorstellung von Lenins Pro-

jekt Anfang der 1920er Jahre geprägt. Jüngers neuer Mensch ist eine Mischung zwi-

schen dem unbekannten Frontsoldaten des Ersten Weltkriegs und dem gesichtslo-

sen Industriearbeiter der Totalen Mobilmachung Lenins. Die neue Herrschaft der

Gestalt zeigt sich im Auftauchen des Typus im Alltag. Jüngers Blick vom Individu-

139 Merlio, Gilbert: Jünger und Spengler, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die großen Jagden des My-

thos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink 1996, S. 56.

140 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 252.

141 Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:

Zu Ernst Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 259

ellen auf das Typische sowie dem Auftauchen des Typus und dessen Beschaffenheit

geht das folgende Kapitel nun nach.

Dafür wird im folgenden Unterkapitel zuerst auf Jüngers stereoskopische Op-

tik und seinen Gestalt- und Typenbegriff eingegangen. Dabei werden interessante

Anleihen aus der Philosophie Spenglers und Goethes sichtbar werden. Daraufhin

werden die Phänomene, die Jünger in der Beweisführung der Existenz des Typus

anbringt, in ihrer biopolitische Eigenart aufgezeigt und analysiert.

5.2.3 Morphologie und Ästhetik: das Sehen von Gestalten

Zentrales Merkmal des Arbeiter-Essays ist die außergewöhnliche Perspektive, aus

der er verfasst ist. Jünger nimmt eine »Schreib- und Sprechhaltung [ein], die das

eigene Erkenntnis- und Beobachtungsprivileg auf eine Distanz wahrende und Di-

stanz schaffende ›Optik‹ und eine damit einhergehende außergewöhnliche ›Seh-

kraft‹ zurückführt, die aus der Distanz heraus zugleich in die substantielle Tiefe

der Erscheinungen einzudringen vermag«.142Während Jürgen Brokoff und andere

Autoren – völlig zurecht – den Einfluss Nietzsches auf diese Methode betonen, so

gibt es auch weitere methodologische Vordenker für Jünger.

Neben Nietzsche greift Jünger auch das Denken Oswald Spenglers und Johann

WolfgangGoethes auf.Wenn Jünger vomTypus spricht, dannmeint er keinwissen-

schaftliches Instrument zur Erforschung »historischer Individuen« im Sinne Max

Webers, sondern eine metaphysisch-materielle Realität, welche er sichtbarmachen

will. Jüngers Typus geht sämtlich in einer Gestaltphilosophie auf, die von Oswald

Spengler inspiriert und letztlich erst vor dem Hintergrund des Goethe’schen Be-

griffs der »Urpflanze« zu verstehen ist.143

Der Literaturwissenschaftler Wonseok Chung hat in seiner Dissertation 2007

beeindruckend belegt, wie sehr Ernst Jüngers Werk in seinen verschiedenen Sta-

dien und über alle Brüche hinweg von einigen Grundmotiven des Goethe’schen

Wirken beeinflusst ist. Chungs tiefe Lektüre Jüngers Tagebücher belegt, dass Jün-

ger sich seit seiner Schulzeit vor allem mit Goethes Faustdichtung in ihren beiden

Teilen beschäftigt hat und diese sein Denken tief beeinflusste. Doch es ist bezeich-

nend, dass Jünger in seinen Tagebüchern selbst von Beginn an sich selbst eher fol-

gende »Ahnenreihe« zuschreibt: Er zählt in seinem Alterstagebuch Siebzig verweht

den Dichter Rimbaud, den Philosophen Schopenhauer, und den »magischen« Auf-

klärungskritiker Johann Georg Hamann auf. Doch Chung belegt durch eine Ana-

142 Brokoff, Jürgen: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt in: Schöning, Matthias (Hg.): Ernst Jün-

ger Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart, 2014, S. 107.

143 Vgl. Chung, Wonseok: Ernst Jünger und Goethe. Eine Untersuchung zu ihrer ästhetischen

und literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beiträge zur deutschen Literatur 18, Frank-

furt a.M./Berlin: Peter Lang 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

lyse der Tagebücher zwei Denker, welche die entscheidenden Bezugspunkte für

Jüngers Wirken lieferten: Es ist der nihilistische Betrachtungswinkel Nietzsches

und die zwiespältige Disposition Goethes gegenüber dem Fortschritt der Aufklä-

rung, die »einerseits auf eine entschlossene Geistesgegenwart zielt, doch ande-

rerseits bedrohte Traditionen in sich einzubeziehen versucht, bevor diese in der

fortschreitenden Geschichtslosigkeit, im Kampf zwischen musischem und tech-

nischem Potential versinken«.144 Jünger verstand Goethe als den genialen Denker

einer Zeit, die von einer epochalen Diskontinuität um die Ereignisse der Franzö-

sischen Revolution und um Napoleons Nationalismus sowie dessen Einfluss auf

der ganzen Welt geprägt war. Jünger sieht sich ebenfalls als Denker in Zeiten einer

ebenso epochalen Zeitenwende. In seinem neuen Vorwort zu Der Arbeiter 1963, also

nach der großen Katastrophe, versucht Jünger sich vom Vorwurf loszuschreiben,

er habe den Nationalsozialismus herbeigeschrieben. Hierauf antwortet er trocken,

er überschätze »den Einfluss von Büchern auf die Aktion nicht«145 und: »Hätten

die großen Akteure sich nach den hier entwickelten Prinzipien gerichtet, so wür-

den sie viel Unnötiges, ja Unsinniges unterlassen und Notwendiges getan haben,

vermutlich sogar ohne Waffengewalt.«146 Jünger bestärkt seine Rolle als ein fein-

sinniger Seismograph einer epochalen Zeitenwende und nicht als nationalistischer

Agitator (der er freilich in den 1920er Jahren war). Über seinen historischen Fehler,

den er mit einer ganzen Generation linker und rechter Theoretiker und Aktivisten

teilt, die Rechtsstaatlichkeit und Demokratie vonWeimar nicht verteidigt, sondern

sogar niedergeschrieben zu haben, schweigt sich Jünger aus. Er zieht sich auf die

Position des Diagnostikers zurück.

»DasWerk über den Arbeiter erschien im Herbst 1932, zu einer Zeit, in der bereits

an der Unhaltbarkeit des Alten und der Heraufkunft neuer Kräfte kein Zweifel

mehr bestand. Es stellte und stellt den Versuch dar, einen Punkt zu gewinnen,

von dem aus die Ereignisse in ihrer Vielfalt und Gegensätzlichkeit nicht nur zu

begreifen, sondern, obwohl gefährlich, auch zu begrüßen sind.«147

Jünger vollzieht dieselbe Entwicklung wie Goethe, der den »ungebändigten Men-

schen« des Sturm undDrang hinter sich lässt, und verlässt in den 1930er Jahrenmit

Der Arbeiter die Stahlgewitter, den Krieg sowie die existenzielle innere Erfahrung

als hauptsächliche Topoi und widmet sich eher einer neuen Weltordnung, welche

weniger das Register von Feuer und Dynamik denn das Register von Form und Be-

wegung betont. Klar: Beide sind bei Jünger zwischen 1920 und 1930 jeweils Seiten

derselben Medaille. Der Arbeiter ist Ausdruck der stärkeren Orientierung Jüngers

144 Ebd., S. 10ff.

145 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 9.

146 Ebd.

147 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 261

an Goethes Entwicklung hin zu einer »Bändigung der Epoche«. Jünger geht es um

eine andere Souveränität des Menschen in neuen Zeiten.148 Schon Armin Mohler

will aus einem Gespräch mit dem älteren Jünger erfahren haben, dass dieser selbst

seine früheste Sturm-und-Drang-Phase der 1920er Jahre als eine Art »katholischen

Expressionismus« habe verstehen wollen. Also eine Expressivität der Sprache, wel-

che im Gegensatz zu anderen Autoren seiner Zeit keinem »unbestimmtenMensch-

heitspathos« gedient hat, sondern ein Expressionismus, der die Suche nach festen

Bindungen in neuen Ordnungen begründete.149 Diese Ordnung ist die Gestalt des

Arbeiters. Und erst im Rückgriff auf Goethe kann man nun verstehen, was Jünger

mit seiner Definition des Gestaltbegriffs meint, die er in Der Arbeiter gibt:

»In der Gestalt ruht das Ganze, das mehr als die Summe seiner Teile umfaßt […].

Die Gestalt ist […] keine neue Größe, die zu den bereits bekannten hinzu zu entde-

cken wäre, sondern von einem neuen Aufschlag des Auges an erscheint die Welt

als ein Schauplatz der Gestalten und ihrer Beziehungen. […] Ein Mensch ist mehr

als die Summe der Atome, der Glieder, Organe und Säfte, aus denen er besteht, ei-

ne Ehe istmehr alsMannund Frau, eine Familiemehr alsMann, Frau undKind.«150

Die Gestalt ist keine verstandesmäßige Ordnung, sondern eine reelle, die es nicht

zu begreifen, sondern mit dem Auge perspektivisch zu sehen gilt. Von ihr geht eine

Formung der »Materie« und des »Menschen« aus, die eine neueWelt schafft. Jürgen

Brokoff verdeutlicht, wie wichtig der Aspekt der Formung für das Jünger’sche Den-

ken ist.151 Es zeigt einen von der russischen Avantgarde übernommenes Verlan-

gen nach einer Einheit zwischen »Kunst und Staatskunst«. »Denn dieselbe Macht,

welche die Staatskunst durch Herrschaft repräsentiert, wird von der Kunst durch

Gestaltung offenbart.«152 Eine solche Tendenz erkennt Jünger schon in der Ge-

schichte des beginnenden 20. Jahrhunderts. Um diese jedoch ausmachen zu kön-

nen, komme es, wie Jünger schon im Vorwort ausführt, auf die richtige »Sehkraft«

an. Ziel ist es, eine »Flosse des Leviathans« sichtbar machen.153 Die Gestalt ist kein

neuer Gedanke, nicht als neues System der Welt oder unserer Gesellschaft zu ver-

stehen, sondern sie ist eine Wirklichkeit. Hierbei handelt es sich, so führt Chung

nachvollziehbar aus, um das Goethe zugesprochene Erkenntnisprinzip der »Man-

nigfaltigkeit und Einheit«, auf das Jünger rekurriert. Goethe kritisiert in seiner

Abhandlung Analyse und Synthese den Erkenntnisweg, von vereinzelten klinischen

148 Vgl. ebd., S. 20f.

149 Vgl. Jünger, Ernst/Mohler, Armin (Hg.): Die Schleife. Dokumente zumWeg von Ernst Jünger,

zusammengestellt von Armin Mohler, Zürich: Arche 1955, S. 67.

150 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 35ff.

151 Vgl. hierzu u.a. Brokoff, Jürgen: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt in: Schöning, Matthias

(Hg.): Ernst Jünger Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart, 2014.

152 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 223.

153 Vgl. ebd., S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Versuchen ohne vorherige kritische Analyse auf einen Gesamtzusammenhang zu

schließen, währendman das Übergeordnete »aus den Augen« verliere. Hierbei ver-

wendet Goethe ebenjene Formel, die Jünger über ein Jahrhundert später wieder

aufgreifen wird:

»Dabei ist das Ganze stets mehr als nur die Summe der Teile.«154

Goethe und Jünger verbindet eine ästhetische Betrachtungsweise historischer

Wirklichkeiten. Die Begriffe Gestalt und Typus sind vor diesem Hintergrund aus

der Goethe’schen Morphologie zu verstehen. Diesen Aspekt der Goethe’schen For-

menlehre übernimmt Jünger über den Umweg seines Lehrers Hans Driesch. Der

neovitalistische Professor Driesch gab Jünger ein ganzes Set an Konzepten und

Begriffen mit auf den Weg, wie etwa »Entwicklung«, »Typus«, »Zweck«, »Form«,

»Gestalt« und »Leben«, welche bei Driesch »nicht eigentlich wissenschaftlich, son-

dern durchaus mit einer romantischen Sehnsucht nach Erfassung des Ganzen«155

gebraucht werden. Jüngers Nationalismus der 1920er Jahren diente in den vielen

Verzweigungen, Paradoxien, Sackgassen und Irrwegen beinahe durchgängig der

Suche nach dem »organischen Ganzen«.156 Und so kam es auch, dass Jünger, als

er sich weg von vitalistischen Thesen hin zu der Morphologie Oswald Spenglers

abwendete, er trotzdem in vielen Punkten Spenglers Arbeit bis zu seinem Lebens-

ende bewunderte. In einem Punkt jedoch widersprach Jünger ihm von Anfang an.

Seinem Bruder schrieb er hierzu:

»Bei der Lektüre von Spengler […] wurde mir übrigens deutlich, daß ich in der

Überzeugung von der Einheit der Menschheits-Geschichte nicht zu erschüttern

bin. Ohne das würde sie für mich sogleich zur Zoologie. Ich meine allerdings, daß

diese Einheit sich wie ein Rätsel in den Völkern verbirgt, und in glücklichen Au-

genblicken nähert man sich hier oder dort der Auflösung. Wie uns unter allen

Lagen die senkrechte die angemessene ist, so gibt es auch ein menschliches Maß,

das ich hier als unser höchstes Gattungs-Kennzeichen ansehe. Ich denke, daßman

sich hierfür die Augen schärfen muß.«157

Jünger sucht nicht nur eine Kritik am Geist, Wesen und Sein der Philosophen der

Aufklärung, sondern nach einem andersartigen, tatsächlichen Wesen der Dinge.

154 Zitiert nach: Chung, Wonseok: Ernst Jünger und Goethe. Eine Untersuchung zu ihrer ästhe-

tischen und literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beiträge zur deutschen Literatur 18,

Frankfurt a.M./Berlin: Peter Lang 2008, S. 119.

155 Dupeux, Louis: Der ›Neue Nationalismus‹ Ernst Jüngers 1925-1932. Vom Heroischen Solda-

tentum zur politisch-metaphysischen Totalität, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die großen Jagden

des Mythos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink 1996, S. 23.

156 Vgl. ebd.

157 Schwilk, Heimo: Ernst Jünger. Leben und Werk in Bildern und Texten, Stuttgart: Klett-Cotta

1988, S. 90f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 263

Mit Goethe sucht er einen universalen Punkt, von dem aus die Vielgestalt und Ge-

gensätzlichkeit einer neuenWirklichkeit nicht nur empirisch-historisch analysier-

bar und in Ursache-Wirkungs-Relationen dargestellt wird, sondern als »bloß er-

fahrene Realität« vom Einzelnen angenommen werden kann.158 Jüngers Impetus

in Der Arbeiter liegt nicht in der Parteinahme, der Bewertung historischer Prozesse,

sondern in derenmöglichst präziser Diagnostik, demAufzeigen einesmetahistori-

schen Seins. Jünger zeigt sich damit als absoluter Einzelgänger in der sogenannten

Konservativen Revolution, insofern er das Sehen der Gestalt des Arbeiters im Stahl-

gewitter des ErstenWeltkrieges als ästhetische Erfahrung zu einem revolutionären

Akt ausruft. So stilisiert Jünger die Entwicklung der Totalen Mobilmachung in der

Moderne, die Entwicklungen der Kriegslogik seit dem 18. Jahrhundert, die Indus-

trialisierung der Wirtschaft, die Herausbildung von Individuum und Masse als ei-

ne Art organisch-morphologische Entwicklung. Der Einzelne ist Teil des Ganzen,

das mehr als nur eine Summe aller Einzelteile ist, sondern Entwicklungen folgt,

die jenseits des Geschichtlichen liegen. Jünger entzieht Fragen von Werturteilen

(über den gerechten Krieg, über die richtige Wirtschaftsordnung, über die Rechte

des Menschen in Zeiten der Totalen Mobilmachung) den Werte-Boden und ersetzt

diesen bürgerlichen Blick auf die Ordnung der Dinge durch die Ordnung eines Or-

ganismus, einer Gestalt bzw. einer Goethe’schen Urpflanze.

»Die Gestalt als ›das der Zeit nicht unterworfene Sein‹ zeitigt seine Wirkung in

der Geschichte, weil sie das werdende Leben bestimmt, und nicht, weil sie Werte

setzt.«159

Die Gestalt besitzt keine Werte, sondern nur Form, daher sei es völlig sinnlos, in

der Zeit der Gestalt über Werte zu reden. Richtig sei hingegen die Gestalt sichtbar

zumachen, sie zu erkennen und daraus die richtigen Schlüsse der Rangordnung zu

ziehen. Ethisch folgere sich daraus, dass das Ziel nicht länger sei, das gute, son-

dern das formgerechte Leben als Typus zu führen, der die Gestalt repräsentiert.

Jünger verwirft damit die Entwicklungsgeschichte, Dialektik und auch zyklische

Geschichtsphilosophien, wie etwa die Oswald Spenglers. Während nun Goethe die

morphologischeMethode im Bereich der Naturwissenschaften anwendete, um »le-

bendige Bildungen« erkennen zu können und die »greifbaren Teile« im Gesamtzu-

sammenhang ihres Organischen zu verstehen, wendet Jünger diese Axiome auf

Sein, Geschichte und Ästhetik des Menschen an. Entscheidend ist hierbei die Op-

tik – und zwar das richtige Sehen. Es ist ein flexibles Sehen,welches die Kategorien

der Natur sichtbar machen will, um durch diese hindurchzusehen. Nachdem das

158 vgl. Chung,Wonseok: Ernst Jünger undGoethe. Eine Untersuchung zu ihrer ästhetischen und

literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beiträge zur deutschen Literatur 18, Frankfurt

a.M./Berlin: Peter Lang 2008, S. 120f.

159 Ebd., S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Leben, um das es geht, in Bewegung ist,muss auch der Blick ein dynamischer sein.

Die Gestalt ist somit eine Momentaufnahme des Gesamtzusammenhangs, also mit

Goethes berühmten Worten »die geprägte Form, die lebend sich entwickelt«.160 In

diesem Prozess der lebendigen Entwicklung, nach der auch das Sehen sich mit-

entwickeln muss, entstehen in Metamorphosen die einzelnen Urphänomene und

Urpflanzen, welche sich als Stadien des Lebens nacheinander ablösen. Jünger, so

schlussfolgert Chung, beobachtet die Metamorphose der Urpflanze des Individu-

ums hin zur Arbeitergestalt. Wichtig ist: Die Entwicklung betrifft hier nicht die

Gestalt, sondern den Einzelnen – den Typus. In diesem Sinne ist sein ständiges

Rekurrieren auf Stempel und Prägung zu verstehen. Die Gestalt als neue Urpflan-

ze, als neue Logik, die sich das organische Leben auf einer metaphysischen Ebene

gegeben hat, ist nicht sichtbar zu machen mit den Mitteln der Soziologie oder der

Philosophie, sondern wie Jünger wiederholt anbringt, nur durch den »Dichter«. Bei

der Lektüre Chungs wird klar, wen er mit dem Dichter meint: Goethe. Die Frage

nach dem Sinn des Lebens ist keine anthropologische oder theologische, sondern

es ist eine Frage nach der Gestalt unserer Epoche und deren Sinngebung für un-

ser Leben. Und die entscheidende Volte ist nun bei Jünger, dass diese metaphysi-

sche Idee einer Urpflanze, welche sich in Metamorphosen im Bestand entwickelt,

durch das richtige Sehen, also durch einen dynamisch-organischen Blick auf die

Geschichte, zu erkennen ist.

Im Gegensatz zu Nietzsches Übermensch ist Jüngers Arbeiter nicht nur

ein idealisiertes Einzelexemplar und wiederkehrendes, höchstes Exemplar

der Menschheit, sondern eine empirisch belegbare Erscheinung, welche in

Avantgarde-Kreisen der Frontsoldaten sich zuallererst in vollendeter Form zeig-

te und die Züge einer ganzen Generation von Industriearbeitern, Sportlern

und Massenmenschen stahlhart machte. Die stahlharte Arbeitergestalt wird im

menschlichen Bestand empirisch messbar und somit typisch. Auf ihre physiogno-

mische (und somit biologische) sowie ästhetische Ausprägung wird diese Arbeit im

weiteren Verlauf dieses Kapitels noch zurückkommen. Wichtig an diesem Punkt

ist, dass das Typische im menschlichen Bestand und den ästhetischen Formen

der Kultur schon sichtbar sei. Für den Einzelnen erhebt sich in Jüngers Augen

somit einen Imperativ: Durch das richtige Sehen seines Schicksals, also an sich

selbst auch jenes Typische zu sehen und sich als Typus zu begreifen (und eben

nicht als Individuum), könne dem Einzelnen verhelfen, am Siegeszug der Gestalt

teilzuhaben, anstatt mit dem Individuum »unterzugehen«. In der Sinngebung

liege die Kraft, deren Quelle die Gestalt ist, die zugleich dynamisch in Bewegung

als auch ruhend in Form vorliegt. Der Raum der Gestalt ist derjenige zwischen

Dynamik und statischer Form, also zwischen »Augenblicklichkeit« und »Ewig-

160 Zitiert nach: ebd., S. 123.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 265

keit«.161 Goethes Urpflanze und somit auch Jüngers Gestalt sind keine Ideen im

klassischen platonischen Sinne, keine rein metaphysischen Dinge, die auf höherer

Ebene in sich ruhen. In einem Brief 1980, also beinahe fünfzig Jahre nach dem

Erscheinen des Arbeiters zu den vielen Missverständnissen, zu denen der Begriff

der Gestalt geführt hatte:

»Der Mensch könnte einen Fehlsprung gewagt haben wie Nietzsches Seiltänzer.

Es wäre aber verfehlt, den Arbeiter als den Übermenschen zu sehen oder als pla-

tonische Idee – eher schon als Gestalt im Sinne vonGoethes Urpflanze. Sie ist auch

kein Typus, sondern hat typenbildende Kraft.«162

Doch auch wenn die Gestalt keine letzthin platonische Idee ist, so gehört sie doch

demReich dermetaphysischen Ideen an. Trotz dieser Distanzierung vom Platonis-

mus bezeichnet er seinen Ansatz als »eine neoplatonische Sichtweise des Arbeiters,

will heißen um eine Sichtweise der titanischen Substanz«.163 So widersprüchlich

dies nun klingen mag, muss man hier die Eigenständigkeit des Jünger’schen Wegs

betonen.Mit der platonischen Idee geht Jünger dahingehend überein, dass die Ge-

stalt ein Urbild ist. Zugleich stellt Jünger sie wiederholt als veränderbar dar. Ich

schließe hieraus, dass die Gestalt in einer Art Zwischenstadium aufzufinden ist.

Sie ist somit nur fast metaphysisch. Sie ist keine allerletzte Idee, sondern taucht

auf mit den Erdzeitaltern, wirkt in diesen metaphysisch, aber wird wieder verge-

hen. Bei Jünger ist sehr häufig die Rede von einemneuen Titanentumund von einer

neuen, mythischen Zeitrechnung. Wie im Titanenkampf auch, muss es in Jüngers

Gedankenwelt die Zeiten des Ringens und des Übergangs von der einen zur ande-

ren Gestalt geben. Zwar führt Jünger das nicht aus, doch allein der Gebrauch der

Formel des »neuen Titanentums« lässt hierauf schließen.

Die Gestalt der neuen Zeit löst das Denken des langen 19. Jahrhunderts ab und

somit konstatiert Jünger, man befinde sich 1932 in einer Art chaotischem Interre-

gnum. Das Individuum sei noch am Untergehen, die Gestalt hingegen strebe auf.

Armin Mohler, der umstrittene Analyst und Stichwortgeber der Neuen Rechten,

welcher verschiedene Strömungen, die andernorts zusammengenommen alsWeg-

bereiter oder gar ideologische Vorhut des Nationalsozialismus dargestellt werden,

als eigenständige Theorie verteidigte, sieht in diesem Gedanken des Interregnums

eine Gemeinsamkeit aller Denker, die er zur Konservativen Revolution zählt. Ne-

ben Ernst Niekisch, Oswald Spengler, Carl Schmitt und einigen weiteren zählt er

auch Jünger zu dieser »Deutschen Bewegung« zwischen 1918 und 1932, die eine an-

geblich eigene theoretische Denkrichtung etablierten, welche vom Nationalsozia-

161 Vgl. ebd., S. 122f.

162 Jünger, Ernst: Sämtliche Werke, Band 8, Stuttgart: Klett-Cotta 2000, S. 395.

163 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-

bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 415.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

lismus unabhängig betrachtet werden müsse und nicht einfach als faschistisches

Weltbild mit dem Nationalsozialismus subsumiert werden dürfe.164 In der Einlei-

tung zu seinem neurechten StandardwerkDie Konservative Revolution bringtMohler,

der zwischen 1949 und 1953 auch Privatsekretär Jüngers war, an, dass das Hauptziel

der Konservativen Revolution (übrigens nicht nur in Deutschland) eine Revolution

gegen die Revolution von gewesen 1789 sei. Ziel sei das gewesen, was der Romantik

im Bereich des Politischen nicht gelingen konnte: ein Frontalangriff auf die Über-

zeugungen, die sich in weiten Feldern von den Liberalen über die Sozialisten bis

zu den Nationalisten im politischen Denken breitgemacht hätten. Hierfür griffen

sie zurück auf die Gedanken von Herder und Hamann. Diese Gegen-Revolution

gehe bis auf die ersten Tage des Eindringens der Leitideen der Revolution durch

Napoleons Reformen in Deutschland zurück.

»[…] [M]it der Französischen Revolution kommt dieWelt zum Siege, die der ›Kon-

servativen Revolution‹ als der eigentliche Gegner erscheint und die wir vorläufig

umschreibenmöchten als eineWelt, die an einen stufenweisen Fortschritt glaubt,

alle Dinge, Beziehungen und Geschehnisse für verstandesmäßig durchschaubar

hält und jeden Gegenstand zu vereinzeln und in sich selbst zu begreifen sucht.

Aber nicht alles, was sich gegen die Französische Revolution und ihre Folgen rich-

tet, gehört zur ›Konservativen Revolution‹. Nicht nur erwachsen der Revolution

von 1789 Feinde im eigenen Lager, die das bisher Erreichte für ungenügend erach-

ten (Marxismus, Anarchismus), sondern andere bekämpfen sie bloß, umdie durch

sie bedrohten oder zerstörten Stellungen zurückzugewinnen oder zu halten.165

Die Vertreter der Konservativen Revolution hingegen kämpften fundamental ge-

gen die Revolution von 1789 und ihren Geist, jedoch wollen sie kein irgendwie

geartetes Ancien Régime zurückerkämpfen. Sie wollen eine neuerliche Revoluti-

on nach vorne und nicht nach hinten. Zwar haben sie kein einheitliches und kein

stringentes politisches Programm dafür formuliert, in welchem sich dieses gespie-

gelt habe, doch Mohler geht es hier um eine ideengeschichtliche Einteilung und

Abgrenzung zu »reaktionären« und »altkonservativen« Positionen. Geistiges Mi-

lieu dieser Deutschen Bewegung zwischen 1918 und 1932 seien erstens das im 19.

Jahrhundert in bestimmten Kreisen erwachsene völkisch-utopische Phantasma der

»Entmischung« des seit Jahrhunderten ethnisch und religiös (oder auch »rassisch«)

diversen Deutschlands und zweitens die diffusen Leitideen der Jugendbewegung

(bspw. Wandervogeltum/Freie Deutsche Jugend).166 Entscheidend für die Lektüre

von Der Arbeiter ist, dass Jünger gegen die Ideen der Revolution von 1789 schreibt.

164 Vgl. Mohler, Armin: Die Konservative Revolution in Deutschland 1918-1932. Grundriß ihrer

Weltanschauungen, Stuttgart: Vorwerk 1950, S. 39.

165 Ebd., S. 19.

166 Vgl. ebd., S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 267

Jünger schreibt auf eine ganz besondere Art gegen sie. Im Fortschreiten des Zeital-

ters der Aufklärung sieht er das Symbol für das Aufkommen einer neuen Gestalt,

welche sich mit Autorität an den Einzelnen richte und das Individuum absterben

lasse. Jünger schreibt über den Untergang des heiligen Individuums, welches das

Zeitalter des Bürgers, des citoyen des Abendlandes ausmachte. Die Gestalt des Ar-

beiters zwingt sich den Menschen durch bestimmte Anforderungen auf, welche

sie zunehmend zu erfüllen haben. Arbeit ist für Jünger keine einfache Tätigkeit,

sondern Ausdruck eines neuen metahistorischen Seins. Wonseok Chung zeigt in

seiner Dissertation Parallelen zwischen Jüngers Begriff der Arbeit, der auf keinen

Fall soziologisch zu verstehen sei, sondern vielmehr als Ausdruck eines Willens

zur Macht, welcher sich beim alten Goethe im faustischen »strebenden Bemühen«,

dem unbedingten Willen zum In-sich-Ruhen in der Dynamik der tätigen »Meis-

terung der Welt« im zweiten Teil der Faust-Dichtung zeige. Ganz im Sinne des

Endes des zweiten Teils von Goethes Faust, wo der Engel die weltberühmten Wor-

te spricht:

»Gerettet ist das edle Glied

Der Geisterwelt vom Bösen,

›Wer immer strebend sich bemüht,

Den können wir erlösen.‹

Und hat an ihm die Liebe gar

Von oben teilgenommen,

Begegnet ihm die selige Schar

Mit herzlichemWillkommen.«167

Arbeit ist nicht materialistisch zu verstehen, sondern in Anlehnung an Goethe ist

Arbeit, auch die Arbeit mit Maschinen und mit Instrumenten, als eine Lebensart,

als ein innerer Ausdruck des Menschen zur Meisterung der Welt und Erlösung zu

verstehen. Industrialisierung, die Urbarmachung ganzer Erdteile, die schon Marx

bestaunte, die Totale Mobilmachung des Ersten Weltkrieges sind nicht Ausdruck

ökonomischer oder anderer Motive, sondern in einem planetarischen Zusammen-

hang Ausdruck eines Willens zur faustisch-prometheischen Meisterung des Erd-

kreises und somit Ausdruck des Lebens selbst auf einer metaphysischen Ebene.

Der technische Entwicklungsstand und die Auswüchse derMobilisierung derWirt-

schaftsgüter, des Humankapitals und natürlicher Ressourcen sind Ausdruck ei-

nes Mobilisierungswillens, der nicht Ausdruck individueller oder klassenbezoge-

167 Goethe, JohannWolfgang von: Faust. Der Tragödie Erster und Zweiter Teil, Stuttgart: Reclam

2020, S. 214

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ner Subjekte ist, sondern Ausdruck eines innerlichen Maßstabs des Menschen.168

Der Mensch wird bei Jünger durch den Gestaltbegriff nicht nur als geschichtliches,

sondern eben auch als natürliches Wesen aufgefasst, der eine organisch-vitale Le-

benskunst in sich trägt. Der Maßstab für das richtige Leben liegt im Menschen

selbst, diesemMaßstab muss sich der Einzelne jedoch durch das Sehen der Gestalt

bewusst werden.

»Das strebende ›Bemühen‹ besteht für Jünger letztlich darin, dass der Einzelne

sich selbst so zumMaßstab nimmt, indem er den Maßstab in sich als höchste Le-

benskunst trägt.«169

Arbeit ist also ein Ausdruck des Willens zur Meisterung der Welt und die Technik

der Moderne ist ein Ausdruck dieses Gestaltungswillens. Man dürfe Technik nicht

einfach als Instrument von Subjekten missverstehen, sondern sie »ist Projektion

einer besonderen Lebensart, für die Arbeit der einfachste Ausdruck ist«.170 Arbeit

ist folglich Ausdruck eines Seins, welches Raum, Zeit und menschlichen Bestand

bearbeitet und beeinflusst. Und konkret ist Arbeit Ergebnis der Anstrengung zur

Totalen Mobilmachung aller Lebenskräfte unter Hinzunahme der Technik, in der

die Lebenskräfte potenziert werden. Zunehmend wird es schwieriger, in den In-

dustrielandschaften und großen Fabriken effektiv den Unterschied zwischen me-

chanischer und organischer Kraft zu erkennen, also ob nun das Leben sich in For-

men der Technik widerspiegelt oder eben die Technik sich in denMenschen wider-

spiegelt. Beide sind Repräsentationen der Gestalt.

Man kann nach dieser Analyse festhalten: Die Gestalt gehört dem platonischen

Raum der Ideen an, doch ist zugleich historisch kontingent.

Jüngers Erkenntnisweg im Arbeiter folgt dem Goethes, der über intuitive Ein-

gaben zu Anschauungen überhöhte und am lebendigen zu taxierenden Lebewesen

überprüfte. Nichts anderes unternimmt Ernst Jünger auch in seinem Großessay.

Die Gestalt des Arbeiters ist Jüngers Versuch, den zwischen Statik und Dynamik

liegenden Willen zur Macht in reiner Form historisch-empirisch sichtbar zu ma-

chen und gleichzeitig auf den überhistorischen Maßstab der Gestaltung zu deu-

ten.171 Dabei ist Arbeit als Lebensart und Ausdruck des Willens zur Meisterung

der Welt zu verstehen. Wie auch der Begriff der Urpflanze, welcher bei Goethe das

Urbild aller höher entwickelten und organischen Gewächse darstellt, befindet sich

168 Vgl. Chung, Wonseok: Ernst Jünger und Goethe. Eine Untersuchung zu ihrer ästhetischen

und literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beiträge zur deutschen Literatur 18, Frank-

furt a.M./Berlin: Peter Lang 2008, S. 117-183.

169 Ebd., S. 158.

170 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 92.

171 Vgl. Chung, Wonseok: Ernst Jünger und Goethe. Eine Untersuchung zu ihrer ästhetischen

und literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beiträge zur deutschen Literatur 18, Frank-

furt a.M./Berlin: Peter Lang 2008, S. 126.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 269

die Gestalt im Zentrum des Dreiecks, das die Konzepte der Idee, der Form und der

Figur darstellen.

5.2.4 Der Typus

Der neu aufkommende Typus, der den individuellen Bürger ablöst, zeichnet sich

eben dadurch aus, dass er zunehmend ununterscheidbar wird von der mechani-

schen Welt.172 Das bürgerliche Individuum löst sich auf. Kulminiert wäre diese

Auflösung des Individuums im Weltkrieg, wo Jünger auf die Ereignisse vom No-

vember 1914 in Langemarck zu sprechen kommt. Wo das Kriegsfreiwilligenregi-

ment bestehend aus einer bürgerlichen Jugend, die voll Euphorie und Siegeswillen,

voll großer individualistischer Verve dem automatisierten Krieg zum Opfer fällt –

ohne jegliche Chance. Jünger stilisiert dieses Ereignis zu einemSinnbild für das Ab-

sterben des Individuums. Denn das paradigmatisch-heldenhafte Individuum der

bürgerlichen Gesellschaft, welches in seinen individuellen Zügen und seinem gro-

ßen Mut einen so großen Krieg entscheiden könne, wird niedergeschossen von

einem Maschinengewehrnest einer arbeitsteiligen, hochtechnisierten Armee, die

in ihrer inneren Gliederung eher einem Ameisenstaat ähnelt als einer Gesellschaft

heroischer Freidenker. Hier kontrastiert Jünger das Subjekt des Kriegsfreiwilligen

von 1914 mit dem Stoßtruppführer des Jahres 1918, welcher paradigmatisch für die

Anforderungen derGestalt des Arbeiters an den Einzelnen in diesemZeitalter stehe.

Es ging in diesem Krieg nicht darum, Individualität zu repräsentieren, einzigartig

zu sein, selbst zu denken und kritisch zu sein, sondern sich selbst mit einer auf-

erlegten Funktion zu identifizieren, für das Ganze zu sterben, ohne jemals nach

dem Wozu und dem Wofür zu fragen – sein Leben einer vollendeten Form, ei-

ner Gestalt hinzugeben. Die Kampfkraft des Kriegsarbeiters, des Frontsoldaten von

1918 hätte nicht in ihrem individuellen Wert bestanden, sondern in ihrem funk-

tionalen! Wenn man sterbe, so Jünger, dann falle man nicht mehr, sondern man

falle aus.173 Diese Veränderung der Kriegsstrategie und des inneren Aufbaus der

Heere weg von Standes- zu modernen Arbeitsheeren und damit einhergehend die

Anforderungen an den Einzelnen seien Ausdruck des Willens zur Macht mit sei-

nen in allen Lebensbereichen ablesbaren phänomenologischen Implikationen. Diesen

neuen Anforderungen auf dem Schlachtfeld ist nur ein bestimmter Schlag Mensch

gewachsen, der sich deutlich im Krieg gezeigt habe.

Zusammenfassend kann man sagen: Die Gestalt des Arbeiters tritt uns in der

Technik und im darin liegenden Willen zur Totalen Mobilmachung von Materie

und Mensch entgegen. Bestehen kann nur, wer diese neue Industrie- und Kriegs-

landschaft meistern kann. Das bürgerliche Individuum kann nicht bestehen. Ex

172 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 102f.

173 Vgl. ebd., S. 103-116.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

negativo erläutert Jünger, dass das Individuum – verstanden als »souveräne Per-

son« – dieser Anforderung nicht gewachsen und daher zum Untergang verdammt

sei. Die große Maschinerie, in die der Einzelne eingespannt wird, um die Mobil-

machung der Welt und seiner Lebenskräfte zu erreichen, verlangt von ihm nicht

Individualität ab, sondern sich typisch, seriell und berechenbar zu verhalten. Wer

jeden Tag an einer lebensgefährlichen Maschine arbeitet, im Fronteinsatz des Ma-

schinenkrieges steht oder auch in einem Rennwagen bei hoher Geschwindigkeit

sitzt, der wird nur bestehen und überleben, wenn er den Regeln der Maschinen

gehorcht und sich berechenbar verhält. Während das Individuum sich in einer

merkantilistischen Gesellschaftsform noch »durchschlagen« und seinen eigenen

Weg zu gehen vermochte, stehen zunehmend Menschen an Maschinen, in totalen

Zusammenhängen, im Einflussgebiet der Arbeitergestalt. Um zu überleben und

bestehen hilft es nicht mehr, Individualität, Eigenartigkeit und Vieldeutigkeit an

den Tag zu legen, sondern es nehmen die Zusammenhänge zu, in denen man als

Einzelner Typisches, Serielles und Eindeutiges verkörpern muss. Doch für Jünger

basiert dieser Prozess der Entwicklung vom Individuum zum Typus weniger auf

dem bewussten, freiwilligen und souveränen Beschluss von Menschen, sondern es

zeigt sich eher ein Imperativ, der bestimmten Menschengruppen Ende des 19. und

Anfang des 20. Jahrhunderts einen neuen Lebensstil aufgezwungen hat. Es handelt

sich um einen unbewussten Übergang vom Individuum zum Typus als Ausdrucks-

form einer Arbeitergestalt, den es mit Jüngers besonderer Optik überhaupt erst

einmal zu erkennen gilt.

Wenn man noch einmal einen kurzen Schritt zurück zur Methode geht, kann

man feststellen, dass Jünger sich am Typen-Begriff Goethes orientiert, sich jedoch

in einem entscheidenden Punkt von ihm abwendet:

»Für Jünger konkretisiert sich im Typus die Gestalt, ohne sich zu individualisie-

ren. […] Anders als Goethes ›Urphänomen‹, das in der Vielfalt seiner Individuatio-

nen zu erschauen ist, verkörpert Jüngers Typus die Gestalt in reinster und zugleich

sichtbarer Form […].«174

Anders ausgedrückt: Am zunehmend Typischen, das dem neu auftauchenden

Schlag Mensch in der Massen- und Industriegesellschaft zu eigen ist, erkennt

Jünger die Gestalt. Bei diesem Erkennen schließt er jedoch nicht direkt von den

typischen Zügen des modernen Menschen, sondern er vergleicht die Entwick-

lung der Industrie- und Kriegstechnologien, um einen parallel ablaufenden Zug

zu erkennen, in dem die Mensch und Maschine synthetisierende ›Organische

Konstruktion‹ verläuft.

174 Chung, Wonseok: Ernst Jünger und Goethe. Eine Untersuchung zu ihrer ästhetischen und

literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beiträge zur deutschen Literatur 18, Frankfurt

a.M./Berlin: Peter Lang 2008, S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 271

Das Bezeichnende an Jüngers Optik, die er von Goethe aufgegriffen hat, ist es

nun, einen Zusammenhang zwischen der Entwicklung der Technik bzw. Totaler

Mobilmachung und der biologischen und psychosozialen Entwicklung des Men-

schen zu sehen.Doch Jünger geht imGegensatz zu den Soziologen und Psychoana-

lytikern seiner Zeit den Weg über eine metaphysische Gestalt. So wie die Technik

und die Form der Materie der Gestalt folgen, so folgen auch Form und Eigenschaft

des Menschen ihr. Man müsse nur seinen Blick schärfen, um in der Entwicklung

von Form und Eigenschaften des Menschen die Gestalt zu sehen.

Genau wie Michel Foucault vier Jahrzehnte später, spricht auch Ernst Jünger

in seinem Arbeiter-Essay vom »Tod des Individuums«.175 Als Beleg für diese These

zieht Jünger drei Phänomene des eingehenden 20. Jahrhunderts heran: das mas-

kenhafte Gesicht des Arbeiters, die Erscheinung der Uniform sowie eine neue Äs-

thetik. Jüngers These vom Tod des Individuums zugunsten des Typus ist im engs-

ten Sinne des Wortes bio-politisch, da Jüngers politische Herrschaftsansprüche

sich aus biologischen Beobachtungen speisen: einer neuen Physiognomie! Die Phy-

siognomie ist in Jüngers Essay nicht zu unterschätzen. Die These lautet: Mit den

neuen Maschinen trete ein neuer Schlag Mensch auf, der sie meistere.

Dieser Mensch sei kein »Maschinenmensch«176 (etwa im Sinne eines Cyborgs),

aber durchaus ein Mensch, der sich nicht nur anders verhält, sondern der auch

biologisch und physiologisch anders ist. Dieser körperlichen Veränderung des Men-

schen durch das Einwirken der Arbeitergestalt ist ein definitives Spezifikum Jün-

ger’schen Denkens und macht seine Argumentation zu einer biopolitischen. Auf-

grund der Goethe’schen Optik will Jünger eine Gleichzeitigkeit der Entwicklung

typischer Merkmale im technischen und industriellen Bereich mit der biologisch-

physiognomischen Bearbeitung desmenschlichen Bestandes erkennen. Jünger un-

terstreicht diese These mit einer neuen Maskenhaftigkeit des neuen Menschen:

»Was zunächst rein physiognomisch auffällt, das ist diemaskenhafte Starrheit des

Gesichtes, die ebensowohl erworben ist, wie sie durch äußere Mittel, etwa Bart-

losigkeit, Haartracht und anliegende Kopfbedeckungen, betont und gesteigert

wird. Daß in dieser Maskenhaftigkeit, die bei Männern einen metallischen, bei

Frauen einen kosmetischen Eindruck erweckt, ein sehr einschneidender Vorgang

zutage tritt, ist schon daraus zu schließen, daß sie selbst die Formen, durch die

der Geschlechtscharakter physiognomisch sichtbar wird, abzuschleifen vermag.

[…] Diese Maskenhaftigkeit ist nicht nur an der Physiognomie des Einzelnen zu

studieren, sondern an seiner ganzen Figur. So ist zu beobachten, daßderDurchbil-

dung des Körpers, und zwar einer ganz bestimmten, planmäßigen Durchbildung,

175 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 140.

176 Ebd., S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

dem Training, große Aufmerksamkeit gewidmet wird. In den letzten Jahren ha-

ben sich die Anlässe vervielfacht, durch die man das Auge an den Anblick nackter,

sehr gleichmäßig gezüchteter Körper gewöhnt.«177

Wie auch die Maschinen und Produkte durch die Serienproduktion zunehmend

gleichförmig werden und sich durch eine immer gleiche Beschaffenheit auszeich-

nen, so entsteht ein Druck zur Gleichförmigkeit auf den Körper des Einzelnen. So,

wie eine neue Sprache die Wirtschaft erfasst hat, Gleichförmigkeit positiv zu be-

trachten, verlangt ein neu ausgebildetes »Auge« eine Gleichförmigkeit der Körper.

Jüngers Beobachtung eines neuen »maskenhaften Charakters« lässt sich in et-

wa so zusammenfassen: Jünger schreibt dem Typus eine Starrheit der rasierten

Gesichtszüge zu, die eine Maskenhaftigkeit des Gesichts impliziere. Jegliches In-

dividuelle im Gesicht weicht harten, metallischen, sportlich-durchtrainierten Zü-

gen. Bei Frauen führe es weniger zu metallischen, denn zu ebenso ent-individua-

lisierten, kosmetischen Zügen. Das Gesicht des neuen Typus wirkt einerseits wie

eine Maske und zugleich kommt andererseits die Maske im Alltag des modernen

Menschen wieder häufiger vor: in Form von Gasmasken, die man an das Volk ver-

teilt, Gesichtsmasken für den Sport, etwas für hohe Geschwindigkeiten und im

Arbeitsbereich. Organisches und Technisches läuft auch hier wieder zusammen.

Und ganz im Sinne der bio-politischen Argumentation formuliert Jünger etwas

nebulös: »Es ist zu vermuten, daß der Maske noch ganz andere Aufgaben zufal-

len werden, als man sie heute ahnen kann – etwa im Zusammenhange mit einer

Entwicklung, innerhalb deren die Photographie den Rang einer politischen An-

griffswaffe gewinnt.«178 Auch wenn hier etwas unklar bleibt, worauf Jünger hinaus

möchte, so ist die Struktur dieses Argumentes sehr interessant: Sowohl physiogno-

misch als auch ökonomisch erkennt Jünger in der Maske einen Zug unserer Zeit,

der im Zusammenhangmit einer organischen Konstruktion politischwirkt. Techni-

sche und biologische Welt werden bei Jünger ununterscheidbar.Wie auch schon in

vorherigen Kapiteln ausgeführt, ist dieser Prozess lediglich vor dem Hintergrund

metaphysischer Entwicklungen zu verstehen. Entscheidend ist, dass Jünger vom

Körperlichen ausgeht. Er beginnt bei der Physiognomie. Wir haben es mit einer

metaphysischen Macht zu tun, die sich in erster Instanz auf den Körper auswirkt

und sich diesen gefügig macht. Als Randnotiz soll nicht unerwähnt bleiben, dass

sich diese Struktur schon in Jüngers erstem literarischenWerk –mit dem ihm sein

schriftstellerischer Durchbruch gelang – findet. Die Rede ist von dem Kriegsepos

In Stahlgewittern.Nach 95 Seiten beschreibt Jünger hier den Moment, in dem er das

erste Mal einen deutschen Frontsoldaten, der vom Einsatz zurückkommt, zu Ge-

177 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 124.

178 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 273

sicht bekommt. Es ist für Jünger eine unheimliche Offenbarung – ein erster Blick

in den Abgrund des Totalen Krieges.

»[…E]r erschien mir sogleich als der Bewohner einer fremden und härteren Welt.

[…] Das vom stählernen Helmrand umrahmte Gesicht und die eintönige, vom

Lärm, der Front begleitete Stimme machten einen gespenstischen Eindruck auf

uns. Wenige Tage hatten diesem Boten, der uns in das Reich der Flammen gelei-

ten sollte, einen Stempel aufgeprägt, der ihn auf eine unaussprechlicheWeise von

uns zu unterscheiden schien. […] Nichts war in dieser Stimme zurückgeblieben

als ein großer Gleichmut; sie war vom Feuer ausgeglüht.«179

Das veränderte Gesicht und die ausgeglühte Stimme sind die ersten Künderin-

nen eines neuen Typus Mensch. Nebendieser physiognomischen Dimension ist ein

weiteres Indiz hierfür, dass Jünger den Aspekt des sportlichen Rekords im Arbeiter

mehrfach anbringt und somit das Feld der körperlichen Optimierung anspricht. In

mehreren Interviews sowie in weiteren seiner Bücher im Laufe des 20. Jahrhun-

derts wird Jünger auch aufbauend auf der Grundthese des Arbeiters biopolitische

Themen, wie die Genmanipulation, das Klonen, reproduktive Selbstbestimmung

und das Abtreibungsrecht ansprechen. Das Überhandnehmen der Ziffer, der Sach-

zwangslogik, des Diskurses der Leistungssteigerung des Rekords sowie der Ein-

griffe des Staates in intimste Bereiche des Körpers, der körperlichen Unversehrt-

heit und des Lebens werden im Arbeiter nicht nur angeschnitten, sondern sind

elementarer Bestandteil der Jünger’schen Phänomenologie der Gestalt des Arbei-

ters in unserer Zeit. Es sind dies die elementaren Kräfte, die in unsere Zeit ragen.

Meines Erachtens ist es lediglich die etwas eigenwillige und nicht mehr zeitgemä-

ße Terminologie, die es verhindert, die Parallele zu anderen Denkern der Biomacht

und Biopolitik zu sehen.180

Von der Maskenhaftigkeit geht Jünger in den entsprechenden Kapiteln über

zum Leitmotiv der Kleidung. Über das 19. Jahrhundert hinweg habe sich der bür-

gerliche Anzug gegenüber Tracht, Robe, Talar und Hermelinmantel durchgesetzt.

Der Anzug stand und steht repräsentativ für den Durchbruch bürgerlicher Frei-

heiten und in den Amtsstuben für die Durchsetzung des liberalen Nationalstaates.

Besonders in der Politik, unter Abgeordneten und Ministern setzt sich Ende des

19. Jahrhunderts auf dem europäischen Festland das Tragen von bürgerlichen An-

zügen durch – auch die Machthaber zeigten den Zug der Zeit, sich symbolischer

»Repräsentationen« zu entziehen und strebten danach nur als Individuum zu er-

scheinen: »Man hütet sich, eine andere Qualität zur Schau zu tragen als die des

Individuums.«181 Eine neue Entwicklung setzt nun zum von Jünger konstatierten

179 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 95.

180 Ebd., S. 123-140.

181 Ebd., S. 126.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Niedergang dieser bürgerlichen Gesellschaft ein: Überall dort, wo der Einzelne in

Kontakt mit dem speziellen Arbeitscharakter gerate, dort verfalle der Anzug »zum

Zivil« eines außer Kraft gesetzten Individuums und werde abgelöst durch die Uni-

form, welche als Erscheinung im inneren Zusammenhangmit der metaphysischen

Arbeitergestalt stehe. Während die Tracht eine Repräsentation eines Standes und

einer Heimatverbundenheit darstellte, so bestand die Funktion des bürgerlichen

Anzuges eher in der Vermeidung solcher Repräsentation und der Unterstreichung

der Individualität des Einzelnen. Es ist nun durchaus interessant, dass Jünger der

neu aufkommenden Uniform wieder eine symbolische Repräsentation – und zwar

die der Arbeitergestalt – zuspricht. So stellt sich für Jünger der bürgerliche Anzug

als eine Art Niedergang der Repräsentation und die neue Uniform als neuerliche

Tracht, und zwar als »typische Arbeitstracht« dar.182 Zur Uniform stellt Jünger klar,

dass die soldatische Uniform einen »Spezialfall der Arbeitsuniform« darstellt. Das

sei vor allem nachvollziehbar an der Entwicklung soldatischer Uniformen weg von

bunten Waffenröcken hin zu möglichst der Landschaft angepassten, unauffälligen

Kleidungsstücken, die vor allem eines sein sollen: zweckmäßig. Alle Kleidung wird

ihrer Individualität entrissen und einer »absoluten Zweckmäßigkeit« unterworfen.

Dies gilt für soldatische Uniformen genauso wie für den Blaumann des Arbeiters.

Die Uniform ist trotz ihres Charakters als Tracht, da sie etwas repräsentiert, keine

Standeskleidung oder Kleidung einer Klasse (des Proletariats), sondern stellt ein

Symbol der Gestalt dar. Ihre Funktion sei es – der Verweis auf die Unterwerfung

der Kleidung unter die absolute Zweckmäßigkeit deutete es schon an – nicht In-

dividualität, sondern den Typus zu betonen. Überall, wo der Einzelne in engem

Verhältnis zu technischen Geräten im Einsatz steht und sich zu Mannschaften zu-

sammenschließt, dort tritt die Uniform auf. Die Gelegenheiten, zu denen man sie

trägt, wachsen stets weiter – und damit ist sie ein Ausdruck einer zunehmenden

Herrschaft der Zweckmäßigkeit über das Leben.183

Jünger führt zum Beleg des Todes des Individuums neben der neuen Physio-

gnomie und der neuen Kleidung auch eine neue Ästhetik am Beispiel des Über-

gangs vom Theaterschauspiel hin zum Kinofilm sowie von der Malerei hin zur

Photographie. In beiden Fällen zeige sich auf der Bühne sowie in den Porträts der

Menschen eine zunehmende Dekomposition des Individuellen und ein Hang zum

Typischen und dem Reproduzierbaren hin. Ein kalter und leidenschaftsloser Blick

richtet sich auf Menschen und Dinge, wie er zuvor völlig unbekannt war. »Hier ist

eine Tatsache zu erwähnen, von derman erst kürzlichmit Verwunderung Kenntnis

genommen hat: daß nämlich die ersten photographischen Porträts an individuel-

lem Charakter den heutigen weit überlegen sind. In manchen dieser Bilder spricht

sich die Stimmung von Gemälden aus, in einer Weise, die die Grenze zwischen

182 Vgl. ebd., S. 126f.

183 Vgl. ebd., S. 128f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 275

Kunst und Technik verwischt. […] Der übergeordnete Befund ist […] der, daß der

Lichtstrahl zu jener Zeit noch auf einen individuellen Charakter von weit größerer

Dichte traf, als dies heute möglich ist.«184 Durch dem Übergang vom Gemälde hin

zur Fotographie verliert das Porträt doppelt an Individualität: einerseits weil durch

die Technologie unter denselben Lichtbedingungen die immergleichen Ergebnis-

se erzielt werden können und andererseits haben sich auch die Menschen verän-

dert, die porträtiert werden. JüngersThese ist, dass neben den technischenMitteln

auch der Mensch zunehmend einheitlich und genormt wird. »Man darf aber nie

vergessen, daß es sich hier nicht um Ursache und Wirkung handelt, sondern um

Gleichzeitigkeit. Es gibt kein rein mechanisches Gesetz; die Veränderungen am

mechanischen und organischen Bestande sind zusammengefaßt durch den über-

geordneten Raum, aus dem sich die Kausalität der Einzelvorgänge bestimmt«, gibt

Jünger zu bedenken.185 Diese Gleichzeitigkeit ergibt sich eben dadurch, dass hinter

diesem Überhandnehmen des Typischen die metaphysische Gestalt des Arbeiters

wirkt. Nur auf diese Art und Weise ist in Jüngers Augen das Verhältnis zwischen

»einem besonderen Menschenschlage« und »den eigentümlichen Mitteln, die ihm

zur Verfügung stehen« zu verstehen. Im Sinne einer gleichzeitigen Entwicklung

hin zu Präzision, Eindeutigkeit und Mobilmachung. Um den Zusammenhang zu

erkennen, komme es auf die richtige Optik an.186

Dieser Zusammenhang zwischen Ästhetik, Technik und menschlichen Eigen-

schaften tritt in Jüngers Augen noch deutlicher im Übergang vom Schauspiel zum

Kino als Leitmedium hervor:

»In der […] bürgerlichen Welt ist unter Qualität der individuelle Charakter, und

zwar im besonderen der individuelle Charakter, die einmalige Ausführung, einer

Ware gemeint. […] Da aber der Typus dieses Bedürfnis gar nicht mehr verspürt,

wird dieser Vorgang in bezug auf ihn zur reinen Fiktion. So wird der Mann, der ei-

nen bestimmten Wagen fährt, sich niemals im Ernste einbilden, im Besitze eines

auf seine Individualität zugeschnittenen Mittels zu sein. Er würde im Gegenteil

und mit Recht gegen einen Wagen Mißtrauen empfinden, der nur in einer ein-

maligen Ausführung besteht. Was er als Qualität stillschweigend voraussetzt, ist

vielmehr der Typ, die Marke, das durchkonstruierte Modell.«187

Diese Zusammenhänge ließen sich auch am Beispiel des Übergangs vom Leitme-

dium des Theaters zum Schauspiel und folglich zum Kino. Jünger ordnet jedem

der drei Medien eine paradigmatische Figur zu: Das Theater sei die Welt der stän-

dischen Person gewesen. Es sei die Welt der Piazzas, der Marktplätze, der Stra-

184 Ebd., S. 130.

185 Ebd., S. 132.

186 Vgl. ebd.

187 Ebd., S. 134f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ßen, der Person und im Zentrum der alles zusammenhaltenden Figur des Fürsten

gewesen. Durch das bürgerliche Schauspiel wird im 19. Jahrhundert der berühmte

Schauspieler wichtig und somit das bürgerliche Individuum aufgewertet.Während

das alte Volkstheater traditionell eine diskursive Rückversicherung der Einheit ei-

nes Volkes dargestellt habe, so wird dies in der Breite abgelöst durch das bürgerli-

che Erlebnistheater, in dem es nicht umEinheit geht, sondern um ein Bildungsziel.

Das bürgerliche Ideal hat sich und sein Paradigma in der Kultur breitgemacht. Im

20. Jahrhundert nun ist der neue Bruch hiermit das Kino.Während das Schauspiel

(und damit auch das bürgerliche Ideal) ausmacht, dass es seinenWert erhält durch

die Einmaligkeit und die Einzigartigkeit, sowie die individuelle Auslegung durch

den jeweiligen Schauspieler in jeder Vorführung, so verhält sich dies im Kino ganz

anders. Im Kino kommt es nicht auf Einzigartigkeit an. Menschen gehen nicht in

einen Kinofilm für ein einmaliges Erlebnis, sondern um etwas präzis Eindeutiges

zu sehen: das Typische. Klar kommt es bei einem Film auch auf die individuel-

le schauspielerische Leistung an (und vielleicht unterschätzt Jünger das Anfang

der 1930er gerade enorme Erblühen der ersten Film-Stars auch in Deutschland,

wie Marlene Dietrich). Doch als Kinobesucher setzt man auf Qualität durch eine

durchkomponierte Marke bzw. eine Serie, die bei jeder Ausstrahlung wieder gleich

und somit reproduzierbar ist. Kino und Theater könne man somit nicht mitein-

ander vergleichen, sie sind von ihrer Logik her andersartig.188 Der Triumph des

Kinos ist nichts anderes als die Repräsentation der Gestalt des Arbeiters auf dem

Feld der Schauspielkunst,wie sich das auf den verschiedenen anderen Feldern auch

nachweisen lasse. Der Triumph des Kinos ist gleichzusetzen mit dem Triumph des

Typus, der sich nicht durch Einmaligkeit, sondern durch funktionale Eindeutigkeit

auszeichnet. So ist es für Jünger auch kein Wunder, dass der Film als Hauptspiel-

stätte die molochartige Stadt, die Industriestadt und ihre Menschenmassen, die

allesamt »[…] lautlosen und unsichtbaren Kommandos […]«189 zu folgen scheinen.

Die Wirklichkeit der Wirtschaft, des Krieges, der Kunst und der Kultur zeigt eine

neue sachliche Sprache der Funktionalität, die auf allen Feldern gesprochen wird

»und derMensch antwortet, oder er bleibt stumm – und dies entscheidet über sei-

neWirklichkeit. […] Das Klappern derWebstühle vonManchester, das Rasseln der

Maschinengewehre von Langemarck – dies sind Zeichen, Worte und Sätze einer

Prosa, die von uns gedeutet und beherrscht werden will. […] Es kommt darauf an,

daß man der Sprache mächtig ist.«190

Der Heroische Realismus ist beseelt vom Anspruch, diese Sprache zu verstehen

und den Menschen die Möglichkeit zu geben, sie zu sprechen und somit am his-

188 Vgl. ebd., S. 133-136.

189 Ebd., S. 139.

190 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 277

torischen Sieg der Gestalt teilhaben zu können. Doch worin besteht nun die sicht-

bare Ordnung, das durch das neue Magnetfeld in die Feilspäne gelegte Muster?

Bislang wurde der Typus von Jünger vor allem ex negativo in Abgrenzung zum Indi-

viduum abgezeichnet. Hier kommt Jünger nun auf den Punkt der Rangordnung,

die schon mehrfach angedeutet wurde, zu sprechen. Wie im ersten Teil des Bu-

ches schon ausgeführt, stellt die Gestalt des Arbeiters eine eigene Rationalität dar,

eigene Hierarchie der »Werte«, ein eigener Diskurs. Jünger führt nun aus, dass

man den Typus nur in diesem Diskurs verorten kann und ihn nicht organisch oder

in Abgrenzung zum Individuum verstehen dürfe. Der Typus tritt auf, so wie die

Gestalt des Arbeiters ein neues Zeitalter einleitet. Entscheidend ist die Existenz

einer neuen »Enzyklopädie«, die souverän und unabhängig von Vorherigem ist.191

Der Typus existiert in einem Kraftfeld, in einem Diskurs, in dem das Individuum

notwendigerweise negiert wird. Es ist nicht das Gebiet der Verhandlung mit den

bürgerlichen »Begriffen« und den ewigen dialektischen Einbindungen konträrer

»Positionen«, und auch nicht das Gebiet der unendlichen Nivellierung des gesam-

tenmenschlichen Bestandes, wie dies spätestens seit der Erklärung derMenschen-

rechte geschah. Diese theoretische Gleichheit, welche den Liberalismus auszeich-

net, sei in Wirklichkeit nie eine effektive. Gleichheit vor dem Gesetz, ohne eine

tiefgreifende, materielle Revolution, ohne dass Reichtum und Eigentum auf alle

übergingen, so wie die Freiheitsrechte, das sei eine verborgene Rangordnung. Ei-

ne, die heimtückisch und sowohl auf nationaler als auch auf internationaler Ebene

(siehe Zerfall der nationalen Kolonialreiche) dem Untergang geweiht sei, weil sie

auf Dauer unauflösliche Widersprüche generiere (Massenarmut trotz Gleichheit

bspw.), ihre eigenen Gegenkräfte (die Arbeiter) kreiere und in seinem Sinne deren

Totale Mobilmachung befeuere. Statt gleicher Behandlung gebe es im Liberalis-

mus nur die theoretische Gleichheit und somit muss notwendigerweise der stän-

dige Ausnahmezustand herrschen.192 Hier berührt sich Jüngers Denken mit dem

dezisionistischen Denken Carl Schmitts. Jünger setzt der theoretischen Gleichheit

die funktionale Gleichheit des Typus entgegen.

Die Rangordnung des bürgerlichen Subjekts definiert sich am Grad seiner In-

dividualität. Analog zum Schauspiel, wo galt, je individueller und einzigartiger,

desto besser, so ist dies paradigmatisch für den Bürger zu sehen. Diese Individua-

lität des Lebensstils konnten sich freilich vor allem diejenigen leisten, die nicht nur

ihre rechtlich zugesprochenen Gleichheitsrechte hatten, sondern die genug Eigen-

tum und Reichtum zur Verfügung hatten. Wie eben ausgeführt, bleibt das jedoch

im Diskurs des Liberalismus ausgeblendet. Das Individuum erlangt im 19. Jahr-

hundert Identität durch Abgrenzung, also Individualität. Im jetzt anbrechenden

191 Vgl. ebd., S. 142.

192 Vgl. ebd., S. 140-145.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Zeitalter des Arbeiters, so Jünger, erlange man Identität durch Merkmale, die au-

ßerhalb eines selbst stehen, durch etwas Typisches, bekräftigt durch Rasse, Cha-

rakter oder Physiognomie. Der Einzelne wird in zunehmenden Maße durch die

»Ziffer« in Beschlag genommen, er bekommt in immer weiteren Feldern des Le-

bens einen funktionalen Wert. Nicht nur an der Front (siehe oben), sondern auch

in der Sozialbürokratie, im Sport, im Berufsleben, im Lebensraum der modernen,

moloch-artigen Stadt ist der Einzelne zu einer Ziffer geworden, zu einem Teil vie-

ler Statistiken. Während dem Individuum im bürgerlichen Zeitalter die drohende,

gesichtslose Masse gegenübersteht,193 so steht dem Typus die Organische Konstruk-

tion gegenüber. Sie besteht nicht wie die Masse aus bausteinartigen theoretisch

gleichen Individuen, sondern aus mathematisch präzisen Typen, die sich an die

verschiedenen Anforderungen anpassen können. Über allem stehe der Rekord, der

Menschen in verschiedenen funktionalen Zusammenhängen von einer Höchstleis-

tung zur nächsten treibt. Das Individuum wird angetrieben durch die Einzigartig-

keit und das Erlebnis, der Typus durch das faustische strebende Bemühen, oder ganz

konkret: durch den Rekord.

»Er [der Rekord, Anm. N. A.] ist das Symbol eines Willens zur ununterbrochenen

Bestandaufnahme der potentiellen Energie. Ebenso wie räumlich derWunsch be-

steht, den Einzelnen jederzeit an jedem Punkte erreichen zu können, so dyna-

misch das Bestreben, fortwährend über die äußersten Grenzen der Leistungsfä-

higkeit unterrichtet zu sein.«194

Die Ansprüche an den Einzelnen steigen ins Unermessliche, der Alltag des Men-

schen im 20. Jahrhundert ist geprägt von einer schleichenden, zifferngetriebenen

Mobilmachung aller Lebensbereiche. Das Typische scheint zunehmend das Indivi-

duelle zu vertreiben. Das vollzieht sich aus der Sachlogik der neuen Zeit und ih-

rer technischen Instrumente. Direktester Ausdruck dieser Entwicklung findet sich

freilich im Krieg, in den totalen Vernichtungszonen, in denen die Waffen nicht

mehr nur das Individuum (Handfeuerwaffen) oder die Masse (Artilleriegeschütze)

vernichten wollen, sondern in dem es keinerlei Unterschied mehr zwischen Kom-

battanten und Nicht-Kombattanten gibt, denn die Waffen zielen nicht mehr auf

Individuen und indirekt vermittels der Massen auf den Fürsten, sondern Waffen

zielen auf den hinter allem stehenden Arbeitsprozess, auf das Geflecht aus Zif-

fern und Statistiken, in dem die einzelnen Menschen nur eine bestimmte Funk-

tion übernehmen (Gaskrieg, Beschuss von Städten etc.). Auch wenn Staaten noch

geführt werden, als bestehe sie aus schützenswerten, einzigartigen, Rechte-tra-

genden Subjekten, so wird de facto im kriegerischen Zusammenhang und in vielen

weiteren Kontexten, sichtbar, dass hier ›Organische Konstruktionen‹ amWerk und

193 Vgl. hierzu Le Bon, Gustave: Psychologie der Massen, Stuttgart: Kröner 1957.

194 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 148.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 279

der Typus längst die leitenden Diskurse übernommen haben.195 Für den Einzelnen

äußert sich dies in totalen Mobilisierungen, in der Einbeziehung ihres nackten Le-

bens in die Welt des industriellen, des kriegerischen, des produktiven, des sportli-

chen, des diätetischen Rekords, in funktionale Felder, die durch Ziffer und Statistik

beherrscht werden.

»Diese Art der Einbeziehung kennt keine Ausnahmen. Sie trifft das Kind in der

Wiege, ja im Mutterleibe ebenso sicher wie den Mönch in der Zelle oder wie den

Neger, der im tropischen Urwald die Rinde des Gummibaumes ritzt. Sie ist also

total, und sie unterscheidet sich von der theoretischen Einbeziehung in die allge-

meinen Menschenrechte dadurch, daß sie durchaus praktisch und unablehnbar

ist. Man konnte sich dafür entscheiden, Bürger zu sein oder nicht; diese Freiheit

des Entschlusses ist jedochnichtmehr gegeben in bezug auf denArbeiter.Hiermit

ist bereits die umfassendste Stufe einer andersartigen Randordnung umschrie-

ben; sie besteht in der seinsmäßigen und unausweichbaren Zugehörigkeit zum

Typus, in einer Formung, einem Abdruck der Gestalt, der sich unter dem Zwange

einer eisernen Gesetzmäßigkeit vollzieht.«196

Der Liberalismus hat für Jünger nur auf einer theoretischen Ebene die Menschen

gleichgesetzt, ihnen jedoch einen inneren, unberührten individuellen Kern gelas-

sen.Doch bereitete er einer totalitären Entwicklung denWeg,welche dieMenschen

wirklich, sachlich und gegenständlich gleichsetzt und zusammenschaltet in mons-

trösen, molochartigen funktionalen Gebilden, die nicht mehr zwischen organisch

und technisch unterscheiden lassen. Der Typus ist für Jünger eine Erscheinung der

totalen, biopolitischen Moderne, die wie Giorgio Agamben zustimmen würde, das

nackte Leben zunehmend demWillen zur Macht zugänglich gemacht hat. Es han-

delt sich um ein Phänomen, das er nicht herbeischreiben will, sondern eines, deren

metaphysische Notwendigkeit man an Phänomenen beobachten könne. Jünger ist

jedoch auch weit davon entfernt, diese Entwicklung der totalitären Einbeziehung

zu kritisieren und das Individuum zu betrauern. Ein neues Sein im neuen schreck-

lich schönen Zeitalter erlegt sich uns auf. Jünger versucht im Gegensatz zu vielen

seiner Zeitgenossen nicht, die Entwicklungen rückgängig zu machen oder einfach

zu betrauern. Sondern in all dieser totalitären und auch die Körper und Seelen

verzehrenden neuen Zeit der radikalen sachlichen Vereinnahmung sucht Jünger

nach Möglichkeiten der Freiheit und einer sinnstiftenden Ordnung. Helmuth Kie-

sel bringt hierin den Hauptunterschied zum in vielen Bereichen verwandten Buch

Der Untergang des Abendlandes von Oswald Spengler zum Ausdruck:

195 Vgl. ebd., S. 149ff.

196 Ebd., S. 152f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Anders als Spengler, der nur ein Untergangsprophet war und in heroischem Pes-

simismus verharrte, war Jünger ein vollblütiger Apokalyptiker, der jenseits der Ka-

tastrophen die Enthüllung (Apokalypse) oder Erscheinung einer neuen und bes-

seren, wohlgeordneten und herrlichen Welt erwartete.«197

Spengler trauert der Hochkultur des Abendlandes nach und er weiß, dass wir uns

in die niedere Phase der »Zivilisation« bewegt haben, in der nicht mehr Form und

Vernunft, sondern nur noch Machtpolitik, Zynismus und Machiavellismus ent-

scheidend sind, bis die variabel lange Phase des Untergangs abgeschlossen sein

wird und im ewigen »Werden und Vergehen« eine neue Hochkultur aufstreben

wird.198

Hier zeigt sich übrigens ein für die meisten Protagonisten der sogenannten

»Konservativen Revolution« gängiges Muster: Das christliche Menschenbild als

auch das Menschenbild des Fortschrittsdenkens des 19. Jahrhunderts gehen von

radikal-sittlichen Bewertungen des Menschen aus. Zwar von unterschiedlichen,

denn nach christlicher Auffassung ist der Mensch als grundsätzlich sündig und

somit böse einzustufen, woraus sich ableitet, dass das Leben sich nach der Erlö-

sung von den Sünden durch Gottes Gnade sich richte, um eine Art Einheit und

Vollkommenheit erreichen zu können. Das Fortschrittsdenken geht von einem

ursprünglich guten Menschen aus, der durch äußere, schädliche Einflüsse von der

ursprünglichen Art der Vollkommenheit getrennt ist. Den Heroischen Realismus,

so Armin Mohler, mache nun aus, dass er sich einer solchen radikal-sittlichen

Bewertung des ursprünglichen Menschen enthält. Er hat vielmehr auf seine Art

und Weise eine eigene radikale Art mit dem Menschen und mit dem Geschehenen

umzugehen: es ist eine Einstellung, die alles Geschehene als sinnvoll akzeptiert.199

»Das ›Tout ce qui arrive est adorable‹ von Léon Bloy könnte als Leitwort über der

ganzen ›Konservativen Revolution‹ stehen. Damit ist das Sittliche nicht ausge-

schlossen, aber es kommt erst in zweiter Linie und wird aus jenem abgeleitet.

›Ästhetisch‹ im Sinne von ›anschauend‹ könnte man eine solche Haltung im

Gegensatz zur moralistischen Haltung nennen […]. Der konservativrevolutionäre

Mensch sieht alle menschlichen Haltungen im Letzten scheitern und kann nur

glauben, daß dieses Scheitern im Ganzen seinen Sinn habe.«200

Der Mensch ist für Jünger weder von Grunde auf gut noch böse. Jünger kommt

eher von der Nietzscheanischen Position, dass gut und böse Ergebnis einer »zwei-

197 Kiesel, Helmuth: Ernst Jünger. Die Biographie, München: Siedler 2007, S. 393.

198 Vgl. Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der

Weltgeschichte, Köln: Anaconda 2017.

199 Vgl. Mohler, Armin: Die Konservative Revolution in Deutschland 1918-1932. Grundriß ihrer

Weltanschauungen, Stuttgart: Vorwerk 1950, S. 157f.

200 Ebd., S. 158f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 281

tausendjährige[n] Geschichte« eines »Sklavenaufstand[s] in der Moral« seien. Was

als gut und was als böse gilt, ist Ausdruck historischer Kämpfe und seit über

2000 Jahren gebe es gegen die ursprüngliche Herren-Moral (aristokratisch=gut;

schlicht=schlecht) den siegreichen Feldzug einer Sklavenmoral, die historisch mit

der »Umwertung aller Werte« durch das Judentum (für Nietzsche ist der größte

Vertreter des so verstandenen Judentums Jesus!), welche die Ohnmächtigen,

die Armen, die Schwachen zu den Guten erhob und die Starken zu den Bösen

machte.201 Der genealogische Blick mit Nietzsche, dem auch Jünger an dieser

Stelle folgt, erachtet die Werte stets als Ausdruck des Sieges der herrschenden

Kaste, Klasse, Gruppe, Konfliktpartei. Einen heroischen Realisten nennt Jünger

sich selbst. Den Begriff übernahm er vom nationalrevolutionären Publizisten

Friedrich Hielscher.202 Klar ist das Topos des Heroen ein Hinweis auf Nietzsches

Versuch, eine Herrenmoral zu etablieren, die durch eine Umwertung aller Werte

wieder das aristokratische Verständnis des »Guten« in einer total nihilistischen

Welt durchzusetzen. Realismus meint einen genealogischen Blick auf die Welt,

die Werte und Rangordnungen als Ausdruck eines nicht-linearen, sondern eines

chaotischen Kampfes um die Hegemonie der Wertmaßstäbe zu verstehen. Realist

sein heißt, die Welt so zu verstehen, wie sie durch die vielen Kriege um Wahrheit

und gut und böse geworden ist. Ziel des heroischen Realisten ist es nicht, der

heutigen Situation eine besseren in Vergangenheit oder in einer wie auch immer

gelagerten Zukunft gegenüberzustellen. Es genügt, das sich aus dem Willen zur

Macht entwickelten Schicksal anzunehmen, die Ordnung zu verstehen, in der

man sich befindet und sie zu bejahen. Hier kommt Jünger nun in seinem ganz

eigenen Nietzsche-Eklektizismus auf das Leitmotiv des amor fati, der Bejahung

201 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, Frankfurt a.M. und

Leipzig, 1991, S. 18-47.

202 Vgl. hierzu einen Aufsatz des Franzosen Louis Dupeux, der relativ gut die Entwicklung Ernst

Jüngers Denken am extrem rechten Rand in derWeimarer Republik rekonstruiert. Dabei un-

terscheidet er sehr sorgfältig zwischen nationalbolschewistischen, faschistischen und natio-

nalsozialistischen Einflüssen und klaren Grenzlinien in Jüngers Entwicklung. Ganz so harmo-

nisch, wie etwa ArminMohler die »Konservative Revolution« zusammenfasst, lässt sich Ernst

Jünger nicht einmal mit engenWeggefährten denkerisch zusammenfassen. Dies kulminiert

in der paradoxen Situation, dass Jünger sowohl einer der profiliertesten Vertreter des neuen

Nationalismus vonWeimar war und zugleich sich durch seine Ansicht, der Nationalismus sei

nur »Mittel zum Zweck« zum Erreichen tieferer Ziele, sehr weit vomNationalkonservatismus

seiner Tage wieder distanzierte. Für Dupeux offenbart sich somit im Bruchmit demNationa-

lismus ab etwa 1930 ein Riss, der schon vorher existiert. Doch Jünger wird allein schon durch

das Milieu, in dem er sich befindet, systematisch mit den neuen Nationalisten zusammen-

gehalten, was sich auch in teils widersprüchlichen Denkkonstruktionen in den 1920er Jahren

niederschlägt. Dupeux, Louis: Der ›Neue Nationalismus‹ Ernst Jüngers 1925-1932. Vom He-

roischen Soldatentum zur politisch-metaphysischen Totalität, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die

großen Jagden des Mythos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

des Schicksals. Es gibt keine feste, beste Ordnung, keinen Vorrang des Einen vor

dem Anderen. Es gibt für Jünger nur die Möglichkeit, die Ordnung der Dinge

im Hier und Jetzt dadurch zu beeinflussen, indem man sich als Repräsentant

der Gestalt versteht. Durch diese Bejahung könne man größte Kräfte freilegen

und nicht durch das Streben nach einem Urzustand oder einem Utopia. Jünger

hat sich stets gegen den Einwand gewehrt, eine solche »ästhetische«, heroisch-

realistische Perspektive führe zu Fatalismus und Quietismus, also ein einfaches

Erleiden und Willensschwäche. Jünger geht es darum, gleichzeitig zu verstehen,

dass man ein »Werkzeug« in Händen eines größeren historisch-gewordenen

Willens zur Macht ist und daraus unendliche Kräfte zu schöpfen. Nicht aus einem

Gefühl der Schwäche, aus einem Gefühl des Unterdrücktseins eine Umwertung

aller Werte zu erschleichen, sondern sein Schicksal durch einen neuen Blick auf

sich selbst und die Welt, zum Herren durch Teilhabe an der Gestalt aufzuschwin-

gen. Die Revolution sans phrase ist eine, die sich verstandesmäßig abspielt, indem

man die Ausweglosigkeit aus dem Jetzt, aus dem Grabenkrieg, aus dem totalen

Inbeschlagnehmen des eigenen Lebens, das Einbeziehen in die kalte Maschine

der Moderne ästhetisch betrachtet und bejaht. Der Mensch, der dies einsieht, dass

er Typus, eine Prägung des Stempels der Gestalt des Arbeiters ist, die die Welt

mobilisiert, das ist der neue Mensch, das ist Jüngers faschistischer Übermensch. Das

ist nun der Mensch, »[…] der sich mit Lust in die Luft zu sprengen vermag und der

in diesem Akte noch eine Bestätigung der Ordnung erblickt«.203 Die scheinbare

Ohnmacht wird bei Jünger überwunden durch das Menschenbild des heroischen

Realismus, des Programms der fleischlichen Selbstüberwindung, der Verstärkung

der eigenen Eingebundenheit und der Identifikation mit der Ordnung. Nicht

durch den Sklavenaufstand, sondern mit einem »Pessimismus der Stärke«204. Der

Nihilismus ist das Medium, durch das der moderne Mensch nun hindurchgehen

müsse, um »die Identität von Freiheit und Gehorsam«205 erkennen zu können.

Der Unterschied zum einfachen Fatalismus liegt wohl im hoffnungsvollen Sehen

der Ordnung – selbst im scheinbaren Chaos, in höchster Hoffnungslosigkeit.

Somit erscheint in der konkreten historischen Situation die Aufgabe des heroi-

schen Realisten, in dieser historischen Übergangszeit bzw. im Interregnum, das

203 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 38f.

204 Über den Aspekt des Pessimismus, der das Denken und die Kunst in den ersten Jahrzehnten

des 20. Jahrhunderts in Deutschland stark beeinflusst hat, und wie Ernst Jünger und weitere

Denker, die Mohler zur ›Konservativen Revolution‹ zusammengefasst hat, diesen Pessimis-

mus auf eine eigenartig-heroische Art aufgegriffen haben, schreibt Jan Ipema ausführlich in

seinem Aufsatz: Vgl. Ipema, Jan: Pessimismus der Stärke, Ernst Jünger & Nietzsche, in: Ester,

Hans/Evers, Meindert (Hg.): Zur Wirkung Nietzsches. Der Deutsche Expressionismus, Men-

no Ter Braak, Martin Heidegger, Ernst Jünger, Thomas Mann, Oswald Spengler, Würzburg:

Königshausen & Neumann 2001, S. 13-30.

205 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 283

sich durch Nihilismus kennzeichnet, dahingehend revolutionär zu handeln, dass

man eine Ordnung hinter all dem Chaos erkennt, die Gestalt, für die sich das

ganze Aufzehren, Rekorde Erheischen und Sterben lohnt. Es handelt sich hier

um die revolutionäre »Revision des Lebens durch den Sinn«.206 Der sklavische

Liberalismus mit seiner leitmotivischen, abstrakt-theoretischen Gleichheit der

sakralen Individuen aus der Perspektive der unterdrückten Subjekte kann hierbei

nicht im Ansatz einen solchen Sinn liefern. Die Gestalt des Arbeiters jedoch schon.

Der Mensch soll sich als Herren-Typus und nicht mehr als Individuum verstehen –

dann könne er wieder teilhaben am Willen zur Macht und einen Sinn für sein

Leben erkennen, der frei macht.

Um nun noch einmal zurück zu kommen zum Ausgangsmotiv des Übergangs

vom Schauspiel zum Film: Der Film und seine Schauspieler repräsentieren somit

als Typen einen gänzlich anderen Erfahrungs- und Erlebnisraum als das Theater.

Dieser ist der Raum der Großstadt, der Automobile, Flugzeuge, großen Industrie-

maschinen und des Maschinenkrieges, in welchem der »Mensch als Spielball tech-

nischer Objekte«207 erscheint und somit feindlich für das Individuum ist, jedoch

wie geschaffen für den Typus ist. Wie nun in der Physiognomie, der Maskenhaf-

tigkeit und der Kleidung zeigen sich auch in der sich durchsetzenden Ästhetik des

Kinos die Züge des neuen Menschen: Eindeutigkeit der Mimik und Gestik, Unter-

ordnung unter die Präzision der technischen Mittel (in diesem Fall der Kameras)

und die Einführung einer neuen Rangordnung. Jünger nutzt das Bild einer »neu-

en Sprache«, die in dem beschriebenen neuen absoluten Raum gesprochen wird –

und entweder man spricht sie oder schweigt für immer. Es ist eine Sprache, die

von einer neuen Überlegenheit der technischen Mittel und dem dahinterstehen-

denWillen zur Macht ausgeht. In allen Bereichen, biologisch-physiologisch, in der

Kleidung und dem ästhetischen Empfinden lässt sich nachweisen, dass ein allüber-

greifender Prozess der zunehmenden Mobilisierung des Lebens durch die Regeln

der technischenWelt stattfindet. Die stählernen neuen Züge des menschlichen Ge-

sichtes, die sportliche Durchbildung seines Körpers genauso wie das Aufkommen

der völlig zweckmäßigenUniform als auch einer neuen Ästhetik der Präzision, Ein-

deutigkeit und der Serien sind Ausdruck der metaphysischen Arbeitergestalt. Ihr

zugrunde liegt der Wille zur Macht über Erde und Leben, also zur Totalen Mobil-

machung der Materie und des Lebens und Jünger führte eben in den hier dargeleg-

ten Kapiteln 36 bis 44 des Arbeiters phänomenologisch Belege dafür an, dass dieser

Prozess, den die Arbeitergestalt verursacht, tatsächlich nicht erst in der Zukunft

stattfinden wird, sondern schon vonstattengeht.

Der Tod des Individuums begegnet uns in der Fremdheit bestimmter indi-

vidualistischer Züge bei der Betrachtung der Menschen des frühen 19. Jahrhun-

206 Ebd., S. 44.

207 Ebd., S. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

derts – etwa in Porträts aus der damaligen Zeit. Sie begegnet uns im zunehmend

musealen Charakter des Schauspiels, das keine Individualität in Harmonie mit

dem tatsächlichen Leben auf der Straße repräsentiert, sondern das zunehmend

aufgesucht wird von Menschen, die sich in ihrer Rückwärtsgewandheit erbauen

wollen. Der neue Mensch »versteht« diese Sprache und Welt der souveränen Per-

son nicht mehr, sondern ihm ist sie fremd geworden. Er lebt in einer urbanisierten

Welt, in der Maschinen den Takt vorgeben und in der der Mensch sich entscheiden

muss, sich entweder als Objekt bzw. Spielball dieser technisierten Welt zu betrau-

ern oder durch Gehorsam Freiheit zu erlangen:

»Das Klappern derWebstühle vonManchester, das Rasseln derMaschinengeweh-

re von Langemarck – dies sind Zeichen, Worte und Sätze einer Prosa, die von uns

gedeutet und beherrscht werden will. Man gibt sich auf, wenn man dies zu über-

hören, wenn man es als sinnlos abzutun gedenkt. Es kommt darauf an, daß man

das geheime, das heutewie zu allen Zeitenmythische Gesetz errät und sich seiner

als Waffe bedient. Es kommt darauf an, daß man der Sprache mächtig ist.«208

Es gibt in Jüngers Augen zu jeder Zeit ein mythisches Gesetz – somit auch zu unse-

rer Zeit. Es kommt auf die richtige Optik, die genügende dichterische Entfernung

vom eigenen Leben an, um dieses zu erkennen. Webstühle und Maschinengeweh-

re – Ausdruck der neuen technischen Produktiv- und Destruktivkräfte – fasst Jün-

ger im Bild der Sprache zusammen. Und wie es mit Sprachen so ist, kann man sie

entweder sprechen und Teil des gesellschaftlichen Lebens sein oder man schweigt

und ist in gewisser Weise abgeschnitten.

Zusammenfassend lässt sich sagen: die entscheidenden Momente für den Ty-

pus sind der Übergang von der Repräsentation der individuellen Vielfalt hin zur

Eindeutigkeit und Präzision, die Unterordnung des ganzen Lebens, von den kör-

perlichen bis hin zu den kulturell-ästhetischen Aspekten unter die »Sprache« einer

neuen technisierten Welt der metaphysischen Arbeitergestalt.

5.2.5 Zwischenfazit: Der Typus als Ergebnis der Aufklärung

Das vorliegende Kapitel beschäftigte sich mit der Jünger’schenThese der Ablösung

des Individuums des Bürgertums durch den neuartigen Typus. Typus ist bei Jünger

ein Begriff der Gestaltphilosophie. Die Gestalt gehört zugleich dem platonischen

Raum der Ideen an, doch ist zugleich historisch kontingent. Wir befinden uns in

einem Interregnum, in dem es einen Übergang zu einer neuen Gestalt gibt, die

metahistorisch wirkt. Die neue Arbeitergestalt tritt uns im Typus entgegen. Die

Ausprägungen des Typus entdeckt man in Physiognomie, Kleidung, Ästhetik so-

wie der Fähigkeit des Typus, mit der technischen Welt zu verschmelzen und in or-

208 Ebd., S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 285

ganischen Konstruktionen aufzugehen. Jünger beschreibt in seinem Arbeiter eine

Dezentrierung und Mobilmachung des Subjekts, welche Ausdruck einer Mobilma-

chung des Lebens darstellt. Das Aussterben des souveränen Subjekts, das Jünger

als bürgerliches Individuum bezeichnet, ist Ergebnis eines biopolitischen Prozes-

ses – der zunehmenden Bemächtigung des Lebens. Diese zunehmende Bemäch-

tigung geht aus von einem Willen zur Macht, der im Dienste der metaphysischen

Arbeitergestalt steht. Dieselbe Macht, welche eine Totale Mobilmachung der Mate-

rie und Technik verursacht, ist auch der Treiber für die Mobilmachung des Lebens.

Sichtbar wird dieser Zusammenhang in der zunehmenden Ununterscheidbarkeit

des Menschen mit seinen Werkzeugen. Jünger spricht explizit vom »Maschinen-

menschen« – einem Menschen, der sich entsprechend der Technisierung der Welt

verhält und der sich auch physiologisch und biologisch an die neue Welt anpasst.

Hierfür bringt Jünger Belege in der neuen Maskenhaftigkeit des Gesicht des Typus

an, in der ausgeglühten Stimme des Frontsoldaten, im Anblick der durch Brei-

tensport gestählten Körper und in der Tendenz zur uniformen Kleidung. All dies

symbolisiere das Absterben des bürgerlichen Individuums, das sich durch Einzig-

artigkeit ausgezeichnet habe, welches durch das Typische, Serielle und Eindeutige

ersetzt wird.Wie auch die Waren undWerkzeuge sich durch die Serienproduktion

verändert haben, so durchläuft auch der Mensch eine Veränderung zu Seriellem,

Typischem und Eindeutigem. Jünger führt neben physiologisch-biologischen Bei-

spielen auch die Ästhetik ins Feld. Der Übergang vom Gemälde zum photographi-

schen Porträt repräsentiert genauso wie der vom Theaterschauspiel zum Kinofilm

den Übergang vom Individuellen zum Präzisen und Eindeutigen – und somit spie-

gelt sich auch hier der allübergreifende biopolitische Prozess der zunehmenden

Mobilisierung des Lebens durch eine technisierte Welt. Die hier genannten Felder

sind beispielhafte Phänomene, die in Jüngers Augen den zunehmenden Zugriff der

Arbeitergestalt im Hier und Jetzt und nicht erst in der Zukunft belegen.

Ein entscheidender Zug des Arbeiter-Essays ist die Perspektive, die der Autor

einnimmt. Jünger nimmt für sich eine stereoskopische Optik in Anspruch, durch

die er zugleich sehr nah und detailreich an die beschriebenen Objekten heran-

kommt und eine weite Distanz wahrt. Jüngers Methode macht der distanzierte

Blick auf die wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Prozesse aus, welcher im

Gesamtzusammenhang morphologisch Formen erkennt. Das vorliegende Kapitel

hat argumentiert, dass Jüngers Gestaltbegriff mit dem Goethe’schen Begriff der

Urpflanze verwandt ist. Die Gestalt ist somit als Ordnung keine verstandesmäßi-

ge, sondern eine reelle, die es nicht verstandesmäßig zu begreifen, sondern mit

dem Auge perspektivisch zu sehen gilt. Von dieser geht eine Formung aus, welche

Materie und Mensch mobilisiert. Jünger rekurriert wiederholt auf die Goethe’sche

Formenlehre, nach der das Ganze mehr als die Macht Summe seiner Einzelteile

sei – hinter Erscheinungen, wie etwa Pflanzen, stehe ein übergeordneter Bauplan,

eine überzeitliche Idee. Jünger greift diesen Gedankengang sowie Nietzsches Le-

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

bensphilosophie auf und sucht in allen Erscheinungen der Krise der Moderne, wie

er sie erlebt hat im Ersten Weltkrieg, einen Willen zur Macht. Diesen sichtbar zu

machen, ist Auftrag seines Essays Der Arbeiter. Jüngers Ziel ist eine Diagnostik des

Metahistorischen, welches sich unserer Zeit bemächtigt hat und er findet es in der

Arbeitergestalt. Seine Annahme ist, dass die Gestalt keineWerte, sondern nur Form

besitze und es daher es völlig sinnlos sei, in unserer Zeit über Werte zu reden, son-

dern lediglich im Sehen, im richtigen Erkennen und daraus die richtigen Schlüsse

der Rangordnung zu ziehen und statt dem guten Leben, das formgerechte Leben

als Typus zu führen. Jüngers Essay leitet somit nicht nur aus den Phänomenen

die Existenz der Gestalt anhand eines Aufkommens des Typus ab, sondern er for-

dert den Leser auch dazu auf, sich als Typus verstehen und die Arbeitergestalt zu

repräsentieren.

Wie Michel Foucault spricht auch Jünger vom Tod des bürgerlichen Individu-

ums. Hintergrund hierfür ist, dass in Jüngers Augen der bürgerliche Idealismus,

der das Subjekt zur Befreiung des Einzelnen überhaupt aufbrachte, bei einer di-

stanzierten Betrachtungsweise materiell zur Nivellierung der ständischen Gesell-

schaft und zu einer Zugänglichmachung der Körper für den Willen zur Totalen

Mobilmachung geführt habe.

Jünger will in der Geschichte der Moderne eine durchgängige metaphysische

Tendenz erkannt haben, welche zuerst den Diskurs des Individuums hervorge-

bracht und diesen dann Schritt für Schritt durch den des Typus ersetzt habe. Dies

sind für Jünger keine zwei verschiedenen Triebkräfte, sondern Ausdruck dessel-

ben Macht der Arbeitergestalt auf verschiedenen historischen Stufenleitern. Das

Individuum zeichnet sich durch gleichzeitig betonte Einzigartigkeit und recht-

lich-ethische Gleichheit aus, die auf einem auf der Gleichheit basierenden Ge-

sellschaftsvertrag resultiert. Ganz im Sinne des Denkens der Aufklärung und dem

damit einhergehenden Rationalismus verstehen die individualistischen Politikan-

sätze des Liberalismus das autonome Subjekt als den zentralen Punkt eines Den-

kens, das sämtliche Beziehungen und Strukturen als verstandesmäßig und jeden

Gegenstand aus sich selbst heraus vereinzelt begreifbar versteht. Vernunftgemäß

abgeleitete Gleichheit wiederum ist in den Strukturen des Liberalismus als Gleich-

heit vor dem Gesetz implementiert worden. Problematik hierbei sei nun gewesen,

dass dies entgegen der Heilsversprechen des Liberalismus jedoch nie eine wirk-

liche Gleichheit gewesen sei und selbst nach den selbstgesteckten Maßstäben der

Französischen Revolution von 1789 keinewirkliche Gerechtigkeit bringen habe kön-

nen. Die frühen Sozialisten und Marx hätten richtig erkannt, dass eine Gleich-

heit vor dem Gesetz bei gleichzeitigem Bestehenbleiben von privatem Eigentum,

das nicht auch sozialisiert wurde, de facto nur eine diskursive zementierte Unge-

rechtigkeit selbst bedeutete. Durch den liberalen kapitalistischen Staat entstand

jedoch im Zuge der industriellen Revolution eine echte Nivellierung der verschie-

denen Stände, Landsmannschaften usw., welche in Form des Proletariers und der

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 287

funktional arbeitsteilig arbeitenden verschiedenen Arbeiter zu einer neuen Masse

führte, die nun wirklich in einer funktionellen Art und Weise gleichgeschaltet und

gleichgestellt war. Ausgehend vom rationalistischen Denken und in der Förderung

des Individuums kam es nun zu einer nie dagewesenen Nivellierung im ›mensch-

lichen Bestand‹ durch moderne Institutionen/Disziplinen, welche zwar nicht zu

wirklicher Gleichheit im Sinne einer echten Chancengleichheit oder der gleichwerti-

gen Lebensverhältnisse geführt habe. Jeder Versuch – bspw. von den Marxisten –

diesen menschenrechtlichen Anspruch auf gleichwertige Lebensverhältnisse etwa

durch staatskapitalistischen Bolschewismus einzulösen, führte lediglich zu einer

noch intensiveren Nivellierung, Abschaffung von alten Strukturen und gleichzei-

tig zu einer Entwicklung der Dinge, die nicht mehr das Leitbild des autonomen

Subjekts, sondern dasjenige des Typus de facto hervorbringt. Jüngers Typus ist in

Der Arbeiter in erster Linie ein aus historischer Betrachtung der Geschichte sicht-

bar werdender Zug der Moderne, der über die Brücke des rationalistischen Indi-

vidualismus aber auch letztlich über den Empirismus einen typischen Imperativ

dem Menschen auferlegt hat. Er unterscheidet sich von Nietzsches Übermensch

dadurch, dass er streng geschichtlich abgeleitet wird. Jünger sieht den stahlharten

Übermenschen nicht existenziell als in jeder Epoche vorkommendes menschliches

Vorbild-Exemplar, wie Nietzsche, sondern sieht im Diskurs der Moderne eine pa-

radoxe Dialektik der Aufklärung: Statt der Freiheit als Citoyen unter Gleichen oder

als neuer, kommunistischer Mensch des schaffenden Müßiggängers Marx’ schim-

mert im modernen Staat das stahlharte Leben der funktional Gleichgeschalteten

zunehmend durch. Allen Verheißungen zum Trotz findet sich das bürgerliche In-

dividuum als total mobilgemachtes Anhängsel der Maschine, als Träger lediglich

funktionalen Wertes in den Stahlgewittern des Ersten Weltkrieges. Und Jüngers

provokante These ist nun, dass dies nicht etwa ein Rückfall in Barbarei oder eine

mangelhafte Umsetzung der Ideale von 1789 sei, sondern dass dies eine Weiter-

entwicklung der Welt im Sinne der Gestalt ist, in deren Sinn auch die moderne

Revolution von 1789 stattgefunden hat! Kurz gesagt: Die Französischen Revolution

für die Überwindung des Absolutismus und der Aristokratie durch Demokratisie-

rung ist – als Akt der Nivellierung und daher Verfügbarmachung von Lebensener-

gien in unglaublichem Ausmaß – als ein Beitrag zum Triebwerk der Moderne und

somit genauso im Sinne der Gestalt des Arbeiters zu verstehen, wie nun die Tota-

le Mobilmachung und der Übergang zur planetarischen Arbeitsdiktatur. Vor dem

Hintergrund des Verständnisses der Moderne als Projekt der zunehmenden Dyna-

misierung riesenhafter Lebensenergien erscheint die Entgegenstellung des souve-

ränen Subjekts gegen den absoluten Fürsten in derselben Falllinie wie die folgende

Ausbildung des stahlharten Typus. Im Sinne der höchsten Entwicklungsstände des

Projekts der Moderne, der TotalenMobilmachung im industriell-weltkriegerischen

Zusammenhang des 20. Jahrhunderts, erscheint der Typus als Bruchmit dem ratio-

nalistisch gefassten Individuum für Jünger als dessen notwendige Weiterentwick-

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

lung vor demHintergrund des auch dem Individuum zugrunde liegenden Projekts

der Moderne. Aus der diktatorischen Logik der technologischen Sachwelt ergibt

sich das scheinbare Paradoxon, dass der Wert des Einzelnen nicht mehr aus sich

selbst heraus, also aus der Würde heraus zu bestimmen ist, sondern aus seinem

funktionalen Wert. Der Humanismus hat eine noch viel tiefere, totale Einbindung

des Menschen in das totalitäre Projekt der Moderne zur Folge. Es zeigt sich erst

retrospektiv, dass nicht die Freiheit des Einzelnen von Zwang das Paradigma der

Moderne ist, sondern eigentlich die Freiheit des Einzelnen darin besteht, Teil der

biopolitischenDynamisierung derWelt sein zu können. Jüngers Konzept des Typus

ist daher von seinem Verständnis der Technik in Der Arbeiter nicht zu trennen. Die

technologischen Prozesse laufen für Jünger nach einer eigenen Logik der Sache ab,

deren Triebfeder der Wille zur Macht und die Arbeitergestalt sind, was auch der

Entwicklung des Individuums zum Typus zugrunde liegt. Der Mensch wird zu-

nehmend eins mit der Maschine. Die Vorstellung, dass ein wie auch immer gear-

tetes Subjekt die technische Entwicklung sich wieder zum Instrument einverleiben

könne, hält Jünger für utopisch. Dass sich die Technik den Menschen einfach als

willenloses Anhängsel einverleibe, sei jedoch nicht einfach die daraus resultierende

Folge. Sondern Jünger will empirisch erkannt haben, dass sowohl Technik als auch

der moderne Mensch sich gemäß derselben Gesetzmäßigkeit entwickeln – sie re-

präsentieren denselbenWillen zurMacht. Beide,Mensch undMaschine, unterwer-

fen sich nicht gegenseitig, sondern werden zunehmend ununterscheidbar. Jünger

sagt die Entwicklung einer ›Organischen Konstruktion‹ voraus: Die Maschinerie

erreicht in manchen Gebieten in Jüngers Augen schon zu seiner Zeit organischen

Status und der zeitgemäße Mensch ist derjenige, der sich selbst als Maschine ver-

steht. Jünger sieht nun in diesem Fakt des Todes des autonomen Individuums, das

sich freiwillig den Sachzwängen unterwirft, eine Entwicklung derModerne, die auf

dem Papier von der Aufklärung der Menschenrechte stets missbilligt wurde, die je-

doch in Wirklichkeit durch deren Hervorbringung des vereinzelten Menschen und

die totale Auslieferung an den modernen Hobbes’schen Staat sowie durch den mit

dem Besitzindividualismus gestarteten Kapitalismus Stück für Stück überhaupt

möglich gemacht wurde. Die Ununterscheidbarkeit der Mensch-Maschine ist ein

dialektisches Ergebnis der Aufklärung, hinter dem die Gestalt des Arbeiters sicht-

bar wird. Jüngers These ist letztlich eine heroisch-realistische Wendung einer alt-

bekannten Anthropologie, die schon Hobbes zu seinem Gesellschaftsvertrag führte

und die auch der bekannte Julien Offray de La Mettrie einst auf den Punkt brachte:

»Folgern wir also kühn, daß der Mensch eine Maschine ist, und daß es auf dem

ganzen Weltall nur eine einzige verschieden modifizierte Substanz gibt.«209

209 De la Mettrie, Julien Offray: Der Mensch eine Maschine, Leipzig: Dürr 1909, S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 289

Diese Parallelisierung von Mensch und Maschine, welche de La Mettrie den

schärfsten Widerspruch seiner aufklärerischen Zeitgenossen bescherte, ist in

Jüngers Augen bei der Betrachtung der wirklichen Effekte der Aufklärung letztlich

sogar deren tiefstes Ergebnis. Ähnlich wie in jeder Epoche, so argumentiert Jünger,

sind der Mensch und seine Technik beide jeweils im Magnetfeld eines Willens

zur Macht, einer Gestalt. Mit der rasanten technologischen Entwicklung des

letzten Jahrhunderts wird daher folgerichtig auch ein neuer Mensch einhergehen,

dessen erste Ansätze im Antlitz des Frontsoldaten und des Lenin’schen Proletariers

sichtbar werden. Hier verbindet sich nun Jüngers noch etwas konfuse Anthropo-

logie aus Der Kampf als inneres Erlebnis mit der homme machine: Was gestaltmäßig

Notwendigkeit einer jeden Epoche ist – die höhere Parallelität von Mensch und

Technik – zeigt sich dem Einzelnen heute im Interregnum, im Übergang zwi-

schen den Zeitaltern, im Nichts, das zwei Epochen trennt, als große heroische

Selbstüberwindung durch das Akzeptieren und sich selbst In-Dienst-Stellen für

einen Willen zur Macht, der meinen Körper vielleicht vernichten wird – der mich

jedoch durch diese Teilhabe an der Macht loslöst und von meiner weltlichen

Beschränktheit befreit. Technik ist Ausdruck eines Willens zur Macht der Gestalt

und keines Subjekts. Die Gestalt zeichnet sich dadurch aus, dass sie dem Bereich

der Metaphysik verhaftet ist. Selbstbehauptung und Herrschaft kann für den mo-

dernenMenschen somit nur bedeuten, nicht zu versuchen, die Eigengesetzlichkeit

der Technik zu brechen, sondern Teil des dahinter liegenden Willens zur Macht

zu werden, indem er die Gestalt des Arbeiters repräsentiert und sich als Typus

akzeptiert. ›Heroischer Realismus‹ ist die Lehre, die Realität der Mobilisierung

der Welt durch die Gestalt des Arbeiters zu sehen, sie zu akzeptieren, aber sich

gleichzeitig nicht einfach nur als Opfer dieser Entwicklung zu beweinen, sondern

sie zu bejahen und sich als aktiver Träger des Schicksals zu sehen.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

5.3 Satz drei des biopolitischen Typus politischen Denkens

Das autonome Subjekt ist eine Schimäre.

Der biopolitische Ansatz zeichnet sich in seiner spezifischen Perspektive auf das

autonome Subjekt aus. Aus dieser Perspektive erscheint das Kant’sche Subjekt als

historischer Ausdruck eines Willens zur Macht. Das Subjekt ist keine anthropo-

logische Grundkonstante oder Ausfluss der Vernunft, sondern Instrument eines

Willens zur Macht, der seit zweihundert Jahren einen Willen zur Mobilisierung

aller Lebenskräfte darstellt.

Jüngers Frontsoldat und Arbeiter ist als letzte historische Konsequenz dieses

Willens zur Macht zu verstehen. Für eine echte Emanzipation und echte Autono-

mie des Einzelnen muss man dieses autonome Subjekt entlarven und sterben las-

sen. 1932 sieht Jünger diese Emanzipation in der Annahme des Schicksals, also im

heroischen Realismus. Das unterscheidet ihn von Foucault, der eher Aufstände der

unterdrückten Körper und Lüste herbeisehnt. Schon ein Jahrzehnt später wird Jün-

ger diesen Heroismus als Ausdruck eines historischen Irrtums revidieren. In ihren

Spätwerken werden Foucault und er sich wieder treffen. Michel Foucaults ›Sorge

um sich‹ und Ernst JüngersWaldgänger sind beides sehr ähnliche Suchbewegungen

nach post-humanistischen Wegen der Selbstbehauptung und Systemkritik.210

210 Vgl. hierzu Franken, Andreas: Macht und Ethos. Eine Analyse von Foucaults Suchbewegung

nach Kritikformen, Dissertation, online: https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706 .

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706


6. Krieg statt Verständigung

Wie in der Einleitung der vorliegenden Arbeit dargestellt, ist der vierte und somit

abschließende Punkt der Typenbildung der Aspekt des Krieges. Wie ebenfalls in

der Einleitung schon ausgeführt, steht auch dieses Kapitel in dualistischer Abgren-

zung zu einem entgegengesetzten Typus des politischen Denkens. Dieses Kapitel

soll die Entfernung sowohl Foucaults als auch Jüngers von Konzepten politischen

Denkens aufzeigen, die auf Verständigung basieren. Ich werde im Folgenden so-

wohl bei Foucault als auch Jünger herausarbeiten, inwiefern der Krieg und nicht

die Verständigung ein zentrales Moment ihrer politischen Theorie darstellt.

6.1 Krieg statt Verständigung I – Michel Foucault

6.1.1 Foucaults Machtbegriff(e)

Macht ist ein Kernbegriff im Werk Michel Foucaults. Zu keinem Zeitpunkt hat

Foucault jedoch eine eigenständigeMachttheorie erarbeitet und ausgebreitet. Viel-

mehr näherte sich Foucault der Macht mittels verschiedener Analyseformen, wel-

che zu unterschiedlichen Machttypen führte. In seinen archäologischen Schriften,

wie etwa Wahnsinn und Gesellschaft, geht er selbst von einem juridischen Macht-

verständnis aus, das sich im Absolutismus auf den König selbst bezieht. Die Eta-

blierung großer Internierungshäuser im Rahmen der großen Einsperrung, von der

Foucault spricht, führt zu einer neuartigen Geschichte der Einschließung, welcher

Foucault in seinem Werk folgt. Historischer Ausgangspunkt ist für ihn spätestens

1656 die Eröffnung des Hôpital général in Paris.1 Foucault wird in Die Ordnung der

Dinge der Geschichte des Ausschlusses auf einem anderen Feld auf den Grund ge-

hen: in den Diskursformationen, welche die ›episteme‹ der Humanwissenschaften

begründet. Die Ordnung des Diskurses zeigt die verschiedenen diskurspolizeilichen

1 Vgl. Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter

der Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1969.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Interventionen auf, welche die juridische Macht im Diskurs auf den Sprecher aus-

übt. Die Ausschließung und am wichtigsten der Wille zur Wahrheit sind in die-

sem diskurstheoretischen Abschnitt Foucaults Wirken juridische Machtbeziehun-

gen innerhalb von Diskursen. Foucault fokussiert sich auf denWillen zumWissen,

die Sorge um den wahren Diskurs in der Moderne, welcher eine Rationalität be-

gründet, indem er das Anormale, das Wahnsinnige und dadurch Destabilisierende

bannt.2 Ab den 1970er Jahren löst nun die Macht den Diskurs als Hauptaugen-

merk Foucaults Stück für Stück ab. Zeugnisse des Übergangs sind hier etwa sei-

ne Antrittsvorlesung Die Ordnung des Diskurses oder auch die Vorlesungsreihe Die

Macht der Psychiatrie. In beiden beginnt die Macht als etwas nicht mehr nur In-

nerdiskursives, sondern auch durch äußere Institutionen und Praktiken den Dis-

kurs einzuschränken. Foucault nähert sichMitte der 1970er Jahre einer Analytik der

Macht, welche das juridische Verständnis, welches Macht im Raster von Verboten,

Repression und Geboten auffasst, erst durch eine Tilgung des Subjekts und die Be-

tonung von Institutionen erweitert und sich in einem weiteren Schritt dann gänz-

lich distanziert. Foucault erweitert den souveränen Begriff der Macht um einen

apersonalen Machttypus, dessen Zugriff auf das Leben in der Moderne sich pan-

optisch, disziplinarisch, kapillar und biopolitisch ausgebreitet hat. Letzteren Ty-

pus der Macht hält Foucault sowohl durch phänomenologische, strukturalistische,

hermeneutische als auch psychoanalytische Forschungszugänge für völlig unter-

schätzt sowie wenig erforscht und er setzt daher mit seiner »interpretativen Ana-

lytik« gerade dort an. Für seine Schüler Dreyfus und Rabinow versucht Foucault

sich Jenseits von Strukturalismus undHermeneutik zu bewegen, und die Vorteile beider

Methoden in den Sozialwissenschaften miteinander zu verknüpfen. Foucault erar-

beitet eine neue Methode mittels derer er zeigen will »wie in unserer Kultur Men-

schen die Sorte von Objekten und Subjekten geworden sind, die Strukturalismus

und Hermeneutik entdecken und analysieren«.3 Foucault fügt in der interpretati-

ven Analytik diese zwei Pole zusammen und befasst sich schwerpunktmäßig mit

dem apersonalen Machttypus, welchem er in Überwachen und Strafen die Hervor-

bringung der Disziplinarmacht und der daraus resultierenden Kerkergesellschaft

genauso zurechnet wie im einige Jahre später erschienenen Der Wille zum Wissen

die Biomacht in Form von Sicherheitsdispositiven, die sich auf das Leben der Be-

völkerung ausüben wie gleichwohl auf den einzelnen Körper. Apersonal ist dieser

Machttypus in dem Sinne, dass Macht nicht mehr als einem Souverän, einer In-

stitution oder sonstigem entspringend gesehen wird, sondern die Macht ist etwas,

2 Vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

3 Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault, Jenseits von Strukturalismus und Her-

meneutik, Frankfurt a.M., 1987, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 293

das niemandemgehört und das sich von sich aus aus verschiedenen sich überdeter-

minierenden Zentren (die Disziplinarinstitutionen) heraus entfalte. Dieser Aspekt

der sich selbst entfaltenden disziplinarischen Machtapparate als Antwort auf ad-

ministrative Herausforderungen der Bevölkerungsexplosion und der aufkommen-

den Industrialisierung war es wohl auch, welcher Axel Honneth im Sammelband

von Michael Kelly über die Habermas-Foucault-Debatte dazu führte, Foucault eine

funktionalistische Argumentation zu attestieren.4 Dagegen wird Foucault sich in

mehreren Interviews wehren. Diese Abwehr hat sicherlich auch damit zu tun, dass

Foucault sich von seiner mikrophysischen Betrachtung einer sich aus verschiede-

nen partikularen Zentren herausschälendenMachtmit dem Ziel der Körperdressur

in Disziplinarinstitutionen aus verschiedenen Gründen abwendet und sich in Der

Wille zum Wissen noch einmal grundlegend neu aufstellt bezüglich der Machtana-

lyse. Foucaults Ziel bleibt weiterhin eine nicht-souveräne, apersonale Machtana-

lyse und er versucht sich nun gänzlich von juridischen Kategorien zu lösen.5 An

dieser Stelle experimentiert Foucault mit methodologischen Möglichkeiten, eine

solche Machtanalyse zu erreichen. Dazu gehört auch die Kriegshypothese, welche

anhand der Vorlesungsreihe In Verteidigung der Gesellschaft in Kapitel 6.1.3 tieferge-

hend analysiert werden wird. Ab diesem Zeitpunkt nähert sich Michel Foucault

dem Thema der Macht nur noch strategisch und teils gar militärisch. Auch wenn

Foucault im Laufe seiner letzten Jahre die universale Aussagekraft der Kriegshy-

pothese etwas einschränken oder gar verwerfen wird, so hält er doch bis zuletzt

daran fest, dass Basis der Machtverhältnisse Kräfteverhältnisse am Grunde der

Gesellschaft sind, und wenn man sich mit Machtverhältnissen auseinandersetzt,

man sich mit den unentrinnbaren Kämpfen auseinandersetzen muss. Die vorlie-

gende Arbeit trifft die Entscheidung, sich mit diesem genealogisch-strategischen

Foucault zu beschäftigen und sieht in diesem Foucault einen Vertreter des hier

herausgearbeiteten Typus des politischen Denkens.

Foucault versucht, diesen neuen Machttypus das erste Mal methodologisch zu

skizzieren in Der Wille zum Wissen, Sexualität und Wahrheit I. Die Macht, die Ge-

schichte ihrer Entwicklung und der Einfluss der Macht bis in die letzten und in-

timsten Winkel des Lebens sind Hauptfokus dieses Werkes. Foucault revidiert die

juridischen Machtanalysen als zu phantasielos und zeigt auf, wie Macht die Ord-

nung der Dinge, etwa die Sexualität und unser Verständnis vom Körper, hervor-

bringt. Macht ist daher in erster Linie als produktiv zu verstehen. Sexualität dient

Foucault als Ausgangspunkt für seine Machttheorie, weil sie am Kreuzungspunkt

4 Vgl. Honneth, Axel: Foucault’s Theory of Society. A Systems-Theoretic Dissolution of the Di-

alectic of Enlightenment, in: Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Fou-

cault/Habermas Debate, Cambridge: MIT Press 1994, S. 164.

5 vgl. Ruoff, Michael: Foucault-Lexikon. Entwicklung-Kernbegriffe-Zusammenhänge, Pader-

born: Fink Verlag, 2007, S. 146f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

zwischen Individuum und Gesellschaft steht und daher in Foucaults Augen ein

vornehmliches Angriffsziel der Macht in der Moderne ist. Wie kommt Foucault

darauf, ausgerechnet von der Sexualität her ausgehend eine Analytik der Macht

zu beginnen? Das wird nicht bis ins Letzte in Der Wille zum Wissen ersichtlich. In

seinem Nachwort zum Buch von Dreyfus und Rabinow antwortet Foucault Anfang

der 1980er Jahre, also einige Jahre nach demWillen zumWissen, auf die Frage unter

der Überschrift »Warum ich Macht untersuche: Die Frage des Subjekts«. Er präzi-

siert hier, dass er nie eine umfassende Machtanalyse entwickeln wollte, sondern es

ging ihm vielmehr darum, »eine Geschichte der verschiedenen Verfahren zu ent-

werfen, durch die in unserer Kultur Menschen zu Subjekten gemacht werden«.6

Seine Analyse der Macht verortet Foucault in seiner Forschung über die komplexen

Subjektivierungs- und Objektivierungsprozesse, welche das moderne Subjekt her-

vorgerufen haben. Hierbei handelt es sich gleichermaßen um Produktions- und

Sinnverhältnisse wie um Machtverhältnisse, die das Gerüst des modernen Sub-

jekts sind. Während Foucault in seinen archäologischen Schriften eher der epis-

temischen Produktion des Subjekts in den Humanwissenschaften nachging und

in Wahnsinn und Gesellschaft sowie Überwachen und Strafen eher den internen und

externen Teilungsprozessen des Normalen vom Anormalen, des Kranken von dem

Gesunden nachging, so beschäftigt er sich in DerWille zumWissen um »die Art und

Weise, in der einMensch sich selber in ein Subjekt verwandelt […]. Als Beispiel habe

ich die Sexualität gewählt: wie derMensch gelernt hat sich als Subjekt einer ›Sexua-

lität‹ zu erkennen.«7 Um diese Geschichte der Subjektivierung schreiben zu kön-

nen, suchte Foucault nach einer Methode, um diese spezifische Form der Macht zu

ergründen. EineTheorie der Macht schloss er aus, da dies eine vorhergehende Ob-

jektbildung benötige, die er nicht habe liefern können. So begab Foucault sich auf

die Suche nach den richtigen Begriffen, um sich einer analytischen Herangehens-

weise zu nähern, die das ständige Überprüfen der Begriffe selbst impliziert. Fou-

cault setzt auf eine historische Analyse der Rationalität der Moderne. Faschismus

und Stalinismus hätten zwar eine offensichtliche Verwicklung zwischen Rationali-

sierung und politischen Machtexzessen und -phantasmen geführt, jedoch verwirft

er den Zugang der Frankfurter Schule, sichmit demTyp von Rationalität, der in der

Aufklärung gründet, auseinanderzusetzen und ihn zu vernunftbegründet zu »rei-

nigen«. Er kritisiert an diesem Zugang, dass ihm ein Hegel’scher Universalismus

innewohne, Foucault jedoch einen Zugang zur Analyse der Macht etablieren wolle,

welcher auf grundlegenden, körperlichen Erfahrungen beruhte und mehr Zusam-

menhänge zwischen Praxis und Theorie zuließe: »Wahnsinn, Krankheit, Tod, Ver-

6 Foucault, Michel: Warum ich Macht untersuche: Die Frage des Subjekts, in: Dreyfuß, Hubert

L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1987, S. 243.

7 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 295

brechen, Sexualität usw. Ich halte das Wort ›Rationalisierung‹ für gefährlich. Wir

sollten spezifische Rationalitäten untersuchen, statt ständig vom Fortschreiten der

Rationalisierung im allgemeinen zu reden.«8 Hier wehrt sich Foucault somit gegen

die vonHabermas oder in diesemBuch auch schon von Améry an ihn angebrachten

vernichtenden Kritiken, Foucault sei ein Gegen-Aufklärer, weil er die Rationalität

der Aufklärung verwerfe. Foucault arbeitet heraus, dass er an dem konzeptionellen

Universalität der Rationalität große Zweifel hege. Im Sinne der praktischen Wider-

stände allüberall auf derWelt spätestens seit 1968 sei eine viel tiefergehende Schicht

der Macht über das Leben Millionen Menschen bewusst geworden und habe zu

den spontaneistischen und teils für klassisch kritische und marxistische Theore-

tiker nicht verständlichen Widerstandsformen geführt. Ein Abstellen auf eine Ra-

tionalität, welche universal in ihrer instrumentellen Abart zu souverän-juridischen

Formen der totalen Unterwerfung und Unterdrückung führe, reiche nicht aus, um

die Macht in ihrer modernen Fülle zu beschreiben. Foucault gibt in diesem kur-

zen Nachwort 1982 sehr offen an, von konkreten Widerständen der vergangenen

20 Jahren her seine Machtanalyse begonnen zu haben. In den Widerstandsformen

sieht Foucault eine Art chemischen Katalysator, welcher für eine Analyse notwendig

ist. Anstatt folglich nach der inneren Rationalität der Macht zu fragen, so schlägt

er vor, Machtverhältnisse von ihren Gegensätzen her zu verstehen.

»Um zum Beispiel herauszufinden, was unsere Gesellschaft unter vernünftig ver-

steht, sollten wir vielleicht analysieren, was im Feld der Unvernunft vor sich geht.

Wir sollten untersuchen,was im Feld der Illegalität vor sich geht, um zu verstehen,

was wir mit Legalität meinen, und um zu verstehen, worum es bei Machtverhält-

nissen geht, sollten wir vielleicht die Widerstandsformen und die Versuche der

Auflösung dieser Verhältnisse untersuchen.«9

Foucault gibt eine ganze Reihe von Widerständen an, die er hier im Blick hat: der

Widerstand gegen die Beherrschung der Frauen durch die Männer, der Kinder

durch die Eltern, der Medizin über die Bevölkerung, der Psychiatrie über Geis-

teskranke sowie der Verwaltung über das Leben der Menschen. Er stellt fest, dass

es sich hierbei um anti-autoritäre »Kämpfe« im Rahmen von sozialen Bewegungen

handelt, die sich letztlich außerhalb von Klassenkämpfen, Kämpfen gegen die Sou-

veränität und das Gesetz bewegen und weder einem dogmatischen Szientismus

oder der Ablehnung von Wahrheit im wissenschaftlichen Sinne aufliegen, sondern

sich letztlich gegen ein »Regieren durch Individualisieren« wenden. Zielscheibe

ist somit weder ein (staatlicher) Akteur, eine Machtelite, eine Klasse, sondern in

Foucaults Augen eine Technik, welche die Macht in der Moderne angenommen ha-

8 Ebd., S. 245.

9 Ebd., S. 245.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

be.10Widerstand regt sich gegen eine Macht, »die einen unterwirft und zu jeman-

des Subjekt macht«.11 Letztlich räumt Foucault in diesem späten Text auch den

Fehler ein, durch sein eigensinniges Vorgehen und das Fehlen von Erläuterungen

in Der Wille zum Wissen den Anschein erweckt zu haben, er wolle eine allgemein-

gültige Machttheorie begründen, die Macht nur als unmittelbaren, körperlichen

Zwang darstelle. Dies präzisiert Foucault nun und versucht – ganz nach der Les-

art von Dreyfus und Rabinow, welche von einer interpretativen Analytik der Macht

sprachen – seinen Ansatz jenen von Habermas und den Vertretern der Frankfurter

Schule anzunähern. Es gebe verschiedene Typen von Macht und letztlich deutet

Foucault auch darauf hin, dass er Max Webers Unterscheidung von legitimen und

nicht-legitimen Formen der Macht/Herrschaft sehr wohl zur Kenntnis genommen

hat. Habermas und andere hatten Foucault dies zum Vorwurf gemacht. Foucault

schreibt:

»Es ist klar, daß man die Subjektivierungsmechanismen nicht studieren kann oh-

ne ihre Beziehungen zu den Ausbeutungs- und Herrschaftsmechanismen zu be-

rücksichtigen. Gleichwohl stellen sie nicht bloß den Endpunkt anderer, grundle-

genderer Mechanismen dar, sondern unterhalten komplexe und zirkuläre Bezie-

hungen zu anderen Formen.«12

Foucault habe es stets daran gelegen, eine eigene Analyse der Macht, die von den

Subjektivierungsmechanismen ausgeht, aus den Teilbereichen anderer Macht-

theorien herauszulösen. Die Subjektivierung durch historisch-abendländische

Praktiken der Disziplin ist bspw. nicht wie in marxistischen Theorien dargestellt

notwendiges Ergebnis der kapitalistischen Wirtschafts- und Gesellschaftsord-

nung. Es ist beeindruckend, wie Foucault in Überwachen und Strafen herausarbeitet,

dass die Technik der Dressur der Körper schon vor der industriellen Revolution in

einem Netz an Disziplinarinstitutionen vorhanden war. Foucaults Forschung zeigt

hier: Die industrielle Revolution war überhaupt erst möglich durch die in den

Institutionen von unten einstudierte Dressur der Körper. Neben der marxistischen

Theorie ist ein weiterer Grund für das Übersehen der unabhängigen Subjektivie-

rungsmechanismen eine neue politische Form der Macht, welche sich seit dem 16.

Jahrhundert formiert hat: der moderne Staat. Der Staat wird überwiegend analy-

siert als totalisierend und die Individuen nicht zur Kenntnis nehmend. Jetzt wird

auch klar, weshalb Foucault bis zu seiner Vorlesung über die Gouvernementalität

sich eigentlich nie mit dem Staat auseinandersetzt, sondern seine Mikrophysik

der Macht um den Staat herum schreibt: Es liegt an seinem Unbehagen an der

Überbetonung der totalisierenden Vorstellung des Staates. Dabei sei die Macht

10 Vgl. ebd., S. 245f.

11 Ebd., S. 247.

12 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 297

des Staates in der Moderne von Beginn an eine sowohl totalisierende als auch

individualisierende (und später subjektivierende) gewesen. Als sich Foucault dem

Staat zuwendet, dann um eine Technik zu offenbaren, welche das Regieren im

Großen mit der Seelenführung im Kleinen und Kleinsten verbinden wird unter

dem Paradigma der Pastoralmacht. Darauf ist die vorliegende Arbeit schon in

Kapitel 3 im Zusammenhang mit der Biomacht eingegangen.

Beginnend mit den Widerständen, die 1968 kulminierten, kommt Foucault zu

dem Schluss, dass es ein integraler Zug der Machtverhältnisse unserer Zeit sei,

dass sie uns nicht äußerlich auferlegt und repressiv seien, sondern dass sie un-

ser Innerstes und Intimstes überhaupt produziert, dass sie ausmachten, wer wir

sind, was und wen wir begehren und was wir als ›normal‹ empfinden. Diese post-

modernen Einblicke in eine nicht zu übersehende Macht über das Leben ist wohl

eines der größten Verdienste Michel Foucaults. Jedoch muss Foucaults ganzes Set-

ting daher inklusive seiner Methode von einer strategischen Konzeption ausgehen.

Er liefert den vielen lokalen Widerständen eine genealogische Geschichte, um ih-

ren Widerstand zu unterstützen. Ich denke, man muss Foucault verteidigen: Er

ist an keiner Stelle wirklich als Gegen-Aufklärer im Sinne etwa der Konservativen

Revolution aufgetreten. Foucault geht es um handfeste Emanzipationen im Sinne

Kants AufsatzWas ist Aufklärung. Foucault war für das Erreichen dieses Ziels bereit,

die Ebene der universalen Rationalität und der universalen Machttheorie aufzu-

geben, um aus einer strategischen Notwendigkeit heraus, eine Gegen-Geschichte

der Machtverhältnisse zu schreiben, welche den Kampf den vielen lokalen Punkten

aufzunehmen ermöglicht. Diese Arbeit ist nicht der richtige Ort, um die philoso-

phische Debatte darüber zu führen, ob und inwiefern dies heute zu Beginn des 21.

Jahrhunderts aus einer emanzipativen Position zu befürworten ist oder eher so vie-

le Probleme aus der strategisch-militärischen Anordnung herrühren, die aufgrund

ihrer hegemonialen Beliebigkeit nicht auch Gefahren für ebenjene emanzipativen

»Kämpfe« bringt, für die sich Foucault ganz praktisch eingesetzt hat. Ich möchte

an dieser Stelle nicht unerwähnt lassen, dass Foucault und weitere Poststruktura-

listen inzwischen von Autoren der Neuen Rechten, wie etwa Götz Kubitschek ganz

dezidiert aufgrund dieser strategischen Konzeption rezipiert und aus dem Kon-

text gerissen werden.13 Aus diesem Kapitel wird klar hervorgehen, dass Foucaults

»Preis« für diese bahnbrechende Kritik der Macht durch Subjektivierung, die so

13 Ein Beispiel hierfür ist Götz Kubitscheks Buch, das ich schon an anderer Stelle hier zitiert ha-

be. Eben weil Foucault sich einer normativen Ebene enthält und an der Rationalität der Auf-

klärung anscheinendnichts gutheißt und eine alternativeArt der Gegen-Geschichte schreibt,

ist er natürlich auch für die Neue Rechte interessant, genauso wie Antonio Gramsci und wei-

tereDenker des Kampfes umHegemonie. Vgl. Kubitschek, Götz: Die Spurbreite des schmalen

Grats, 2000-2016, Schnellroda: Antaios 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

viele Praktiken bis heute für uns erst sichtbar macht, ist, dass er Politik und Ge-

sellschaft überhaupt nur noch als Krieg und strategisch versteht. Ich denke, dies

ist ein Fakt, der nicht dazu führen sollte, Foucaults genealogischesWerk zu verteu-

feln und zu verwerfen, sondern der eher problematisiert und bei der weiteren For-

schung mit berücksichtigt werden muss. Im Folgenden werde ich nun Foucaults

Argumentation in Der Wille zum Wissen nachzeichnen und meiner These folgend

Foucault daher dem biopolitisch-kriegerischen Typus des politischen Denkens zu-

ordnen.

6.1.2 Der Wille zum Wissen

Ausgangspunkt von Der Wille zumWissen ist die Repressionshypothese, wie sie von

vielen Kolleginnen und Kollegen Foucaults (vor allem aus der Psychoanalyse und

vielen Linken) vertreten wurde. Der Sex sei im Abendland bis ins 17. Jahrhundert

freizügig gewesen, offene Gesten waren erlaubt, bis zu einem gewissen Maße das

öffentliche Reden darüber in bestimmten Codes auch.Mit dem 17. Jahrhundert ha-

be sich dies im viktorianischen Zeitalter durch bürgerliche Prüderie und durch die

Einsperrung der Sexualität in die bürgerliche Familie drastisch verändert. Unge-

zügelter Sex sei hinderlich für die aufkommende bürgerliche Wirtschaftsordnung,

für den Kapitalismus. Eine geregelte Reproduktion hingegen sei von basaler Not-

wendigkeit für eine kapitalistische Entwicklung gewesen. Somit sei Sex nur noch

dort diskursiv als legitim konstruiert worden, wo er fruchtbar ist, also im Schlaf-

zimmer. Die Repressionshypothese geht davon aus, dass wir uns bis in die heutige

Zeit von diesem Rückschlag nicht gänzlich erholt haben. Entscheidend sei, dass

die Verknüpfung zwischen Macht, Wissen und Sexualität eine der Repression wäre.

Sich der Macht zu entziehen bzw. die Befreiung erscheint aus dieser Perspekti-

ve freilich nur durch das offene Sprechen über den Sex möglich. Es entsteht die

Verknüpfung zwischen Sex und Revolution – denn das offene Sprechen erscheint

schon als widerständiger Akt an sich. Es werden extra »Aufseher« dafür bezahlt,

uns über unseren Sex abzuhorchen, wie es Foucault formuliert – das sei eine An-

gelegenheit, die es so nur in unserer Zivilisation gebe. Wir wollen die Wahrheit

über unseren Sex und über uns selbst erfahren, daher reden wir über den Sex, der

scheinbar so lange unterdrückt wurde. Sex erscheint – spätestens mit der Auswei-

tung durch die Psychoanalyse – als neuer Diskurs, der die Enthüllung derWahrheit

gegen die Unterdrückung der Macht möglich mache.14 Foucault widerspricht je-

doch dieser Repressionshypothese.Ganz zu Beginn vonDerWille zumWissen nimmt

er sich programmatisch vor:

14 Vgl. Foucault, Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2014, S. 9-20.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 299

»Alles in allem geht es darum, den Fall einer Gesellschaft zu prüfen, die seit mehr

als einem Jahrhundert lautstark ihre Heuchelei geißelt, redselig von ihrem ei-

genen Schweigen spricht und leidenschaftlich und detailliert beschreibt, was sie

nicht sagt, die genau die Mächte denunziert, die sie ausübt, und sich von den Ge-

setzen zu befreien verspricht, denen sie ihr Funktionieren verdankt.«15

Foucault will erforschen, inwiefern die Repressionshypothese wirklich historisch

evident ist. Wogegen Foucault vorgeht, ist die Vorstellung, dass unsere Sexualität

von einer Macht durchzogen sei, die ihrem Wesen nach repressiv wäre. Foucault

verknüpft also die Frage nach der Repression in der Sexualität mit einer generel-

len Frage nach dem Funktionieren von Macht, Herrschaft und Beherrschung in

modernen Gesellschaften.Wie schon in Überwachen und Strafen argumentiert er im

Folgenden, dass es ein Netz an polymorphen Machttechniken gibt, welches sich

kapillar und netzartig über die Gesellschaft erstreckt. Foucault führt jedoch hier

den Gedanken ein, die subjektivierende Macht sei produktiv.16 Foucault revidiert

seine vormals sehr juridische Vorstellung der Macht.

Gegen die juridische Repressionshypothese spricht, dass bei näherer Betrach-

tung des 17. Jahrhunderts tatsächlich eine Zunahme der Anstandsregeln und Ver-

bote nachzuweisen ist. Doch der Punkt, den Foucault hier nun stark macht, ist,

dass dies nur die Kehrseite der Medaille einer strukturellen Explosion der Diskur-

se über den Sex ist. Denn während es bis zum 17. Jahrhundert nur klar definierte

Räume gab, in denen man offen über (ehelichen) Sex reden durfte (wie bspw. die

katholische Buße), so weitet sich dies durch die Jahrhunderte zu einer Art »Buß-

zwang« aus – jeder muss über seinen Sex reden. Die scheinbar zunehmende Prü-

derie, das Verbot der Rede über den Sex entpuppt sich in Foucaults Darstellung

in Wahrheit als eine Intensivierung des Redens über Sex. Die klösterliche Aske-

se, das ständige Redenmüssen über das Begehren verlässt die Klöster und wird

auf alle Christen ausgeweitet. Ein regelrechter Zwang, sich selbst zu disziplinie-

ren, entsteht. Foucault deutet also darauf hin, dass der Viktorianismus den Sex

vielleicht in bestimmten öffentlichen Bereichen zum Schweigen brachte, aber ei-

gentlich handelte es sich hierbei um eine Anreizung zu vielen neuen Diskursen

über den Sex. Neben einer Entwicklungslinie aus dem christlichen Bußsakrament

heraus wird jedoch Sex auch zunehmend zum Gegenstand der Verwaltung.17 Wie

oben angedeutet ist nämlich der moderne Staat intrinsisch mit dem Prozess eben-

jener Individualisierung ab dem 16. Jahrhundert verknüpft und bedient sichmittels

der Pastoralmacht dieser Seelenführung.

15 Ebd., S. 16.

16 Vgl. ebd., S. 9-20.

17 Vgl. ebd., S. 23-40.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Der Sex, das ist nicht nur eine Sache der Verurteilung, das ist eine Sache der Ver-

waltung. Er ist Sache der öffentlichen Gewalt, er erfordert Verwaltungsprozedu-

ren, er muß analytischen Diskursen anvertraut werden. Der Sex wird im 18. Jahr-

hundert zu einer Angelegenheit der ›Polizei‹.«18

Die Bevölkerungwird zu einempolitischen Problem. In einem zunehmend vonOp-

timierung gekennzeichneten Gesellschaftssystem wird Bevölkerung als stets kriti-

scher Reichtum und somit als Ressource gesehen. Herrscher erkennen, dass sie

nicht nur Untertanen haben, sondern eine Bevölkerung mit ihren eigenen Varia-

blen (Geburten-, Sterblichkeits-, Krankheitsrate usw.). Diese Variablen können den

Staat beeinflussen – zumal im Wettbewerb der Reiche und Nationen. Am Kreu-

zungspunkt dieser ziemlich wichtigen Variablen befindet sich der Sex. Denn wie

jeder von seinem Sex Gebrauch macht, ist nun nicht mehr eine rein moralisch-

religiöse Angelegenheit, sondern ist nun auch von Relevanz für den Staat. Staaten

beginnen, den Sex zu regulieren (steuerliche Vorteile für Ehepaare usw.). Der Sex

der Kinder wird plötzlich als besonders kritisch erachtet: Denn für die zukünfti-

ge Entwicklung der Bevölkerung sind die Kinder entscheidend. Während vorder-

gründig über den Sex der Kinder nicht geredet werden durfte, so wurden in zwei

Jahrhunderten keine Mühen gescheut, den kindlichen Sex zu verhindern. Schulen

wurden architektonisch extra so angeordnet, dass sich Jungen und Mädchen nicht

begegnen, Schlafräume in Internaten säuberlich getrennt, Handbücher für Eltern

wurden geschrieben usw. Allein dieses Beispiel zeigt, dass dieses vordergründige

Verbot des kindlichen Sexes in seinen Effekten das genaue Gegenteil bewirkte: Das

Reden über den Sex hat sich tausendfach vermehrt.19

»Die modernen Gesellschaften zeichnen sich nicht dadurch aus, daß sie den Sex

ins Dunkel verbannen, sondern daß sie unablässig von ihm sprechen und ihn als

das Geheimnis geltend machen.«20

Die Problematisierung des Sexes ist genauso wie das Aufkommen der Dressur des

Körpers in den Disziplinen Teil neuer Machttechnologien, welche unerlässlich sein

werden für eine Ökonomie der Steigerung der Menschen- und Kapitalakkumu-

lation. Hierin stimmt Foucault mit der Repressionshypothese, wie sie in seinen

Augen Herbert Marcuse vertritt, überein. Doch Foucault grenzt sich hiervon ab.

Die Anhänger dieser (para-)marxistischen Ansätze würden durch dieses Abstellen

rein auf den repressiven Charakter der Macht ihre Stärke unterschätzen. Hierzu

sagte Foucault in einem Gespräch 1975:

18 Ebd., S. 30.

19 Vgl. ebd., S. 23-40.

20 Ebd., S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 301

»[M]anmuss sich auch von ParamarxistenwieMarcuse abgrenzen, die der Annah-

me einer Repression eine übersteigerte Rolle zuweisen. Dennwenn dieMacht nur

die Funktion hätte zu unterdrücken, wenn sie nur im Modus der Zensur, der Aus-

schließung, derAbsperrung, der VerdrängungnachArt einesmächtigenÜber-Ichs

arbeiten, wenn sie sich nur auf negative Weise ausüben würde, wäre sie sehr zer-

brechlich.«21

Die Macht funktioniert eben nicht nur durch Repression, sondern durch eine Ver-

vielfachung der Diskurse und davon ausgehender Machteffekte. Hierin liegt letzt-

lich auch Foucaults große Spitze gegen Habermas’ Diskurstheorie, die er als ju-

ridisch-diskursiv bezeichnet. Foucaults Punkt ist, dass Wahrheit und Macht eben

keine Gegensätze seien, sondern dass jedeMacht ihreWahrheit habe und somit Kri-

tik sich nicht einfach darauf beschränken könne, den wahren, reinen, richtigen Dis-

kurs etablieren zu wollen, wie dies Habermas im Rahmen seines kommunikativen

Handelns tue.22

Foucault zeigt dies besonders überzeugend an der Pastoraltheologie, dem ka-

nonischen Recht und dem Zivilrecht bis zum 18. Jahrhundert. Hierbei handelte

es sich um eine Zentrierung um den ehelichen Sex; jeglicher andere Sex (Sodomie,

Inzest, Ehebruch, Homosexualität etc.) wurde gleichermaßen als Gesetzesübertre-

tung verfolgt. Das waren tatsächlich juridische Verbote. Doch was sich nun im 19.

Jahrhundert ändert, ist, dass der eheliche Sex zur Norm wird und zum Schweigen

gebracht wird (er wird zum großen Geheimnis) und gleichzeitig Sex nun vom Ran-

de her diskursiviert wird: vom Sex der Kinder, vom Irren, vom Kriminellen und

vom Perversen her. Dabei ist das interessanteste Phänomen der Perverse. Denn

während im streng juridischen Sinne seit dem Mittelalter der wider die Gesetze

21 Foucault, Michel: Macht und Körper, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden, Band II

(Dits et écrits), hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001-

2005, S. 937.

22 Vgl. hierzu Dreyfus und Rabinow, die ganz im Sinne Foucaults dazu ausführen, dass Haber-

mas’ Diskurs eben auch diesem theoretischen Fehlurteil unterliege: »Daraus [aus der Ha-

bermas’schen Diskurstheorie, Anm. N. A.] folgt, daß man der Macht als Repression am bes-

ten mit der Wahrheit des Diskurses begegnet. Wenn die Wahrheit ausgesprochen wird, die

grenzüberschreitende Stimme der Befreiung erklingt, dann wird angeblich die repressive

Macht herausgefordert. Wäre auch dieWahrheit nie völlig frei von Macht, so steht doch ihre

Macht im Dienste der Klarheit, der Nicht-Verstellung und eines irgendwie höheren Gutes,

auch wenn dies höhere Gut nicht mehr beinhaltet als Klarheit. Obwohl Foucault hier Par-

odien vorträgt, kommen diese dem Ziel oft nahe. […] Foucault nennt diese Auffassung der

Macht die ›juridisch-diskursive‹. […] [Die Macht] maskiert sich, indem sie einen Diskurs pro-

duziert [denHabermas’schen, Anm. N. A.], der ihr anscheinend zuwiderläuft, inWirklichkeit

aber Teil ihrer weiteren Entfaltung ist.« Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault.

Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987, S. 159f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

verstoßende Sodomit als ein Gestrauchelter erachtet wurde, ist nun der Perver-

se des 19. Jahrhunderts bzw. der Homosexuelle, ein Wesen oder gar eine Spezies

im zoologischen Sinne. Der Perverse handelt nicht nur einfach gegen das Gesetz,

sondern er ist wider die Natur und krank. Die Welt der Perversion schneidet den

Raum des Gesetzes, ist aber nicht identisch mit ihm. Genauso schneidet sie auch

den Raum des Wahnsinns (des Irren). Hier zeigt sich wie in Überwachen und Strafen

die zunehmende gegenseitige Perforierung zwischen Recht bzw. Gesetz sowie dem

»Anormalen« und dem Wahnsinn. Die Repressionshypothese ist deshalb falsch,

weil sie völlig blind für diese Entwicklung ist, die Entstehung quasi-wissenschaft-

licher Diskurse in Medizin, Psychologie, Jurisprudenz etc., die ziemlich produktiv

waren und eben nicht repressiv. Die dadurch entstandene Macht wirkte auf ver-

schiedenste Art und Weise. Im Rahmen des Kampfes gegen die Onanie des Kindes

in erfindungsreichster Art und Weise, durch die Erforschung der Perversionen,

durch die »Lust an der Macht« über die Sexualität der Bevölkerung usw. Tatsäch-

lich seien viele der Machteffekte repressiv, doch alles in allem habe die Macht in

allen Bereichen des Lebens Räume geschaffen, die sexuell gesättigt seien, die durch

und durch sexuell aufgeladen wären. Macht habe Sex nicht unterdrückt, sondern

vielmehr Sex zu einem zentralen Punkt gemacht, von dem aus die Gesellschaft zu

verstehen sei.23 Und genau deshalb kann auch die Psychoanalyse, die daraus auch

noch eine Wissenschaft gemacht hat, für Foucault nicht die Lösung sein, sondern

muss Teil des Problems sein.

»Das Geständnis befreit [angeblich], die Macht zwingt zum Schweigen; dieWahr-

heit gehört nicht zur Ordnung der Macht, sondern steht in einem ursprünglichen

Verhältnis zur Freiheit: das sind alles traditionelle Themender Philosophie, die ei-

ne ›politische Geschichte der Wahrheit‹ umkehren müßte, indem sie zeigte, daß

dieWahrheit weder vonNatur aus frei noch der Irrtumunfrei ist, sondern daß ihre

gesamte Produktion vonMachtbeziehungen durchzogen ist. Ein Beispiel dafür ist

dasGeständnis. […] [M]anmuß sich schon eine reichlich verdrehte Vorstellung von

der Macht machen, um glauben zu können, daß von Freiheit alle jene Stimmen

reden, die seit so langer Zeit das ungeheuerliche Gebot unserer Zivilisation wie-

derkäuen, sagen zumüssen, wasman ist, wasman getan hat, wessenman sich er-

innert und wasman vergessen hat, wasman verbirgt und was sich verbirgt, woran

man nicht denkt und wasman nicht zu denken denkt. Ein ungeheuresWerk, zu dem

das Abendland Generationen gebeugt hat, während andere Formen von Arbeit die Akku-

mulation des Kapitals bewerkstelligten [Hervorhebungen N. A.]: die Subjektivierung

der Menschen, das heißt ihre Konstituierung als Untertanen/Subjekte.«24

23 Vgl. Foucault, Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2014, S. 41-53.

24 Ebd., S. 63f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 303

Was Foucault in diesem längeren Zitat beschreibt, ist Kern seiner neuen genealo-

gischen Machttheorie. Er sieht das Problem im juridisch-diskursiven Machtkon-

zept, das vielen marxistischen Analysen und auch der Lacan’schen Psychoanalyse

zugrunde liegt. Macht sage einfach nur »Nein« und zeige sich stets in Verboten,

Verweigerungen und Blockaden. Am Beispiel des Sex sind es die Ordnungen, die

Begehren in ziemlich/unziemlich und erlaubt/verboten einteilen, von denen aus

man die Macht erkennen könne. Juridische Macht – als repressive Macht verstan-

den – sei von sich aus unproduktiv.25 Und Foucault hält treffend fest: »Alle Arten

der Beherrschung, Unterwerfung und Verpflichtung laufen somit am Ende auf Ge-

horsam hinaus.«26 Doch dabei erkennt Foucault so viele andere raffinierte Macht-

techniken abgesehen von der Verbotsmacht. Moderne Macht »maskiert« sich je-

doch zu einem großen Teil, um überhaupt annehmbar zu sein.27 Sie erscheint

uns nur als eine Schranke in einem sonst freien Raum. Doch das ist eine Täu-

schung, die einen ganz bestimmten historischen Grund hat. Denn während sich

neue Machttechniken seit dem 16. Jahrhundert entwickelt haben, blieben die poli-

tisch-philosophischen Analysen weiterhin zentriert um klassische Fragen des gu-

ten Lebens und guten Regierens einerseits und um die spätestens seit Machiavelli

aufgekommenen Frage nach demWohl des Fürsten bzw. später der ratio status (der

Staatsräson). Die Monarchien der Neuzeit entstanden als Quasi- Schiedsrichter in

einer Feudalgesellschaft, in der sie durch Gesetz und Souveränität ihre Macht im

Sinne der pax et iustitia ausübten. Dieses Versprechen nach Frieden und Gerech-

tigkeit in Gegenleistung zum Gewaltmonopol haben Philosophen seitdem unter

den beiden Aspekten des guten Lebens und Regierens sowie nach der ratio status

und deren Legitimation befragt. Wir haben es folglich seit dem Ende des Mittelal-

ters mit einem Recht zu tun, das sich im Gewand des Rechts selbst darstellt. Der

disruptive Bruch der Aufklärung und der Ereignisse um 1776 und 1789 führte zu

einer Verschiebung, deren Ergebnis bis heute unseren Blickwinkel auf die Macht

beeinflusst. In der Aufklärung und der Ablehnung des Absolutismus entstand eine

gewisse Tradition der Machtanalyse, welche heute zu falschen Schlüssen verleite:

25 Vgl. ebd., S. 83-87.

26 Ebd., S. 87. Das ist übrigens auch der Punkt, an demMichel Foucault undMaxWeber sich wi-

dersprechen. Für Weber ist nicht Macht, sondern Herrschaft Basis des Sozialen. Herrschaft

unterscheidet sich darin von der Macht, dass sie auf einem Mindestmaß an Gehorsam ba-

siert, weil der Beherrschte ein Mindestmaß an Legitimität der Geltungsansprüche erkennen

kann. Foucault hingegen sieht keine trennscharfe Abgrenzung zwischen Macht und Herr-

schaft, weil manche Machtverhältnisse durch die Struktur von Macht und Wissen in der Ge-

samtheit eine Herrschaftswirkung entwickeln. Foucault trennt die Analyse der Macht von

klassischen Vorstellungen der Verknüpfung mit Konsens und Legitimität.

27 Vgl. Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault, Jenseits von Strukturalismus und

Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987, S. 160.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Eine Tradition, die ins 17. oder ins 19. Jahrhundert zurückreicht, hat uns daran

gewöhnt, die absolute monarchische Macht auf die Seite des Unrechts zu set-

zen […]. Aber dabei vergißt man die grundlegende historische Tatsache, daß die

abendländischen Monarchien als Rechtssysteme entstanden sind, daß sie sich in

Rechtstheorien reflektiert und ihre Machtmechanismen in der Form des Rechts

durchgesetzt haben.«28

Die Revolutionäre haben genau genommen das Recht der Monarchie und deren

Rechtsgelehrten übernommen und gegen den Adel gewendet. Es ist nicht so, dass

die bürgerliche Gesellschaft das Rechtsprinzip erfunden habe, sondern das sei

schon die monarchistische Matrix der Herrschaft gewesen. In unserem Denken

ist seitdem Recht mit Gerechtigkeit verbunden. Und Macht zeige sich weiterhin

im Gewand des Rechts, welches auch weiterhin politisch-philosophisch mit den

klassischen Fragen des Guten und des Legitimen befragt würde. Doch – und hier

die Pointe Foucaults – das Recht war immer nur die Sprache der Macht, aber

niemals ihr gesamter Inhalt. Und dies zeige sich für Foucault nun auch im allzu

juridischen Verständnis der Macht heutzutage. Trotz aller Anstrengungen schließt

Foucault, dass das Politische vom Juridischen nie gänzlich getrennt worden sei

und das Juridische nie gänzlich von der Monarchie!29

Anstatt nun denselben Fehler zumachen, versucht Foucault sich eben der Frage

nach der Macht nicht juridisch und nicht von der Seite der Legitimität zu nähern.

Er nähert sich der Macht strategisch:

»Unter Macht, scheint mir, ist zunächst zu verstehen: die Vielfältigkeit von Kraft-

verhältnissen, die ein Gebiet bevölkern und organisieren; das Spiel, das in unauf-

hörlichen Kämpfen und Auseinandersetzungen diese Kraftverhältnisse verwan-

delt, verstärkt, verkehrt; die Stützen, die diese Kraftverhältnisse aneinander fin-

den, indem sie sich zu Systemen verketten – oder die Verschiebungen undWider-

sprüche, die sie gegeneinander isolieren; und schließlich die Strategien, in denen

sie zur Wirkung gelangen und deren große Linien und institutionelle Kristallisie-

rungen sich in den Staatsapparaten, in der Gesetzgebung und in den gesellschaft-

lichen Hegemonien verkörpern.«30

Ausgangspunkt der Macht ist somit kein fixer Mittelpunkt, kein Souverän, kein

Recht, keine Regierung oder gesellschaftliche Gruppe, sondern der Ausgangspunkt

28 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 88f.

29 Dies übrigens ist der Anknüpfungspunkt für Giorgio Agambens Homo Sacer: Agamben, Gior-

gio: Homo Sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben, Frankfurt a.M., 2015.

30 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 93.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 305

befindet sich »in dem bebenden Sockel der Kräfteverhältnisse, die durch Ungleich-

heit unablässig Machtzustände erzeugen, die immer lokal und instabil sind«.31

Die Macht ist allgegenwärtig – aber nicht weil sie alles umfasst und steuert, son-

dern weil die Macht von überall herkommt, ist sie allgegenwärtig. Macht ist somit

eine Bezeichnung, ein Name, »den man einer komplexen strategischen Situati-

on in einer Gesellschaft gibt«.32 Spricht Foucault von Macht, meint er vermeint-

lich Machtverhältnisse, die einem Kampf (oder später einer strategischen Situation)

entspringen und deren Gesamtverhältnisse er als Macht bezeichnet. Hierbei han-

delt es sich folglich um eine nominalistischen Machtbegriff. Dieser hat zu vielen

Missverständnissen geführt, an denen auch Foucault teilweise selbst schuld ist, da

er diesen Nominalismus nicht durchgängig einhält und oft den Eindruck vermit-

telt, es gäbe eine Art ontologische Macht, gegen die Widerstand angebracht wäre.

Sein ganzes methodologisches Setting hingegen gibt all das gar nicht her. Blickt

man tiefer in sein konkretes Arbeiten, so stellt man schnell fest, dass Aussagen,

wie etwa wo Macht sei, da gebe es auch Widerstand, und Macht sei überall und

ginge durch unsere Körper hindurch schlichtweg einer nominalistischen Dezision

zugrunde liegen. Widerstand ist überall, weil Foucault Machtverhältnisse ja auch

dort untersucht, wo es historisch Widerstand gab (siehe Kapitel 6.1.1). Macht geht

durch unsere Körper, weil Foucault die Machtverhältnisse zuerst betrachtet, wel-

che sich in der Moderne als »Regieren durch Individualisieren« konstituiert haben.

Hier liegen Zirkelschlüsse vor, die man kritisieren kann, die jedoch oftmals (vor

allem in der Habermas-Foucault-Debatte) falsch aufgefasst wurden.33 Foucaults

Machtentwurf stellt die Macht als Ergebnis vieler lokaler Kämpfe dar. Krieg und

Politik sind auf Basis dieser methodischen Grundentscheidung nicht von Grund

auf verschieden, sondern zwei verschiedene Möglichkeiten, mit dem Problem der

Kräfteverhältnisse umzugehen. Auf die Kriegshypothese wird das folgende Kapitel

6.1.3 noch näher eingehen. Zum Problem der Subjektivität der Macht fügt Foucault

noch hinzu, dass Macht stets intentional, aber nicht-subjektiv sei. Jede Macht sei von

einem Kalkül durchsetzt, weil jede Macht eine Reihe an Zielen und Absichten habe,

um etwas zu entfalten. Doch das bedeutet nicht, dass dies aus den souveränen Ent-

scheidungen eines Subjekts resultiert. Das Argument ist schon aus Überwachen und

Strafen bekannt. Einzelne Personen, Eliten oder Institutionen würden niemals das

Macht- und Funktionsnetz gänzlich in ihren Händen haben, ebenso wenig wie Re-

gierungen oder Wirtschaftseliten. Schließlich kommt Foucault noch auf den schon

angedeuteten Aspekt des Widerstands zu sprechen. Wo Macht ist, dort ist auch

31 Ebd., S. 93f.

32 Ebd., S. 94.

33 Vgl. hierzu Kelly, Michael: Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate,

Cambridge: MIT Press 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Widerstand. Macht kennt Foucault nicht ohne Gegenstützpunkte, Angriffspunk-

te und Gegen-Mächte. Jede Macht bringt ihre Gegenspieler und die bevorzugten

Gegenangriffs-Punkte selbst auf.34 Foucault hält hier die Leser jedoch imUnklaren,

ob dies Bedingungen sind, die notwendigerweise jedes Machtverhältnis ausmachen,

oder ob dies nur den Machtverhältnissen zugrunde liegt, da er sich nominalistisch

der Macht nähert. Später in seinem Nachwort zu Dreyfus’ und Rabinows Buch

wird er schreiben, er sei missverstanden worden und habe niemals versucht, eine

abschließendeMachttheorie vorzulegen, sondern sich damit begnügt, eine »Vorar-

beit« zu leisten, indem er die Analyse ganz konkreter Machtverhältnisse zu einem

bestimmten historischen Zeitpunkt der sozialen Bewegungen gegen die Regierung

durch Individualisierung und der zunehmenden Verwaltung über das Leben vorge-

legt habe. Doch dies hält ihn inDerWille zumWissen nicht davon ab, allgemeingülti-

ge Schlüsse aus seiner Machtanalyse abzuleiten, die sich gegen die ökonomistische

und etatistische Machttheorien richten. Da jede Macht ihre eigenen Widerstands-

formen und Gegner hat, könne es keinen bevorzugten einheitlichen Widerstand

gegen »die Macht« geben:

»Darum gibt es im Verhältnis zur Macht nicht den einen Ort der Großen Wei-

gerung – die Seele der Revolte, den Brennpunkt aller Rebellionen, das reine Ge-

setz des Revolutionärs. Sondern es gibt einzelneWiderstände:mögliche, notwen-

dige, unwahrscheinliche, spontane, wilde, einsame, abgestimmte, kriecherische,

gewalttätige, unversöhnliche, kompromißbereite, interessierte oder opferberei-

te Widerstände, die nur im strategischen Feld der Machtbeziehungen existieren

können.«35

Konflikt- und Machtlinien verlaufen kreuz und quer durch die Gesellschaft, durch

Institutionen und durch Individuen selbst. Macht darf nicht juridisch, sondern

muss militärisch verstanden werden und vor diesem Hintergrund müsse der Sex

betrachtet werden. Der Begriff des Dispositivs ist somit im militärisch-strategi-

schen Sinne zu verstehen:

»Das strategische Modell soll also das Modell des Rechts ablösen. Und das nicht

aufgrundeiner spekulativenWahl oder einer theoretischenVorliebe, sondernweil

es einer der grundlegendsten Züge der abendländischen Gesellschaften ist, daß

die Kraftverhältnisse, die lange Zeit im Krieg, in allen Formen des Krieges, ihren

Hauptausdruck gefunden haben, sich nach und nach in der Ordnung der politi-

schen Macht eingerichtet haben.«36

34 Vgl. Foucault, Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2014, S. 93-102.

35 Ebd., S. 96.

36 Ebd., S. 101f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 307

In Der Wille zumWissen wird nicht letztlich klar: Weshalb ist Gesellschaft durchzo-

gen von Konflikt- und Machtlinien? Wieso heißt Politik immer Kampf und Krieg

für Foucault? Bei einer Gesamtschau seines Arbeitens Mitte der 1970er Jahre ist

jedoch klar geworden, dass es sich hierbei bei Foucault um eine methodologische

und philosophische Grundentscheidung handelt, die er auf Basis eines neuen ge-

nealogischen Zugangs zur Geschichtsphilosophie so für sich trifft und die für sein

ganzes Werk letztlich auch folgenschwer ist.

6.1.3 Politik ist die Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln

Foucault verabschiedet sichMitte der 1970er Jahre vom juridischenMachtverständ-

nis und experimentiert mit anderen Zugängen zur Macht. Nach der Fertigstellung

des Buches Überwachen und Strafen entwickelt er in der Vorlesungsreihe In Verteidi-

gung der Gesellschaft 1976 den Gedanken der Kriegshypothese weiter, den er andern-

orts schon hatte anklingen lassen. Die Kriegshypothese wird im Allgemeinen als

theoretischer Zwischenschritt Foucaults zwischen der Mikrophysik der Diszipli-

narmacht und der Biomacht gesehen, welche in DerWille zumWissen das erste Mal

vorgebracht wird und in seinen Vorlesungen über die Gouvernementalität tiefer-

gehend beleuchtet wird. Die Kriegshypothese verwendet Foucault, um eine Kritik

an juridisch-diskursiven Machttheorien zu ermöglichen, denen er hier schon in

einer letzten Vorlesung 1976 und in Der Wille zum Wissen in einem letzten, abge-

setzten Kapitel (ebenfalls 1976 im französischen Original erschienen) produktive

Formen der »Macht über das Leben« entgegenstellt.37 Die Kriegshypothese arbei-

tet Foucault abermals historisch heraus, um damit den theoretischen Anspruch

zu rechtfertigen, Macht nicht nur als Repression zu verstehen. Seine These lau-

tet letztlich, dass dieses juridisch-diskursive Machtverständnis historisch wider-

legbar sei. Denn Macht und Recht entsprängen keinen juridischen, theoretischen,

diskursiven Erwägungen von widerstreitenden Fürsten, Monarchen oder Philoso-

phen, sondern seien Ergebnis eines historisch-politischen Diskurses, der strate-

gisch und kriegerisch funktioniere.38 Foucault schreibt keine Ideengeschichte der

Macht, sondern will Praktiken auf den Grund gehen, die Macht »gemacht« haben.

Vor dem Hintergrund seiner Ausgangsfrage, ob es denn eine nicht-repressive und

nicht-ökonomistische Analyse der Macht gebe, stellt er eine dritte Möglichkeit der

Analyse fest:

»Man hätte also gegenüber der ersten Hypothese – die lautet: der Mechanismus

der Macht ist grundlegend und im wesentlichen Repression –, eine zweite Hypo-

these, die lauten würde: Macht ist Krieg, der mit anderen Mitteln fortgesetzte

37 Vgl. Ruoff, Michael: Foucault-Lexikon. Entwicklung-Kernbegriffe-Zusammenhänge, Pader-

born: Fink, 2007, 142f.

38 Vgl. ebd., S. 142f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Krieg. Ab dem Moment würde man die Aussage von Clausewitz umkehren und

sagen, daß die Politik die Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln ist.«39

Foucault will die liberale, ökonomische Geschichte, dass Macht stets auf Verträgen

basiert und die Geschichte, dass Macht stets Unterdrückung bedeutet, hinter sich

lassen. Denn diese seien Bestandteile von jeweiligen Ideologien, die Geschichte

auf Universellem zu gründen versuchen. Der Krieg hingegen, das ist meines Er-

achtens das Entscheidende an dieser Vorlesung, ist keine Universalie, die Foucault

herbeizieht, um die Geschichte der Macht, die Genealogie, zu schreiben. Ganz im

Gegenteil ist das Bezeichnende an dieser Vorlesung, dass Foucault nicht einfach

beginnt, seine Hypothese zu testen, indem er historisch den Krieg im Frieden der

Gesellschaft sucht, sondern er sucht historisch ganz im Sinne Veynes, der Fou-

cault den »vollständig positivistische[n] Historiker«40 nannten nach dem Raren,

nach den Praktiken, mit denen diskursiv die Gesellschaft als vom Krieg durchzo-

gen dargestellt wurde. Foucault will nicht zeigen, dass Politik die Fortsetzung des

Krieges mit anderen Mitteln ist, sondern Foucault spürt im genealogischen Sinne

die Interpretation der Interpretation auf: Foucault will nachweisen, dass historisch

gesehen, Politik ab einem gewissen Zeitpunkt im Abendland durch verschiedene

Diskurse als Krieg konstituiert wurde. Daher ist es kein Zufall, dass Foucault die

Frage ›Bedeutet Politik bzw. Macht Krieg?‹ dadurch beantwortet, dass er eine auf

den ersten Blick gänzlich andere Frage beantwortet: Seit wann wird Politik bzw.

Macht als Krieg verstanden? Diese seltsame Ausweichbewegung, die sofort bei der

Lektüre dieser Vorlesung auffällt, hat eben den Grund, dass Foucault selbst mit

Nietzsche jegliche feststehende universale Geschichte als Interpretation darstellt. Es

gibt keinen letzten, wahren Grund der Dinge, sondern alles ist in Foucaults Augen

oberflächlich sichtbar und erreichbar. Es gibt keine Tiefenbedeutung. Wenn Poli-

tik als Krieg aufgefasst wird, dann liegt das nicht im Ontologischen begründet und

könnte metaphysisch begriffen und kritisiert werden, sondern dann liegt es ein-

zig daran, dass sie zu einem gewissen Zeitpunkt hegemonial so interpretiert wurde.

Programmatisch formulieren Dreyfus und Rabinow Foucaults genealogische Me-

thode in Bezug auf die »Tiefenbedeutung«:

»Die Devise der Genealogie könnte lauten: Widerstehe aller Tiefe, Finalität und

Innerlichkeit. Ihr Banner: Mißtraue den Identitäten in der Geschichte; sie sind nur

Masken, Aufrufe zur Einheit. […] Für den Genealogen ist die Philosophie vorbei.

Interpretation ist nicht die Aufdeckung einer verborgenen Bedeutung. […] Diese

39 Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France 1975-

1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 26.

40 Veyne, Paul: Foucault. Die Revolutionierung der Geschichte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992,

S. 7f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 309

Interpretationen haben andere Leute geschaffen und durchgesetzt, nicht die Na-

tur der Dinge.«41

Auch die Machtverhältnisse sind nicht von einer Natur der Dinge hervorgebracht,

sondern sind Ausdruck von Interpretationen dessen, wie es sein sollte und die

historische Entwicklung der Wechselwirkung zwischen Praxis und Interpretati-

on. Das ist es, was Paul Veyne etwas missverständlich als Positivismus in der Ge-

schichte bezeichnet. Jegliche Tiefe, jegliches Metaphysisches in der Bedeutung un-

serer Geschichte betrachtet Foucault als Oberflächen-Praxis, die sichtbar ist und

der man nachgehen kann. Foucaults Geschichtsverständnis, also seine Genealogie,

ist somit weitaus mehr als nur eine Technik, um Geschichte zu schreiben, sondern

sie ist sich dessen bewusst, dass sie zugleich eine Interpretation von Interpretatio-

nen ist. Unsere Gesellschaft wird geformt und hervorgebracht aus Diskursen, die

allesamt historische Praktiken sind. Wir können nur auf der Höhe der Interpreta-

tionen denken, die historisch unseren Diskurs zugleich ermöglichen und begren-

zen. Wollen wir wissen, ob Politik und Macht denselben Regeln gehorchen wie

der Krieg, so geht es nicht darum, eine Ideengeschichte zu betreiben, sich also an

den Ideen abzuarbeiten, die es über Politik und Macht gegeben hat, sondern es

gilt die Frage zu beantworten, ob Politik und Macht historisch auf demselben Ter-

rain liegen wie der Krieg. Das ist Foucaults Anspruch. Und anders formuliert: Es

geht nicht einfach um die Frage, ob der Krieg ein gutes Instrument zur Analyse

der Macht und der Politik ist, oder um eine ›strategische‹ Vorliebe, dieses Analy-

sewerkzeug zu verwenden, sondern es geht um nichts weniger als den Nachweis,

dass unser historisch-politisches Feld, auf dem sich unser Bewusstsein praktisch

bewegt, im Modus des Krieges konstruiert wurde. Wenn Foucault in Der Wille zum

Wissen behauptet, Macht sei intentional, aber nicht-subjektiv, komme von überall

aus einem bebenden Sockel der Gesellschaft und sei nominalistisch nichts ande-

res als das Wort für eine strategisch hochkomplexe Situation eines permanenten

Krieges, so muss dies nach der Lektüre von In Verteidigung der Gesellschaft in einer

entscheidenden Art undWeise relativiert werden: Gesellschaft ist nichtwesenhaft so

undmuss nicht immer so sein. Sondern Gesellschaft wurde historisch in der Moderne

so hegemonial interpretiert, oder um bei der Terminologie Paul Veynes zu bleiben:

Gesellschaft wurde so objektiviert.Wie oben ausgeführt hat dieser nominalistische

Zugang zur Macht zu einiger Verwirrung gesorgt, an der Foucault auch nicht ganz

unschuldig war. Das soll uns jedoch an dieser Stelle nicht beschäftigen.

Vor diesem Hintergrund wird jedoch nun klar, was Foucault meinte, als er in

Der Wille zumWissen ausführte:

41 Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Her-

meneutik, Frankfurt a.M., 1987, S. 136.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Das strategische Modell soll also das Modell des Rechts ablösen. Und das nicht

aufgrundeiner spekulativenWahl oder einer theoretischenVorliebe, sondernweil

es einer der grundlegendsten Züge der abendländischen Gesellschaften ist, daß

die Kraftverhältnisse, die lange Zeit im Krieg, in allen Formen des Krieges, ihren

Hauptausdruck gefunden haben, sich nach und nach in der Ordnung der politi-

schen Macht eingerichtet haben.«42

Mit der Aussage, dass das juridisch-diskursive Modell der Analyse abgelöst wird,

meint Foucault nicht, dass er nun eine Vorliebe für das Verständnis vonGesellschaft

und Politik als Krieg habe, sondern es ist nur eine Anpassung daran, dass seiner

Forschung zufolge historisch die Moderne darauf beruht, dass der Krieg als Basis

der Gesellschaft interpretiert worden ist. Undmanmüsse im Sinne der Genealogie

Diskurse auf der Höhe ihrer Interpretationen, ihrer Begriffe, ihrer Analogien, ihrer

Bilder, ihrer Metaphern etc. analysieren.Während er diese historische Annahme in

Der Wille zum Wissen mehr oder minder ohne Beleg anwendet, so muss man nun

In Verteidigung der Gesellschaft als nachgeschobene genealogische Begründung die-

ser These verstehen. Seinen von Paul Veyne so hochgelobten »Positivismus« bringt

Foucault selbst wie folgt auf den Punkt:

»Anstatt die Machtanalyse auf das Rechtsgebäude der Souveränität, die Staats-

apparate und die begleitenden Ideologien zu konzentrieren, sollte man sie mei-

nes Erachtens auf die Herrschaft (und nicht die Souveränität), auf die materiel-

len Träger, die Formen der Unterwerfung, die Verbindungen und Verwendungen

lokaler Systeme dieser Unterwerfung und schließlich auf die Wissensdispositive

richten.«43

Anstatt zu fragen, wer die Macht besitzt, sollte man lieber nach den konkreten In-

tentionen, den konkreten Instrumenten auf der Ebene der ›Physik‹ der Macht fra-

gen. Das Individuum kann hierbei nicht als Träger oder atomarer Kern von Macht

gesehen werden, sondern als erster Effekt jeglicher Macht. Das ist Ergebnis einer

»Entpsychologisierung« der Macht. Denn während Nietzsche in seiner Genealo-

gie tatsächlich individuelle Willen und Absichten in der Macht nachzuweisen und

aufzuspüren sucht, so depersonalisiert Foucault dieMacht gänzlich. Geschichte sei

zwar im Sinne Nietzsches ein Kampf der Willen, jedoch seien diese Willen »Strate-

gien ohne Strategen«. Foucault kritisiert letztlich Nietzsches Ansatz, da dieser die

letzte Bastion der Philosophie, derMetaphysik usw. nicht gesprengt habe: das Sub-

42 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 101f.

43 Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France 1975-

1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 311

jekt.44 Foucault untersucht einen Zwischenraum der Lichtung, der durch Kämpfe

geräumt und überhaupt erst geschaffen wurde. Was uns gedanklich stets eine Fal-

le stelle, sei die Illusion der juridischen Souveränität des Mittelalters, die auf dem

römischen Recht basiere. Schon im 18. Jahrhundert gab es einen Einschnitt, über

den Foucault in Überwachen und Strafen ausführlich geschrieben hat. Es taucht ein

neuerMachttypus auf, die Disziplinarmacht,welche unabhängig von der extraktiv-

feudalen Souveränitätsmacht auf den menschlichen Körper und dessen Produkte

einwirken kann. Doch sie ist Ergebnis eines bestimmten Willens zur totalen Kon-

trolle, der jedoch nicht vom Souverän ausgeht, sondern sich von unten entwickelt

hat. Es gibt kein Subjekt zu diesem Willen, Foucaults Setting kann nicht erklä-

ren, woher es kommt. Doch es ermöglicht uns, diese Disziplinarinstitutionen zu

verstehen, ohne den souveränen, juridischen oder ökonomistischen Überbau.

Foucault weist nach, dass ein enges Raster der Zwänge mit dem Ziel der Dres-

sur dem Körper auferlegt wird. Es ist nichts weniger als eine totale Überwachung

und der Versuch der totalen Kontrolle, der nicht von der souveränen Macht und

deren »Strategie« ausgeht, sondern von unten kommt. Das kodifizierte Recht der

Souveränität ist radikal-heterogen zu dieser neu aufkommenden Macht, welche

besser zu den Herausforderungen der Bevölkerungsexplosion und der Industria-

lisierung passt. Die souveräne und die juridische Macht wurden jedoch nicht ver-

drängt durch diesen neuen Typus der Disziplinarmacht, sondern sie haben die dis-

ziplinarischen Mechanismen kolonisiert, für ihre Zwecke genutzt und fruchtbar

gemacht. Die Disziplinarmacht macht gefügig und träumt von totaler Kontrolle.

Doch das Bezeichnende unserer Moderne ist in Foucaults Augen, dass sich die Re-

form und die Revolution ausgerechnet an der monarchischen, an der souveränen

Macht entzündet haben. Diese Macht ist es nämlich gewesen, so Foucault, welche

in den Kategorien der klassischen Philosophie kritisierbar gewesen sei und sich am

ehesten demokratisieren ließ. Jeder habe individuelle Rechte in einem Rechtsstaat

bekommen, die er habe einklagen können. So hat die souveräne Macht sich im

Rahmen der Aufklärung mit der Demokratisierung abgefunden, jedoch die gesell-

schaftliche Einheit durch disziplinarische (und später biopolitische) Kontrolle (und

Normalisierung) klandestin übernommen. Für Foucault besteht daher bis heute

ein Dualismus zwischen einem Rechtssystem/-diskurs rund um die Souveränität

und gleichzeitig ein Raster disziplinarischer Zwänge, die den Zusammenhalt des

Gesellschaftskörpers ermöglichten. Die heutige Machtausübung liege somit zwi-

schen dem Recht der Souveränität und der Mechanik der Disziplin (und der Steue-

rung durch biopolitische Dispositive), die das Subjekt als gefügiges hervorbringen.

Foucault deutet darauf hin, dass, um nun eine gute Analyse der Macht vorlegen

zu können, die positivistisch ist, man weder einen souveränen Begriff der Macht

44 Vgl. Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und

Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987, S. 136f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

(souveräne Repression) noch einen eng disziplinarischen Begriff der Macht (diszi-

plinarische Anreizung) haben dürfe.45

Foucault sucht folglich nach einem Konzept der Macht, welches nicht die Sub-

jekte und deren Unterdrückung in den Mittelpunkt stellt, sondern am Sockel der

Machtverhältnisse nach Praktiken sucht, welche überhaupt die Subjekte konstitu-

ieren. Hierzu bringt Foucault nun die Kriegshypothese ins Spiel, welche auf seiner

interpretativen Geschichte der Interpretation von Politik und Macht in der Neu-

zeit basiert: Ab dem 16. Jahrhundert in Frankreich und dem 17. Jahrhundert in

England entwickelt sich ein historisch-politischer Diskurs, der sich vom philoso-

phisch-rechtlichen Diskurs abhebt und besagt: Das Politische entsteht nicht nach

dem Krieg, sondern das geltende Recht und die herrschenden Machtverhältnis-

se sind direkter Ausfluss von Kriegsentscheidungen. Der Staat ist kein kollektiver

Waffenstillstandmit einer ausgleichendenMacht des Souveräns, sondern der Krieg

ragt in den Frieden hinein.46 »Der Krieg ist nichts anderes als die Chiffre des Frie-

dens. […] Es gibt kein neutrales Subjekt. Man ist zwangsläufig immer jemandes

Gegner.«47 Das Subjekt ist Ausfluss einer kriegerischen Machtstrategie und steht

klar auf einer Seite der Trennlinie in der Gesellschaft. Die Suche nach dem perma-

nenten Krieg hat begonnen, als der erste historisch-politische Diskurs des Abend-

landes begonnen hat – und das ist das Entscheidende: Als derMilitärhistoriker und

Veteran Carl von Clausewitz den Satz schrieb, dass der Krieg die Fortsetzung der

Politik mit anderen Mitteln sei, so hat er dies nur tun können, weil zu diesem Zeit-

punkt (Anfang des 19. Jahrhunderts) schon das Gegenteil zutraf: Die Politik wurde

als Krieg aufgefasst. Clausewitz drehte sozusagen den Satz um. Mit dem Mittel-

alter verschwindet der Krieg aus dem Alltag, der Staat monopolisiert den Krieg

(pax et iustitia) auf sich und schafft Armeen. Trotzdem kommt zeitgleich im 16.

und 17. Jahrhundert eineTheorie auf, die eben in allem Alltäglichen, im Politischen

den Krieg sucht und findet. Dies ist auch bis heute entscheidend, weil dies für Fou-

cault der erste eigenständig historisch-politische Diskurs des Abendlandes ist. Die

Wahrheit, welche zuvor im philosophischen Diskurs den Standard der Universalie

hatte, wird nun zurWaffe in einemKräfteverhältnis – das entspricht einem Angriff

auf die befriedete Wahrheit, wie sie seit der griechischen Philosophie existiert. Ei-

ne radikale Geschichtlichkeit zieht plötzlich ein, die das »Politische« vom »Uni-

versalen« trennt und in Korrespondenz zu Machtbeziehungen und Kriegsabläu-

fen konstituiert wird. Es entsteht der Diskurs des Rassenkriegs.48 Der historische

45 Vgl. Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France

1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 37-56.

46 Vgl. ebd., S. 57-67.

47 Ebd., S. 61.

48 Vgl. ebd., S. 58-81.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 313

Diskurs, so Foucault, ist ein echtes Gewebe aus Fleisch, Körpern, Bosheiten, Lei-

denschaften und vor allem Zufällen. Die Vernunft bzw. die Rationalität, welche die

Historiker in der Geschichte zu suchen trachteten, sei eine Schimäre, ein Misch-

wesen zwischen einer Vernunft und den Grausamkeiten, welche die Vernunft eta-

bliert haben. Die Geschichtlichkeit, die sich in der frühen Moderne herausschält,

ist eine radikal physikalisch-geschichtliche, die vom immerwährenden Krieg der

Sieger gegen die Besiegten erzählt. Damit meint Foucault nicht Machiavellis oder

Hobbes’ Kriegszustand, der im Dienst der Krone die Geschichte auffasst, sondern

einen rein historisch-politischen Diskurs, der seit dem 16. Jahrhundert verwendet

wird, um die königliche Macht zu begrenzen. Im England des 17. Jahrhundert wird

dies der Diskurs der Puritaner, Levellers und Diggers sein und in Frankreich der

Diskurs der Aristokratie gegen den zunehmenden Absolutismus und Zentralismus

von König Ludwig XIV. In beiden Diskursen erschienen plötzlich »Rassen« und

deren Geschichte, die in einem permanenten Krieg ständen, in einem Stellungs-

krieg. »Wirmüssen uns gegen die Gesellschaft verteidigen, weil der Staat uns nicht

schützt oder der Staat Vertreter der anderen Rasse ist.«49

Foucault zeigt auf, in welchem historischen Umfeld ein solches Verständnis

von Politik aufkommt und wie es sich zu folgender Aussage morphologisch ver-

ändert: »Wir müssen die Gesellschaft gegen alle möglichen biologischen Gefah-

ren dieser anderen Rasse, dieser Unter-Rasse, dieser Gegen-Rasse verteidigen, die

wir – wider Willen – immer hervorbringen.«50 Aus einem neuen revolutionären

Geschichtsverständnis der Frühmoderne, in dem ein anti-staatlicher Rassenkampf

konstruiert wird, entsteht in der Spätmoderne historisch ein Aufruf zur »Vertei-

digung der Gesellschaft«, die der auch der Vorlesungsreihe den Namen verleiht.

Foucault will die Geschichte erzählen, wie der revolutionäre Rassenkrieg gegen

den Staat, gegen die Souveränität zur Grundlage der Gesellschaftstheorie inter-

pretiert wurde und wie die Souveränität sich in dieses Diskursfeld des Rassenkrie-

ges durch eine biologisch-medizinischeTheorie der ›Verteidigung der Gesellschaft‹

einschreiben konnte.

»Der rauhe Gesang der Rassen, die sich jenseits der Lügen der Gesetze und Kö-

nige gegenüberstehen, dieser Gesang, der der erste Ausdruck des revolutionären

Diskurses war, ist zur administrativen Prosa eines Staates geworden, der sich im

Namen eines rein zu erhaltenden gesellschaftlichen Erbes schützt.«51

Dieser Staat, der sich vor dem Hintergrund der Herausforderung durch den Ras-

senkampf entwickelt, das ist der biopolitische Staat. Die Verteidigung der Gesell-

schaft ist das Leitmotiv einer neuen biopolitischen Souveränität, welche sich ei-

49 Vgl. ebd.

50 Ebd., S. 75.

51 Ebd., S. 97f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

nerseits in den zunehmend disziplinarischen Mikromächten äußert, welche Fou-

cault inÜberwachen und Strafen schon ausgeführt hat, und sich auf derMakro-Ebene

dadurch legitimiert, indem sie sich in das Diskursfeld des historisch-politischen

Diskurses einschreibt und ihn umformuliert; weg vom die Souveränität untergra-

benden Rassenkrieg hin zur permanenten (medizinischen) Säuberung der Rasse

(Singular!) in Verteidigung der Gesellschaft. Diesem zweiten Aspekt wird Michel

Foucault in seinen weiteren Arbeiten mit dem Konzept der Biomacht etwas plau-

sibler nachgehen. Foucault deutet auf einen permanenten Kriegszustand hin, der

aufgrund einer Interpretation des historisch-politischen Diskurses zwischen Tei-

len der Gesellschaftskörpers und dem Staat herrscht. Etwas in die Irre führt die

Verwendung des Begriffs Rasse in dieser Vorlesung. Damit meint Foucault näm-

lich nicht etwa die seit dem Mittelalter immer wieder vorkommenden Verfolgun-

gen von Juden, die zunehmend in der Moderne auch eine biologische Komponente

erhalten. Foucault fasst vielmehr die Teilung der Gesellschaft aufgrund quasi-bio-

logischer Kategorien, die den historisch-politischen Diskurs prägen und auf der

Verteidigung der Mehrheit oder des wertvolleren Teils der moderne Staat gegrün-

det seien. Aufgrund dieser Interpretation der Gesellschaft und des Staates füh-

re dies zu einem ständigen Kampf innerhalb der Gesellschaft, um die Reinigung

zu erreichen. An diesen Aspekt wird das Konzept der Biomacht anknüpfen. Die

Kriegshypothese selbst dient Foucault als methodologische Brücke zwischen sei-

ner alten und neuen Machttheorie. In seinen späteren Interviews wird er sie auch

wiederholt etwas revidieren und sie in sein emanzipatives Programm einholen.

Doch alles in allem wird Foucault bis zu seinem frühen Tod nicht davon abrücken,

sich der Macht strategisch und militärisch zu nähern – aus methodologischen Er-

wägungen. In einem Gespräch mit J. P. Barou undM. Perrot schon 1977 sagt Michel

Foucault auf den Hinweis, er höre sich zunehmend wie ein Stratege und Militarist

an, dass er dies lediglich aus methodologischen und genealogischen Gründen tue:

»Ist das Kräfteverhältnis in der Ordnung der Politik eine Kriegsbeziehung? Ich per-

sönlich fühle mich im Augenblick nicht imstande, darauf definitiv mit Ja oder

Nein zu antworten. Nur scheint mir die schlichte und einfache Behauptung eines

›Kampfes‹ nicht als erste und letzte Erklärung für die Analyse von Machtverhält-

nissen dienen zu können. Dieses Thema des Kampfes wird nur dann operatorisch,

wennman konkret und für jeden einzelnen Fall festlegt, wer im Kampf ist undwe-

gen was, wie dieser Kampf abläuft und an welchem Ort, mit welchen Instrumen-

ten und nach welcher Rationalität. Mit anderen Worten, wenn man die Behaup-

tung, im Herzen der Machtverhältnisse sei der Kampf, ernst nehmen will, muss

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 315

man sich vor Augen führen, dass die biedere und alte ›Logik‹ des Widerspruchs

nicht genügt, weit gefehlt, die wirklichen Vorgänge zu entwirren.«52

Foucault distanziert sich von einem metaphysischen oder dialektischen Bild des

Kampfes. Wenn er von Kampf im Herzen der Machtverhältnisse spricht, so rührt

das von seiner methodologischen Grundüberzeugung her, sich Gesellschaft, Wis-

sen und Institutionen genealogisch zu nähern und diese Felder der Rationalität

als Ausdruck konkreter, teils physischer Kämpfe und Auseinandersetzungen zu ver-

stehen. Der Kampf ist nicht das Erste, das metaphysischen Charakter habe und

das Menschsein schlechthin ausmache. Sondern Foucaults Blick auf Kultur und

Geschichte ist aufgrund historischer Irrwege und Fehlleistungen der Hegel’schen

oder Marx’schen Dialektik (des Widerspruchs) wie eben von strukturalistischen

Binaritäten oder Hermeneutiken und Phänomenologien des Seins und zieht sich

auf den Standpunkt zurück, ein Blick, der in der Genealogie und der strategischen

Weltsicht einen Ausweg gefunden haben will. Foucault entzieht sich der Fragen

der Finalität genauso wie der Suche nach letztem und wahrem Sinn in Kultur und

Geschichte, sondern zergliedert beides lieber historisch und macht die verschie-

denen Willen sichtbar, die sich in ihr bekriegen und bekriegt haben und wie aus

diesen Kämpfen ein bestimmter Sinn hegemonial wurde. Anstelle metaphysischer

oder sonstiger Finalität rückt die letztliche Grundlosigkeit aller Bedeutung und al-

ler Praxis. Egal, wie sehr man Foucault für diesen strategisch-militärischen Blick

auf unsere Gegenwart kritisieren mag, so muss man zur Kenntnis nehmen, dass

Foucault dies letztlich im Sinne einer andauernden Kritik der Aufklärung tut. Er

sieht in dieser Methode und seinen Machtanalysen den Ausgangspunkt für eine

emanzipative Kritik, welche die Fesseln des Denkens durch radikale Infragestel-

lung der Humanwissenschaften und des Humanismus öffnen kann, indem blinde

Flecken der Aufklärung offengelegt werden.

6.1.4 Zwischenfazit: Das Politische kann nur Kampf sein

Foucaults Verständnis von Kampf und Krieg in Kultur, Gesellschaft und Geschichte

versteht man am besten über sein Verständnis der Macht. Jedoch kann man nicht

von einer einheitlichen Machttheorie bei Michel Foucault sprechen. Während er

den Aspekt der Macht in der Diskursanalyse eher juridisch auffasst und von ei-

nem souveränen Machtverständnis ausgeht, ändert sich dies mit Überwachen und

Strafen stark. Foucault fasste im Rahmen seiner Diskursanalyse Macht als Ausfluss

apersonaler »Strukturen«, die er mit der ›episteme‹ zu theoretisieren versuchte.

In Überwachen und Strafen ändert er seine Perspektive und wendet sich inselartigen

52 Foucault, Michel: Das Auge der Macht, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden, Band

III (Dits et écrits), hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001-

2005, S. 271.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Disziplinarinstitutionen zu, welche ihre physische Macht über den Körper in Form

der Dressur totalisieren. Diese Machtform hat an sich, dass sie nicht nur aper-

sonal ist, sondern sich zugleich keiner souveränen-zentralistischen Logik folgend

entwickelt und eher netzartig und kapillar von unten entstanden ist. Die vorlie-

gende Arbeit folgt nun dem Machtverständnis Foucaults ab Mitte der 1970er Jah-

re, als er sein Denken über die Macht aus verschiedenen Gründen nochmals revi-

diert und spezifiziert. Kontrastierend zu freudo-marxistischen, ökonomistischen

und anarchistischen Machttheorien seiner Zeit nimmt er die Extremposition ein,

dass souveräne Verbots- und Repressionsmacht (ob nun offen oder strukturell und

versteckt) nur die Spitze des Eisbergs der Macht in unserer spätindustriellen Zeit

seien. Ein Großteil der Machtverhältnisse spiele sich unterhalb der Sichtlinie klas-

sischer Machttheorien ab. Um diese Macht über das Leben, dieses Regieren durch

Individualisieren erkennen und theoretisieren zu können,müsse manMacht nicht

als wesenhaft repressiv, sondern als vor allem produktiv verstehen. Foucault wür-

de heute sagen, Macht wirkt nicht vor allem durch die Zensur dessen, was man

bei Facebook posten darf, sondern Macht funktioniert durch Normen, wie etwa

durch Schönheitsideale. Diese bringen Menschen etwa dazu, nur Fotos auf Face-

book zu posten, auf denen sie den Normen entsprechen, Bilder zu bearbeiten oder

sich gar auf eine Diät zu setzen, um ihnen zu entsprechen. Foucault liefert einen

Machtanalyse-Rahmen, welcher eine ganze Reihe neoliberaler Machtformen über-

haupt erst sichtbar macht. Er sagt, dass Macht eher durch Anreize funktioniert als

durch Verbote. Dass uns daher der Anreiz ›normal‹ bzw. nicht ›anormal‹ zu sein,

in unserem Leben viel mehr bewegt, als lediglich nicht gegen Verbote oder Geset-

ze zu verstoßen. Macht ist produktiv – und nicht zuletzt das Beispiel der Diät-

hungernden Influencerin auf Instagram macht deutlich und klar, dass die Macht

sogar durch unsere Körper geht.Macht produziert folglich für Foucault das Objekt,

das wir Subjekt nennen, produziert unser Intimstes, unser Bewusstsein, den Ve-

xierspiegel, dessen Bild wir ›Ich‹ nennen. Und ebendiese Macht tritt nicht als eine

Verbotsmacht auf, als eine Macht, die stets verneint und daher leicht zu erkennen

ist.

Um die Macht jedoch nun als diese die Subjekte, Körper und unser Intims-

tes produzierenden Machtverhältnisse darzustellen, hat Foucault sich ihr strategisch

genähert, wie er selbst schreibt. Die Macht ist für ihn strategisch, sie verfolgt stra-

tegische Ziele und münzt dies in taktische Manöver um, ist jedoch apersonal. Sie

ist überall, nicht im Sinne einer zentralen Macht, die in alle Winkel ausstrahlt und

jeden trifft, sondern schlicht und ergreifend, weil sie überall entsteht und wirkt

zugleich. Methodologisch muss hinzugefügt werden, hier bewegt sich Foucault in

einer Art Zirkelschluss, da er nur deshalb behaupten kann, Macht käme überall

her und überall gäbe es Widerstand, wo es Macht gebe, da er nominalistisch ent-

schieden hat, Macht eine komplexe Situation von ubiquitären Kämpfen und Ge-

genkämpfen zu nennen. Macht ist derName für das Ergebnis ständiger lokaler, teils

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 317

physischer Kämpfe am Grunde der Gesellschaft. Somit gibt es nicht die Macht, son-

dern nur temporäre Machtverhältnisse, die man ändern kann und bei deren Verände-

rung Foucaults hegemoniales Projekt helfen soll. Diese Herangehensweise an die

Macht nennt Foucault das strategischeModell mit dem Ziel, Kultur und Geschichte

zu analysieren.

Entscheidend ist dabei nun, dass Foucault dieses Machtmodell historisch ab-

zuleiten versucht. Seine in In Verteidigung der Gesellschaft vorgetrageneThese lautet,

dass seit der frühen Moderne das gesellschaftliche Verhältnis als Kampf konsti-

tuiert wurde. Die englischen Oppositionellen und die französische Aristokratie im

16. und 17. Jahrhundert brachten den bis heute gültigen historisch-politischen Dis-

kurs auf, indem sie die Gesellschaft als durchzogen von Rassenkriegen darstellten.

Ihr strategisches Ziel war es, dem homogenen Bild der Gesellschaft der Souverä-

ne etwas entgegenzusetzen, um einen Vorteil zu erreichen. Seitdem, so Foucault,

ist dieser historisch-politische Diskurs des ständigen Rassenkriegs eine Grunder-

fahrung, eine grammatische Struktur unserer Gesellschaft. Die Macht hat sich in

dieser Matrix weiterentwickelt, die Souveränität hat sich gewandelt, hat die Form

des Schwertes nur behalten können, indem sie sich der Verteidigung der Gesell-

schaft gewidmet, ihren Kriegsrock abgelegt und den weißen Kittel des Mediziners

angezogen hat.

Kurz zusammengefasst: Machtverhältnisse sind Ergebnis von Kämpfen und

das Referenzfeld des Politischen – der historisch-politische Diskurs ist ein stra-

tegischer Raum der hegemonialen Artikulationen, von Narrativen der Kämpfe und

Gegenkämpfe. Foucault, zumindest der Foucault Mitte der 1970er Jahre, konnte das

Politische aus theoretischen Erwägungen heraus gar nicht anders denken denn als

Kampf. Die alles strukturierende Macht, mit der er sich laut Habermas in unend-

liche Aporien verwickelt, ist Resultat der Kämpfe am bebenden Sockel der Gesell-

schaft, und das schon deshalb, weil Foucault keinerlei Stabilisatoren der Gesell-

schaft (wie etwa den Sinn, den Geist, die Finalität, die Ökonomie etc.) zulässt, weil

diese zu einem anti-emanzipativen Objektivismus des Subjektes führen würden.

Daher wählt er einen kämpferischen Subjektivismus – um es mit Habermas ne-

gativ zu formulieren. Positiv formuliert und eher mit Ernesto Laclau und Chantal

Mouffe gesprochen: Foucault öffnet die Sozialtheorie für eine postmoderne Sicht-

weise, indem er jegliche binäre Struktur der Moderne unterläuft.53 Macht ist we-

der Basis noch Unterbau, ist weder objektiv noch (inter-)subjektiv usw., sondern

Macht ist immer das, was in einer bestimmten Epoche als Macht artikuliert wird.

Die Macht hängt nicht von den binären Kategorien und Begriffen ab, sondern im

Gegenteil: Die Begriffe und die Kategorien hängen von einer bestimmten Ökono-

mie der Macht ab. Die Macht erscheint nicht als eine kontingente Anordnung der

53 Vgl. Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie – zur Dekon-

struktion des Marxismus, Wien: Passagen, 1991.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Dinge, sondern die Dinge erscheinen als Ergebnis einer kontingenten Artikulation

der Macht. Dass der Sex besonders repressiv behandelt wird oder sehr laissez-faire,

ist nicht Ergebnis einer Macht, die sich der sexuellen Zurückhaltung verpflichtet

hat oder einer relativ offenen Macht, sondern dass ein bestimmter Gegenstands-

und Gedankenbereich überhaupt als Sex erscheint, ist Ergebnis einer viel tiefer-

liegenden grammatischen Struktur. Die Kategorie/die Begriffe ›sexuelle Zurück-

haltung oder laissez-faire‹ sind der Macht nicht vorgängig, sondern sie sind eben

Ausfluss einer Konjunktur der Macht. Foucault unterläuft somit die Struktur der

Moderne und – noch einmal mit Laclau und Mouffe gesprochen – ebnet den Weg

für ein Verständnis des Politischen als Kampf um die Hegemonie der gramma-

tischen Struktur unserer Gesellschaft. Politik ist der permanente ›Stellungskrieg‹

um die Deutungshoheit der sozialen Identität der Gesellschaft.Wer sind ›wir‹, was

wollen ›wir‹ und weshalb ist die Macht das ›Andere‹, das wir besiegen müssen,

oder das ›Eigene‹, dem wir folgen sollten? Wahrheit, Rationalität, Universalismus,

all das gibt es nur mehr in hegemonial artikulierten Diskursen. Man kann auf sie

eingehen, man kann sich auf Augenhöhe mit ihnen auseinandersetzen, um jedoch

ernsthaft eine politische Aktion zu tätigen, um auf dem historisch-politischen Feld

eine Auswirkung zu ermöglichen, muss man Wahrheit, Rationalität und Univer-

salismus als das entblößen, was sie sind: Schimären einer bestimmten Ökonomie

der Macht. Diese Querperforation der Macht ist per definitionem kein Akt der Ver-

ständigung auf Basis einesCommonSense, sondern ein strategischer Akt, ein Akt des

Kampfes, und zwar ein Akt der quasi chemischen Analyse: Das Sichtbarmachen der

Kräfteverhältnisse des Gegners. Das Politische ist Kampf.

6.2 Krieg statt Verständigung II – Ernst Jünger

»ImKrieg offenbarte die imperialistischeModerne, die zur totalenMobilmachung

ihrer Kräfte und zumBrechen allerWiderstände entschlossenwar,welcheAnsprü-

che sie an den Menschen stellte; insofern war der Krieg für Jünger die Schule der

Moderne, und die Erfahrungen des Krieges dienten ihm immer wieder als Schlüs-

sel für die Interpretation der Epoche.«54

Der Krieg ist Dreh- und Angelpunkt Ernst Jüngers politischer Publizistik in der

Weimarer Republik. Und wenn von Krieg die Rede ist, dann ist für den Kriegsvete-

ran Jünger vordergründig der Erste Weltkrieg gemeint. Jüngers Ausgangsfrage ist,

was eine in weiten Teilen liberale Führungsklasse weltweit in einen solchenmecha-

nisch-maschinellen Vernichtungswahn treiben hat können, zu dem der Weltkrieg

nach den erstenwenigenMonaten zweifelsohne gewordenwar.Was führte darüber

54 Kiesel, Helmuth: Ernst Jünger, Die Biographie, München: Siedler 2007, S. 260.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 319

hinaus eine ganze, im goldenen Zeitalter der Sekurität aufgewachsene Generati-

on dazu, die bis dato größte Menschheitskatastrophe anzuzetteln? Wie konnten

die – spätestens seit dem Sieg des industriellen Englands über das militaristische

Frankreich Napoleons 1814 – vordergründig auf Frieden und globalen Wirtschafts-

kapitalismus ausgelegten Strukturen zu einer solchen Eruption elementarer Kräfte

führen? Das sind die Fragen, die er im Buch Der Kampf als inneres Erlebnis und spä-

ter in seinem Aufsatz Die totale Mobilmachung ein essayhafter Form und mit dem

Talent eines Dichters nachgeht. Er hat jeweils verschiedene zeitdiagnostische Her-

angehensweisen, um den Krieg erklären zu können und um Aufschluss darüber

zu gewinnen, was in dieser Zeit der großen Hungers- und Identitätskrise in der

Weimarer Republik nun zu tun sei. Endpunkt seiner politischen Publizistik und

Jüngers wohl wichtigstes politisches Werk ist der Großessay Der Arbeiter. Hierbei

handelt es sich um den Versuch einer Einordnung des Krieges, der technologischen

Entwicklung, politischer Diskurse seiner Zeit und gleichzeitig ist es der dringende

Handlungsaufruf, einen totalitären Staat zu gründen. Der Arbeiter stellt aber kei-

neswegs eine schlichte Zusammenfassung seiner Schriften der späten 1920er Jahre

dar, sondern ist eher eine glättende, paradigmatische und visionäre Fokussierung

seines Wirkens. Zudem stellt der Essay in zentralen Punkten eine Relativierung

Jüngers Nationalismus der späten 1920er Jahre dar und führt auf eine Ebene, die

er selbst als planetarisch bezeichnet. Doch um sich der Kategorie des Krieges in

Jüngers Denken zwischen 1920 und 1933 klar zu werden, braucht es zuallererst

eine Lektüre seines größten Werkes über den Krieg: In Stahlgewittern. Um seine

politischen, anthropologischen und philosophischen Einlassungen, die den Krieg

beinhalten, zu verstehen, sollte das Kapitel mit einer Analyse von In Stahlgewittern

beginnen.

6.2.1 In Stahlgewittern – zwischen Heldenepos und dem Abgrund der

Moderne

In Stahlgewittern ist Ernst Jüngers literarische Zusammenfassung seiner Kriegs-

tagebücher aus dem Ersten Weltkrieg. Jünger, der sich in der allgemeinen

Kriegseuphorie 1914 als Neunzehnjähriger freiwillig für den Krieg meldete, führte

in vier Kriegsjahren ausführlich Tagebuch. Dieses umfasst die Zeit zwischen

seinem ersten Einsatz im Dezember 1914 bis zu seiner siebten Verwundung, die

für ihn das Ende des Krieges im August 1918 bedeutete. Jünger diente dem han-

noverschen/preußischen Füsilier-Regiment Nr. 73, einer Infanterie-Einheit. Nach

der Grundausbildung in Hannover kam Jünger ab Dezember 1914 an der Westfront

zum Einsatz. Im Verlaufe des Krieges wird er in vielen verschiedenen Regionen

zwischen dem belgischen Flandern über Langemarck im Norden bis hin zu Reims

und Verdun im Süden seinen Dienst leisten. Immer wieder unterbrochen wird

sein Aufenthalt durch kurze Heimaturlaube, Lazarett-Aufenthalte und Lehrgänge.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Recht früh, schon 1915 wird Jünger zum Leutnant befördert und somit Offizier.

Er übernimmt in der Folge verschiedene Funktionen, unter anderem die eines

Stoßtruppführers. Für besonderen Wagemut, seine Fähigkeiten als Truppenfüh-

rer, seine überdurchschnittliche Einsatzbereitschaft und gleichzeitige Vorsicht im

Gefecht wird Jünger mehrfach mit hohen militärischen Auszeichnungen geehrt.

Sein Buch In Stahlgewittern beendet Jünger mit dem Wortlaut eines Telegramms

von der Generalität, in welchem ihm noch im September 1918 der höchste kaiser-

lich-preußische Orden verliehen wird: »Seine Majestät der Kaiser hat Ihnen den

Orden Pour le mérite verliehen. Ich beglückwünsche Sie im Namen der ganzen

Division.«55

Jünger kam Ende 1914 in einen Krieg an der Westfront, der sich schon vom

Invasions- und Bewegungskrieg zu einem Graben- und Stellungskrieg entwickelt

hatte. Nur wenige Militärexperten hatten damit gerechnet, dass dieser Krieg im

Gegensatz bspw. noch zum Deutsch-Französischen Krieg 1870/71 zu einem über

vierjährigen Ringen mit zehn Millionen Toten werden sollte. Nach den ersten er-

folgreichen Schritten des sogenannten Schlieffen-Plans, der überraschenden Stür-

mung Nordfrankreichs bei Missachtung der Neutralität Belgiens und der Abwehr

französischer Streitkräfte an der deutsch-französischen Grenze, geriet die deut-

sche Offensive ins Stocken. Nur durch größte Kraftanstrengungen der französi-

schen Armee und selbstmörderischen Abwehroffensiven konnte das erfolgreiche

Vorgehen der damals modernsten Armee der Welt gestoppt werden. Und weil –

zur deutschen Überraschung – Großbritannien dem Deutschen Reich wegen der

Verletzung Belgiens Neutralität den Krieg erklärte und noch 1914 mit fünfundsieb-

zigtausend Mann in Belgien und Nordfrankreich die deutsche Offensive gemein-

sammit belgischen Einheiten stark verlangsamte. Mit dem Verlust der Schlacht an

der Marne im September 1914 scheiterte der Schlieffen-Plan des Deutschen Heeres

und die deutsche Armeemusste nur vierzig Kilometer von Paris entfernt den Rück-

zug antreten. Darauf folgte ein zweiter, äußerst mobiler und in vielen Regionen

geführter Versuch, die nördliche Flanke der Alliierten zu umgehen, um die Gegner

vernichtend zu schlagen.Unter Einsatz vonMillionenMenschenleben und einer bis

dato ungekanntenMaterialschlacht konnten die Alliierten auch diese Offensive des

deutschen Heeres beenden. Mit dem gescheiterten letzten Versuch eines Durch-

bruchs bei Ypern endete Ende September 1914 der Bewegungskrieg. Schon diese

wenigeMonate andauernde Phase des Kriegeswarmilitärhistorischmit nichts vor-

her Dagewesenem zu vergleichen. Alleine Frankreich hatte über eine Million ver-

wundete oder tote Soldaten zu verzeichnen. Und auch das Deutsche Reich musste

mit unglaublichen Verlusten sowie einem völligen strategischen Scheitern zuran-

55 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 296.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 321

de kommen.56 Jünger kam im Dezember 1914 in einen Grabenkrieg, bei dem die

deutsche Seite schnell verstand, dass sich hier nun um einen langwierigen Stel-

lungskrieg entwickeln würde. Dieser bestand in der äußerst aufwendigen Anla-

ge von Feldbefestigungs- und Grabenanlagen sowie unterirdischen Bunkern und

Tunnelsystemen. Jünger beschreibt eindrücklich das Leben an der Front in einem

solchen Stellungskrieg. Eine ganze Generation an jungen Menschen, die aus bür-

gerlicher Langeweile und trotz pazifistischer Mahnungen vieler Zeitgenossen aus

Abenteuerlust freiwillig in den Krieg zogen, wurden plötzlich mit der Realität des

Grabenkrieges konfrontiert.Hierzu notiert Jünger gleich amAnfang seines Buches:

»Nach kurzem Aufenthalt beim Regiment hatten wir gründlich die Illusionen ver-

loren, mit denen wir ausgezogen waren. Statt der erhofften Gefahren hatten wir

Schmutz, Arbeit und schlaflose Nächte vorgefunden, deren Bezwingung ein uns

wenig liegendes Heldentum erforderte. Schlimmer noch war die Langeweile, die

für den Soldaten entnervender als die Nähe des Todes ist.«57

Jünger beschreibt den großen Widerspruch zwischen den heroischen Erwartun-

gen des Krieges und der Realität der modernen Grabenkampfführung. Ihr Modus

ist nicht der heroische Zweikampf auf Leben und Tod mit offenem Visier, sondern

dieser Krieg trägt einen Arbeitscharakter und das Heldentum besteht darin, sich

in der Maschinerie des Tötens als Arbeiter zu bewegen, dem stets eine anonyme,

unsichtbare Gefahr des plötzlichen Todes durch Granateinschlag oder Kopfschuss

amGrabenstand droht. Jüngers Zusammenfassung seiner Kriegserfahrungen ist in

weiten Teilen von außergewöhnlicher Klarheit und Sachlichkeit, die teilweise eine

gewisse Kälte nahelegt. Jünger beschreibt diese großeMenschheitskatastrophemit

einer phasenweise überraschend stoischen Gelassenheit eines unbeteiligten Ana-

lysten. Diese Sachlichkeit macht das Bedrückende seiner Erzählungen aus. Er stellt

den Arbeitscharakter und die Schicksalhaftigkeit des Grabenkampfes dar. Es stirbt

nicht unbedingt derjenige, der unvorsichtig oder ein schlechter Soldat war, son-

dern es reicht, einfach nur zum falschen Zeitpunkt drei Meter weiter links statt

rechts zu stehen. Die Gräuel des Anblicks von Artilleriegranaten Zerfetzter und die

Schreie von Menschen, die ihre Eingeweide in den Händen halten und um Eu-

thanasie betteln, erhalten ihre Wucht in Jüngers Buch in erster Linie nicht durch

mitleidvolle Beschreibungen und das Hineinversetzen in die Leidenden, sondern

vielmehr durch die fatalistische Beschreibung der Wahllosigkeit und scheinbare

Sinnlosigkeit für den Einzelnen. Das Quälende in seinem Buch ist die Unsicht-

barkeit des Feindes. Jünger nimmt auch während des Stellungskrieges unzählige

Male an kleineren Stoßangriffen oder Patrouillen teil, die zu Feindkontakt führen.

56 Vgl. Strachan, Hew: Der erste Weltkrieg. Eine neue illustrierte Geschichte, München: Gold-

mann 2014.

57 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Doch die Momente, in denen er tatsächlich Franzosen, Briten, Inder oder Neusee-

länder zu Gesicht bekommt, sind überaus selten. Das große Sterben, die ständi-

ge Bedrohung, mit der man umzugehen lernt, geht von den Artilleriegeschützen

in Kilometern Entfernung und von Heckenschützen aus. Nach den unglaublichen

Aufregungen der ersten Schlacht, an der Jünger Mitte 1915 teilnimmt, hält er zwei

Dinge fest, die meines Erachtens für die gesamte Kriegszeit basale Erkenntnisse

sind. Erstens: Der Feindkontakt ist in der Regel kein heroisierter Zweikampf zwi-

schenMenschen, sondern eher ein anonymer und äußerst mittelbarer Kampf. Und

zweitens: Es zeigt sich eine Kaltblütigkeit der Krieger, die in einer »elementaren«

Zone höchst effizient und beeindruckend rational arbeiten und eine eigenartige

Ordnung hervorbringen.

»Die Schlacht von Les Eparges war meine erste. Sie war ganz anders, als ich ge-

dacht. Ich hatte an einer großen Kampfhandlung teilgenommen, ohne einenGeg-

ner zu Gesicht bekommen zu haben.«58

»Beim Anblick eines Generalarztes, der inmitten des blutigen Trubels den

Dienstbetrieb prüfte, hatte ich wieder jenen schwer zu beschreibenden Eindruck,

den man empfängt, wenn man den Menschen, von den Schrecknissen und Erre-

gungen der elementaren Zone umgeben, mit ameisenhafter Kaltblütigkeit am

Ausbau seiner Ordnung beschäftigt sieht.«59

Der tägliche Stellungskampf ist eine seltsameMischung aus bürgerlicher Normali-

tät, enorm gesteigerter körperlicher Schanzarbeit und der überall fatal lauernden

Gefahr der Geschütze, die dem Einzelnen beinahe als Naturgewalt entgegentritt.

Ernst Jüngers In Stahlgewittern wurde freilich auch sehr häufig kritisiert, da er im

Rückblick den Krieg heroisiert und die menschliche Verantwortung für das Mas-

senschlachten hinter allzu häufigen Naturmetaphern verdeckt habe. Schon der Ti-

tel des Buches beinhaltet ja eine Naturmetapher, oder wenn er nach einem schlim-

menBeschuss trocken konstatiert: »Endlichwar das Unwetter vorüber […].«60 Auch

wenn er schreibt: »Zum erstenMal sah ich hier ein Feuer, das nurmit einemNatur-

schauspiel zu vergleichen war.«61 Einerseits – so haben die Kritiker völlig recht –

verwischen sich in diesen allzu starken Verharmlosungen die Spuren der mensch-

lichen Verantwortung. Doch an mehreren Stellen, unter anderem beim letzteren

Zitat, scheint auch Ernst Jüngersmetaphysische Vorstellung des Elementaren durch.

Hier wird etwas sichtbar, das er in seinem Großessay Der Arbeiter noch weiter

ausführen wird: eine beinahe vulkanische Kraft des Lebens, die seiner Meinung

nach die Notwendigkeit von Kriegen ausmacht und unter der scheinbar friedlichen

58 Ebd., S. 35.

59 Ebd., S. 34.

60 Ebd., S. 64.

61 Ebd., S. 81.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 323

Oberfläche des liberalen Staates schlummert. Zurück zur Kritik: Jünger verbleibt

In Stahlgewittern auch meist im militärischen Denken, den menschenfeindlichen

Kosten-Nutzen-Kalkülen, bei denen Menschenleben gegen strategische Ziele ab-

gewogen werden. Beispielhaft dafür steht das Töten eines englischen Soldaten im

Kapitel Somme-Rückzug. Jünger erschießt als Heckenschütze aus weiter Entfernung

einen Engländer nicht,weil von diesem einemilitärische Gefährdung ausging, son-

dern einfach aus einer in diesemKrieg entstandenen Logik zur unbedingten physi-

schen Vernichtung des Gegners um jeden Preis. Aus heutiger Sicht erscheint diese

nüchterne Beschreibung des Vorganges als unmenschlich und bestialisch.62 Hel-

muth Kiesel macht zurecht darauf aufmerksam, dass »die internationale Kriegsli-

teratur [zeige], dass dergleichen zur ganz ›normalen‹ Brutalität jener Zeit gehör-

te«.63

Jünger distanziert sich hiervon dezidiert nicht. Sein Buch ist und bleibt ein

Heldenepos, das von einer großen bestandenen Bewährungsprobe für ihn erzählt,

das

»die Strapazen schildert, die er durchgestanden hat; seinen Mut, seine kämpferi-

schen Leistungen und seine Führungsfähigkeit herausstreicht; die Gegner nennt,

die ihm zum Opfer gefallen sind; am Ende seine Verwundungen aufzählt und

nicht vergisst, darauf hinzuweisen, dass elf von vierzehn Geschossen, die ihn tra-

fen, auf ihn ›persönlich gezielt waren‹.«64

Daher spart Jünger auch dasmassenhafte Leid in den Lazaretten, das er sehr genau

kannte (wie sich in seinen Kriegstagebüchern zeigt)65, bis auf einige erschütternde

Passagen weitgehend aus.

Trotzdem, so hat es der Kriegsgegner Erich Maria Remarque einmal ange-

merkt, sei In Stahlgewittern von seinen Auswirkungen her pazifistischer als die

besten Antikriegsbücher. Auch der SPD-Reichstagsabgeordnete Paul Levi stimmte

hiermit überein und meinte, dass wohl niemand dem Pazifismus einen größeren

Dienst erwiesen habe als Ernst Jünger, der dem Krieg gegenüber positiv eingestellt

war, doch dessen haargenauen, detailgetreuen Schilderungen den Leser einfach

nur tiefgehend erschrecken müssen.66 Remarque veröffentlicht Mitte der 1930er

Jahre eine Rezension zu den Stahlgewittern, worin er sehr lobend die Sachlichkeit

und die Präzision Jüngers Werk lobt. Remarque meint, die Stahlgewitter seien

62 Vgl. ebd., S. 130.

63 Kiesel, Helmuth: Stahlgewitter. Ernst Jünger und der Erste Weltkrieg, online: http://literatur

kritik.de/id/18872.

64 Ebd.

65 Vgl. Jünger, Ernst: Kriegstagebuch 1914-1918, Stuttgart: Klett-Cotta 2014

66 Zitiert nach: Kiesel, Helmuth: Adnoten zu »In Stahlgewittern«, in: Jünger, Ernst: In Stahlge-

wittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 297-301.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872


324 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Die beiden Bücher Jüngers [›In Stahlgewittern‹ und ›Das Wäldchen 125‹, Anm.

N. A.] von einer wohltuenden Sachlichkeit, präzise, ernst, stark und gewaltig, sich

immer weiter steigend, bis ihnen wirklich das harte Antlitz des Krieges, das Grau-

en der Materialschlacht und die ungeheure, alles überwindende Kraft der Vitali-

tät und des Herzens Ausdruck gewinnen. Den Ablauf der Geschehnisse zeichnen

die ›Stahlgewitter‹ mit der ganzenMacht der Frontjahre am stärksten, ohne jedes

Pathos geben sie das verbissene Heldentum des Soldaten wieder, aufgezeichnet

von einem Menschen, der wie ein Seismograph alle Schwingungen der Schlacht

auffängt. […] Jünger, einer der wenigen jungen Infanterieoffiziere mit dem Pour

le mérite, ist wie kaum ein anderer berechtigt, über die Schlacht und den Krieg

auszusagen. Er tut es schlicht, einfach und dadurch mit großer Wucht.«67

Jüngers Werk ist auch nicht durchgehend ein Heldenepos. Jüngers grundsätzliche

Einstellung zum Krieg ist bejahend. Er sah in ihm ein Stahlbad, er sprach ihm uni-

verselle produktive Kräfte zu. Diese Haltung steigerte sich bis in die Anfänge der

1930er Jahre (spätestens mit Krieg und Krieger), bis er in Auf den Marmor-Klippen 1939

auch kritische Klänge über die unnötigen Destruktivkräfte des Krieges anschlägt.

In seinen regelmäßigen Überarbeitungen der Stahlgewitter trug er diesen Ände-

rungen seiner Einschätzungen auch Rechnung. Während eher kritische Passagen

1934 herausfielen, so kommen nach 1945 Änderungen hinzu, die der umstandslo-

senHeroisierung und der Bejahung des Krieges den Boden entziehen.Die kritische

Gesamtausgabe von 2013 zeigt diese Entwicklungen sehr gut auf. Sie zeigt jedoch

auch, dass Jünger bis zum Schluss (die letzte Überarbeitung fand 1978 statt) die

Grundkonzeption und seine Überzeugungen als junger Mensch, als er in diesen

Krieg gezogen ist, nicht streicht, sondern im Grunde so stehen lässt.68 Schon die

erste Ausgabe der Stahlgewitter oszilliert zwischen demHeldenepos und der trauri-

gen Beschreibung unvorstellbarer Destruktivkräfte, die sich hier am Ende des lan-

gen 19. Jahrhunderts ihrenWeg bahnten. Jüngers Buch ist vor demHintergrund der

Analyse einer militaristischen Helden-Rhetorik vergangener Zeiten äußerst inter-

essant, einer Logik des politischen Denkens, die Krieg als legitim und sogar frucht-

bar erachtet und sich weniger um die Frage drehte, wie Kriege zu vermeiden, als

vielmehr, wie sie zu gewinnen seien. Jünger hat als junger Mensch diese Überzeu-

gung und radikalisiert sie in den 1930er Jahren noch weiter. Historisch und auch

durchaus philologisch interessant ist die zunehmende Überschattung dieses po-

litisch-militärischen Paradigmas durch die unermesslichen Destruktivkräfte des

Ersten Weltkriegs, der zunehmend zu Ambivalenzen führt. Jüngers In Stahlgewit-

tern weist auf genau diese Oszillation zwischen der Heroisierung des Frontkamp-

67 Remarque, Erich Maria: Fünf Kriegstagebücher, Rezension, in: Sport im Bild, Jahrgang 34,

1928, Nr. 12, S. 895f.

68 Vgl. Kiesel, Helmuth (Hg.): Ernst Jünger, In Stahlgewittern, historisch-kritische Ausgabe,

Stuttgart: Klett-Cotta 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 325

fes und der totalen Sinnlosigkeit und unmenschlichen Destruktionskraft des Krie-

ges. Einerseits schwärmt er beim Anblick des ersten Frontsoldaten in Stahlhelm

über einen neuen Typus von Menschen, der dadurch, dass er nur wenige Tage dem

elementaren Feuer ausgeliefert war, sich schon »auf eine unaussprechliche Weise

von uns zu unterscheiden« schien.69 »Das vom stählernen Helmrand umrahmte

unbewegliche Gesicht und die eintönige, vom Lärm der Front begleitete Stimme

machten einen gespenstischen Eindruck auf uns. […] Nichts war in dieser Stim-

me zurückgeblieben als ein großer Gleichmut; sie war vom Feuer ausgeglüht. Mit

solchen Männern kann man kämpfen.«70 Diese 1934 aufgenommene Passage ent-

hält einen klaren Querverweis zu Jüngers Der Arbeiter und seinen technologisch-

planetarisch-metaphysischen Erwägungen.71

Oder noch weitergehender: »In diesen Männern war ein Element lebendig, das

die Wüstheit des Krieges unterstrich und doch vergeistigte, die sachliche Freude

an der Gefahr, der ritterliche Drang zum Bestehen eines Kampfes. Im Laufe von

vier Jahren schmolz das Feuer ein immer reineres, ein immer kühneres Krieger-

tum heraus.«72 Klar handelt es sich hier um ein erstes Aufblitzen der Heroisierung

des Kriegsarbeiters, der im Stahlbad reifte, auf den er in seinen programmatischen

Schriften Krieg und Krieger sowie Der Arbeiter wieder zurückkommen wird. Doch

andererseits – hierin liegt meines Erachtens die Stärke Jüngers – beschreibt er in

knappen und präzisen Worten etwas sehr Wichtiges: Der moderne Krieg verän-

dert den Menschen. Der Krieg – als organisierte, arbeitsteilige Entfesselung der

Gewalt des Menschen – stumpft ab, glüht aus, macht gleichgültig, oder wie er an

anderer Stelle schreibt, macht der Krieg auch fatalistisch. Zu dieser fatalistischen

Gleichgültigkeit gesellt sich auch noch die in der Schlacht sich entwickelnde Rase-

rei. Es ist das zyklische Ausbrechen des elementaren Erlebnisses in entscheidenden

Momenten der Schlacht. Jünger beschreibt diese Erlebnisse als luzide Phasen, in

denen er teilweise das Bewusstsein verlor und er einfach nur noch handelte und

aus dem Körper zu fahren schien.

»Im Vorgehen erfaßte uns ein berserkerhafter Grimm. Der übermächtigeWunsch

zu töten beflügelte meine Schritte. Die Wut entpreßte mir bittere Tränen. Der

ungeheure Vernichtungswille, der über der Walstatt lastete, verdichtete sich in

den Gehirnen und tauchte sie in rote Nebel ein. Wir riefen uns schluchzend und

stammelnd abgerissene Sätze zu, und ein unbeteiligter Zuschauer hätte vielleicht

glauben können, daß wir von einem Übermaß an Glück ergriffen seien.«73

69 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 95.

70 Ebd.

71 Vgl. hierzu: Kiesel, Helmuth (Hg.): Ernst Jünger, In Stahlgewittern, historisch-kritische Aus-

gabe, Stuttgart: Klett-Cotta 2013, S. 206-209.

72 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 145.

73 Ebd., S. 238.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Das sind Worte, die eins zu eins anschlussfähig sind zu Wolfang Sofskys Traktat

über die Gewalt, welches Gewalt als ein der menschlichen Kultur inhärentes Etwas

darstellt, dessen zyklische Bewegung, dessen gleichmäßige Auswüchse den Ver-

dacht einer anthropologischenKonstante in bestimmten Ausnahmesituationen na-

helegt.74 Transparent und klar beschreibt Jünger Kriegsverbrechen und monströse

Unmenschlichkeiten, die seine Kameraden und er in diesem Ekstase ähnlichen,

zeitlosen Zustand begangen haben. Generell sucht er hierfür keine Entschuldi-

gung – er bleibt bei der heldenhaften Darstellung seiner großen Taten. Doch sehr

offen schreibt Jünger in einigen Randbemerkungen, dass einiges, was er gesehen

und getan hat, ihn auch nachhaltig belastet.75 Beinahe einem Eingeständnis der

individuellen Schuld nahe, schreibt er gegen Ende der Stahlgewitter: »Der Staat,

der uns die Verantwortung abnimmt, kann uns nicht von der Trauer befreien; wir

müssen sie austragen. Sie reicht tief in die Träume hinab.«76 Diesen Absatz fügt

Jünger 1961 ein. Es ist eine bemerkenswerte Ergänzung. Jünger beschäftigt sich –

in sieben teilweise erheblich differierenden Versionen wurde das Buch seit 1920

publiziert – sein ganzes Leben mit diesem Buch. Und es lässt sich festhalten, dass

von Beginn an – seit 1920 – Jüngers Beschreibungen über den Einfluss des Krie-

ges auf den Menschen nicht nur heroisierend undifferenziert, sondern durchaus

von einer eindrücklichen Ambivalenz durchzogen sind. Einerseits akzeptiert Jün-

ger beinahe ungebrochen den Militarismus und Heroismus der Zeit vor dem Ers-

tenWeltkrieg und bleibt in seinemBuch selbst beinahe durchgehend auf der Ebene

der militärischen Logik. Er lobt als überzeugter Militarist den stählenden Einfluss

des Krieges auf seine Generation. Doch gleichzeitig beschreibt er eindrücklich das

offensichtlich sinnlose Leid der Frontsoldaten auf beiden Seiten des Krieges, den

Wahnsinn des Lebens im Grabenkampf, die Aporien des Heldentums im totalen

Arbeitskrieg. Der Widerspruch, auf den Walter Benjamin später in seiner Rezen-

sion des kriegsverherrlichenden Sammelbandes Krieg und Krieger aufmerksamma-

chen wird, ist auch hier deutlich zu spüren: Jünger beschreibt lobend den Krieg

als Stahlbad, als inneres Erlebnis, welches das Bewusstsein schärfe und im Über-

lebenskampf die innere Resilienz und Stärke des Menschen als Tugenden hervor-

bringe einerseits. Andererseits – und das führt Jünger auch immer wieder aus –

ist das Heldentum des Stahlbades kein sozialdarwinistischer, leistungsorientierter

Selektionsprozess, in dem der Stärkste oder Heldenhafteste überlebt, sondern in

der Artilleriehölle sterben die Mutigsten genauso wie die Feigsten. Es gibt keinen

darwinistischen Selektionsprozess, sondern dasMassensterben ist ein fatalistisch-

74 Vgl. Sofsky, Wolfgang: Traktat über die Gewalt, Frankfurt a.M.: Fischer 2005.

75 Ein offeneres Bild geben die Kriegstagebücher, wo er auch über Nervenzusammenbrüche

und große Verzweiflung schreibt. Vgl.: Jünger, Ernst: Kriegstagebuch 1914-1918, Stuttgart:

Klett-Cotta 2014.

76 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 249.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 327

arbiträres, das wahllose Abschlachten durch eine entfesselte Tötungsmaschinerie.

Walter Benjamin wird darauf am Beispiel das Gaskrieges zurückkommen. Die Pa-

radoxie in Ernst Jüngers späterer Argumentation und Verfechtung eines heroischen

Realismus mit einer im Krieg stahlgebadeten Elite wird Walter Benjamin am Bei-

spiel ebenjenes Gaskrieges aufzeigen.

»Die Verfasser [von Krieg und Krieger, Anm. N. A.] haben sich an keiner Stelle

gesagt, daß die Materialschlacht, in der einige von ihnen die höchste Offenba-

rung des Daseins erblicken, die kümmerlichen Embleme des Heroismus, die hier

und dort den Weltkrieg überdauerten, außer Kurs setzt. Der Gaskampf, für den

die Mitarbeiter dieses Buches auffallend wenig Interesse haben, verspricht dem

Zukunftskrieg ein Gesicht zu geben, das die soldatischen Kategorien endgültig

zugunsten der sportlichen verabschiedet, den Aktionen alles Militärische nimmt

und sie sämtlich unter das Gesicht des Rekords stellt. Denn seine schärfste strate-

gische Eigenart besteht darin, bloßer und radikalster Angriffskrieg zu sein. Gegen

Gasangriffe aus der Luft gibt es bekanntlich keine zulängliche Gegenwehr.«77

Jüngers Buch ist grundsätzlich ein Heldenbericht, von dem er sich auch zeitlebens

nicht distanzieren wird, wie Helmuth Kiesel, der Herausgeber der kritischen Aus-

gabe der Stahlgewitter, aufzeigt. Doch das Interessante ist, dass es in seinen früh

nach dem Ersten Weltkrieg verfassten Stahlgewittern ebenjenes Oszillieren gibt, je-

neHeroisierung einerseits und die Scham für das Getane andererseits. Jünger kann

diesenHeldenbericht nur deshalb schreiben,weil er –wie übrigens inzwischen vie-

le Stimmen der modernen Geschichtswissenschaft auch – nicht dem Deutschen

Reich alleine die Kriegsschuld auflädt. Die Zeichen der Zeit standen auf Krieg, die

Strukturen der Gesellschaften waren es, die zum Krieg führten, wie Max Weber

einst in seinem Vortrag Politik als Beruf anbrachte. Zum Thema der Ethik führte

Weber aus, dass ein Problem sei, dass Menschen rechthaberisch seien und stets

Legitimierungen anbringen, anstatt die Sachen so zu sehen, wie sie seien. Hin-

sichtlich des Krieges und der Kriegsschuldfrage, die zeitgeschichtlich sehr aktuell

war, fügt er recht trocken an:

»Statt nach alter Weiber Art nach einem Kriege nach dem ›Schuldigen‹ zu su-

chen, – wo doch die Struktur der Gesellschaft den Krieg erzeugte –, wird jede

männliche und herbe Haltung dem Feinde sagen: ›Wir verloren den Krieg – ihr

habt ihn gewonnen. Das ist nun erledigt: nun laßt uns darüber reden, welche

Konsequenzen zu ziehen sind entsprechend den sachlichen Interessen, die im

Spiel waren […]‹.«78

77 Benjamin, Walter: Theorien des deutschen Faschismus, in: Ders.: Gesammelte Schriften,

Band III: Kritiken und Rezensionen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1972, S. 239f.

78 Weber, Max: Editionen Philosophie. Wissenschaft als Beruf, Politik als Beruf, Stuttgart, 1995,

S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Auch wenn Weber nicht genauer ausführt, welche Struktur er meint, so liegt doch

nahe, dass er das System der ›unentrinnbaren Bürokratisierung‹, die zunehmende

Versachlichung dermenschlichen Zusammenhänge und die zunehmende Einspan-

nung des Menschen in die große Turbine der Moderne meint, die an den impe-

rialistischen Grenzflächen zu einem solchen Flächenbrand führen mussten. Diese

Struktur, der Imperialismus dieser Zeit gepaart mit einer seltsamen Paranoia der

politischen Führungen auf dem Kontinent und einer Sehnsucht des Ausbrechen-

Wollens aus den engen disziplinarischen Strukturen der modernisierten Gesell-

schaften bei einer ganzen geburtenstarken Generation werden vielfach als objek-

tive Gründe für diesen Krieg erachtet. Jünger schreibt sein Buch zudem zu einer

Zeit, in der Krieg in weiten Teilen noch als eine legitime Fortsetzung der Politik mit

anderenMitteln erachtet wurde. Jünger erzählt imGrunde diesesHeldenepos eines

Hannoveraner Schülers, der keine Lust mehr auf das stupide Pauken des Gymna-

siums hat, sich freiwillig zum Abenteuer meldet (übrigens schon das zweite Mal

nach seiner freiwilligenMeldung zur französischen Fremdenlegion 1913 und einem

kurzen Aufenthalt in Afrika, welcher in einer großen Enttäuschung endete). Jünger

zieht folglich nicht so sehr aus nationaler Überzeugung in diesen Krieg, sondern

wegen des Abenteuers:

»Wir hatten Hörsäle, Schulbänke und Werktische verlassen und waren in den

kurzen Ausbildungswochen zu einem großen, begeisterten Körper zusammen-

geschmolzen. Aufgewachsen in einem Zeitalter der Sicherheit, fühlten wir alle

die Sehnsucht nach dem Ungewöhnlichen, nach der großen Gefahr. Da hatte uns

der Krieg gepackt wie ein Rausch.«79

Und diese große Gefahr findet er auch in den Stahlgewittern der Marne-Schlacht,

in den Streifzügen durch das Niemandsland zwischen den Linien und den adrena-

linträchtigen Patrouillen in den Nächten. Doch trotz dieses durchhaltenden Topos

des Heldenepos bleiben seine Stahlgewitter ambivalent. War dieses Abenteuer das

Sterben von zehn Millionen Menschen wirklich wert? Ist das zum reinen hoch-

arbeitsteiligen und anonymen Arbeitsakt verkommene maschinelle Abschlachten

wirklich etwas Heldenhaftes oder unterstreicht es nicht vielmehr ein fatales »öko-

nomisches Denken unserer Epoche«80, das eben – und hier wären wir bei der Le-

bensmacht – sich des Lebens millionenfach ermächtigt und jederzeit auch in eine

Todesmacht umkippen kann? Sind Heldenhaftigkeit und Kühnheit nicht nur noch

abstrakte Begriffe in dem Moment, in dem man seine mutigen Kameraden mit

abgeknickten Beinen im Granattrichter dem Sterben überlassen muss, weil man

79 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 7.

80 Ebd., S. 132 (diese Passage fügt Jünger in seiner Überarbeitung nach dem ZweitenWeltkrieg

1961 ein).

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 329

nicht anders kann? Sollte man sich nicht schämen für das niederträchtige Gemet-

zel an Verwundeten und Gefangenen und das unethische Morden aus unmittelba-

rem Vernichtungswillen? Jünger ändert seine Einschätzung zu dieser Frage immer

wieder.Daher hat er seine Stahlgewittermehrfach entscheidendenÜberarbeitungen

unterzogen. In Hinsicht dieser ethischen Fragen erscheint eine Stelle sehr wichtig.

Nach dem endgültigen Erlahmen der Somme-Offensive gab der deutsche General-

stab den Befehl zur koordinierten Rückverlagerung der Frontlinie um mehrere Ki-

lometer auf besser befestigbare und extra vorbereitete Höhenzüge und andere na-

türliche Barrieren. Es entstand hierbei die bis dahin am stärksten befestigte Front-

linie der Geschichte: die sogenannte Siegfriedstellung durch denOsten Frankreichs

und Belgien. Bei diesem koordinierten Rückzug verwüsteten die deutschen Solda-

ten wie in Raserei die bis dato mehr oder minder intakte Kulturlandschaft und

die Ortschaften auf das Schlimmste. Für die nachziehenden englischen Truppen

entwickelte man perfide Sprengfallen, Bodenminen und andere Hinterlistigkei-

ten. Jünger ist sich dessen bewusst, dass dies kein Akt des Heldentums war und

es sich dabei um niedere Äußerungen einer zunehmenden biopolitischen Vernich-

tungslogik handelt, die (kriegs-)ethisch inakzeptabel sind. Interessant ist jedoch,

wie teilnahmslos er dies in den Stahlgewittern beschreibt. In der Originalausgabe

1920 fügt er den zwei Seiten langen Ausführungen eine drei Absätze umfassende

Erläuterung an, die tief gezeichnet ist von Rechtfertigung, aber auch leise Töne der

Scham und Distanzierung anklingen lässt:

»Die moralische Berechtigung dieser Zerstörungen ist viel umstritten, doch

scheint mir das chauvinistische Wutgeheul diesmal verständlicher als der befrie-

digte Beifall der Heimkrieger und Zeitungsschreiber. Wo tausende friedlicher

Menschen ihrer Heimat beraubt werden, muß das selbstgefällige Machtgefühl

schweigen.

Über die Notwendigkeit der Tat bin ich als preußischer Offizier natürlich keinen

Augenblick im Zweifel. Kriegführen heißt, den Gegner durch rücksichtslose

Kraftentfaltung zu vernichten suchen. Der Krieg ist der Handwerke härtestes,

seine Meister dürfen der Menschlichkeit nur so lange das Herz öffnen, als sie

nicht schaden kann.

Daß diese Handlung, die die Stunde forderte, nicht schön war, tut nichts zur

Sache. Der aufmerksame Beobachter ersah es schon aus derWeise, in der sich der

objektive Führerwille bei der Mannschaft in eine Reihe von niederen Instinkten

umsetzte.«81

In der neu überarbeiteten Ausgabe von 1934, die sich von allen völkisch-nationa-

listischen Tönen verabschiedet, da Jünger sich von den Nazis und seinem eige-

81 Kiesel, Helmuth (Hg.): Ernst Jünger, In Stahlgewittern, historisch-kritische Ausgabe, Stutt-

gart: Klett-Cotta 2013, S. 296.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

nen Ultra-Nationalismus der späteren 1920er Jahre distanziert, verschwinden die-

se drei Absätze ersatzlos. Seit der Version von 1961, in der er das Heldenepos der

1920er und 1930er Jahre deutlicher infrage stellt, gibt es einen neuen Absatz, der

die alten drei ersetzt:

»Die Bilder erinnerten, wie gesagt, an ein Tollhaus und riefen eine ähnliche, halb

komische, halb widrige Wirkung hervor. Sie waren auch, wie man sogleich be-

merkte, der Mannszucht abträglich. Zum ersten Male sah ich hier die planmäßi-

ge Zerstörung, der ich später im Leben noch bis zum Überdruß begegnen soll-

te; sie ist unheilvoll mit dem ökonomischen Denken unserer Epoche verknüpft,

bringt auch dem Zerstörer mehr Schaden als Nutzen und dem Soldaten keine Eh-

re ein.«82

Jünger erklärt diese Ausfälle als Ergebnis der destruktiven Kräfte, die dem 20. Jahr-

hundert innewohnen und verurteilt sie als ehrlos. Während in der Originalfassung

von 1920 Jünger noch zwischen Rechtfertigung und Scham oszilliert, so verurteilt

er sie nach 1945 doch gänzlich.Doch das gilt nicht generell für den gesamten Ersten

Weltkrieg und die Gräueltaten, die dort geschehen, darauf weist Helmuth Kiesel

hin.83 So bleibt sein Buch bis hin zur letzten Version von 1978 doch im Grunde

ein ambivalentes Heldenepos. Eines, das sich seiner Abgründe bewusst ist. Eines,

das eher die Erfahrung der Soldaten betont, die in den Höllen-Labyrinthen eines

systematischen Schlachtens elementare Kräfte auf sich wirken gespürt haben und

dies als eine innere Erfahrung mitnehmen und stolz darauf sein können. Doch es

ist auch eines, das sich von der ersten Ausgabe an und sich ab 1961 steigernd bis

zur letzten dessen bewusst ist, dass der Preis ein hoher ist. Und es zeigt auf, dass

Krieg seit dem 20. Jahrhundert letztlich nicht zu zähmen ist und die moderne,

totale, biopolitische Gewalt Menschen zu unmoralischen Bestien macht, die kalt

und dem System hörig jede Gräueltat anstellen, die man sich nur vorstellen kann

und damit dann ein Leben lang leben müssen. Das ist es wohl, was Paul Levi und

Erich-Maria Remarque als den pazifistischen Impetus bezeichnet haben, der aus-

gerechnet vom Kriegsbefürworter Jünger ausgeht. Im Hinblick auf das, was 1933

bis 1945 nicht zuletzt bejubelt von durch Jüngers Schriften Begeisterten in Deutsch-

land geschehen ist, würden sie das wohl freilich heute so nicht mehr behaupten.

Doch sie haben eine Ambivalenz erkannt, die das Heldenepos in der Tat von Beginn

an seit 1920 unterminiert bzw. einordnet.

82 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 132.

83 Vgl. Kiesel, Helmuth: Stahlgewitter. Ernst Jünger und der Erste Weltkrieg, online: http://liter

aturkritik.de/id/18872.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872


6. Krieg statt Verständigung 331

6.2.2 Zwischen Ilias und Ypern

In der Tat: Jüngers Stahlgewitter sind auch deshalb von ihrem Autor sieben Mal –

teilweise erheblich – überarbeitet worden, weil das Buch von Beginn an inmitten

eines Spannungsfeldes geschrieben wurde. Ein Spannungsfeld, das wohl bezeich-

nend für eine ganze Generation ist, die um die Jahrhundertwende im liberalen Se-

kuritätszeitalter des langen 19. Jahrhunderts geboren wurde und die bis dato größ-

te Katastrophe der Geschichte des Abendlandes mit ansehenmusste bzw. größten-

teils sogar mit heraufbeschworen hatte. Viele sind, wie Jünger, 1914 gerne in den

Krieg gezogen. Jünger konkret, um der engen, bürgerlichen Zwangsdisziplin zu

entkommen.Der Krieg erschien ihm alsMöglichkeit, den unterdrückenden Fesseln

des preußischen Schulsystems zu entkommen. Krieg war jedoch, für den damals

schon sehr belesenen Jünger, der homerische Krieg der Ilias, der edle Zweikampf

zwischen Männern. Heraklits Krieg, der Vater aller Dinge. Jüngers Denken und

seine Sprache sind tief geprägt von der Vorstellung des klassischen Heldentums.

Seine Stahlgewitter baut er auch als klassischen Heldenbericht auf,mit dem er sei-

nen gefallenen Kameraden an der Front ein Denkmal bauen möchte. Doch Jüngers

Bild des Krieges erleidet mit dem ersten Kriegseinsatz einen gehörigen Riss: Mit

dem vormodernen Kampf zwischen Männern, der sich für Heldenepen eignet, hat

die Materialschlacht nichts mehr zu tun. Ein anonymer Krieg nivellierter Massen,

der nichts feudal Überschaubares mehr hat, der die Menschheit vor Feuerschlünden

aufgestellt hat. Der Einzelne, das erkennt Jünger sofort, hat im modernen Krieg

keinen individuellen Wert mehr, sondern einen funktionalen – jeder ist ersetzbar.

Heldenhaft, so hat man schnell das bedrückende Gefühl bei der Lektüre, ist es von

diesen jungenMenschen gewesen, in Situationen extremer Gefahr, seinen funktio-

nalenWert zu akzeptieren und seinen individuellen Lebensdrang total zu negieren:

in ein Sperrfeuer-Gelände zu laufen, wohlwissend, dass nur die Hälfte einer Ein-

heit das überleben wird. Das Heldentum der Materialschlacht ist wohl am ehesten

ein Heldentum der Aufgabe des Selbst und der Akzeptanz, dass man selbst ein klei-

nes Rädchen des großen Ganzen ist. Eine Ausprägung des amor fatiNietzsches, auf

das Jünger in Der Arbeitermetaphysisch gewendet zurückkommen wird. Es ist kein

klassisches Heldentum eines einzelnen Helden, sondern Heldentum einer Gattung

in einer zunehmend versachlichten und ent-individualisierten Moderne: Helden-

tum des Frontsoldaten bzw. des Kriegsarbeiters, getreu dem Motto Du bist nichts,

deine Einheit ist alles. Jünger, der von Remarque als sensibler Seismograph von Stim-

mungen und Tendenzen bezeichnet wurde, legt uns diese große Paradoxie, die Rat-

losigkeit in der Zwischenkriegszeit offen: das Bild des Krieges, der in weiten Teilen

der Fachwelt noch als legitimes Mittel der Politik, oder gar im Clausewitz’schen

Sinne als Fortsetzung der Politik mit anderenMitteln galt und für viele populärkul-

turell als Quell von Heldensagas gesehen wurde, ist mit dem Einschnitt des Mate-

rial-, Graben- und Gaskriegs und den Millionen Toten zutiefst erschüttert worden.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Und damit übrigens auch gleich der rationalistische Fortschrittsglaube und der Zu-

kunftsoptimismus des langen 19. Jahrhunderts. Jüngers Stahlgewitter sind ein op-

timales Anschauungswerk der Zerrissenheit einer Übergangszeit. Jünger schreibt

ein Heldenepos, das aber von den ersten Seiten an durch die Entmenschlichung

verzerrt wird. Von den ersten Seiten an bekommt man einen Eindruck von der un-

endlichen Angst des Einzelnen vor den Naturschauspielen gleichenden Artillerie-

beschüssen oder den Gasangriffen, denen er nicht entfliehen kann, weil er letzten

Endes ein lebendiges Wesen ist, das in entscheidenden Momenten nur noch zu-

rückgeführt wird auf ein Bündel Fleisch und Instinkte. Der Einzelne ist dem rie-

senhaften, automatisierten Kriegsgeschehen ausgeliefert. Jünger versucht an ent-

scheidenden Schlüsselszenen zwar zu belegen, dass der Einzelne als Individuum,

als Stoßtruppführer doch die großenMaschinen-Schlachten durch klassischesHel-

dentum im Zweikampf im Griff hatte. Es stimmt: An diesen Stellen in In Stahlge-

wittern hält er seinen Heldenbericht aufrecht. Doch das alles deutet nur darauf hin,

dass Jünger zwischen den beiden Paradigmen dialektisch vermittelt: zwischen dem

Helden und dem der technischen Moderne Ausgelieferten. Die folgenden Bücher,

Der Kampf als inneres Erlebnis sowie in seiner planetarischen Phase Krieg und Krieger

sowie Der Arbeiter, werden letztlich Versuche sein, eine Dialektik anzubieten, die

beide Momente vereinen kann. Der dem Elementaren Ausgelieferte, dessen Hel-

dentum lediglich im Ausharren, im Erleiden besteht, und dem Triumphator der

Materie, der sich an das neue ›schrecklich-schöne‹ Zeitalter angepasst hat und als

Teil einer heldenhaften ›Rasse‹ etabliert hat. Der Kampf als inneres Erlebnis ist der

beinahe romantische Versuch, die Welt durch das Entdecken einer ›Innenwelt‹ des

heldenhaften Frontsoldaten, des Front-Arbeiters zu erklären. Die totale Mobilma-

chung hingegen ist Jüngers Versuch, den Zusammenhang zwischen dem wahren,

metaphysischen Fortschritt der Moderne – und zwar der Dynamisierung aller Le-

benskräfte – und der Erscheinung der totalen Kriegsrüstung im Ersten Weltkrieg

einzuordnen. Sein vordergründiges Ziel hierbei ist es, daraus die Gründe für die

Niederlage des Deutschen Reiches und einen Handlungsappell abzuleiten. Der Ar-

beiter bringt beide Aspekte zusammen: das Innenleben, die Ästhetik und die neuen

Anforderungen des modernen Helden, also des Kriegsarbeiters mit der metaphysi-

schen Entwicklung der Moderne und die Hintergründe einer Lebensmacht, die die

Moderne ausmacht und für die Zukunft eine strikte Anpassung an die Erforder-

nisse dieses Zeitalters macht, wenn man nicht untergehen möchte. Jünger wird

diese beiden Momente – Heldentum und technische Moderne – im essayhaften

Abschluss seiner politischen Publizistik in Der Arbeiter in Form der »Organischen

Konstruktion« dialektisch vermitteln. Der Kriegsarbeiter brauche eine heroische

Einstellung, ein typisches Auftreten und eine tiefe Einsicht in seine Eingebunden-

heit in die technologischeModerne. Zusammenmit der richtigenMilitärtaktik (wie

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 333

etwa den Stoßtrupps) kann er somit zusammenmit dem Kriegsgerät zu einer »Or-

ganischen Konstruktion« verschmelzen.84

6.2.3 Krieg als anthropologische Grundkonstante

Zwei Jahre nach seinem Kriegstagebuch und Kassenerfolg In Stahlgewittern legt

Ernst Jünger mit dem Essay Der Kampf als inneres Erlebnis mit seiner Aufarbeitung

des Ersten Weltkrieges nach. Während Stahlgewitter ein paradoxer Heldenbericht

eines Frontsoldaten mit einer erstaunlichen, beinahe klinischen Beobachtungs-

und Beschreibungsgabe war, so geht Jünger zwei Jahre später einer anderen Frage

nach: Welchen tieferen Sinn hatte der Erste Weltkrieg? Jünger ist schon in den ers-

ten zwei Jahren nach Erscheinen seines Erstlingswerks zu einer Art Held für eine

ganze Generation geworden, die ihre Jugend und Gesundheit in einem bisher nie

dagewesenen Krieg aufs Spiel gesetzt hat. Einem Krieg, der zu Beginn von vielen

so bejubelt und als Abenteuer sowie gern gesehener Beweis für die Vaterlandslie-

be herbeigesehnt wurde, dessen Realität jedoch relativ schnell jegliches Ehrwür-

dige und jegliches Hochtrabende verlor, als er sich zu einer Massenvernichtungs-

maschinerie der Gräben entwickelte. Dieser Krieg endete mit einer verheerenden

Niederlage der modernsten Armee ihrer Zeit und führte schließlich zum Versailler

Vertrag, den viele nicht akzeptieren wollten. Ökonomisch stieß die Niederlage des

Deutschen Reiches seine Volkswirtschaft in eine tiefe Rezession, die in verschie-

dener Intensität über ein Jahrzehnt zu hoher Arbeitslosigkeit, hoher Inflation und

extremer Armut führte. Politisch war die Monarchie am Ende und – obwohl ihr

einige nachtrauerten – eine Restauration der alten Ordnung schien vorerst ausge-

schlossen. JüngersWirken ist Ausdruck einer ganzenGeneration von rechtskonser-

vativen Menschen, die nach Orientierung und Halt in Zeiten des Wandels suchten.

Jüngers Ansatzpunkt hierbei ist die Frage: Hat die deutsche Jugend vier Jahre lang

umsonst ihr Leben riskiert?Was kommt jetzt?Wiemuss der Krieg eingeordnet wer-

den? Der Kampf als inneres Erlebnis ist Jüngers Beitrag zu einer philosophischen und

intellektuellen Suchbewegung nach Halt und Orientierung in einer Zeit zwischen

1918 und 1933, die man wohl am besten als eine Krisen-Zeit beschreiben könnte.

Wie Norbert Schürgers in seiner Dissertation Politische Philosophie in derWeima-

rer Republik gut darstellt, handelt es sich um eine Zeit, die von den meisten Intel-

lektuellen der Weimarer Republik als eine »Wendezeit« aufgefasst wurde. Als eine

Zeit, in der Fundierendes, tradierte Gewissheiten ins Rutschen gekommen sind.

Von vielen Zeitgenossen wurde sie vor allem als chaotisch und bedrohlich emp-

funden. Doch wie es oft in Krisen- und Wendezeiten ist, so zeigen sich die 1920er

Jahre als äußerst fruchtbare Jahre hinsichtlich der philosophischen Auseinander-

setzungen und der Festigung philosophischer Schulen und Denkrichtungen sowie

84 Vgl. hierzu Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

in der politischen Theoriebildung. Bezeichnend war die große Vielfalt an philoso-

phischen Ansätzen und Antworten auf die offenbar gewordenenKrisen. ImDenken

der 1920er Jahre lässt sich eine entscheidende Frage herausarbeiten, entlang derer

sich die großen Strömungen herausarbeiteten und stritten:

»Sollte die Philosophie Wissenschaft oder Weltanschauung sein? Während die

Vertreter der ›wissenschaftlichen Philosophie‹ […] bemüht waren, ihre Disziplin

mit strengen (natur-)wissenschaftlichen Kriterien auszustatten, forderten ihre

sich meist zur ›Lebensphilosophie‹ bekennenden Antipoden, man müsse das

Leben in seiner Unmittelbarkeit als unhintergehbare Grundlage des Denkens ak-

zeptieren. Die Vernunft habe – wie es Oswald Spengler einmal programmatisch

formulierte – ›die Macht über das Leben‹ eingebüßt.«85

Im Wesentlichen wurde dieser philosophische Grundlagenstreit konkret überla-

gert durch die Frontstellung zwischen dem »Rationalismus« und dem »Irrationa-

lismus«, was sowohl für die grundlegende philosophische wie für die politische

Ebene galt.

»Die radikale Rationalismuskritik, die eng mit der gesellschaftlich-technischen

Entwicklung und den ideologischen Auseinandersetzungen der damaligen Zeit

verbunden war, die in ihren Wurzeln aber vor allem auf die Philosophie Scho-

penhauers und Nietzsches zurückführbar ist, bedrohte, wie sich Heinemann aus-

drückte, ›das Organisationsprinzip der bürgerlichen Welt, den Verstand und da-

mit die Wissenschaft in ihrer Geltung‹.«86

In dieser Rationalismuskritik spielte auch die aufkommende Psychoanalyse Sig-

mund Freuds eine Rolle, indem sie die Rolle des Triebhaft-Irrationalen ergründen

wollte – jedoch ist sie kein radikaler Anti-Rationalismus, da sie selbst keine anti-

rationale Position bezieht.

Ernst JüngersDer Kampf als inneres Erlebnis ist letztlich ein zeitgenössischer Bei-

trag in ebendieserWendezeit und auch als Beitrag zum Streit zwischen Rationalis-

mus und Irrationalismus. Jünger geht es um eine Selbstreflexion des »nationalen

Menschen« in Zeiten, in denen plötzlich alles infrage gestellt wird, wofür seine

Generation gekämpft hat. Um hier eine Antwort auf den Sinn des Krieges zu ge-

ben, verlässt Jünger den Boden der bürgerlichen Rationalität und wendet seinen

Blick in diesem Essay auf das innere Erlebnis, weil alles Materielle, alles Äußerliche

85 Schürgers, Norbert: Politische Philosophie in derWeimarer Republik. Staatsverständnis zwi-

schen Führerdemokratie und bürokratischem Sozialismus, Stuttgart: Metzler 1989, S. 12.

86 Heinemann, Fritz: Neue Wege der Philosophie, Leipzig: Quelle & Meyer 1929, S. 5. Zitiert

nach: Schürgers, Norbert: Politische Philosophie in derWeimarer Republik,. Staatsverständ-

nis zwischen Führerdemokratie und bürokratischem Sozialismus, Stuttgart: Metzler, 1989,

S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 335

nicht entscheidend ist, sondern eine Art metaphysischer Wille, eine überzeitliche

Vernunft am Wirken ist, deren Instrument der Mensch ist. Genau wie man bei

Betrachtung einer zweitausendjährigen Pyramide eben auch nicht das Leid der

einzelnen Bauarbeiter sehe, sondern einen genialen Willen, der sich hier ein Mo-

nument schuf, so dürfe man den Ersten Weltkrieg auch nicht militärhistorisch be-

trachten, sondern müsse ihn als ein Monument verstehen. In seinem 1928 Vorwort

zur zweiten Auflage begründet er die Einnahme dieser Perspektive:

»Und wenn erst die Reiche zerfallen sind, über deren Schicksal […] entschieden

wurde, dann bleibt wirklich nichts als der erschütternde Rückblick auf ein wildes

Auffluten des Lebens das sich hier mächtig in seinem eigentlichen Sinne offen-

barte als ein prächtiges, blutiges Spiel, an dem die Götter ihre Freude hatten.«87

Das Leben flutet auf und im Kern – das ist Jüngers Hauptaussage – kommt es

nicht auf den konkreten Kriegsanlass an oder mit welchen Technologien gekämpft

wird, sondern Kriege erwachsen aus einem ahistorischen Lebensprinzip, aus dem

Prinzip, dass das Leben seinem Wesen nach nicht Harmonie und Gleichgewicht,

sondern Überwindung des biologischen Organismus und Überwindung des Todes

bedeutet. Man kann den Weltkrieg, dessen Ausgang sowie die langfristigen Fol-

gen für die Jugend nicht mit dem Raster der Vernunft begreifen. Man muss ihn

als das begreifen, was er ist: als ein inneres Erlebnis, das seit jeher mit dem Le-

ben intrinsisch verknüpft ist. Also neben den bürgerlichen, völkerrechtlichen und

geopolitischen Ergebnissen dieses Krieges, ob man ihn nun gewonnen oder ver-

loren hat, gibt es eine für Jünger beinahe davon abgekoppelte andere Frage, die

entscheidend ist: ob man als Individuum ein echtes inneres Erlebnis hatte. Dieses

innere Erlebnis ist eines, das sich der bürgerlichen Rationalität entzieht. Die weit

von der Front entfernten, einfachen Bürger fassen den Krieg in den verfälschten,

ideologisch verbrämten Kategorien auf. Sie sind dem bürgerlichen Idealismus ver-

fallen, der allzu schnell vergesse, dass Friede und Freiheit schöne Werte seien, je-

doch über die Jahrhunderte gegen die Barbarei erkämpft werden mussten und erst

durch Blutvergießen so erreicht wurden. Der Idealist versucht durch die Vernunft

der Diplomatie, der wirtschaftlichen Vernetzung etc., schlechthin durch die ratio

der Aufklärung,Kriege auf lange Sicht zu vermeiden.Doch der Idealismus vergesse

eben das Leben und den Körper:

»Die wahren Quellen des Krieges springen tief in unserer Brust, und alles Gräß-

liche, was zuzeiten die Welt überflutet, ist nur ein Spiegelbild der menschlichen

Seele, im Geschehen sich offenbarend.«88

87 Jünger, Ernst: Der Kampf als inneres Erlebnis, Berlin: Mittler 1928, S. XV.

88 Ebd., S. 40f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

6.2.4 Leben heißt Töten

Ernst Jünger beschreibt den Niedergang des Rationalismus des langen 19. Jahrhun-

derts. Der stete technologische sowie soziale Fortschrittsglaube liberaler Prägung,

der Zeitgeist zweier oder dreier Generationen, dass die Welt (zumindest Europa)

immer friedlicher, die Welt zunehmend ein Dorf sei und damit sich ein gutes Zu-

sammenleben einstelle, sei durch den Ersten Weltkrieg jäh erschüttert worden. Es

habe sich gezeigt, was gegen Ende des 19. Jahrhundert allzu sehr künstlich durch

den bürgerliche Rationalismus unterdrückt worden sei: Der Krieg sei der Vater al-

ler Dinge, er sei transhistorisch betrachtet nicht einfach nur schiere Vernichtung

und Negation, sondern die männliche Art der Schöpfung!89

»Technisch noch produktiv, standen wir mit Ben-Akiba-Lächeln am Ende der

Kunst, hatten die Welträtsel gelöst oder glaubten uns auf bestem Wege da-

zu. Der […] Übermensch [schien] nahe herbeigekommen. Doch unter immer

glänzender polierter Schale, unter allen Gewändern, mit denen wir uns wie Zau-

berkünstler behingen, blieben wir nackt und roh wie die Menschen des Waldes

und der Steppe. Das zeigte sich, als der Krieg die Gemeinschaft Europas zerriß […].

Da entschädigte sich der wahre Mensch in rauschender Orgie für alles Versäum-

te. Da wurden seine Triebe, zu lange schon durch Gesellschaft und ihre Gesetze

gedämmt, wieder das Einzige und Heilige und die letzte Vernunft. Und alles, was

das Hirn im Laufe der Jahrhunderte in immer schärferen Formen gestaltet hatte,

diente nur dazu, die Wucht der Faust ins Ungemessene zu steigern.«90

Der wahre, transhistorische Mensch ist und bleibt so, wie er immer war. Jünger

begibt sich folglich mit seinem zweiten Buch auf das Feld der philosophischen An-

thropologie. Immanuel Kants berühmte Leitfragen der Philosophie waren letztlich

auch anthropologische Fragen: »1.Was kann ich wissen? 2.Was soll ich tun? 3.Was

darf ich hoffen? 4. Was ist der Mensch?«91 Im Endeffekt, so Kant, verwiesen die

ersten drei Fragen allesamt auf die letzte. Für Kant ist klar, dass der Mensch ein

Tier ist, das jedoch seine Triebe der Vernunft unterordnen kann und dazu bestimmt

ist, das Bestialische in sich zu zähmen. Die in Anschluss an Kant und weitere Phi-

losophen der Aufklärung entstandene anthropologische Vernunftorientierung und

der Glaube an die Bestimmung des Menschen, sich seines Verstandes zu bedienen,

auch wenn dies Mut und Mühe bedeute, greift Jünger an. Seine Aussage ist nicht

einfach nur, dass aus der Geschichte ableitbar ist, dass der Mensch im Endeffekt

doch seinen Trieben ausgeliefert ist und dies oberflächlich »rationalisiert«. Jünger

geht es um den »eigentlichen Menschen«. Wie auch schon in seinen Stahlgewittern

89 Vgl. ebd., S. 49.

90 Ebd., S. 3.

91 Kant, Immanuel: Akademie-Ausgabe, Band IX, 1800, A 25f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 337

angedeutet, ist Jüngers Frontsoldat nicht einfach nur ein sozialer Typus, der im

Krieg auftaucht, nein, er ist viel mehr als der natürliche, der eigentliche Mensch

zu verstehen:

»Beschrieben wird hier weniger ein sozialer Typus als eine anthropologische Fi-

gur: Der Frontkämpfer erscheint als die Eigentlichkeitsform des Menschen, der

die Zerrissenheit des bürgerlichen Zeitalters überwunden hat.«92

Jünger beschreibt aus einer programmatischen Richtung etwas, das Goethe schon

seinen Mephisto in der Anklage an Gott beschreiben hat lassen:

»Der kleine Gott der Welt bleibt stets von gleichem Schlag,

Und ist so wunderlich als wie am ersten Tag.

Ein wenig besser würd er leben,

Hättst du ihm nicht den Schein des Himmelslichts gegeben;

Er nennt’s Vernunft und braucht’s allein,

Nur tierischer als jedes Tier zu sein.

Er scheint mir, mit Verlaub von euer Gnaden,

Wie eine der langbeinigen Zikaden,

Die immer fliegt und fliegend springt

Und gleich im Gras ihr altes Liedchen singt;

Und läg er nur noch immer in dem Grase!

In jeden Quark begräbt er seine Nase.«93

Die Vernunft der Aufklärung ist im langen Ende lediglich eine instrumentelle Ver-

nunft – sie steigert die Bestialitäten nur, sie ist Abklatsch des »Himmelslichts« und

wird nur dazu genutzt, die Grausamkeiten noch grausamer, noch perfider, noch

effizienter zu organisieren und durchzuführen. Der moderne Vernunftgebrauch

überlagert undmodifiziert die urmenschliche Rohheit und kanalisiert sie – aber sie

kann sie nie überwinden. Jünger kommt an dieser Stelle auf das Blut zu sprechen.

Das Blut als etwas der Zivilisation Entgegengerichtetes. Als ein Moment der Konti-

nuität von den grauen Urzeiten in den steinzeitlichen Steppen bis in die Adern des

modernen Menschen der Großstadthäuserschluchten. Blut ist für Jünger 1922 an-

thropologisch-deterministisch und dezidiert nicht als rassisches Blut eines Volks-

stammes gemeint. Jünger geht es nicht um einen Mythos von Blut und Boden,

sondern vielmehr um das tierische Blut in den Adern eines jeden Menschen. Und

der Krieg – egal in welchem Zivilisationsstand, egal mit welchen Waffen – entfes-

sele die alten Triebe, das Tier in uns, das im Blut gespeichert sei. Der Feindkontakt,

92 Bröckling, Ulrich: Die totaleMobilmachung, in: Schöning,Matthias (Hg.): Ernst JüngerHand-

buch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart: Metzler 2014, S. 103.

93 Goethe, JohannWolfgang von: Faust., Der Tragödie Erster und Zweiter Teil, Stuttgart: Reclam

2020, S. 10

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Blick in das Weiß des Gegners Auge führe zu einem rauschartigen Ausnahme-

zustand, in dem der Mensch seinen Körper transzendieren kann, in dem er unwei-

gerlich zum Tier wird. Das ist ein Rausch, der genauso sehr dem Blut entspringt

wie die sexuelle Wollust, der Trieb, sich selbst zu transzendieren durch die Verei-

nigung und Vollendung mit dem Anderen.94 Das Abgetrenntsein von der Welt, die

Angst des Verlorenseins des Menschen ist es, die ihn in orgiastische Selbstübertre-

tungssituationen führt. Hierin ist sich Jünger mit Erich Fromm einig, der 1956 in

seiner Kunst des Liebens formulieren wird:

»Alle Formen der orgiastischen Vereinigung besitzen drei Merkmale: Sie sind in-

tensiv, ja sogar gewalttätig; sie erfassen die Gesamtpersönlichkeit, Geist und Kör-

per; und sie sind vorübergehend und müssen regelmäßig wiederholt werden.«95

Auch wenn Fromm freilich den Mord im Krieg nicht meint, so zeichnet er doch

auch eine orgiastische Linie zwischen Sex und Gewalt, zwischen Sperma und Blut.

Jünger geht es um dasselbe pure Gefühl des Lebens, welches Erich Fromm im Blick

hatte, als er vom Überwinden des Abgetrenntseins von der Welt sprach. Das Ende

des langen 19. Jahrhunderts führte, wie oben schon ausgeführt, zum Wegfall der

identitätsstiftenden Rolle der alten Monarchien, des optimistischen Liberalismus

sowie zu Halt- und Perspektivlosigkeit einer ganzen Generation. Was ist das Sinn-

stiftende auf unserer technisch so hochgerüsteten und doch so kalten und anony-

men Welt? Die Nationalsozialisten suchten ihr Heil in Blut und Boden, im wahn-

haften Reinigen, Stärken und Stählen einer deutschen Rasse gegen jegliche ›Un-

termenschen‹ und jegliche untermenschliche Attitüde. Der Übermensch der Na-

zis ist der blonde Arier. Jünger und sein Kreis an heroischen Realisten hingegen

klammern sich an die Ästhetik des Krieges, an die rauschhafte Selbstüberwindung

und Selbsterweiterung durch das Morden und den (schein-)darwinistischen Pro-

zess der Auslese, der die Rasse stärkt und angeblich den Volkskörper stählt. Auch

wenn Jünger ebenfalls vom »Deutschen Volk« schwadroniert und für die »Deutsche

Sache« sein Leben am liebsten riskiert hat und immer wieder für sie als die edelste

Sache kämpfen würde, so ist sein Übermensch dezidiert kein arischer, sondern der

Frontsoldat jeglicher Couleur! Der Feind im Schützengraben gegenüber sei genau

wie man selbst.96 Jünger fühlt sich den Frontsoldaten aller Völker, mit denen er

in ekstatischen Momenten zusammengeprallt, näher als vielen seiner deutschen

Landsleute. Das deutet sich in Jüngers frühen Werken schon an und wird spätes-

tens ab 1930 mit dem Erscheinen von seinem Aufsatz Die totale Mobilmachung und

1932 mit Der Arbeiter sich in seiner weniger nationalistischen und mehr planeta-

risch-faschistischen Ausrichtung zeigen. Es waren die Frontsoldaten aller Völker,

94 Vgl. Jünger, Ernst: Der Kampf als inneres Erlebnis, Berlin: Mittler 1928, S. 4-9.

95 Fromm, Erich: Die Kunst des Liebens, München, 2012, S. 22f.

96 Vgl. Jünger, Ernst: Der Kampf als inneres Erlebnis, Berlin: Mittler 1928, S. 98-106.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 339

so Jünger, die zusammen eine neue Welt geschaffen haben – denn klar, der Krieg

sei die männliche Art der Schöpfung:

»Wir haben das neue Gesicht der Erde gemeißelt, mögen es auch noch wenige

erkennen. Vielen wird es noch unsichtbar sein unter denWolkenschatten des Ge-

schehens: Die ungeheure Summe der Leistung birgt ein Allgemeines, das uns ver-

bindet. Nicht einer ist umsonst gefallen.«97

Jünger gibt dem Ersten Weltkrieg, all den Toten, die scheinbar für keinen ersicht-

lichen Grund gestorben sind, einen tieferen Sinn. Er erkennt hierin quer über alle

Länder- und Völkergrenzen hinweg das Auferstehen einer neuen »Rasse«, die im

Kampf um das Ganze sich mutig im Bewusstsein der Todesgefahr bewiesen hat.

Und diese neue Avantgarde, die Heroen, die Mutigen erkennen sich wieder und

wissen, dass es nicht um Blut und Boden geht, dass all das nationalistische Hass-

geschrei Ausdruck einer allzu rationalistischen Feigheit ist: »Alles Haßgeschrei ist

verdächtig, ist Schwäche. Nur der Mut erkennt den Mut!«98 Auch wenn Jünger

sich an vielen Stellen in seinem Buch Der Kampf als inneres Erlebnis in Widersprü-

che verwickelt, so kann man doch festhalten, dass er zum Nationalismus eine sehr

ambivalente Haltung einnimmt. Einerseits beschwört er eine neue, letztlich eine

planetarische Avantgarde herauf (was er in Der Arbeiter programmatisch vertiefen

wird), andererseits überhöht er die »Deutsche Sache«. Es scheint geradezu ein

Widerspruch in sich zu sein, wenn er das bedingungslose Sterben für die Sache

als Vollendung des Selbst, der Transzendierung des Menschen durch orgiastische

Selbstüberwindung als erstrebenswerte innere Erfahrung erörtert und gleichzeitig

das in Zusammenhang bringt mit dem edlen Freiwilligen, der im Schützengraben

für die Deutsche Sache steht und sich sagt: Ich bin nichts,Deutschland ist alles. Für

Jünger ist derjenige, der das tut und in der existenziellen Situation den Anderen

abschlachtet, der sagt: Ich bin nicht nichts, Frankreich ist alles, ein neuer Mensch,

Teil derselben Avantgarde. Denn auch derjenige, der eben dasselbe nur mit Frank-

reich anstatt Deutschland sagt, ist genau so viel wert. Es entsteht auf beiden Seiten

dieselbe neue Rasse, eine neue Art entfesselter Mensch durch den Prozess der tota-

len Selbstaufgabe, den Kampf einfach nur des Kampfes wegen. Das Entscheidende

ist für Jünger der Satzteil »ich bin nichts« und nicht, wofür man kämpft, also was

die Sache ist. Jünger ergötzt sich an dem Mut und der Bedingungslosigkeit des

Kriegswillens einer kleinen Schicht, die einfach nur gekämpft habe ohne ein letztes

Ziel und nur für das pure Erlebnis. Der Widerspruch: Eine ganz kleine Avantgarde

wird sich dessen bewusst, dass wenn sie das Erlebnis des völlig ziellosen Schlach-

tens hatte, sie dann eine neue Rasse etabliert und Teil einer neuen Bewegung wird.

97 Ebd., S. 49.

98 Ebd., S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Aber in diesem Fall hat zumindest diese kleine Avantgarde ja doch wieder ein letz-

tes Ziel, für das es dieses orgiastische Spiel, diesenWeltkrieg desWeltkriegs wegen

immer wieder abzuhalten versucht. Die Ziellosigkeit des Schlachtens kann meines

Erachtens in dieser Denkstruktur aus logischen Gründen nicht aufrechterhalten

werden. Solch eine Avantgarde, die sich ohne Grund abschlachtet und sich doch

dessen bewusst ist, dass sie deshalb eine Avantgarde ist, würde sich doch weltweit

zusammenschließenmüssen, anstatt sich zu bekriegen. Jedenfalls gilt es festzuhal-

ten, dass Jünger selbst in seiner nationalistischsten Phase in den 1920er Jahren den

Nationalismus stets als Instrument und nie als letzten Zweck verstanden hat. Peter

Koslowski schreibt in der Einleitung zum Frankreich-Rezeptions-Sammelband Die

großen Jagden des Mythos – Ernst Jünger in Frankreich dazu:

»Jede Geschichtsdeutung einer Nation streift die Mythologie durch die Her-

vorhebung wesentlicher Ereignisse, Orte und Personen in ihrem Werden. Na-

tionalismus kommt auf, wo die Nation ihre Geschichte mythisch verklärt, die

Mythen ihrer Mythologie zu einemMonomythos monopolisiert und diesen jenen

aufzwingt, die den Mythos der Massen nicht teilen. Die Erzählungen über die

nationale Geschichte verkommen zum Nationalismus, wenn die Nation schließ-

lich vergißt, daß es sich bei ihren Meistererzählungen um Mythen und damit

Überhöhungen geschichtlich kontingenter Ereignisse […] handelt […]. Die Blut-

und-Boden-Deutung des Nationalismus ist das Übersehenwollen der Kontingenz

in der Konstitution des Nationalen und in der Ausprägung des Gehalts des Narra-

tivs der Nation. Diesen Irrtum hat Ernst Jünger auch in seinen nationalistischsten

Phasen nie begangen.«99

Jünger ist sich der Konstruktion bewusst und sieht zwar für seinen neuen Men-

schen einen Wert darin, sich für diese mythenbeladene Nation existenziell in Ge-

fahr zu begeben, jedoch ist die Errichtung der völkischen Nation als Endziel nicht

erst ab 1932 für Ernst Jünger offenbar nicht das »Endziel«. Seine Vorstellung der

ordensmäßigen Führung durch den neuen Frontsoldaten-Typus, von dem er in den

1920er Jahren ausgeht, ist auf eine eigenartigeWeise zugleich ultra-nationalistisch

und darüber hinausgehend. Nur so kann man sich diese Widersprüchlichkeiten in

seinem Buch Der Kampf als inneres Erlebnis erklären.

Aber jenseits logischer Widersprüchlichkeiten: Jünger verbindet die anthro-

pologische Frage nach dem Wesen des Menschen mit dem modernen Material-

krieg. Dieser Krieg erscheint nur an der Oberfläche und nur für die, die nicht be-

dingungslos bei der Sache waren, als lebensfeindlich und schicksalsgleich. Das,

99 Koslowski, Peter: Einleitung, Nationalismus – Geschichtsphilosophie – Mythos, in: Ders.

(Hg.): Die großen Jagden des Mythos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink

1996, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 341

was Jünger in seinen Stahlgewittern als die Sinnlosigkeit des Sterbens in den Gra-

nattrichtern, als das anonyme Dahinsiechen als Zug der Industrialisierung des

Krieges negativ deutet, das ordnet er nun noch einmal anders ein:

»Der Kampf der Maschinen ist so gewaltig, daß der Mensch fast ganz davor ver-

schwindet. […] Der Kampf äußerte sich als riesenhafter, toter Mechanismus und

breitete eine eisige, unpersönliche Welle der Vernichtung über das Gelände. […]

Und doch: hinter allem steckt der Mensch. […] Er ist das gefährlichste, blutdürs-

tigste und zielbewußteste Wesen, das die Erde tragen muß.«100

Einerseits sieht Jünger die Industrialisierung und scheinbar sinnloses Sterben. An-

dererseits jedoch auch für wenige ein inneres Erlebnis, ein bewusstes Eintreten in

die Todeszone, eine völlige Selbstaufgabe, eine totale Übertretung des Lebens durch

das Sich-selbst-Aussetzen der Todesgefahr.Undwährend die Natur-Metaphern der

Stahlgewitter eher den technischen Vernichtungskrieg als sich verselbstständigt und

schicksalhaft darstellen, so betont Jünger hier die Technik als Ausdruck der Schaf-

fenskraft des Lebens. Es steht sich im Stellungskrieg das Leben in verschiedenen

Ausdrucksformen gegenüber. Es bleibt jedoch festzuhalten, ein eigenständiges,

freies Leben hat nur der, der sich orgiastisch selbst übertritt, sich selbst gefähr-

det und die technischen Instrumente beherrscht und sich ihrer damit bemächtigt.

»Es steckt eine Schönheit darin, die wir schon zu ahnen imstande sind, in diesen

Schlachten […], in denen der heiße Wille des Blutes sich bändigt und ausdrückt

durch die Beherrschung von technischenWunderwerken derMacht. Und ich kann

mir wohl vorstellen, daß später eine Einstellung möglich ist, die diesen Äußerun-

gen einer mit einem mächtigen Tatsachensinn begabten Rasse gegenübersteht

[…].

[…] Aber wer in diesem Krieg nur die Verneinung, nur das eigene Leiden und nicht

die Bejahung, die höhere Bewegung empfand, der hat ihn als Sklave erlebt. Der

hat kein inneres, sondern nur ein äußeres Erlebnis gehabt.«101

Jede Zeit hat ihre Äußerung des Elementaren, hat ihre Gelegenheiten für ein in-

neres Erlebnis des mutigen Einzelnen. Der Wille zum Kampf und der Wille zur

Macht, so formuliert es Jünger, sind nicht auslöschbar, sie sind dem Menschen ins

Blut geschrieben. Das Elementare ist uns intrinsisch gegeben – es begegnet uns

jedoch von Epoche zu Epoche in anderer Form. Jünger will dieses Elementare im

Ersten Weltkrieg gesehen haben. Sein nihilistischer, sich selbst negierender Ak-

teur, der das innere Erlebnis hatte, ist der Frontsoldat, der in den Gewittern der

menschgemachten Kriegsästhetik sich bewegt hat und sich heroisch unter jede Sa-

che gestellt hat.Diese Sache ist der Nationalismus und das ist in seinen Augen auch

100 Jünger, Ernst: Der Kampf als inneres Erlebnis, Berlin: Mittler 1928, S. 112.

101 Ebd., S. 113f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

zu begrüßen. Doch der Nationalismus ist nicht das Endziel. Jünger befindet sich

am Beginn einer sein ganzes Schaffen durchziehenden Suchbewegung nach quasi-

anarchistischen Formen der individuellen Freiheit jetzt an seinem ganz eigenen,

paradox erscheinenden Nullpunkt seiner Betrachtungen: der nationale Krieg als

Empowerment, als ultimative Selbstbeherrschung durch Selbstnegierung:

»Jüngers eigentliches Thema ist die Führung des Lebens aus der innersten

Kraft.«102

Das Radikale an Jüngers Kriegsbejahung ist, dass im Gegensatz zu anderen Kriegs-

befürwortern und den schäumenden Ultranationalisten in seinem Umfeld, er je-

mand ist, der nicht Krieg wegen irgendwelchen Motiven, für die man sich nun mal

opfern müsse, rechtfertigt. Krieg scheint für Jünger in Der Kampf als inneres Erleb-

nis eine Gesellschaftsform zu sein, in der es dem Einzelnen möglich wird, selbstbe-

stimmt zu leben. Jünger ist ein Vertreter der Gegenmoderne, der der bürgerlichen

Freiheit misstraut und sie als »Scheinfreiheit« geißelt. Er gehört zu einer Genera-

tion, die mit der preußischen Strenge und Enge der Normalität der Bürgerlichkeit

brach und sich für den Krieg als Abenteuer meldete. Krieg war für ihn in der Tat

eine Art der Befreiung aus den engen Zwängen und Fesseln der modernen »Dis-

ziplinargesellschaft«, wie es Foucault sagen würde. Und trotz all der Grausamkei-

ten, die er in seinen Stahlgewittern verarbeitet hat und die er dort auch recht offen

schildert, verteidigt er auch nach demKrieg noch dieses Abenteuer als das normale

Leben. Jünger verteidigt seinen Irrationalismus gegen die klinischen Zwänge der

nur scheinbar freien bürgerlichen Rationalität. Krieg wird bei ihm vomAusnahme-

zustand zum »Normalen«, das er anthropologisch begründet. Er rechtfertigt den

Krieg aus einer Notwendigkeit des Lebens heraus: sich selbst zu spüren, sich sei-

nes Abgetrenntseins vom großen Gemeinsamen zu lösen. Es kristallisiert sich der

Typus des Frontsoldaten heraus, der für Jünger dazu bestimmt ist, die Welt nach

seinem Antlitz zu formen – jenseits des Nationalstaates. Krieg erscheint aus die-

ser Warte als Bejahung des Lebens, da es die Rückkehr zum wahren Selbst ist. Krieg

ist somit kein sozialer Ausnahmezustand, sondern ist am Grunde der Gesellschaft

stets vorhanden.103 Jünger und Foucault vereint bei aller fundamentaler Verschie-

denheit die gemeinsame Suche nach individueller Befreiung, nach radikaler Kritik

der herrschenden bourgeoisen Verhältnisse. Beide verbindet auch biographisch die

Flucht aus der disziplinarischen Enge und das Drängen auf Emanzipation jenseits

der fundamentalen Kategorien derModerne. Beide haben gewissermaßen der bür-

gerlichen Gesellschaft den Krieg erklärt. Während dies bei Foucault eher eine rhe-

torisch-theoretische Intervention zur Unterstützung von lokalen, emanzipativen

102 Schroeder-Sherwin, Sabine: Leben heisst Töten. Die Kriegsdeutung Ernst Jüngers dargestellt

an In Stahlgewittern und Der Kampf als inneres Erlebnis, Portland, 1972, 43.

103 Vgl. ebd., 30-44.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 343

Widerständen gegen eine instrumentell gewordene Aufklärung meint (bspw. im

Kampf gegen die Ungerechtigkeiten in den Gefängnissen), ist es bei Ernst Jünger

tatsächlich der Krieg, der den Ausweg darstellt und der uns vom unnützen Ballast

der Philosophie und des Humanismus entledigen soll. Wer verstanden hat, dass

Leben ohne Töten nicht geht, der hat in Jüngers Augen zu Beginn der 1920er Jahre

einen entscheidenden Schritt über den Nullpunkt des Nihilismus gemacht.

6.2.5 Die totale Mobilmachung

Nach seiner anthropologisch fixierten und sehr von Oswald Spengler inspirierten

Aufarbeitung des Krieges in Der Kampf als inneres Erlebnis beschäftigt sich Jünger

noch in vielen Schriften der 1920er Jahre mit dem Krieg. Ein entscheidender Ein-

schnitt in seiner Kriegsperzeption wird in seinem Sammelband Krieg und Krieger

1930 sichtbar. Gemeinsam mit engen Weggefährten und unter anderem seinem

Bruder Georg-Friedrich versucht er sich an einer Analyse des Ersten Weltkrieges

als einem Grunddatum seiner Generation. Doch weit darüber hinaus geht es die-

ser national-revolutionären Gruppe an Autoren auch um die Vertiefung ihres An-

spruchs auf eine avantgardistische Führerschaft in einem neuen Abschnitt der Mo-

derne und eine radikale Kritik an der liberalen Demokratie derWeimarer Republik.

Jünger schreibt in seinem Vorwort, dass der Krieg dem beginnenden 20. Jahrhun-

dert sein Gesicht gegeben habe, daher müsse die Suchbewegung nach dem poli-

tischen System der Zukunft sowie nach der Substanz aller Ideen und Werte auch

im Krieg gesucht werden. Mit dem Krieg als ewiger Erfahrung, die sich als Erupti-

on des Elementaren über die Jahrhunderte nicht unterscheidet, hat sich Jünger in

Der Kampf als inneres Erlebnis acht Jahre zuvor schon auseinandergesetzt und dar-

in die Rolle seiner heroischen Realisten als faschistische Avantgarde-Führerkaste

begründet. Doch in seinem Aufsatz zum Sammelband 1930 geht es Ernst Jünger

um das Besondere dieses Krieges – die genaue Form, in der sich das Elementare im

20. Jahrhundert bahngebrochen hat. Jünger verlässt bis auf einige Andeutungen

die philosophisch-anthropologische Ästhetisierung des Krieges und begibt sich auf

das Feld der Geschichte und im weitesten Sinne der Sozialwissenschaften. Jüngers

vordergründiges Forschungsinteresse ist die Erklärung der Niederlage Deutsch-

lands im Ersten Weltkrieg. Daraus will er Konsequenzen für die Zukunft ablei-

ten – seine ganz eigene Art und Weise, aus der Geschichte zu lernen. Interessant

ist für die vorliegende Arbeit, dass Jünger sich zwar vordergründig mit dem Ers-

ten Weltkrieg und dem Phänomen der Totalen Mobilmachung auseinandersetzt,

jedoch gleichzeitig viel fundamentaler über den Zusammenhang von vitalen Le-

benskräften, dem Ideal des Fortschritts und den Krieg schreibt.

Ausgangspunkt ist die Feststellung, dass der ErsteWeltkrieg ein Krieg des Fort-

schrittes gewesen sei. Der Fortschrittsglaube, so Jünger, sei die Volkskirche des 19.

Jahrhunderts schlechthin gewesen. Ein Fortschritt der Humanität, der Menschen-

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

rechte und des Kapitals, das auf dem Individualismus und der Steigerung der Lo-

gik der Zweckmäßigkeit basiere. Jünger lehnt diese Lesart des Fortschritts als eine

optische Täuschung ab. Das Interessante an dieser Art des humanistischen Fort-

schrittes sei es, dass er das Gegenteil von dem erreiche, was er postuliere. Statt

Wohlstand für alle soziale Spaltung; statt Weltfrieden die größte Menschheitska-

tastrophe. Scheinbar stecke hinter dem vom Liberalismus verfolgten Projekt ein

anderer, verborgener Antrieb, der die Welt tatsächlich erfasst hat und strukturiert.

Jünger sieht hier eine Macht amWerk, die entgegen der Absicht der liberalen Füh-

rungsschicht in einer dialektischen Art und Weise eine tiefe Ausbeutung des Men-

schen ermöglicht. Dies ist der wirkliche Fortschritt – der Fortschritt der Dyna-

misierung des Lebens, der Erfassung der menschlichen Lebensenergien. Diesen

wirklichen Fortschritt der Dinge möchte Jünger erfassen. Ein Prüfstein für die-

sen tatsächlich hinter der Geschichte stehenden Fortschritt ist für Jünger der Erste

Weltkrieg.104 Dieser Fortschritt ist eng verknüpft mit dem Phänomen der Totalen

Mobilmachung, einem Phänomen, das weltweit das erste Mal im Ersten Weltkrieg

auftauchte. Kriege – so Jünger – funktionieren im 20. Jahrhundert nicht mehr wie

zu Voltaires Zeiten, als der Herrscher Tausende gut Ausgebildete auf das Schlacht-

feld ziehen ließ. Der Monarch, ausgestattet mit seiner patria potestas, erklärte eine

Privatfehde und seine Untertanen mussten in seinem Namen Krieg führen. Jünger

führt aus, dass jeglicher feudale Krieg, der von konservativen Kabinetten in der

Geschichte geplant und durchgeführt wurde, stets nur eine partielle Mobilisierung

der Gesellschaft benötigte. Denn Krieg wurde als Privatsache des Monarchen ge-

sehen und obwohl der Monarch seine Untertanen für ihn selbst in die Schlacht

ziehen ließ, so wusste er es gut zu vermeiden, dass der Krieg eine Angelegen-

heit der Gesellschaft wird. Denn je allgemeiner eine Mobilisierung wurde, desto

mehr Männer standen in Waffen und desto größer wurde die Gefahr von Revolten,

die sich gegen den Monarchen selbst wendeten. Jünger rekonstruiert nun – annä-

hernd analog zu Foucault – eine Entwicklung der Moderne: »eine dynamischere

Lebensauffassung«, die generell eine »[…] wachsende Umsetzung des Lebens in

Energie […]« zur Folge hat; die alten Bindungen der feudalen Gesellschaft fallen

weg, das gesellschaftliche Allgemeine erscheint und damit auch zunehmend eine

fortschreitende, apersonale Macht, die das Leben in Energie für die ganze Gesell-

schaft übersetzt.105 Für eine umfassendere Mobilisierung braucht es dynamische

gesellschaftliche Strukturen, die nicht anhand persönlicher Verpflichtungen, son-

dern aufgrund von ideologischen – oder wie Jünger sie auch bezeichnet: kultischen

Verbindungen Individuen freiwillig in den großen Verwertungsapparat eintreten

lässt. Jünger führt an dieser Stelle die Entwicklung bezüglich der Dynamisierung

104 Vgl. Jünger, Ernst: Die totaleMobilmachung, in: Jünger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:

Mittler 1930, S. 9-12

105 Vgl. ebd., S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 345

des Lebens nicht weiter aus, jedoch ist eines ganz klar: Die Totale Mobilmachung,

also die Einspannung jeglicher Regung des menschlichen Lebens – egal ob an der

Front oder zuhause an der Heimatfront – in die militärische Logik, ist nichts gänz-

lich genuin Kriegerisches, sondern ist eine Übersetzung der kalten Verwertungs-

Rationalität der Moderne in die Logik des Krieges! Oder mit anderen Worten: Die

Totale Mobilmachung ist die militärische Adaption des Diskurses der totalen Iden-

tität zwischen Gesellschaft und Staat, in der die alten Bindungen weggefallen sind

und die unmittelbare Ausbeutung jeglichen Lebens in jedem Winkel der Gesell-

schaft für den großen Prozess durch raffinierte ideologische/kultische Anleitung

sich entwickelt hat. Genau wie die Arbeitskraft ganzer Stände, die Kunst, die Kul-

tur und vieles mehr, so wird auch der Krieg zunehmend vergesellschaftet.

Zwei Jahre nach dieser Schrift und in etwa bei Erscheinen des Arbeiters von

Jünger, wird Jüngers enger Weggefährte Carl Schmitt in seinem aufsehenerregen-

den Essay Der Begriff des Politischen das Thema der Identität zwischen Staat und

Gesellschaft aus staatsrechtlich-historischer Sicht aufarbeiten. In der Begründung

seiner bekannten Formel »Der Begriff des Staates setzt den Begriff des Politischen

voraus«106, setzt Schmitt die bis dato geltende Vorstellung, das Politische sei iden-

tisch mit dem Staatlichen, außer Kraft. Das, so Schmitt, habe nur gelten können,

solange bis zum 18. Jahrhundert dem Staatlichen noch nicht die »Gesellschaft« ge-

genübergestellt wurde, und die Liberalen seit jeher versuchen, die Gesellschaft sich

selbst regulieren zu lassen und vor staatlichen Interventionen zu bewahren. Doch

der Liberalismus selbst habe nie eine eigene Staatstheorie zu bieten gehabt, son-

dern habe sich historischmit verschiedenen solcherTheorien verbunden; bspw.mit

der Demokratie. Die Demokratie in Verbindungmit dem Liberalismus, so Schmitt,

führe tendenziell jedoch paradoxerweise selbst zum totalen Staat. Alles Staatliche,

so Schmitt, werde im Liberalismus potenziell gesellschaftliche Aufgabe (Selbstre-

gulation, Schaffung von Institutionen, Assoziationen etc.), aber in einer Demokra-

tie werde wiederum alles Gesellschaftliche auch zumindest tendenziell staatliche

Aufgabe (Volkssouveränität). Es handle sich um den problematischen Begriff der

»Identität« zwischen Herrschern und Beherrschten, Regierenden und Regierten,

welcher diese mögliche Übereinstimmung zwischen Demokratie und Diktatur er-

mögliche.107 Das ist übrigens eine These, die Michel Foucault in In Verteidigung der

Gesellschaft beinahe identisch ausarbeitet. Die souveräne Macht greift aus Grün-

den der Effizienz und aufgrund von Revolten und Unruhen die Demokratie auf,

aber moduliert sie und führt zu einer tatsächlich totalen Kontrolle und kapillaren

Steuerung der neuen Gesellschaft durch die Instrumente der lokal entstandenen

106 Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corolla-

rien, Berlin, 2009, S. 19.

107 Vgl. Schmitt, Carl: Verfassungslehre, Berlin: Duncker & Humblot 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Disziplinarinstitutionen. Diese Überkreuzung von Staat und Gesellschaft betrach-

tete nun Schmitt in der Geschichte des Staatsrechts. Schmitt hält fest, dass durch

die liberale Demokratie ein Zustand entsteht, in dem der Staat immer mehr re-

geln können, aber immer weniger regeln dürfen soll. Eine paradoxe Situation, die

jedoch von dieser Modulation von Demokratie durch die souveräne Macht her-

rühre. Seit dem Ende des 19. Jahrhunderts habe es vor dem Hintergrund dieser

paradoxen Ausgangslage in der deutschen Staatslehre eine Bewegung weg von He-

gels universalem Staat hin zum totalen Staat gegeben. Ziel sei nicht mehr nur ei-

ne dialektisch-höhere Einheit zwischen Einzel- und Gemeinwillen, sondern eine

tatsächliche Identität. Gesellschaft und Staat stehen sich nicht mehr gegenüber,

sondern fallen zusammen. Alles Gesellschaftliche ist potenziell politisch und po-

tenziell von Interesse des Staates. Im Namen aller muss alles veränderbar sein –

Agent dieser aller ist der Staat. Es kommt ausgerechnet durch die liberale Demo-

kratie zu einer Stärkung der alten souveränen Macht, die in einer Gegenbewegung

durch Physiokraten und andere Liberale historisch infrage gestellt wurde. Doch im

Gegensatz zum Absolutismus steht im Zentrum der Souveränität nicht mehr der

einfache Glanz des Souveräns bzw. die ratio status, sondern das schwierige Doppel-

bild des Volkes. Einerseits als oberster Souverän und zugleich als zu optimierende

Masse an Individuen. So zitiert Schmitt den protestantischen Staatsrechtler Rudolf

Smend zustimmend, der behauptete, der demokratische Staat habe eine Entwick-

lung geöffnet, die Folgendes ermöglichte: »die lebendigste Durchdringung aller ge-

sellschaftlichen Sphären durch den Staat zu dem allgemeinen Zwecke, alle vitalen

Kräfte des Volkskörpers für das Staatsganze zu gewinnen.«108 Ernst JüngersThese,

dass der Erste Weltkrieg nur vorläufiger Höhepunkt einer weltweiten zunehmen-

den Entfesselung vitaler Kräfte der Völker sei, deckt sich mit Carl Schmitts Analyse

des Politischen und der Geschichte des Staatsrechts. Schmitt und Jünger betrach-

ten nur jeweils unterschiedliche Aspekte – der eine Fragen des Staatsrechts und

der andere betreibt eine metaphysische Zeitdiagnose und versucht daraus Hand-

lungsvorschläge abzuleiten. Bei beiden geht es jedoch auch (mehr oder minder un-

ausgesprochen) darum, eine Revolution herbeizuschreiben, die den Liberalismus

und das Bürgertum hinwegfegt und dem über die Welt hereinbrechenden tota-

len (wahlweise auch elementaren) Zeitalter endlich gerecht zu werden und sich zu

rüsten.

Jüngers (zu Schmitts paralleler) Erkenntnis ist somit, dass der Erste Weltkrieg

hier zwischenzeitlicher Höhepunkt einer historischen Entwicklung zunehmender

Dynamisierung und Entwicklung der menschlichen Lebenskräfte ist. Ein grund-

legender Unterschied zwischen Carl Schmitt und Ernst Jünger besteht nun darin,

108 Zitiert nach: Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und

drei Corollarien, Berlin: Duncker & Humblot 2009, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 347

dass für Schmitt der für beide Denker paradigmatische Begriff des Krieges im Ge-

gensatz zu Ernst Jünger keine Folge einer Anthropologie des reinen Kriegertums

ist. Krieg ist für Schmitt ein historisch-existenzieller Grenzbegriff, der konstitutiv

für kollektives politisches Handeln ist und bei dem die Bereitschaft der Akteure

zumindest theoretisch bis zum Äußersten zu gehen – der physischen Vernichtung

des Feindes –, gegeben sein muss, um das begriffliche Kriterium zu erfüllen, die

Schwelle des Politischen zu überschreiten. Schmitt denkt jedoch vom Frieden aus –

»Kriege werden geführt, um Frieden zu schließen«109 und die existenzielle Dro-

hung mit dem Kriege konstituiert und strukturiert das Feld des Politischen. Ernst

Jünger hingegen bekräftigt noch am Tage nach der Machtergreifung der National-

sozialisten in einem Radiointerview und Streitgespräch mit dem Schmitt-Schüler

Paul Adams eine anders gelagerte Sichtweise, die er in Der Kampf als inneres Erlebnis

schon ausgeführt hatte: »[D]der Mensch sei nicht auf den Frieden angelegt«110 und

der Krieg sei somit eine anthropologische Notwendigkeit. Während Schmitts Be-

griff des Krieges also von der das Politische begründenden, existenziellen »Dezisi-

on« ausgeht, so bleibt auch bis zum Ende der Weimarer Republik Jüngers Kriegs-

begriff anthropologische Grundkonstante des vitalen Lebens. Diese Haltung kom-

mentiert Schmitt wiederholt ablehnend. Schmitt trennt seine politisch-dezisionis-

tische Perspektive ab von Jüngers agonaler Perspektive.111

Im Krieg selbst brachte dies die neuartige Erscheinung der Totalen Mobilma-

chung mit sich.

»Neben den Heeren, die sich auf den Schlachtfeldern begegnen, entstehen die

neuartigenHeere des Verkehrs, der Ernährung, der Rüstungsindustrie, – das Heer

der Arbeit überhaupt. In der letzten, schon gegen Ende dieses Krieges angedeu-

teten Phase, geschieht keine Bewegung, und sei es die einer Heimarbeiterin an

ihrer Nähmaschine, mehr, der nicht eine zum mindesten indirekte kriegerische

Leistung innewohnt. In dieser absoluten Erfassung der potentiellen Energie, die

die kriegführenden Industriestaaten in vulkanische Schmiedewerkstätten ver-

wandelt, deutet sich der Anbruch des Zeitalters des vierten Standes vielleicht am

sinnfälligsten an, sie macht den Weltkrieg zu einer historischen Erscheinung, die

an Bedeutung der französischen Revolution zummindesten ebenbürtig ist.«112

109 Høibraaten, Helge: Carl Schmitt, Henrik Ibsen und die Politische Theologie. Die Kronpräten-

denten, Kaiser und Galiläer und die Lehre vom Dritten Reich, in: Faber, Richard/Høibraaten,

Helge (Hg.): Ibsens »Kaiser und Galiläer«. Quellen – Interpretationen – Rezeptionen, Würz-

burg: Königshausen & Neumann 2011, S. 245.

110 Ebd.

111 Vgl. hierzu Schmitt, Carl: Staat, Grossraum, Nomos, Berlin: Duncker & Humblot 1995.

112 Jünger, Ernst: Die totale Mobilmachung, in: Jünger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:

Mittler 1930, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Während die tatsächliche Kriegsarbeit und die Fabrikarbeit Ausdruck des aktiven

Arbeitstypus sind, so stellt Jünger hier eine Rangordnung auf, in der die »passive

Arbeit« mindestens eine ebenso wichtige Rolle spielt. In seinemKonzept der Arbeit

steht die für den liberalen Bürger entfremdende Grunderfahrung der Mass – die

passive Arbeit. Es geht um die Grunderfahrung, nur noch funktional über Reklame

und moderne Medien, behavioristisch auf Ziffern und bunte Lichter im Straßen-

verkehr zu reagieren.113 Der aktive Arbeitertypus, der sich bspw. in den Stoßtrupps

des Weltkrieges finden wird, ist überhaupt erst möglich durch diese innere und

äußerliche Bearbeitung des Menschen durch die Vermassung. Diese Massenkultur

ist für Jünger Ausdruck der größeren Wirkung der Gestalt des Arbeiters, welche in

anderen Arbeitsbegriffen, die seinerzeit diskutiert wurden, fälschlicherweise au-

ßer Acht gelassen wurden. Arbeit ist nicht nur materialistisch und soziologisch zu

fassen, sondern Arbeit ist eine totaler »Jahrhundertprozess«, der ganz tief in al-

len Ebenen des Lebens Einzug gehalten hat.114 Das Konzept der passiven Arbeit

in Form der manipulativen Massenkultur ist ein Topos, welches übrigens Ador-

no und Horkheimer 1947 in der Dialektik der Aufklärung »sehr kritisch, aber auch

mit einer Mischung aus Abscheu und Faszination«115 aufgreifen werden. Interes-

sant ist für Harro Segeberg an dieser Stelle, dass man in Adornos und Horkhei-

mers Kritik »glaubt […,] bis zur Wahl der Metaphern hinein immer noch Jünger

zu hören«.116Jünger bezeichnet diesen Jahrhundertprozess wie schon ausgeführt

als Totale Mobilmachung, welche nichts anderes als ein Prozess der Vertiefung des

Phantasmas der Moderne ist: des vollendeten Zugriffs der Macht auf die vitalen

Kräfte des Lebens durch passive und aktive Arbeit.117

»Um Energien von solchen Ausmaßen zu entfalten, genügt es nicht mehr, den

Schwertarm zu rüsten, – es ist eine Rüstung bis ins innersteMark, bis in den feins-

ten Lebensnerv erforderlich. Sie zu verwirklichen, ist die Aufgabe der totalen Mo-

bilmachung, eines Aktes, durch den das weit verzweigte und vielfach differen-

zierte Stromnetz desmodernen Lebens durch einen einzigen Griff am Schaltbrett

dem großen Strome der kriegerischen Energie zugeleitet wird.«118

Der Schwertarm kann als eine Anspielung auf Thomas Hobbes’ übermächtigen Le-

viathan gelesen werden. Auf dem Titelblatt des Buches Leviathan von Hobbes findet

113 Vgl. Segeberg, Harro: Technikverwachsen. Zur »organischen Konstruktion« des »Arbeiters«

bei Ernst Jünger, in: Eggert, Hartmut/Schütz, Erhard/Sprengel, Peter (Hg.): Faszination des

Organischen. Konjunkturen einer Kategorie der Moderne, München: Iudicum 1995, S. 217ff.

114 Vgl. ebd., S. 220.

115 Ebd., S. 219.

116 Ebd., S. 219.

117 Vgl. ebd., S. 211-230.

118 Jünger, Ernst: Die totale Mobilmachung, in: Jünger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:

Mittler 1930, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 349

sich ein Bild dieses Leviathan. Zu sehen ist der absolute Herrscher mit einer Krone

auf dem Kopf, der über die Ländereien, die Städte, die Stände und die Bewoh-

ner herrscht. Der absolute Herrscher, der über dem Reich thront. Bezeichnend ist,

dass sein Körper bei genauerem Hinsehen aus den vielen Körpern seiner Unterta-

nen besteht, die dem Gesellschaftsvertrag eingewilligt haben. In der rechten Hand

hält er das Schwert und in der linken hält er den Krummstab – also die Zeichen

für die weltliche und die geistliche, spirituelle Macht. Jünger nutzt dieses Bild des

Schwertarmes in seinem Beitrag sicherlich bewusst. Jünger wollte hier eine Ent-

wicklung der Moderne andeuten. Hobbes versuchte seinerzeit – so hat Foucault In

Verteidigung der Gesellschaft erläutert – den absolutistischen Staat als eine (auf geo-

metrischer Basis der Körper bestehende) Konstruktion zum Wohle aller, egal ob

nun wirklich jeder zugestimmt hat oder nicht, zu rechtfertigen. Diese Argumen-

tation richtete sich gegen die Revolutionäre im England des 17. Jahrhundert. Doch

losgelöst von dieser Frage hat Hobbes für die politischeTheorie einen entscheiden-

den Analyserahmen vorgelegt. Hobbes ging es mit seinem Gesellschaftsvertrag um

eine mechanistisch-anthropologische Rechtfertigung des großen Automaten, der

Souveränität, des Rechts des Schwertes in Zeiten der zunehmenden Freiheiten. Es

ging ihm darum, die unbedingte Souveränität des Staates im Wohle aller anzusie-

deln. Ein zutiefst modernes Unterfangen. Rudolf Augstein hat in einem treffenden

Essay über Hobbes’ Leviathan formuliert:

»Für die Vorstellung des Staates als eines Kunstprodukts menschlicher Berech-

nung hat Hobbes den entscheidenden Schritt getan. Der ›große Mensch‹, der

Staatslenker als handelnde Maschine, war für immer vorgestellt. Nötig war nun

nur noch, auch den kleinen Menschen, das Individuum als ›homme machine‹

vorzustellen, was die Philosophen zwischen Hobbes und Foucault [Kursivierung

N. A.] gründlich besorgt haben.«119

Das ist ein interessanter Gedankengang von Rudolf Augstein. Hobbes stellte die

überlebensgroßeMaschine des Souveräns in den Dienst der Berechnung undMeh-

rung des Gemeinwohls. Einen Faden, den auch Rudolf Smend und Carl Schmitt

aufgegriffen haben, wie ich oben gezeigt habe. Worauf nun »die Philosophen zwi-

schen Hobbes und Foucault« aufmerksam machen, ist, dass diese Konstruktion

des Wohls der Gemeinschaft im Bann der Souveränität nun einen spiegelbildli-

chen Prozess der Konstruktion des modernen Menschens, der »homme machine«

zur Folge hat. Demmechanistischen Souverän steht seither das mechanistisch ver-

standene Körper-Individuum gegenüber. Die Macht des Schwertes des Leviathans

basiert auf der Lebenskraft des Körper-Individuums.Michel Foucault, Carl Schmitt

und Ernst Jünger gehören dieser Aufzählung Augsteins an. Sie sind Denker, die

119 Augstein, Rudolf: Hobbes und wir, in: Der Spiegel 2, 1983, S. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

sich mit dem Zusammenhang der kleinen homme machinemit der großen Maschi-

ne der ratio status beschäftigen. Sobald der große Souverän als Kunstprodukt der

menschlichen Berechnung für das Wohl aller vorgestellt ist, kann die Dialektik der

Aufklärung überhaupt erst beginnen. Das Wohl des Einzelnen, die Freiheit, die

Gerechtigkeit, der ewige Friede sind alles Kategorien, die im Laufe der nächsten

Jahrhunderte scheinbar bruchlos in die Hand einer ratio status gelegt werden, die

am langen Ende doch ein Schwert in der Hand trägt. Im Namen des Wohles je-

des Einzelnen wird im Auftrag der Souveränität das einzelne Leben dynamisiert

und mobilisiert – für das Wohl des Einzelnen wird der Einzelne immer tiefer in

einen Arbeitsprozess hineingezogen. Und all diese Arbeit – unter dem Vorwande

des Wohls jedes Einzelnen – führt doch am Ende zum Erstarken des bedrohlichen

Schwertarms, weil alle anderen gestärkten Körperteile doch auch wieder zur all-

gemeinen Kräftigung des Souveräns führen. Worauf Jünger aufmerksam machen

will, ist diese Dialektik der Aufklärung, die die Würde des Einzelnen an erste Stelle

stellt, jedoch beim Absichern dieser Würde wieder auf Hobbes’ Souverän zurück-

greift, der den Einzelnen in seine Maschine einspannt und den Einzelnen so selbst

auch zur Maschine macht.120 Und diese Gesamtmaschine ist darauf ausgerichtet,

sich selbst stets weiter zu stärken – und das zeigt sich letztendlich in der zuneh-

menden Dynamisierung des Lebens, welche sich im Frieden in der totalen Arbeits-

gesellschaft und im Krieg in der Totalen Mobilmachung zeigt. Vor diesem Hinter-

grund der Dialektik der Aufklärung, so Jünger,wird auch klar, dass der Unterschied

zwischen Kapitalismus und Sozialismus letztlich keinerlei wirklichenWiderspruch

bedeutet, sondern beide – unter verschiedenen Vorzeichen vielleicht – Ausdruck

desselben Fortschritts des Zugriffes der Macht über das Leben bedeuten. Sie sind

beide »zwei Seiten der großen Kirche des Fortschrittes, die sich hier vertragen und

dort in erbittertem Kampfe stehen«.121

Der Krieg wird – wie alles andere zunehmend auch – ein gigantischer Arbeits-

prozess der Gesellschaft. Diese Totale Mobilmachung unter der De-facto-Diktatur

Erich Ludendorffs im Ersten Weltkrieg stellt eine extreme Form des Ausnahmezu-

stands dar. Es handelte sich um eine Mobilisierung der Kräfte, wie es sie vorher

noch nicht gegeben hatte: Die Änderung der Geldwährung, die Rationierung der

Rohstoffe und Lebensmittel, die rechtliche Überführung des Arbeitsverhältnisses

in das Militärverhältnis, die Pflicht zum Zivildienst, die Bewaffnung der Handels-

schiffe sowie die beinahe unbegrenzte Ausdehnung der Macht des Militärs stellten

eine totale Verfügbarkeit der menschlichen Produktivkräfte unter den Staat dar,

den es bis dato nicht gegeben hatte. Jüngers Ziel, eine Erklärung für den verlore-

nen Krieg zu geben, hängt dann auch mit dieser Totalen Mobilmachung zusam-

120 Hier knüpft Michel Foucaults Überwachen und Strafen eins zu eins an.

121 Jünger, Ernst: Die totale Mobilmachung, in: Jünger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:

Mittler 1930, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 351

men. Seiner Meinung nach ist es der deutschen Führung misslungen, eine Spra-

che des Fortschritts zu sprechen, die es diskursiv gewährleisten hätte können, wirk-

lich effizient alle Lebensbereiche, alle politischen Lager und sozialen Bereiche total

zu mobilisieren. Denn entscheidend sind die ideologischen und kultischen Mo-

mente, die Menschen diskursiv einbinden in das System. Und genau das sei dem

Deutschen Reich nicht so gelungen wie den westlichen Alliierten. Daher, so Jünger,

konnte die Mobilmachung technisch gesehen nicht ganz an ihre Grenzen getrieben

wurde. Hintergrund sind für ihn die veralteten Herrschaftsstrukturen des deut-

schen Kaiserreichs gewesen. So sei es kein Wunder, dass ausgerechnet die ameri-

kanische Demokratie, die im Gegensatz zum alten Preußen sogar kein Militärstaat

war, die Mobilisierung besser gewährleisten konnte als das Deutsche Reich. Denn

es ging nicht um die militärische Tradition einiger Bevölkerungsteile, sondern um

das universale Moment eines Arbeitsprozesses, zu dessen Teil der Krieg des 20.

Jahrhunderts sich entwickelt hatte. Hier nun schließt sich auch der Kreis mit den

Ausführungen Carl Schmitts zu den totalitären Tendenzen der liberalen Demo-

kratie. Die Vereinigten Staate konnten schlicht und ergreifend auf mehr vitale Le-

benskraft zugreifen, weil eine Demokratie zur Dynamisierung von Massen per se

strukturell geeignet ist. Und der demokratische Universalismus, der in Friedens-

zeiten schon für bestimmte Werte Massen mobilisieren kann und zur Lebenskraft

der Menschen somit besser Zugang hat, ist auch im Krieg eher in der Lage, total zu

mobilisieren.122 Entscheidend ist, dass diese Mobilisierung im Einklang steht mit

dem Diskurs des Fortschrittes. Ansonsten kann sie nicht möglichst alle Bevölke-

rungsteile ansprechen und in diese Mobilisierung einbinden. Jünger argumentiert

nun am Beispiel des Ersten Weltkrieges, dass das Deutsche Reich eben den Krieg

nichtmilitärisch, sondern wegenmangelnder Totaler Mobilmachung verloren habe.

Weil große Bevölkerungsteile ideologisch nicht erreicht werden konnten. Schon al-

lein der Kriegsgrund auf den beiden Seiten sei hier sehr aufschlussreich. Während

das Deutsche Reich und die Habsburger Monarchie aufgrund der Verletzung des

dynastischen Prinzips (dem Fürstenmord von Sarajevo) in den Krieg zogen und als

Begründung nutzen konnten, so kämpfte Frankreich in Selbstverteidigung und ge-

meinsammit Großbritannien und später den USA im fortschrittlichen Auftrag der

Werte des Völkerrechts (Neutralität Belgiens) und für die Werte der Französischen

Revolution. Es lief darauf hinaus, dass die westlichen Alliierten einen »Kreuzzug«

im Namen des Fortschritts führten, während das Deutsche Reich und Habsburg

(zumindest vordergründig) für die Fortschritts-ferne Reaktion kämpften. Die tie-

fe Dynamik für eine Totale Mobilmachung konnte in Deutschland nicht entfesselt

werden, weil schon die Begründung dieses Krieges der Fortschrittsdynamik entge-

gengestanden habe.123Während diewestlichen Alliierten zur Begründung ihrer To-

122 Vgl. ebd., S. 16ff.

123 Vgl. ebd., S. 18f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

talen Mobilmachungen sich auf der richtigen Seite der Geschichte des Fortschritts

befanden und völkerrechtliche Verträge zu schützen vorgaben, sprach Reichskanz-

ler Bethmann-Hollweg in reaktionärer Manier im Zusammenhang mit der miss-

achteten Neutralität Belgiens von einem »Fetzen Papier«.124 Jünger weist auf den

Zusammenhang hin, dass ein Reich, das im 20. Jahrhundert für den Fortschritt

mobilisieren will, bei Verträgen, dem Urmeter des modernen Liberalismus, nicht

einfach von einem Fetzen Papier sprechen kann – im Absolutismus zerreiße man

Verträge, im Liberalismus, so Jünger, lege man sie aus! Deutschland habe versagt,

seine Sprache für die Totale Mobilmachung im Rahmen dieses Geistes der Zeit zu

sprechen. Der deutsche Begriff der »Kultur« habe nichts so Fortschrittliches wie es

bspw. »civilisation« im angelsächsischen Raum habe.125

Jünger befindet sich mit seinem Beitrag Die totale Mobilmachung im Trend die-

ser Nachkriegszeit. Typisch für einen nationalistischen und revolutionären Ver-

treter seiner Zeit, stellt er sich nicht die Frage nach dem Sinn bzw. Unsinn des

letzten Krieges, sondern er versteift sich auf den Fakt der Niederlage und was man

daraus lernen könne. Es kommt auch nicht von ungefähr, dass Jünger und seine

Co-Autoren vom ErstenWeltkrieg sprechen. Schon in seinen Stahlgewittern und in

Der Kampf als inneres Erlebnis folgert er aus den Entwicklungen der Moderne, dass

dieser Krieg zwangsläufig nur der Auftakt zu weiteren Ausbrüchen elementarer

Gewalt sein könne. Bei Ernst Jünger selbst findet man nur mystische, kryptische

Begründungen, die nicht präzise angeben, woher diese Gewissheit rührt, dass sich

nun ein Zeitalter der zunehmenden Steigerungen dieser elementaren Ausbrüche

anbahne. Ernst Jüngers Bruder Georg-Friedrich, dessen Beitrag zum Sammelband

1930 auch den Namen Krieg und Krieger verleiht, führt diesen Zusammenhang ex-

plizit aus. Für ihn gibt es einen intrinsischen Zusammenhang zwischen einer zu-

nehmenden Macht über das Leben, die sich in der Entwicklung des Kapitalismus

gezeigt habe, und dem Vernichtungskrieg des 20. Jahrhunderts. Das Scharnier ist

der Imperialismus. Hier zeigt sich eine Analogie zu Lenins These in Der Imperia-

lismus als höchstes Stadium des Kapitalismus, in dem Lenin argumentiert, dass kurz

vor dem Ersten Weltkrieg der wirtschaftliche Weltmarkt vollendet worden sei und

internationale Trust-Monopolemit Staaten imHintergrund nun beginnen, die Ver-

teilung der Weltressourcen infrage zu stellen, eine total aufgeteilte koloniale Welt

immer wieder neu aufzuteilen. Das Kräfteverhältnis zwischen den neuen impe-

rialistischen Kräften kann damit nicht dauerhaft stabil sein. Zeiten des Friedens

124 Vietsch, Eberhard von: BethmannHollweg. Staatsmann zwischenMacht und Ethos, Boppard

am Rhein: Boldt 1969, S. 193.

125 Vgl. Jünger, Ernst: Die totaleMobilmachung, in: Jünger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:

Mittler 1930, S. 20f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 353

werden somit zu Atempausen zwischen den imperialen Kriegen.126 Im Vorwort

zur deutschen Ausgabe schreibt Lenin:

»Im Büchlein wird der Beweis erbracht, daß der Krieg von 1914-1918 auf beiden

Seiten ein imperialistischer Krieg (d.h. ein Eroberungskrieg, ein Raub- und Plün-

derungskrieg) war, ein Krieg um die Aufteilung der Welt, um die Teilung und

Neuverteilung der Kolonien, der ›Einflußspähren‹ des Finanzkapitals usw.

[…]

Der Kapitalismus ist zu einem Weltsystem kolonialer Unterdrückung und finan-

zieller Abwürgung der großen Mehrheit der Bevölkerung der Erde durch eine

Handvoll ›fortgeschrittener‹ Länder geworden. Und in diese ›Beute‹ teilen sich

zwei, drei weltbeherrschende, bis an die Zähne bewaffnete Räuber (Amerika,

England, Japan), die die ganze Welt in ihren Krieg um die Teilung ihrer Beute mit

hineinziehen.

[…]

Dutzende Millionen von Leichen und Krüppeln, die der Krieg hinterließ – ein

Krieg, der darum geführt wurde, ob die englische oder die deutsche Gruppe von

Finanzräubern einen größeren Teil der Beute erhalten soll […].«127

Im Stadium des Imperialismus entstehen zunehmend Unwuchten im Weltwirt-

schaftssystem, die Lenin in der unterschiedlichen Entwicklung der realwirtschaft-

lichen Produktionsverhältnisse (bspw. der unglaublichen Steigerung der Stahlpro-

duktion in Deutschland gegenüber England zwischen 1870 und 1914) gegenüber

den Entwicklungen der Konzentration des Finanzkapitals in den Händen Weni-

ger, die eher hinter England und den USA standen (v.a. englische und französische

Millionäre). Monopolkartelle eignen sich ganze periphere Landstriche innerhalb

kürzester Zeit an, um diese zu industrialisieren (Lenin dient hier die Statistik des

Eisenbahnausbaus im Zentrum und in der Peripherie der Weltwirtschaft als Quel-

le) und dadurch außerhalb der schon hochentwickelten Zentren hohe Profite als

Finanzkapital anzuhäufen. Parallel dazu endet die Verteilung der Kolonialgebiete

und das Abstecken von Hegemonie-Gebieten der Staaten. Wie anders als durch

Gewalt, so fragt Lenin, könnten diese Unwuchten zwischen den Nationen (bzw.

zwischen den Monopolisten und den Nationalstaaten) aufgelöst werden? Der Ers-

te Weltkrieg ist daher für Lenin der Auftakt zu einer Reihe an imperialistischen

Kriegen um die nationale Hegemonie imWeltfinanzkapitalismus, das durch inne-

re »Fäulnis« zwischen »parasitären« Monopolstrukturen, Rentiermentalität west-

126 Vgl. Lenin, Vladimir Ilʹič: Der Imperialismus als höchstes Stadium des Kapitalismus, Moskau:

Verlagsgenossenschaft ausländischer Arbeiter in der UdSSR, 1945.

127 Ebd., S. 5ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

licher Bourgeoisien und Abschöpfungs- und Verschuldungsstrukturen in den Ko-

lonialstaaten gezeichnet ist.128

Auch Georg-Friedrich Jünger kommt zu derselben Schlussfolgerung. In einer

Verkehrung des Sprichwortes von Heraklit meint er: »Friedenszustände nämlich

sind jene Zustände, in denen der Krieg latent ist. Der Friede ist der Vater des Krie-

ges […].«129 Georg-Friedrich Jünger leitet, wie Lenin auch, die Notwendigkeit einer

bevorstehenden Abfolge an Kriegen aus der wirtschaftlichen Entwicklung ab, die

sich im vorangegangenen Jahrhundert zugespitzt hat. Alles sei in dynamische Be-

wegung geraten, der Zahn der Zeit bestehe in der Dynamisierung des Lebens. Der

Erste Weltkrieg, so bestärkt Georg-Friedrich Jünger, ist eins zu eins Ausdruck des

Schlachtrufs des Kapitalismus generell: »Konzentration aller Energie! Zentralisa-

tion! Rationalisierung aller Produktionsvorgänge! Intensivierung! Normung!«130

Die interessante Wendung nun besteht bei Georg-Friedrich aber auch beim Ernst

Jünger des Arbeiters darin, dass im Gegensatz zu Lenin nicht die innere Notwen-

digkeit des Kapitalismus in seiner imperialistischen Phase diesen kriegerischen

Schlachtruf vorgibt. Die Ökonomie ist nicht das alles Determinierende. Nein, hin-

ter diesen Entwicklungen steht letztlich eine vitalistische Lebensmacht, die nichts

mit der Ökonomie zu tun hat, sondern eine strategische Kraft darstellt, welche die

zunehmende Ausbeutung der Lebenskräfte aus der Vitalität des Lebens selbst her-

aus begründet. Georg-Friedrich und Ernst Jünger (sowie wohl auch Carl Schmitt)

erkennen diese Lebensmacht in der Geschichte der Moderne, des Staatsrechts, der

Staatsräson, in der Entstehung des Politischen, des Fortschritts, des Kapitalismus

und in ihrem Kristallisationsereignis des Ersten Weltkriegs und der dortigen To-

talen Mobilmachung. Ganz konkret dazu schreibt Georg-Friedrich Jünger:

»Eisenbahnen, Flugzeuge, Kriegsschiffe, Untergrundbahnen, Hochspannungslei-

tungen, Kraftwerke sind nicht deshalb geschaffen, weil sie Instrumente einer hö-

heren Ökonomie darstellen. Sie sind Erscheinungen undMächte eines Lebens, sie

rüsten, schützen, stärken es, und erst deshalb, weil sie es tun, kommt ihnen wirt-

schaftliche Bedeutung zu. Eine solche Bedeutung gewinnt heute alles, was geeig-

net ist, die Bewegung zu steigern, was brauchbar ist, das unablässig wachsende

Quantumder Arbeit zu bewältigen, was Kraft erspart, umdie Leistung zu erhöhen

und den ungeheuren Verzehr der Energien fördert.

[…]

Das Expansive dieser planetarischen Aktion tritt ins Bewußtsein; der imperiale

Zug, den sie trägt, wird sichtbar. Das Phänomen, das ihr zugrunde liegt, entzieht

sich der Analyse; es gibt keine Antwort auf die Frage, warum alles das geschieht.

128 Vgl. ebd., S. 62-105.

129 Jünger, Georg-Friedrich: Krieg und Krieger, in: Jünger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:

Mittler 1930, S. 58.

130 Ebd., S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 355

Wohin aber führt es? Wer spürt nicht, daß sich hier etwas außerordentlich Dro-

hendes vorbereitet; wen rührt nicht die Ahnung an, daß sich neue Entscheidun-

gen nahen, die in einer Epoche der Entfesselung aller Kräfte vernichtend zu wer-

den drohen, Entscheidungen, die so endgültig und unwiderruflich sind, daß keine

Zeit mehr zu verlieren ist bis zu dem Termin, an dem ihr Eintritt erfolgt.«131

Hinter der Dynamisierung der Arbeit, die ein imperiales System hervorruft, wel-

ches zwangsläufig zu imperialen Kriegen führen wird, stecken am langen Ende

keine ökonomischen Zwänge, die auch kein wissenschaftlicher Sozialismus ans

Tageslicht bringen könnte. Was hier geschieht, entzieht sich der oberflächlichen

Zweckrationalität und ist ein tiefergehender Prozess der Dynamisierung der Le-

benskräfte des Menschen.Weder Ernst noch Georg-Friedrich Jünger geben an die-

ser Stelle in diesem Sammelband Auskunft über den genauen Hintergrund dieses

metaphysischen Abrollens einer Entwicklung mit planetarischen Auswirkungen.

Worauf beide jedoch hinweisen, ist die Entwicklung, dass die technologischen und

sozialen Entwicklungen, die im Fortschrittsglauben des Liberalismus des 19. Jahr-

hunderts als eine Art fortschreitende »Zivilisierung« gedeutet wurden, eher als eine

dynamischere Ordnung der Kräfte des Lebens verstanden werden müssen, wel-

che per se weder friedlich noch kriegerisch ist. Sondern es gilt, dass durch die zu-

nehmende Ordnung und Dynamisierung aller Kräfte des Lebens jeder elementare

Konflikt zu einer höllischen Materialschlacht mutieren muss, da jeder Krieg auf

der Höhe der technologischen Entwicklungsstufe der Gesellschaft geführt wird.

Der Krieg der Zukunft wird jedoch auch stets ein totaler sein, weil die Gesellschaft

auch im Friedenszustand eben eine totale Arbeitsgesellschaft geworden ist. Ernst Jün-

gers Ziel ist es zu zeigen, dass die westlichen Alliierten den Krieg gewannen, weil

sie es besser geschafft haben, diesen metaphysischen Prozess der Dynamisierung

des Lebens durch eine Sprache des Fortschrittes zur Mobilisierung der Massen

für den Arbeitsprozess des Krieges nützlich zu machen. Ohne nun auf all seine

teilweise nicht ganz nachvollziehbaren Schlüsse für die Mobilisierungen für das

»geheime Deutschland«132 und seine romantisch-nationalistischen Ausführungen

über das »tiefere Deutschland«, für das man gerne gestorben sei,133 einzugehen,

so ist doch das Entscheidende für die vorliegende Arbeit: Der liberalen Aufklärung

liegt eine Dialektik zugrunde. Die Werte Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit in

Verbindung mit dem Zweckrationalismus des Kapitals führten zu genau gegentei-

ligen Resultaten. Denn hinter der Prosa der Aufklärung steckt eine »Macht über

das Leben«, welche durch eine Neuordnung der Gesellschaft die Lebenskräfte der

Menschen dynamisiert und dem großen Triebwerk der Moderne zuführt. Dabei

131 Ebd., S. 67.

132 Jünger, Ernst: Die totale Mobilmachung, in: Jünger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:

Mittler 1930, S. 28.

133 Vgl. ebd., S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


356 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

handelt es sich um eine apersonale Macht, deren Herkunft nicht näher bestimm-

bar ist. Es gibt jedoch einige Hinweise dafür, dass diese Lebensmacht, die Jünger

hier zum Ende seiner völkisch-nationalrevolutionären Phase noch nicht näher aus-

führt, irgendwie aus dem Leben selbst hervortritt. Jünger befindet sich, das merkt

man deutlich, im Übergang von seiner völkisch-nationalistischen Phase hin zu ei-

ner Analyse planetarischer Prozesse der Arbeitsgesellschaft.

Für sich fasst Jünger den Gedankengang seines Textes auf Seite 22 am besten

zusammen:

»Die totale Mobilmachung als Maßnahme des organisatorischen Denkens ist nur

eine Andeutung jener höheren Mobilmachung, die die Zeit an uns vollzieht. Die-

serMobilmachungwohnt eine eigeneGesetzmäßigkeit inne,mit der dasmensch-

liche Gesetz, wenn es wirksam sein soll, parallel laufen muß.«134

Es gibt eine »höhere Mobilmachung«, eine metaphysische Gesetzmäßigkeit, die

charakteristisch ist für die Moderne. Wenn »wir« ihrem Geheiß nicht folgen, wer-

den wir untergehen. Deutschland müsse sich wappnen für dieses neue elementare

Zeitalter. Dieser Krieg würde nicht der letzte werden, sondern sei nur Auftakt ge-

wesen für eine Reihe weiterer planetarischer Schlachten. Klar ist Jüngers Schrift

in erster Linie eine Zeitdiagnose – doch diese Diagnose verrät eine beinahe totale

Dringlichkeit, sich zu wappnen, sich den metaphysischen Gesetzmäßigkeiten der

Epoche zu unterwerfen und sich dem totalitären Staat zu unterwerfen. Recht of-

fen spricht Jünger das zu Beginn seines Textes an, als er über die versuchte Totale

Mobilmachung im Deutschen Reich schreibt:

»Dennoch wurden, trotz der ebenso grandiosen wie furchtbaren Schauspiele der

späten Materialschlachten, in denen das menschliche Organisationstalent seine

blutigen Triumphe feierte, die letztenMöglichkeiten noch nicht erreicht. Sie sind,

selbst wenn man sich auf die Betrachtung der rein technischen Seite dieses Pro-

zesses beschränkt, auch nur zu erreichen, wenn das Bild des kriegerischen Vor-

ganges schon in die Ordnung des friedlichen Zustandes vorgezeichnet ist.«135

Den allzu bürgerlichen Freiheiten weiterhin zu frönen, das heißt letztlich das Ge-

bot der Stunde nicht verstanden zu haben: die Totale Mobilmachung nicht mehr

als Ausnahme zu sehen, sondern zur Regel zu machen, wenn man nicht unterge-

hen will. Letztlich steckt hierin die Vorstellung eines totalitären Staatssystem, das

alle gesellschaftlichen Teile und Funktionen für sich in Beschlag genommen hat

und die Hierarchien und die Nützlichkeitslogik des Militärs auf die ganze Gesell-

schaft ausdehnt. Das ist Jüngers Appell – gestützt auf seiner Zeitdiagnose einer al-

134 Ebd., S. 22.

135 Ebd., S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 357

les Rückständige verschlingenden, zunehmenden Dynamisierung der Lebenskräf-

te um jeden Preis.

6.2.6 Exkurs: Ungeahnte Parallelen mit Walter Benjamin

Noch im Jahr 1930 rezensiert Walter Benjamin, der prominente Linke der Weima-

rer Republik, den Sammelband Krieg und Krieger. Benjamin kritisiert freilich den

Sammelband und die Autoren sehr scharf. Wegen ihrer Rede über den »ewigen

Krieg«, den »Krieg als Vater aller Dinge« und in ihrer emblemhaften, teilweise un-

durchdachten und unterkomplex wirkenden Nationalismen bezichtigt Benjamin

sie eines »lasterhaften Mystizismus«. Der Versuch, den Weltkrieg in Lettern des

Heldenhaften zu beschreiben, bezeichnet er vor dem Hintergrund des von den

Autoren völlig außen vor gelassenen Gaskriegs, der ja nichts mehr Heldenhaftes

zulässt als »knabenhafte Verschwärmtheit«. Rundweg bezeichnet er die gesamte

Kriegstheorie, die von den Autoren zu etablieren versucht wird, als zweifelhaften

Versuch, »Thesen des l’Art pour l’Art auf den Krieg« zu übertragen.136 »Falsche-

re Töne«, »ungeschicktere Gedanken« und »taktlosere Worte« als die Rede vom »zu

unedlemGeblüt«, das teilweise an der Front gewesen sein soll, von ewigemHelden-

tum und von mystischen Wiederauferstehungen archaischer Kämpfer könne man

gar nicht zu Papier bringen, so Benjamin. Das sei nicht nur dünnes Denkprodukt,

das lediglich die Herrschaft einer kleinen neu-nationalistischen Kaste ehemaliger

Frontsoldaten zu einer Übernahme der Macht verhelfen solle. Auch wenn die Au-

toren im Namen eines »ewigen Deutschlands« und freiwilliger Frontsoldaten des

Weltkriegs schrieben, so sei ihr Insistieren auf die Tugenden der Stärke, der Härte

und der Verschlossenheit vielmehr Ausdruck eines Aufrufs zu einer faschistischen

Klassenherrschaft:

»Was sich hier unter der Maske erst des Freiwilligen im Weltkrieg, dann des

Söldners im Nachkrieg, heranbildete, ist in Wahrheit der zuverlässige faschis-

tische Klassenkrieger, und was die Verfasser unter Nation verstehen, eine auf

diesen Stand gestützte Herrscherklasse, die niemanden und am wenigsten sich

selber Rechenschaft schuldend, auf steiler Höhe thronend, die Sphinxzüge des

Produzenten trägt, der sehr bald der einzige Konsument seiner Ware zu sein

verspricht.«137

Dass diese Gruppe von Autoren vom »ewigen Krieg« sprechen würden und mit ei-

nem unterkomplexen Nationalismus und irrationalen, mystischen Gefühlen einen

solchen ewigen Krieg begründeten, ist für Benjamin kein Wunder. Es handle sich

136 Vgl. Benjamin,Walter: Theorien des deutschen Faschismus, in: Ders.: Gesammelte Schriften,

Band III: Kritiken und Rezensionen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1972, S. 240.

137 Ebd., S. 248.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


358 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

um den Reflex einer faschistischen Clique an Menschen, die nichts anderes kenne

als denKrieg. Sie kenne den Frieden nicht.Daherwolle sie denKrieg aufrechterhal-

ten. Der Krieg, so Benjamin, sei der Niedergang des Deutschen Idealismus durch

einen »Sklavenaufstand der Technik« über den menschlichen Geist. Die faschisti-

schen Klassenkämpfer hätten das erkannt – etwas, das Benjamin am Buch Krieg

und Krieger ja in der Tat schätzt. Ebenso schätzt er die Charakterisierung Jüngers

der aktuellenWirklichkeit als einer total mobilgemachtenWirklichkeit. Die soziale

Realität des deutschen Idealismus, das bürgerliche Regime sei nicht fähig gewesen,

die riesenhaften technischen Potenziale konstruktiv für die Menschheit einzuset-

zen, sondern habe versucht, die (menschliche) Natur von der Technik zu separie-

ren. So beginnt Benjamin seine Rezension mit einem Bericht des royalistischen

und anti-semitischen Schriftstellers Léon Daudet über den Pariser Autosalon, der

für Benjaminwie folgt zusammenfassbar sei: »L’Automobile c’est la guerre.«138 Die-

se interessante Verknüpfung des Automobils – als Platzhalter für die technischen

Alltagsrevolutionen – mit dem Krieg greift Benjamin auf und folgt dieser Aussage

mit der Feststellung, dass die soziale Wirklichkeit zu Beginn des 20. Jahrhunderts

nicht reif gewesen sei, »die Technik sich zum Organ zu machen, [und] daß die

Technik nicht stark genug war, die gesellschaftlichen Elementarkräfte zu bewälti-

gen«.139 Hierin liege auch der Grund für den Ausbruch des Krieges und das grund-

sätzliche Problem im imperialistischen Zeitalter. Jünger, hierin bestärkt Benjamin

ihn, habe zwar dieses Grundproblem der Moderne, das in der Vermittlung zwi-

schen (menschlicher) Natur und Technik liege, erkannt. Aber wahr sei auch, dass

ermit seinenWeggefährten eine allzumystische und unterkomplexe Antwort gebe:

und zwar den Triumph der Technik über die Natur in der Materialschlacht und die

vermeintliche heroische Selbstaffirmation des faschistischenKlassenkämpfers.Die

Schöpfung in der Zerstörung zu sehen, die Vernunft im Rasenden Roland, die Frei-

heit in der Überwindung des Körpers, die Verbundenheit mit dem »tiefen Deutsch-

land« durch die Akzeptanz der technischen Notwendigkeit des Krieges – all das sei

eine falsche Antwort auf ein richtig erkanntes Problem. Die Lösung des Problems,

das sich eröffnet hat zwischen der sozialen Ordnung, der (menschlichen) Natur

und der Technik ist nicht durch einen mystischen »ewigen Krieg« der Nationen

beizukommen, indem denDestruktivkräften der Technik freier Lauf gewährt wird.

Der Krieg, der eigentlich gerade gefochten wird, so Benjamin, sei

»[d]ie eine, fürchterliche, letzte Chance, die Unfähigkeit der Völker zu korrigie-

ren, ihre Verhältnisse untereinander demjenigen entsprechend zu ordnen, das sie

durch ihre Technik zur Natur besitzen. Mißglückt diese Korrektur, so werden zwar

MillionenMenschenkörper vonGas und Eisen zerstückt und zerfressenwerden […]

138 Vgl. ebd., S. 238.

139 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 359

aber selbst die Habitués chthonischer Schreckensmächte [also die Autoren von

Krieg und Krieger – Anm. N. A.], die ihren Klages im Tornister führen, werden nicht

ein Zehntel von dem erfahren, was die Natur ihren weniger neugierigen, nüchter-

neren Kindern verspricht, die an der Technik nicht einen Fetisch des Untergangs,

sondern einen Schlüssel zum Glück besitzen.«140

Kurzum: Jünger hat mit seiner Zeitdiagnose des Überhandnehmens des Techni-

schen, des Maschinellen und der damit einhergehenden Dynamisierung mensch-

licher Lebenskräfte in den Augen Benjamins einer völlig richtige Analyse vorgelegt.

Doch das Festhalten an einem ewigen Krieg und noch viel schlimmer an einem ewi-

gen und tiefen Deutschland, das von einer kleinen Clique an faschistischen Klas-

senkriegern in einen Krieg einfach des Krieges wegen geführt werden soll, das sei

weder durchdacht, noch werde es dem Ausgangsproblem – der Verwerfungen zwi-

schen Natur, Gesellschaft und Technik – gerecht, sondern sei einfach ein »laster-

hafter Mystizismus«. Ohne nun an dieser Stelle in die Tiefe zu gehen, so lässt sich

aber eines festhalten: Bei genauerer Betrachtung und wenn man, wie der KPD-

nahe Ernst Becher in einer Rezension der Stahlgewitter, zum Schluss kommt, dass

Jüngers Nationalismus nur »aufgeklebt« sei und in theoretischen Aporien sich ver-

stricke mit seiner metaphysischen Lebensmacht-These, dann kann das den Blick

dafür öffnen, dass Benjamin und Jünger 1930 bestimmte Parallelen im Denken

aufweisen. Denn auch Jünger geht es um einen Weg, sich dieser Entwicklung der

technischen Revolutionen durch einen Staats- und Gesellschaftsaufbau zu unter-

werfen, der endlich ein echtes Ineinandergreifen zwischen Technik und Natur er-

möglicht. Oder noch konkreter: eine Gesellschaft zu schaffen, die dem Diktat der

Anforderungen der technischen Dynamisierung gehorcht. Für Jünger ist die Tota-

le Mobilmachung eine Art des organisatorischen Denkens, die alles und jeden im

total verdinglichten Kosten-Nutzen-Kalkül der total technisch-rationalisierten Lo-

gik des dynamischen und metaphysischen Fortschritts erscheinen lässt. Diese Lo-

gik will Jünger auf die Friedenszeit ausdehnen, um einem zwingenden Gebot der

Stunde gerecht zu werden. Hier sieht er sich bestätigt durch die parallel ähnlich

verlaufende Entwicklung im faschistischen Italien, in der bolschewistischen So-

wjetunion und selbst die dirigistischen Ansätze der US-Administration liest er so.

Jünger wird diesen in Die totale Mobilmachung noch nicht gänzlich ausgearbeiteten

Aspekt, in dem er mit Benjamin einig ist über eine nötige Zeitenwende, die Natur

und Technik in der sozialen Ordnung aufhebt, zur vollen Ausarbeitung in seiner

im Arbeiter geprägten Formel der ›Organischen Konstruktion‹ vervollständigen. Es

ist keinWunder, dass Jünger den »aufgeklebten« Nationalismus im Arbeiter aufgibt

und ihm eine »planetarische« Aufgabe zugesteht, die, wie Benjamin auch sagt, al-

le Völker in einem technischen Gesamtzusammenhang vermitteln würde. Jünger

140 Ebd., S. 249f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


360 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

und Benjamin fordern Unterschiedliches, gehören unterschiedlichen politischen

Kräften an, doch sie sind sich hier in dem, was Jünger als zwingende ›Organische

Konstruktion‹ und den Umbau eines neuen planetarischen Fortschrittsstaates an-

sieht, doch sehr nahe.141

6.2.7 Zwischenfazit: der doppelte Krieg – als Elementares und Totales

Es hat sich nun in diesem relativ ausführlichen Kapitel gezeigt, dass für Jünger

der Krieg eine hervorgehobene Rolle in der philosophischen und sozialen Ana-

lyse seiner Zeit spielt. Der Krieg ist für Jünger keine Ausnahme von der Regel,

sondern ist Kristallisationspunkt für die Zeitdiagnose. In der Zusammenfassung

seiner Kriegstagebücher zum Roman In Stahlgewittern schwankt Jünger zwischen

seinem romantischen Kriegsverständnis des antiken Heldenepos und der kalten,

klinischen Sachlichkeit der Darstellung einer Materialschlacht, in der der Einzelne

keinen individuellen, sondern nur noch einen funktionalen Wert hat. Einerseits

verteidigt Jünger die Vorstellung des Krieges als innere Erfahrung, als großes Wag-

nis, als den großen Sprung, der von Mut zeugt und dessen Hochgefühl das Leben

ausmache. Anthropologisch gesehen ist Jünger der Überzeugung, dass der Krieg

Ausdruck eines zeitlosen Rausches des Lebendigseins, des Drangs nach Selbstüber-

windung und Selbstbestätigung ist, welcher durch kein Gesetz und keinen Ver-

trag der Welt eingedämmt werden könne. Leben, so spitzt Jünger zu, heiße in ge-

wisser Weise auch immer zu töten. Am Leben ist nur der, der sich auch einmal

über die Materie, über seinen Körper, über seinen Lebensdrang hinwegsetzt und

seinem inneren Tier freie Bahn lässt.142 Ganz im Sinne des Futurismus und des

141 Vgl. hierzu auch Helmuth Kiesels weiterführende Ausführungen zu den Parallelen zwischen

Ernst Jüngers und Walter Benjamins Denken hinsichtlich der Kulturpolitik und der Benja-

min’schen Forderung nach einem neuen kulturellen »Barbarentum«, das für Kiesel in etwa

gleichzusetzen sei mit der kulturellen »Gepäckerleichterung«, von der Jünger an diversen

Stellen spricht. Kiesel, Helmuth: Ernst Jünger, Die Biographie,München: Siedler 2007, S. 398f.

142 Hier ergibt sich auf den ersten Blick eine gewisse Widersprüchlichkeit zu Jüngers These zur

›OrganischenKonstruktion‹, wie sie inKapitel 5.2dieser Arbeit ausgeführtwurde. Es stellt sich

die Frage, wie das innere Tier mit der Ununterscheidbarkeit zur Technik im Einklang stehen

kann. Die vorliegende Arbeit kann den anthropologischen Implikationen von Jüngers teil-

weise widersprüchlichen Aussagen nicht bis in das Letzte nachgehen. Doch es lässt sich fest-

halten, dass in Jüngers Augen bei seinem ›neuenMenschen‹ es keinenWiderspruch zu geben

scheint zwischendemAnimalisch-Triebhaften undder Verschmelzungmit derMaschine.Die

›Organische Konstruktion‹ scheint sich darin zu vollenden, dass das Instinktive und das Tech-

nische bei einem neuen Schlag Mensch kein Widerspruch mehr zu sein scheint – auch des-

halb kann er wahrscheinlich die Freiheit im Gehorsam zu den Anforderungen der Technik

postulieren – weil es eventuell eine innere Verwandtschaft zwischen dem Tier Mensch und

der Technik gibt.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 361

Expressionismus ist jede Einstellung zum Leben, die den aufklärerischen Impe-

tus der Sicherheit und körperlichen Unversehrtheit so negiert, als ›vorbildlich‹ zu

erachten. Interessant nun an Jüngers Kriegsverständnis ist, dass sich diese klar

ästhetisch-anthropologische Sichtweise, die einem Leben in jedweder Gesellschaft

entgegenläuft und als unlebbar erscheint, sich mit einem technisch-vitalistischen

Bild vom Krieg vereint. Bezeichnet Jünger den Krieg auf der ästhetisch-anthropo-

logischen Seite einerseits als elementar, so beleuchtet er ihn gleichzeitig auch als

Ergebnis eines technisch-modernen Prozesses der Dynamisierung und Totalisie-

rung der Lebenskräfte, den die Aufklärung und die liberale Demokratie letztlich

mit hervorgebracht haben, kurzum als Totale Mobilmachung. Man kann folglich

zwei Hauptaussagen bei Jünger herausfiltern:

Erstens heißt Leben immer auch Kampf; es handelt sich dabei um eine anthro-

pologische Grundkonstante, die sich daraus ableitet, dass Leben immer bedeutet,

Grenzen zu sprengen, sich zu manifestieren und das, was einem imWege steht, zu

vernichten. Hier zeigt sich Jüngers Auseinandersetzung mit derThematik des Wil-

lens zurMacht bei Nietzsche. In Jüngers Augen gibt es eine existenzphilosophische

Verknüpfung zwischen Leben und Vernichtung. Um zu existieren, muss das An-

dere negiert werden und vom Anspruch her vernichtet werden. Hier zeigt sich im

teilweise romantisierenden und bellizistischen Ton eine existenzialistische Grund-

einstellung, die in dermodernen Literatur vonNietzsche über Freud, Schmitt,Hei-

degger, Sartre bis hin zu Foucault und Chantal Mouffe und Ernesto Laclau in ähnli-

cher Art undWeise zu finden ist: Das prekäre Ich gibt es nicht ohne das gefährliche

Andere.

Zweitens ist der Erste Weltkrieg Höhepunkt einer historisch einzigartigen Dy-

namisierung der vitalen Lebenskräfte, derenWegbereiter erst der zunehmende Li-

beralismus und Kapitalismus waren, deren Endziel aber nicht rationalistisch zu

fassen ist, sondern eine irgendwie geartete der technischen Sachlogik folgende

metaphysische Grundkonstante unserer Zeit ist. Der Krieg erscheint hier nur als

ein weiteres Indiz für diesen totalen technischen Zug der Moderne, den, wenn man

als Volk bestehen möchte, man im Sinne einer entsprechenden Staats- und Gesell-

schaftsform annehmenmüsse. Hier nun werden sich beide Seiten des Jünger’schen

Kriegsverständnisses in Der Arbeiter wieder berühren: in der Gestalt des Arbeiters,

die einerseits einen Typus prägen wird, der sich ästhetisch der anthropologischen

Herausforderungen stellt und diese heroische Selbstüberwindung als Rädchen im

System der Totalen Mobilmachung begehen wird. Und andererseits wird Jünger

diese beiden Seiten des Kriegsverständnisses miteinander in der Figur der ›Or-

ganischen Konstruktion‹ aufheben. Einerseits die der Logik des Lebens folgende

vitalistische Norm der Selbstübertretung und Normsetzung gegen jegliche Ord-

nung und andererseits die Ausrichtung jeglicher Produktivität und die Unterord-

nung jeglichen Lebens unter die technologischen Sachzwänge, die sich aus dem

Zeitalter der technologischen Revolutionen ergeben.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


362 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

6.3 Satz vier des biopolitischen Typus politischen Denkens

Krieg ist der Schlüssel zum Verständnis unserer Kultur, Geschichte und Gesellschaft; Ge-

schichte ist nicht in idealistischen Kategorien des Geistes zu verstehen, sondern Ausdruck

strategischer Machtverhältnisse.

Der einzig realistische Blick auf Kultur, Geschichte und Gesellschaft ist derjenige,

der ihre dezisionistische und letztlich grundlose Basis offenlegt. Nietzsches Kon-

zept des Willens zur Macht und der Genealogie ist für den biopolitischen Blick-

winkel entscheidend. Geschichte ist eine Abfolge von verschiedenartigen und un-

terschiedlichen Ansprüchen strategischer Willen zur Macht. Die Moderne und die

Aufklärung zeichnen sich durch eine verborgene, sich peu à peu durchsetzende

und in der Totalen Mobilmachung kulminierende Strategie zur totalen Macht über

das Leben aus. Um diese sichtbar zu machen, kann Michel Foucault die Macht

nur in den Begriffen des Krieges und des Kampfes hegemonial analysieren – er

nähert sich der Macht strategisch. Ob das Politische keinen Sinn außerhalb des

strategischen Kräfteverhältnisse hat, darauf möchte sich Foucault zwar nicht letzt-

lich festlegen lassen, jedoch zeigt sowohl sein methodologisches als auch philoso-

phisch-theoretisches Fundament der 1970er Jahre, dass das Politische für ihn nur

als Kampf um Hegemonie verstanden werden kann. Folglich sollen seine Genea-

logien Aktivisten helfen, diesen Kampf gegen die instrumentelle Rationalität der

Moderne aufzunehmen. Ernst Jünger hingegen hat einen tatsächlichen Krieg vor

Augen, wenn er den Krieg als Vater aller Dinge sieht: den Ersten Weltkrieg. Dieser

ist Kristallisationspunkt für die Analyse der Moderne. In ihm wird die biopoliti-

sche Macht über das Leben in der extremen Reinform der Totalen Mobilmachung

sichtbar. Und zugleich auch der neue Mensch in Form des Frontsoldaten, der sein

physisches Leben transzendiert und den existenzialistischen Anspruch bereit ist

aufzunehmen: das Leben als Sich-selbst-Riskieren oder gar als Töten zu verstehen.

Die Krise des Selbst, welche dieModerne letztlich durch ihre paradoxe Struktur des

Subjekt-Objekt-Dualismus hervorgerufen habe, kann der Einzelne und kann auch

die politische Einheit nur durch eine akzeptierende und annehmende Haltung des

Krieges und des Kampfes erreichen. Das prekäre Ich gibt es nicht ohne das gefähr-

liche Andere. Eine Erkenntnis, die von Carl Schmitts Freund-Feind-Dualismus bis

hin zu so vielen postmodernen Politikkonzepten eine weite Verbreitung gefunden

hat. Daher ist dies eine Position, die bei Foucault und Jünger nur exemplarisch

vorzufinden ist und vielmehr typisch für eine biopolitische Herangehensweise an

das Politische im Allgemeinen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zusammenfassung der Ergebnisse

Am Anfang dieser Studie stand die Verwunderung. Ein Blick in JüngersDer Arbeiter

und Michel Foucaults DerWille zumWissen förderte überraschende Parallelen zuta-

ge. Beide Autoren scheinen vom selben Konzept der zunehmendenMacht über das

Leben in der Moderne auszugehen, welche sich bei Jünger unter dem Schlagwort

der Lebensmacht und bei Foucault unter Biomacht kristallisiert. Es stellte sich die

Frage, welcher Natur diese Parallelen sind. Handelte es sich um einen Zufall? Oder

gehören Jünger und Foucault derselben gegenaufklärerischen Gruppe von Jung-

konservativen an, wie es Jürgen Habermas einst zuspitzte?1 Dieser Frage nach der

normativen Einstellung – und der in der Habermas-Foucault-Debatte ausgetra-

genen Frage, ob die kritische Theorie ein besserer Ausgangspunkt für die Kritik

der Kultur und Gesellschaft sei als die Genealogie – ging diese Studie nicht nach.

Die vorliegende Studie folgte einem klar ideengeschichtlichen Auftrag. Ideenge-

schichte meint die systematische Befassung mit den historischen Wechselwirkun-

gen zwischen den drei Sphären der Politik, der Ideen und der Geschichte. Welche

politischen Machtverhältnisse führen zu welchen Ideen? Welche Ideen führen an-

dersherum zu welchen politischen Entscheidungen? Wie kann man geschichtlich

die Ideen zu den jeweils in einer jeden Epoche anstehenden politischen Problemen

in Verhältnis setzen? Ideengeschichte meint folglich die geschichtliche Darstellung

des in beide Richtungen überdeterminierten Verhältnisses von Politik und Ideen

und den hinter beiden stehendenMachtverhältnissen undHegemonien.Doch auch

die Geschichte selbst ist nicht unberührt von den beiden anderen Sphären. Auf wel-

che Art undWeise eine Geschichte der Ideen in der Politik und der Politik der Ideen

geschrieben wird, hängt selbst auch von politischen Machtverhältnissen und von

geschichtsphilosophischen Grundannahmen ab. Diese Arbeit ging der Frage nach,

ob die konträren Positionen Ernst Jüngers und Michel Foucaults demselben biopo-

litischen Typus des politischen Denkens angehören, der eine zunehmende Macht

über das Leben als Signum der Moderne versteht und das Politische grundlegend

vom Körper und vom Kampf her strukturiert.

1 Vgl. Habermas, Jürgen: DieModerne – ein unvollendetes Projekt, Leipzig: Reclam 1990, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


364 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Die vorliegende Studie ging diesen Fragen anhand einer textanalytisch-typo-

logischen Methode nach. Sie folgte letztlich dem Credo der Neuen Ideengeschich-

te, das Problem der Ordnung in den Vordergrund zu stellen. Im Max Weber’schen

Sinne ging sie davon aus, dass das denkende Ordnen anhand von Idealtypen zu

einem besseren Verständnis des politischen Denkens in der Moderne beitragen

kann. Das Konzept der Lebensmacht/Biomacht wurde als solches noch nie parallel

bei Jünger und Foucault erforscht. Und auch sonst werden Jünger und Foucault in

Ideengeschichten des 20. Jahrhunderts eher chronologisch weit voneinander ent-

fernt abgehandelt oder begriffsgeschichtlich als auch bei einer problemorientierten

Betrachtung unterschiedlichen Kontexten zugerechnet. Eine textanalytisch-typo-

logische Herangehensweise sollte einen neuen Blick für eine typisch biopolitische

Antwort auf die Brüche des 20. Jahrhunderts überdauernden und weit zurück-

reichenden philosophisch, kulturellen und politischenHerausforderungen derMo-

derne aufzeigen.

Die vorliegende Arbeit lässt eine kurze und prägnante Antwort auf die For-

schungsfrage zu: Ja, Jüngers und Foucaults konträre Positionen gehören demsel-

ben Typus des politischen Denkens an! Daran schließen sich Hilfsfragen an, wel-

che im Rahmen der Konstruktion des Typus mitbearbeitet werden mussten: Wel-

cher Beitrag zum philosophischen Diskurs der Moderne steckt hinter der Idee der

Lebensmacht/Biomacht bzw. der damit zusammenhängenden Gestaltphilosophie

und Analytik der Macht? Und: Welches Bild der Geschichte liegt der biopolitischen

Perspektive zugrunde?

Lebensmacht und Biomacht lassen sich nicht zufällig parallel lesen, sondern sie

sind typischer Ausdruck für ein spezifisches Verständnis der Moderne, das in gän-

gigen ideengeschichtlichen Einteilungen nicht erscheint. Unter Berücksichtigung

dieser Hilfsfragen wurde nun in den vorangehenden vier Kapiteln 3 bis 6 die Fra-

ge nach dem konkreten Beitrag zum philosophischen Diskurs der Moderne dieses

biopolitischen Typus politischen Denkens undTheoretisierens beantwortet. Es ha-

ben sich vier typische Momente herauskristallisiert, die jeweils für sich, aber auch

alle zusammengenommen nicht im luftleeren Raum zu verstehen sind, sondern als

kritische Auseinandersetzung mit dem humanistisch-liberalen Projekt der Moderne.

Ganz grob lässt sich der hier diagnostizierte Typus politischen Denkens auf diese

vier Aussagen zuspitzen:

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zusammenfassung der Ergebnisse 365

1. Nicht Emanzipation und Fortschritt des Geistes, sondern die zunehmen-

de Verwertung der Energien des Lebens und der Körper ist typisch für die

Machtverhältnisse in der Moderne.

2. Die Moderne ist nicht angetrieben von einer Vernunft im Kant’schen oder He-

gel’schen Sinne. Vielmehr sindwirmit einer Rationalität derModerne konfron-

tiert, die Ausdruck einer Herrschaftsform und Ergebnis historischer Kämpfe

ist.

3. Das autonome Subjekt ist nicht Ausgangs- und Durchgangspunkt eines

humanistischen Fortschrittsprojektes, sondern eine ideologische Verschleie-

rung der tatsächlichen Machtverhältnisse in der Moderne. In Foucaults Augen

sind dies neoliberal-spätkapitalistischeMachtverhältnisse, in Jüngers hingegen

ist es die Gestalt des Arbeiters.

4. Unsere Kultur und unsere Geschichte sind nicht in idealistischen Kategorien

des Geistes zu verstehen, sondern Ausdruck strategischer Machtverhältnisse

bzw. eines Willens zur Macht.

Diese vier Aussagen sind Ergebnisse der vier Kapitel, in denen der Typus kontu-

riert wurde. Diese vier Kapitel sind zentriert um vier Grundannahmen des huma-

nistisch-liberalen Projekts der Moderne, wie es Jünger und Foucault ausmachen.

 

Jüngers Lebensmacht und Foucaults Biomacht sind zwei typisch biopolitische Beiträge zum

Diskurs des Liberalismus und der Moderne.

 

Offensichtlich arbeiten beide sich am Liberalismus ab. Auch der biopolitische Ty-

pus politischen Denkens ist eben ohne diesen Begriffsrahmen nicht zu verstehen.

Die Wahl gerade dieser vier Schlaglichter der Biomacht, der Rationalität, des sou-

veränen Subjekts und des Krieges als Basis der Gesellschaft ist ohne den Rekurs

auf Nietzsches Erbe nicht zu verstehen. In Kapitel 2 hat diese Arbeit aufgezeigt,

welchen Einfluss Nietzsches Wille zur Macht auf Ernst Jüngers Der Arbeiter und

Michel Foucaults Der Wille zum Wissen hatte. Hier kommen wir nun auf den ge-

schichtstheoretischen Teil dieser vorliegenden Ideengeschichte zu sprechen: Jünger

und Foucault kritisieren mit Nietzsche die humanistisch-liberalen Vorstellung ei-

nes Sinns der Geschichte, einer antreibenden Kraft in Richtung Emanzipation und

Fortschritt und zugleich den Historismus in seiner herrschaftsstützenden Iden-

titätssuche im Geschichtlichen. Geschichte zu schreiben bedeutet, das Leben in

ihr sichtbar zu machen. Das hieß bei Nietzsche, Jünger und Foucault je etwas

Unterschiedliches. Doch geschichtsphilosophisch lässt sich hier eine Grundsatz-

entscheidung darstellen. Nietzsche ging es um das Leben der einzelnen großen

Individuen (Perfektibilität in den einzelnen höchsten Exemplaren), ansonsten sah

er Geschichte als ein ewiges Wiederkehren des Gleichen. Jünger ging es um das

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


366 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Leben in Form, das sich in der Moderne in der mythischen Gestalt des Arbeiters

verbirgt, jedoch offensichtliche Verknüpfungen zum ewigen Blut und zu anthropo-

logischen Grundkonstanten des Tieres ›Mensch‹ aufzeigt. Foucault zu guter Letzt

betonte das Leben in der Geschichte, indem er sich ihr strategisch-militärisch nä-

herte: Geschichte zu schreiben bedeute, Leiber in Konfrontation zu zeigen, die Ge-

walt zu offenbaren, die dem Körper zugefügt wird und den permanenten Krieg

der Sieger über die Besiegten offenzulegen. Kapitel 2 steht als Vorarbeit der Kon-

struktion des Typus voraus, da im Geschichtsverständnis von Jünger und Foucault

ein großer Teil der politisch-philosophischenÜbereinstimmungen begründet liegt.

Die Grundentscheidung, die Rationalität der aufklärerischenModerne als eine nur

scheinbare darzustellen, das souveräne Subjekt als eine Schimäre zu sehen und

den Krieg als Basis des historisch-politischen Diskurses auszumachen, ist Ergeb-

nis eines bestimmten Verständnisses der Geschichte. Die nietzscheanische Art der

Disruption der klassischen Geschichtsphilosophie und das Entgegenhalten einer

Philosophie des Lebens gegen einen lebensfeindlichen und herrschaftsstützenden

Historismus gibt einer typisch biopolitischen Perspektive auf das Politische in der

Moderne überhaupt erst das Fundament.

So beginnt die Konstruktion des Typus des biopolitischen Denkens mit dem

entscheidenden Aspekt in Kapitel 3, der sich aus Kapitel 2 ableiten lässt. Dass – ganz

im Einklang mit Oswald Spenglers Der Untergang des Abendlandes – das Entschei-

dende in jeder Zivilisation die organisierende Kraft ist, welche sich ganz funktio-

nal betrachtet die Kräfte des Lebens aneignet und zur Aufrechterhaltung und Be-

schleunigung des Ganzen verwendet. Spenglers These war, dass man die Kultur-

höhe nicht im Kant’schen Sinne an der Verwirklichung einer fast ontologischen,

bürgerlichen Idealgesellschaft messen könne, sondern letztlich nur am Handfes-

ten: inwiefern die organisierende Kraft sich Leben und Körper bemächtigen und

sie für etwas Höheres einsetzen kann. Während Spengler in den Kategorien eines

ewigen Werdens und Vergehens denkt, so sehen Jünger und Foucault hinsichtlich

der Moderne einen tatsächlichen Fortschritt in der Mobilisierung durch die orga-

nisierende Kraft, der nicht mehr rückgängig zu machen sein wird: die Totale Mo-

bilmachung imNamen der Demokratie. Das Bezeichnende an der organisierenden

Kraft in der Moderne ist nicht die zweiseitige, ungeheuerliche Konstruktions- und

Destruktionswucht einer irgendwie gearteten, anonymen und absoluten Macht,

die durch demokratische Kontrolle und Menschenrechte eingehegt werden könn-

te. Nein, das Bezeichnende ist, dass die Verknüpfung der organisierenden Kraft

bzw. des Souveräns mit dem Leben Aller tendenziell in jeder Regierungsform (ob

nun Demokratie oder Diktatur) auf das Genozidale hinauszulaufen droht. Signum

der Moderne ist eine gefährliche Identität der Macht mit dem Leben Aller. Die

Entfesselung der Gewalt ist nicht rein technisch oder in liberaler Weltanschau-

ung als Rückfall in die Barbarei zu verstehen, sondern Ausfluss einer inneren Ver-

bindung des (Über-)Lebens der Gesellschaft mit der Macht des Souveräns. Erst

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zusammenfassung der Ergebnisse 367

seitdem im Krieg das biologische Leben einer ganzen Rasse/Klasse/Nation/Bevöl-

kerung auf dem Spiel steht, kann er sich zu einem Totalen Krieg ausweiten, der

nicht mehr zwischen Kombattanten und Nicht-Kombattanten unterscheidet. Das

wusste schon Carl Schmitt, das wussten Ernst Jünger, Michel Foucault, Giorgio

Agamben, Michael Hardt und Antonio Negri usw. Für Jünger und Foucault ist nun

dieser bio-politische Zusammenhang, also die Identität von Leben und Macht, das

entscheidende Signum der Moderne, durch das hindurch man die Entwicklungen

der letzten zweihundertfünfzig Jahre betrachten müsse. In dieser Betrachtungs-

linie gibt es einen verstörenden, biopolitischen Zusammenhang zwischen der Er-

klärung der Menschenrechte und den Nürnberger Rassegesetzen. Erst die Verfüg-

barmachung des Menschen und dessen rechtlich-materielle Einschreibung in die

Staatsgewalt durch die Menschenrechte machen die Vernichtung eines Teils der

Gesellschaft für den Erhalt des ›gesunden‹ Teils möglich. So weit hergeholt das auf

den ersten Blick auch klingen mag – diese Perspektive auf die Moderne und den

Liberalismus kann bestimmte Phänomene und historische Entwicklungen erklä-

ren, die sonst eher nicht berücksichtigt bzw. nicht verstanden werden (können).

Dass es etwa ausgerechnet Demokratien waren, welche die ersten Konzentrati-

onslager errichteten, in denen der Ausnahmezustand galt, oder dass tatsächlich

die Kriegsopfer ausgerechnet im Konflikt mit liberalen Staaten so zugenommen

haben, sind zwei eindrückliche Beispiele, dass das Bild des Fortschritts im Be-

wusstsein der Freiheit des Liberalismus, der angeblich von den konterrevolutio-

nären Rückfällen in die Barbarei zurückgeworfen wurde, so vielleicht kein realis-

tisches Geschichtsbild darstellt.2 Jünger und Foucault deuten auf ein Signum der

Moderne schlechthin: die Gleichschaltung von Leben undMacht. Und diese Gleich-

schaltung wurde bezeichnenderweise nicht von den Juristen der Souveränität ent-

wickelt. Ihren Ursprung findet diese Einschreibung des Lebens in die Souveräni-

tät in den politisch-ökonomischenTheorien der Physiokraten und frühen liberalen

Theoretikern des Marktes. Michel Foucault belegt diesen Zusammenhang sehr ein-

drücklich in seiner Vorlesungsreihe Geschichte der Gouvernementalität. Es bleibt wohl

eines der häufigstenMissverständnisse, in dieser Vorlesungsreihe ein Hohelied auf

den Liberalismus zu sehen und auf dieser Basis den späten Foucault als Neolibe-

ralen einzuordnen. Vielmehr deutet Foucault auf den Aspekt der Einschreibung

der vitalen Norm in die Regierungstechniken der souveränen Macht hin. Kurzum:

Foucault zeigt auf, dass es sich bei dem neuen Paradigma um eine Vertiefung der

Ausbeutung der Lebenskräfte durch eine liberale Form der Freiheit handelt. Die

Bevölkerung als Milieu zu verstehen, das selbst vitale Kräfte zur Selbstoptimie-

rung besitzt, führt zu einem besseren Ausbeutungsergebnis für die Macht. Doch

2 Zum Thema des demokratischen Friedens und des demokratischen Krieges in den interna-

tionalen Beziehungen gibt es eine ganze Reihe an thematischen Auseinandersetzungen um

die Deutung des ambivalenten Zusammenhangs zwischen Liberalismus und Krieg.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


368 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

gleichzeitig ist diese weiche Form der Macht auch die Ermöglichung ihrer terroris-

tischen, biohygienischen, sozialdarwinistischen und rassistischen Form, die im 20.

Jahrhundert in ihren verschiedenen Ausprägungsformen auftrat. Denn das Volk als

organisches Milieu zu verstehen, ermöglicht überhaupt erst den euthanasisch-hy-

gienischen Diskurs der Reinigung des Eigenen oder der Auslöschung des Anderen.

Diese geschichtsphilosophisch begründete Annahme einer zunehmenden

Macht über das Leben aufgrund einer Einschreibung des Lebens in die Macht

ist wohl das entscheidende Merkmal des hier vorliegenden Typus des politischen

Denkens. Im Folgenden sollen nun – beginnend eben mit dem Satz über die

Biomacht – die vier Sätze des Typus mitsamt den Erläuterungen aus den vier

Zwischenfazits hier zusammengetragen werden.

Erster Satz:

DieModerne ist getrieben von einer Form derMacht, welche die Energien des Körpers, des Le-

bens und der Bevölkerung erfasst, optimiert und mobilisiert; die maßgebliche Macht ist seit

zweihundert Jahren somit eine zunehmende Macht über das Leben, welche den Einzelnen als

Körper und als Teil einer Bevölkerung in der Logik der totalen Verwertung einbindet:

 

Die Mobilisierung unserer Welt und der Lebensenergien in der Moderne als Er-

gebnis der industriellen Revolution zu verstehen oder als idealistisches Projekt ei-

nes subjektiven Willens und dessen Finalität, wäre eine falsche Darstellung. Die-

sen Hegel’schen, Marx’schen und liberalistischen Perspektiven setzt der biopoliti-

scheTheoretiker mit der Genealogie ein strategisches, aber apersonales und nicht-

subjektives Verständnis unserer Geschichte entgegen. Aus dieser Warte kommt er

zu dem Ergebnis, dass die Mobilisierung unserer Welt und unserer Lebensener-

gien Ausdruck einer historisch gewordenen Kraft ist. Ihr Ziel ist die ›Meisterung

des Erdkreises‹, wie Heidegger es ausdrücken würde. Wenn man mit dem rich-

tigen Verständnis von Geschichte an die Frage der Rationalität und der Macht in

der Moderne herangehe, dann könne man erkennen, dass die zunehmende Macht

über das Leben ein sich selbst erschöpfender Zweck sei. Während Foucault diese Mo-

bilmachung des Lebens mit seinem nominalistischen Machtverständnis als Na-

me für eine Situation komplexer Machtverhältnisse aus der Reform, Modulation

und Tarnung der souveränen Macht in der Moderne ableitet, sieht Jünger in der

Totalen Mobilmachung die Kraft einer metaphysischen Gestalt oder das finalisti-

sche Zusammenfallen von Natur und menschlicher Technik. Doch beide kommen

zum strukturell gleichen Ergebnis: Macht in der Moderne ist die zunehmende Per-

foration, Bemächtigung und Optimierung des Lebens und die zunehmende Unun-

terscheidbarkeit zwischenMacht und Leben. Die humanistisch-liberale Freiheit ist

kein möglicher Ausgangspunkt für Emanzipation und Lossagung von der Macht,

sondern, wie vor allem Michel Foucault sehr eindrücklich zeigt, Teil der Macht

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zusammenfassung der Ergebnisse 369

und somit der Ausbeutung. Totale Mobilmachung, Faschismus und Stalinismus

sind aus dem biopolitischen Blickwinkel keine Rückfälle, sondern eine mehr oder

minder zwangsläufige oder zumindest stets drohende Konsequenz aus der libera-

listischen Verbindung vonMacht und Leben. Erst imNamen des Lebens der Gesell-

schaft können Regierungen im Namen Aller und unter tatsächlichem Zugriff auf

alle total mobilmachen gegen den inneren und den äußeren Feind. Biomacht bedeu-

tet die ständig zunehmende Verwertung des Lebens um jeden Preis. Hier ist die

Tür für das Genozidale stets drohend offen – und sowohl Foucault als auch Jünger

sehen die Verknüpfung von Organischem und Technischem bzw. von Macht und

Leben im Rahmen des Projekts der Moderne als dessen Grund. Wohin das führen

(soll) und ob das eine gute oder schlechte Entwicklung ist, darin sind sich die bei-

den freilich nicht einig. In der Analyse der Moderne sind sie sich jedoch bis auf

die Frage der Finalität (also ob es so etwas wie ein außergesellschaftliches Movens

gibt) einig.

Zweiter Satz:

Rationalität ist historisch relativer Ausdruck einer Herrschaftsform und Ergebnis histo-

rischer Kämpfe:

 

Hinter dem aufklärerischen Ansatz, der Ausrichtung des Denkens und des Han-

delns an der Vernunft und der Verständigung über die Kriterien dieser Vernunft

steckt eine historisch-relative Form der (Klassen-)Herrschaft. Denn ein solcher

Blick auf Gesellschaft, Politik und Geschichte verschleiert den Blick auf genealo-

gische Realitäten. Er löst Herrschaft in vernünftige Abwägungen der Ethik und

der Ökonomie auf. Ein solcher Blick stellt aus der Perspektive des biopolitischen

Denkens die Rechtfertigung einer historisch-zufällig entstandenen Herrschaft

und die diskursiv-begriffliche Festigung und Verschleierung von Macht und Herr-

schaft durch begriffliche Metonymien dar. Die vernunftbegründete Herrschaft

der Menschenwürde ist nicht diametral gegen die Menschheitskatastrophen des

20. Jahrhunderts ausgerichtet und Kolonialismus, Imperialismus, Totale Mobil-

machung sowie biopolitisch-partisanenhafte Kriege des 21. Jahrhunderts sind

keinesfalls Rückfälle in die Barbarei gegen die Herrschaft der Vernunft. Nein, all

diese Erscheinungen sind eine Seite eben eines Willens zur Macht, der im gleichen

Atemzug die Rationalität, die Autonomie, die Menschenwürde und zugleich die

grausam-kalten Disziplinen, die einsperrenden Institutionen und die selbstopti-

mierende Biomacht hervorgebracht hat, welche das schützenswerte Individuum

dem Souverän in nie dagewesenem Ausmaß ausgeliefert haben.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


370 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Dritter Satz:

Das autonome Subjekt ist eine Schimäre:

 

Der biopolitische Ansatz zeichnet sich in seiner spezifischen Perspektive auf das

autonome Subjekt aus. Aus dieser Perspektive erscheint das Kant’sche Subjekt als

historischer Ausdruck eines Willens zur Macht. Das Subjekt ist keine anthropo-

logische Grundkonstante oder Ausfluss der Vernunft, sondern Instrument eines

Willens zur Macht, der seit zweihundert Jahren einen Willen zur Mobilisierung

aller Lebenskräfte darstellt.

Jüngers Frontsoldat und Arbeiter ist als letzte historische Konsequenz dieses

Willens zur Macht zu verstehen. Für eine echte Emanzipation und echte Auto-

nomie des Einzelnen muss man dieses autonome Subjekt entlarven und sterben

lassen. 1932 sieht Jünger diese Emanzipation in der Annahme des Schicksals, also

im ›Heroischen Realismus‹. Das unterscheidet ihn von Foucault, der eher Aufstän-

de der unterdrückten Körper und Lüste herbeisehnt. Schon ein Jahrzehnt später

wird Jünger diesen Heroismus als Ausdruck eines historischen Irrtums revidieren.

In ihren Spätwerken werden Foucault und er sich wieder treffen. Michel Foucaults

›Sorge um sich‹ und Ernst Jüngers Waldgänger sind beides sehr ähnliche Suchbe-

wegungen nach post-humanistischen Wegen der Selbstbehauptung und System-

kritik.

Vierter Satz:

Krieg ist der Schlüssel zum Verständnis unserer Kultur, Geschichte und Gesellschaft; Ge-

schichte ist nicht in idealistischenKategorien des Geistes zu verstehen, sondern Ausdruck stra-

tegischer Machtverhältnisse:

 

Der einzig realistische Blick auf Kultur, Geschichte und Gesellschaft ist derjenige,

der ihre dezisionistische und letztlich grundlose Basis offenlegt. Nietzsches Kon-

zept des Willens zur Macht und der Genealogie ist für den biopolitischen Blick-

winkel entscheidend. Geschichte ist eine Abfolge von verschiedenartigen und un-

terschiedlichen Ansprüchen strategischer Willen zur Macht. Die Moderne und die

Aufklärung zeichnen sich durch eine verborgene, sich peu à peu durchsetzende

und in der Totalen Mobilmachung kulminierende Strategie zur totalen Macht über

das Leben aus. Um diese sichtbar zu machen, kann Michel Foucault die Macht

nur in den Begriffen des Krieges und des Kampfes hegemonial analysieren – er

nähert sich der Macht strategisch. Ob das Politische keinen Sinn außerhalb des

strategischen Kräfteverhältnisse hat, darauf möchte sich Foucault zwar nicht letzt-

lich festlegen lassen, jedoch zeigt sowohl sein methodologisches als auch philoso-

phisch-theoretisches Fundament der 1970er Jahre, dass das Politische für ihn nur

als Kampf um Hegemonie verstanden werden kann. Folglich sollen seine Genea-

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zusammenfassung der Ergebnisse 371

logien Aktivisten helfen, diesen Kampf gegen die instrumentelle Rationalität der

Moderne aufzunehmen. Ernst Jünger hingegen hat einen tatsächlichen Krieg vor

Augen, wenn er den Krieg als Vater aller Dinge sieht: den Ersten Weltkrieg. Dieser

ist Kristallisationspunkt für die Analyse der Moderne. In ihm wird die biopoliti-

sche Macht über das Leben in der extremen Reinform der Totalen Mobilmachung

sichtbar. Und zugleich auch der neue Mensch in Form des Frontsoldaten, der sein

physisches Leben transzendiert und den existenzialistischen Anspruch bereit ist

aufzunehmen: das Leben als Sich-selbst-Riskieren oder gar als Töten zu verstehen.

Die Krise des Selbst, welche die Moderne letztlich durch ihre paradoxe Struktur

des Subjekt-Objekt-Dualismus hervorgerufen habe, könne der Einzelne und auch

die politische Einheit nur durch eine akzeptierende und annehmende Haltung des

Krieges und des Kampfes erreichen. Das prekäre Ich gibt es nicht ohne das gefähr-

liche Andere. Eine Erkenntnis, die von Carl Schmitts Freund-Feind-Dualismus bis

hin zu so vielen postmodernen Politikkonzepten eine weite Verbreitung gefunden

hat. Daher ist dies eine Position, die bei Foucault und Jünger nur exemplarisch

vorzufinden ist und vielmehr typisch für eine biopolitische Herangehensweise an

das Politische im Allgemeinen ist.

 

Mit diesen vier Sätzen ist nun der Typus konturiert, den diese Arbeit ›zwischen‹

Ernst Jünger undMichel Foucault entdecken wollte. Typisch biopolitisch zu denken

bedeutet, eine zunehmende Macht über das Leben zu entdecken, die Rationalität

der Moderne infrage zu stellen, das Subjekt als Schimäre zu verstehen und sich

dem Politischen strategisch-militärisch zu nähern.

Idealtypen dienen dazu, ›historische Individuen‹ in Abstandsverhältnissen ein-

ordnen zu können. In diesem Fall sollen die ›historischen Individuen‹ bestimmte

politische Theorien sein, die man an den vier aufgezeigten Grenzlinien zur Neu-

ordnung aufstellt. Es wäre nun in einem nächsten Arbeitsschritt über die vorlie-

gende Studie hinaus aufzuzeigen, welche politischen Theorien und welches po-

litische Denken ebenfalls als typisch biopolitisch bezeichnet werden könnte. Im

Verlauf dieser Arbeit wurden einige Autoren genannt, welche bestimmte biopoliti-

sche Aspekte in ihremWerk aufbrachten. Nicht zuletzt Giorgio Agamben, Michael

Hardt und Antonio Negri greifen das Argument der Biomacht direkt von Michel

Foucault auf und können daher wahrscheinlich diesem biopolitischen Typus zu-

gerechnet werden. Im Zusammenhang mit der sogenannten Konservativen Revo-

lution stellt Ernst Jünger mit diesem biopolitischen Blickwinkel eine große Aus-

nahme dar. Es wäre jedoch interessant, in der Fülle der vitalistischen, nationalis-

tischen und völkischen politischen Philosophie weitere Theoreme zu untersuchen,

die anschlussfähig zum biopolitischen Argument sind. Das Verhältnis zwischen

Ernst und Georg-Friedrich Jüngers Werk wurde schon in mehreren Monographi-

en bearbeitet. Darüber hinaus zu untersuchen, inwiefern auch Georg-Friedrichs

Aspekt der ›Perfektion der Technik‹ diesem biopolitischen Typus zuzurechnen ist

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


372 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

und wie die Gebrüder Jünger sich eventuell gegenseitig in der Entdeckung dieser

Macht über das Leben ergänzt haben.

Ein weiterer Aspekt, der vom Autor dieser Studie nicht mehr weiterverfolgt

werden konnte, ist die Frage nach den Implikationen eines solchen Denkens. Wal-

ter Reese-Schäfer schrieb, Ideengeschichte sei auch für die Politikberatung von

großer Relevanz. Denn falsche Ideen führen zu falschen politischen Entscheidun-

gen oder gar politischen Katastrophen. Wozu führt eine Verengung des Verständ-

nisses der Macht in der Moderne auf eine einsperrende, ausbeutende, zwanghafte

Macht über das Leben? Was bleibt für ein politischer Spielraum, wenn unsere Kul-

tur auf Krieg und nicht auf Verständigung beruht? Wir streifen hier ein sehr ak-

tuelles, politisches Problem. Die Zeit der konsens-stiftenden Volksparteien scheint

zu Ende zu gehen.Neue bellizistische Formen des Politischen von Links und Rechts

halten seit dem Ende des Kalten Kriegs zunehmend in die westlichen Demokratien

Einzug. Ist das Verständnis des Politischen als Krieg (als Ergebnis einer biopoliti-

schen Perspektive) Teil der Lösung der gegenwärtigen Krise des Politischen oder

ist es vielmehr Teil des Problems? Welche praktisch-politischen Implikationen hat

eine solch nietzscheanisch inspirierte Kritik am Subjekt, der Rationalität und der

humanistischen Basis des Verhandelns und des Konsenses der Demokratie? Kann

die biopolitische Perspektive helfen, den Einzelnen aus den nur scheinbar eman-

zipativen Strukturen des Liberalismus zu befreien, die ihn in einer postmoder-

nen, neoliberalen Selbstoptimierungs-Entfremdung gefangen halten? Oder führt

ein solch manipulativ-kriegerisches Verständnis unserer Kultur nicht selbst wie-

der zu Manipulation und Krieg? Ja, es geht um die grundsätzliche Frage: Wenn

man das Politische als Manipulation und Krieg denkt, kann die Politik, die daraus

resultiert, überhaupt etwas anderes als Manipulation und Krieg sein? Wir gelan-

gen zu einem entscheidenden Kreuzungspunkt für die ganze Ideengeschichte: Der

Zusammenhang zwischen demDenken über das Politische und das politischeHan-

deln. Diesem Zusammenhang im konkreten Fall kann die vorliegende Studie nicht

mehr nachgehen. Ich denke jedoch, dass nicht zuletzt vor dem Hintergrund der

Herausforderungen für unsere Demokratien in Europa eine dahingehende Analyse

wichtiger ist denn je. Lange nicht mehr wurde der humanistisch-liberale Begriffs-

rahmen theoretisch und (vor allem) praktisch-politisch derart infrage gestellt wie

heute. Eine typologische Annäherung an biopolitische Entwürfe des politischen

Denkens, die sich aus so verschiedenen Richtungen so scharf von ihm abgrenzen

(wenn auchmit unterschiedlichen konkreten politischen Zielen), kann auch helfen,

den Liberalismus und die Demokratietheorie kritisch zu beleuchten und zu hin-

terfragen.

 

Dass Ernst Jünger 1932 und Michel Foucault 1976 aus einer biopolitischen Perspek-

tive heraus argumentieren, obwohl sie sich sonst in so vielen Aspekten voneinander

unterscheiden, ist freilich erstens aus einer historischen Perspektive interessant.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zusammenfassung der Ergebnisse 373

Gleichzeitig – und hierzu hat diese Arbeit beigetragen – ermöglicht diese Paralle-

le eine neue typologische Einteilung der politischen Theorie im 20. Jahrhundert.

Dies dient gegebenenfalls einem besseren Verständnis des politischen Denkens.

Zum Abschluss dieser Arbeit möchte ich jedoch noch auf eine dritte Ebene hin-

weisen, wozu diese Studie dienen kann. Diese zeigt, dass die nach bisherigen po-

litisch-theoretischen Kategorien sehr weit voneinander entfernt stehenden Jünger

und Foucault, die beide äußerst gute Diagnostiker ihrer Zeit waren, einen biopoli-

tischen Zug als Signum der Moderne sichtbar machten. Wenn wir dies nun nicht

nur historisch und politisch-ideengeschichtlich betrachten, sondern uns zeitdia-

gnostisch und philosophisch damit auseinandersetzen, dann stellt sich die Frage:

Haben die beiden am Ende recht? Und falls ja, was sollen wir dagegen tun? Oder ist

es etwas, mit dem wir uns abfinden sollten?

Sind die Menschenrechte für den Einzelnen tatsächlich Wohl und Wehe zugleich? Oder

präziser formuliert: Ist die allgemeine Erklärung der Menschenrechte mit ihren

nachfolgenden internationalen Institutionen, den Vereinten Nationen, den sehr

erfolgreichen Milleniumsentwicklungszielen und den nachfolgenden Sustainab-

le Development Goals (SDG) wirklich zugleich Antreiber von weltweitem eman-

zipativen Fortschritt des Menschen als auch politisch-philosophischer Ausgangs-

punkt für das Gegenteil: also für Völkermorde, Totale Kriege, Asymmetrische Krie-

ge, Kriege gegen den Terror, die in der Ausweitung des Ausnahmezustands und

der Ausweitung des Gefährderstatus auf alle Bürgerinnen und Bürger moderner

Demokratien kulminieren? Ist die eurozentristische und universalistische Ratio-

nalität dieses zweischneidige Schwert, welches ständig droht, die emanzipativen

Momente durch die terroristisch-destruktiven Kräfte zu zerstören? Giorgio Agam-

bensHomo sacer ist ein eindringliches Buch, das sich mit ebendieserThematik aus-

einandersetzt. Doch stellt sich auch nach der Lektüre dieses Buches (inzwischen

dieser Buchreihe) die Frage, was nun aus diesen Analysen folgen sollte. Und es

stellt sich auch die theoretische Frage, inwiefern diese biopolitisch-nietzscheani-

sche Perspektive gegenüber der ›instrumentellen Vernunft‹ der Kritischen Theo-

rie vorzuziehen ist. In welcher Hinsicht bringt der biopolitische Blickwinkel ei-

nen theoretischen Vorteil? An dieser Stelle sei auf die Ausführungen im Rahmen

der vorliegenden Studie über die Habermas-Foucault-Debatte hingewiesen. Fou-

caults Schüler (etwa Dreyfus und Rabinow) argumentierten etwa, Foucault erlaube

es mehr, lokale Phänomene (totaler) Macht sichtbar zu machen, welche die Kriti-

sche Theorie nicht erkennen könne. Inwiefern nun der biopolitische Blickwinkel

auf politische Theorie generell auch aus denselben Gründen vorzuziehen ist, kann

an dieser Stelle nicht mehr ausgearbeitet werden.

Was die vorliegende Studie jedoch auf jeden Fall erreichen konnte, ist, ein we-

nig mehr ideengeschichtliche Klarheit in das politische Denken des 20. Jahrhun-

derts zu bringen, da sie sichtbar macht, was vorher verborgen war. Ein radika-

ler Gedanke, der ansonsten in der Beschäftigung mit den großen sozialistischen

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


374 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Theorien, kommunistischen Theorien, den Demokratietheorien, poststrukturalis-

tischen bzw. postmodernen, sozialgeschichtlichen und wirtschaftsgeschichtlichen

Studien verlorenzugehen droht: dass die Geschichte der Moderne eine der zuneh-

menden spezifischen Macht über das Leben ist. Nicht zuletzt mit den vor uns lie-

genden Diskussionen über die biomedizinischen Eingriffe in die Keimbahn des

Menschenwäre es doch vonVorteil, sichmitTheorien auseinanderzusetzen,welche

dem Liberalismus selbst eine hygienisch-euthanasische Komponente unterstellen.

Jünger und Foucault würde es nicht wundern, dass es auch heutzutage teil-

weise liberale Theoretiker sind, welche sich an die Spitze der biomedizinischen

Forschung stellen und gar einer egalitären Verpflichtung zu weiteren Eingriffen

in die Keimbahn im Sinne Aller das Wort reden.3 Aus Jüngers und Foucaults Per-

spektive klingt die Forderung nach einer neuerlichen Eugenik, wie sie tatsächlich

gefordert wird, nach einer weiteren Einschreibung des Körpers in die öffentliche

Machtsphäre des Souveräns. Wir gehen in Riesenschritten ebenjener Identität von

Macht und Leben entgegen, vor der Michel Foucault eindringlich warnte. Und be-

zeichnend ist es, dass Foucaults Zielscheibe nicht die Diktatur, sondern die liberale

Demokratie war.

In diesem Zusammenhang kann man nur wiederholt auf Foucaults kritische

Analyse des Liberalismus in der Geschichte der Gouvernementalität und In Verteidigung

der Gesellschaft hinweisen. Foucault deutet hier auf die so harmlos erscheinende

Logik des Liberalismus, die jedoch zu totalitären Tendenzen neige. Die Forderung

nach Selbstoptimierung imSinne des Ganzen führt zur Vereinnahmung des Lebens

in das Räderwerk einer anonymen und heute nichtmehr zu überblickendenMacht-

maschine unserer überkomplexen Welt. Dies ist als eine Strategie der Macht über

das Leben zu verstehen – und in diesem Zusammenhang klingt doch besorgnis-

erregend, was Philosophen teilweise im Zusammenhang der Biomedizin äußern.

Jünger und Foucault können helfen, die Selbstoptimierungsstrukturen neolibera-

ler Strukturen als das offenzulegen, was sie auch sind: Ausdruck einer anonymen

Macht über das Leben, die sich unter dem Deckmantel der Individualität und fla-

chen Hierarchien der Arbeits- und Lebenswelt 4.0 verbirgt. Während Jünger 1932

noch eine faschistische Antwort auf die Biomacht im totalen Gehorsam gegenüber

den riesenhaften technisch-organischen Kräften gibt, so verschiebt sich seine Lö-

sung spätestens nach Auf den Marmorklippen. Noch später in seinem Waldgänger

3 Vgl. hierzu vor allem die Diskussion um das schon 2001 erschienene Buch From Chance to

Choice: Buchanan, Allen/Brock, Dan W./Daniels, Norman/Wikler, Daniel: From Chance to

Choice, Genetics and Justice, Cambridge: Cambridge University Press 2001. Zu nennen ist

in diesem Zusammenhang jedoch auch John Rawls, der in seinem Buch Eine Theorie der Ge-

rechtigkeit ebenfalls auf ein staatlich begründetes Interesse an einer genetisch verbesserten

Gesellschaft hinweist. Vgl. hierzu: Rawls, John: Eine Theorie derGerechtigkeit, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1975.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zusammenfassung der Ergebnisse 375

bewegt sich Jünger einem Topos als Ausweg aus der ausweglosen Einspannung des

Lebens entgegen, dem auch Michel Foucault in seinen letzten Veröffentlichungen

zugehen wird: der Bestätigung des Selbst in Form einer Rekonzeptualisierung aller

Werte – Freiheit gibt es nicht in den Strukturen, den Rechten und den herrschen-

denWerten, sondern Freiheit gibt es nur imProzess der Kritik ebenjener und in der

Überwindung der Kopplung von Macht und Wissen sowie von Macht und Leben.

Jüngers und Foucaults biopolitischen Blickwinkel zeichnet aus, unsere Kultur als

eine große, komplexe Zone derMacht zu verstehen, deren Tendenz zur TotalenMo-

bilmachung von den kapillaren Machtstrukturen bis in die Makrostrukturen man

nicht entkommen kann. Freiheit, ob nun imWaldgänger oder bei Foucaults Praxis

der Selbsttechniken besteht nicht in der liberalistischen Illusion, jenseits von Macht-

strukturen rational entscheiden und als autonomes Subjekt handeln zu können,

sondern vielmehr sich der Grenzen der Autonomie bewusst zu sein, sich ihnen zu

entziehen und sie selbst zu setzen. Zentral für das biopolitische Denken ist die radika-

le Kritik, die immer und zu jeder Zeit alles infrage stellt. Nur in diesem Gestus gibt

es Freiheit. Eine Freiheit, die sich dessen bewusst ist, dass sie selbst auch wieder

Machteffekte produziert. Denn Freiheit ohne Macht gibt es nicht. Macht hat eine

quasi-ontologische Stellung. Das bedeutet für Jünger und Foucault, dass man sich

in sich selbst zurückziehen und dieses Wissen für sich im Rahmen einer radikalen

Kritik nutzen muss. Vielleicht wird vor diesem Hintergrund auch besser verständ-

lich, was Foucault mit jener nebulösen Vorstellung einer neuen »Ökonomie der

Körper und der Lüste«4 meinte: Die Überwindung der Macht/Wissen-Korrelate,

die unsere Autonomie einschränken und hier zuvorderst das Selbstverständnis als

Subjekt/Objekt der Humanwissenschaften. Freiheit gibt es nur in der radikalen

Kritik des Wissens über uns selbst und unsere Welt. Foucault träumt von der Eta-

blierung eines unmittelbar körperlichen und intimen Ausgangspunktes des Selbst,

das sich das Selbst gibt. Das meint wohl die neue Ordnung der Körper und der

Lüste, die Foucault wiederholt andeutete. Im Zentrum steht bei Foucault der An-

spruch einer ständigen Kritik der Grundlagen des Selbst, des Seins, unserer Kultur

und jeder Herrschaft in Anlehnung. Und hierin liegt der Grundimpetus, den Jünger

und Foucault eint, und wovon ich denke, dass er die kommenden Diskussionen

etwa über die Biomedizin, aber auch die über den Neoliberalismus unserer Zeit

sehr gut befruchten kann. Dieser Minimalkonsens zwischen Jünger und Foucault,

so schreiben es Leon Niemoczynski und Kevin Södergren in einem genialen und

doch sträflich unbeachteten Artikel, besteht im Folgenden:

»In contrast to Habermas’s claims, Jünger and Foucault […] want to preserve and

extend the emancipatory impulses found in the radical power of critique in the

4 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


376 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

name of a life-philosophy that was responsive to nihilism as they understood it.

[…W]hilst both Jünger and Foucault uncover an ontological category of forcewhich

makes discursive formations possible, they also both offer avenues, strategies and

blueprints for navigating these fields of force which have all too often been seen

as structurally determined and unnavigable, resigning one to merely listening to

the cultural conversation rather than actually participating in it. […] By offering

a reconceptualization of value and by acknowledging their own susceptibility to

the critique they develop, both Jünger and Foucault successfully establish, at the

very least, a concept of freedom which is compatible with the identification of

historical limits within zones of force.«5

Als Erben Nietzsches sind Wahrheit und Werte für beide genealogisch zu entlar-

ven als Korrelate der Macht. Doch das Neue am biopolitischen Denken ist es, diese

Korrelation von Wahrheit und kulturellen Werten mit der Macht als radikal histo-

risch aufzufassen – es handelt sich um disparate Korrelationen. Sie sind nicht fest-

gelegt und im diskursiven Raum nach eigensinnigen Regeln verstreut. Man kann

die Bruchpunkte, die Widersprüche und das Chaos für eine Freiheit durch radi-

kale Kritik nutzen. Auch das Subjekt ist eine solche Wahrheit und von wo aus das

Subjekt sprechen kann, von wo aus der Körper identifiziert wird, ist nicht nur Aus-

druck ontologischer Machtstrukturen, sondern eben vor allem historisch disparat

und kontingent. Der biopolitische Denker erkennt unentrinnbare Machtstruktu-

ren, doch er historisiert sie und gibt dem Einzelnen Instrumente an die Hand,

sie radikal in Brand zu setzen, sie historisch infrage zu stellen, sich in Felder der

Uneindeutigkeit der Macht/Wissen-Korrelate hineinzubegeben und dadurch doch

wieder als autonomes Subjekt agieren zu können.

Das Verständnis einer solchen freedom ablaze kann den philosophischen Diskurs

in vielerlei Hinsicht bereichern. Die vorliegende Studie möchte dazu beitragen,

ein Feld des Philosophierens ideengeschichtlich sichtbar zu machen, welches noch

nicht sichtbar war. Hiermit endet diese Studie imWissen, mögliche Ansatzpunkte

für weitere ideengeschichtliche, methodologische und auch politisch-philosophi-

sche Arbeiten gegeben zu haben. Doch gleichzeitig endet diese Arbeit auch mit

der Gewissheit, Möglichkeiten zur Kritik an einem solchen Typus des politischen

Denkens eröffnet zu haben.

5 Niemoczynski, Leon/Södergren, Kevin: Freedom Ablaze: Ernst Jünger and Michel Foucualt’s

Concept of Force, in: pli. The Warwick Journal of Philosophy 17, 2006, S. 89-97.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Bibliographie

Michel Foucault – Monographien

Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973.

Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärztlichen Blicks,

München: Hanser 1973.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen-

schaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

Foucault, Michel: Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit II. Der Gebrauch der

Lüste, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989.

Foucault,Michel: Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit III. Die Sorge um sich,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989.

Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit I. Der Wille zum Wissen, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2014.

Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1976.

Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeit-

alter der Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1969.

Michel Foucault – Vorlesungen, Aufsätze, Texte

Foucault, Michel: Das Auge der Macht, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bän-

den, Band III (Dits et écrits), hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 2001-2005, S. 250-271.

Foucault, Michel: Die Anormalen. Vorlesungen am Collège de France 1974-1975,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

Foucault, Michel: Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2012.

Foucault, Michel: Dispositive der Macht: Michel Foucault über Sexualität, Wissen

und Wahrheit, Berlin: Merve 1978.

Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium,

Bevölkerung, Vorlesung am Collège de France 1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2004.

Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität II. Die Geburt der Biopolitik,

Vorlesung am Collège de France 1978-1979, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


378 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de

France 1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999.

Foucault, Michel: Macht und Körper, in: Ders.: Schriften in vier Bänden, Band II

(Dits et écrits), hg. vonDaniel Defert und Francois Ewald, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2001-2005, S. 932-941.

Foucault, Michel: Mächte und Strategien, in: Foucault, Michel: Schriften in vier

Bänden, Band III (Dits et écrits), hg. von Daniel Defert und Francois Ewald,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001-2005, S. 538-550.

Foucault, Michel: Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Stingelin, Martin

(Hg.): absolute Michel Foucault, Freiburg: orange press 2009, S. 98-117.

Foucault,Michel: Von der Subversion desWissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996.

Foucault, Michel: Warum ich Macht untersuche: Die Frage des Subjekts, in: Drey-

fuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus

und Hermeneutik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987, S. 243-250.

Ernst Jünger

Jünger, Ernst/Mohler, Armin (Hg.): Die Schleife. Dokumente zum Weg von Ernst

Jünger, zusammengestellt von Armin Mohler, Zürich: Arche 1955.

Jünger, Ernst: Auf den Marmorklippen, Hamburg: Hanseatische Verlagsanstalt

1939.

Jünger, Ernst: Das Wäldchen 125. Eine Chronik aus den Grabenkämpfen 1918, Ber-

lin: Mittler 1926.

Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014.

Jünger, Ernst: Der Friede. Ein Wort an die Jugend Europas, Ein Wort an die Jugend

der Welt, Zürich: Arche 1949.

Jünger, Ernst: Der Kampf als inneres Erlebnis, Berlin: Mittler 1928.

Jünger, Ernst: Der Waldgang, Stuttgart: Klett-Cotta 1986.

Jünger, Ernst: Die totale Mobilmachung, in: Ders. (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:

Mittler 1930.

Jünger, Ernst: Feuer und Bewegung, in: Ders.: Blätter und Steine, Hamburg: Han-

seatische Verlagsanstalt 1941, S. 89-101.

Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014.

Jünger, Ernst: Kriegstagebuch 1914-1918, Stuttgart: Klett-Cotta 2014.

Jünger, Ernst: Sämtliche Werke, Band 8, Stuttgart: Klett-Cotta 2000.

Jünger, Ernst: Über den Schmerz, in: Ders.: Blätter und Steine, Hamburg: Hansea-

tische Verlagsanstalt, 1941, S. 157-216.

Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963.

Jünger, Ernst: Gespräche im Weltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von

Rainer Barbey und Thomas Petraschka, Stuttgart: Klett-Cotta 2019, S. 213.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Bibliographie 379

Weitere Literatur

Adorno, Theodor W./Horkheimer, Max: Dialektik der Aufklärung. Philosophische

Fragmente, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986.

Adorno,TheodorW.: Spengler nach dem Untergang, in: Ders.: Gesammelte Schrif-

ten. Kulturkritik und Gesellschaft I. Prismen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997,

S. 47-71.

Agamben, Giorgio: Homo Sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben, Ber-

lin: Suhrkamp 2015.

Alff, Wilhelm: Condorcet und die bewußt gewordene Geschichte, in: Condorcet,

Marquis de: Entwurf einer historischen Darstellung der Fortschritte des

menschlichen Geistes, Baden-Baden: Europäische Verlagsanstalt 1976, S. 7-29.

Améry, Jean: Neue Philosophie oder alter Nihilismus. Politisch-Polemisches über

Frankreichs enttäuschte Revolutionäre, in: Ders.: Werke, Band 6: Aufsätze zur

Philosophie, Stuttgart: Klett-Cotta 2004, S. 232-254.

Angehrn, Emil: Geschichtsphilosophie. Eine Einführung, Basel: Schwabe 2012.

Augstein, Rudolf: Hobbes und wir, in: Der Spiegel 2, 1983, 136f.

Benjamin, Walter: Theorien des deutschen Faschismus, in: Ders.: Gesammelte

Schriften, Band III: Kritiken und Rezensionen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1972,

S. 238-250.

Bernstein, Richard J.: Foucault, Critique as a Philosophical Ethos, in: Kelly, Michael

(Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cam-

bridge: MIT Press 1994, S. 211-242.

Bieri, Thomas: Genealogie bei Nietzsche und Foucault, Zürich: o.V., 2014.

Brieler, Ulrich: Die Unerbittlichkeit der Historizität. Foucault als Historiker, Köln:

Böhlau 1998.

Bröckling, Ulrich: Die totale Mobilmachung, in: Schöning, Matthias (Hg.): Ernst

Jünger Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart: Metzler, 2014, S. 100-

104.

Bublitz, Hannelore: Foucaults Archäologie des kulturellen Unbewussten. ZumWis-

sensarchiv und Wissensbegehren moderner Gesellschaften, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1999.

Buchanan, Allen/Brock, Dan W./Daniels, Norman/Wikler, Daniel: From Chance to

Choice, Genetics and Justice, Cambridge: Cambridge University Press 2001.

Büchner, Georg: Dantons Tod. Ein Drama, Stuttgart: Reclam, 2002.

Chung, Wonseok: Ernst Jünger und Goethe. Eine Untersuchung zu ihrer ästheti-

schen und literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beiträge zur deutschen

Literatur 18, Frankfurt a.M./Berlin: Peter Lang 2008.

Condorcet, Marquis de: Entwurf einer historischen Darstellung der Fortschritte

des menschlichen Geistes, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1976.

de la Mettrie, Julien Offray: Der Mensch eine Maschine, Leipzig: Dürr 1909.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


380 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Demirovic, Alex: Hegemonie und die diskursive Konstruktion der Gesellschaft, in:

Nonhoff, Martin (Hg.): Diskurs, radikale Demokratie, Hegemonie. Zum poli-

tischen Denken von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe, Bielefeld: transcript

2007, S. 55-85.

Derrida, Jacques: Bemerkungen zuDekonstruktion und Pragmatismus; in: Mouffe,

Chantal (Hg.): Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und

Vernunft, Wien: Passagen 1999, S. 171-195.

Derrida, Jacques: Die différance, in: Engelmann, Peter (Hg.): Jacques Derrida. Die

différance, Stuttgart: Reclam 2004, 110-149.

Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2013.

Derrida, Jacques: Signatur Ereignis Kontext, in: Die différance, in: Engelmann, Pe-

ter (Hg.): Jacques Derrida. Die différance, Stuttgart: Reclam 2004, S. 68-109.

Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus

und Hermeneutik, Frankfurt a.M.: Athenäum 1987.

Driesch,Hans:Wirklichkeitslehre, einmetaphysischer Versuch, Leipzig: Emmanu-

el Reinicke 1922.

Dupeux, Louis: Der ›Neue Nationalismus‹ Ernst Jüngers 1925-1932. Vom Heroi-

schen Soldatentum zur politisch-metaphysischen Totalität, in: Koslowski, Pe-

ter (Hg.): Die großen Jagden desMythos. Ernst Jünger in Frankreich,München:

Wilhelm Fink 1996, S. 15-40.

Emmerich, Wolfgang/Wege, Carl: Einleitung, in: Dies. (Hg.): Der Technikdiskurs

der Hitler-Stalin-Ära, Stuttgart: Metzler 1995, S. 1-14.

Engels, Friedrich/Marx, Karl: Manifest der Kommunistischen Partei, in: Karl Marx,

Friedrich Engels, Werke, Band 4, Berlin: Dietz 1972.

Eribon, Didier: Rückkehr nach Reims, Berlin: Suhrkamp 2016.

Folkers, Andreas/Lemke, Thomas (Hg.): Biopolitik, ein Reader, Berlin: Suhrkamp

2014.

Franken, Andreas: Macht und Ethos. Eine Analyse von Foucaults Suchbewegung

nach Kritikformen, Dissertation, online: https://refubium.fu-berlin.de/handle

/fub188/11706 (aufgerufen am 29.01.2019).

Fraser, Nancy: Michel Foucault: A »Young Conservative«?, in: Kelly, Michael (Hg.):

Critique and Power.Recasting the Foucault/HabermasDebate,Cambridge:MIT

Press 1994, S. 185-210.

Fraser, Nancy:Widerspenstige Praktiken.Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Stu-

dies, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.

Fromm, Erich: Die Kunst des Liebens, München: dtv Verlag, 2012.

Gangl, Manfred/Raulet, Gérard: Intellektuellendiskurse in der Weimarer Republik.

Zur politischen Kultur einer Gemengelage, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.

Geiß, Karl-Heinz: Foucault-Nietzsche-Foucault, Die Wahlverwandtschaft, Pfaffen-

weiler: Centaurus 1993.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706


8. Bibliographie 381

Goddemeier, Christof: Wahnsinn ist keine Krankheit, in: Deutsches Ärzteblatt, Jg.

108, Heft 33, 2011, S. A1736.

Goering, D. Timothy: Ideengeschichte heute, Traditionen und Perspektiven, Biele-

feld: transcript 2017.

Goethe, Johann Wolfgang von: Faust, Der Tragödie Erster und Zweiter Teil, Stutt-

gart: Reclam 2020.

Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1985.

Habermas, Jürgen: Die Moderne – ein unvollendetes Projekt, Leipzig: Reclam 1990.

Habermas, Jürgen: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer

Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2010.

Hardt, Michael/Negri, Antonio: Empire. Die neue Weltordnung, Frankfurt a.M.:

Campus 2003.

Hardt, Michael/Negri, Antonio: Multitude, War and Democracy in the Age of Em-

pire, New York: Penguin 2004.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Sämtliche Werke. Band 11: Vorlesungen über die

Philosophie der Geschichte. Jubiläumsausgabe in 20 Bänden, Stuttgart: From-

manns 1961.

Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen,

Band 90: Zu Ernst Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004.

Heinemann, Fritz: Neue Wege der Philosophie, Leipzig: Quelle & Meyer 1929.

Høibraaten, Helge: Carl Schmitt, Henrik Ibsen und die Politische Theologie. Die

Kronprätendenten, Kaiser und Galiläer und die Lehre vom Dritten Reich, in:

Faber, Richard/Høibraaten, Helge (Hg.): Ibsens »Kaiser und Galiläer«, Quel-

len – Interpretationen – Rezeptionen, Würzburg: Königshausen & Neumann

2011, S. 233-294.

Honneth, Axel: Foucault’s Theory of Society, A Systems-Theoretic Dissolution of

the Dialectic of Enlightenment, in: Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power.

Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cambridge: MIT Press 1994, S. 157-

184.

Ipema, Jan: Pessimismus der Stärke, Ernst Jünger & Nietzsche, in: Ester,

Hans/Evers, Meindert (Hg.): Zur Wirkung Nietzsches. Der Deutsche Expres-

sionismus. Menno Ter Braak, Martin Heidegger, Ernst Jünger, Thomas Mann,

Oswald Spengler, Würzburg: Königshausen & Neumann 2001, S. 13-30.

Jünger, Georg-Friedrich: Krieg und Krieger, in: Jünger, Ernst (Hg.): Krieg und Krie-

ger, Berlin: Mittler 1930.

Kaltenbrunner,Gerd-Klaus: Die konservative Apokalypse, Ernst Jünger: »Der Arbei-

ter«, in: Rühle, Günther: Bücher, die das Jahrhundert bewegten. Zeitanalysen –

wiedergelesen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, S. 119-126.

Kant, Immanuel: Akademie-Ausgabe, Abteilung IV: Vorlesungen, Band IX: Logik.

Physische Geographie, Pädagogik, 1800.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


382 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Kant, Immanuel: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Ab-

sicht, in: Vorländer, Karl (Hg.): Kants Sämtliche Werke. Feldausgaben der

»Philosophischen Bibliothek«, Heft IV, Leipzig,1917.

Kelly, Michael: Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate,

Cambridge: MIT Press 1994.

Kiesel, Helmuth (Hg.): Ernst Jünger. In Stahlgewittern, historisch-kritische Aus-

gabe, Stuttgart: Klett-Cotta 2013.

Kiesel, Helmuth: Adnoten zu »In Stahlgewittern«, in: Jünger, Ernst: In Stahlgewit-

tern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 297-301.

Kiesel, Helmuth: Ernst Jünger. Die Biographie, München: Siedler 2007.

Kiesel, Helmuth: Stahlgewitter, Ernst Jünger und der Erste Weltkrieg, online: http

://literaturkritik.de/id/18872 (aufgerufen am 29.05.2021).

Koslowski, Peter: DerMythos derModerne.Die dichterische Philosophie Ernst Jün-

gers, München: Wilhelm Fink 1991.

Koslowski, Peter: Die großen Jagden des Mythos. Ernst Jünger in Frankreich,Mün-

chen: Wilhelm Fink 1996.

Kubitschek, Götz: Die Spurbreite des schmalen Grats, 2000-2016, Schnellroda: An-

taios 2016.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie – zur De-

konstruktion des Marxismus, Wien: Passagen, 1991.

Laclau, Ernesto: Emancipation(s), London, 1996.

Laclau, Ernesto: On Populist Reason, London/New York: Verso 2007.

Laclau, Ernesto: The Rhetorical Foundations of Society, London/New York: Verso

2014.

Le Bon, Gustave: Psychologie der Massen, Stuttgart: Kröner 1957.

Lemke,Thomas: Gouvernementalität und Biopolitik, Wiesbaden: VS Verlag für So-

zialwissenschaften 2008.

Lenin, Wladimir Iljitsch: Bericht über die Tätigkeit des Rats der Volkskommissare

22. Dezember 1920, VIII. Gesamtrussischer Sowjetkongress, 22.-29. Dezember

1920, in: Lenin Werke, Band 31, Berlin: Dietz 1959, S. 483-515.

Lenin, Wladimir Iljitsch: Der Imperialismus als höchstes Stadium des Kapitalis-

mus, Moskau: Verlagsgenossenschaft ausländischer Arbeiter in der UdSSR,

1945.

Lethen, Helmut: Die elektrische Flosse Leviathans, Ernst Jüngers Elektrizität, in:

Emmerich, Wolfgang/Wege, Carl (Hg.): Der Technikdiskurs der Hitler-Stalin-

Ära, Stuttgart: Metzler 1995, S. 15-27.

Llanque, Marcus: Genealogie als ideengeschichtliche Methode und die Idee der

Menschenrechte, in: Goering, D. Timothy (Hg.): Ideengeschichte heute. Tra-

ditionen und Perspektiven, Bielefeld: transcript 2017, S. 171-194.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872


8. Bibliographie 383

Lübbe, Hermann: Oswald Spenglers »Preußentum und Sozialismus« und Ernst

Jüngers »Arbeiter«, in: Demandt, Alexander/Farrenkopf, John (Hg.): Der Fall

Spengler. Eine kritische Bilanz, Köln: Böhlau 1994, S. 129-152.

Lübbe, Hermann: Politische Philosophie in Deutschland, Studien zu ihrer Ge-

schichte, Basel: Benno Schwabe 1963.

Lübbe, Hermann: Säkularisierung, Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs,

Freiburg/München: Alber 1965.

Lübbe, Hermann: Typologie der politischenTheorie, in: Kuhn, Helmut/Wiedmann,

Franz: Das Problem der Ordnung. Sechster deutscher Kongress für Philosophie

München 1960, Meisenhein am Glan: Anton Hain 1962, S. 77-94.

Marinetti, Filippo Tommaso: Manifest des Futurismus, 1909, zitiert nach folgen-

der Übersetzung, online: www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futuri

smus.htm (aufgerufen am 29.01.2019).

McCarthy, Thomas: The Critique of Impure Reason, Foucault and the Frankfurt

School, in: Kelly,Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Ha-

bermas Debate, Cambridge: MIT Press 1994, S. 243-282.

Merlio, Gilbert: Jünger und Spengler, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die großen Jagden

des Mythos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink 1996, S. 41-62.

Mohler, Armin: Die Konservative Revolution in Deutschland 1918-1932. Grundriß

ihrer Weltanschauungen, Stuttgart: Vorwerk 1950.

Mouffe, Chantal: Agonistik. Die Welt politisch denken, Berlin: Suhrkamp 2014.

Mouffe, Chantal: Das demokratische Paradox, Wien: Turia und Kant 2008.

Mouffe,Chantal: Über das Politische.Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2007.

Mouffe, Chantal: Für einen linken Populismus, Berlin: Suhrkamp 2018.

Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault

und Canguilhem, München: Wilhelm Fink 2013.

Müller, Jan-Werner: Das Demokratische Zeitalter. Eine Ideengeschichte Europas

im 20. Jahrhundert, Berlin: Suhrkamp 2013.

Münkler,Herfried/Straßenberger, Grit: PolitischeTheorie und Ideengeschichte. Ei-

ne Einführung, München: C. H. Beck 2016.

Niemoczynski, Leon/Södergren, Kevin: Freedom Ablaze: Ernst Jünger and Michel

Foucualt’s Concept of Force, in: pli.TheWarwick Journal of Philosophy 17, 2006,

S. 84-97.

Nietzsche, Friedrich: Die Ontologie und die Ethik des Willens zur Macht, in: Kon-

dylis, Panajotis (Hg.): Der Philosoph und dieMacht. Eine Anthologie,Hamburg:

Junius 1992, S. 149-160.

Nietzsche, Friedrich: Götzen-Dämmerung. Kritische Studienausgabe, Band 6,

München: dtv Verlag, 2003.

Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, Frankfurt

a.M./Leipzig: Insel Verlag, 1991.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm


384 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Pekar, Thomas: ›Organische Konstruktion‹. Ernst Jüngers Idee einer Symbiose von

Mensch und Maschine, in: Strack, Friedrich (Hg.): Titan Technik. Ernst und

Friedrich Georg Jünger über das technische Zeitalter,Würzburg: Königshausen

& Neumann, 2000, S. 99-117.

Pongratz, Hans/Voß, Günter: Arbeitskraftunternehmer, Erwerbsorientierungen in

entgrenzten Arbeitsformen, Berlin: edition sigma 2003.

Rancière, Jacques: Das Unvernehmen. Philosophie und Politik, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2002.

Rath, Norbert: Ein Erbe Nietzsches – Foucault als Theoretiker der Konstitution von

Subjektivität, in: Psychologie und Geschichte, 3. Jg., Heft 1/2, 1991, S. 83-90.

Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1975.

Rée, Paul: Der Ursprung der moralischen Empfindungen, Chemnitz: Verlag von

Ernst Schmeitzner, 1877.

Reese-Schäfer, Walter: Klassiker der politischen Ideengeschichte. Von Platon bis

Marx, München: Oldenbourg 2011.

Reese-Schäfer, Walter: Politische Theorie der Gegenwart in fünfzehn Modellen,

München: Oldenbourg 2006.

Remarque, Erich Maria: Fünf Kriegstagebücher. Rezension, in: Sport im Bild, Jahr-

gang 34, Nr. 12, 1928, S. 895f.

Rohbeck, Johannes: Geschichtsphilosophie zur Einführung, Hamburg: Junius

2004.

Ruoff, Michael: Foucault-Lexikon. Entwicklung-Kernbegriffe-Zusammenhänge,

Paderborn: Wilhelm Fink, 2007.

Saar, Martin: Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts nach

Nietzsche und Foucault, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2007.

Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 2005.

Sartori, Giovanni: Demokratietheorie, Darmstadt: Primus 1997.

Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und

drei Corollarien, Berlin: Duncker & Humblot 2009.

Schmitt, Carl: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität,

Berlin: Duncker & Humblot 2004.

Schmitt, Carl: Staat, Grossraum,Nomos. Arbeiten aus den Jahren 1961-1969, Berlin:

Duncker & Humblodt 1995.

Schmitt, Carl: Theorie des Partisanen, Berlin: Duncker & Humblodt 1963.

Schmitt, Carl: Verfassungslehre, Berlin: Duncker & Humblodt 2017.

Schroeder-Sherwin, Sabine: Leben heisst Töten. Die Kriegsdeutung Ernst Jüngers

dargestellt an In Stahlgewittern und Der Kampf als inneres Erlebnis, Portland,

1972.

Schürgers, Norbert: Politische Philosophie in der Weimarer Republik. Staatsver-

ständnis zwischen Führerdemokratie und bürokratischem Sozialismus, Stutt-

gart: Metzler 1989.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Bibliographie 385

Schwilk, Heimo: Ernst Jünger. Leben und Werk in Bildern und Texten, Stuttgart:

Klett-Cotta 1988.

Segeberg, Harro: Technikverwachsen. Zur »organischen Konstruktion« des »Ar-

beiters« bei Ernst Jünger, in: Eggert, Hartmut/Schütz, Erhard; Sprengel, Peter

(Hg.): Faszination des Organischen, Konjunkturen einer Kategorie der Moder-

ne, München: Iudicum 1995, S. 211-230.

Sennelart, Michel: Situierung der Vorlesungen, in: Foucault, Michel: Sicherheit,

Territorium, Bevölkerung. Geschichte der Gouvernementalität I. Vorlesung am

Collège de France 1977/1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, 527-571.

Sofsky, Wolfgang: Traktat über die Gewalt, Frankfurt a.M.: Fischer 2005.

Spengler,Oswald: Der Untergang des Abendlandes.Umrisse einerMorphologie der

Weltgeschichte, Köln: Anaconda 2017.

Strachan, Hew: Der erste Weltkrieg. Eine neue illustrierte Geschichte, München:

Goldmann 2014.

Torfing, Jacob: NewTheories of Discourse, Laclau,Mouffe and Zizek,Oxford: Black-

well 1999.

Trakl, Georg: Grodek, zitiert nach Bibliotheca Augustana, online: https://www.h

s-augsburg.de/∼harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
(aufgerufen am: 28.05.2021).

Veyne, Paul: Foucault, Der Philosoph als Samurai, Stuttgart: Reclam 2009.

Veyne, Paul: Foucault. Die Revolutionierung der Geschichte, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp, 1992.

Vietsch, Eberhard von: Bethmann Hollweg. Staatsmann zwischen Macht und

Ethos, Boppard am Rhein: Boldt 1969.

Weber, Max: Die »Objektivität« sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Er-

kenntnis, in: Winckelmann, Johannes (Hg.): Gesammelte Aufsätze zur Wissen-

schaftslehre, Tübingen: Mohr 1968, S. 146-214.

Weber, Max: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: Ders.:

Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I, Tübingen: Mohr Siebeck 1988,

S. 17-206.

Weber,Max:Wissenschaft als Beruf, Politik als Beruf, Editionen Philosophie, Stutt-

gart: Reclam 1995.

Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie,

Tübingen: Mohr 1956.

Weber, Ralph: Politische Ideengeschichte. Interpretationsansätze in der Praxis,

Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht, 2014.

Wilczek, Reinhard: Nihilistische Lektüre des Zeitalters. Ernst Jüngers Nietzsche-

Rezeption, Trier: WVT Wissenschaftlicher Verlag 1999.

Zamora, Daniel/Behrendt,Michael: Foucault and Neoliberalism, Cambridge: Polity

Press 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/
https://www.hs-augsburg.de/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Politikwissenschaft
Extinction Rebellion Hannover

»Hope dies – Action begins«: 
Stimmen einer neuen Bewegung

2019, 96 S., kart.
7,99 € (DE), 978-3-8376-5070-9
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation, 
ISBN 978-3-8394-5070-3
EPUB: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation, 
ISBN 978-3-7328-5070-9

Jan Brunner, Anna Dobelmann, 
Sarah Kirst, Louisa Prause (Hg.)

Wörterbuch Land- und Rohstoffkonflikte

2019, 326 S., kart., Dispersionsbindung, 1 SW-Abbildung
24,99 € (DE), 978-3-8376-4433-3
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4433-7

Angela Nagle

Die digitale Gegenrevolution
Online-Kulturkämpfe der Neuen Rechten  
von 4chan und Tumblr bis zur Alt-Right und Trump

2018, 148 S., kart.
19,99 € (DE), 978-3-8376-4397-8
E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4397-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4397-8

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Politikwissenschaft
Sebastian Haunss, Moritz Sommer (Hg.)

Fridays for Future –  
Die Jugend gegen den Klimawandel
Konturen der weltweiten Protestbewegung

2020, 264 S., kart.
22,00 € (DE), 978-3-8376-5347-2
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5347-6
 ISBN 978-3-7328-5347-2

Helmut König

Lüge und Täuschung  
in den Zeiten von Putin, Trump & Co.

2020, 360 S., kart., Dispersionsbindung
29,50 € (DE), 978-3-8376-5515-5
E-Book: 
PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5515-9
EPUB: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-5515-5

BICC Bonn International Center for Conversion,  
HSFK Leibniz-Institut Hessische Stiftung Friedens- und  
Konfliktforschung, IFSH Institut für Friedensforschung und 
Sicherheitspolitik an der Universität Hamburg,  
INEF Institut für Entwicklung und Frieden

Friedensgutachten 2020
Im Schatten der Pandemie: letzte Chance für Europa

2020, 160 S., kart., Dispersionsbindung, 33 Farbabbildungen
15,00 € (DE), 978-3-8376-5381-6
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5381-0

https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456637 - am 12.02.2026, 17:00:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Danksagung
	1. Einleitung
	1.1 Begründung der Arbeit
	1.2 Die textanalytisch‐typologische Methode
	1.2.1 Erörterung der textanalytisch‐typologischen Methode
	1.2.2 Methodologische Verortung zwischen Geistes- und Ideengeschichte
	1.2.3 Beitrag zum historisch‐politischen Diskurs des Liberalismus
	1.2.4 Zwischenfazit
	1.2.5 Implikationen für die konkrete Vorgehensweise
	1.2.6 Über den Mehrwert einer solchen Studie

	1.3 Aufbau der Arbeit

	2. Das Ende der Geschichte und die Genealogie
	2.1 Zwischen Nietzsche und Foucault: der Anspruch der Gegen-Geschichte
	2.2 Zwischen Nietzsche und Spengler: Leben in Form
	2.3 Zwischen Nietzsche und Jünger: Ende der Geschichte?
	2.3.1 Geschichtsphilosophie des Arbeiters
	2.3.2 Jüngers Festhalten an der Genealogie

	2.4 Zusammenfassung

	3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens
	3.1 Biomacht I – Michel Foucault
	3.1.1 Disziplinartechnik und Biomacht
	3.1.2 Die Biomacht und die Geschichte der Gouvernementalität
	3.1.3 Zwischenfazit: Biomacht als liberale Gouvernementalität

	3.2 Biomacht II – Ernst Jünger
	3.2.1 Unterwerfung des Individuums unter die Ziffer
	3.2.2 Lebensmacht und Todesmacht
	3.2.3 Totale Mobilmachung in der Zentralmetapher des elektrischen Stromkreises
	3.2.4 Lebensmacht und Kulturkritik
	3.2.5 Zwischenfazit: Jüngers radikale Selbstbehauptung im biopolitischen Zeitalter

	3.3 Satz eins des biopolitischen Typus politischen Denkens

	4. Gegen die Rationalität der Moderne
	4.1 Der Angriff auf die Rationalität I – Michel Foucault
	4.1.1 Foucaults Archäologie als Ausklammerung des Normativen
	4.1.2 Über die diskursiven Regelmäßigkeiten
	4.1.3 Archiv und Aussage
	4.1.4 Paul Veyne: Foucault, der radikale Positivist
	4.1.5 Die kalte Rationalität der Moderne und der Wahnsinn
	4.1.6 Zwischenfazit: Rationalität als diskursive Praktik und Ausdruck von Kämpfen

	4.2 Der Angriff auf die Rationalität II – Ernst Jünger
	4.2.1 Über die Schwelle der Rationalität des Bürgertums
	4.2.2 Der totale Raum
	4.2.3 Gestalt statt Vernunft
	4.2.4 Die Rationalität und der Totalitarismus der Moderne
	4.2.5 Wille zur Macht statt Vernunft
	4.2.6 Zwischenfazit: Angriff auf die bürgerliche Vernunft

	4.3 Satz zwei des biopolitischen Typus politischen Denkens

	5. Das Subjekt als Schimäre
	5.1 Das Subjekt als Schimäre I – Michel Foucault
	5.1.1 Der Mensch als Anker der modernen Rationalität
	5.1.2 Der Mensch als Produkt der modernen Disziplinarmacht
	5.1.3 Foucaults Vitalismus
	5.1.4 Vitalismus und Biopolitik
	5.1.5 Zwischenfazit: Foucaults Positivismus des Körpers

	5.2 Das Subjekt als Schimäre II – Ernst Jünger
	5.2.1 Typus und Gestalt
	5.2.2 Gestalt als Wirklichkeit
	5.2.3 Morphologie und Ästhetik: das Sehen von Gestalten
	5.2.4 Der Typus
	5.2.5 Zwischenfazit: Der Typus als Ergebnis der Aufklärung

	5.3 Satz drei des biopolitischen Typus politischen Denkens

	6. Krieg statt Verständigung
	6.1 Krieg statt Verständigung I – Michel Foucault
	6.1.1 Foucaults Machtbegriff(e)
	6.1.2 Der Wille zum Wissen
	6.1.3 Politik ist die Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln
	6.1.4 Zwischenfazit: Das Politische kann nur Kampf sein

	6.2 Krieg statt Verständigung II – Ernst Jünger
	6.2.1 In Stahlgewittern – zwischen Heldenepos und dem Abgrund der Moderne
	6.2.2 Zwischen Ilias und Ypern
	6.2.3 Krieg als anthropologische Grundkonstante
	6.2.4 Leben heißt Töten
	6.2.5 Die totale Mobilmachung
	6.2.6 Exkurs: Ungeahnte Parallelen mit Walter Benjamin
	6.2.7 Zwischenfazit: der doppelte Krieg – als Elementares und Totales

	6.3 Satz vier des biopolitischen Typus politischen Denkens

	7. Zusammenfassung der Ergebnisse
	8. Bibliographie

