3.1 Entstehung von Wissensobjekten — mit Texten
von Paula Findlen und Anja Laukotter

3.1.1 Paula Findlen: Possessing Nature. Museums, Collecting,
and Scientific Culture in Early Modern Italy [1994]

Findlen, Paula: Possessing Nature. Museums, Collecting, and Scientific Culture in Early Mo-
dern Italy, Berkeley/Los Angeles 1994, S. 1-6.

1/
Introduction

This book recounts two overlapping histories. The first details the appearance of muse-
ums in early modern Europe, particularly collections whose purpose was to bring all of
nature into one space. The second offers a reading of the development of natural his-
tory as a discipline. Both stories take Italy as their case study. There collecting first be-
came a widespread practice, among an elite desirous to know the past, in all its forms,
through the possession of its remnants. The collecting of antiquities and the passion
for natural objects appeared in Italy before any other part of Western Europe; in both
instances, a strong historicizing impulse on the part of Italian Renaissance humanists
precipitated these activities. Simultaneously, at the universities of Pisa, Padua, and
Bologna, and in the Italian courts, academies, and pharmacies, nature was subjected
to an intensive inquiry in ways that she had not been since the time of Pliny and the
great encyclopedic work of Albertus Magnus. These two activities — collecting and the
interrogation of nature — met in the studies of naturalists such as Ulisse Aldrovandi
(1522-1605) and Athanasius Kircher (1602-1680), resulting in new attitudes toward na-
ture, as a collectible entity, and generating new techniques of investigation that subse-
quently transformed natural history.

Contemporaries were well aware of Italy’s primacy in the renaissance of natural
history. »And for that which regards natural history, the books brought to light by the
Italians and the wonderful collections made in various times demonstrate how much
they toiled before any other nation«, wrote the eighteenth-century editor of Michele
Mercati’s Metallotheca (1717).* In Pisa, Padua, and Bologna, the first professors of nat-
ural history were appointed, the first botanical gardens founded, and museums were

1 Biblioteca Angelica, Rome, ms. 1545, f. 219 (Il museo di Michele Mercati compendiato, e riformato).

https://dol.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

3. Objekte und Bedeutung: einordnen, bewerten, transformieren

/2]

made a regular part of the instructional materials available for the teaching of materia
medica, the medicinal understanding of nature. These institutional signs of success
built upon the philological and editorial work done by humanists and naturalists in
such centers as Venice and Ferrara where critical editions and translations of Galen
and Pliny and criticism of Pliny poured forth from the presses. By 1669, Paolo Boccone
could speak of »the esteem in which Museums of Natural History are held in Italy.«*

Possessing nature was part of a more widespread delight in collecting objects of
scientific worth. During the sixteenth and seventeenth centuries, the first science mu-
seums appeared — repositories of technology, ethnographic curiosities, and natural
wonders.’ They emerged at a time when all of Europe seemed to be collecting; muse-
ums, libraries, intricate gardens, grottos, and galleries of art filled the landscape of
late Renaissance and Baroque Europe.*

2 In Dollo, Corrado: Filosofia e scienza in Sicilia, Padua 1979, p. 360 (Messina 24 April 1669).

3 Silvio Bedini’s»The Evolution of Science Museums, in: Technology and Culture 6 (1965), pp.1—29, presents
a positivistic but nonetheless informed overview of this subject. More recently, Carlo Maccagni’s essay,
»Le raccolte e i musei di storia naturale e gli orti botanici come istituzioni alternative e complemen-
tari rispetto alla cultura delle Universita e delle Accademiec, in: Laetitia Boehm/Ezio Raimondi (ed.),
Universita, accademie e societa scientifiche in [talia e in Germania dal Cinquecento al Settecento, Bologna 1981,
pp. 283-310, presents a brief but suggestive view of the social and cultural significance of the early
science museum as an »alternative institution«. Giuseppe Olmi provides a synthetic look at natural
history museums in the wider context of late Renaissance and Baroque collecting in his »Ordine e
fama: il museo naturalistico in Italia nei secoli XVI e XVll«, in: Annali dell'Istituto storico italo-germanico
in Trento 8 (1982), pp. 225—274. Readers wishing to consult an English version can look at his »Science-
Honour-Metaphor:ItalianCabinetsoftheSixteenthandSeventeenthCenturies,in:OliverImpey/Arthur
MacGregor (ed.), The Origins of Museums, Oxford 1985, pp. 5-16.

IS

The fundamental study of collecting is Schlosser, Julius von: Die Kunst- und Wunderkammern der Spitre-
naissance, Leipzig 1908. More recently, Salerno, Luigi: »Arte e scienza nelle collezioni del Manierismox,
in: Scritti di storia dell’arte in onore di Mario Salmi, vol. 3, Rome 1963, pp. 193—213, and Adalgisa Lugli’s Nat-
uralia et mirabilia: il collezionismo enciclopedico nelle Wunderkammern d’Europa, Milan 1983, have refined
Schlosser’s thesis about the playful relationship between nature and art as seen in the iconography
of collecting. For a more formal approach to the history of art collecting and to museums in general,
see Barocchi, Paola: »Stonografia e collezionismo dal Vasari al Lanzi, in: Storia dell'arte italiana, pt. |,
vol. 2, Turin 1981, pp. 5—-81; also Branca, Simona Savini: Il collezionismo veneziano nel ‘600, Padua 1964, or
amonograph such as Martinoni, Renato: Gian Vincenzo Imperiali. Politico, letterato e collezionista genovese
del Seicento, Padua 1983. Guiseppe Olmi relates the institutionalization of collecting to the new political
and cultural matrix of early modern Europe in his »Alle origini della politica culturale dello stato mod-
erno: dal collezionismo privato al Cabinet du Roy, in: La Cultura 16 (1978), pp. 471—484; he also focuses
on the relationship between collecting and encyclopedic traditions in his »Dal >teatro del mondo« ai
mondi inventariati. Aspetti e forme del collezionismo nell’eta modernax, in: Paola Barocchi/Giovan-
na Ragioneri (ed.), Gli Uffizi: Quattro secoli di una galleria, Florence 1983, pp. 233—269. The influence of
Krzysztof Pomian’s work on the relationship between museums and the place of curiosity in early mod-
ern culture is evident throughout my work; see his Collectors and Curiosities: Paris and Venice, 1500—1800,
London 1990. The conference proceedings from the tercentennial of the Ashmolean Museum provide
a survey and comprehensive bibliography of the most recent work in the history of early modern col-
lecting; Impey, Oliver/MacGregor, Arthur (ed.): The Origins of Museums: The Cabinet of Curiosities in Six-
teenth- and Seventeenth-Century Europe, Oxford 1985. For the perspective of a museum professional on
this subject, see Hooper-Greenhill, Eilean: Museums and the Shaping of Knowledge, London 1992.

https://dol.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Entstehung von Wissensobjekten - P. Findlen: Possessing Nature

So enamored of collecting was the humanist secretary Antonio Giganti that he be-
moaned the fact that time did not permit him the pleasure of producing a book worthy
enough to grace the shelves of Ippolito

3/

Agostini’s museum in Siena.’ The Tuscan noble Niccolo Gaddi, confidant of two Grand
Dukes and friend of Aldrovandi, insisted that his »things ... be shown by my heirs to
all the Florentine and foreign gentlemen who wish to see them lovingly and courteously,
upon request, so highly did he value this aspect of his patrimony.¢ Collecting, in short,
had become an activity of choice among the social and educated elite. It filled their leisure
hours and for some seemed to encompass every waking moment of their lives. Through
the possession of objects, one physically acquired knowledge, and through their display,
one symbolically acquired the honor and reputation that all men of learning cultivated.

Within the wider matrix of collecting, the possession of nature figured prominently.
Along with art, antiquities, and exotica, nature was deemed a desirable object to own.
Building upon Pliny’s encyclopedic definition of nature as everything in the world wor-
thy of memory and the narrower view of such writers as Dioscorides and Galen, who
defined natural history as the study of objects useful in medicine, collectors brought
ordinary and exotic nature into their museums. The alleged remains of legendary crea-
tures — giants, unicorns, satyrs, basilisks — took their place next to real but puzzling
phenomena such as fossils, loadstones, and zoophytes; previously unknown creatures
such as the armadillo and the bird of paradise; and a plethora of ordinary artifacts that
filled in the gaps between one paradox and the next. From the imaginary to the exotic to
the ordinary, the museum was designed to represent nature as a continuum.

Why did so many Europeans envision collecting as the key to understanding their
world? In a sense, the creation of the museum was an attempt to manage the empiri-
cal explosion of materials that wider dissemination of ancient texts, increased travel,
voyages of discovery, and more systematic forms of communication and exchange had
produced. While all of these factors contributed to the increased curiosity of the Eu-
ropeans toward other cultures, and ultimately redefined the European world view as
a relative rather than an absolute measure of »civilizations, they also produced new
attitudes toward nature and the discipline of natural history. »t is not to be

4/

esteemed a small matter that by the voyages & travels of these later times, so much
more of nature has been discovered than was known at any former period«, wrote
Francis Bacon, who made natural history the paradigm for a new philosophy of nature
in the seventeenth century:

5 BUB, Aldovandi, ms.110. Under the entry for Agostino in his visitors’ book, Ulisse Aldrovandi records the
following poem by Giganti: »O utinam sic te liber oblectare legentem/Possit, Musaeo vel decori esse
tuo. Musaeo insigni omnigenis, quasi maxima mittet/India, vel Libya, vel novus orbis opes. Insigni et
pictis tabulis, et marmore, et aere,/Art quod expolit prisca, recensque manus.«

6 Luchinat, Cristina Acidini: »Niccold Gaddi collezionista e dilettante del Cinquecento, in: Paragone
167/10 (1980), pp. 159—361.

https://dol.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. /dele Access

187


https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 3. Objekte und Bedeutung: einordnen, bewerten, transformieren

It would, indeed, be disgraceful to mankind, if, after such tracts of the material world
have been laid open which were unknown in former times—so many seas traversed —so
many countries explored — so many stars discovered — philosophy, or the intelligible
world, should be circumscribed by the same boundaries as before.”

Natural history, as Bacon observed, was a form of inquiry designed to record the
knowledge of the world for the use and betterment of mankind. As Europeans trav-
eled farther with greater frequency, this knowledge expanded, yielding new and un-
expected results. Collecting was one way of maintaining some degree of control over
the natural world and taking its measure. If knowledge of the world could no longer
be contained in a set of canonical texts, then perhaps it could be displayed in a muse-
um. Thus, philosophers at the vanguard of the intellectual community, most signifi-
cantly Bacon, urged fellow investigators of nature to establish storehouses to monitor
the flow of objects and information. From these activities, a new philosophy of nature
would emerge based on experience rather than erudition. Despite Bacon’s admoni-
tions, none of the collectors whom I discuss dissolved the boundaries of their world.?
While the Italian naturalists would have agreed with Bacon that experience was a nec-
essary and often undervalued part of knowledge, they would not have appreciated his
dismissal of ancient authority. Collectors such as Aldrovandi and Kircher understood
their activities to be the fulfillment of the work of Aristotle and those who had followed
him; for them, experience did not compete with authority but rather complemented
and enhanced it. The novelties they encountered did not lead them to discard their
philosophical framework but instead to modify it. As a paradigm of knowledge, col-
lecting stretched the parameters of the known to incorporate an expanding material
culture. From the sixteenth-century naturalist’s inclusion of New World plants in Old
World categories, to the seventeenth-century Jesuit’s Christian synthesis of all cultures
and their artifacts, the museum »saved appearances« rather than unsettling ancient
systems. By the mid-seventeenth century, it would become a symbol of the »new« sci-
ence, incorporated into scientific organizations such as the Royal Society in England,
the Paris Academy of Sciences, and later the Institute for Sciences in Bologna. In the
preceding century, however, the museum emblematized the revitalization of Aristote-
lian natural philosophy

/5!

and Plinian natural history; it was about the reinvention of the old rather than the for-
mation of the new.

While collecting did not immediately usher in a new philosophical definition of and
structure for scientia, it certainly constituted a significant addition to the practice of
philosophizing in early modern Europe. Organizing ideas around objects, naturalists
increasingly saw philosophical inquiry as the product of a continuous engagement with
material culture. The decision to display the fruits of collection led naturalists gradually

7 InMurray, David: Museums: Their History and Their Use, vol. 1, Glasgow 1904, pp. 19—20.

8 Michael T. Ryan’s»Assimilating New Worlds in the Sixteenth and Seventeenth Centuries, in: Compara-
tive Studies in Society and History 23 (1981), pp. 519—538, elegantly elaborates on the way in which Europe-
ans read the »New World«into the »Old«.

https://dol.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Entstehung von Wissensobjekten - P. Findlen: Possessing Nature

to define knowledge as consensual, shaped in relation to the audience that entered the
museum and therefore participated in the peculiar discursive practices that emerged
within that context. Tactile as well as sociable, the philosophizing done in and around
the museum enhanced the Aristotelian definition of knowledge as a product of sensory
engagement with nature. Ultimately the value placed upon the experience of the senses
would resultin its uncoupling from this traditional philosophical framework. But at this
point, naturalists perceived their museums to be tangible sign of their commitment to
the ancient study of nature. In the sixteenth century, this entailed little more than sub-
suming everything collected within a proper philosophical framework, as determined
by the traditional classification of the sciences. By the seventeenth century, in the wake
of the new experimental philosophies of Bacon, Descartes, and Galileo, naturalists still
committed to the preservation of ancient views of nature now faced the challenge of
responding to the hostile critics. Putting the techniques of the »new« philosophy in the
service of the old, Aristotelian naturalists designated the museum as a site of critical
synthesis. With hindsight, it is easy for us to predict their failure. At the time, they had
the weight of more than 2000 years of authority on their side.

Telling this tale of failed encyclopedic dreams is a fairly complicated endeavor. In
this study, I have used the rich font of materials available on this subject to sketch a
broad portrait of naturalistic and collecting activities in the sixteenth and seventeenth
centuries. Between Aldrovandi and Kircher lie a host of other patrons and collectors
of nature who merit equal attention. Some — Pier Andrea Mattioli (1500-1577), Giovan
Battista della Porta (1535-1615), Federico Cesi (1585-1630), Manfredo Settala (1600—
1680), and Francesco Redi (1626-1697) — are well known, at least by name. Others have
receded into obscurity over the course of time, as their publications have grown dusty
and their museums have vanished. While any contemporaries knew of the famed
apothecaries Francesco Calzolan (1521-1600) and Ferrante Imperato (1550-1625), only
the latter merits a brief entry in the Dictionary of Scientific Biography. Similarly, the
humanist broker Giovan Vincenzo Pinelli (1535-1601), the papal physician Michele
Mercati (1541-1593), the grandducal botanist Paolo Boccone (1633—1704), and the Jesuit
naturalist Filippo Bonanni (1638-1725) grace modern histories of science briefly, if at
all. Their contributions have not, by our standards,

16/

merited a retrospective assessment. Perhaps it is worth asking ourselves why we remem-
ber the most prolific, measuring importance by the number of weighty tomes, when a
different kind of documentation — one that takes into account the teaching and train-
ing of students and the collaborative process at work behind any publication - reveals
that others, who published less, contributed as much if not more. In other instances, we
might query why one form of copiousness — that of Galileo or Newton, to offer contem-
poraneous examples — merits attention, while another — that of Aldrovandi, Redi, or
Kircher - goes relatively unremarked. In the process of writing the sort of history that
speaks to our present image of »science«, we often find it preferable to neglect those who
donot fit comfortably into this category. One of the primary goals of this study is to bring
to life individuals who, while marginal to our own view of science, were central to the
early modern definition of scientific culture.

https://dol.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. /dele Access

139


https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

3. Objekte und Bedeutung: einordnen, bewerten, transformieren

3.1.2 Anja Laukdtter: Der Weg zum Wissensobjekt. Strategien und
Praktiken des >possessing culture« im kolonialen
Vélkerkundemuseum

Paula Findlen hat die frithneuzeitlichen Museumsgriindungen in Italien als Ereignis-
se beschrieben, die eng mit der Disziplinbildung der Natural History (Naturgeschich-
te) verwoben waren und die darauf zielten, die Natur an einen spezifischen Raum zu
delegieren und in diesem festzuschreiben. Eng mit den Etablierungsgeschichten der
Museen und der wissenschaftlichen Disziplin verbunden war die verbreitete Praktik
des Sammelns von Naturobjekten. Findlen schligt fiir die Matrix aus Beweggriinden
und Wissenskonstellationen, in die sich das Sammeln von Naturobjekten einordnet,
die Formel eines »possessing nature« vor: Das Sammeln der Natur galt als Schliissel
zum Verstindnis der Natur- und damit der Menschheitsgeschichte.! In den frithen
italienischen Museen konnte diese Naturgeschichte beobachtet und geordnet werden,
hier wurde das Besondere anhand der Auseinandersetzung mit der gesammelten ma-
teriellen Kultur studiert.?

Blicken wir auf die Entstehungsgeschichte der deutschen Vélkerkundemuseen®
am Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts und ersetzen die Matrix des
spossessing nature< durch den Begriff des >possessing cultures, so ergeben sich trotz
der diachronen Perspektive (und den damit verbundenen Unterschieden) zahlreiche
Parallelen: Nicht die >Natur<, sondern die >Kulturs, reprisentiert durch sogenannte
sEthnographicas, bot die Objekte, die es zu besitzen galt. Auch diese materiellen Ob-
jekte wurden als unentbehrliche Schliissel zum Verstindnis der Menschheit gesehen,
und nun waren es die eng mit der Disziplinbildung der Vélkerkunde und der Anthro-
pologie verbundenen Volkerkundemuseen, die das Studium der kulturellen Eigenhei-
ten und Differenzen anhand der prasentierten materiellen Kultur ermdglichen sollten.

Dieser Beitrag versucht die Strukturen, Praktiken und Institutionen dieses >pos-
sessing culture« mit Blick auf das Hamburger Volkerkundemuseum zu Beginn des
20. Jahrhunderts grob zu skizzieren. So wird in einem ersten Schritt die Entstehungs-
geschichte der Volkerkundemuseen als eine Strategie des >possessing culture< be-
schrieben, in die sich asymmetrische Beziehungsgeflechte zwischen der deutschen
Kolonialherrschaft und den Koloniallindern auf vielfiltigen Ebenen einschrieben.
Ferner und eng damit verbunden werden in einem zweiten Schritt spezifische Prakti-
ken dieses >possessing culture« in den Blick genommen. Hier wird auf einen Moment
fokussiert, den jedes Objekt, sei es spiter Ausstellungs- oder Depotobjekt, durchlau-

Dieser Textistdie stark erweiterte und veranderte Fassung des folgenden Artikels: Laukdtter, Anja: »Vom

Alltags- zum Wissensobjekt. Zur Transformation von Gegensténden in Volkerkundemuseen im begin-

nenden 20. Jahrhundert, in: Themenportal Europiische Geschichte, 2008, www.europa.clio-online.de/

essay/id/fdae-1455 (letzter Zugriff: 21.06.2024).

1 Findlen, Paula: »Introduction, in: dies., Possessing Nature. Museums, Collecting, and Scientific Culture in
Early Modern Italy, Berkeley/Los Angeles/London 1994, S.1-11, hier S. 1-5 (Referenztext).

2 Sieheauch: Heesen, Anke te/Spary, Emma C.:»Sammeln als Wissenc, in: dies. (Hg.), Sammeln als Wissen.
Das Sammeln und seine wissenschaftsgeschichtliche Bedeutung, Gottingen 2001, S. 7-21.

3 Zur Problematik des Begriffes des Volkerkundemuseums: Kraus, Michael/Noack, Karoline (Hg.): Quo
vadis, Volkerkundemuseum? Aktuelle Debatten zu ethnologischen Sammlungen in Museen und Universitdten,
Bielefeld 2015.

https://dol.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Entstehung von Wissensobjekten - A. Laukétter: Der Weg zum Wissensobjekt

fen musste: der Eingang des Objektes ins Museum. Dieser Ubergang wird hier als rite
de passage im >Lebenc< eines Museumsobjektes verstanden. Denn die Frage, wie Objekte
im Museum eingeordnet, bewertet und transformiert wurden, ist weder trivial noch
(wegen der meist schlechten Quellenlage) leicht zu beantworten. So soll die Analyse
eines Briefes vom 7. Juni 1913 des Direktors des Hamburger Vélkerkundemuseums,
Georg Thilenius (1868-1937), beispielhaft zeigen, dass sich in einer mikrohistorischen
Perspektive iibergeordnete grofere Strukturen verdichten.* Entlang dieser Quelle, in
der sich die Transformation von Gegenstinden aus den Koloniallindern hin zu wis-
senschaftlichen Objekten nachlesen lisst, lassen sich einige signifikante Aspekte ver-
anschaulichen, die mit dem damaligen Sammeln und Ausstellen von Objekten sowie
mit dem Voélkerkundemuseum insgesamt verbunden sind.’ In dieser Weise versteht
sich dieser Text auch als ein Plidoyer, die Alltagsgeschichte der gesammelten mate-
riellen Kultur naher in den Blick zu nehmen.

1. Zur Geschichte der Vdlkerkundemuseen: Strategien des >possessing culture«

In der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts wurden in den meisten europidischen Lin-
dern einschlieflich des Kaiserreichs zahlreiche Museen gegriindet,® deren Themen-
spektrum von Kunst, Heimat und Naturkunde bis zu Tieren in Zoos reichte.” In die-
sem Zusammenhang und dann forciert durch die kolonialen Eroberungen sind auch
die zahlreichen Griindungen von deutschen Volkerkundemuseen zu sehen: 1868 in
Miinchen, 1869 in Leipzig, 1873 in Berlin, 1876 in Dresden, 1879 in Hamburg, 1884 in
Stuttgart, 1895 in Freiburg, 1896 in Bremen, 1901 in Koln und 1904 in Frankfurt am
Main.® Nach der Etablierung der Vélkerkundemuseen wurden diese rasch zum wich-
tigen Bestandteil der jeweiligen Stadtlandschaft. An zentralen Orten der Stadt plat-
ziert und somit uniibersehbar entwickelten sie sich schnell zum Symbol eines urba-
nen Selbstverstindnisses.” Insgesamt war der Griindungsboom mit einem starken
Bevolkerungswachstum sowie einer Urbanisierung verbunden. Dem grof3stidtischen

Zur Briefquelle: Staatsarchiv Hamburg: 361-5 | Hochschulwesen Reg. Spez. Clla 16 Bd. Ill: Brief vom
7.Juni1913.

5 Vgl. fiir den Kontext der Naturgeschichte und Zoologie den Beitrag von Mareike Vennen in diesem
Band, S.116—126.

N

(o)}

Siehe u.a.: Pomian, Krzysztof: »Sammlungen — eine historische Typologiex, in: Andreas Grote (Hg.),
Macrocosmos in Microcosmos. Die Welt in der Stube. Zur Geschichte des Sammelns 1450—1800, Opladen 1994,
S.107—128, hier S.118.

~N

Siehedazuu.a.: Roscher, Mieke: »Zoopolis. Eine politische Geschichte zoologischer Garten, in: Aus Poli-
tik und Zeitgeschichte 71/9 (2021), S. 4—10; Reinert, Wiebke/Roscher, Mieke: »Der Zoo als Anderer Raum.
Hamburger und Berliner Heterotopienc, in: Thomas E. Hauck u.a. (Hg.), Urbane Tier-Rdume, Berlin 2017,
S.103—114; sowie: Jahn, llse: »Zoologische Girten in Stadtkultur und Wissenschaftim19. Jahrhundert,
in: Berichte zur Wissenschaftsgeschichte15 (1992), S. 213—224.

[oo)

Zur Geschichte der Volkerkundemuseen: Zimmerman, Andrew: Anthropology and Antihumanism in
Imperial Germany, Chicago/London 2001. Zu den Griindungsdaten: Voges, Hans: »Das Volkerkunde-
museums, in: Etienne Francois/Hagen Schulze (Hg.), Deutsche Erinnerungsorte, Band 1, Miinchen 2001,
S.305-321, hier S. 318.

Kostering, Susanne: Natur zum Anschauen. Das Naturkundemuseum des deutschen Kaiserreichs 1871-1914,

O

Kéln u.a. 2003, S. 35.

https://dol.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

3. Objekte und Bedeutung: einordnen, bewerten, transformieren

Biirgertum boten Vélkerkundemuseen, wie auch andere Orte der Wissensvermittlung,
die Moglichkeit zur Entfaltung und zur gesellschaftlichen Positionierung.”

Dabei waren Volkerkundemuseen, zusammen mit den sich fast zeitgleich an den
Universititen etablierenden wissenschaftlichen Disziplinen der Volkerkunde und der
Anthropologie, Produkte einer kolonialen Moderne. Denn die soziale, technische und
dkonomische Umbruchsituation vor allem in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts
war nicht zuletzt dadurch gekennzeichnet, dass die >fremde Welt« niher riickte und
neue Abgrenzungsmechanismen der europiischen Welt notwendig schienen. Volker-
kundemuseen und die entsprechenden Wissenschaften gaben auf die sich in diesem
Zusammenhang ergebenden Fragestellungen, Neugierden, Phantasien und Imagina-
tionen >Antworten< bzw. waren auch an der Erzeugung und Verbreitung neuer Fragen
und Imaginationen beteiligt.

Die Volkerkundemuseen waren darum bemiiht, sich von zeitgendssischen popu-
liren (und kommerziellen) Veranstaltungen, wie etwa Hagenbecks Volkerschauen in
Hamburg oder das Wachsfigurenkabinett Castans Panoptikum in Berlin, und deren
konkreten Darstellungsweisen der >fremden Welt abzugrenzen.” Es entsprach ihrem
Selbstverstindnis, sich den >neuentdeckten< Riumen und ihren Vélkern ausschlieflich
wissenschaftlich zu widmen, sich als swahre< wissenschaftliche Ordnungsinstanz fiir
die Welt und als Vermittler von europiischen Distanzerfahrungen zu prisentieren und
damit ein Bediirfnis nach kultureller Deutung der >Schépfung« zu befriedigen."* Die
vermeintliche Andersartigkeit der »neuen Fremdens, der Nicht-Europier sollte niich-
tern dokumentiert werden.” Entsprechend bemithten sich die Vélkerkundemuseen
in diesem Kampf um die Macht der Deutung, Interpretation und Wertung sich durch
ihren Rekurs auf die Wissenschaft von den populdren Veranstaltungen abzusetzen.™

So blieb es ein Spezifikum der Vélkerkundemuseen am Ende des 19. und zu Be-
ginn des 20. Jahrhunderts, dass es sich bei diesen Orten nicht nur um 6ffentliche
Riume handelte, sondern ebenso um wissenschaftliche.” In ihnen wurde éffentlich

10 Felt, Ulrike: »Die Stadt als verdichteter Raum der Begegnung zwischen Wissenschaft und Offent-
lichkeit. Reflexionen zu einem Vergleich der Wissenschaftspopularisierung in Wien und Berlin,
in: Constantin Goschler (Hg.), Wissenschaft und Offentlichkeit in Berlin 1870—1930, Stuttgart 2000,
S.185-219, hierS. 207.

11 Grosse, Pascal: »Zwischen Privatheit und Offentlichkeit. Kolonialmigration in Deutschland, 1900—
1940, in: Birthe Kundrus (Hg.), Phantasiereiche. Zur Kulturgeschichte des deutschen Kolonialismus, Frank-
furt a.M. 2003, S. 91-109, hier S. 95f. Zu den Volkerschauen siehe u.a.: Honold, Alexander: »Ausstel-
lung des Fremden —Mensch- und Vélkerschau um 1900. Zwischen Anpassung und Verfremdung: Der
Exot und sein Publikumc, in: Sebastian Conrad/)irgen Osterhammel (Hg.), Das Kaiserreich transnatio-
nal, Gottingen 2004, S.170—190. Siehe auch: Ziircher, Urs: Monster oder Laune der Natur. Medizin und die
Lehre von den Missbildungen 1780—1914, Frankfurt a.M. 2004, S. 263ff.

12 Siehe dazu: Osterhammel, Jiirgen: »Distanzerfahrung. Darstellungsweisen der Fremden im 18. Jahr-
hundertg, in: Hans-Joachim Konig u.a. (Hg.), Der europdische Beobachter aufiereuropdischer Kulturen. Zur
Problematik der Wirklichkeitswahrnehmung, Berlin 1989, S. 9—42, hier S. 12ff.

13 Kundrus, Birthe: Moderne Imperialisten. Das Kaiserreich im Spiegel seiner Kolonien, Kéln u.a. 2003, S. 35f.

14 Siehe auch: Bourdieu, Pierre: »Die Museumskonservatoreng, in: Thomas Luckmann/Walter Michael
Sprondel (Hg.), Berufssoziologie, K6In1972, S.148—156, hier S.149.

15 Felt:»Die Stadtals verdichteter Raum, S. 207.

https://dol.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Entstehung von Wissensobjekten - A. Laukétter: Der Weg zum Wissensobjekt

wissenschaftliches Wissen konfiguriert und reprisentiert.”® Sie waren also bipolar
ausgerichtet: adressiert an eine allgemeine Offentlichkeit und zugleich angebunden
an den exklusiven Kreis der Universitit und der Wissenschaft der Volkerkunde und
Anthropologie. In diesem >Hybridraum« bot sich die Méglichkeit, wissenschaftlich le-
gitimierte Erkenntnisse tiber die Welt in einer inszenierten dreidimensionalen Form
darzustellen.”

Dafiir teilten Volkerkundemuseen die Welt in >Kulturriume« auf und konkretisier-
ten diese durch reprisentative Gegenstinde, womit sie eine Vorstellung von der Welt
strukturierten und gleichzeitig auch eine imaginative Erschlieffung des Neuen, vor
allem der kolonialen Gebiete, ermoglichten. Einerseits reduzierten sie damit die Welt
auf die Fragmente einzelner Gegenstinde und begriffen so sWelt als Ausstellung.’®
Andererseits erweiterten sie den scheinbar erfahrbaren Raum. So sollte ein ganzer
Kontinent, wie zum Beispiel >Afrika¢, durch die Prisentation von beispielsweise Ge-
schirr, Kleidung, Speeren oder Werkzeugen entzifferbar werden.”

Den einzelnen Objekten kamen dementsprechend enorme Bedeutungen zu. Ihnen
war in dieser Logik Wissen eingeschrieben, das durch Anschauung dekodierbar war.
Diese Formen des Sehens wurden in den verschiedensten Museen sowie auch in den
neuentstehenden botanischen Girten, Zoos und anderen Institutionen eingeiibt. Sie
zusammen waren, wie Findlen betont hat, wichtige Einrichtungen bei der Ubersetzung
einer diskursiven in eine visuelle Vermittlung. Gerade in diesen riumlichen Inszenie-
rungen wurde das Wissen verdinglicht und die Bedeutung der Sichtbarkeit betont.*

Doch einzelne Objekte waren nicht nur eine Konkretion des Wissens, auch die
Quantitit der Objekte spielte eine bedeutsame Rolle. So wurde insbesondere in der
ersten Entstehungsphase der Volkerkundemuseen eine Vermehrung der Objekte
mit einem Zuwachs an Wissen gleichgesetzt. Ethnographische Gegenstinde und die
Kenntnisse dariiber wurden somit in einem direkt proportionalen Verhiltnis gesehen.
Neben dem stetigen Wachstum des Wissens sollte durch die Sammlung dieser ethno-

16 Hagner, Michael: »Vom Naturalienkabinett zur Embryologie«, in: ders. (Hg.), Der falsche Korper. Beitri-
ge zu einer Geschichte der Monstrosititen, Gottingen 1995, S. 73—107, hier S. 74. Zur Inflation des Begrif-
fes der Reprasentation siehe auch: Hagner, Michael: »Zwei Anmerkungen zur Reprasentation in der
Wissenschaftsgeschichte, in: Hans-)J6rg Rheinberger u.a. (Hg.), Riume des Wissens. Reprdisentation,
Codierung, Spur, Berlin1997, S. 339—355, insb. S. 345ff.

17 Hooper-Greenbhill, Eilean: Museums and the Shaping of Knowledge, London 1992, S. 198ff.

18 Mitchell, Timothy: »Die Welt als Ausstellung, in: Sebastian Conrad/Shalini Randeria (Hg.), Jenseits
des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M.
2002, S.148ff. Siehe auch: Penny, Glenn H.: »Die Welt im Museum. Raumliche Ordnung, globales Den-
ken und Volkerkundemuseen im ausgehenden 19. Jahrhundert, in: Iris Schréder/Sabine Hohler (Hg),
Welt-Riaume. Geschichte, Geographie und Globalisierung seit 1900, Frankfurta. M./New York 2005, S. 74—99;
Jenkins, David: »Object Lessons and Ethnographic Displays. Museum Exhibitions and the Making of
American Anthropology, in: Comparative Studies in Society and History 36/2 (1994), S. 242—270, hierS. 269.

19 Siehe auch: Korff, Gottfried: »Speicher und/oder Generator. Zum Verhiltnis von Deponieren und
Exponieren im Museum, in: ders. (Hg.), Museumsdinge. Deponieren — Exponieren, Koln u.a. 2002,
S.167-178, hier S.175f,; Laukdtter, Anja:»Das Volkerkundemuseum, in: Alexa Geisthovel/Habbo Knoch
(Hg.), Orte der Moderne. Erfahrungswelten des19. und 20. Jahrhunderts, Frankfurt a.M. 2005, S. 218—227.

20 Findlen, Paula: »Die Zeit vor dem Laboratorium. Die Museen und der Bereich der Wissenschaft1550—
1750, in: Andreas Grote (Hg.), Macrocosmos in Microcosmo. Die Welt in der Stube. Zur Geschichte des Sam-
melns 1450—-1800, Opladen 1994, S.191—207, hier S.193.

https://dol.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. /dele Access

143


https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144

3. Objekte und Bedeutung: einordnen, bewerten, transformieren

graphischen Objekte eine angenommene >Urspriinglichkeit« der >Naturvolker« konser-
viert werden. Dieser >Rettungsgedanke« offenbart die asymmetrische Grundhaltung
der Museen sowie der Wissenschaft gegeniiber den Herkunftslindern der Objekte.

2. Der Weg der Objekte ins Museum: Praktiken des >possessing culture«

Um ihre Funktion als verdinglichte Wissensformen ausfiillen zu kénnen, durchliefen
die gesammelten Objekte der unterschiedlichen Kulturen einen relativ einheitlichen
Prozess am musealen Ort. Die Transformation vom einzelnen Objekt zum Wissenstra-
ger erforderte zunichst eine riumliche Uberwindung, das heifdt die Objekte mussten
von ihrem Ursprungsort, zumeist den damaligen Koloniallindern, ins Museum gelan-
gen. Dabei spiegelten und konstituierten die Formen des Erwerbs der Objekte die sozia-
len Beziehungen in den Kolonialgebieten.” Viele Quellen belegen sehr deutlich, dass und
wie Gegenstinde geraubt wurden und dabei auch verschiedene Gewaltformen (wie Dro-
hungen, physischer Zwang und Tétungen) im Spiel waren.?* Voraussetzungen fiir diese
illegitimen Aneignungspraktiken waren zum einen ein asymmetrisches Verhiltnis der
Sammlungsreisenden, Expeditionsmitglieder bzw. Wissenschaftler zu den Menschen
in den Kolonialgebieten, welches durch ein Uberlegenheitsgefithl markiert war, zum
anderen ein Rechtsraum, wie der des hierarchisch strukturierten Kolonialgebietes, der
solche Praktiken zuliefd: Die Wissenschaft der Volkerkunde, die Institution der Vélker-
kundemuseen und der Kolonialismus legitimierten sich gegenseitig.

An ihrem neuen Bestimmungsort trafen die Objekte dann auf einen doppelt ko-
dierten >Kulturraumc: Erstens fanden sie Eingang in den Kontinent »Europas, der nicht
nur als ein spezifischer geographischer Raum angesehen wurde, sondern auch als
Chiffre westlicher >Kultur« fungierte. Zweitens wurden die Objekte in ein Museum
transportiert, das als institutioneller und riumlicher Ausdruck von Kultur galt. Wa-
ren die Objekte hier angekommen, durchliefen sie einen Aufnahmevorgang, an dessen
Ende die Bestimmung des Status des wissenschaftlichen Objektes stand und der in
der Aufnahme in Schau- oder Studiensammlungen gipfelte.

Ein solcher Aufnahmeprozess wird in einem Brief von Georg Thilenius (1868-1937)
an die Oberschulbehorde aus dem Jahr 1913 sehr anschaulich beschrieben. Der Ver-
fasser des Briefes war kein Unbekannter. Als Direktor des Volkerkundemuseums in
Hamburg seit 1904 (und bis 1935) hatte er zahlreiche wissenschaftliche Aufsitze sowie
Monographien iiber volkerkundliche und anthropologische Fragestellungen, aufer-
dem iiber methodische Aspekte der sich neu formierenden Wissenschaften und der
Museumsarbeit verfasst. Der 1920 zum ordentlichen Professor fiir Volkerkunde an
die Universitit Hamburg berufene Thilenius war auferdem Mitglied im zwolfképfi-
gen Professorenrat des 1908 eingerichteten Hamburger Kolonialinstituts. Seine um-
fassenden Netzwerke innerhalb der europiischen Museumslandschaft, der Wissen-
schaft der Volkerkunde und innerhalb der deutschen Kolonien trugen erheblich dazu

21 Siehe dazu: Thomas, Nicholas: Entangled Objects. Exchange, Material Culture, and Colonialism in the Pacific,
Cambridge 1991, S. 7ff.

22 Bénédicte Savoy hat in ihrem Vortrag »Kultureller Extraktivismus. Die Museen und ihre Folgen<am
27. April 2022 in der Ringvorlesung Kulturgeschichte der Moderne an der Friedrich-Schiller-Universitat
Jena auf die gewalttitigen Dimensionen dieser Sammlungspraktiken hingewiesen. Siehe: https://
www.hsozkult.de/event/id/event-117117 (letzter Zugriff: 21.06.2024).

https://dol.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Entstehung von Wissensobjekten - A. Laukétter: Der Weg zum Wissensobjekt

bei, dass er die Sammlungen des Hamburger Vélkerkundemuseums enorm vergro-
Rern konnte. Als bedeutsame Figur innerhalb des kolonialistischen Systems hatten
seine Worte, konkret seine musealen Anweisungen und Vorgaben hiufig programma-
tischen Charakter — und sie hatten Gewicht.

Der hier herangezogene Brief von Thilenius an die Oberschulbehérde in Hamburg
ist Teil einer umfassenden und regelmifligen Korrespondenz, die alle Belange des Mu-
seums betrafen: Berichte iiber Diebstihle im Haus, Ergebnisse von Forschungsreisen wie
die der sogenannten >Sitdsee-Expeditions, Planungen eines Neubaus, Umgestaltungen
der Schausammlungen sowie Budget-Bewilligungen. In dem Brief beschreibt Thilenius,
wie in einem ersten Schritt die ethnographischen Gegenstinde von ihren verschmutzten
Verpackungen befreit und gereinigt, im Sortierraum des Museums ausgebreitet, dann
mit Listen verglichen, nummeriert und eingetragen wiirden. Diese Arbeitsschritte sind
mit einer temporalen Dimension dargestellt, die einen grof3en zeitlichen Aufwand und
eine gewisse Mithseligkeit suggeriert. Es sei eine »meist langwierige Arbeit der Kontrol-
le der Stiicke, ihres Vergleichs mit den mitunter vorhandenen Listen des Sammlers, die
Aufstellung eigener Listen, die Verteilung auf die wissenschaftlichen Abteilungen und
die Nummerierung«.? In einem weiteren Schritt erfolge die Reinigung der Gegenstin-
de mithilfe eines »Vakuumapparates«. Welche spezifische Maschine hier benutzt wurde,
konnte nicht ermittelt werden. Festzuhalten ist allerdings, dass verschiedene Vakuum-
technologien in die Museen des beginnenden 20. Jahrhunderts Eingang erhielten. Ziel
war, Schmutz- und Tierbefille der Objekte gering zu halten bzw. eine Weiterverbrei-
tung in die Depots bzw. in die Ausstellungsvitrinen zu verhindern. So ist auch der in der
Quelle genannte Einsatz von Schwefelkohlenstoff zu verstehen, der die neueingegange-
nen Objekte von »tierischen Schidlingen« befreien sollte.

Es folgte die Katalogisierung und die endgiiltige Nummerierung der Objekte, be-
vor sie dann dem »wissenschaftlichen Beamten« zur Bearbeitung tibergeben wurden.
So heifdt es: »Nach Beendigung der technischen Arbeiten beginnen die wissenschaft-
lichen, die wiederum in eine mehr technische und die rein wissenschaftliche Behand-
lung zerfallen. Die ersteren umfassen die Katalogisierung.«<** Auch hier agiert ein
komplexer Registrierungsapparat:

In den Konservierungsraumen tragen die Gegenstidnde die Nummernzettel, die sie im
Sortierraum erhielten. Die Zettel sind durch dauerhaft aufgemalte Nummern zu er-
setzen, die Stlicke selbst in den Zettelkatalog einzutragen. Hierbei entspricht jedem
Cegenstande ein Zettel, der auf der einen Seite die Nummer, die Bezeichnung und den
Hinweis auf die Akten, ferner eine statistische Beschreibung tragt, wihrend auf der
Riickseite der Cegenstand selbst, seine Ornamente und technischen Besonderheiten
durch genaue Zeichnungen festgelegt werden.?

Erst nach diesem Prozedere setzte die »eigentliche« wissenschaftliche Titigkeit ein, die
an eine Person mit spezifischer Ausbildung gebunden war: an einen »wissenschaftli-
chen Beamtenc. Dass an dieser Stelle noch von keinem Ethnologen und Anthropologen

23 Zur Briefquelle: Staatsarchiv Hamburg: 361-5 | Hochschulwesen Reg. Spez. Clla 16 Bd. I1l: Brief vom
7.Juni1913.

24 Ebd.

25 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. /dele Access

145


https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

3. Objekte und Bedeutung: einordnen, bewerten, transformieren

mit entsprechendem Studium gesprochen wird, verweist auf die noch fehlende Etab-
lierung dieser Disziplinen an den deutschen Universititen. An der 1919 gegriindeten
Hamburger Universitit wurde beispielsweise erst 1920 ein ordentlicher Lehrstuhl fir
Volkerkunde eingerichtet (der mit Georg Thilenius besetzt wurde). Die laut Quelle als
»wissenschaftlicher Beamte« definierte Person verzeichnete nun die Herkunft und
kontextualisierte die Gegenstinde mittels bereits erworbener Gegenstinde und ihrer
Kenntnisse. Thilenius schreibt:

Er [der zustandige wissenschaftliche Beamte] versieht die Zettel mit den notwendigen
wissenschaftlichen und literarischen Notizen, kontrolliert die Herkunftsangaben oder
bestimmt erst die Herkunft und vergleicht die mit der Sammlung eingegangenen wis-
senschaftlichen Notizen mit den bisher bekannten Angaben 2

Insbesondere nach der Jahrhundertwende erhielten die fiir die Museumsdirektoren
titigen Sammler den eindringlichen Auftrag, auch Details iiber die Herkunft und
Verwendung der gelieferten Objekte zu recherchieren. Nur mit diesen Informationen
konnten sie in das bestehende Netzwerk des bereits vorhandenen Wissens eingefiigt
werden. Objekte ohne solche Angaben galten zunehmend als wertlos. Erst nach dieser
sogenannten Status-Festschreibung wurde dariiber entschieden, ob die Gegenstinde
Teile der fiir die Offentlichkeit bestimmten Schausammlung oder der exklusiv fiir die
Wissenschaft bestimmten Studiensammlung werden sollten.

Diese komplexe Erfassung und Einfiigung in ein Wissenssystem ermoglichte
(ohne dass der Brief dies explizit macht) auch eine Auffindbarkeit des Objektes: Kein
Gegenstand, so konnte man es Thilenius in den Mund legen, ging in diesem System
verloren; alles sei nun gegenwirtig und auch zukiinftig sofort verfiigbar, um in der
Schau- oder Studiensammlung prisentiert zu werden. Ein Blick in die Archivbestin-
de des heutigen MARKK Museum am Rothenbaum, in denen zumindest ein Teil der
damals eingehenden umfassenden Sammlungen dokumentiert ist, lisst allerdings
Zweifel an einem solchen reibungslos funktionierenden Regelwerk aufkommen. Es
hitte umfassend ausgebildeten Personals bedurft, um jedes eingehende Objekt diese
umfassenden Siuberungs- und Registrierungsaktivititen durchlaufen zulassen. Eine
solch dichte Personaldecke istjedoch historisch nicht belegt. So scheint der Brief mehr
ein Idealbild, eine Programmatik zu entwerfen, die vermutlich nur bedingt etwas mit
der Realitit zu tun hatte.

Dennoch oder gerade deshalb hat das hier beschriebene Verfahren historische
Relevanz. Es besticht durch seine detaillierte Schilderung. Jeder Schritt des Objek-
tes, so scheint es, wird genau festgeschrieben und wiederholt sich bei jedem weite-
ren Gegenstand in derselben Weise. Prizision, Systematik und Redundanz markie-
ren eine vermeintliche Wissenschaftlichkeit. Dieser Anspruch entsprach dem bereits
oben beschriebenen Wunsch nach einer s>Totalerfassung« von Kulturen, die sich in
der Quantitit der zu sammelnden Objekte (moglichst viel) und im sogenannten >Ret-
tungsgedanken« (moglichst schnell) zeigte.

Das »verschmutzte Ding« traf in diesem Sinn auf ein systematisches Regelwerk,
was als Aneignungsprozess, als Schritt der Inkorporierung in die doppelt kodierte
>Kulturwelt, der sWelt der Europier< und des Museums, gelesen werden kann. Die da-

26 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. /dele Access



https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Entstehung von Wissensobjekten - A. Laukétter: Der Weg zum Wissensobjekt

bei angewandten Methoden von der Reinigung iiber die Kontrolle bis zur Einreihung
invorhandene Listen umreifen einige zentrale Praktiken eines europdisch definierten
Wissenschaftsverstindnisses der Zeit, dem die Objekte der >Naturvélker« unsortiert,
schmutzig und ohne Zusammenhang gegeniiberzustehen schienen. In diesem Sinne
ist auch der in dieser Quelle zitierte wissenschaftliche Apparat, vom Laboratorium
zum Katalog bis hin zum Vakuumapparat zu interpretieren. In demselben Sinne sind
auch die umfassenden Riume, die die Objekte »durchschreiten« oder tangieren, zu
verstehen. So werden in dem Brief zahlreiche Arbeitsriume genannt, die jeweils mit
spezifischen Arbeitsschritten korrespondieren: »Arbeitshof«, »Magazin«, »Sortier-
raume, »Bureau, »Waschraume, »Konservierungsriumex, »Schausammlung«, »WIis-
senschaftliche Sammlungen.?”” Diese Riume des Wissens scheinen hierarchisiert -
von einem auflerhalb des Museums liegenden »Arbeitshofe« bis hin zum sTempel« der
Wissenschaftlichkeit im Museum, den Studiensammlungen. Diese riumliche Ausdif-
ferenzierung unterstrich die Wissenschaftlichkeit des Museums — und seine Macht,
aus einem verschmutzten Gegenstand ein Wissensobjekt entstehen lassen zu kénnen.

Aus dieser prazisen Anleitung des komplexen Aufnahmeverfahrens von volker-
kundlichen Gegenstinden lisstsich auf die Bedeutung schliefRen, die der hygienischen
Praktik und der archivarischen Systematisierung insgesamt zugeschrieben wurde.
Denn erst durch sie wurde die Dauerhaftigkeit der Gegenstinde garantiert — sie wa-
ren die Voraussetzung, um aus den gesammelten Gegenstinden potenzielle Objekte
der Ausstellung zu kreieren, die dann als »Semiophoren, als Zeichentriger fungieren
konnten.? Und nur sie garantierten dem Museum, ein Raum einer vermeintlichen Ra-
tionalitit, ein Ort der Wissenschaft zu sein.?’ Mittels dieser Selbstdefinition suchten
sich die damaligen Vélkerkundemuseen gegeniiber den populireren Formaten wie
Hagenbecks Volkerschauen, Castans Panoptikum etc. abzugrenzen. Zugleich zeigt
die zitierte Quelle, dass der Anspruch und die konkrete Praxis der Wissenschaftlich-
keit auch eine Abgrenzungsstrategie gegeniiber den Reprisentanten einer >fremden
Welt« war.

Oder anders formuliert: Das Volkerkundemuseum konstituierte sich nicht nur aus
der (illegitimen) Sammlung und Ausstellung von Objekten, sondern auch in seinen
Alltagspraktiken, Methoden und im Umgang mit den Objekten. — Und in beiden Vor-
gehensweisen manifestiert sich die Zweideutigkeit des >possessing culturec, worin der
>Besitz der Kultur(en) sich wechselseitig verstirkt mit einer >besitzenden Kultur< im
Zeitalter des Kolonialen.

27 Ebd.
28 Pomian, Krzysztof: Der Ursprung des Museums. Vom Sammeln, Berlin 1988, S. 50ff.

29 Jenkins: »Object Lessons, S. 245.

https://dol.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. /dele Access

147


https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

3. Objekte und Bedeutung: einordnen, bewerten, transformieren

Auswahlbibliographie

Grimme, Gesa/Kahanu, Noelle M. K. Y./Schorch, Philipp: »Re-membering Ha-
wal’i. Provenienzforschung und Restitution als (post)koloniale Erinnerungs-
arbeit, in: Historische Anthropologie 30/1 (2022), S. 33-56.

Hermannstidter, Anita/Heumann, Ina/Pannhorst, Kerstin (Hg.): Wissensdinge.
Geschichten aus dem Museum fiir Naturkunde Berlin, Berlin 2015.

Hooper-Greenbhill, Eilean: Museums and the Shaping of Knowledge, London 1992..

Kundrus, Birthe (Hg.): Phantasiereiche. Zur Kulturgeschichte des deutschen Kolonia-
lismus, Frankfurt a.M. 2003.

Laukotter, Anja: Von der >Kultur< zur >Rasse« — vom Objekt zum Korper? Volkerkunde-
museen und ihre Wissenschaften zu Beginn des 20. Jahrhunderts, Bielefeld 2007.

Penny, Glenn H.: Objects of Culture. Ethnology and Ethnographic Museums in Imperial
Germany, Chapel Hill/London 2002.

Siebenhiiner, Kim: »Things That Matter. Zur Geschichte der materiellen Kultur in
der Frithneuzeitforschung, in: Zeitschrift fiir Historische Forschung 42/3 (2015),
S. 373—409.

Strunge, Johanna: »Musealisierte Kolonialwarenliden. Exponate einer glokalen
Konsumgeschichtex, in: Historische Anthropologie 1 (2022), S. 72—91.

Thomas, Nicholas: Entangled Objects. Exchange, Material Culture, and Colonialism in
the Pacific, Cambridge 1991.

https://dol.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. /dele Access


https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

