
3.1	 Entstehung von Wissensobjekten — mit Texten  
	 von Paula Findlen und Anja Laukötter

3.1.1	 Paula Findlen: Possessing Nature. Museums, Collecting,  
	 and Scientific Culture in Early Modern Italy [1994]

Findlen, Paula: Possessing Nature. Museums, Collecting, and Scientific Culture in Early Mo-
dern Italy, Berkeley/Los Angeles 1994, S. 1–6.

/1/

Introduction

This book recounts two overlapping histories. The first details the appearance of muse-
ums in early modern Europe, particularly collections whose purpose was to bring all of 
nature into one space. The second offers a reading of the development of natural his-
tory as a discipline. Both stories take Italy as their case study. There collecting first be-
came a widespread practice, among an elite desirous to know the past, in all its forms, 
through the possession of its remnants. The collecting of antiquities and the passion 
for natural objects appeared in Italy before any other part of Western Europe; in both 
instances, a strong historicizing impulse on the part of Italian Renaissance humanists 
precipitated these activities. Simultaneously, at the universities of Pisa, Padua, and 
Bologna, and in the Italian courts, academies, and pharmacies, nature was subjected 
to an intensive inquiry in ways that she had not been since the time of Pliny and the 
great encyclopedic work of Albertus Magnus. These two activities – collecting and the 
interrogation of nature – met in the studies of naturalists such as Ulisse Aldrovandi 
(1522–1605) and Athanasius Kircher (1602–1680), resulting in new attitudes toward na-
ture, as a collectible entity, and generating new techniques of investigation that subse-
quently transformed natural history.

Contemporaries were well aware of Italy’s primacy in the renaissance of natural 
history. »And for that which regards natural history, the books brought to light by the 
Italians and the wonderful collections made in various times demonstrate how much 
they toiled before any other nation«, wrote the eighteenth-century editor of Michele 
Mercati’s Metallotheca (1717).1 In Pisa, Padua, and Bologna, the first professors of nat-
ural history were appointed, the first botanical gardens founded, and museums were

1 � Biblioteca Angelica, Rome, ms. 1545, f. 219 (Il museo di Michele Mercati compendiato, e riformato).

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Objekte und Bedeutung: einordnen, bewerten, transformieren 136

/2/

made a regular part of the instructional materials available for the teaching of materia 
medica, the medicinal understanding of nature. These institutional signs of success 
built upon the philological and editorial work done by humanists and naturalists in 
such centers as Venice and Ferrara where critical editions and translations of Galen 
and Pliny and criticism of Pliny poured forth from the presses. By 1669, Paolo Boccone 
could speak of »the esteem in which Museums of Natural History are held in Italy.«2

Possessing nature was part of a more widespread delight in collecting objects of 
scientific worth. During the sixteenth and seventeenth centuries, the first science mu-
seums appeared – repositories of technology, ethnographic curiosities, and natural 
wonders.3 They emerged at a time when all of Europe seemed to be collecting; muse-
ums, libraries, intricate gardens, grottos, and galleries of art filled the landscape of 
late Renaissance and Baroque Europe.4

2 � In Dollo, Corrado: Filosofia e scienza in Sicilia, Padua 1979, p. 360 (Messina 24 April 1669).
3 � Silvio Bedini’s »The Evolution of Science Museums«, in: Technology and Culture 6 (1965), pp. 1–29, presents 

a positivistic but nonetheless informed overview of this subject. More recently, Carlo Maccagni’s essay, 
»Le raccolte e i musei di storia naturale e gli orti botanici come istituzioni alternative e complemen-
tari rispetto alla cultura delle Universita e delle Accademie«, in: Laetitia Boehm/Ezio Raimondi (ed.), 
Università, accademie e società scientifiche in ltalia e in Germania dal Cinquecento al Settecento, Bologna 1981,  
pp. 283–310, presents a brief but suggestive view of the social and cultural significance of the early 
science museum as an »alternative institution«. Giuseppe Olmi provides a synthetic look at natural
history museums in the wider context of late Renaissance and Baroque collecting in his »Ordine e
fama: il museo naturalistico in Italia nei secoli XVI e XVII«, in: Annali dell’Istituto storico italo-germanico
in Trento 8 (1982), pp. 225–274. Readers wishing to consult an English version can look at his »Science- 
Honour-Metaphor: Italian Cabinets of the Sixteenth and Seventeenth Centuries«, in: Oliver Impey/Arthur  
MacGregor (ed.), The Origins of Museums, Oxford 1985, pp. 5–16.

4 � The fundamental study of collecting is Schlosser, Julius von: Die Kunst- und Wunderkammern der Spätre-
naissance, Leipzig 1908. More recently, Salerno, Luigi: »Arte e scienza nelle collezioni del Manierismo«, 
in: Scritti di storia dell’arte in onore di Mario Salmi, vol. 3, Rome 1963, pp. 193–213, and Adalgisa Lugli’s Nat-
uralia et mirabilia: il collezionismo enciclopedico nelle Wunderkammern d’Europa, Milan 1983, have refined 
Schlosser’s thesis about the playful relationship between nature and art as seen in the iconography 
of collecting. For a more formal approach to the history of art collecting and to museums in general, 
see Barocchi, Paola: »Stonografia e collezionismo dal Vasari al Lanzi«, in: Storia dell’arte italiana, pt. I,  
vol. 2, Turin 1981, pp. 5–81; also Branca, Simona Savini: Il collezionismo veneziano nel ‘600, Padua 1964, or 
a monograph such as Martinoni, Renato: Gian Vincenzo Imperiali. Politico, letterato e collezionista genovese 
del Seicento, Padua 1983. Guiseppe Olmi relates the institutionalization of collecting to the new political 
and cultural matrix of early modern Europe in his »Alle origini della politica culturale dello stato mod-
erno: dal collezionismo privato al Cabinet du Roy«, in: La Cultura 16 (1978), pp. 471–484; he also focuses 
on the relationship between collecting and encyclopedic traditions in his »Dal ›teatro del mondo‹ ai 
mondi inventariati. Aspetti e forme del collezionismo nell’eta moderna«, in: Paola Barocchi/Giovan-
na Ragioneri (ed.), Gli Uf fizi: Quattro secoli di una galleria, Florence 1983, pp. 233–269. The influence of 
Krzysztof Pomian’s work on the relationship between museums and the place of curiosity in early mod-
ern culture is evident throughout my work; see his Collectors and Curiosities: Paris and Venice, 1500–1800, 
London 1990. The conference proceedings from the tercentennial of the Ashmolean Museum provide 
a survey and comprehensive bibliography of the most recent work in the history of early modern col-
lecting; Impey, Oliver/MacGregor, Arthur (ed.): The Origins of Museums: The Cabinet of Curiosities in Six-
teenth- and Seventeenth-Century Europe, Oxford 1985. For the perspective of a museum professional on 
this subject, see Hooper-Greenhill, Eilean: Museums and the Shaping of Knowledge, London 1992.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1 Entstehung von Wissensobjekten - P. Findlen: Possessing Nature 137

So enamored of collecting was the humanist secretary Antonio Giganti that he be-
moaned the fact that time did not permit him the pleasure of producing a book worthy 
enough to grace the shelves of Ippolito

/3/

Agostini’s museum in Siena.5 The Tuscan noble Niccolò Gaddi, confidant of two Grand 
Dukes and friend of Aldrovandi, insisted that his »things ... be shown by my heirs to 
all the Florentine and foreign gentlemen who wish to see them lovingly and courteously, 
upon request«, so highly did he value this aspect of his patrimony.6 Collecting, in short, 
had become an activity of choice among the social and educated elite. lt filled their leisure 
hours and for some seemed to encompass every waking moment of their lives. Through 
the possession of objects, one physically acquired knowledge, and through their display, 
one symbolically acquired the honor and reputation that all men of learning cultivated.

Within the wider matrix of collecting, the possession of nature figured prominently. 
Along with art, antiquities, and exotica, nature was deemed a desirable object to own. 
Building upon Pliny’s encyclopedic definition of nature as everything in the world wor-
thy of memory and the narrower view of such writers as Dioscorides and Galen, who 
defined natural history as the study of objects useful in medicine, collectors brought 
ordinary and exotic nature into their museums. The alleged remains of legendary crea-
tures – giants, unicorns, satyrs, basilisks – took their place next to real but puzzling 
phenomena such as fossils, loadstones, and zoophytes; previously unknown creatures 
such as the armadillo and the bird of paradise; and a plethora of ordinary artifacts that 
filled in the gaps between one paradox and the next. From the imaginary to the exotic to 
the ordinary, the museum was designed to represent nature as a continuum.

Why did so many Europeans envision collecting as the key to understanding their 
world? In a sense, the creation of the museum was an attempt to manage the empiri-
cal explosion of materials that wider dissemination of ancient texts, increased travel, 
voyages of discovery, and more systematic forms of communication and exchange had 
produced. While all of these factors contributed to the increased curiosity of the Eu-
ropeans toward other cultures, and ultimately redefined the European world view as 
a relative rather than an absolute measure of »civilization«, they also produced new 
attitudes toward nature and the discipline of natural history. »lt is not to be

/4/

esteemed a small matter that by the voyages & travels of these later times, so much 
more of nature has been discovered than was known at any former period«, wrote 
Francis Bacon, who made natural history the paradigm for a new philosophy of nature 
in the seventeenth century:

5 � BUB, Aldovandi, ms. 110. Under the entry for Agostino in his visitors’ book, Ulisse Aldrovandi records the 
following poem by Giganti: »O utinam sic te liber oblectare legentem/Possit, Musaeo vel decori esse 
tuo. Musaeo insigni omnigenis, quasi maxima mittet/lndia, vel Libya, vel novus orbis opes. lnsigni et 
pictis tabulis, et marmore, et aere,/Art quod expolit prisca, recensque manus.«

6 � Luchinat, Cristina Acidini: »Niccolò Gaddi collezionista e dilettante del Cinquecento«, in: Paragone 
167/10 (1980), pp. 159–361.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Objekte und Bedeutung: einordnen, bewerten, transformieren 138

lt would, indeed, be disgraceful to mankind, if, af ter such tracts of the material world 
have been laid open which were unknown in former times – so many seas traversed – so 
many countries explored – so many stars discovered – philosophy, or the intelligible 
world, should be circumscribed by the same boundaries as before.7

Natural history, as Bacon observed, was a form of inquiry designed to record the 
knowledge of the world for the use and betterment of mankind. As Europeans trav-
eled farther with greater frequency, this knowledge expanded, yielding new and un-
expected results. Collecting was one way of maintaining some degree of control over 
the natural world and taking its measure. If knowledge of the world could no longer 
be contained in a set of canonical texts, then perhaps it could be displayed in a muse-
um. Thus, philosophers at the vanguard of the intellectual community, most signifi-
cantly Bacon, urged fellow investigators of nature to establish storehouses to monitor 
the f low of objects and information. From these activities, a new philosophy of nature 
would emerge based on experience rather than erudition. Despite Bacon’s admoni-
tions, none of the collectors whom I discuss dissolved the boundaries of their world.8 
While the Italian naturalists would have agreed with Bacon that experience was a nec-
essary and often undervalued part of knowledge, they would not have appreciated his 
dismissal of ancient authority. Collectors such as Aldrovandi and Kircher understood 
their activities to be the fulfillment of the work of Aristotle and those who had followed 
him; for them, experience did not compete with authority but rather complemented 
and enhanced it. The novelties they encountered did not lead them to discard their 
philosophical framework but instead to modify it. As a paradigm of knowledge, col-
lecting stretched the parameters of the known to incorporate an expanding material 
culture. From the sixteenth-century naturalist’s inclusion of New World plants in Old 
World categories, to the seventeenth-century Jesuit’s Christian synthesis of all cultures 
and their artifacts, the museum »saved appearances« rather than unsettling ancient 
systems. By the mid-seventeenth century, it would become a symbol of the »new« sci-
ence, incorporated into scientific organizations such as the Royal Society in England, 
the Paris Academy of Sciences, and later the Institute for Sciences in Bologna. In the 
preceding century, however, the museum emblematized the revitalization of Aristote-
lian natural philosophy

/5/

and Plinian natural history; it was about the reinvention of the old rather than the for-
mation of the new.

While collecting did not immediately usher in a new philosophical definition of and 
structure for scientia, it certainly constituted a significant addition to the practice of 
philosophizing in early modern Europe. Organizing ideas around objects, naturalists 
increasingly saw philosophical inquiry as the product of a continuous engagement with 
material culture. The decision to display the fruits of collection led naturalists gradually 

7 � In Murray, David: Museums: Their History and Their Use, vol. 1, Glasgow 1904, pp. 19–20.
8 � Michael T. Ryan’s »Assimilating New Worlds in the Sixteenth and Seventeenth Centuries«, in: Compara-

tive Studies in Society and History 23 (1981), pp. 519–538, elegantly elaborates on the way in which Europe-
ans read the »New World« into the »Old«.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1 Entstehung von Wissensobjekten - P. Findlen: Possessing Nature 139

to define knowledge as consensual, shaped in relation to the audience that entered the 
museum and therefore participated in the peculiar discursive practices that emerged 
within that context. Tactile as well as sociable, the philosophizing done in and around 
the museum enhanced the Aristotelian definition of knowledge as a product of sensory 
engagement with nature. Ultimately the value placed upon the experience of the senses 
would result in its uncoupling from this traditional philosophical framework. But at this 
point, naturalists perceived their museums to be tangible sign of their commitment to 
the ancient study of nature. In the sixteenth century, this entailed little more than sub-
suming everything collected within a proper philosophical framework, as determined 
by the traditional classification of the sciences. By the seventeenth century, in the wake 
of the new experimental philosophies of Bacon, Descartes, and Galileo, naturalists still 
committed to the preservation of ancient views of nature now faced the challenge of 
responding to the hostile critics. Putting the techniques of the »new« philosophy in the 
service of the old, Aristotelian naturalists designated the museum as a site of critical 
synthesis. With hindsight, it is easy for us to predict their failure. At the time, they had 
the weight of more than 2000 years of authority on their side.

Telling this tale of failed encyclopedic dreams is a fairly complicated endeavor. In 
this study, I have used the rich font of materials available on this subject to sketch a 
broad portrait of naturalistic and collecting activities in the sixteenth and seventeenth 
centuries. Between Aldrovandi and Kircher lie a host of other patrons and collectors 
of nature who merit equal attention. Some – Pier Andrea Mattioli (1500–1577), Giovan 
Battista della Porta (1535–1615), Federico Cesi (1585–1630), Manfredo Settala (1600–
1680), and Francesco Redi (1626–1697) – are well known, at least by name. Others have 
receded into obscurity over the course of time, as their publications have grown dusty 
and their museums have vanished. While any contemporaries knew of the famed 
apothecaries Francesco Calzolan (1521–1600) and Ferrante Imperato (1550–1625), only 
the latter merits a brief entry in the Dictionary of Scientific Biography. Similarly, the 
humanist broker Giovan Vincenzo Pinelli (1535–1601), the papal physician Michele 
Mercati (1541–1593), the grandducal botanist Paolo Boccone (1633–1704), and the Jesuit 
naturalist Filippo Bonanni (1638–1725) grace modern histories of science brief ly, if at 
all. Their contributions have not, by our standards,

/6/

merited a retrospective assessment. Perhaps it is worth asking ourselves why we remem-
ber the most prolific, measuring importance by the number of weighty tomes, when a 
different kind of documentation – one that takes into account the teaching and train-
ing of students and the collaborative process at work behind any publication – reveals 
that others, who published less, contributed as much if not more. In other instances, we 
might query why one form of copiousness – that of Galileo or Newton, to offer contem-
poraneous examples – merits attention, while another – that of Aldrovandi, Redi, or 
Kircher – goes relatively unremarked. In the process of writing the sort of history that 
speaks to our present image of »science«, we often find it preferable to neglect those who 
do not fit comfortably into this category. One of the primary goals of this study is to bring 
to life individuals who, while marginal to our own view of science, were central to the 
early modern definition of scientific culture.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Objekte und Bedeutung: einordnen, bewerten, transformieren 140

3.1.2	 Anja Laukötter: Der Weg zum Wissensobjekt. Strategien und 
Praktiken des ›possessing culture‹ im kolonialen 

	 Völkerkundemuseum 

Paula Findlen hat die frühneuzeitlichen Museumsgründungen in Italien als Ereignis-
se beschrieben, die eng mit der Disziplinbildung der Natural History (Naturgeschich-
te) verwoben waren und die darauf zielten, die Natur an einen spezifischen Raum zu 
delegieren und in diesem festzuschreiben. Eng mit den Etablierungsgeschichten der 
Museen und der wissenschaftlichen Disziplin verbunden war die verbreitete Praktik 
des Sammelns von Naturobjekten. Findlen schlägt für die Matrix aus Beweggründen 
und Wissenskonstellationen, in die sich das Sammeln von Naturobjekten einordnet, 
die Formel eines ›possessing nature‹ vor: Das Sammeln der Natur galt als Schlüssel 
zum Verständnis der Natur- und damit der Menschheitsgeschichte.1 In den frühen 
italienischen Museen konnte diese Naturgeschichte beobachtet und geordnet werden, 
hier wurde das Besondere anhand der Auseinandersetzung mit der gesammelten ma-
teriellen Kultur studiert.2

Blicken wir auf die Entstehungsgeschichte der deutschen Völkerkundemuseen3 
am Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts und ersetzen die Matrix des 
›possessing nature‹ durch den Begriff des ›possessing culture‹, so ergeben sich trotz 
der diachronen Perspektive (und den damit verbundenen Unterschieden) zahlreiche
Parallelen: Nicht die ›Natur‹, sondern die ›Kultur‹, repräsentiert durch sogenannte
›Ethnographica‹, bot die Objekte, die es zu besitzen galt. Auch diese materiellen Ob-
jekte wurden als unentbehrliche Schlüssel zum Verständnis der Menschheit gesehen,
und nun waren es die eng mit der Disziplinbildung der Völkerkunde und der Anthro-
pologie verbundenen Völkerkundemuseen, die das Studium der kulturellen Eigenhei-
ten und Differenzen anhand der präsentierten materiellen Kultur ermöglichen sollten.

Dieser Beitrag versucht die Strukturen, Praktiken und Institutionen dieses ›pos-
sessing culture‹ mit Blick auf das Hamburger Völkerkundemuseum zu Beginn des 
20. Jahrhunderts grob zu skizzieren. So wird in einem ersten Schritt die Entstehungs-
geschichte der Völkerkundemuseen als eine Strategie des ›possessing culture‹ be-
schrieben, in die sich asymmetrische Beziehungsgef lechte zwischen der deutschen 
Kolonialherrschaft und den Kolonialländern auf vielfältigen Ebenen einschrieben. 
Ferner und eng damit verbunden werden in einem zweiten Schritt spezifische Prakti-
ken dieses ›possessing culture‹ in den Blick genommen. Hier wird auf einen Moment
fokussiert, den jedes Objekt, sei es später Ausstellungs- oder Depotobjekt, durchlau-

Dieser Text ist die stark erweiterte und veränderte Fassung des folgenden Artikels: Laukötter, Anja: »Vom 
Alltags- zum Wissensobjekt. Zur Transformation von Gegenständen in Völkerkundemuseen im begin-
nenden 20. Jahrhundert«, in: Themenportal Europäische Geschichte, 2008, www.europa.clio-online.de/ 
essay/id/fdae-1455 (letzter Zugrif f: 21.06.2024).
1 � Findlen, Paula: »Introduction«, in: dies., Possessing Nature. Museums, Collecting, and Scientific Culture in 

Early Modern Italy, Berkeley/Los Angeles/London 1994, S. 1–11, hier S. 1–5 (Referenztext).
2 � Siehe auch: Heesen, Anke te/Spary, Emma C.: »Sammeln als Wissen«, in: dies. (Hg.), Sammeln als Wissen. 

Das Sammeln und seine wissenschaf tsgeschichtliche Bedeutung, Göttingen 2001, S. 7–21.
3 � Zur Problematik des Begrif fes des Völkerkundemuseums: Kraus, Michael/Noack, Karoline (Hg.): Quo 

vadis, Völkerkundemuseum? Aktuelle Debatten zu ethnologischen Sammlungen in Museen und Universitäten, 
Bielefeld 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1413.1 Entstehung von Wissensobjekten - A. Laukötter: Der Weg zum Wissensobjekt

fen musste: der Eingang des Objektes ins Museum. Dieser Übergang wird hier als rite 
de passage im ›Leben‹ eines Museumsobjektes verstanden. Denn die Frage, wie Objekte 
im Museum eingeordnet, bewertet und transformiert wurden, ist weder trivial noch 
(wegen der meist schlechten Quellenlage) leicht zu beantworten. So soll die Analyse 
eines Briefes vom 7. Juni 1913 des Direktors des Hamburger Völkerkundemuseums, 
Georg Thilenius (1868–1937), beispielhaft zeigen, dass sich in einer mikrohistorischen 
Perspektive übergeordnete größere Strukturen verdichten.4 Entlang dieser Quelle, in 
der sich die Transformation von Gegenständen aus den Kolonialländern hin zu wis-
senschaftlichen Objekten nachlesen lässt, lassen sich einige signifikante Aspekte ver-
anschaulichen, die mit dem damaligen Sammeln und Ausstellen von Objekten sowie 
mit dem Völkerkundemuseum insgesamt verbunden sind.5 In dieser Weise versteht 
sich dieser Text auch als ein Plädoyer, die Alltagsgeschichte der gesammelten mate-
riellen Kultur näher in den Blick zu nehmen.

1. Zur Geschichte der Völkerkundemuseen: Strategien des ›possessing culture‹

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts wurden in den meisten europäischen Län-
dern einschließlich des Kaiserreichs zahlreiche Museen gegründet,6 deren Themen-
spektrum von Kunst, Heimat und Naturkunde bis zu Tieren in Zoos reichte.7 In die-
sem Zusammenhang und dann forciert durch die kolonialen Eroberungen sind auch 
die zahlreichen Gründungen von deutschen Völkerkundemuseen zu sehen: 1868 in 
München, 1869 in Leipzig, 1873 in Berlin, 1876 in Dresden, 1879 in Hamburg, 1884 in 
Stuttgart, 1895 in Freiburg, 1896 in Bremen, 1901 in Köln und 1904 in Frankfurt am 
Main.8 Nach der Etablierung der Völkerkundemuseen wurden diese rasch zum wich-
tigen Bestandteil der jeweiligen Stadtlandschaft. An zentralen Orten der Stadt plat-
ziert und somit unübersehbar entwickelten sie sich schnell zum Symbol eines urba-
nen Selbstverständnisses.9 Insgesamt war der Gründungsboom mit einem starken 
Bevölkerungswachstum sowie einer Urbanisierung verbunden. Dem großstädtischen 

4 � Zur Briefquelle: Staatsarchiv Hamburg: 361-5 I Hochschulwesen Reg. Spez. CIIa 16 Bd. III: Brief vom 
7. Juni 1913.

5 � Vgl. für den Kontext der Naturgeschichte und Zoologie den Beitrag von Mareike Vennen in diesem 
Band, S. 116–126.

6 � Siehe u.a.: Pomian, Krzysztof: »Sammlungen – eine historische Typologie«, in: Andreas Grote (Hg.), 
Macrocosmos in Microcosmos. Die Welt in der Stube. Zur Geschichte des Sammelns 1450–1800, Opladen 1994,  
S. 107–128, hier S. 118.

7 � Siehe dazu u.a.: Roscher, Mieke: »Zoopolis. Eine politische Geschichte zoologischer Gärten«, in: Aus Poli-
tik und Zeitgeschichte 71/9 (2021), S. 4–10; Reinert, Wiebke/Roscher, Mieke: »Der Zoo als Anderer Raum. 
Hamburger und Berliner Heterotopien«, in: Thomas E. Hauck u.a. (Hg.), Urbane Tier-Räume, Berlin 2017, 
S. 103–114; sowie: Jahn, Ilse: »Zoologische Gärten in Stadtkultur und Wissenschaf t im 19. Jahrhundert«, 
in: Berichte zur Wissenschaf tsgeschichte 15 (1992), S. 213–224.

8 � Zur Geschichte der Völkerkundemuseen: Zimmerman, Andrew: Anthropology and Antihumanism in 
Imperial Germany, Chicago/London 2001. Zu den Gründungsdaten: Voges, Hans: »Das Völkerkunde-
museum«, in: Etienne Francois/Hagen Schulze (Hg.), Deutsche Erinnerungsorte, Band 1, München 2001,  
S. 305–321, hier S. 318.

9 � Köstering, Susanne: Natur zum Anschauen. Das Naturkundemuseum des deutschen Kaiserreichs 1871–1914, 
Köln u.a. 2003, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Objekte und Bedeutung: einordnen, bewerten, transformieren 142

Bürgertum boten Völkerkundemuseen, wie auch andere Orte der Wissensvermittlung, 
die Möglichkeit zur Entfaltung und zur gesellschaftlichen Positionierung.10 

Dabei waren Völkerkundemuseen, zusammen mit den sich fast zeitgleich an den 
Universitäten etablierenden wissenschaftlichen Disziplinen der Völkerkunde und der 
Anthropologie, Produkte einer kolonialen Moderne. Denn die soziale, technische und 
ökonomische Umbruchsituation vor allem in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts 
war nicht zuletzt dadurch gekennzeichnet, dass die ›fremde Welt‹ näher rückte und 
neue Abgrenzungsmechanismen der europäischen Welt notwendig schienen. Völker-
kundemuseen und die entsprechenden Wissenschaften gaben auf die sich in diesem 
Zusammenhang ergebenden Fragestellungen, Neugierden, Phantasien und Imagina-
tionen ›Antworten‹ bzw. waren auch an der Erzeugung und Verbreitung neuer Fragen 
und Imaginationen beteiligt. 

Die Völkerkundemuseen waren darum bemüht, sich von zeitgenössischen popu-
lären (und kommerziellen) Veranstaltungen, wie etwa Hagenbecks Völkerschauen in 
Hamburg oder das Wachsfigurenkabinett Castans Panoptikum in Berlin, und deren 
konkreten Darstellungsweisen der ›fremden Welt‹ abzugrenzen.11 Es entsprach ihrem 
Selbstverständnis, sich den ›neuentdeckten‹ Räumen und ihren Völkern ausschließlich 
wissenschaftlich zu widmen, sich als ›wahre‹ wissenschaftliche Ordnungsinstanz für 
die Welt und als Vermittler von europäischen Distanzerfahrungen zu präsentieren und 
damit ein Bedürfnis nach kultureller Deutung der ›Schöpfung‹ zu befriedigen.12 Die 
vermeintliche Andersartigkeit der ›neuen Fremden‹, der Nicht-Europäer sollte nüch-
tern dokumentiert werden.13 Entsprechend bemühten sich die Völkerkundemuseen 
in diesem Kampf um die Macht der Deutung, Interpretation und Wertung sich durch 
ihren Rekurs auf die Wissenschaft von den populären Veranstaltungen abzusetzen.14

So blieb es ein Spezifikum der Völkerkundemuseen am Ende des 19. und zu Be-
ginn des 20. Jahrhunderts, dass es sich bei diesen Orten nicht nur um öffentliche 
Räume handelte, sondern ebenso um wissenschaftliche.15 In ihnen wurde öffentlich 

10 � Felt, Ulrike: »Die Stadt als verdichteter Raum der Begegnung zwischen Wissenschaf t und Öf fent-
lichkeit. Reflexionen zu einem Vergleich der Wissenschaf tspopularisierung in Wien und Berlin«, 
in: Constantin Goschler (Hg.), Wissenschaf t und Öf fentlichkeit in Berlin 1870–1930, Stuttgart 2000,  
S. 185–219, hier S. 207.

11 � Grosse, Pascal: »Zwischen Privatheit und Öf fentlichkeit. Kolonialmigration in Deutschland, 1900–
1940«, in: Birthe Kundrus (Hg.), Phantasiereiche. Zur Kulturgeschichte des deutschen Kolonialismus, Frank-
furt a.M. 2003, S. 91–109, hier S. 95f. Zu den Völkerschauen siehe u.a.: Honold, Alexander: »Ausstel-
lung des Fremden – Mensch- und Völkerschau um 1900. Zwischen Anpassung und Verfremdung: Der 
Exot und sein Publikum«, in: Sebastian Conrad/Jürgen Osterhammel (Hg.), Das Kaiserreich transnatio-
nal, Göttingen 2004, S. 170–190. Siehe auch: Zürcher, Urs: Monster oder Laune der Natur. Medizin und die 
Lehre von den Missbildungen 1780–1914, Frankfurt a.M. 2004, S. 263f f.

12 � Siehe dazu: Osterhammel, Jürgen: »Distanzerfahrung. Darstellungsweisen der Fremden im 18. Jahr-
hundert«, in: Hans-Joachim König u.a. (Hg.), Der europäische Beobachter außereuropäischer Kulturen. Zur 
Problematik der Wirklichkeitswahrnehmung, Berlin 1989, S. 9–42, hier S. 12f f.

13 � Kundrus, Birthe: Moderne Imperialisten. Das Kaiserreich im Spiegel seiner Kolonien, Köln u.a. 2003, S. 35f.
14 � Siehe auch: Bourdieu, Pierre: »Die Museumskonservatoren«, in: Thomas Luckmann/Walter Michael 

Sprondel (Hg.), Berufssoziologie, Köln 1972, S. 148–156, hier S. 149.
15 � Felt: »Die Stadt als verdichteter Raum«, S. 207.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1433.1 Entstehung von Wissensobjekten - A. Laukötter: Der Weg zum Wissensobjekt

wissenschaftliches Wissen konfiguriert und repräsentiert.16 Sie waren also bipolar 
ausgerichtet: adressiert an eine allgemeine Öffentlichkeit und zugleich angebunden 
an den exklusiven Kreis der Universität und der Wissenschaft der Völkerkunde und 
Anthropologie. In diesem ›Hybridraum‹ bot sich die Möglichkeit, wissenschaftlich le-
gitimierte Erkenntnisse über die Welt in einer inszenierten dreidimensionalen Form 
darzustellen.17 

Dafür teilten Völkerkundemuseen die Welt in ›Kulturräume‹ auf und konkretisier-
ten diese durch repräsentative Gegenstände, womit sie eine Vorstellung von der Welt 
strukturierten und gleichzeitig auch eine imaginative Erschließung des Neuen, vor 
allem der kolonialen Gebiete, ermöglichten. Einerseits reduzierten sie damit die Welt 
auf die Fragmente einzelner Gegenstände und begriffen so ›Welt als Ausstellung‹.18 
Andererseits erweiterten sie den scheinbar erfahrbaren Raum. So sollte ein ganzer 
Kontinent, wie zum Beispiel ›Afrika‹, durch die Präsentation von beispielsweise Ge-
schirr, Kleidung, Speeren oder Werkzeugen entzifferbar werden.19 

Den einzelnen Objekten kamen dementsprechend enorme Bedeutungen zu. Ihnen 
war in dieser Logik Wissen eingeschrieben, das durch Anschauung dekodierbar war. 
Diese Formen des Sehens wurden in den verschiedensten Museen sowie auch in den 
neuentstehenden botanischen Gärten, Zoos und anderen Institutionen eingeübt. Sie 
zusammen waren, wie Findlen betont hat, wichtige Einrichtungen bei der Übersetzung 
einer diskursiven in eine visuelle Vermittlung. Gerade in diesen räumlichen Inszenie-
rungen wurde das Wissen verdinglicht und die Bedeutung der Sichtbarkeit betont.20 

Doch einzelne Objekte waren nicht nur eine Konkretion des Wissens, auch die 
Quantität der Objekte spielte eine bedeutsame Rolle. So wurde insbesondere in der 
ersten Entstehungsphase der Völkerkundemuseen eine Vermehrung der Objekte 
mit einem Zuwachs an Wissen gleichgesetzt. Ethnographische Gegenstände und die 
Kenntnisse darüber wurden somit in einem direkt proportionalen Verhältnis gesehen. 
Neben dem stetigen Wachstum des Wissens sollte durch die Sammlung dieser ethno-

16 � Hagner, Michael: »Vom Naturalienkabinett zur Embryologie«, in: ders. (Hg.), Der falsche Körper. Beiträ-
ge zu einer Geschichte der Monstrositäten, Göttingen 1995, S. 73–107, hier S. 74. Zur Inflation des Begrif-
fes der Repräsentation siehe auch: Hagner, Michael: »Zwei Anmerkungen zur Repräsentation in der 
Wissenschaf tsgeschichte«, in: Hans-Jörg Rheinberger u.a. (Hg.), Räume des Wissens. Repräsentation, 
Codierung, Spur, Berlin 1997, S. 339–355, insb. S. 345f f.

17 � Hooper-Greenhill, Eilean: Museums and the Shaping of Knowledge, London 1992, S. 198f f.
18 � Mitchell, Timothy: »Die Welt als Ausstellung«, in: Sebastian Conrad/Shalini Randeria (Hg.), Jenseits 

des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaf ten, Frankfurt a.M. 
2002, S. 148f f. Siehe auch: Penny, Glenn H.: »Die Welt im Museum. Räumliche Ordnung, globales Den-
ken und Völkerkundemuseen im ausgehenden 19. Jahrhundert«, in: Iris Schröder/Sabine Höhler (Hg.), 
Welt-Räume. Geschichte, Geographie und Globalisierung seit 1900, Frankfurt a. M./New York 2005, S. 74–99; 
Jenkins, David: »Object Lessons and Ethnographic Displays. Museum Exhibitions and the Making of 
American Anthropology«, in: Comparative Studies in Society and History 36/2 (1994), S. 242–270, hier S. 269.

19 � Siehe auch: Korf f, Gottfried: »Speicher und/oder Generator. Zum Verhältnis von Deponieren und 
Exponieren im Museum«, in: ders. (Hg.), Museumsdinge. Deponieren – Exponieren, Köln u.a. 2002,  
S. 167–178, hier S. 175f.; Laukötter, Anja: »Das Völkerkundemuseum«, in: Alexa Geisthövel/Habbo Knoch 
(Hg.), Orte der Moderne. Erfahrungswelten des 19. und 20. Jahrhunderts, Frankfurt a.M. 2005, S. 218–227.

20 � Findlen, Paula: »Die Zeit vor dem Laboratorium. Die Museen und der Bereich der Wissenschaf t 1550–
1750«, in: Andreas Grote (Hg.), Macrocosmos in Microcosmo. Die Welt in der Stube. Zur Geschichte des Sam-
melns 1450–1800, Opladen 1994, S. 191–207, hier S. 193.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Objekte und Bedeutung: einordnen, bewerten, transformieren 144

graphischen Objekte eine angenommene ›Ursprünglichkeit‹ der ›Naturvölker‹ konser-
viert werden. Dieser ›Rettungsgedanke‹ offenbart die asymmetrische Grundhaltung 
der Museen sowie der Wissenschaft gegenüber den Herkunftsländern der Objekte.

2. Der Weg der Objekte ins Museum: Praktiken des ›possessing culture‹

Um ihre Funktion als verdinglichte Wissensformen ausfüllen zu können, durchliefen 
die gesammelten Objekte der unterschiedlichen Kulturen einen relativ einheitlichen 
Prozess am musealen Ort. Die Transformation vom einzelnen Objekt zum Wissensträ-
ger erforderte zunächst eine räumliche Überwindung, das heißt die Objekte mussten 
von ihrem Ursprungsort, zumeist den damaligen Kolonialländern, ins Museum gelan-
gen. Dabei spiegelten und konstituierten die Formen des Erwerbs der Objekte die sozia-
len Beziehungen in den Kolonialgebieten.21 Viele Quellen belegen sehr deutlich, dass und 
wie Gegenstände geraubt wurden und dabei auch verschiedene Gewaltformen (wie Dro-
hungen, physischer Zwang und Tötungen) im Spiel waren.22 Voraussetzungen für diese 
illegitimen Aneignungspraktiken waren zum einen ein asymmetrisches Verhältnis der 
Sammlungsreisenden, Expeditionsmitglieder bzw. Wissenschaftler zu den Menschen 
in den Kolonialgebieten, welches durch ein Überlegenheitsgefühl markiert war, zum 
anderen ein Rechtsraum, wie der des hierarchisch strukturierten Kolonialgebietes, der 
solche Praktiken zuließ: Die Wissenschaft der Völkerkunde, die Institution der Völker-
kundemuseen und der Kolonialismus legitimierten sich gegenseitig. 

An ihrem neuen Bestimmungsort trafen die Objekte dann auf einen doppelt ko-
dierten ›Kulturraum‹: Erstens fanden sie Eingang in den Kontinent ›Europa‹, der nicht 
nur als ein spezifischer geographischer Raum angesehen wurde, sondern auch als 
Chiffre westlicher ›Kultur‹ fungierte. Zweitens wurden die Objekte in ein Museum 
transportiert, das als institutioneller und räumlicher Ausdruck von Kultur galt. Wa-
ren die Objekte hier angekommen, durchliefen sie einen Aufnahmevorgang, an dessen 
Ende die Bestimmung des Status des wissenschaftlichen Objektes stand und der in 
der Aufnahme in Schau- oder Studiensammlungen gipfelte. 

Ein solcher Aufnahmeprozess wird in einem Brief von Georg Thilenius (1868–1937) 
an die Oberschulbehörde aus dem Jahr 1913 sehr anschaulich beschrieben. Der Ver-
fasser des Briefes war kein Unbekannter. Als Direktor des Völkerkundemuseums in 
Hamburg seit 1904 (und bis 1935) hatte er zahlreiche wissenschaftliche Aufsätze sowie 
Monographien über völkerkundliche und anthropologische Fragestellungen, außer-
dem über methodische Aspekte der sich neu formierenden Wissenschaften und der 
Museumsarbeit verfasst. Der 1920 zum ordentlichen Professor für Völkerkunde an 
die Universität Hamburg berufene Thilenius war außerdem Mitglied im zwölf köpfi-
gen Professorenrat des 1908 eingerichteten Hamburger Kolonialinstituts. Seine um-
fassenden Netzwerke innerhalb der europäischen Museumslandschaft, der Wissen-
schaft der Völkerkunde und innerhalb der deutschen Kolonien trugen erheblich dazu 

21 � Siehe dazu: Thomas, Nicholas: Entangled Objects. Exchange, Material Culture, and Colonialism in the Pacific, 
Cambridge 1991, S. 7f f. 

22 � Bénédicte Savoy hat in ihrem Vortrag »Kultureller Extraktivismus. Die Museen und ihre Folgen« am 
27. April 2022 in der Ringvorlesung Kulturgeschichte der Moderne an der Friedrich-Schiller-Universität 
Jena auf die gewalttätigen Dimensionen dieser Sammlungspraktiken hingewiesen. Siehe: https://
www.hsozkult.de/event/id/event-117117 (letzter Zugrif f: 21.06.2024).

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1453.1 Entstehung von Wissensobjekten - A. Laukötter: Der Weg zum Wissensobjekt

bei, dass er die Sammlungen des Hamburger Völkerkundemuseums enorm vergrö-
ßern konnte. Als bedeutsame Figur innerhalb des kolonialistischen Systems hatten 
seine Worte, konkret seine musealen Anweisungen und Vorgaben häufig programma-
tischen Charakter – und sie hatten Gewicht.

Der hier herangezogene Brief von Thilenius an die Oberschulbehörde in Hamburg 
ist Teil einer umfassenden und regelmäßigen Korrespondenz, die alle Belange des Mu-
seums betrafen: Berichte über Diebstähle im Haus, Ergebnisse von Forschungsreisen wie 
die der sogenannten ›Südsee-Expedition‹, Planungen eines Neubaus, Umgestaltungen 
der Schausammlungen sowie Budget-Bewilligungen. In dem Brief beschreibt Thilenius, 
wie in einem ersten Schritt die ethnographischen Gegenstände von ihren verschmutzten 
Verpackungen befreit und gereinigt, im Sortierraum des Museums ausgebreitet, dann 
mit Listen verglichen, nummeriert und eingetragen würden. Diese Arbeitsschritte sind 
mit einer temporalen Dimension dargestellt, die einen großen zeitlichen Aufwand und 
eine gewisse Mühseligkeit suggeriert. Es sei eine »meist langwierige Arbeit der Kontrol-
le der Stücke, ihres Vergleichs mit den mitunter vorhandenen Listen des Sammlers, die 
Aufstellung eigener Listen, die Verteilung auf die wissenschaftlichen Abteilungen und 
die Nummerierung«.23 In einem weiteren Schritt erfolge die Reinigung der Gegenstän-
de mithilfe eines »Vakuumapparates«. Welche spezifische Maschine hier benutzt wurde, 
konnte nicht ermittelt werden. Festzuhalten ist allerdings, dass verschiedene Vakuum-
technologien in die Museen des beginnenden 20. Jahrhunderts Eingang erhielten. Ziel 
war, Schmutz- und Tierbefälle der Objekte gering zu halten bzw. eine Weiterverbrei-
tung in die Depots bzw. in die Ausstellungsvitrinen zu verhindern. So ist auch der in der 
Quelle genannte Einsatz von Schwefelkohlenstoff zu verstehen, der die neueingegange-
nen Objekte von »tierischen Schädlingen« befreien sollte. 

Es folgte die Katalogisierung und die endgültige Nummerierung der Objekte, be-
vor sie dann dem »wissenschaftlichen Beamten« zur Bearbeitung übergeben wurden. 
So heißt es: »Nach Beendigung der technischen Arbeiten beginnen die wissenschaft-
lichen, die wiederum in eine mehr technische und die rein wissenschaftliche Behand-
lung zerfallen. Die ersteren umfassen die Katalogisierung.«24 Auch hier agiert ein 
komplexer Registrierungsapparat: 

In den Konservierungsräumen tragen die Gegenstände die Nummernzettel, die sie im 
Sortierraum erhielten. Die Zettel sind durch dauerhaf t aufgemalte Nummern zu er-
setzen, die Stücke selbst in den Zettelkatalog einzutragen. Hierbei entspricht jedem 
Gegenstande ein Zettel, der auf der einen Seite die Nummer, die Bezeichnung und den 
Hinweis auf die Akten, ferner eine statistische Beschreibung trägt, während auf der 
Rückseite der Gegenstand selbst, seine Ornamente und technischen Besonderheiten 
durch genaue Zeichnungen festgelegt werden.25 

Erst nach diesem Prozedere setzte die ›eigentliche‹ wissenschaftliche Tätigkeit ein, die 
an eine Person mit spezifischer Ausbildung gebunden war: an einen »wissenschaftli-
chen Beamten«. Dass an dieser Stelle noch von keinem Ethnologen und Anthropologen 

23 � Zur Briefquelle: Staatsarchiv Hamburg: 361-5 I Hochschulwesen Reg. Spez. CIIa 16 Bd. III: Brief vom 
7. Juni 1913.

24 � Ebd.
25 � Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Objekte und Bedeutung: einordnen, bewerten, transformieren 146

mit entsprechendem Studium gesprochen wird, verweist auf die noch fehlende Etab-
lierung dieser Disziplinen an den deutschen Universitäten. An der 1919 gegründeten 
Hamburger Universität wurde beispielsweise erst 1920 ein ordentlicher Lehrstuhl für 
Völkerkunde eingerichtet (der mit Georg Thilenius besetzt wurde). Die laut Quelle als 
»wissenschaftlicher Beamte« definierte Person verzeichnete nun die Herkunft und 
kontextualisierte die Gegenstände mittels bereits erworbener Gegenstände und ihrer
Kenntnisse. Thilenius schreibt: 

Er [der zuständige wissenschaf tliche Beamte] versieht die Zettel mit den notwendigen 
wissenschaf tlichen und literarischen Notizen, kontrolliert die Herkunf tsangaben oder 
bestimmt erst die Herkunf t und vergleicht die mit der Sammlung eingegangenen wis-
senschaf tlichen Notizen mit den bisher bekannten Angaben.26 

Insbesondere nach der Jahrhundertwende erhielten die für die Museumsdirektoren 
tätigen Sammler den eindringlichen Auftrag, auch Details über die Herkunft und 
Verwendung der gelieferten Objekte zu recherchieren. Nur mit diesen Informationen 
konnten sie in das bestehende Netzwerk des bereits vorhandenen Wissens eingefügt 
werden. Objekte ohne solche Angaben galten zunehmend als wertlos. Erst nach dieser 
sogenannten Status-Festschreibung wurde darüber entschieden, ob die Gegenstände 
Teile der für die Öffentlichkeit bestimmten Schausammlung oder der exklusiv für die 
Wissenschaft bestimmten Studiensammlung werden sollten.

Diese komplexe Erfassung und Einfügung in ein Wissenssystem ermöglichte 
(ohne dass der Brief dies explizit macht) auch eine Auffindbarkeit des Objektes: Kein 
Gegenstand, so könnte man es Thilenius in den Mund legen, ging in diesem System 
verloren; alles sei nun gegenwärtig und auch zukünftig sofort verfügbar, um in der 
Schau- oder Studiensammlung präsentiert zu werden. Ein Blick in die Archivbestän-
de des heutigen MARKK Museum am Rothenbaum, in denen zumindest ein Teil der 
damals eingehenden umfassenden Sammlungen dokumentiert ist, lässt allerdings 
Zweifel an einem solchen reibungslos funktionierenden Regelwerk auf kommen. Es 
hätte umfassend ausgebildeten Personals bedurft, um jedes eingehende Objekt diese 
umfassenden Säuberungs- und Registrierungsaktivitäten durchlaufen zu lassen. Eine 
solch dichte Personaldecke ist jedoch historisch nicht belegt. So scheint der Brief mehr 
ein Idealbild, eine Programmatik zu entwerfen, die vermutlich nur bedingt etwas mit 
der Realität zu tun hatte. 

Dennoch oder gerade deshalb hat das hier beschriebene Verfahren historische 
Relevanz. Es besticht durch seine detaillierte Schilderung. Jeder Schritt des Objek-
tes, so scheint es, wird genau festgeschrieben und wiederholt sich bei jedem weite-
ren Gegenstand in derselben Weise. Präzision, Systematik und Redundanz markie-
ren eine vermeintliche Wissenschaftlichkeit. Dieser Anspruch entsprach dem bereits 
oben beschriebenen Wunsch nach einer ›Totalerfassung‹ von Kulturen, die sich in 
der Quantität der zu sammelnden Objekte (möglichst viel) und im sogenannten ›Ret-
tungsgedanken‹ (möglichst schnell) zeigte. 

Das »verschmutzte Ding« traf in diesem Sinn auf ein systematisches Regelwerk, 
was als Aneignungsprozess, als Schritt der Inkorporierung in die doppelt kodierte 
›Kulturwelt‹, der ›Welt der Europäer‹ und des Museums, gelesen werden kann. Die da-

26 � Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1473.1 Entstehung von Wissensobjekten - A. Laukötter: Der Weg zum Wissensobjekt

bei angewandten Methoden von der Reinigung über die Kontrolle bis zur Einreihung 
in vorhandene Listen umreißen einige zentrale Praktiken eines europäisch definierten 
Wissenschaftsverständnisses der Zeit, dem die Objekte der ›Naturvölker‹ unsortiert, 
schmutzig und ohne Zusammenhang gegenüberzustehen schienen. In diesem Sinne 
ist auch der in dieser Quelle zitierte wissenschaftliche Apparat, vom Laboratorium 
zum Katalog bis hin zum Vakuumapparat zu interpretieren. In demselben Sinne sind 
auch die umfassenden Räume, die die Objekte »durchschreiten« oder tangieren, zu 
verstehen. So werden in dem Brief zahlreiche Arbeitsräume genannt, die jeweils mit 
spezifischen Arbeitsschritten korrespondieren: »Arbeitshof«, »Magazin«, »Sortier-
raum«, »Bureau«, »Waschraum«, »Konservierungsräume«, »Schausammlung«, »wis-
senschaftliche Sammlungen.27 Diese Räume des Wissens scheinen hierarchisiert – 
von einem außerhalb des Museums liegenden »Arbeitshofe« bis hin zum ›Tempel‹ der 
Wissenschaftlichkeit im Museum, den Studiensammlungen. Diese räumliche Ausdif-
ferenzierung unterstrich die Wissenschaftlichkeit des Museums – und seine Macht, 
aus einem verschmutzten Gegenstand ein Wissensobjekt entstehen lassen zu können.

Aus dieser präzisen Anleitung des komplexen Aufnahmeverfahrens von völker-
kundlichen Gegenständen lässt sich auf die Bedeutung schließen, die der hygienischen 
Praktik und der archivarischen Systematisierung insgesamt zugeschrieben wurde. 
Denn erst durch sie wurde die Dauerhaftigkeit der Gegenstände garantiert – sie wa-
ren die Voraussetzung, um aus den gesammelten Gegenständen potenzielle Objekte 
der Ausstellung zu kreieren, die dann als »Semiophoren«, als Zeichenträger fungieren 
konnten.28 Und nur sie garantierten dem Museum, ein Raum einer vermeintlichen Ra-
tionalität, ein Ort der Wissenschaft zu sein.29 Mittels dieser Selbstdefinition suchten 
sich die damaligen Völkerkundemuseen gegenüber den populäreren Formaten wie 
Hagenbecks Völkerschauen, Castans Panoptikum etc. abzugrenzen. Zugleich zeigt 
die zitierte Quelle, dass der Anspruch und die konkrete Praxis der Wissenschaftlich-
keit auch eine Abgrenzungsstrategie gegenüber den Repräsentanten einer ›fremden 
Welt‹ war. 

Oder anders formuliert: Das Völkerkundemuseum konstituierte sich nicht nur aus 
der (illegitimen) Sammlung und Ausstellung von Objekten, sondern auch in seinen 
Alltagspraktiken, Methoden und im Umgang mit den Objekten. – Und in beiden Vor-
gehensweisen manifestiert sich die Zweideutigkeit des ›possessing culture‹, worin der 
›Besitz der Kultur(en)‹ sich wechselseitig verstärkt mit einer ›besitzenden Kultur‹ im 
Zeitalter des Kolonialen.

27 � Ebd.
28 � Pomian, Krzysztof: Der Ursprung des Museums. Vom Sammeln, Berlin 1988, S. 50f f.
29 � Jenkins: »Object Lessons«, S. 245.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Objekte und Bedeutung: einordnen, bewerten, transformieren 148

Auswahlbibliographie

Grimme, Gesa/Kahanu, Noelle M. K. Y./Schorch, Philipp: »Re-membering Ha-
wai’i. Provenienzforschung und Restitution als (post)koloniale Erinnerungs-
arbeit«, in: Historische Anthropologie 30/1 (2022), S. 33–56.

Hermannstädter, Anita/Heumann, Ina/Pannhorst, Kerstin (Hg.): Wissensdinge. 
Geschichten aus dem Museum für Naturkunde Berlin, Berlin 2015.

Hooper-Greenhill, Eilean: Museums and the Shaping of Knowledge, London 1992.
Kundrus, Birthe (Hg.): Phantasiereiche. Zur Kulturgeschichte des deutschen Kolonia-

lismus, Frankfurt a.M. 2003.
Laukötter, Anja: Von der ›Kultur‹ zur ›Rasse‹ – vom Objekt zum Körper? Völkerkunde-

museen und ihre Wissenschaf ten zu Beginn des 20. Jahrhunderts, Bielefeld 2007.
Penny, Glenn H.: Objects of Culture. Ethnology and Ethnographic Museums in Imperial 

Germany, Chapel Hill/London 2002.
Siebenhüner, Kim: »Things That Matter. Zur Geschichte der materiellen Kultur in 

der Frühneuzeitforschung«, in: Zeitschrif t für Historische Forschung 42/3 (2015),  
S. 373–409.

Strunge, Johanna: »Musealisierte Kolonialwarenläden. Exponate einer glokalen 
Konsumgeschichte«, in: Historische Anthropologie 1 (2022), S. 72–91.

Thomas, Nicholas: Entangled Objects. Exchange, Material Culture, and Colonialism in 
the Pacific, Cambridge 1991.

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011 - am 13.02.2026, 07:40:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439609-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

