
ZfP 55. Jg. 2/2008

Necati Iyikan

Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA
und deren politische Bedeutung für die Türkei

Die Ereignisse vom 11. September 2001 haben die Prioritäten der Weltpolitik
dramatisch verändert: Der Islam und insbesondere der islamistisch-fundamentalis-
tisch motivierte Terrorismus stehen seither im Fokus des Interesses. Die Ursachen
für den Zulauf, den der Terrorismus im Islam seit Jahren verzeichnet, sind sehr
komplex und ihre historische Einordnung eine andauernde Herausforderung. Der
vorliegende Aufsatz will dazu einen Beitrag leisten und dabei insbesondere zeigen,
welche Rolle die islamisch geprägte, aber laizistische Türkei als Mittler zwischen der
christlich geprägten westlichen Welt und der islamischen Kultur spielen könnte.

Ein wesentliches mit den Anschlägen vom 11. September verfolgtes Ziel war es,
den Einfluss der USA in der islamischen Welt zurückzudrängen. Dieses Ziel wurde
nicht nur nicht erreicht: Spätestens mit dem Angriff auf den Irak im Jahre 2003 ha-
ben die USA im Gegenteil unmissverständlich deutlich gemacht, dass sie ihren Ein-
fluss in der Region militärisch zu verteidigen fest entschlossen sind. Der Terrorge-
fahr wollen sie demnach vor allem dadurch begegnen, dass sie in der islamischen
Welt mit militärischer Gewalt Demokratien nach westlichem Vorbild installieren.
Mittlerweile sollte allerdings deutlich geworden sein, dass es eine Lösung des Ter-
rorproblems mit militärischen Mitteln allein nicht geben kann. Im Gegenteil erleben
islamistische Terrororganisationen dank der militärischen Interventionen des Wes-
tens Zulauf auch aus zuvor eher gemäßigten Kreisen. Statt auf die militärische Karte
zu setzen wäre es deshalb nötig, neue Strategien der Verständigung zu entwickeln.
Die Türkei könnte dazu einen wichtigen Beitrag leisten. Mit ihrer historischen Er-
fahrung wäre sie ein prädestinierter Mittler zwischen der islamischen Welt und dem
Westen.

1. Der 11. September

Die Gefahr des islamischen Fundamentalismus, für den der Islam aber selbst
nicht einstehen kann, bewegt sich innerhalb einer vom Westen, aber auch von isla-
mischen Ländern nicht erkennbaren Grenze. Nach dem 11. September drängten
sich zuvor sträflich vernachlässigte Fragen in den Vordergrund: Welche Ursachen
hat der zunehmende islamische Fundamentalismus und wie kann man ihnen begeg-
nen? Warum gehen (vor allem junge Leute) als Selbstmordattentäter in den Tod?
Nicht nur im Westen hatte man diese Fragen bis dahin sträflich vernachlässigt: Auch
in den islamischen Ländern war man ihnen auf politischer Ebene weigehend mit
Gleichgültigkeit begegnet. Im Westen galt das Motto: Solange die wirtschaftlichen

07_Iyikan  Seite 227  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227


Necati Iyikan · Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA228

und politischen Interessen nicht in Gefahr sind, bedarf der islamische Fundamenta-
lismus keiner größeren Aufmerksamkeit. Das Motto in den islamischen Ländern
hieß: Solange fundamentalistische Bewegungen die bestehende Herrschaftsordnung
nicht gefährden, besteht kein Handlungsbedarf. Hier wie dort stand die vom islami-
schen Fundamentalismus ausgehende Gefahr also nicht sonderlich weit oben auf
der politischen Tagesordnung.

1.1 Die Lehre aus dem 11. September

Die Taliban in Afghanistan und deren Führer Osama Bin Laden haben die An-
schläge in den USA 2001 zu verantworten. Die Antwort auf die Frage: »Was kann
man aus dem 11. September ableiten?«, wird die künftige Sicherheit in der Welt be-
stimmen. Die Vorschläge etwa eines Michael O’Hanlon, einer der wichtigsten Stim-
men in der amerikanischen Militärpublizistik, der daraus lediglich die Forderung
ableitete, die militärische Schlagkraft der USA zu stärken, erwecken den Eindruck,
dass man den tatsächlichen Ernst der Lage noch immer nicht wahrnimmt und aus
dem 11. September nicht viel gelernt hat. Aus seinem Werk »Neue Herausforderun-
gen für die Verteidigungspolitik der USA« erfährt man, dass das Verteidigungsbud-
get der USA ein Drittel der weltweiten Rüstungsausgaben ausmacht. Die Erklä-
rung, warum die USA eine solche Schlagkraft brauchen, hält der Verfasser des
vorliegenden Aufsatzes für wenig überzeugend: »[...] Wie sehr die USA und der
Westen diese Schlagkraft benötigen, haben die Ereignisse seit dem 11. September
2001 gezeigt.«1 Die beste Technologie, die modernsten Kommunikationsmöglich-
keiten und der mächtigste Militärapparat sind nicht in der Lage gewesen, einen Ter-
rorakt wie den vom 11. September 2001 zu verhindern. Die USA hatten kaum
Schwierigkeiten, die militärische Infrastruktur der Taliban in Schutt und Asche zu
legen. Die amerikanischen und britischen Luftangriffe gegen die Taliban in Afgha-
nistan nach dem 11. September 2001 erbrachten für die Weltöffentlichkeit kein fass-
bares Ergebnis. Die Bodentruppen, deren Ziel es war, den Terrorchef Osama Bin
Laden zu fassen, hatten dabei ebenso wenig Erfolg. Man muss demnach den islami-
schen Terror auf einem anderen Weg bekämpfen. Einer der Lösungsvorschläge ist
die Verbesserung der Ausbildung der Bevölkerung in den islamischen Ländern. Si-
cherlich würde sich eine solche durchaus positiv auf die Lebensqualität der Men-
schen auswirken. Aber wäre diese Verbesserung eine Maßnahme gegen den Funda-
mentalismus? In Afghanistan beispielsweise können rund 80 Prozent der Menschen
weder lesen noch schreiben.2 Angenommen, das Problem des Analphabetismus in

1 Michael O’Hanlon, »Defense Policy Choices for the Bush Administration 2001-05,
Washington D.C.: The Brookings Institution 2001, (Stephen Bierling übersetzte den
Titel ›Neue Herausforderungen für die Verteidigungspolitik der USA‹)« in: Andreas
Ufen, Postislamismus. Eine Auseinandersetzung mit der Zukunft der muslimischen
Welt, in: Internationale Politik, Europa Archiv, Berlin Nr. 3 (2002), S. 57, 60, 61. 

2 Axel Kuhlmann / Martin Agüera, »Die Hydra ›Terrorismus‹ und ihre Auswirkungen
auf die globale Sicherheitspolitik« in: Politische Studien, Zweimonatszeitschrift für Poli-
tik und Zeitgeschehen, München Nr. 381 (2002), S. 52.

07_Iyikan  Seite 228  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227


ZfP 55. Jg. 2/2008

Necati Iyikan · Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA 229

Afghanistan wäre gelöst, so bliebe es immer noch fraglich, ob die Menschen deshalb
in der Lage wären einzuschätzen, ob eine islamische Fatwa mit der islamischen Leh-
re übereinstimmt oder nicht. Bin Laden verkündete im Februar 1998:

»[...]Alle Muslime haben die Pflicht, wo, wann und wie auch immer Amerikaner
und ihre Alliierten zu töten.«3 Dies entspricht wohl kaum dem wahren Islam. Gibt
es einen Mechanismus, ein System oder ein religiöses Kontrollorgan, das die ver-
kündeten Fatwas daraufhin überprüft, ob sie der Lehre des Islam auch tatsächlich
entsprechen? Sicherlich, so etwas gibt es in den verschiedenen islamischen Ländern,
allerdings werden diese »Kontrollorgane« von den jeweiligen Regierungen kontrol-
liert. Die Bevölkerungen ihrerseits haben nur Zugriff auf spärliche und einseitige
Informationsquellen. Diese verkörpern dann die Propaganda oder die zum politi-
schen Zweck manipulierte islamische Auffassung. In diesem Fall wäre also nichts
gewonnen, wenn Muslime lesen und schreiben könnten.

Eine andere Maßnahme gegen den Fundamentalismus könnte die Verbesserung
der wirtschaftlichen Lage in einigen islamischen Ländern sein. Allerdings kann die-
se kaum losgelöst von der gesamtwirtschaftlichen Lage in der Welt gesehen werden,
was bedeutet, dass Entwicklungshilfe der westlichen Industriestaaten gefragter wäre
denn je.

Dass es tatsächlich einen Zusammenhang zwischen Armut und Terror gibt, ist
unbestreitbar. Doch wird religiöser Fanatismus im islamischen Raum bei weitem
nicht nur durch Armut ausgelöst. Deutlich sichtbar wird dies an den handelnden
Personen vom 11. September: Die Attentäter entstammten keinen armen Elternhäu-
sern, waren gebildet, hatten Arbeit, Familien und Freundinnen.4 Sie entsprachen
also nicht dem Bild, dass man sich von einem typischen Selbstmordattentäter macht,
wie man ihn aus dem Krisenherd zwischen Israel und Palästina seit langem kennt.
Das grundlegende Problem ist das politische System, in dem raffinierte Propagan-
disten junge Muslime zum Selbstmordanschlag bewegen können. Dieses System er-
möglicht auch den Herrschern des betroffenen Landes jede denkbare Art des Miss-
brauchs von Religion. Die Aussage Atatürks: »Der Politiker, der zur Regierung die
Religion braucht, ist ein Schwachkopf«5, kann man vor diesem Hintergrund viel-
leicht dahingehend ergänzen, dass ein solcher Politiker ein entschiedener Gegner
der Religion sein muss, weil er sie zum politischen und wirtschaftlichen Zweck in-
strumentalisiert. Aus dieser Perspektive könnte man Atatürk wegen der Einführung
des Laizismus in der Türkei nicht nur als türkischen, sondern auch als islamischer
Revolutionär bezeichnen.

3 Kuhlmann / Agüera, Die Hydra ›Terrorismus‹ und ihre Auswirkungen auf die globale
Sicherheitspolitik, aaO. (FN 2), S. 48.

4 Ahmed Rashid, Taliban. Afghanistans Gotteskrieger und der Dschihad. Aus dem Engli-
schen von Harald Riemann, München 2001, S. 23.

5 Brigitte Moser / Michael W. Weithmann, Die Türkei. Nation zwischen Europa und dem
Nahen Osten, Regensburg 2002, S. 112.

07_Iyikan  Seite 229  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227


Necati Iyikan · Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA230

1.1.1 Dialog als mögliches Mittel gegen Terror

Wie aber könnte ein dauerhaft fruchtbarer Dialog zwischen dem Westen und der
islamischen Welt initiiert werden? Ein wichtiger Aspekt wäre wohl die Befreiung
des Islam von jedwedem politischen Einfluss. Dieses Ziel kann nur durch die kom-
promisslose Trennung von Religion und Politik erreicht werden, also in einem lai-
zistischen Staat. Der Islam hat in einem laizistischen System auf die Gesetzgebung
keinen Einfluss. Durch die Gründung der modernen türkischen Republik unter der
Führung von Mustafa Kemal Atatürk wurde der Grundstein dafür 1923 gelegt. Wir
müssen hier nicht auf die intensiven Diskussionen eingehen, inwieweit der Laizis-
mus mit dem Islam überhaupt vereinbar ist, inwieweit die islamische Lehre mit dem
westlichen Demokratieverständnis auf Dauer koexistieren kann und auch inwieweit
die Säkularisierung bzw. der Laizismus in den anderen islamischen Ländern einge-
führt werden kann. In dem hier verhandelten Zusammenhang genügt es, die Bedeu-
tung der Türkei mit ihrem laizistischen System nach dem 11. September 2001 für
den Dialog zwischen der christlichen und islamischen Welt darzustellen.

Die Türkei wird meist als geographische Brücke zwischen Europa und dem Na-
hen Osten definiert. Als einziges Land mit überwiegend islamischer Bevölkerung ist
sie NATO-Mitglied und spielt eine unverzichtbare Rolle innerhalb des nordatlanti-
schen Bündnisses in einer unruhigen Konfliktregion. Dieses laizistische System in
der islamischen Welt wurde jedoch im Westen kaum zur Kenntnis genommen oder
gar gewürdigt. Ein Beispiel dafür ist die Äußerung des deutschen CDU Europa-Po-
litikers Peter Hintze zum geplanten Beitritt der Türkei zur EU. Nach ihm sei die
EU vom christlichen Menschenbild geprägt, das die Einhaltung der Menschenrech-
te, die Gleichheit von Männern und Frauen und die soziale Marktwirtschaft garan-
tiere. »Kein islamischer Staat unterstützt unsere Weltordnung.«6 Vorab ist festzuhal-
ten, dass die Türkei kein islamischer, sondern ein laizistischer Staat ist. Diese
Definition im Westen ist in der Gegenwart keine Seltenheit. Die Menschenrechtssi-
tuation in der Türkei mag zwar noch unbefriedigend sein, aber es sind im Zuge der
angestrebten Reformen für den EU-Beitritt Fortschritte zu verzeichnen. Hinsicht-
lich der Gleichheit von Männern und Frauen sei aber folgender Hinweis ange-
bracht: Die türkischen Frauen haben sehr früh eine rechtliche Gleichstellung er-
langt, zunächst 1930 auf lokaler, dann in den Jahren 1931 und 1934 auf nationaler
Ebene. Tatsächlich war die parlamentarische Repräsentation der türkischen Frauen
in den Jahren 1935 bis 1946 mit am stärksten in der Welt.7 Zudem gibt es in der Tür-
kei im Vergleich zu westlichen Ländern einen sehr hohen Anteil von Frauen in sozi-
al hoch angesehenen akademischen Berufen und dabei auch gerade in den Berufen,
die in den westlichen Ländern vorrangig den Männern vorbehalten sind.8 Diese Tat-
sache ist nicht nur als Folge der Umsetzung des Laizismus und der Demokratie in

6 Allgäuer Zeitung, 20.12.2002.
7 Pembenaz Yorgun, Türkei. Staat und Gesellschaft, mit Beiträgen von Ron Ayres / Sela-

hattin Dogan /Aydın Ender / Mehmet Salah / Turgut Taylan, Frankfurt 1987, S. 158.
8 Ursula Boos-Nünning / Petra Kappert / Faruk ™en, Türkei Sozialkunde (Wirtschaft,

Beruf, Religion, Familie, Erziehung), für Türkeistudien, Hessen 1990, S. 142.

ˇ

07_Iyikan  Seite 230  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227


ZfP 55. Jg. 2/2008

Necati Iyikan · Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA 231

der Türkei zu bewerten, sondern hat ihre Wurzel in der türkischen Geschichte, auf
deren Hintergrund einzugehen nicht das Thema des Aufsatzes ist. Allerdings be-
deutet dies nicht, dass diese durchaus positive Entwicklung fortgesetzt wurde. Ein
Beispiel ist die dramatisch gesunkene parlamentarische Repräsentation der türki-
schen Frauen. Diese Zahl beträgt nur noch 24 von insgesamt 550 Abgeordneten in
der Legislaturperiode im Jahr 20049, wobei die Tendenz im Westen eine umgekehrte
Richtung nahm. Wichtig ist jedoch, dass die notwendige juristische Grundlage in
der Verfassung gegeben ist und sie von der Mehrheit der Bevölkerung unterstützt
wird, was in der Türkei der Fall ist.

1.1.2 »Kampf der Kulturen«

Hinsichtlich des weltweit diskutierten Schlagworts vom Kampf der Kulturen er-
fährt man bei Samuel P. Huntington, die Welt bestehe aus fünf bzw. sieben Kultur-
bereichen: dem sinischen, japanischen, hinduistischen, islamischen und westlichen
Kulturkreis, gegebenenfalls zu ergänzen durch den lateinamerikanischen und den
afrikanischen Kulturkreis.10 Wir wollen hier nicht der Frage nachgehen, ob Hun-
tingtons These wirklich ernst zu nehmen oder nur als rhetorischer Versuch zu be-
zeichnen ist. Wesentlich sind die Beziehungen zwischen der christlichen und islami-
schen Welt, die sich nach dem 11. September dramatisch verschlechtert haben. Nach
dem amerikanischen und britischen Angriff auf den Irak im März 2003 droht die
Lage zwischen den zwei Kulturen zu eskalieren, zumal die islamischen Bevölkerun-
gen, insbesondere in einigen arabischen Ländern, diesen Krieg nicht als Krieg gegen
das Regime Saddam Husseins auffassen, sondern als einzig gegen den Islam gerich-
tete Aggression. Saddam Hussein, der als aufgeklärter Herrscher angetreten war,
entdeckte plötzlich, auch durch den ersten Golfkrieg 1991, der die Chancen für ei-
nen dauerhaften Frieden in Nahost deutlich verschlechtert hatte11, den Islam als
wirksame Waffe und forderte die Muslime in aller Welt auf, sich dem heiligen Krieg
am Golf gegen die »Ungläubigen« und »Schamlosen« anzuschließen12, womit er in
die Fußstapfen seines Todfeindes Khomeini getreten war.13 

Der Verfasser sieht in der derzeitigen politischen Konstellation eine potentielle
Ausgangsbasis für die weltweite Eskalation gewalttätiger Auseinandersetzungen.

9 Zeynep Gögü∫, »Böyle ›Model‹ Dostlar Ba∫ına (Mögen Freunde dieses ›Modell‹ haben)«
in: Hürriyet, 17.04.2004, (Zeynep Gögü∫  ist türkische Journalistin ).

10 Dieter Senghaas, »Die fixe Idee vom Kampf der Kulturen« in: Blätter für deutsche und
internationale Politik, Bonn 2 (1997), S. 215.

11 Sven Rohde, »Zwischen den Fronten. Ägypten, Marokko und Jordanien« in: Peter
Scholl-Latour, Weltkrise Arabien. Allah, Blut und Öl - Hintergründe eines Konflikts,
Gütersloh 1992, S. 138.

12 Ulrich Kienzle, »Ungezügelte Tyrannen. Syrien und Irak« in: Peter Scholl-Latour,
Weltkrise Arabien. Allah, Blut und Öl – Hintergründe eines Konflikts, Gütersloh 1992,
S. 94.

13 Peter Scholl-Latour, Weltkrise Arabien. Allah, Blut und Öl – Hintergründe eines Konf-
likts, Gütersloh 1992, S. 6.

ˇ
ˇ

07_Iyikan  Seite 231  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227


Necati Iyikan · Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA232

Verhindert werden könnte eine solche Eskalation durch einen effektiven Dialog
zwischen der islamischen und christlichen Welt. Die laizistische, demokratische
Türkei wäre als Mittler zwischen den Kulturen am ehesten in der Lage, einen sol-
chen Dialog in Gang zu setzen und zu moderieren.

Samuel P. Huntington hält die Türkei für ein zerrissenes Land. Ihm zufolge muss
ein solches Land drei Voraussetzungen erfüllen, um seine Identität erfolgreich neu
definieren zu können: Die politische und wirtschaftliche Elite des Landes muss, ers-
tens, diesen Schritt grundsätzlich unterstützen und aufrichtig begrüßen, zweitens
muss die Öffentlichkeit bereit sein, diese Neudefinition ihrer Identität zumindest
stillschweigend hinzunehmen, und drittens müssen die dominierenden Eliten der
Wirtszivilisation, in den meisten Fällen also des Westens, bereit sein, den Konverti-
ten zu akzeptieren.

Die Türkei erfüllte Huntington zufolge viele Jahre lang zwei dieser drei Minimal-
anforderungen, die ein zerrissenes Land erfüllen muss, das seine Identität verändern
will. Die Eliten der Türkei unterstützten ganz überwiegend diesen Schritt und die
Öffentlichkeit fügte sich stillschweigend. Aber die Eliten der westlichen rezipieren-
den Zivilisation waren unempfänglich.14 Huntington verliert kaum ein Wort über
den Laizismus in der Türkei und dessen möglicher Bedeutung für einen Dialog der
Kulturen. Inwieweit man von dieser Türkei als »Chance« gegen den religiösen Fun-
damentalismus profitieren könnte, kann er demzufolge auch nicht diskutieren. Er
meint zwar, die Türkei habe den Wunsch, den Iran und Saudi-Arabien an der Ex-
pansion ihres Einflusses und der Förderung des islamischen Fundamentalismus im
Kaukasus und in Zentralasien zu hindern. Die Türken verstanden dagegen das von
ihnen angebotene »türkische Modell« oder »die Idee der Türkei« – nämlich einen
säkularen, demokratischen Staat mit einer Marktwirtschaft – als Alternative.15 Nach
Huntington bezeichneten türkische Führer ihr Land gerne als Brücke zwischen den
Kulturen. Der inzwischen verstorbene Staatspräsident Özal erklärte noch als Regie-
rungschef, die Türkei beanspruche nunmehr die Brückenfunktion zwischen Europa
und dem arabischen Orient.16 Die ehemalige Ministerpräsidentin Tansu Çiller äu-
ßerte 1993, die Türkei sei sowohl eine westliche Demokratie als auch ein Teil des
Nahen Ostens und überbrücke somit physisch und philosophisch zwei Zivilisatio-
nen. Huntington zufolge ist eine Brücke jedoch ein künstliches Gebilde, das zwei
Orte miteinander verbindet, selbst aber zu keinem von beiden gehört. Wenn die
Führer der Türkei ihr Land eine Brücke nennen, bestätigen sie mit diesem Euphe-
mismus, dass die Türkei ein zerrissenes Land ist.17

14 Samuel P. Huntington, Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21.
Jahrhundert, München/Wien 1997, S. 218, 235.

15 Huntington, Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21. Jahrhun-
dert, aaO. (FN 14), S. 231.

16 Peter Scholl-Latour, Das Schwert des Islam. Revolution im Namen Allahs, München
1990, S. 76.

17 Huntington, Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21. Jahrhun-
dert, aaO. (FN 14), S. 235 f.

07_Iyikan  Seite 232  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227


ZfP 55. Jg. 2/2008

Necati Iyikan · Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA 233

Bei Huntington erfährt man über die islamische Kultur so gut wie nichts. Dies ist
umso merkwürdiger, als er nicht etwa den Islamismus oder den islamischen Funda-
mentalismus zum Problem erklärt, sondern den Islam selbst, weil dieser, verglichen
mit allen übrigen Kulturen, eine ganz andere Kultur darstellt. Er betont, dass sich
muslimische Gesellschaften und Staaten an den kulturellen Bruchlinien der Welt als
besonders gewalttätig erweisen: »Muslimische Kriegslust und Gewaltbereitschaft
sind Ende des 20. Jahrhunderts eine Tatsache, die weder Muslime noch Nicht-Mus-
lime leugnen können.« Huntingtons Darlegung unterstellt dem Islam implizit einen
per se gewalttätigen Charakter.18 Demnach wären natürlich weder die Bereitschaft
noch die Möglichkeit zum Dialog zwischen den zwei Kulturen gegeben. Hunting-
ton übersieht dabei die Tatsache, wie Dieter Senghaas treffend festgestellt hat, dass
kulturelle und in aller Regel religiöse Faktoren selten am Ausgangspunkt einer
Konflikteskalation durchschlagendes Gewicht besitzen. Vielmehr machen Vertei-
lungskonflikte den Kern des Konfliktgeschehens aus.19 Auch wenn die Auseinan-
dersetzungen an Kultur- und Konfessionsgrenzen ausbrechen, tragen sie primär po-
litischen Charakter.20 

Ob die Weltethos-Debatte, die auf die Begegnung der Kulturen und insbesondere
auf den Dialog zwischen den maßgebenden Weltreligionen ausgerichtet ist21, dies
auch wirklich tut, ist mehr als fraglich: »Kein Weltfrieden ohne Religionsfrieden,
kein Religionsfrieden ohne Dialog zwischen den Religionen«22 klingt zwar gut, ein
möglicher Religionsfrieden kann aber aus zwei Gründen zu keinem Weltfrieden
führen:

Erstens: Die großen Religionen wie Christentum und Islam können in ihrem ei-
genen Glaubensraum keinen Frieden ermöglichen. Dies zeigen alleine schon die
Meinungsunterschiede zwischen den drei Kirchen (katholische, evangelische und
orthodoxe)23 und die voneinander abweichenden islamischen Auffassungen in den
islamischen Ländern sowie der acht Jahre (1980 – 1988) dauernde Krieg zwischen
Iran und Irak.

18 Senghaas, Die fixe Idee vom Kampf der Kulturen, aaO. (FN 10), S. 216. 
19 Senghaas, Die fixe Idee vom Kampf der Kulturen, aaO. (FN 10), S. 218, 220. 
20 Uwe Halbach, »Der Kaukasus als Konfliktregion« in: Zeitschrift für internationale Fra-

gen, Hamburg 4 (1997), S. 361. 
21 Dieter Senghaas, Wohin driftet die Welt? Über die Zukunft friedlicher Koexistenz,

Frankfurt am Main 1994, S. 115.
22 Hans Küng / Josef van Ess, Christentum und Weltreligionen. Islam, Gütersloh 1990,

S. 194.
23 Ohne auf die Geschichte einzugehen, sei hier ein einfaches Beispiel aus dem Alltag

genannt: Es handelt sich um Verhütungsmittel. Der Papst wendet sich gegen den Ein-
satz von Verhütungsmitteln. Die evangelische Kirche ist dagegen großzügiger. Es gibt
aber auch Meinungsunterschiede in der katholischen Kirche zwischen Papst und unte-
ren kirchlichen Hierarchien. Siehe dazu Kirchenpolitik, Bevölkerungspolitik, http:/
www.pro-liberal.com/indexd13.htm (am 1.9.2005). Wenn sie im Entscheidungsprozeß
im politischen Bereich wären, würden diese Unterschiede wahrscheinlich auch auftre-
ten, die mit Sicherheit nicht zur Lösung der Probleme nicht nur in der Gesellschaft,
sondern auch zwischen den Religionen führen würden.

07_Iyikan  Seite 233  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227


Necati Iyikan · Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA234

Zweitens: Frieden wird, wenn überhaupt, durch einen politischen Prozess umge-
setzt. Solange die Religionen bei den Entscheidungsprozessen keine Rolle spielen,
kann auch kein Weltfrieden von ihnen ausgehen.

Da ein effektiver Dialog zwischen den Kulturen nicht über die Religionen, son-
dern nur über die Politik stattfinden kann, ist das laizistische System in der Türkei
als Mittler geeignet. Der damalige französische Außenminister Hubert Vedrins hat
dazu im Februar 2002 auf einer Konferenz in Istanbul sehr treffend bemerkt: »Die
beste Antwort auf die These von Huntington – der Kampf der Kulturen ist nicht zu
verhindern – ist »Istanbuls Seele«.«24

Der damalige Ministerpräsident Ecevit sagte bei seinem Besuch auf Ground Zero
im Januar 2002: »Wenn die Türkei nicht wäre, wäre wahrscheinlich ein Religions-
krieg in der Welt ausgelöst worden«25, was keineswegs nur ein populistisches Bon-
mot war.

»Alle Muslime sind vielleicht keine Terroristen, aber alle Terroristen sind Musli-
me«26, auf diesen Satz stieß die türkische Journalistin Ferai Tinç bei den Diskussio-
nen in den amerikanischen Medien nach den Terroranschlägen. Die Aussage des ita-
lienischen Ministerpräsidenten Berlusconi: »Die westliche Zivilisation ist der
islamischen Zivilisation überlegen«27 und andere ähnliche in der Öffentlichkeit ge-
äußerte Ansichten führen dazu, dass der Kampf zwischen den Kulturen in den
Köpfen der Menschen schon längst begonnen hat, so dass sich ein Ministerpräsident
in Europa nicht scheut, in der Öffentlichkeit eine solche Aussage zu machen, auch
wenn diese in Europa scharf verurteilt wurde. Ein weiterer Beleg dafür ist das fol-
gende Zitat aus einem schwedischen Zeitungsartikel: »Ich fühlte überhaupt nichts,
als 100 000 Araber starben, habe aber Sympathie für die Soldaten der alliierten Staa-
ten und deren Familien. Ich habe Angst vor Arabern.«28 Diese Meinung vertrat Erik
Hörstadius in der Zeitschrift »Slitz Straux« nach dem ersten Golfkrieg 1991. Die
alarmierende Auffassung des ehemaligen schwedischen Botschafters Ingmar Karls-
son in Bezug auf diesen Artikel zeigt, welches Niveau die Vorurteile gegen andere
Kulturangehörige ereicht haben: »Rassistische Aussagen gegen Araber sind in
Schweden wie immer festzustellen. Dieser Artikel erregte, von wenigen Ausnahmen
abgesehen, kaum Aufmerksamkeit und löste obendrein auch keine Diskussion in

24 Murat Yetkin, »Ismail Cem ›Istanbul Ruhu‹ Isminden Memnundu (Ismail Cem war mit
dem Begriff‚ Seele Istanbuls zufrieden)« in Radikal, in: Hürriyet, 14.02.2002, (Murat
Yetkin ist türkischer Journalist, Cem war türkischer Außenminister und galt als Initia-
tor dieser Konferenz).

25 Hürriyet, 19.01.2002.
26 Ferai Tınç, »Medeniyetler Çatı∫masını Türkiye Engeller (Die Türkei kann den Kampf

zwischen den Zivilisationen verhindern)« in: Hürriyet, 30.09.2001.
27 Tınç, Medeniyetler Çatı∫masını Türkiye Engeller, aaO. (FN 26).
28 Ingmar Karlsson, Islam ve Avrupa, Inanç Ayrılıgı – Ya∫am Birligi (Islam und Europa,

unterschiedlicher Glaube – gemeinsames Leben), Originaltitel des Werkes: Islam och
Europa Samlevnad eller Konfrontation? Türkçesi (Übersetzung) Gülseren Ergün,
Istanbul 1996, S. 11.

· · · ·

ˇ ˇ· ·

07_Iyikan  Seite 234  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227


ZfP 55. Jg. 2/2008

Necati Iyikan · Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA 235

der Gesellschaft aus. Der einfache Grund dafür war, dass die Mehrheit der Bevölke-
rung in Schweden dasselbe empfand.«29 

Gleiches kann im Übrigen in der islamischen Welt gegen den Westen festgestellt
werden. Dass Genugtuung über das tragische Ereignis vom 11. September empfun-
den werden kann30, ist ein anderes Beispiel dafür. Diese Genugtuung ist nicht nur in
den islamischen Ländern, sondern auch unter den Muslimen in Mitteleuropa zu be-
obachten. Der Augsburger Soziologe und Terrorexperte Peter Waldmann unter-
suchte dieses Phänomen. Interviews des Waldmann-Lehrstuhls mit 60 muslimi-
schen Studenten in ganz Deutschland ergaben folgendes: Diejenigen, die fest in ihr
Glaubensmilieu eingebunden sind, fühlen sich selbstsicherer und haben die besseren
Studienerfolge. Dagegen äußerten die Muslime, die einen westlichen Lebensstil
pflegen, eine gewisse Genugtuung über die Anschläge des 11. September, weil sie
die Verwundbarkeit einer Zivilisation aufzeigten, die ihnen selbst immer wieder
Enttäuschungen bei ihrem Versuch der Anpassung bereitet.31 Dass wegen des Krie-
ges im Irak im März 2003 im Mannheimer und Ulmer Raum, also im Zentrum
Europas, laut Erkenntnissen des baden-württembergischen Verfassungsschutzes
zum »Heiligen Krieg« aufgerufen worden war32, ist vor diesem Hintergrund nicht
mehr ganz so erstaunlich.

2. Priorität der Türkei im Dialog

Dass der so oft beschworene, tatsächlich aber kaum praktizierte Dialog zwischen
Orient und Okzident nach dem Terror vom 11. September notwendiger ist denn je,
steht außer Frage. Aber wie kann ein solcher Dialog tatsächlich ins Werk gesetzt
werden? Gibt es ein politisches System oder einen Mechanismus, die als Brücke
zwischen Osten und Westen fungieren könnten?

Es ist wichtig, auf diese Fragen überzeugende Antworten zu geben, die den An-
sprüchen des westlichen politischen und wirtschaftlichen Systems und der östlichen
Kultur und des Islam gleichermaßen gerecht werden, zugleich aber doch im We-
sentlichen harmonisch koexistieren. Es ist dabei genauso wichtig, dass diese An-
sprüche nicht einander zuwiderlaufen, sondern als die von der Mehrheit der Bevöl-
kerung eines Landes freiwillig befürworteten und überzeugend umgesetzten
Elemente als Grundlage eines Modells erfolgreich bestehen bleiben. 

Mark Parris, von 1997 bis 2000 amerikanischer Botschafter in Ankara, verwies im
Rahmen eines Vortrages an der Universität von Virginia in den USA auf das türki-

29 Karlsson, Islam ve Avrupa, Inanç Ayrılıgı – Ya∫am Birligi, Originaltitel des Werkes:
Islam och Europa Samlevnad eller Konfrontation? Türkçesi Gülseren Ergün, aaO.
(FN 28), S. 11. 

30 Udo Steinbach, »Islamischer Terrorismus. Ein selbstkritischer ›Dialog der Kulturen‹ ist
jetzt gefragt«, in: Internationale Politik, Europa Archiv, Berlin Nr. 3 (2002), S. 7.

31 ohne Verfasser, »Von Religion und Gewalt, Terrorexperte Peter Waldmann nimmt
Abschied« in: Allgäuer  Zeitung, 30.01.2003.

32 ohne Verfasser, »Auch in Ulm Aufrufe zum ›Heiligen Krieg‹« in: Allgäuer Zeitung,
11.04.2003. 

ˇ
· ·

ˇ

07_Iyikan  Seite 235  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227


Necati Iyikan · Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA236

sche Modell. (Das laizistische System in der Türkei wird im Westen als »türkisches
Modell« bezeichnet). Er betonte zusätzlich, die Amerikaner wüssten nicht genug
um die Bedeutung der Türkei und fügte hinzu, dass das türkische Modell nach dem
11. September vermehrt vom Westen wahrgenommen wurde. Parris übte auch Kri-
tik an den amerikanischen Medien, die den Besuch des türkischen Ministerpräsiden-
ten Ecevit in den USA im Januar 2002 ignoriert hatten.33 Die Überschrift eines Arti-
kels von Tinç in »Hürriyet«: »Die Türkei kann den Kampf zwischen den
Zivilisationen verhindern«, unterstreicht die Bedeutung der Türkei und ihres Sys-
tems und Tinç argumentiert, dass der beste Dialog zwischen den Religionen in der
Türkei besteht.34

Dem sind zwei wichtige Punkte hinzuzufügen.
Erstens: Dieser Dialog kann nur im Rahmen des Laizismus stattfinden. 
Zweitens: Die Koexistenz der Religionen in der Türkei besteht im Großen und

Ganzen erfolgreich, da der islamische Pluralismus durch den Laizismus islamischen
bzw. nicht islamischen Gruppen in der Türkei die Möglichkeit bietet, sich zu arti-
kulieren.

Die religiösen Gruppen, unabhängig von ihrer Religionszugehörigkeit, sind
gleichberechtigt und bringen ihre Meinung bei aktuellen Anlässen zum Ausdruck.
Die Gläubigen, insbesondere Muslime unterschiedlicher religiöser Gruppierungen,
werden dadurch über die aktuellen Ereignisse nicht einseitig informiert. Der Verfas-
ser bezeichnet dies als »islamischen Pluralismus«. Die Artikulation im Bereich der
Religion ist also eine Voraussetzung. Davon machen auch Personen, die aus dem Is-
lam ausgetreten sind und sich selbst als Atheisten bezeichnen, Gebrauch. Der be-
kannte türkische Schriftsteller Aziz Nesin und der ehemalige türkische Mufti Turan
Dursun vom Religiösen Amt Diyanet sind zwei Beispiele dafür. Dursun übte in der
Türkei am Islam recht scharfe Kritik, die in einem anderen Land, dessen Bevölke-
rung überwiegend islamisch ist, nicht vorstellbar gewesen wäre. So sind »Die satani-
schen Verse« von Salman Rushdie für ihn die Realität des Islam.35 Dursun hat zahl-
reiche kritische Bücher verfasst, die ohne Zensur in der Türkei erhältlich sind. In
diesem Pluralismus haben auch theologische Meinungsverschiedenheiten ihren Platz.

Laizismus in der Türkei führte und führt also dazu, dass keine islamische Gruppe
und keine islamischen Wissenschaftler allein die Befugnis zur Interpretation des Ko-
rans haben können. Das Gewissen der Gläubigen kann somit durch unterschiedliche
Interpretationen, die zum Teil politische Motive haben könnten, nicht einseitig beein-
flusst werden. Da der Islam bei der Gesetzgebung in der Türkei keine Rolle spielt,
wird die Koexistenz auch unter den islamischen Gruppen fortgesetzt, weil dadurch
kein Machtkampf entsteht. Dieser Sachverhalt wird im Übrigen auch in der Türkei in
seiner wahren Bedeutung nicht immer hinreichend wahrgenommen. Das Ergebnis ist,

33 Kasım Cindemir, »Mark Parris: Türkiye’nin kıymetini bilmedik (Mark Parris: Wir
wussten die Türkei nicht zu schätzen)« in: Hürriyet, 26.01.2002, (Kasım Cindemir ist
türkischer Journalist).

34 Tınç, Medeniyetler Çatı∫masını Türkiye Engeller, aaO. (FN 26 ).
35 Turan Dursun, Din bu -1-. Tabu Can Çeki∫iyor (Das ist die Religion - 1 - Das Tabu liegt

im Sterben), Istanbul 1994, S 103. 
·

07_Iyikan  Seite 236  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227


ZfP 55. Jg. 2/2008

Necati Iyikan · Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA 237

dass die Türkei durch den religiösen Frieden und die Koexistenz von westlichem po-
litischen System und Islam und von Orient und Okzident eine beispielhafte Dialog-
möglichkeit innerhalb der türkischen Grenzen zur Verfügung stellt. Die Bedeutung
dieser Möglichkeit nahm nach dem 11. September 2001 aus zwei Gründen noch zu:

Erstens: Die beste Technologie und Aufrüstung sind gegen den Terror machtlos
und garantieren keine innere Sicherheit in einem Land. Zweitens: Die USA mussten
gegen den von der Religion geprägten Terror kapitulieren. Sie waren trotz ihrer
starken Wirtschaft und ihre mächtigen Militärapparats gegen den islamistischen
Terror machtlos und müssen nun nach einem anderen, nicht militärischen Weg su-
chen, den Kampf gegen den religiösen Terror zu gewinnen. Unter diesem Aspekt
widerspricht der Verfasser der These des türkischen Wissenschaftlers Osman Metin
Öztürk, dass die geographische Abhängigkeit der USA und der anderen westlichen
Länder von der Türkei in der neuen Weltordnung nach dem Ende der UdSSR 1991
abnehme36, weil das politische Gewicht der Türkei seit dieser Zeit deutlich zuge-
nommen habe; dies zeigte sich bei der Unterstützung des türkischen Systems durch
den Westen im Kaukasus und in Zentralasien.37 Diese Abhängigkeit des Westens,
wenn überhaupt die Rede davon sein kann, erreichte erst recht nach dem 11. Sep-
tember eine ganz andere Dimension. Nach Auffassung des türkischen Journalisten
Sedat Ergin war der damalige Ministerpräsident Ecevit bei seinem Besuch in den
USA im Januar 2002 bei der amerikanischen Regierung aus diesem Grund angese-
hener denn je. Der stellvertretende Präsident Dick Cheney hat den Modellcharakter
der Türkei unmissverständlich betont: »Die Türkei, die eine stabile islamische
Tradition hat, bildet als ein demokratisches und laizistisches Land ein Modell für die
ganze islamische Welt.«38 Ob dieses Modell von den anderen islamischen Ländern in
der Zukunft angenommen wird, ist indes mehr als fraglich. Denn diese Länder ver-
fügen nicht über die Erfahrung mit der Säkularisierung, die die Türkei Jahrhunderte
zuvor im Osmanischen Reich gesammelt hat. Das Osmanische Reich war keines-
wegs eine Theokratie, sondern eine Herrschaft, bei der sich die Religion dem Staat
klar unterordnete.39 Säkulare Komponenten dürfen dabei nicht übersehen werden.40

Am 23.12.1876 wurde die erste osmanische Verfassung erlassen.41 Diese bildet die

36 Osman Metin Öztürk, »Güneydogu Sorunu Üzerine (Über die Problematik des Südos-
tens)« in: Yeni Forum, Aylık Siyaset Iktisat KültürDergisi, Ankara 293 (1993), S. 51.

37 Siehe für Einzelheiten: Necati Iyikan, Die politischen Beziehungen zwischen der Türkei
und Aserbaidschan (1992-2003) unter besonderer Berücksichtigung des türkischen
Modells im Kaukasus und in Zentralasien und dessen Bedeutung nach den Anschlägen
vom 11. September 2001 in den USA, Hamburg 2005, S. 223 – 234, (Necati Iyikan ist
türkischer Wissenschaftler).

38 Sedat Ergin, »Ground Zero’dan Türk Modeline (Vom Ground Zero bis zum türkischen
Modell)«, in: Hürriyet, 20.01.2002, (Sedat Ergin ist türkischer Journalist). 

39 Giacomo Luciani, »Die Türkei und der Islam. Hürde auf dem Weg nach Europa?« in:
Internationale Politik, Europa Archiv, Berlin Nr. 3 (2002), S. 29.

40 Klaus Kreiser, »Die Rolle der türkischen Völker« in: Weltmacht Islam, Bayerische Lan-
deszentrale für     politische Bildungsarbeit, München 1988, S. 204. 

41 Pia Angela Göktürk, Der Werdegang der modernen Türkei. Beiträge zur Geschichte,
Gesellschaft, Sprache und Kultur des Landes, Istanbul 1983, S. 10.

ˇ

·

07_Iyikan  Seite 237  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227


Necati Iyikan · Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA238

Grundlage für die heutige türkische Republik, denn ab diesem Datum gab es eine
demokratische Tendenz. Der Zeitraum von 1876 bis 1908 wird die erste, derjenige
von 1908 bis 1918 die zweite konstitutionelle Periode genannt. Die erste osmanische
Verfassung, die von Sultan Abdülhamit II. wegen des Krieges zwischen Osmanen
und Russen (1877 – 1878) aufgehoben worden war, wurde am 28.07.1908 von Ab-
dülhamit II. erneut in Kraft gesetzt. Danach fanden Wahlen statt. Die Partei für Ein-
heit und Fortschritt hatte die Mehrheit im Parlament, ebenso erhielt die Opposition
ein gewisses Gewicht im Parlament.42 In diesen Perioden beobachtet man die ersten
Schritte zur Demokratisierung. Dies hatte zur Folge, dass die türkische Gesellschaft
der 20er- und 30er-Jahre keine traditionelle muslimische Gesellschaft mehr war.
Nationalismus und westliches Gedankengut hatten sich längst fest verankert.43 Die
Umwandlung des Kernlandes des Osmanischen Reiches in eine Republik durch Ke-
mal Atatürk, die als »der einschneidende Schritt« bezeichnet wurde44, beeinflusste
nicht nur die Geschichte des Landes, sondern auch den Islam, denn die Gründung
der türkischen Republik am 29. Oktober 1923 führte zur Abschaffung des Kalifats45

am 3. März 1924 sowie zuletzt zur Einführung des Laizismus 1937.
Das folgende Beispiel dient als Beleg dafür, auf welche Kritik der Laizismus in

der Türkei in der islamischen Welt stieß: Scheich Omar Abdul Rahman, ein radika-
ler islamischer Prediger aus Kairo, rief bei der Mitte Oktober 1986 in Istanbul statt-
gefundenen internationalen islamischen Konferenz dazu auf, für den Sturz der
Regierungen aller Staaten zu kämpfen, die zwar eine muslimische Bevölkerungs-
mehrheit haben, nicht aber die Scharia, das koranische Gesetz, zur Grundlage hät-
ten. Zu diesen Staaten gehört seit den Tagen Atatürks auch die Türkei.46 Zusätzlich
ist die Tatsache zu berücksichtigen, dass nicht nur einzelne Radikale, sondern auch
islamische Länder wie der Iran und Saudi-Arabien den Laizismus als antiislamisch
einstuften und ihn scharf verurteilten und es heute noch tun. Auch der Faktor, dass
Iran und Saudi-Arabien in der laizistischen Türkei propagandistisch und finanziell
um die Gunst der Frommen rivalisieren47 und vor allem die Absicht Irans, die isla-

42 Celal Aydın, Sosyal Bilimler (Soziale Wissenschaften), Ankara 1987, S. 192, 193.
43 Moser / Weithmann, Die Türkei. Nation zwischen Europa und dem Nahen Osten, aaO.

(FN 5), S. 112.
44 Udo Steinbach, »Der Nahostkonflikt im islamischen Horizont« in: Weltmacht Islam,

Bayerische Landeszentrale für politische Bildungsarbeit, München 1988, S. 489.
45 Das Abschaffen des Kalifates wurde von einem Teil der Presse in Istanbul folgenderma-

ßen kritisiert: »Wenn wir das Kalifat nicht mehr haben, hat das Land bei den islami-
schen Ländern kein Gewicht mehr.« Mustafa Kemal Atatürk, Nutuk (Die Rede),
Ankara 2002, S. 125.

46 Scheich Omar hatte mit seiner »Fatwa« – einem sich auf den Koran beziehenden »Frei-
brief« – den Mördern des ägyptischen Staatspräsidenten Sadat im Vorgriff auf die Blut-
tat die Absolution erteilt. Nach dem Attentat wurde er zwar verhaftet und angeklagt,
später jedoch von den ägyptischen Behörden wieder freigelassen. Rainer Werle / Renate
Kreile, Renaissance des Islam. Das Beispiel Türkei, Hamburg 1987, S. 113.

47 Wolfgang Günter Lerch, »Angst in den Palästen. Saudi-Arabien und die Golfemirate«
in: Peter Scholl-Latour, Weltkrise Arabien.  Allah, Blut und Öl – Hintergründe eines
Konflikts, Gütersloh 1992, S. 1. 

07_Iyikan  Seite 238  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227


ZfP 55. Jg. 2/2008

Necati Iyikan · Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA 239

mische Bewegung im Iran in die Türkei zu exportieren, so meint Eygi48, sind wich-
tige Zeichen dafür, dass die Einführung des türkischen Systems in anderen
islamischen Ländern zumindest in absehbarer Zeit ein unerfüllbarer Wunsch blei-
ben wird.

2.1 Konferenz zum Zweck des Dialogs

Die ausschlaggebende Frage jedoch, ob die Türkei geeignet wäre, den Dialog
zwischen der christlichen und islamischen Welt zu initiieren, ist mit einem klaren
»Ja« zu beantworten. Ein überzeugendes Beispiel mag die Konferenz am 13.02.2002
in Istanbul sein, deren Ziel es war, die christliche und die islamische Welt zum ersten
Mal nach den Terroranschlägen vom 11. September 2001 zusammenzubringen. Die-
se fand auf Initiative der Türkei statt. Die Zahl der daran teilnehmenden Länder war
mit 74 bemerkenswert hoch.49 51 Minister und 74 Repräsentanten aus den USA, Eu-
ropa und der Organisation der islamischen Konferenz waren dabei anwesend.50

Diese hohe Beteiligung kann man nicht nur mit dem Organisationstalent des türki-
schen Außenministeriums erklären. Der wahre Grund dafür lag vielmehr in einem
sowohl auf islamischer als auch auf christlicher Seite zunehmenden Bedürfnis nach
einem solchen Dialog. Das Presseecho auf diese Konferenz in Istanbul war der Be-
deutung angemessen wie zahllose Zeitungsschlagzeilen belegen.51

48 Aysel Ek∫i, Din Devletleri (Die theokratischen Staaten), Ankara 1995, S. 21, (Aysel Ek∫i
ist Dekanin der Juristischen Fakultät, Istanbul). Mehmet ™evki Eygi, der im religiösen
Bereich in der Türkei bekannt ist, äußerte sich gegenüber der Tageszeitung Hürriyet.
Hürriyet, 12.03.1995. Das Werk der türkischen Wissenschaftlerin besteht aus den Auf-
satzsammlungen verschiedener Zeitungen.

49 Okay Gönensin, »11. Eylül Türkiye Için Önemli Dönüm Noktasıdır (Der 11. Septem-
ber bildet eine wichtige Wende für die Türkei)« in: Sabah, in: Hürriyet, 14.02.2002,
(Okay Gönensin ist türkischer Journalist).

50 Ali Sirmen, »Istanbul Ruhu ve Kültürlerarası Diyalog« (Seele Istanbuls und Dialog zwi-
schen den Kulturen), in: Cumhuriyet, in: Hürriyet, 15.02.2002, (Ali Sirmen ist türki-
scher Journalist). 

  51 »Bin Ladin hat zerstört, Cem hat aufgebaut« (Cem war türkischer Außenminister und
galt als der Initiator dieser Konferenz); Der nach dem 11. September zwischen der isla-
mischen und christlichen Welt wehende kalte Sturm hat sich gelegt (Milliyet,
13.02.2002); »Der Tanz der Zivilisationen«. Der Westen und der Osten haben am ersten
Tag dieses Spitzentreffens zueinander Stellung bezogen: Europa hat die Stelle der demo-
kratischen Werte im Islam thematisiert. Die islamischen Länder haben auf die Notwen-
digkeit einer für alle gültige Definition von »Terror« aufmerksam gemacht. (Radikal,
13.02.2002); »Die EU und die islamischen Länder sind sich darüber einig: Die größte
Gefahr ist der Terror« (Cumhuriyet, 13.02.2002); »So wird ein führender Staat« Die
Türkei hat die westlichen und östlichen Zivilisationen, die nach dem 11. September
aneinander gezweifelt hatten, zum ersten Mal bei einem Spitzentreffen in Istanbul
zusammengebracht. Die Türkei hat dadurch als »Brücke« zwischen Westen und Osten
gedient. (Sabah, 13.02.2002); »Wir wurden die Brücke zum Frieden«  Die Kulturen im
Osten und Westen haben unter der Führung der Türkei den Frieden gesucht. Sie trafen
sich in der Geschichte in dieser großer Beteiligung zum ersten Mal und beschlossen die

·

·

07_Iyikan  Seite 239  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227


Necati Iyikan · Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA240

Der französische Außenminister Hubert Vedrin zeigte sich überzeugt: »Istanbuls
Seele wird dazu führen, dass der Dialog zwischen den islamischen und europäischen
Ländern eröffnet wird« und Prinz Hassan Bin Tallal von Jordanien meinte: »Der
Westen und der Osten müssen sich verstehen, damit Istanbuls Seele Erfolg haben
kann.«52 Die Aussage des jordanischen Prinzen unterstreicht die Bedeutung dieser
Konferenz für den Eintritt in einen wirklichen Dialog: »Wir treffen uns auch bei den
UNO-Sitzungen. Jeder liest dort aber nur die offizielle Erklärung seiner Regierung
zu aktuellen Angelegenheiten vor. Das ist kein Dialog. Wir hatten in Istanbul zum
ersten Mal die Möglichkeit, nicht aneinander vorbei, sondern miteinander zu spre-
chen« und Deutschlands Außenminister Joschka Fischer definierte den Begriff »Dia-
log« wie folgt: »Dialog bedeutet nicht, miteinander höflich umzugehen und nur leere
Worte auszusprechen. Wir müssen aufhören, uns gegenseitig zu belehren. Die Zeit, in
der wir voneinander etwas lernen, ist gekommen.«53 Fischers Ansicht war ein wichti-
ges Zeichen dafür, dass der 11. September eine Wende für die Zukunft des Dialogs in
der Welt markierte und diese Wende von den politischen Akteuren der Welt auch
ernst- und wahrgenommen wurde. Die bereits erwähnte Feststellung Vedrins, die den
Dialog bei dieser Konferenz mit der These Huntingtons, der Kampf der Kulturen sei
nicht zu verhindern, in Zusammenhang bringt und als eine Antwort darauf sieht54, ist
nicht nur eine Zusammenfassung der Konferenz, sondern zugleich ein Hinweis auf
die herausragende Rolle der Türkei mit ihrem laizistischen System. Nach Okay Gö-
nensin war der 11. September ein Wendepunkt auch für die Türkei. Die Bedeutung
der Türkei und ihres Modells stießen auf besseres Verständnis.55 Nach Ali Sirmen bil-
dete »Istanbuls Seele« einen guten Anfang für den Dialog zwischen den Kulturen.56  

Das nächste ausführliche Beispiel ist aus dem Alltag gegriffen und erweckt im
ersten Moment vielleicht den Eindruck, als wäre es von keiner großen Bedeutung.
Es ist jedoch ein weiterer überzeugender Hinweis darauf, dass die Türkei nicht nur
durch ihr System, sondern auch durch den erreichten Frieden und die Toleranz zwi-
schen den verschiedenen Religionen und Kulturen im Alltag ein dialogfähiges Land
ist. Der türkische Intellektuelle Özdemir Ince verfasste einen umfangreichen Be-
richt über die Bedeutung eines Friedhofes, der in der südlichen Stadt Mersin in der
Türkei liegt. Die Überschrift lautete: »Der die Theorie von Huntington ›Kampf der
Kulturen‹ seit 63 Jahren dementierende Friedhof.«57 Dieser Friedhof hat eine Größe

51 Zusammenarbeit, um eine lebenswürdige Erde zu ermöglichen. (Türkiye, 13.02.2002);
»Der Dialog wurde notwendig«  Zeitpunkt und Ort dieses Treffens haben eine histori-
sche Bedeutung. Der internationale Dialog ist keine Alternative mehr, sondern Not-
wendigkeit. (Zaman, 13.02 2002); »Türkei, du bist die Größte!« Die ganze Welt
beklatscht die Türkei, die die Staatsmänner aus 74 Ländern in Istanbul zusammen-
brachte. Ankara baute die Brücke zwischen Osten und Westen bei dieser wichtigen
Organisation auf, womit sie sehr an Prestige gewann. (Posta, 13.02.2002).

52 Hürriyet, 13.02.2002.
53 Yetkin, Ismail Cem ›Istanbul Ruhu‹ Isminden Memnundu, aaO. (FN 24).
54 Yetkin, Ismail Cem ›Istanbul Ruhu‹ Isminden Memnundu, aaO. (FN 24).
55 Gönensin, 11. Eylül Türkiye Için Önemli Dönüm Noktasıdır, aaO. (FN 49).
56 Sirmen, Istanbul Ruhu ve Kültürlerarası Diyalog, aaO. (FN 50).
57 Ince Özdemir, »Üç Dinden Ortak Mesaj (Die gleiche Botschaft von drei Religionen)«

in: Hürriyet, 28.10.2001.

·
·

·
·

·
·

·
·

·

07_Iyikan  Seite 240  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227


ZfP 55. Jg. 2/2008

Necati Iyikan · Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA 241

von ca. 350 000 m2. Die Zahl der verschiedenen Religionsangehörigen im Jahre 1930
berücksichtigend, hatten die Muslime 175 000 m2 und die Juden und die Christen
ebenfalls 175 000 m2 erhalten. Die Zahl der Muslime nahm mit der Zeit zu, während
die Zahl der Juden und Christen abnahm. Das führte dazu, dass die am Anfang
beabsichtigte Grenze zwischen den verschiedenen Gläubigen nicht mehr existierte.
Ihre Aufhebung wurde vom damaligen Oberbürgermeister Mithat Toroglu und
dem Stadtrat bestätigt. Dies ist die amtliche Seite der Toleranz. Die drei Religionen
haben keine reservierten Plätze mehr auf diesem Friedhof. Die verstorbenen Ange-
hörigen der Religionen sind deswegen dicht nebeneinander beigesetzt. Die Be-
völkerung in dieser Stadt hält das für völlig natürlich. Nach Ince hätten die einhei-
mischen Muslime ihre Verstorbenen woanders beigesetzt, wenn sie damit nicht
einverstanden gewesen wären.58 Das ist die andere Seite der Toleranz, nämlich die
der Bevölkerung. Der türkische Wissenschaftler Ugur Ersoy, Enkel des damaligen
Muftis Abdullah Sıddık Efendi, berichtet, dass eben jener versicherte, diese Art ei-
nes Friedhofs sei aus islamischer Perspektive erlaubt.59 Das ist der Hinweis auf die
islamische Toleranz. »Dieser Friedhof ist ein Symbol für den Frieden«, sagte dessen
Direktor Recai Apaydın im Jahr 2001. Der zu der Zeit amtierende Mufti Mazhar
Bilgin wünschte sich, dass der Friedhof in der heutigen Zeit, in der Terror, Kriege,
Blutvergießen auf der Tagesordnung sind, ein Beispiel für die Toleranz werde.60 Der
Pfarrer der katholischen Gemeinde, Gregorio B. Simonelle, unterstrich, dass der
Friedhof ein Beispiel für andere Friedhöfe werden sollte: »Dieser Friedhof verbin-
det nicht nur die Andersgläubigen, sondern auch die Christen wie römisch-ka-
tholische, maronitische, syrische und chaldäische Christen. Auch ich habe für mich
einen Platz auf diesem Friedhof reserviert.«61 Das ist ein weiteres Zeichen für Tole-
ranz, derjenigen der christlichen Seite.

Hätte die Türkei das kühne Angebot aus Washington angenommen, als einziges
muslimisches NATO-Land den USA dabei zu helfen Saddam Hussein aus dem
Amt zu bomben und sich als Mitgift dafür an den nordirakischen Ölquellen von
Kirkuk und Mosul zu bedienen62, hätte die Besonderheit des Systems keine Rolle
mehr gespielt. Erinnert man sich auch der Sorge König Hassans von Jordanien vor
dem ersten Golfkrieg 1990, dass der die arabische Welt in eine Krise nie gekanntem
Ausmaßes stürzen würde63, muss Ankara weiterhin in der krisenreichen Region
eine sehr vorsichtige Politik verfolgen, wenn sie die Brücken- oder Dialogfunktion
zwischen Okzident und Orient wahrnehmen will. Diese Funktion kann sie nur des-
halb weiterhin wahrnehmen, weil Ankara die aktive Beteiligung am Krieg gegen den
Irak im März 2003 verweigert hat. Ansonsten hätte die Türkei ihre Glaubwürdig-
keit in der islamischen Welt verloren. Hasan Hanefi, Philosophieprofessor an der

58 Özdemir, Üç Dinden Ortak Mesaj, aaO. (FN 57). 
59 Özdemir, Üç Dinden Ortak Mesaj, aaO. (FN 57).
60 Özdemir, Üç Dinden Ortak Mesaj, aaO. (FN 57). 
61 Özdemir, Üç Dinden Ortak Mesaj, aaO. (FN 57). 
62 Christiane Schlötzer, »Anmache in Ankara« in: Süddeutsche Zeitung, 01.12.2001.
63 Wolfgang Günter Lerch, Kein Frieden für Allahs Völker. Die Kriege am Golf.

Geschichte, Gestalten, Folgen, Frankfurt am Main 1991, S. 176.

ˇ

07_Iyikan  Seite 241  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227


Necati Iyikan · Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA242

Universität Kairo in Ägypten, befand denn auch auf die vor dem Krieg gegen den
Irak gestellte Frage, ob so eine Konferenz wieder in der Türkei stattfinden könne,
wenn die Türkei bei einer möglichen Operation gegen den Irak an der Seite der
USA stünde: »Niemals!«.64 Das Parlament in Ankara lehnte am 1. März 2003 ab, die
türkische Grenze zum Irak für die 62.000 amerikanischen Soldaten zu öffnen.65 Die-
se Entscheidung hat die politische Führung in Washington überrascht und verär-
gert. Die Rolle des türkischen Systems als Brücke zwischen den Kulturen wurde da-
durch jedoch gestärkt. 

2.2 Erfolg des Laizismus in der Türkei

Das laizistische System in der Türkei kann einen großen, in der islamischen Ge-
schichte bisher nicht da gewesenen Erfolg vorweisen. Dieser heißt »Integration ei-
ner islamischen Partei in das laizistische System und die Demokratisierung des poli-
tischen Islam«. Recep Tayyip Erdogan ist die Person, die dabei die entscheidende
Rolle spielen kann. Er hatte im August 2001 die Partei AKP gegründet, die bei der
vorgezogenen Parlamentswahl am 3. November 2002 auf rund 35 Prozent der abge-
gebenen Stimmen kam66, womit er, bedingt durch das Wahlsystem, mit 65 Prozent
die absolute Mehrheit im Parlament errang. Bei den Parlamentswahlen 2007 er-
reichte die AKP unter seiner Führung mit 46,6 Prozent der Wählerstimmen 340 Sit-
ze im Parlament und damit abermals die absolute Mehrheit im Parlament mit
61,8 %.67

Der Werdegang des Sohnes frommer Zuwanderer aus dem Schwarzmeergebiet
hat im Armenviertel Kasimpasa a in Istanbul begonnen. Der spätere Unternehmer
ist vom Besuch der religiösen Imam-Hatip-Schule, an der Prediger und Vorbeter
ausgebildet werden, sowie von Necmeddin Erbakan, der grauen Eminenz des poli-
tischen Islam in der Türkei, geprägt. Erbakan lehnte als Vorsitzender der Nationa-
len Heilspartei MSP68 in den siebziger Jahren alle vertraglichen Bindungen der Tür-
kei mit der westlichen Welt ab. Stattdessen wollte er einen gemeinsamen
Wirtschaftsmarkt mit den arabischen Ländern aufbauen.69 Er drohte: »Der islami-
sche Staat muss kommen, nur ist nicht sicher, ob dieser Durchbruch mit Schweiß
oder mit Blut errungen wird.«70 Erdogan wurde im Alter von 40 Jahren als Mitglied

64 Sirmen, Istanbul Ruhu ve Kültürlerarası Diyalog, aaO. (FN 50).
65 TRT Telegün, 01.03.2003.
66 Allgäuer Zeitung, 04.11.2002. 
67 http://www.radikal.com.tr/haber.php?haberno=227671&tarih=23/07/2007

http://www.inankara.org/haberler/haberincele.php?haberid=Njcy
68 Diese Partei war bis zum Putsch am 12. September 1980 wegen ihrer antilaizistischen

Aktivitäten auffällig. Sie wurde zusammen mit anderen Parteien von den Putschisten
verboten.

69 Faruk ™en, »Islamischer Fundamentalismus und die türkische Minderheit in der Bun-
desrepublik Deutschland« in: Thomas Meyer, Fundamentalismus in der modernen Welt.
Die Internationale der Vernunft. Frankfurt am Main 1989, S. 296.

70 Peter Scholl-Latour, Allahs Schatten über Atatürk. Die Türkei in der Zerreißprobe, Ber-
lin 1999, S. 195.

ˇ

·

ˇ

07_Iyikan  Seite 242  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227


ZfP 55. Jg. 2/2008

Necati Iyikan · Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA 243

der Wohlfahrtspartei (RP), der Nachfolgerin der verbotenen MSP, zum Oberbür-
germeister von Istanbul gewählt. Sein Amt verlor er nach seiner Verurteilung wegen
»religiöser Aufwiegelung« im April 1998 und verbrachte vier Monate der zehnmo-
natigen Haftstrafe im Gefängnis.71 Es stellt sich die Frage, welches Ziel er nun an-
streben wird, da er die Mehrheit im Parlament hat. Erdogan sagte vor Jahren, als er
noch gegen den laizistischen Staat wetterte: »Die Demokratie ist wie eine Straßen-
bahn – ein Vehikel, das einen zum Ziel bringt.«72 Zunächst vermittelte er den Ein-
druck, eine islamische Ordnung ausrufen zu wollen. Tatsächlich aber verfolgt er
eine völlig andere Politik. Er bemüht sich um die beschleunigte Annährung der
Türkei an die EU. Die mögliche Mitgliedschaft der Türkei in der EU hätte zur Fol-
ge, dass eine Islamisierung der Türkei nicht mehr in Frage kommt. Wenn die Türkei
die notwendigen politischen und wirtschaftlichen Reformen unter einem ehemali-
gen Islamisten wie Erdogan vollziehen könnte, hätte das laizistische System eine
islamische Partei voll integriert. Dies wäre ein einmaliges Beispiel in der islamischen
Geschichte. Erdogan beteuert, dass seine Partei AKP so etwas wie eine islamische
Version der deutschen Christlich Demokratischen Union (CDU) und kein Verein
für Gotteskrieger sei.73 Diese Entwicklung wird im Westen in einer Zeit, in der der
religiöse Terror im Vordergrund steht, kaum wahrgenommen. Dieser Erfolg der lai-
zistischen Türkei könnte sich jedoch in der Zukunft als eine vielversprechende Per-
spektive im Kampf gegen den islamischen Fundamentalismus erweisen.

Die eventuelle EU-Mitgliedschaft der Türkei, die schon als das Ende der Europä-
ischen Union bezeichnet wurde74, könnte mittlefristig auch den Anstoß zu grundle-
genden politischen Umstrukturierungen in den Nachbarländern wie Iran und Syri-
en geben, denn es ist kaum denkbar, dass diese Länder mit der Europäischen Union
von dann 28 Mitgliedsländern mit geschätzten 600 Millionen Einwohnern eine ge-
meinsame Grenze haben und trotzdem ihre totalitären und fundamentalistischen
Regime fortsetzen könnten. Dieser Weg erscheint jedenfalls aussichtsreicher als mi-
litärische Interventionen zur Installation einer demokratischen Ordnung nach west-
lichem Vorbild. Auch vor diesem Hintegrund sollte die EU dem von der Türkei be-
reits am 14. April 1987 gestellten Aufnahmeantrag in die EU möglichst bald
stattgeben. Die Türkei ist mit ihrem Modell als effektiver Dialogpartner zwischen
der islamischen und christlichen Welt unverzichtbar.

71 Washington Post, 22.04.1998.
72 Allgäuer Zeitung, 05.11.2002.
73 Süddeutsche Zeitung, 02./03.11.2002.
74 Ohne Verfasser, »Präsident des Verfassungskonvents sorgt für Wirbel. ›Ein Beitritt der

Türkei wäre das Ende der EU‹ « in: Süddeutsche Zeitung, 09./10.10.2002. Diese Mei-
nung wurde von einer so wichtigen Persönlichkeit wie Valery Giscard D’Estaing, dem
Präsidenten des EU-Reformkonvents und ehemaligen Staatspräsidenten von Frank-
reich, zum Ausdruck gebracht.

ˇ

ˇ

ˇ

07_Iyikan  Seite 243  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227


Necati Iyikan · Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA244

Zusammenfassung

Die Ereignisse vom 11. September 2001 in den USA sind nicht nur für die Sicher-
heit der USA, sondern auch für die Rolle der laizistischen Türkei als Moderator ei-
nes Dialogs zwischen der islamischen und christlichen Welt von enormer Bedeu-
tung.

Die mächtige militärische Aufrüstung, moderne Kommunikationsmöglichkeiten
und die hohe Technologie der USA konnten den Terroranschlag am 11. September
2001 nicht verhindern. Religiös motivierter Terror lässt sich denn auch mit militäri-
schen Mitteln allein nicht wirksam bekämpfen.

Die Türkei kann als Erfolg für sich verbuchen, dass es ihr trotz langjährig beste-
hender sozialer, wirtschaftlicher und politischer Problemen gelungen ist, die An-
sprüche des westlichen Systems wie auch der islamischen Kultur zu erfüllen und sie
im Wesentlichen in Einklang zu bringen.

Summary

September 11 events in 2001 are particularly important for not only the safety of
the USA but the dialogue leadership of secular Turkish Republic in Islamic and
Christian world.

Powerful military equipment, modern communication facilities and advanced
technology of the USA failed to prevent September 11 terrorism. It has been evident
that religious terrorism can not be eradicated with military facilities.

Despite the prevailing social, economic and political problems, Turkey managed
to fulfil the requirements of Western system and Islamic culture and adapted to
both in general sense.

Necati Iyikan, The events of September 11th 2001's political importance for Turkey

07_Iyikan  Seite 244  Dienstag, 27. Mai 2008  8:57 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:25:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-227

