SUSANNE GOTTLOB
STIMME UND BLICK
Zwischen Aufschub des Todes
und Zeichen der Hingabe:
Holderlin — Carpaccio -

Heiner Miiller — Fra Angelico

[transcript]

https://dol.org/1014361/9783839400975 - am 14.02.2026, 07:17:48. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Accass - (- KX


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Susanne Gottlob
Stimme und Blick

14.02.2026, 07:17:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Susanne Gottlob, Studium der Literaturwissenschaft und Kunstge-
schichte in Hamburg und Italien. Promotion im Fach >Deutsche Spra-
che und Literatur< an der Universitdit Hamburg. Mitherausgeberin von
»Kontaktabzug. Medien im ProzeR der Bildung« (gemeinsam mit Karl-
Josef Pazzini und Erik Porath), Wien 2001, und von » Was ist Kritik?«
Fragen an Literatur, Wissenschaft und digitales Schreiben« (gemeinsam
mit Elisabeth Strowick und Claudia Jost), Hamburg 2000; derzeitiger
Arbeitsschwerpunkt: Zur Frage des Wahns: Okonomien der Verwer-
fung. Zum Verhaltnis von >Verwerfung« und dem >»Anderenc in Literatur
(u.a. Georg Biichner) und Malerei (u.a. Vincent van Gogh).

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUSANNE GOTTLOB
Stimme und Blick
Zwischen Aufschub des Todes und Zeichen der Hingabe:
Hdlderlin - Carpaccio - Heiner Miiller - Fra Angelico

[transcript]

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mein Dank geht an Marianne Schuller und an all jene Kollegen und
Freunde, die mich in Gesprachen und Lektiiren unterstiitzt haben, und
an meine Familie. Fiir finanzielle Férderung danke ich dem »Stifterver-
band fir die deutsche Wissenschaft« sowie der »Johanna und Fritz
Buch Gedachtnis-Stiftung«, die diese Veroffentlichung erméglicht hat.

This work is licensed under a Creative Commons
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Die Deutsche Bibliothek ¢ CIP-Einheitsaufnahme

Gottlob, Susanne:
Stimme und Blick : zwischen Aufschub des Todes
und Zeichen der Hingabe : Holderlin - Carpaccio -
Heiner Miiller - Fra Angelico / Susanne Gottlob. -

Bielefeld : Transcript, 2002
Zugl.: Hamburg, Univ., Diss., 2000
ISBN 3-933127-97-1

© 2002 transcript Verlag, Bielefeld
Umschlaggestaltung und Innenlayout:
Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Satz: digitron GmbH, Bielefeld
Druck: DIP, Witten
ISBN 3-933127-97-1

14.02.2026, 07:17:48. D



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

Vorwort.
Oedipus und die Stimme
9

Antigond - Holderlin

21
Eine Widmung
21
Autorname

28

Titel und Namen
32

Antigond - Polynikes

47

Eine chiastische Figur:

tot und unbegraben - lebendig und begraben
47
Fehlen
52
Die Frage nach dem »mitterlichen Wahn«

58

Eine literarische Geste
62

Was heilit es, einem Toten kein Grab aufzuwerfen?

65

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein Zwischenblatt. Die Grabbereitung von Vittore Carpaccio
89
Ein unmoéglicher Blick ins Grab
89

Kreon vor dem Grab
107
Auftritt des Boten. Die Exangolos-Passage
107
Eines »Kindes Stimme« horen
109
Passage liber den Aufschub. Zwischen Stimme und Blick
112
Am Spielrand von Buchstdblichkeit — Kreon/Nekro
116

Der Chor. Den Parodos horen
125
»Q Blik der Sonne«
126
»Und«
131
Theben, das »siebenthorige Maul«
. 134
Uber den Sohn
143
Lyrik und Tragodie
145
Name des Vaters
149
Ohne Antwort, ohne Riickkehr
156

Der Chor und die Frage nach der Grenze
163
Ubertretung
164
Nicht-Passage
169

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Enden?
181
Das »todtlichfactische Wort« und das »tédtendfactische Wort«
181
Wenn das Toten nicht aufhort ...
Die Hamletmaschine von Heiner Miiller
184

Das Mysterium des Anfangs.
Eine Verkiindigung von Fra Angelico
207
Nahe der Schrift und des Bildes
207
Farbe, Buchstabe, Linie
219
Lesen
222
Schauplatz der Farben
230

Finis
237

Literatur

239
Abbildungen

247

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort. Oedipus und die Stimme

Vertraut scheint es, die Oedipus-Tragodie in Hinblick auf das Ereignis
der Blendung zu lesen; unvertraut und beinahe tiberhort scheint es
wiederum, daf§ sich nach dem Akt der Blendung eine Stimme einstellt,
die den blinden Oedipus umgibt. Oedipus hort etwas, das er nicht an ein
Bild und nicht an ein Wort knilipfen kann. Eine anonyme Stimme, die
nicht in Worten spricht, ist da im Dunkeln. Sie drangt und »bringt« ihn
und verschwindet fliichtig — wie eine »Nachtwolke« voriiberzieht. Nach
einem vierfachen »Weh« ruft Oedipus die dimonische Stimme an.
Friedrich Holderlin Ubersetzt:

»0edipus.

Weh! Weh! Weh! Weh!

Ach! ich Ungliiklicher! Wohin auf Erden

Werd" ich getragen, ich Leidender?

Wo breitet sich um und bringt mich die Stimme?
Io! Ddmon! wo reiRest du hin?

Chor.
In Gewaltiges, unerhdrt, unsichtbar.

Oedipus.

Io! Nachtwolke mein! Du furchtbare
Umwogend, unaussprechlich, unbezahmt,
Uniiberwéltiget! o mir! o mir!

Wie fahrt in mich zugleich

Mit diesen Stacheln

Ein Treiben und Erinnerung der Ubel!«

1. Friedrich Hélderlin: Oedipus. Der Tyrann, V. 1339ff., in: Michael Franz, Michael
Knaupp, D. E. Sattler (Hg.): Sophokles, Frankfurter Holderlin Ausgabe (FHA), Bd. 16
(FHA 16 abgekiirzt), Basel, Frankfurt am Main 1988. Es wird nach dieser Ausgabe
zitiert. Im folgenden werden Kurztitel verwendet. Zitatangaben wie V. und Ziffern
sind Versangaben, Zitatangaben nur mit Ziffern sind Seitenangaben. Kursiv gedruckt
stehen Worte und Verse im FlieRRtext dann, wenn es wiederholte Zitate sind.

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Wie ist die Heraufkunft der Stimme motiviert? Und wieso bricht an die-
ser Stelle, nach der Verletzung der Augen, die Stimme ein und die Fra-
ge nach der Stimme auf? Mit der Frage nach dem Grund der Wahnsinns-
tat, sich selbst in die Augen zu stechen, spricht der Chor den blinden
Oedipus an. Der Chor holt Oedipus nahezu am Ende der Tragddie aus
dem Abseits wieder auf die Biithne.

Nachdem die Blendung in actu aus der Tragddie ausgeschlossen
ist und nachtréglich von einem Boten berichtet wird*, taucht in dieser
dem Botenbericht folgenden Passage der blinde Oedipus erstmals spre-
chend auf. Der Chor bringt Oedipus, der einen Umschlag vom Sehen
zum Nicht-Sehen erfahrt, zum Sprechen. Von daher spricht Oedipus
mit dem Chor, und er spricht von einer Stimme, die sich an ihn adres-
siert und dennoch nicht spricht. Die Stimme entzieht sich einer Verifi-
kation; es bleibt unentscheidbar, ob die Stimme géttlicher, menschlicher
oder anderer Herkunft ist. Es bleibt auch ungewif3, ob die Stimme in re-
aliter da ist und sich an Oedipus wendet, oder ob sie in der katastro-
phischen Wende Effekt einer Einbildung ist. Aufgrund ihrer Offenheit
einer Zuschreibung und der Unmoglichkeit einer Lokalisation ist die
Stimme herkunftslos, anonym und, mit anderen Worten, namenlos zu
nennen.

Eine Vielstimmigkeit an Modifikationen der Stimme wird horbar.
Neben einem Sprechen, das spricht und etwas sagt, geht es in dem
Wechselgesang zwischen Chor und Oedipus auch um eine Weise, etwas
ins Sprechen zu bringen. Mit der Ansprache an den anderen gelangt
etwas zur Sprache, das nicht vermittelbar ist, weil und indem es einer
Artikulierbarkeit entfdllt. Die Erfahrung einer Stimme, welche nicht in
Worten spricht und die Erfahrung eines Sprechens, das von irgendwo
ins Irgendwohin geht, wird in das Paradox eines Dialogs zwischen
Zweien, die miteinander sprechen, eingeschrieben.

In der Begegnung zwischen Chor und Oedipus, in welcher der
Chor vor »Schauder« Oedipus »nicht ansehn«® mag und auch der ge-
blendete Oedipus keinen Blick mehr schenken kann, wird mit der Un-
moglichkeit, den anderen zu sehen und in ihm den Blick zu deponie-
ren3, zugleich die Unmdglichkeit formuliert, dem paradoxalen Zug eines
Verfehlens im Sprechen zu entkommen. Im Ausfall des Sehens und im
Entzug eines Tableaus kommt ein Sprechen iiber das Sprechen in den
Diskurs zwischen Oedipus und dem Chor. Effekt der Doppelungsstruk-
tur ist, dal’ ein polyloger und disseminierender Zug von Sprechen iiber-

1. Vgl. ebd., V. 1251ff.

2. Ebd., V. 1335f.

3. Vgl. Jacques Lacan: »Vom Blick als Objekt Klein a«, in: Die vier Grundbegriffe der Psy-
choanalyse. Seminar XI, iibersetzt von Norbert Haas (Hg.), Berlin, Weinheim 1987, 73-
126.

10

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT. OEDIPUS UND DIE STIMME

haupt aufspringt." Was nun ist von einer solchen, zugleich iiberwalti-
genden und ephemeren Stimme, wie Oedipus sie angeht, zu horen? Wie
sie horen und wie sie nicht horen? Anders, wie die Stimme tibersetzen?
Wie das, was sich nicht zeigt, sehen und lesen? Und wie etwas, das sich
allererst im Modus eines Entzugs als ein der Artikulation Unverfiligba-
res einstellt, lesen und deuten?

Die Fragestellungen nach der Ubersetzbarkeit von Stimme und
Blick nehmen eine aktuell gefiihrte theoretische Debatte auf dem Ge-
biet von Literaturwissenschaft, Philosophie und Psychoanalyse auf.
Diese Fragen figurieren die Aufmerksamkeit fiir die in dieser Arbeit
konstellierten Texte und Bilder. An deren Anfang steht eine ausfiihr-
liche Lektiire der Antigond® von Friedrich Hoélderlin, in welche die
Grabbereitung von Vittore Carpaccio an dem Punkt einfdllt, wo es um
die Heraufkunft einer Stimme aus dem Grab Antigonds und um einen
unmoglichen Blick ins Grab geht. Ein Kommentar zu Die Hamletmaschi-
ne von Heiner Miiller setzt die Frage nach dem »tddtlichfactischen
Wort«3 fort, das, wie Miiller schreibt, »Ho6lderlin aus der Sophokle-
ischen Trago6die grub«* und Miiller in Beziehung zu einer modernen
Geschichtskonzeption setzt. Mit einem kontemplativen Blick auf die
grolle Verkiindigung von Fra Angelico im Kloster San Marco in Florenz
enden die Uberlegungen zu Stimme und Blick. Die Frage nach der
Stimme im Bild und nach der Ubersetzbarkeit eines Ave in pikturaler
und literaler Weise schldagt einen Bogen, freilich mit einer Akzentver-
schiebung, wieder zum Anfang der Holderlin-Ubersetzung. Mit dem Su-
jet des Mysteriums der unbefleckten Empfangnis 6ffnet sich die Frage
nach der Darstellbarkeit einer Ubersetzung von Gottes Wort durch den
Engel Gabriel an die Jungfrau Maria, in der Gottes Wort Fleisch wird.
Die Inszenierung Fra Angelicos kreuzt dabei das Versprechen eines
kommenden und ewigen Lebens mit dem Einfall eines Bildes, welches
den Blick auf den toten Jesus am Kreuz darstellt. Maria empfangt, in-
dem sie (sich) verliert. Die Hingabe an den anderen wirft die Frage
nach dem Phantasma der Wundlosigkeit auf, das der christliche Glaube
fordert.

Die Frage nach Beriihrungspunkten vom Toten und Lebendigen
wird in besonderer Weise in der Beziehung zwischen Antigona und Po-
lynikes thematisch. Das Ende der Antigona-Tragtdie schreibt ein Aus-
klingen der Genealogie der Labdakiden, welche mit Lajos, Iokaste,
Oedipus, Eteokles, Polynikes, Antigond, Himon und Eurydice eine Viel-

1. Vgl. Jacques Derrida: Asche und Feuer. Feuer und Asche, libersetzt von Michael Wet-
zel, Berlin 1988, 5-61.

2. Die Schreibweisen der Namen folgen der Hélderlin-Ubersetzung.

3. FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 418.

4. Heiner Miiller: Herzstiick, Berlin 1983, 103.

11

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

zahl an Toten hinterldRt, die unwiderruflich tot und nicht ersetzbar
sind. Dabei stellt sich mit den von Holderlin im Jahr 1804 veroffent-
lichten Sophokles-Ubersetzungen »Die Trauerspiele des Sophoklesc,
»Qedipus. Der Tyrann« und »Antigoni« die Frage nach der Ubersetzbar-
keit und Lesbarkeit von Dichtung als eine Frage, die sich mit der Nicht-
ersetzbarkeit auseinandersetzt, in spezifischer Weise. Der Dichter und
Ubersetzer lauscht Figuren des Unméglichen nach, an deren Endpunk-
ten die unmoglich vorstellbare »Nicht-Passage«® steht. Eingefaltet in
ein lyrisches Verfahren und niedergeschlagen in den Term vom »tragi-
schen Transport«® ruht eine Haltung zur Nichtersetzbarkeit des Toten
und des Lebendigen in der Einzelheit des Wortes und der Rhythmik der
Textur. Dieser sorgsam nachzugehen, ist Aufgabe der Antigona-Lektii-
re.

Die Thematisierung des Wechsels von Blick und Stimme mar-
kiert theoretische Grenzpunkte, welche Grenzen von Wissen beriihren.
Der Genrewechsel von Literatur und Malerei, der sich unrhythmisch
durch die Arbeit zieht, ist weder selbstverstandlich noch zufdlliger Na-
tur. Er ereignet sich jeweils, wie man nachtraglich sagen kann, in Au-
genblicken des Entzugs von Wissen und Ubersetzbarkeit. Und genau da
ist die Parabel von Oedipus unerschopflich. Denn der Oedipus-Tragodie
kann mit der Thematik von Stimme und Blick eine paradigmatische
Funktion dahingehend zugeschrieben werden, daR sie im Wechsel der
Szene von der Blendung zur Heraufkunft der Stimme die Frage nach
der Ubersetzbarkeit und Lesbarkeit dessen, was nicht geschrieben,
nicht gesprochen und nicht visualisierbar ist, herausspringen lafit.

Wie es die Tragodie von Oedipus, die Sophokles aus der Sage
Ubersetzt und Holderlin aktualisiert, in Szene setzt, schreibt Literatur
nicht allein, oder »ist¢ sie gar Geschriebenes, sie selbst erzahlt vom Le-
sen der Schrift.> So wird es Oedipus zuteil, ohne dal er es weif}, die
Vorschrift (s)einer Geschichte noch einmal zu iibersetzen. Oedipus er-
fahrt den Einschnitt einer radikalen Verletzung seines Korpers in dem
Moment, in dem ihm die zu lesende und zu rekonstruierende Geschich-
te allmdhlich als seine »eigene« Geschichte entgegenkommt.

So gelesen dreht sich das Drama von Oedipus um das Verhaltnis
von Wissen, Lesen und Deuten einer Geschichte, die nie nur eine Ge-
schichte ist, vielmehr immer schon den Zug einer Alteritit von Ge-
schichte mittransportiert. Denn Oedipus glaubt die Geschichte eines
anderen zu entziffern und wird auf sich selbst zurtickgeworfen, als sich

1. Vgl. grundsatzlich Jacques Derrida: Aporien. Sterben — Auf die »Grenzen der Wahr-
heit« gefafSt sein, libersetzt von Michael Wetzel, Miinchen 1998, hier 29.

2. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.

3. Vgl. Maurice Blanchot: Das Unzerstorbare, iibersetzt von Hans-Joachim Metzger,
Bernd Wilczek, Michael Kriiger (Hgg.), Miinchen, Wien 1991, 18f.

12

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT. OEDIPUS UND DIE STIMME

herausstellt, dall er der andere ist, der die Gesetzeslbertretung im Va-
termord vollzogen hat. An diesem Punkt der Auflosung der Geschichte,
an dem das eigene und das andere zusammenfallen, scheint sich die Ge-
schichte aus der Verborgenheit ans Licht der Aufklarung bewegt zu ha-
ben, der Irrtum scheint iiberwunden, die Wahrheit da. Die von Oedipus
unwissend vollzogenen Ubertretungen, der Vatermord und Inzest mit
der Mutter, wdren, dieser Lesart zufolge, nun zur Lesbarkeit gelangt.
Dieser Deutung scheint Oedipus zu folgen, als er, bevor er sich blendet,
noch einmal in Kiirze das Drama der Ubertretungen zusammenfaft:

»Iu! Iu! das Ganze kommt genau heraus!

0 Licht! zum letztenmal seh” ich dich nun!

Man sagt, ich sei gezeugt, wovon ich nicht
Gesollt, und wohne bei, wo ich nicht sollt’, und da,
Wo ich es nicht gedurft, hab’ ich getddtet.«®

Blitzartig treffen Sage und Wahrnehmung der Vergehen im Zuge ihres
nachtraglichen Aussprechens zusammen. Bevor sich Abgriinde von
Scham und Schuld auftun und die ausgeblendete Begegnung mit der
toten Iokaste sich ereignet, ruft Oedipus ein letztes Mal das Licht an.
Davor noch steht der Ausruf Iu! Iu! Das Ganze kommt genau heraus!
Dieser Satz ist auch als ein Ausdruck der Freude dariiber lesbar, dafl die
Geschichte endlich, ganz so wie sie war, rekonstruiert wurde.> Auf
diese Weise formuliert Oedipus, der Forscher? und Ritselloser, tref-
fend einen Anspruch von Wissenschaft, das Ganze genau herauszube-
kommen. Ubersetzt heit das: er benennt das Telos, welches vom Trieb
zu wissen initiiert ist und welches am Ende als eine abgeschlossene,
ganze Geschichte geschrieben da steht, die einen Wahrheitseffekt
macht und eine Erkenntnis hervorbringt. Eine Bedingung zur Generie-
rung von Wahrheit hiefe dem Oedipus-Mythos zufolge, dal es Wahr-
heit an dem Punkt gibt, an dem eine Geschichte die ihr eigene Struktur
von Alteritdt liberwindet, zur Identitat und damit zu einer Vollendung
und Erfillung der Geschichte gelangt. Das jedoch geht nur unter Ver-
lust und Leugnung der Struktur einer Alteritdt von Geschichte, die ge-
rade auch mit der Oedipus-Legende als eine Geschichte vielfaltigster
Uber- und Versetzungen lesbar ist, die von Zufillen lebt und einer te-
leologisch ausgerichteten Lesart der Geschichte widerspricht. Dieser
Widerspruch ist weniger ein Manko des Mythos’; er halt die Doppel-
struktur von Geschichtsschreibung zwischen Erfiillung und Verfehlung
als eine jeder Geschichte eingeschriebenen Dynamik wach. Denn daf}

1. FHA 16, Oedipus, V. 1207ff.
2. Die griechische Interjektion »Iu! Iu!« bedeutet zugleich Schmerz und Freude.
3. Vgl. FHA 16, Oedipus, V. 223.

13

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

am Ende der Tragodie der signierte Name Oedipus und der gezeichnete
Korper in der Ubersetzung >Schwellful« zur Identitit gelangen und eine
unverriickbar wahre Geschichte von Vatermord und Inzest mit der Mut-
ter entdeckt wird, ist untrennbar von dem Rhythmus einer Geschichte,
welche den Aufschub vom Tod eines Kindes schreibt.

Man sagt, wie Sophokles es in der Ubersetzung Hoélderlins den
Boten sagen 1ldft, daf Oedipus »genannt« ist »nach diesem Dinge«.*
Gemeint ist mit dem Ding der SchwellfuR, der eine Folge der verndahten
Zehen ist. Die Worte des Boten spielen auf den Eigennamen® an mit
dem Effekt, dafl die Tragddie von Oedipus von der Frage nach der Be-
ziehbarkeit und Ubersetzbarkeit von Name, Kérper und Geschichte
handelt. Erzdhlt sich im Namen bereits die Geschichte, wie sie sich er-
eignet haben wird, oder ist der Name nachtraglicher Effekt einer Ge-
schichte? Ist Oedipus mit der Namensgebung die Geschichte auf den
Leib geschrieben?

Eine Deutungsrichtung des Dramas von Oedipus liefe also auf
eine Zuspitzung hinaus, in der sich Name, Korper und Geschichte am
Ende treffen und in eins fiigen. Diese Lesart ist von einer besonderen
Spannung insofern, als sich mit der Vollendung einer Identitdt von Na-
me, Korper und Geschichte, die in den Affekt der Blendung auslauft,
plotzlich eine namenlose Stimme einstellt. Die Sinnhaftigkeit des Na-
mens und der Geschichte begegnet dem Einbruch einer Stimme, welche
den Zug von Anonymitdt, den Entzug an Sinn und den Zug eines Unge-
schriebenen derart hinzutragt, als sie in ihrem Erscheinen grundlos ist.
Ohne Sinn, ohne Prophetie und ohne Teleologie geht die Stimme um-
wogend, unaussprechlich, unbezdhmt, / uniiberwidltiget Oedipus an.

Eine andere Lesart der Geschichte von Oedipus, die sich dem
Ungeschriebenen nahert, geht dem Zug der verfehlten Begegnung an
dem Punkt nach, an dem es sich um den urspringlichen Aufschub vom
Tod des Kindes dreht. Noch bevor Oedipus geboren wird, kommt der
Orakelspruch an Lajos, daRl er von seinem eigenen Kind, seinem Sohn,
getotet wiirde.®> Die Mutter Iokaste gibt kurz nach der Geburt von
Oedipus das Kind einem Diener, daf§ er es »vertilgte«*, denn »es tédte die

1. Ebd., V. 1060.

2. Oedipus, Antigone, Polyneikes, Eteokles, Kreon und Hamon, all dies sind sprechende
Namen aus der Sagenwelt. Ein Umstand, den Sophokles variantenreich kommentiert
und Holderlin sehr genau vernimmt. Wie die Namen ins Sprechen kommen, wird aus-
fiihrlich in der Antigona-Lektiire entfaltet, denn die Begegnung zwischen dem Ana-
gramm Kreon/Nekro und der Anti-gone/a lGst eine Vielfalt an Blickpunkten in Hin-
blick auf Reflexionen iiber das aus, was ein Eigenname transportiert - bis hin zu dem,
was er nicht zu transportieren vermag.

3. FHA 16, Oedipus, V. 730ff.

4. Ebd., V. 1197.

14

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT. OEDIPUS UND DIE STIMME

Eltern war das Wort«.* Der Diener setzt das Kind in der Schlucht von
Kithdron aus, wo ihn der Bote des Polybos’ findet. Dieser nimmt ihn auf
und gibt ihn »als Geschenk« an Polybos und Merope. Als Oedipus selbst
zum Orakel geht, da er bose Zungen iiber seine Herkunft vernimmt,
erfahrt er, dafl er seinen Vater toten und sich mit seiner Mutter »vermi-
schen«® wiirde. Um die Erfiillung des Orakels zu vermeiden, verldfit er
Polybos und Merope, die er fiir seine leiblichen Eltern halt. Er erschlagt
an einem Hohlweg unwissend seinen Vater, iibernimmt anstelle des
toten Konigs den Thron von Theben als Verdienst fiir die Losung des
Sphinxratsels und teilt unwissend das Bett mit seiner Mutter. Er zeugt
vier Kinder mit ihr: Antigond, Polynikes, Ismene und Eteokles. Als die
Pest die Stadt Theben zu vernichten droht, wird an Oedipus von dem
altesten Priester der Wunsch herangetragen, der Geschichte einer un-
bekannten Schuld, als deren Effekt die Pest aufgefalt wird, auf die Spur
zu kommen. Oedipus beginnt, der »zeichenlose(n) Spur der alten
Schuld«? nachzugehen und sucht den Morder von Lajos, bis er auf
Umwegen durch Tiresias, den Boten und den Diener auf sich selbst als
dessen Morder trifft.

Diese Variante des Mythos verschiebt die Akzente von der Erfiil-
lung des Orakels mit Vatermord und Inzest hin zu einer Geschichte von
Ubersetzungen, in der das urspriinglich dem Tod iibergebene Kind ei-
nen Aufschub erfdhrt. Der Impuls einer Riickkehr zum Ursprung, dem
Oedipus unbewuft nachgeht, indem er Abweichungen sucht, fithrt zu
einer Einkehr in die vaterliche Stadt. Der Weg dorthin wiederum fiithrt
zur Ermordung des Vaters und endet mit dem Einbruch in das Gemach
von Iokaste, die sich erhdangt hat. So sehr sich die Geschichte von Va-
termord und Inzest bewahrheitet, so sehr ist sie anfanglich von der ge-
genseitigen Bedrohung des Todes zwischen Vater und Sohn instituiert,
wie es die Stimme des Orakels verlauten 14Rt. Die Geschichte von Oedi-
pus dreht sich um die Geschichte einer Suche nach dem Ursprung — was
Oedipus einmal mit dem Satz »Mein Geschlecht will ich!«* formuliert
—, und sie dreht sich um die Genese einer Geschichte. Ausgelost ist die-
ses Begehren, der Geschichte nachzugehen von einer doppelten Ent-
bundenheit, in der Vater und Mutter das Kind dem Tod aussetzen. Die
Geschichte von Oedipus endet, nachdem der Sohn erfahrt, dal er sei-
nen Vater erschlagen und mit seiner Mutter geschlafen hat, mit dem
Antlitz der toten Mutter. Die Riickkehr zum Ursprung beschreibt einen
Weg vom Aufschub des Kindestodes zum Anblick der toten Mutter, in
welchem die Leere des Blicks sich zeigt.

Ebd., V. 1201.
Ebd., V. 1019.
Ebd., V. 108.

Ebd., V. 1100.

D W NN =

15

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

An diesem exzentrischen Punkt vor einer Nicht-Passage, in der
keine Ubersetzung zwischen Zweien geschieht, konvergiert die Vollen-
dung einer Geschichte mit ihrer Entleerung. Im Entzug eines Blickkon-
taktes und im Verlust einer Begegnung im Sprechen zwischen Oedipus
und Iokaste ereignet sich die Blendung. Nicht totet Oedipus sich selbst,
wie es Iokaste und Hamon, vielleicht auch Antigond, vollziehen; Oedi-
pus, der sehr nah am Tod ist, schiebt einmal noch den Tod auf, sticht
sich in die Augen und nimmt sich die Gabe zu sehen. Damit nimmt er
sich auch die Gabe zu lesen, im Blick des anderen zu lesen, wie er zu-
gleich dem anderen es verwehrt, in seinem Blick zu lesen. Es gibt kein
Verweilen mehr im Blick des anderen.

Der Einbruch des unbeherrschten und unbeherrschbaren Kor-
pers im Akt der Blendung und die Heraufkunft der zeichenlosen Stim-
me erinnern daran, dal die Geschichte, selbst wenn sie in der Setzung
der Buchstaben mit dem Namen Oedipus eine Identitdt von Name, Ge-
schichte und Korper fingiert, zugleich eine andere Geschichte erzadhlt.
Diese andere Geschichte beriihrt eine ungeschriebene Geschichte des
Nichtersetzbaren als das, was sich im Umschlag von Sehen und Nicht-
Sehen (nicht) zu sehen gibt. Der Bote berichtet: »Er irrt und will, dafl
einen Speer wir reichen, / Dal3 er sein Weib, sein Weib nicht, und das
Feld / Das miitterliche find und seiner Kinder.«' Es ist der Anblick der
toten Frau und Mutter, der Oedipus zuletzt ins Auge fallt. Was ihm ent-
gegenkommt, ist in der Vollendung der Geschichte zugleich der Fehl
des Blicks der Toten. »Doch ist von dem / Das Traurigste entfernt. Der
Anblik fehlet«?, sagt der Bote. Die Version von Holderlin, dem gran-
diosen Meister der Sophokles-Ubersetzungen, akzentuiert in dieser
Passage die Unterbrechung des Anblicks des anderen in der gegenseiti-
gen Verfehlung. Iokaste, Mutter und Gemahlin, gibt einen leeren Blick
an das Kind, das auch Vater und Gatte ist, wie umgekehrt der Blick von
Oedipus auf die Tote ins Leere geht. Wenn in der Folge der Akt der
Blendung auf die Zerstorung der Augen und des Anblicks zielt und
Oedipus sagt, daB er sich das Sehen nahm, damit er selbst keinen Anblick
mehr gibt und empfangen kann3, dann potenziert sich der Zug von
Entzug — angezogen vom Nichtersetzbaren.

Warum aber taucht nach der Blendung plotzlich eine mysteriose
Stimme auf? Nach der Blendung erfihrt Oedipus im Ubergang eines
Erwachens aus einer Fassungslosigkeit in ein Ungewisses hinein eine
Stimme, die den Ausfall einer Sinnhaftigkeit und damit den Zug einer
Unverfiigbarkeit fortschreibt. Nicht also deutet die Stimme einen Ersatz
an, welcher das, was das Auge nicht mehr sehen kann, Oedipus nun mit

1. Ebd., V. 1284ff.
2. Ebd., V. 1267.
3. Vgl. ebd., V. 1300ff.

16

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT. OEDIPUS UND DIE STIMME

Worten zutriige und ihm Orientierung gabe. Im Gegenteil. Die Stimme
kommt an einem Punkt der Desorientierung zur Sprache: Wohin auf Er-
den werd’ ich getragen? Der Verlust einer Perspektivitat 10st zugleich die
Moglichkeit, in alle Richtungen getragen zu werden, aus.

In die dunkle Szene transportiert sich das Paradox einer gleich-
zeitigen An- und Abwesenheit einer Stimme, welche nicht an ein Sub-
jekt riickzubinden ist. Ein Effekt der Unmoglichkeit, die Stimme einem
Ort und einem Subjekt zuzuschreiben, ist, dal die ungebundene Stimme
die Problematik ihrer Herkunft als eine Frage nach der Bindung von
Klang und Geschlecht ausstellt. Hatte die Stimme eine Stimmlichkeit,
eine Tonart, so konnte man beginnen zu horen und im Horen Vorstel-
lungen entwickeln, ob die Stimme zu den Sterblichen und familidrer
Herkunft ist oder ob sie zu den Unsterblichen gehort. Diese Art Horen,
welche sich an Vorstellungen und Erinnerungsbilder knitipft, ist jedoch
unterbrochen. Im Entzug einer klanglichen Vorstellung bleibt die
Stimme losgeldst; das Fehlen einer Phidnomenalitit 1413t sie absolut er-
scheinen. Zwischen Stimme und Oedipus geschieht in der Totalitdt des
Entzugs von Vorstellbarkeit eine Spaltung der Stimme in eine klanglose,
stimmlose Stimme, in welcher der Mangel und die Stille sich zeigen,
und in eine Stimme, in der alle Stimmen unterschiedslos auf ein Mal
lirmen und die Stimme ganz und differenzlos Klang wird.*

Nicht allein jedoch trifft die ungebundene Stimme Oedipus. Er
selbst spricht ins Richtungslose, indem er die nicht fixierbare Stimme
anruft. Io! Ddmon. Wo reifSest du hin? Von Dunkelheit umgeben ist Oedi-
pus in den Bann der Stimme gezogen. Zwischen dem Ruf der Stimme
und dem Ruf nach der Stimme steht das vierfach insistierende Weh!
Weh! Weh! Weh! geschrieben. Im Wechsel von einer einer Vermittelbar-
keit ausgeschlossenen Szene zu einem Sprechen bleibt die Betonung
des ersten vom geblendeten Oedipus gesprochenen Wortes Weh unent-
schieden. Denn ein Aufschub einer Akzentuierung 1laft im Changieren
von Trauer, Angst, Fassungslosigkeit und der UngewifRheit eines Unbe-
kannten die Deutung offen. Weh — der Klang am Wort kommemoriert
die Spannung zwischen Korper und Wort, die vor jeder Sinnhaftigkeit
des Wortes liegt.

Nicht aber gibt es erst ein Schweigen, dann einen Klang und zu-
letzt das sinnhafte Wort; vielmehr springt im Weh auf ein Mal die Kon-
figuration von Ton, Korper und Sinn auf und eroffnet ein Sprechen,
welches spricht und zugleich vom Sprechen spricht. Ein zwischen Tod
und Leben, zwischen Zerstoren und Hervorbringen geteilter Zug von
Schmerz liegt in dem Ausruf Weh. Das Weh fungiert wie ein Scharnier
als Ubergang von der ausgelassenen Szene der Blendung hin zu einem

1. Jacques Derrida: Die Stimme und das Phdnomen, iibersetzt von Jochen Horisch,
Frankfurt am Main 1979, 163.

17

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Sprechen. Mit der Polysemie des Ausrufs Weh, der in metonymischem
Anklang an das Wehe' noch den Ton der Bedrohung und die Verhei-
Bung eines Neuen anspielt, zerstreut der eine Sinn des Wortes, so ein-
fach und gleich vierfach es da steht, in einen Klangraum von differen-
ten Akzentuierungen bei gleichem Wortlaut.

Der Einbruch der Stimme schreibt sich zugleich in diesen Klang-
raum und in eine extreme Leere der Augenhohlen, die Oedipus und Io-
kaste teilen, ein. Im Modus eines Entzugs und einer paradoxen Struktur
wird das Auftauchen der Stimme umwogend, unaussprechlich, unbe-
zdhmt, / uniiberwdltiget vorgestellt. Wie es die Reihung der Adjektive
zur Sprache bringt, ist die an kein Subjekt und an kein Objekt verkettete
Stimme losgel6st von allem. Denn wer umwogt wen? Wer oder/und was
ist umwogend, unaussprechlich, unbezdhmt, / uniiberwidltiget? Oedipus?
Die Stimme? Der Ddmon? Das Ereignis einer Ungebundenheit korre-
liert mit einer unentscheidbaren Zuschreibung von Subjekt und Objekt.
So gesehen bringt die Ungebundenheit der Stimme das einem Sprechen
Unentschiedene, welches im Aufschub einer Akzentuierung aufflackert,
in die Rede. Mit der Unmoglichkeit, die Stimme an ein Subjekt zu kniip-
fen, ereignet sich um diese Leerstelle eine Dissemination, in der Sinn
und Sinne zerstduben. Die Uniibersetzbarkeit der Stimme fiihrt wie der
tragische Transport, der »eigentlich leer, und der ungebundenste«? ist,
in Gewaltiges, unerhort, unsichtbar. Dort, wo sich ein Ort 6ffnet, an dem
Unerhortes und Unsichtbares statt hat, an dem also das aus einem
Sprechen Herausgefallene sich einfindet in seiner Unerhortheit und
Nichtdarstellbarkeit, kommt man einer anderen Dimension von Spra-
che, die man mit einem Klangraum umschreiben kann, nah. Holder-
lin setzt diesen, einem Sprechen innewohnenden, zugleich offenen und
dunklen Raum lyrisch in Szene. Mit den syntaktisch offen gelasse-
nen Worten umwogend, unaussprechlich, unbezdhmt, / uniiberwidltiget
schreibt sich einerseits ein Zug von Freiheit der ungebundenen Stimme
in die Sentenz; andererseits spricht sich im Insistieren der sich wieder-
holenden Vorsilben von um und un, die metrisch von unerhort bis un-
tiberwidltiget immer mit einer Hebung versehen sind, das Drangen der
Stimme, ihr Bann und ihre Gewaltsamkeit im unauflosbaren Wider-
spruch einer Prdsenz und Unverfiigbarkeit mit.

Verdichtet sich in dieser Passage eine Schreibaktszene, welche
in einen Dialog zwischen stimmloser und ungebundener Stimme einge-
fallt ist und vom Unaussprechlichen als das, was einem Sprechen ent-

1. Vgl. Marianne Schuller: Moderne. Verluste. Literarischer Prozef3 und Wissen, Basel,
Frankfurt am Main 1997, 77-82.
2. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.

18

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT. OEDIPUS UND DIE STIMME

fallt, angerufen wird?* Dann spielte sich der dichterische Akt des
Schreibens im Dunkeln ab, wiahrend der Ruf der Stimme als ein Ruf
nach Ubersetzung der Stimmen zugleich lesbar wire. So gesehen insze-
niert diese von Sophokles entworfene, von Holderlin iibersetzte und von
Oedipus gesprochene Passage einen Berithrungspunkt zwischen dem
Ausfall des Sehens und dem Einfall der Stimme. Das, was Oedipus an
dieser Stelle zu Gehor bringt, ist demnach auch als ein unsichtbarer Ef-
fekt eines unerhorten Dialogs dreier Stimmen zu lesen: Sophokles,
Oedipus und Holderlin. Doch wer hat wem die Deutung und Setzung des
Wortes und der Geschichte zugefliistert? Wer ist wessen Bauchredner?
Die Unmoglichkeit einer Zuweisung der Stimmen in eine genealogische
Folge, die auf Kontinuitdt der Vaterschaft von Oedipus, Sophokles und
Holderlin setzt, wiederholt sich auf der Ebene der Autorschaft. Wohl
uUbersetzt Holderlin die Trauerspiele des Sophokles, wohl ist es seine
dichterische Stimme, die zu héren und lesen ist. Zugleich spricht sich in
der Plazierung eines jeden gedichteten Wortes die Geschichte einer Be-
gegnung vieler Stimmen aus, wie sie immer schon anders gewesen sein
wird. Der Augenblick der Erkenntnis ist ein Verloschen, indem die
Grenzziehung zwischen der Einzigartigkeit der Stimme und ihrer Poly-
semie aufbricht.

Der Wechselgesang zwischen Chor und Oedipus setzt sich fort.
Im allmdhlichen Sprechen verfliichtigt sich das Grauen der absoluten
Stimme. Oedipus hort und erkennt die Stimme des Chores und bindet
sich an sie:

»lo, lieber, der du mich

Geleitest, nah mir bleibend!

Denn jezt noch duldest du mich,

Den Blinden besorgend. Ach! Ach!

Denn nicht verborgen mir bist du und wohl,
Obgleich im Dunkeln, kenn” ich deine Stimme.«?

Sich der Faszination von Stimme und Blick lesend hinzugeben, bedeu-
tet, sich den groRen Fragen nach der Verschrankung vom Toten und
Lebendigen und nach dem Verhdltnis von Freiheit und Gewaltsamkeit
zuzuwenden. Gleichermalflen, und so gesehen hierarchielos, bedeutet es
auch, den Kldngen von Stimme und Farbe, der Rhythmik von Texturen
und Linien Aufmerksamkeit zu schenken. Dies sind die Impulse, welche
die Lektliiren zu Antigond, Carpaccios Grabbereitung, der Hamletma-
schine und Fra Angelicos Verkiindigung geschrieben haben.

1. Vgl. Maurice Blanchot: Die wesentliche Einsamkeit, libersetzt von Gerd Henniger,
Berlin 1959, 36-46.
2. FHA 16, Oedipus, V. 1353ff.

19

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Antigond - Holderlin

Eine Widmung

Das Schreibrohr eintauchend schreibt Holderlin eine Widmung, die er
im Jahr 1804 den Sophokles-Ubersetzungen und den Anmerkungen
voranstellt. Die Widmung steht nach dem Haupttitel Die Trauerspiele
des Sophokles* und vor Oedipus. Der Tyrann, den Anmerkungen zum
Oedipus, Antigond, den Anmerkungen zur Antigond und lautet:

»Der Prinzessin Auguste von Homburg.

Sie haben mich vor Jahren mit einer giitigen Zuschrift ermuntert, und ich bin Ihnen in-
dessen das Wort schuldig geblieben. Jezt hab ich, da ein Dichter bei uns auch sonst et-
was zum NGthigen oder zum Angenehmen thun muB, di} Geschaft gewdhlt, weil es zwar
in fremden, aber festen und historischen Gesezen gebunden ist. Sonst will ich, wenn es
die Zeit giebt, die Eltern unsrer Fiirsten und ihre Size und die Engel des heiligen Vater-
lands singen.

Holderlin.«?

Die Uberlegung, vor einer Lektiire der Antigoni-Tragddie die leicht zu
iibersehene Widmung? vorzustellen, kommt aus folgender Fragestel-
lung: Gibt es Beziehungen zwischen der Geste der Widmung — etwas,

1. Ebd., Erstdruck im Wilmans Verlag 1804.

2. Ebd., 75.

3. Einen der wenigen Kommentare zu der Widmung iiberhaupt findet man bei Garlieb
Merkel im Kontext seiner Rezension (1805) zu Hélderlins Ubersetzungen. »(...) Die
Dedikation ist ein zu merkwiirdiges Aushdngeschild fiir die Beschaffenheit des Gan-
zen, als dal ich sie {ibergehen diirfte. Hier ist sie ganz: [es folgt der Text] Was erwar-
ten die Leser von einem Manne, der in solchen undeutschen, steifen Phrasen die Un-
hoflichkeit begeht, eine giitig gegen ihn gesinnte Prinzessin zu erinnern, daR er
schon vor Jahren unhoflich gegen sie war, der sich selbst so trocken hin einen Dichter
nennt und verspricht, wenn es die Zeit giebt, einmal usw.? Ohne Zweifel, daR sein
Singen ein heischeres widerliches Krdahen seyn werde, und so ist’s auch.« FHA 16,
Sophokles, 28f.

21

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

ein Werk, einem, einer anderen zu iibergeben — und einem Begehren
nach Ubersetzung? Was bewegt die Widmung und wie spricht sie?

Die Widmung gibt den Auftakt zu den Ubersetzungen und ist ge-
bettet in zwei Namen. Die Adressatin Auguste von Homburg wird hof-
lich mit ihrem Titel angesprochen. Dariliber wird sie lokalisierbar als
Reprasentantin einer aristokratischen Familie, die eine staatsrechtliche
Instanz bildet und die Regierungsgewalt iiber das Filirstentum Hes-
sen-Homburg innehat. Auguste von Homburg ist die Tochter der Land-
grafin Caroline und des Freimaurers und Landgrafen Friedrich V., dem
Holderlin im Jahre 1802 die Hymne Patmos widmet. Drei weitere Wid-
mungsgedichte kniipfen sich an diesen Hof. Am 28. November 1799
schenkt Holderlin der Prinzessin eine Geburtstagsode Der Prinzessin
Auguste von Homburg. Die Widmung demnach wiederholt den Titel.
Nach einigen Jahren steht er verstellt nicht mehr allein einer lyrischen,
sondern auch einer prosaischen Form vor. Vermutlich im Herbst 1800,
am Ende seines ersten Homburger Aufenthaltes, dichtet Holderlin er-
neut fir die Prinzessin eine Ode Ermunterung. Diese gelangt als Ab-
schrift oder Original mit der Sinclair gewidmeten Ode An Eduard (spater
Die Dioskuren) und weiteren Entwiirfen iiber Sinclair an die Prinzessin.
Die Prinzessin, so heiflt es, bewahrte sie zum Schutze vor politischen
Denunziationen auf, die Folge der Funken, die aus Frankreich nach
Deutschland iibersprangen, waren.® Nun sind diese Geschenke und
Schickungen, man konnte auch sagen, die Gedichte Holderlins aus »ei-
gener Hands, in der Widmung fast ausgespart. Sie wirken wie beinahe
in Vergessenheit geraten, indem der Text mit einem Topos des Ver-
sdaumnisses einsetzt und mit einem Wunsch endet. Allein der Titel ist
treu und zieht das Wort ermuntert nach sich. Eine kaum horbare Korre-
spondenz setzt sich fort. Was nun schreibt die Widmung? Und wie wird
die Unterschrift Holderlin am Ende zu lesen sein?

Im Ubergang vom Namen Der Prinzessin Auguste von Homburg
hin zum ersten Satz — Sie haben mich vor Jahren ermuntert, und ich bin
Ihnen indessen das Wort schuldig geblieben — vollzieht sich eine Umkehr.
Die Anrede im Titel, die gemal} der grammatischen Konventionen einer
Widmung im Dativobjekt erscheint, springt iiber in das erste Wort, das
Subjekt: Sie. Sie hat ihm geschrieben, sie gab den AnstoB, dafl er
schreibe, dichte. Die Antwort blieb aus, so steht es. Statt dessen bleibt
die Schuld durchs Wort. Sie wird erinnert, indem er sie nachtraglich
schreibt. Uber die Verfehlung der Korrespondenz kommt der Akt des
Korrespondierens selbst zur Sprache: Wer eigentlich schreibt (an) wen?
Diese grundlegende und dynamische Frage von Schreiben und Dichten
aktualisiert die Thematik des Ubersetzens von dem einen zum anderen.

1. Vgl. Pierre Bertaux: Hélderlin und die Franzdsische Revolution, Frankfurt am Main
1969, 133f.; vgl. FHA 5, Holderlin: Oden II, 284, 331, 379.

22

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - HOLDERLIN

Das bezieht sich auf die Subjekte, sofern sie, sich kreuzend und verstel-
lend, als Effekt von Schrift hervorgebracht werden. Das bezieht sich
ebenso auf den Ubergang von Schreiben und Dichten. Zugleich fithrt?
dieser Satz eine Verbindung zwischen Ubersetzen und Widmen herbei:
Er libereignet ihr. Das ist der Rahmen der Widmung. Andersherum be-
ginnt der Text damit, wie sie sich ihm zuwendet(e): mit einer giitigen
Zuschrift. Die Bindung zwischen den beiden ereignet sich schreibend
geneigt, unrhythmisch in der Zeit und ermunternd tiber das Wort einer-
seits. Andererseits springt an dieser Stelle der Drehung das heraus, was
als »Umgliederung der Sichtweise«? im Akt des Ubereignens bezeich-
net werden kann. Sie und er tauschen die Pldtze. Auerdem wird eine
Verschrankung der Textsorte Widmung mit dem, was gegeben wird,
lesbar: Ubersetzungen.

So gesehen beginnen die Ubersetzungen mit der Widmung. Sie
gehort als Geste eines Geschenkes und als Zug von Schrift zu den Uber-
setzungen und den Anmerkungen. Auch weil es geschrieben steht, nicht
aber als Anhdngsel. Vielmehr fithrt die Widmung ins Herz von Schrift.
Sie spricht das aus, was das Wort, indem es einem Ubersetzungsprozef
entspringt, den es woanders ausgelost haben wird, zutragt: die am Ur-
sprung der Sprache zwiespaltige Frage der Schuld.

Das verschleierte Thema des Ubersetzens am Anfang der Wid-
mung wird im folgenden, von einem Satz zum anderen, laut. Es stiftet
den Grund des zweiten Satzes. Er beschaftigt sich mit dem Geschaft des
Ubersetzens und formuliert in einer Variation um den semantischen
Hof von >Widmung« die Problematik des Eignens und der Zugehorig-
keit. Jezt hab’ ich, da ein Dichter bei uns auch sonst etwas zum NoOthigen
oder zum Angenehmen thun mufS, difs Geschdft gewdhlt, weil es zwar in
fremden, aber festen und historischen Gesezen gebunden ist. Das Problem
der biirgerlichen Existenz eines Dichters taucht in den Anmerkungen
zum Oedipus wieder auf. Hier wie dort fungiert es argumentativ fir die
Abkehr von uns als Hinwendung. Die Rede von den fremden, aber festen
— im Sinne von durchgingigen — historischen Gesezen verweist auf die
poetischen Gesetze, die punxavn 3 der Alten, und der Gesetze von Histo-

1. WIDMEN, vb., ahd., widimen (...) zu dessen herkunft von widmen: ued-mno-, dem
»wort fiir den kaufpreis der brauts, abgeleitet von uedh >fiihren, heimfiihren, heiraten
(vom manne)<, Deutsches Wérterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Leipzig 1862 und
spatere Auflagen, Spalten 1413-1433, Bd. 29.

2. Ebd., 2) die bed. siibereignen< nebst nahestehenden (...) anwendungen ergibt sich
aus dem vorigen durch umgliederung der sichtweise; als akk.-obj. erscheint die {iber-
eignete sache, der empfénger steht im dativ., Spalte 1415.

3. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 249. Vgl. grundsdtzlich Rainer Ndgele: »Mechané.
Einmaliges in der mechanischen Reproduzierbarkeit, in: Marianne Schuller, Elisabeth

23

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

rizitdt selbst. Denn die Geschichte ist immer woanders; dariiber ist sie
nicht; sie wird. Sie wird hergestellt im Akt der Beschreibung und befin-
det sich in beweglicher Distanz zum anderen. Je nachdem, von wo aus
man blickt, liest und schreibt, stellen sich unterschiedliche Positionen
ein. Diese Kluft zum anderen ist gesetzmaRig, fest, nicht aber kalkulier-
bar und teilt die Poesie mit der Geschichte. Fortschreiten, wie es Ge-
schichte und Schrift zu tun vorgeben, und schreiben heift, sich einer
Ferne nahern, Altes wiederholen, sich an fremde Gesetze zu binden su-
chen. Holderlin exponiert diesen Impuls von Begehren in der Wid-
mung, indem er die Beziehungen von Poesie und Geschichte befragt.
Dabei wird formuliert, da eine Beschaftigung mit den tragischen Ge-
setzen und dem Gesetz des Tragischen not tut. Das Nothige, sie tiberset-
zend zu erinnern und zu kommentieren, das Tragische im Verlust zu
aktualisieren, kniipft sich an das Angenehme. Wie aber kann das ange-
nehm sein? Eine Antwort mull an dieser Stelle ausbleiben; die Frage
wird an spaterer Stelle wieder aufgenommen.

Die Widmung sagt, daf das Ubersetzungsverfahren an Gesetze
gebunden ist. Hier schreiben die Tragddien des Sophokles vor. Gleich-
zeitig dreht sich das Tragische des Oedipus und der Antigond um das
Gesetz, das nicht geht ohne Uberschreitung, ohne Untreue. Dann aber,
in der Untreue »vergif§t der Mensch sich und den Gott, und kehret, frei-
lich heiliger Weise, wie ein Verrather sich um. — In der duersten Gran-
ze des Leidens bestehet nemlich nichts mehr, als die Bedingung der
Zeit und des Raumes.«* Ein mythisches Bild der Umkehr: Orpheus.
Die Sage geht, daB er Eurydike von den Fiirsten der Unterwelt befreien
will. Singend vermag er die Gotter der Totenwelt wohlgesinnt zu stim-
men. Aber er verstot gegen das Verbot, sich umzudrehen im Ubergang.
»Unter der Erde«, dort, wo der »Schatten« »verschwindet«, sehen beide,
die getrennt sterben mufiten, sich wieder.>

Das Singen und die Zeit werden im letzten Satz der Widmung
thematisch. Sonst will ich, wenn es die Zeit giebt, die Eltern unsrer Fiir-
sten und ihre Size und die Engel des heiligen Vaterlands singen. Das Wort
sonst? transportiert einen Zwiespalt. Zwischen so, auf diese Weise,

Strowick (Hgg.): Singularititen. Literatur — Wissenschaft — Verantwortung, Freiburg im
Breisgau 2001, 43-57.

1. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 258.

2. Ovid, Publius Naso: Metamorphosen, Epos in 15 Biichern, iibersetzt von Hermann
Breitenbach (Hg.), Stuttgart 1964, 11. Buch V. 61ff.

3. sonst: 1.1. formales 1) sonst ist die nhd. fortsetzung von nhd., ahd., sus, so, auf
diese Weise (...) 4. aus sust entwickelt sich durch nasalisierung des vocals sunst (...)
sonst, sonsten (...) umsunst, umsonst. (...) II. bedeutung und gebrauch 1) im sinne
von so 2) in neuerer eigenartiger, mannigfach verzweigter anwendung, die sich zu-
sammenfassen dszt unter der bedeutung: das besonders erwdahnte ausgenommen. a)

24

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - HOLDERLIN

und anders, schreibt er, will ich (...) singen. Ich, in den tragischen Gefil-
den der sophokleischen Tragodien, und ich, hier, zuriickgekehrt, an-
ders, will singen. Unter der Bedingung, daR es die Zeit giebt. Im Zuge der
mehrfachen Umdrehungen von Subjekt und Objekt, hier und da und im
Wechsel der Blicke auf den Grund zu iibersetzen, ndhert sich der in sich
gewundene, kleine Widmungstext einem Rand von Vorstell- und Uber-
setzbarkeit. AnldRlich einer giitigen Zuschrift gelangt die Argumenta-
tionsbewegung tiber das schuldig gebliebene Wort zum Status des Dich-
ters und der Frage des Gesetzes. Diese Etappen ziehen Uberginge und
Differenzierungen von Schreiben, Dichten und Singen nach sich. Der
Wunsch zu singen wird in einer durch den Konditionalsatz unterbro-
chenen Satzstruktur artikuliert. Das Subjekt ich ist durch einen weite-
ren Einschub von den folgenden Objekten und von dem Wort singen ge-
trennt. Dieser Satz ist von einer rhetorischen Figur, dem Zeugma®,
motiviert. »Als eigentliche Wortfigur der Weglassung« ist das Zeugma
eine komplizierte rhetorische Figur, sofern die Beziehungen zwischen
Syntax und Semantik schillernd sind. Ein »zusdtzliches Merkmal« ist
»die Klammerbildung. Das besagen schon die Namen dieser Figur, denn
Cevypa bedeutet >Joch¢« oder »Fesselc, cuAeg bedeutet »Zusammenfas-
sung« oder auch >Gefangennahme:«.«> Der letzte Satz der Widmung ist
grammatikalisch gelesen vollstandig und doch fehlt etwas. Die Linie des
Satzes beginnt mit dem Subjekt, das anhebt, so oder so zu versprechen.
Nach dem Einschub - wenn es die Zeit giebt — trifft es abrupt auf eine
Reihe von Objektkonstruktionen — die Eltern unsrer Fiirsten, ihre Size,
Engel des heiligen Vaterlands — und schliel§t den Satz mit singen. Die Be-
stimmung nun, von wo aus und wohin zu singen sei, die Richtung auf
die Objekte ist nicht aufzulosen. Denn: Wer sind die Eltern unsrer Fiir-
sten? Wer die Engel des heiligen Vaterlands? Und welches Vaterland?
Selbst also, wenn man das singen mit einem heute gebrauchlicheren
»besingen« libersetzen wiirde, waren diese Fragen nicht beantwortet.
Ein Stutzen uber die Reihe heterogener Elemente — genealogische,
staatliche, topische, religiose, nationale, welche allenfalls auf den ersten
Blick logisch und kohdrent erscheinen —, verursacht durch die Rhyth-
mik, den Atem des Satzes, zogert den Schritt einer fiigsamen Uberset-
zung hinaus. Eine uniibersetzbare Wendung, es sei denn, man ver-
schlief3t sie voreilig mit dem Begriff der »vaterldndischen Gesdnge«. Das
entscheidende Moment der Weglassung liegt darin, da man nicht er-
schliefen kann, in welcher Weise die unterschiedlichen Objekte, die

im andern falle. Deutsches Warterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Spalten 1730-
1749, Bd. 16.

1. Wolfram Groddeck: Reden liber Rhetorik. Zu einer Stilistik des Lesens, Basel, Frankfurt
am Main 1995, 170ff.

2. Ebd.

25

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Zeit, die Eltern unsrer Fiirsten, ihre Size, die Engel des Vaterlands, mit
dem Subjekt verkniipft sind. So ruft die Wendung die Eltern unsrer Fiir-
sten eine ins Unendliche strebende genealogische Figur auf. Zeitlich
und rdaumlich (ihre Size) markiert sie einen uneinholbaren Ursprung.
Auch bleibt ungewil3, welches ich — ein an fremde Geseze gebundenes,
ein an hiesige Gesetze gebundenes oder etwa ein an kein Gesetz ge-
bundenes ich - zu singen verspricht. Aus einer solchen Unbestimmbar-
keit, von wo aus und wohin ich singen mochte, kommt die Frage nach
dem ich zum Tragen. Und zwar in der Umkehr: Wo bist du? — Eine offe-
ne Frage.

Aber es gibt einen Wink. Ich will singen, verspricht er. Und ich tut
es. Schreibend entwirft es ein jubilatorisches Bild. Es wdre ein gewalt-
samer TrugschluB, aus der Erwahnung der fremden Geseze der Grie-
chen umgekehrt das >eigene« dem deutschen Vaterland zuzuschreiben.
Denn, wie es in den Anmerkungen heiflt, lassen in der doppelten Um-
kehr »Anfang und Ende sich in ihr [der Zeit] schlechterdings nicht
reimen.«* Der idealistische Zirkelschluf* wird hier in der Widmung
subvertiert in eine doppelte Negierung: nicht Deutschland, nicht Grie-
chenland. Im Blick auf die Gesetze trifft die Zuschrift auf Bithnen von
Geschichte. Die Kopfe rollen im Namen des Vaters. Der Vater, das Va-
terland ist namenlos, nicht lokalisierbar. Vielfach kehrt er/es sich
schreibend ab. Die Size und das Vaterland zitieren den Vektor >Ort« und
den »Ursprung¢ als Topos in einem Zug. So wird die dramatische Frage
nach der Zugehorigkeit ausgelost. Die Zueignung wird aus der Abwe-
senheit herausgeschrieben. Leer sind die Namen und Pldtze. Sie stif-
ten den Polylog. Eine gegenrhythmische (so und sonst) Vielstimmigkeit
taucht im Bann zu dialogisieren im hin und her, dem einen oder/und
dem anderen auf. Diese zlindende Kritik im Rahmen einer idealisti-
schen Bewegung hohlt das Wort, den Namen Vater. Die Schrift eintau-
chend in die Gefilde der Geschichte, hier die Franzosische Revolution,
die im Kampf um die Position des Vaters blutreich ist, hier die idealisti-
sche Philosophie, die fortschreitend den Tod zu liberwinden sucht und
von »Schiksaallosigkeit« bestimmt ist?, hier das Tragisch-Fassungslose
der Griechen, so wird Gott, der »Vater der Zeit«*, in der »Gestalt des
Todes, gegenwartig«.>

Ein wiistes und ein schones Bild chiffrieren das Ende der Wid-
mung: und die Engel des heiligen Vaterlands singen. Mit der Kraft der

1. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 258.

2. Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: »Zasur des Spekulativen«, iibersetzt von Werner Ha-
macher und Peter Krumme, in: Hélderlin Jahrbuch 1980-81, Bd. 22, Tiibingen 1981.

3. FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 418.

4. Ebd., Antigond, V. 987 und Anmerkungen zur Antigond, 415.

5. Ebd., 417.

26

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - HOLDERLIN

rhetorischen Figur des Zeugmas strebt das Ende des Satzes wieder zu
seinem Anfang und entwirft die Vorstellung eines singenden Chores:
Engel von heiligen, unbenennbaren Raumen und ich singen. Wolfram
Groddeck vermutet, da sich an das Zeugma der »Verlust des Kopfes«*
knipft. Die Widmung konnte dies unterstiitzen, denn gerade weil das
Haupt, der Name des Vaters fehlt, steht das Zeichen im Bann von Ab-
wesenheit.> Die Schrift kippt und flie8t iiber in den Gesang. Mit einem
Bild von offenen Miindern ware der Kopf anders wieder da. Vielleicht
singt es aus einer Krypta, einem Ort, welcher einen stummen und ver-
sunkenen Punkt unter all den Zeichen markiert: eine Krypta vorgestellt
als ein unmoglicher Ort einer Einschliefung des Ausgeschlossenen, an
dem das Tote und das Lebendige als das, was nicht liber sich verfiigen
148t, Ursprung von Geschichten und Schriften wird.> Thema der Anti-
gond.

Die Widmung stiftet Beziehungen zwischen dem Ubersetzen,
Dichten und Singen, die eines miteinander teilen: die Unmoéglichkeit,
Ubersetzungsprozesse zu umgehen, was mit anderen Worten bedeutet,
die Unverginglichkeit der Frage nach Ubersetzbarkeit aufzurufen. Das
ist eine grundlegende wie abgriindige Frage, welche eine tragische Di-
mension der Antigond dergestalt beriihrt, daf sich in der Tragtdie das
Thema der Ubersetzbarkeit des Toten mit dem Thema der Ubersetzbar-
keit des Lebendigen tiberschneidet.*

Hier zundchst, in der Widmung, die eine Zueignung des Werkes
iibernimmt, 148t sich lesen, daR die Frage nach Ubersetzbarkeit eine ist,
die sowohl das Thema der Antigond-Tragddie wie auch eine dichteri-
sche Haltung zum Wort betrifft. Denn nicht das Wort, das Werk, wie sie
scheinbar unverriickbar geschrieben da stehen, heiflt es einer bewe-
gungslosen Monumentalitdt des Sinns, Irrsinns oder gar einer Nichtig-
keit zuzuschreiben. Schreiben bedeutet, das gespaltene und entzweite
Wort, welches von Gegensdtzen und Widerspriichen, Wiinschen und
Farbungen getragen ist, noch einmal zu verdichten, es in seiner Ver-
schranktheit von Verschwiegenem und Unverschwiegenem ins Spre-
chen zu bringen.

Die Widmung transportiert die Thematik einer Unverfiigbarkeit
von Dichtung und kiindigt die lbersetzten Trauerspiele an. Der nur

1. Groddeck, Reden iiber Rhetorik, 176.

2. Vgl. Michel Foucault: »Der Name/Das Nein des Vaters«, in: Le pauvre Holterling. Blit-
ter zur Frankfurter Holderlin Ausgabe, Nr. 8, libersetzt von Riidiger Campe, Frankfurt
am Main 1988, 86.

3. Vgl. Jacques Derrida: »Fors — Die Winkelwdrter von Nicolas Abraham und Maria To-
rok«, in: Nicolas Abraham, Maria Torok: Kryptonomie. Das Verbarium des Wolfmanns,
tibersetzt von Werner Hamacher, Frankfurt am Main 1979.

4. Vgl. ausfiihrlich dazu hier Antigond — Polynikes, 47ff.

27

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

scheinbar schlichte und nicht literarische Text wirkt wie ein synkopi-
scher Auftakt zu den Trauerspielen und blattert im Echo der Anmerkun-
gen eine andere Seite von Schrift auf. Im Nachtrag bloRer schwarzer
Buchstaben kreuzen sich die Bewegungen von Widmen und Singen. Sie
spitzen sich auf die Hauptsache Die Trauerspiele des Sophokles zu, aus
der sie hervorgegangen sein werden. Im Winkel von Zeit, wo sich der
unwiderrufliche Ursprung als tragischer Transport, leer und am unge-
bundensten, ereignet haben wird, plaziert sich eine Sehnsucht, ein Ruf
nach dem anderen. Wie eine scheinbar unauffdllige Blumenwiese, die
einen Abgrund bedeckt und die durchquert werden muf3, um zum ko-
niglichen Hof zu gelangen, liegt die Widmung vor den Trauerspielen.
Sie schlieft mit einem Namen. Holderlin.

Autorname

Holderlins Sophokles-Ubersetzungen haben damals wie heute fiir Auf-
ruhr gesorgt. In eine Anekdote gekleidet und per Brief verschickt
schreibt Heinrich VoR der Jungere im Jahr 1804 an R. Abeken:

»Was sagst Du zu Holderlins Sophokles? Ist der Mensch rasend oder stellt er sich nur so,
und ist sein Sophokles eine versteckte Satire auf schlechte Ubersetzer? Ich habe neulich
abends als ich mit Schiller bei Goethe sal3, beide recht damit regaliert. Lies doch den IV.
Chor der Antigone — Du hattest Schiller sehen sollen, wie er lachte; oder Antigone Vers
20: >Was ist’s, Du scheinst ein rothes Wort zu farben.< Diese Stelle habe ich Goethe als
einen Beitrag zu seiner Optik empfohlen, zu welcher ich ihm aus meiner antiquarischen
Lektiire alles, was ich finde, mitteile.«*

Die Anekdote 1dRt die Meister der Literatur und Literaturkritik mitein-
ander plaudern und lachen. Der zwischen Zynismus und Satire
schwankende Ton sagt, daf die Ubersetzung von Hélderlin, die einen
Klassiker der griechischen Literatur zum Gegenstand hat, wiederum fir
eine zeitgenossische klassische Vorstellung von Literatur nicht geeignet
ist. Aus dieser Verfehlung ist der Ubergang der Rede von Hélderlins
Sophokles zum Mensch, der rasend ist oder es vorstellt, motiviert. Der
Name Holderlin fallt aus dem literarischen Zirkel, dem Rahmen, optisch
gesprochen, heraus. Vielleicht aber geschieht dies, gerade weil Holder-
lin die Position des Vaters, die Problematiken der Vorschrift der Alten,
der Autorschaft, den Status des Dichters und Ubersetzers vielfach und
in unerhorter Weise zur Sprache bringt.

Wenige Zeit spater erscheint in der Jenaischen Allgemeinen Li-

1. FHA 16, Sophokles, 20.

28

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - HOLDERLIN

teratur-Zeitung' eine ausfiihrliche Rezension von Vof. Zundichst be-
zeichnet er Holderlin als einen geschdtzten Dichter und Verfasser des
»Hyperion«. Die an die Giite der Ubersetzung angelegten Kategorien
lauten: Treue zum Original, Auseinandersetzung mit anderen Uberset-
zungen, syntaktische, metrische und semantische Einigkeit und Regel-
méiRigkeit, Verstandlichkeit. Diese MaRstibe fithren dazu, daf die Uber-
setzung an einigen Stellen »constructionslos«, »charakterlos«, »regel-
los«, mit »Abweichungen von der Regel«, in »freye Rhythmen«, mit
»schwankendem Ausdruck«, mit »Neubildungen« »gegen Sinn und
Grammatik iibersetzt« erscheint. Vo3 belegt seine Beobachtungen mit
Zitaten aus der Ubersetzung. Er zdhlt die Fehler, »(...) uneingedenk der
leichteren Migriffe« fand er »finf und funfzig im Oedipus, und hundert
und siebzehn in der Antigone.« Holderlins Griechischkenntnisse seien
nicht gut, er liebe »plastische Ausdriicke«, die »AnstoRiges« an Bildern
hervorrufe. Was die Ubersetzung bedeute, sei sein »unentziehbares Ei-
genthum«.*> Schleicht sich mit dieser negativ konnotierten Formulie-
rung eine Ahnung dessen ein, was Holderlins Literatur und Literatur
der Moderne iiberhaupt auszeichnet? So gelesen dokumentiert die phi-
lologische Literaturkritik unter der Hand, dafl sich auf dem Feld der
Literatur und Literaturkritik ein Disput ankiindigt, der den Aufbruch
des Zeichens und die Abkehr von der Kategorie des Sinns vielseitig li-
terarisieren und inszenieren wird. Die Singularitdat von Literatur, ihr
Einzigartiges und Unentziehbares, und die Durchkreuzung der Gattun-
gen, hier Lyrik und Tragodie, gehen daraus hervor.

Auch heute, fast zweihundert Jahre nach dem Erstdruck der von
Holderlin tibersetzten Trauerspiele, zdhlt man wieder Fehler. Aller-
dings, da man weil}, dafl Holderlin wahnsinnig wurde, und da man sei-
nen Status als Dichter langst anerkannt hat, hat sich der Ort der Aus-
einandersetzung verschoben. Auf dem Feld der Editionskritik entpuppt
sich die Frage nach dem Zeichen und nach dem Sinn als ein politischer
Eklat.? Wieder geht es um das Original, wieder um den Sinn und um
eine Haltung zur Literarizitit der Ubersetzungen, die Verstindlichkeit
der Anmerkungen und den Wahnsinn des Dichters. Dariiber hinaus
steht die Harte eines positivistischen Denkens einer editionskritischen
Verfahrensweise, welche die von der Moderne aufgeworfenen Fragen in

1. Ebd., 21-25.

2. Ebd.

3. Vgl. Jochen Schmidt: »Eigenhdndig aber verblutete er«, in: Wilfried Barner, Walter
Miiller-Seidel, Ulrich Ott (Hgg.): Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 1995, Bd.
39, Stuttgart; vgl. D. E. Sattler: »Hydrag, in: Roland Reul3, Wolfram Groddeck, Walter
Morgenthaler (Hgg.): Textkritische Beitrige Heft 3. Entzifferung 1, Basel, Frankfurt am
Main 1997.

29

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

bezug auf das Zeichen theoretisch reflektiert und die labilen Grenzen
von Sinn und Wahnsinn beriicksichtigt, entgegen.

Die Debatte wird deshalb hier erwahnt, weil sich die folgenden
Uberlegungen zur Antigond auf die Textgrundlage der Frankfurter Hol-
derlin Ausgabe beziehen und damit die Implikationen®, Schwierigkei-
ten und Grenzen einer historisch-kritischen Ausgabe prasent sind. Zu-
gleich geben die Bewertungskategorien Jochen Schmidts im Ubergang
von Edition zur Literaturinterpretation® selbst zu denken. Sie lauten:
Holderlin habe nicht gut griechisch gekonnt, die griechischen und latei-
nischen Textvorlagen seien »korrupt« und voller »Textverderbnisse«.3
Holderlin sei zu der Zeit schon »umnachtet« gewesen. Mit den sopho-
kleischen Tragodien habe Holderlin sich mit seinem Schicksal, dem
Wahnsinn, auseinandergesetzt. Die populdr psychologische Deutung
und die Benennung der Fehlerquellen (und ihre nach Schmidt noch zu
leistende Analyse) bilden die Voraussetzung, auf Grund derer eine Tra-
godientheorie Holderlins entwickelt wird. Die Projektionsthese schlief3t
die theoretische Frage nach dem Verhadltnis von Dichtung und Wahn-
sinn. Sie zielt zusammen mit der unmoglichen Analyse der Fehler auf
eine vom Wahnsinn getrennte geschichtsphilosophisch-triadisch orien-
tierte Tragodientheorie. Wie aber will man den Unterschied zwischen
»Holderlins Miflverstandnissen« und literarischer Wahl analysieren,
wenn nicht unter der Voraussetzung, dafl die Funktion des Autors in
der Position des Philologen verschwindet? Damit folgt sie einer Ver-
nunftsideologie und dem Glauben einer objektiven Literaturwissen-
schaft, welche die »Abweichungen« und den Nicht-Sinn ins Abseits
stellen. Sie folgt scheinbar einer schlichten und doch traditionsreichen
Art der Trennung, die Michel Foucault in ihrer Historizitdt und Kom-
plexitdt entfaltet hat.

»Vielleicht wird man eines Tages nicht mehr recht wissen, was Wahnsinn gewesen sein
mag. Seine Gestalt wird sich so in sich selbst verschlossen haben, daR keine Entzifferung
der hinterlassenen Spuren mehr moglich ist. Und werden diese Spuren fiir den unwissen-
den Betrachter tiberhaupt mehr sein als einfach schwarze Zeichen? Allerhdchstens werden
sie zu Konfigurationen gehéren, die wir heute noch nicht nachzeichnen kénnen (...).«*

1. So sind u.a. die sophokleischen Textvorlagen, die Hélderlin fiir seine Ubersetzungen
verwendete, nicht eindeutig nachweisbar.

2. Vgl. Jochen Schmidt: »Tragdodie und Tragddientheorie. Holderlins Sophokles-Deu-
tung, in: Bernhard Bdschenstein, Ulrich Gaier (Hgg.): Hélderlin Jahrbuch 1994/95,
Stuttgart 1995.

3. Ebd. Die Begriffe »korrupt« und »Textverderbnisse« kommen aus einem editionskri-
tischen Vokabular, was die Problematik des wissenschaftlichen Blicks nicht dndert.

4. Michel Foucault: »Der Wahnsinn, das abwesende Werks, in: ders.: Schriften zur Lite-
ratur, tibersetzt von Karin Hofer, Frankfurt am Main 1988, 119.

30

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - HOLDERLIN

Foucault greift eine Metaphorik von einfach schwarzen Zeichen auf; sie
beriihrt zum einen die Setzung des Buchstabens, einer Linie und mit
ihnen das Moment einer Abwesenheit. Zum anderen fiihrt eben jenes
Bild der hinterlassenen Spuren, die in ihrer Entzifferbarkeit in Frage
stehen, zu einer Aufmerksamkeit fiir ein Verschwinden des Wahnsinns.
Nicht dall es keinen Wahnsinn mehr gabe; er scheint verschluckt, er-
stickt, nationalen, institutionellen, ideologischen Strukturen einverleibt,
kurz, unsichtbar einfach in Schwarz getaucht und dariiber auch da. Wie
ein ldangst verklungenes Echo, das Hoélderlin aus der Versunkenheit
holt, lesen sich folgende Worte des Chores im Kontext dieser Problema-
tik. Im Einzugslied des Chores der Antigona-Tragodie ruft der Chor,
nachdem er das tragische Szenario von Polynikes erinnert hat, zu einem
bacchantischen Fest, zum Tanz auf:

»Und nach dem Kriege hier,

Macht die Vergessenheit aus!

Zu allen Gottertempeln,

Mit Choren, die Nacht durch,

Kommt her! und Thebe

Erschiitternd, herrsche der Bacchusreigen!«

Der Chor fordert dazu auf, die Vergessenheit aufzusuchen, zu finden
und die Vergessenheit zu schlielen, zu beenden. Die rhetorische Figur
der obscuritas®, die hier wirksam ist, sofern sie die Unentschiedenheit
der Rede nicht im semantischen Kontext in einen Sinn zu fassen ver-
mag, pointiert mit rhetorischer Versiertheit das dunkle Bild der Verges-
senheit selbst. Das Vergessene zu vergessen, grenzenlos da zu sein, das
zitiert eine wahnhafte und tragische Dynamik. Mit der Macht der Ver-
gessenheit — die vergit und die vergiflt, dal es Vergessenes gibt -
zeichnet sich der phantasmagorische Taumel eines liickenlosen und
verlustlosen Weltlaufs in einer Zeit idealistischen Denkens ab, welches
Wahrheit und Wahnsinn glaubt unterscheiden zu kénnen, und entziin-
det Bilder von Geschichte. Im dritten Teil der Anmerkungen zum Oedi-
pus benennt Holderlin die Verstrickung der historischen Beziige. Das
Drama von Schrift, Zeichen zu fassen und den »lebendigen Sinn«3 zu
wahren, triumphiert im Widerspruch, hebt ihn auf. Die Ubersetzungen
und die Anmerkungen stehen in historischen Spriingen, immerwach, ge-
schrieben:

»(...) in den Auftritten die schrdcklichfeierlichen Formen, das Drama wie eines Kezerge-
1. FHA 16, Antigond, V. 156.
2. Vgl. Groddeck, Reden iiber Rhetorik, 143.

3. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.

31

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

richtes, als Sprache fiir eine Welt, wo unter Pest und Sinnesverwirrung und allgemein ent-
ziindetem Wahrsagergeist, in miiRiger Zeit, der Gott und der Mensch, damit der Weltlauf
keine Liike hat und das Geddchtni® der Himmlischen nicht ausgehet, in der all-
vergessenden Form der Untreue sich mittheilt, denn gottliche Untreue ist am be-
sten zu behalten.«

Wie nah und sich einander bedingend liegen hier Sinnesverwirrung und
allgemein entziindeter Wahrsagergeist in miifSiger Zeit. Eine solche Nahe
einer vermeintlichen Bestimmbarkeit von Wahnsinn und einem ver-
meintlichen Recht aus Wahrheit (und Wissen) macht die politische
Notwendigkeit und Aktualitdt, untreu zu lUbersetzen, das Tragische im
geschmeidigen oder rasanten Lauf allgemeiner Sinngebung zu erin-
nern, aus: Einschreibung in das Phantasma des liickenlosen Weltlaufs,
das noch heute seine Wirkung tut, via Untreue, Abweichungen - irren.

Titel und Namen

Holderlin trifft mit der Schreibweise Antigond eine Wahl. Anders als in
der vertrauten lateinisierten Schreibweise Antigone transformiert er das
>n¢ (eta), das im Laut »d< ausgesprochen wird, in den Namen mit der En-
dung Anitgond. Auf diese Weise erhalt ein klangliches Moment, namlich
die Aussprache, eine Markierung im Namen. Der sprechende Name An-
tigone setzt sich scheinbar aus der Pradposition avtl (gegeniiber, ange-
sichts, hinter, statt, anstelle von, gleich) und dem Nomen yovn (Zeu-
gung, Geburt, Abstammung, Geschlecht, Familie, Generation, Nach-
kommenschaft, Nachkomme) zusammen.> Der Name Antigone/d 1aRt
sich mit >Dagegen-geborene« und >Dafiir-geborene<> im Sinne von
»Anstelle-von-geborene« iibersetzen. Das ist ein Zugang zur Uberset-
zung, der sich auf den Sinn des Namens richtet und in diverse Richtun-
gen weist. Die Konnotation von >dagegen¢ transportiert ein oppositio-
nelles Moment und ein Widerstdndiges. Es bleibt unentschieden, ob
dieses Widerstandige von Geburt an und aus dem Geschlecht der Lab-
dakiden heraus da ist, oder ob sich der Widerstand gegen das Ge-
schlecht, gegen die Abstammung — das hiee hier gegen den Fluch und
Bann des Hauses Oedipus’ — wendet. Die andere Variante des Namens
lautet die »>Dafiir-geborene«. Der Aspekt der Stellvertretung wirft die
Problematik nach dem »eigentlichen< und dem >anderen< Ursprungsort

1. Ebd., 257f.

2. Vgl. grundlegend Carol Jacobs: »Dusting Antigone«, in: MLN, Modern Language
Notes. Comparative Literature, Vlolume 111 No.5, Baltimore 1996, 889-917, hier 907.

3. Wolfgang Binder: Hélderlin und Sophokles. Turm-Vortrdge, Uvo Hélscher (Hg.), Ti-
bingen 1992, 108.

32

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - HOLDERLIN

auf. Bedeutsam nun hier ist, daf sich in die Spaltung des Namens avtl
und yovn ein Szenario einschreibt, das mehr noch als einen sinnfalligen
Namen die Frage nach den Sinnzuschreibungen eines und dieses Na-
mens O6ffnet. Werden die verschiedenen Sinnebenen iibergangen, die
der Name anzieht, indem man sich zu keiner oder nur einer Deutung
entscheidet, schlieft sich die Dimension einer buchstdblichen Unruhe,
die in der Entbindung von avtl und yovn liegt. Sinnstiftung tiberdeckte
und negierte dann die Frage nach dem Schauplatz der widerstreitenden
Lesarten des Namens. In welchem Verhadltnis stehen der Rhythmus ei-
ner Genealogie, Titel, Name und Figur Antigone/a zueinander? An wes-
sen Statt wird/ist Antigone/a plaziert? Es deutet sich durch die Na-
mensgebung an, die aus der thebanischen Sagenwelt entnommen und
mit der sophokleischen Tragddie an eine ausgezeichnete Position in der
Funktion des Titels an das Haupt der Tragddie gesetzt wird und schlief3-
lich mit Holderlins Trauerspiel unter dem Namen Antigond erscheint,
daB Antigone/a namentlich und von Anfang an aus einem versetzten,
verriickten Ort geschrieben erscheint. Mit der Frage nach dem Ur-
sprung und der Heraufkunft des Namens wird ein Verschiedenes, ein
differentielles Moment bertiihrt. Indem Holderlin treu den Namen iiber-
setzt, folgt er der Vorschrift der Namensgebung aus der Sagenwelt und
daher einer miindlichen Tradierung durch die Rhapsoden und einer
daraus hervorgehenden Umschrift des Sophokles in die Gattungsform
der Tragodie. Zugleich erfahrt Antigone/d in der Schreibweise und
Ubersetzung von Tragddie und Trauerspiel ein neues. Der Name ver-
weist zeichenhaft mit dem geschriebenen Laut d auf eine andere Seite
der Deutung des Namens: den Klang. Wie Antigond sprechen? Wie sie
beim Namen rufen? Was gibt der Name zu héren und was nicht? Und
was bedeutet dieser Auftakt fiir ein Lesen und Héren der Ubersetzung
Holderlins?

In den Schriften Holderlins taucht die Schreibweise des Namens
Antigond mehrfach auf. Man findet sie in den Fragmenten philosophi-
scher Briefe* von 1796/97, in den Entwiirfen zur Poetik Das lyrische,
dem Schein nach idealische Gedicht® und in einer Handschrift Holder-
lins, die auf den Herbst 1800 datiert wird. Es ist ein Ubersetzungsaus-
schnitt der ersten Verse des zweiten Chorliedes in der Antigond?, de-
ren griechische Vorlage nicht bekannt ist. Bedeutsam ist, dafl der Name
Antigond den Komplex >Ubersetzung« in nuce markiert. Drei Aspekte
springen dabei auf: die Buchstiblichkeit von Schrift, die Ubersetzbar-
keit des Namens und das Problem von Zuschreibung und Zugehorig-
keit. Anders formuliert: Mit der Nuancierung des Namens, welche die

1. FHA 16, Sophokles, 47.
2. FHA 14, Holderlin, Entwiirfe zur Poetik, 37 2ff.
3. FHA 16, Sophokles, 57.

33

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Lautlichkeit und ein Sprechen des Namens wach halt, entpuppt sich der
Klang als das, was nur scheinbar dem Sinn ephemer zugehort. Die Di-
mension des Klangs in seiner fliichtigen Sinnlichkeit ist dem Akt der
Sinngebung vorgangig und konstitutiv fiir die Deutung.

Wahrend also im Namen Antigond Sinngebung und Ursprung in
einem differentiellen Verhdltnis zueinander stehen und einem Identi-
tatskonzept, das Sinn und Herkunft in eins setzt, widersteht, wird genau
diese Problematik im Namen Kreon noch einmal und anders ausgestellt.
Er kommt scheinbar unberiihrt im urspriinglichen Namen auf die Biih-
ne. Nicht untreu und in Berufung auf den Uranfang insistiert er auf das
Gesetz. Im Streit mit Hamon sagt er:

»Kreon.
Wenn meinem Uranfang’ ich treu beistehe, liig” ich?

Hamon.
Das bist du nicht, hiltst du nicht heilig Gottes Nahmen.«

Kreon befindet sich im treuen Glauben an den Ursprung, der zu haben,
wissen und fixieren sei. Haimon widerspricht, indem er fordert, Gottes
Namen heilig zu halten. Das kann heiflen, fiir (statt) heilig zu halten und
festzuhalten. Unentschieden Klafft die Ubersetzung im Namen eines
Gottes und im (in) von Gott gegebenen Namen, der singuldr und plural
ist, auf. Der Akt der Namensgebung, so oder so oder so scheint heilig,
heilig in der verradterischen Umkehr. Holderlin reflektiert in den An-
merkungen zur Antigond die im Zuge seiner Ubersetzung notwendige
Veranderung des heiligen Namens:

»Sie zdhlete dem Vater der Zeit / Die Stundenschldge, die goldnen statt: trittst du der
Gotter Ehre. Es war wohl nothig, hier den heiligen Ausdruk zu dndern, da er in der Mitte
bedeutend ist, als Ernst und selbststandiges Wort, an dem sich alles iibrige objectiviret
und verklért (...). Wohl die Art, wie in der Mitte sich die Zeit wendet, ist nicht wohl ver-
anderlich (...) hingegen der heilige Nahmen, unter welchem das Hdchste gefiihlt wird
oder geschiehet.«?

Im Zuge der Stellvertretung, der Anderung des heiligen Ausdrucks,
wird bedeutet. Das ist eine Weise, die auch auf den Namen Antigond be-
ziehbar ist und eine Haltung des Ubersetzers formuliert: das selbstiandi-
ge Wort, losgelost und singuldr zu lesen. Wie aber kann man den Wi-
derspruch, Gottes Namen heilig zu halten und zugleich die Verander-
lichkeit des/der heiligen Namen(s) zu betonen, ertragen? Und was be-

1. FHA 16, Antigond, V. 773ff.
2. FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 413f.

34

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - HOLDERLIN

deutet das flir den Namen Kreon? Liest man den Eigennamen fiir sich,
so bildet er ein Anagramm zu Nekro, vekp/o¢. Auf diese Weise verweist
der Eigenname auf die Semantik von >Tote(r), Gefallene(r), Leichnamc«.*
Das schone Spiel der Buchstaben gebdrdet sich in der umgestellten
Version tragisch, endlich und heillos. Der blinde Tiresias, dessen Rolle
nach Holderlin es ist, redend die Cidsur auszumachen?®, bringt das Tra-
gische am Namen zur Sprache, welches »das Selbst, dessen Verschlos-
senheit so tief ist, dafl es auch da nicht erwacht, wo es sich trdumend
beim Namen ruft«3, beriihrt:

»Denn bald aus deinem Eingewaide zahlst
Du selber einen Todten fiir die Todten,

(..)

So stehts mit dir.«*

Damit entfaltet sich inmitten der Tragddie die Geschichte im Namen
Kreons.”> Die Buchstédblichkeit flieBt in den tragischen Verlauf der Ge-
schichte ein, wie man auch sagen kann, dal§ der tragische Transport im
Umbruch der Buchstaben, ausgelost wird. In der Umkehr kommt es zur
Lesbarkeit. So steht es mit dem heiligen Namen. Werden die Verander-
lichkeit und der differentielle Zug am Namen selbst nicht gelesen,
bricht das Gesetz der Differenz um so rapider aus. Der differentielle
Zug, der sich in der sich dndernden Konfiguration forttragt und damit
ein nicht restlos Uber- und Ersetzbares des Namens anklingen 148t
verweist auf ein »Nicht-Wahres«® als Entzug einer Identitit von Name

1. In seinen friihen Forschungen zur griechischen Tragddie schreibt der Basler Altphi-
lologe Friedrich Nietzsche: »Zovwvu&og (= Alovuoog). Dies fiihrt auf einen Stamm
VEK also VEKUG, VEKPOC, usw. — neco. Dionysos ist Hades nach Heraclit. Kuretenkult
des Zeus urspriinglich. Zovwwu&oq ist »der todte Zeus« oder der »tédtende Zeus« -
Zeusjdger = Zaypeug und wpNotng. / Die Wirkungen der Etymologie im Volke als
Ansatz zur Sagenbildung: »Mythus mit etymologischen Keim« zu sammeln. Das ist
aber nichts Vereinzeltes. Sondern in der Sprache scheint fortwdahrend die Bedeutung
der Worte durch solche Etymologien sich zu verschieben.«, Friedrich Nietzsche: Nachge-
lassene Fragmente 1869-1874, in: Giorgio Colli, Mazzini Montinari (Hgg.): Kritische
Studienausgabe 7, Berlin, New York 1988, 82.

2. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 251.

3. Walter Benjamin: »Ursprung des deutschen Trauerspiels«, in: Rolf Tiedemann und
Hermann Schweppenhduser (Hgg.) unter Mitwirkung von Theodor W. Adorno und Ger-
shom Scholem: Walter Benjamin. Gesammelte Schriften, Bd. 1.1, 297, Frankfurt am
Main 1974.

4. FHA 16, Antigond, V. 1108ff.

5. Vgl. ausfiihrlich dazu hier Am Spielrand von Buchstdblichkeit — Kreon/Nekro, 116ff.

6. Blanchot, Das Unzerstérbare, 78.

35

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

und Schrift; es macht das Nicht-Wahre in seinem prinzipiellen Zug einer
schwindenden Alteritdt namhaft. Mit anderen Worten, »der Name ist
das, was den (toten) Korper verhiillt. Der Name >bedeutet genau das
Nichtsein dessen, was er vorstelltc«.«*

Mit dem kreonschen Verbot, den toten Leib von Polynikes zu be-
statten und ihn in den Hades hinliberzusetzen, im Verbot zu trauern, in
dieser mehrfachen Negation des Todes und des Verlustes, die sich auf
das wahre Gesetz beruft, den einen Namen und den einen Ursprung,
lauert Tragisches: Differenz und Sinn begegnen sich in einer todlichen
Lebendigkeit. Diese Crux, den Sinn festzusetzen und ihn frei, lebendig
zu lassen, der Verriickung zu folgen, formuliert Hoélderlin aus poetologi-
scher Sicht:

»Dann hat man darauf zu sehen, wie der Innhalt sich von diesem unterscheidet, durch
welche Verfahrungsart, und wie im unendlichen aber durchgangig bestimmten Zusam-
menhange der besondere Innhalt sich zum allgemeinen Kalkul verhalt, und der Gang und
das Vestzusezende, der lebendige Sinn, der nicht berechnet werden kann, mit dem kalku-
lablen Geseze in Beziehung gebracht wird. (...) Der tragische Transport ist nemlich ei-
gentlich leer, und der ungebundenste.«?

Kreon steht in der »Folge des Geschlechts von den Gestorbnen«3 und
spricht mit Macht aus dem Gesetz, das den wahren Sinn zu fassen
glaubt. Als Hdamon, der »Jiingstgeborne«*, »hin, von eignen Hinden
blutend« ist, als sein Sohn tot ist, ruft Kreon an diesem Wendepunkt der
Folge des Geschlechts:

»lo! Unsinnige Sinne!

Harte Fehle!

Todtliche! O todtend und

Getddtet sehn wir

Blutsfreunde. (...)

Was nun noch? was erwartet mich ein Schiksaal?
Ich hab” in Handen eben da das Kind,

Ich Armer; sehe vor mir hier den Todten.

Ach! ach! miihseel’'ge Mutter! ach mein Kind!
()

Sie schligt die schwarzen Augen auf. Was klagt sie?«®

Schuller, Moderne. Verluste, 40f.

FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 249f.
Ebd., Antigond, V. 181.

Ebd., V. 651, V. 1224.

Ebd., V. 1317-1358.

O W N =
DA

36

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - HOLDERLIN

Eurydike, Gattin und Mutter, und Hamon, Sohn und Kind, sind tot. Was
ist geschehen? Hdamon, dessen Name mit dem griechischen Wort aipwv?*
verwandt ist, bekennt sich noch am Anfang des Dialogs: »Vater, dein
bin ich.«* In den Dialog zwischen Kreon und Hdmon ist die Frage nach
der Treue zum Vater und dem Wissen der Alten mit den Etymologien
»kundig¢« und »Blut« verwoben. Einige Anspielungen — wie »leersinnig
kannst auch du seyn«3 und »Wenn im Wort hier aus mir selber auch /
Dabei ist eine jugendliche Meinung, / Ist alten Geists ein Mann, voll in
vollkommnem Wissen«* — strukturieren die Reden und Gegenreden.
Sie sind bestimmt von der Frage nach der Folge, die sich in die Aspekte
von Erbfolge und Gehorsam splittet. Der entscheidende Punkt verharrt
im Begriff der Tradition, der einen wesentlichen und grundsdtzlichen
Akzent der Ubersetzung umschreibt. Die Tradition entpuppt sich hier
am Wort als eine Verstrickung von etymologischer Herkunft und dem
Zwiespalt zwischen vaterlichem Gesetz und der Zuschreibung zu des
»Weibes Werk«.> Dieses negiert das viterliche, kreonsche Gesetz,
nicht aber den Tod und nicht das Leben. So auch Hamon. Als er trotz
driangender Bitte »schenk’ uns Andrung!«® Hirte und Unverriickbar-
keit des Gesetzes erfdhrt, wendet er sich vom Vater ab. Tiresias kommt,
tragt seine Lesart vor. Kreon geht mit den Boten zur Grabkammer von
Antigond. Antigonad ist tot. Hamon ist bei ihr, versucht Kreon zu téten
und verfehlt ihn. Himon bringt sich um.

»Den feuchten Arm, bei Sinnen noch, kiRt er

Der Jungfrau. Schnaubend st6Rt auf weiker Wange
Er scharfen Hauch von blut'gen Tropfen aus.

Das Todte liegt beim Todten, brautliche

Erfiillung trifft es schiichtern in den HauRern

Der Todtenwelt

()

Durch den Boten, der auch ein Ubersetzer ist, vernimmt man nachtrig-
lich das Ende. Gesetz und Sinn sind iiberschritten. Kreons Aussage —
»DiR ist mein Sinn«® — erfihrt in der gegenrhythmischen Unterbrechung,

1. Gr.: aipwv: erfahren, kundig; aipa, 1o : Blut, BlutvergieBen, Mord, Leben, Kraft,
Blutsverwandtschaft, Geschlecht.

FHA 16, Antigond, V. 659.

Ebd., V. 783.

Ebd., V. 747ff.

Ebd., V. 785.

Ebd., V. 746.

Ebd., V. 1292.

Ebd., V. 215.

® N v H WD

37

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

der Cdsur®, die den Namen schneidet, ihn als reines Wort® herauslost,
einen Zerfall von Sinn, Sein und Besitz. Kreon und Antigona sind iber
die unterschiedlichen Todesfiguren — restlose Umstiilpung des Namens
und Fortschreiten in der Prozession — aus der Struktur des Widerparts
entlassen. Im offenen und losgelosten Sinn, »zu hinterst in den Gra-
bern«3, bricht ein sinnliches, farbiges und schroffes Szenario auf. Fern
von Schuld und Unschuld, treu und treulos wechselt die Szene zwischen
Totem und Lebendigem. Mit Kiissen, Haut und Hauch von blutigen
Tropfen liegen Antigond und Hamon da. Nah und unentschieden tref-
fen sie sich in diesem Bild: Schon tot und in einem ratselhaften, unzu-
gehorigen bei Sinnen scheinen beide. Das Tote liegt beim Toten. Na-
menlos befinden sie sich im Ubergang. Farben und Beriithrung bestim-
men dieses Bild. Schwarz wie der Buchstabe und der Tod, blutrot wie
der Name und das Leben, weill wie die Haut und die Unschuld, weil}
wie das Papier vielleicht, flieRen die Farben ineinander iiber. In die
Leere. Wieso aber kann man das sagen, scheinen doch alle Topoi und
Farben von Leben und Tod gesetzgemdR erfiillt? Wieso flieBen sie
uber?

In der wilden Totenwelt, in der die ungeschriebenen Gesetze
wirksam sind, werden der Sitz der Genealogie der Labdakiden Lajos,
Oedipus, Iokaste, Eteokles, Polynikes und vieler anderer sagen- und
namhafter Gestalten wie u.a. Niobe, Dike und Nike, Orpheus vorge-
stellt. Es ist das dunkle Reich des Hades und der lebendigen Sagen. Von
dort zitiert Sophokles sie, macht sie mit der Gattung Tragtdie wieder
namentlich, versetzt sie erneut in eine andere Szenerie. Im Transforma-
tionsprozel von der Sage zur Tragodie zeigt sich die Sagenwelt nach-
traglich als bereits geschriebene. Wohl gehen die Sagen von Mund zu
Mund. Und die Namen, die den Sagen entspringen, transportieren den
Akt der Namensgebung. Dieser ist in der Ordnung der Buchstaben und
Laute in dem MalRe, wie sie etwas umstellen und umstellen, eine
Schriftszene. Man kann so behaupten, dal Sage und Tragddie liber die
Stellung des Buchstaben verbunden sind. Man kann auch behaupten,
daR das Trauerspiel die Verschrankung von Vor- und Nachgangigem in
Szene setzt. Darin flieen sie ineinander iiber. Wie Foucault schreibt,
zeichnet sich die Sage durch eine hohe Variabilitdt und durch ein un-
endliches Gemurmel im Sprechen gegen den Tod und seine unermudli-
chen Spiegelungen aus.* Dariiber bringt es Geschichten tiiber Ge-
schichten hervor. Sophokles erinnert in zahlreichen Wendungen, wie

Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 250.

Ebd.

Ebd., Antigond, V. 1274.

Michel Foucault: »Das unendliche Sprechen, in: Schriften zur Literatur, 90ff.

H W N =
- )

38

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - HOLDERLIN

»sagt man«' und mit den wichtigen Funktionen des Boten und des
Chores die alte Weise.> Eine Geschichte aus der unsterblichen Sage
nimmt Antigond mit Niobe, der Lebensreichen, in der Mitte der Trago-
die auf:

»Ich habe gehort, der Wiiste gleich sei worden

Die Lebensreiche, Phrygische,

Von Tantalos im Schoose gezogen, an Sipylos” Gipfel;
Hokricht sei worden die und wie eins Epheuketten
Anthut, in langsamen Fels

Zusammengezogen; und immerhin bei ihr,

Wie Médnner sagen, bleibt der Winter;

Und waschet den Hals ihr unter

Schneehellen Thranen der Wimpern. Recht der gleich
Bringt mich ein Geist zu Bette.«’

In der Wiedergabe ich habe gehort verschiebt sich die Zeit allmahlich in
die Gegenwart. Der Winter bleibt und die schneehellen, weiflen Tranen.
Sie sind ewig, ewig wechselhaft, da sie fliichtig verrinnen, nicht aber
aufhoren. Die Zeitform des Prasens und die Nachtraglichkeit des Wor-
tes 6ffnen die Paradoxie ringsum den herannahenden Tod und entwer-
fen einen lyrischen Ton im Klagelied. »Nicht unter Sterblichen, nicht
unter Todten«* bringt ein Geist sie, Antigond und Niobe, zu Bette.
Denn gleich spielt den Vergleich und die Zeit, in diesem Moment, an.>
Auch der Chor zitiert in der Antigond drei mythische Bilder aus der Sa-
genwelt unmittelbar nach Antigonds letzten Worten: Danae, die Phine-
iden, die Boreade.® Sie teilen das Schicksal, lebendig in dem Felsen-
grund begraben zu werden. Sophokles aktualisiert in der Umschrift von
der Sage in die Tragodie die wilde, lebende Welt der Toten. Holderlin
wiederum transponiert den Sinn um das Verlorene, Sage und Tragodie,
vorschriftsgemdfl und anders in das Trauerspiel. Und so, wenn man
dieses liest, gehen Name, Mund und tragische Biihne in die Uberset-
zung Holderlins ein. Die Farben nun Rot fiir Schwarz’, Schwarz fiir

1. FHA 16, Antigond, V. 24, V. 28, V. 33 u.a.

2. Im ersten Chorlied des Oedipus wird die Sage direkt angerufen. Vgl. ebd., Oedipus V.
150ff.

3. Ebd., Antigond, V. 852ff.

4. Ebd., V. 881.

5. Vgl. Rainer Ndgele: Echoes of translation. Reading between Texts, Baltimore & Lon-
don 1997, 114f.

6. FHA 16, Antigond, V. 981ff.

7. »Die Wimpern haltend, und die blutigen / Augapfel farbten ihm den Bart, und Trop-

39

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Wei* verweisen auf die Begegnung der Geschlechter, des Vor- und
Nachgdngigen in der mythischen Totenwelt. Mit ihrem Erscheinen ge-
schieht ein Ineinanderiibergehen von Sage, Tragodie, Trauerspiel. Die
Farben begleiten den tragischen Akt der Ubersetzung ins Unbenennba-
re. Zugleich wird damit ein Undenkliches nicht in ein Jenseits verbannt,
sondern im tragischen Transport des Wortes wach gehalten. Die Nieder-
schrift des Trauerspiels durchkreuzt so eine genealogische Folge von
Sage, Trag6die, Trauerspiel. Ein factisch endigendes Ineinandergreifen®
der Gattungen skandiert ein Denken des einen Ursprungs, des einen
Griechenland, des einen Mythos, der Sage. Der oft zitierte Satz Holder-
lins — Wir miissen die Mythe nemlich iiberall beweisbarer darstellen’ —
notiert eine Differenz zum Mythos, notiert die Singularitat mythischer
Bilder, die im Innehalten des tragischen Agon, inmitten der Cdsur, auf-
tauchen. Wo nun liegt der Unterschied zwischen der Stabilitdt des My-
thos und der Darstellung der Mythe? Die Aufforderung, die Mythe (...)
tiberall beweisbarer darzustellen, ist in die Vorstellung vom »Vater der
Zeit«* gebettet. Diese Wendung zitiert den Topos des Ursprungs
schlechthin. Da der Begriff vom »eigentlicheren Zeus«, »Geist der Zeit
und Naturk, »Zeitgeist« bis hin zum »Vater der Erde« variiert, ereignen
sich in der Antigond und den Anmerkungen zur Antigond stindige und
unstetige Verrickungen des Namens des Vaters. Semantisch sind of-
fenbar Christus, Kronos, Zeus, Apollon und Dionysos angespielt. Aber
auch dieses semantische Feld wird tiber den tragischen Transport, die
Verfahrensart der Ubersetzung, durchquert. Vor allem in der Ausein-
andersetzung iiber das todtlichfactische und todtendfactische Wort® ver-
schiebt sich das paradoxe Erscheinen vom »Gott, [der] in der Gestalt
des Todes gegenwirtig ist«5, auf den Leib des Wortes, des reinen Wor-
tes. Die Cdsur offnet den heiligen Namen, disseminiert den Ursprung
des Einen, 6ffnet den lyrischen Ton. Die Metapher vom »Vater der Zeit«
gestattet nicht, mit dem »Verstand von [der] Gegenwart auf die Zu-
kunft«” zu schliefen, gestattet nicht die umgekehrte Bewegung: Sie

fen nicht, / Als wie von Mord vergossen, rieselten, sondern schwarz / Vergossen ward
das Blut, ein Hagelreegen.« Ebd., Oedipus, V. 1306ff.
1. »Wir wissen aber, seit wir mit dem weilen / Das schwarze Haar vertauschet, wie du
siehst (...).« Tatsdchlich liRt der Ubersetzer nicht sehen, ob die Haare des Chores
nun schwarz oder weil} sind. Gewil} ist allein der Wechsel. Ebd., Antigond, V. 1138f.
Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 257.
Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 415.
Ebd., 415f.
Ebd., 417ff.
Ebd., 417.
Ebd., 416.

N oo~ wN
D A A

40

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - HOLDERLIN

betrifft den »einfachen Stundengang«.* Er ist Bild der voriiberziehen-
den mythischen Bilder, wie Antigond sie erfahrt. Sie verweisen auf die
Heraufkunft einer unwiderruflichen Chiffre, welche die Ubersetzbarkeit
der Mythe — denn die Mythe transportiert und entwirft hier Bilder von
Wiiste, Felsengrund, Krypta und kaltem Gestein bis hin zu feinem
Sand, Staub — und der Ubersetzung selbst umgrenzt. Unségliche, un-
denkliche Grenzen, die Tropfen fiir Tropfen, tranenreich und farbig,
Rander von Darstellung bertiihren.

Wenn Holderlin Ismene die Worte: »Was ist’s, du scheinst ein
rothes Wort zu firben?«* sprechen 148t, dann kommen das Urteil des
»Unsinns< und die Kategorie des >Fehlers< zu Fall. Die Feder des Uber-
setzers scheint buchstédblich von der Vorschrift, die verraten werden
mul3, geschrieben. Denn die unlesbaren Seiten des Gesetzes, die Anti-
gond bestimmen, ernst und selbstandig, sie bewirken den lyrischen Ton
dieser Fassung. Der »veste Buchstab«? und die Freiheit der Sinne,
Worte und Kategorien beriihren sich im Akt der Entscheidung, Wort fir
Wort ein vielfach Verlorenes wieder zu iibersetzen. Das vielleicht ist die
angenehme Seite, die in der Widmung angesprochen wird.

Das Tragische der Antigond ist hier zundchst nur angedeutet.
Denn ein Lesen, das zahlreich auf die Gesetze von Schrift, die geschrie-
benen und ungeschriebenen Gesetze verweist, geht vielleicht als Frage
einer moglichen Vorstellung vom Tragischen voraus. Diese Vorstellung
aufzurufen bedeutet, Uberginge vom »viterlichen Kampf«* um das
Gesetz, den Sinn und die Schrift hin zu etwas, das Ende heif}t, zu ver-
nehmen. Die Frage nach dem Zeichen geht iiber die Verfassung. Der
Abschied vom viterlichen Gesetz richtet sich auf den »miitterlichen
Wahn«>, den Antigond in ihrer Klage zitiert. Wie dieser zu umschrei-
ben ware, steht an dieser Stelle aus — wie Polynikes. Nicht unter Leben-
den, nicht unter Toten, Antigona gleich, und »Kind eins einigen Ge-
schlechtes«® spielt er als letzter mannlicher Vertreter der Familie ab-
wesend eine initiatorische Rolle. Sein bloRer Korper, der aullerhalb der
Stadt liegt, zieht das Gebot der Trauer und ein tragisches Todesbegeh-
ren’ an — was zu lesen sein wird mit vorsichtigem Blick auf den »offe-
nen¢ Leib und das >lose« Wort.

1. Ebd.

2. Ebd., Antigond, V. 21.

FHA, Hoélderlin: Homburger Folioheft. Supplement 3, 1986, Patmos, 28 (paginierte
Anordnung).

FHA 16, Antigond, V. 886.

Ebd., V. 893.

Ebd., V. 534.

Vgl. grundsatzlich Jacques Lacan: »Das Wesen der Tragddie. Ein Kommentar zur An-
tigone des Sophokles«, in: Norbert Haas, Hans-Joachim Metzger (Hgg.): Die Ethik der

w

Neo v s

41

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Die ersten Worte des Trauerspiels iiberhaupt, die Antigona
spricht, lauten: »Gemeinsamschwesterliches! o Ismenes Haupt!«* Der
Prologos beginnt mit einer rhetorischen Figur, einem Neologismus?,
den Holderlin aus der sophokleischen Vorschrift mit dem Wort auto-
deAdov (selbstgeschwisterlich) aufnimmt. Wahrend Sophokles an den
Anfang einen einzelnen losgelosten Laut, das Q setzt, dem das Wort Kol—
vov (gemeinsam) folgt, und dann die spannungsreiche Bindung des
avta (selbst) und adeAdov (geschwisterlich) in ein Wort schlief8t, beginnt
Holderlin mit dem in der Bedeutung verschobenen Neologismus Ge-
meinsamschwesterliches und einem Ausrufungszeichen. Der Laut O er-
scheint versetzt von einer emphatischen Stelle, dem Anfang bei Sopho-
kles, in einer nicht minder emphatischen Position, der Mitte des Verses,
bei Holderlin. Im Zuge dieser Umstellung und Inversion ist das O zu-
gleich als ein aus der familidren Gemeinsamkeit kommender und ent-
lassener Ausruf und als Anruf an die Schwester lesbar: o Ismenes
Haupt!

Die Kluft zwischen An- und Ausruf, zwischen Zorn, Verletztheit
und forderndem Begehren in nur einem Laut dramatisiert die Frage
nach der Bindung und Entbindung. Sie bricht mit den ersten Worten
auf und setzt variantenreich eine Nahe von Anfang und Ende in Szene.
Denn fast am Ende einer familidren Genealogie ruft Antigond mit o Is-
menes Haupt die letzte Lebende, die Schwester, an und benennt dieses
letzte Band im ersten Wort: Gemeinsamschwesterliches. Die Entschei-
dung fallt. Ismene folgt dem kreonschen Gesetz. Den Zug der Trauer
und die Frage »Ob du den Todten mit der Hand hier tragest?«3 ver-
wirft Ismene mit dem Argument: »Denn Uberfliissiges zu thun, ist sinn-
los.«* Entzweit und entbunden steht Antigond einzig da. IThr Begehren
ist dem Tod, ihrem und des Bruders Tod, zugewandt.> Den Leib des
toten Bruders zu decken,® ihn zu schiitzen vor dem Fraf der Vigel und
der Hunde und ihm treu dem Hades zu ilibergeben, treibt Antigona
(auch) an. Der melodische Satz »Schon ist es hernach, zu sterben. / Lieb

Psychoanalyse. Das Seminar Buch VII, Textherstellung durch Jacques-Alain Miller,
tibersetzt von Norbert Haas und Hans Naumann, Berlin, Weinheim 1996, 293-370.
1. FHA 16, Antigond, V. 1.
2. Diesen Hinweis auf den Neologismus auch des griechischen Wortes autadeAdpov
verdanke ich Hans Naumann, der im Friihjahr 1998 ein Seminar zur Antigone von So-
phokles begann. Die prazise und anregende Lektiire der Antigone hat meine Aufmerk-
samkeit fiir die Antigona entschieden sensibilisiert.
FHA 16, Antigond, V. 45.
Ebd., V. 70.
Vgl. Lacan, Das Wesen der Tragddie, 293-370.
Ebd., »Nun, Polynikes, / Indem ich deke deinen Leib, erlang”ich diR.«, V. 936f.

[= S ) B~ ¥+ )
D AN

42

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - HOLDERLIN

werd’ ich bei ihm liegen, bei dem Lieben«* setzt lautmalerisch mit den
hellen Vokalen den Wunsch in den Klang der Worter. Fortan entfaltet
sich ein Begehren, das in der Aufgabe der Bindungen unter Lebenden
sich liber die Grenzen des Denkbaren hinweg setzt und ungehorige
Bindungen zu dem, was man abwesend, tot und mythisch nennen kann,
sucht. Diesen Zug der ungehorigen Verbindungen faltet Holderlin in
sein literarisches Verfahren ein. Die Wendung »du scheinst ein rothes
Wort zu farben« wird so um eine Nuance reicher.

Das Schone aber ist der Kargheit des Todes nahe. Nachdem der
tote Polynikes das erste Mal auf mysteriose Weise bestattet wurde, und
die Wachter dies entdeckten, berichtet der Bote:

»Der Bote.

Ich sag’ es dir. Es hat den Todten eben
Begraben eines, das entkam, die Haut zweimal
Mit Staub bestreut, und, wies geziemt, gefeiert.

Kreon.
Was meinst du? wer hat dif® sich unterfangen?

Der Bote.

Undenklich. Nirgend war von einem Karst

Ein Schlag; und nicht der StoR von einer Schaufel,
Und dicht das Land; der Boden ungegraben;

Von Radern nicht befahren. Zeichenlos war

Der Meister, und wie das der erste Tagesblik
Anzeigte, kams unhold uns all” an, wie ein Wunder.
Nichts feierlichs. Es war kein Grabmal nicht.

Nur zarter Staub, wie wenn man das Verbot
Gescheut. Und auch des Wilds FuRRtritte nirgend nicht,
Noch eines Hundes, der gekommen und zerrissen.
Und schlimme Worte fuhren durcheinander.«?

Ein irritierendes Bild. Eines hat vor dem ersten Tagesblick, also im
Dunkeln, zum einen den Toten wider das Gesetz begraben und zum an-
deren im feierlichen Ritual dem Hades libergeben. Es war ein unsig-
nierter Meister und einer, der keine Zeichen hinterlief3, so der Bote, also
ein zweimalig vom Zeichen geloster Meister. Dieser Meister, ein eines,
wird mit zahlreichen Negationen umschrieben. Es war in zweifacher
Grenziibertretung am Werk, das kein Grabmal nicht, gewesen sein wird.
Undenklich. Die doppelte Verneinung - es war kein Grabmal nicht — halt

1. Ebd., V. 74f.
2. Ebd., V. 255ff.

43

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

dieses paradoxe Unvorstellbare in der Schwebe. Das Ereignis des Uber-
setzens wird ausgeschlossen, spurlos und namenlos stattgefunden ha-
ben. Es bleibt nur zarter Staub, der ein fliichtiges, zartes und pordses
Bild einer inkommensurablen Szene hinterldRt: Testament der Cdsur.

Die Pause, diese verschwiegene und unverschwiegene leere Stel-
le, zieht nachtraglich zwei extreme miteinander verkniipfte Bilder der
Geschichte nach: Die Geste der Bestattung beschlieft den Ubergang
zum Tod, dem Ende der einen Geschichte vom Leben. Eine Geste, die
nicht sprechend und nicht stumm ist, deutet auf ein Nichts und ein an-
deres hin: die sagenhafte Totenwelt, die wilde Totenwelt, weil sie von
ungeschriebenen, unkalkulierbaren Gesetzen lebt.* Zugleich initiiert
sie mit der Gesetzesiibertretung den Fortgang der Tragodie, der sich
aus einem Ringen um das Leben, den Tod herschreibt. Philippe La-
coue-Labarthe transformiert die poetischen und Geschichte kritisieren-
den, im Sinne von unterbrechenden, Reflexionen Holderlins zur Cdsur
in den Begriff Zasur als Einschnitt von Geschichte.

»(...) ist es vielleicht nicht unmdglich, die Zasur in den Rang eines, wo nicht des Begriffs
der Geschichtlichkeit zu erheben. Zdsur wdre, was in der Geschichte Geschichte unter-
bricht, und eine andere geschichtliche Moglichkeit eroffnet, oder aber jede Moglichkeit
zur Geschichte schlieRt. Unabdingbar aber, hier, sind zwei Bedingungen:

1. Zasur kann nur ein reines, nur ein leeres oder nichtiges Ereignis heiRen, in dem -
ohne sich zu enthiillen — ein Riickzug oder Nicht-end sich enthiillt.

2. Zasur ist nur das Schneiden, oder Unterbrechen, der Tendenz oder Versuchung zum
Unmittelbaren (UbermaR): eines Fehls gegen das geschichtliche Gesetz der Endlichkeit.«?

Und das wiederum ist als eine Umschreibung fiir das Widerstdandige der
Antigona lesbar. Denn sie vernimmt den Fehl gegen das geschichtliche
Gesetz der Endlichkeit. Sie distanziert sich von der Negation des Todes,
die das Gesetz befiehlt. So auch Holderlin. Seine Fassung der Antigond
sperrt sich gegen eine idealistische, gottgegebene, vom Wahrsagergeist
geborene Vernunftform.? Er verschiebt die Thematik der Negation des
Todes in eine Negation der Negation des Todes. Die Ubersetzung der
Trago6die, die not tut, wendet sich in eine Bejahung* des Verlustes. Das
zeigt der Wechsel von der Tragodie zum Trauerspiel an. Auf diese Wei-
se wiederholt Holderlin die Geste Antigonds. Die Bejahung zur Trauer

1. Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 413.

2. Philippe Lacoue-Labarthe: Fiktion des Politischen, ilibersetzt von Thomas Schestag,
Stuttgart 1990, 72.

3. Vgl. FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 419.

4. Vgl. Jean Hyppolite: »Gesprochener Kommentar iiber die >Verneinung< von Freud,
tibersetzt von Ursula Riitt-Forster, in: Norbert Haas, Hans Joachim Metzger (Hgg.):
Jacques Lacan. Schriften III, 191ff., Berlin, Weinheim, 1994.

44

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - HOLDERLIN

ist nicht einmalig, nicht programmatisch, sondern von Wort zu Wort,
das zu Grabe getragen werden mulf}, entschieden.

Ein Tumult von schlimmen Worten folgt dem zeichenlosen Szena-
rio der ersten Bestattung. Anders, namlich klar und eindeutig, gestiitzt
von Sein und Haben, sind die Worte des Boten, als man nach der Wie-
derholung der Tat Antigona griff und Kreon vorfiihrt:

»Bote.
Die ist’s. Die hats gethan. Die griffen wir,
Da sie das Grab gemacht, doch wo ist Kreon?

(...)

Bote.
Die Jungfrau bringend hier; die ward erfunden,
Wie sie das Grab geschmiikt. (...)«

Nicht ohne Witz, nicht ohne Frechheit steht sie da erfunden und mo-
dern: Antigond.

1. FHA 16, Antigond, V. 400ff.

45

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Antigond - Polynikes

Eine chiastische Figur: tot und unbegraben -
lebendig und begraben

Die Antigone/a-Tragodie entwirft Fragen nach Weisen des Scheidens
und Erscheinungsformen des Verschiedenen. Es geht um trennen, ver-
abschieden, verscheiden, und es geht um die Anerkennung des Ver-
schiedenen ebenso wie um die Anerkennung von Verschiedenheit
Uberhaupt.

Der tote und (zeitweise) unbedeckte Leib des Polynikes entwirft
das Szenario eines ungeschirmten Anblicks eines >entbloBten<' Toten.
Mit dem Urteil, das Antigond erfahrt, geschieht eine Verdrangung des
Anblicks der zum Tode Verurteilten. Sie wird, laut Kreons Gesetz, le-
bendig in einer steinernen Gruft begraben; Polynikes’ Leib wird der
bloBen Verwesung ausgesetzt. »Nicht unter Sterblichen, nicht unter
Todten«? wie es in Antigonis Klage heifit, befinden sich Antigoni und
Polynikes strukturell betrachtet an einer Nichtstdtte. Beide sind einem
grauenhaften Aufschub ausgesetzt. Uber Antigond wird das Urteil vom
Aufschub des Lebens in der Erwartung des Todes ausgesprochen; Poly-
nikes erfahrt einen Aufschub der Verabschiedung des Toten im Leben.
Um es jedoch vorwegzunehmen: Die von Kreon verhangten Urteile er-
fillen sich nicht. Antigond stirbt in dem Grab, und Polynikes wird am
Ende der Tragodie zum dritten Mal bestattet.

Im Zuge der Ubersetzung von der Tragddie Antigone zum Trau-
erspiel Antigond spitzt sich das Thema einer Haltung zum Verschiede-
nen zu, denn es verdoppelt sich im literarischen Ubersetzungsprozefl
noch einmal und bringt so den strukturellen Doppelcharakter von Uber-
setzen zum Vorschein. Dabei trifft es iiber den vergehenden und set-
zenden Schriftcharakter von Sprache auf Grenzen. Wie entlang der
Ubersetzung Holderlins gelesen werden kann, schreibt das Trauerspiel
Antigond die dramatische Frage nach einer Ubersetzbarkeit und einer

1. FHA 16, Antigond, V. 443.
2. Ebd., V. 881. Der Vers steht in der zweiten Szene des dritten Akts und damit exakt in
der Mitte der Tragddie.

47

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Notwendigkeit von Ubersetzung eines toten und eines lebendigen Kor-
pers in die Frage nach der Akzentuierung des Wortes ein. Betont — un-
betont? Unbegraben — begraben?

Wie nun ware die Beziehung zwischen Polynikes und Antigona
beschreibbar? Polynikes® liegt tot und auferhalb der Stadt mit offe-
nem Leib, unbegraben und unbetrauert. Er ist in gewisser Weise auch
auBerhalb der Tragoddie situiert, denn als sprachloser und unbewegli-
cher Toter libernimmt er keine Sprecherrolle innerhalb des Dramas.
Seine Rolle ist die des Abwesenden, der etwas ins Sprechen bringt. Die-
ses etwas ist die eklatante Frage nach dem Status des toten Leibes von
Polynikes® und die nach dem Status des Toten iiberhaupt. Wer und
was richtet das Tote? Sind es die Gotter? Ist es der Feldherr? Das poly-
seme Wort >richten« verweist zum einen auf eine souverdne Gesetzge-
bung, die auf einem unhinterfragten Wissen der Scheidung in Freund
und Feind, lebend und tot basiert.? Sie beruft sich auf einen Urteils-
spruch, der im Zuge einer Entscheidung eine Richtung vorgibt. Zum
anderen bezieht >richten« sich auf eine rituelle Handlung, die im Akt des
Bestattens liegt. Es heiflt, dem Toten ein Grab zu richten.

Antigona vernimmt eine stumme, vom Ort des toten Leibes ent-
worfene Frage. Wie (nicht) den toten Bruder verabschieden? Wie
(nicht) seinen Leib bedecken? Sie fragt ihre Schwester Ismene: »Ob du
den Todten mit der Hand hier tragest?«* Ismene traut sich nicht, ge-
gen das Gesetz zu verstoflen. So setzt Antigond die Metapher, den Toten
mit der Hand zu tragen, einsam und »mit scharfer Stimme«>, wortlos
in die Geste des Bestreuens mit Staub und Benetzens mit Wasser um.
Im Disput zwischen Antigond und dem Gesetz, das durch Kreon, Isme-
ne und bisweilen durch den Chor vertreten ist, verweist der Zwiespalt
zwischen einer allgemeinen und sich auf Gesetze berufende Rede liber
das Tote und zwischen einer Haltung zum Toten, welches sich einer
Allgemeinheit entzieht und die Frage nach dem >eigenen« (des) Toten®
eroffnet, auf den tragischen Komplex.

Es scheint das traumatisch unvorstellbare Tote, welches Inbe-
griff des Verschiedenen ist, das Antigond angeht. Mit Polynikes ist es an

1. Zum Namen Polynikes, gr.: Polyneikes, der Vielstreitende.

2. Vgl. Ulrike Oudée Diinkelsbiihler: Kritik der Rahmen-Vernunft. Parergon-Versionen
nach Kant und Derrida, Miinchen 1991; vgl. dies.: »Kein Recht Auf-Gabe. Der Korper-
Effekt des Polineikes«, in: Michael Wetzel, Jean M. Rabaté (Hgg.): Ethik der Gabe. Den-
ken nach Jacques Derrida, Berlin 1993.

Vgl. Kreons erster Auftritt, 1. Akt, 2. Szene.

FHA 16, Antigond, V. 45.

Ebd., V. 441. Vgl. Jacobs, Dusting Antigone, 902-908.

Antigona zu Ismene: »Die mit den Worten liebt, die mag ich nicht«, V. 565; »Stirb
du nicht allgemein.«, V. 568; vgl. Derrida, Aporien, 13-73.

[= S ) B R V)
D

48

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

dem einen Extrem herausgelost und auerhalb der Stadtmauern posi-
tioniert und der Auflosung in Form der Verwesung dargeboten. Das Ur-
teil, das eine Verurteilung zum ewigen Opfer® bedeutet, bringt das un-
einholbare Geschiedene und der Konturlosigkeit Preisgegebene zum
Vorschein und entwirft ein Bild eines offenen Zerfallens. Der unbe-
deckte Leib liegt aullerhalb der symbolischen Ordnung in einem unde-
finierten Zwischenreich, der Sonne, den Vogeln und Hunden zu »Fra-
Bes Lust«® dargeboten. Mit dem Ausschluf aus der symbolischen Ord-
nung wird der »offene« Leib politisch funktionalisiert (das ist Kreons In-
teresse3) und fiihrt das Tote und den toten Korper als politisch in-
strumentalisierbar vor.

Da setzt der Widerstand Antigonds ein: »Nicht in des Knechtes
Werk, ein Bruder ist er weiter.«* Die Interlinearversion iibersetzt »als
ein Bruder kam er um.«®> Das Imperfekt verstirkt das abgeschlossene
Moment des Todes und zieht mogliche Erinnerungen an das Desaster
an: »als ein Bruder«, der vom Vater Oedipus verworfen®, als ein Bru-
der, der mit Gott verbiindet’, als ein Bruder, der gegen den anderen
Bruder stand und im Bruderstreit um den Platz des symbolischen Va-
ters kdmpfte, »kam er ume. Das Prisens in Hélderlins Ubersetzung nu-
anciert eine Unverdnderlichkeit der Treue zum Bruder. Ein Bruder, tot
und ohne Riickkehr, ist er weiter.

»Antigone owes no honor to her husband or child but only to the child of the dead, those
hidden out of view, owes honor to that which cannot be reproduced.«®

Antigonad verabschiedet Polynikes. Fiir ihre Entscheidung gegen das
kreonsche Gesetz wird sie bestraft. Sie wird lebendig in eine steinerne
Gruft geschlossen, verurteilt dazu, nicht zu leben und nicht zu sterben.
Da Antigona nicht fiir das von Kreon eingeforderte »Gute<« und >Rechtes,
welches als den Staat konstituierend und ihn stabilisierend gedacht
wird®, handelt, sondern von ihrer Leidenschaft madoc her, wird sie in
die Einsamkeit gefiihrt, aus der symbolischen Ordnung ausgestoflen. An
dem anderen Extrem wird mit dem Urteil iiber Antigéna versucht, ihre

Vgl. Lacan, Das Wesen der Tragddie, 313f.

FHA 16, Antigond, V. 32.

Vgl. ebd., Kreons erste Rede V. 168-218.

Ebd., V. 538.

Ebd., V. 518.

Vgl. »0idipus auf Kolonos«, in: Sophokles Tragddien, iibersetzt von Wilhelm Willige,
tiberarbeitet von Karl Bayer, Manfred Fuhrmann (Hg.), Miinchen 1990.

Vgl. Parodos der Antigona-Tragddie, V. 102-152.

. Jacobs, Dusting Antigone, 909.

9. Vgl. FHA 16, Antigond, V. 168-218.

o, HwN R

® N

49

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Leidenschaftlichkeit und damit ihre Lebendigkeit zu politisieren, indem
sie ausgeschlossen aus der polis und eingeschlossen in die Todesgruft
wird. Was aber heiflt hier Leidenschaftlichkeit, Lebendigkeit?

Antigona 1a3t sich bewegen, wie sie nachtraglich vor Kreon, dem
staatlichen Gesetzgeber sagt, von den »ungeschriebnen« »Sazungen«?;
jenen, welche aus der Schrift, dem Gesetz herausgefallen sind; jenen,
welche verschieden, namlich ungeschrieben, vom Gesetz sind. Kreon
vermag das Ungeschriebene nicht zu lesen, nicht zu horen. In dem
Male, wie die ungeschriebnen Sazungen als das aus der Schrift und aus
dem Gesetzesraum Ausgeschlossene gelesen werden konnen, sind sie
gerade mit dieser kategorischen Abspaltung einbezogen in das Gesetz,
die Schrift und die polis. Nicht jedoch ist es so, daR sie ehemals ge-
schrieben waren und nun nicht mehr in Gesetz und Schrift verzeichnet
sind; vielmehr transportieren die ungeschriebnen Sazungen eine Erinne-
rung — in die Rede und damit auch in Schrift und Gesetz —: dal namlich
der Schrift, sofern sie zu lesen gibt und auch Unlesbares zu lesen gibt,
ein Zug eines Entzugs am Saum einer Dialektik von lesbar und unlesbar
anhaftet.

»Kreon.
Was wagtest du, ein solch Gesez zu brechen?

Antigona.

Darum. Mein Zeus berichtete mirs nicht;

Noch hier im Haus das Recht der Todesgotter,

Die unter Menschen das Gesez begranzet;

Auch dacht” ich nicht, es sei dein Ausgebot so sehr viel,
Das eins, das sterben muR, die ungeschriebnen driiber,
Die festen Sazungen im Himmel brechen sollte.

Nicht heut’ und gestern nur, die leben immer,

Und niemand weiR, woher sie sind gekommen.«’

Versdumnis eines Ursprungs mit dem Effekt, dal die ungeschriebnen
Sazungen, aussichtlos verloren und doch da, fest — die leben immer —,
nicht ex negativo in eine Positivitdt gewendet werden konnen. Warum
kann man das so sagen? Wie Giorgio Agamben in seiner Analyse Homo
sacer. Die souverdne Macht und das nackte Leben entwickelt, gibt es ein
Band zwischen »nacktem Leben und Politik«, welches dasselbe ist,

»das auch die metaphysische Definition des Menschen als >Lebewesen, das iiber die Spra-
che verfiigt< in der Verbindung zwischen phoné und légos sucht. (...) Die Frage: >In wel-

1. Vgl. V. 471f.
2. Ebd., V. 466-474.

50

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

cher Weise verfiigt das Lebewesen {iber die Sprache?< entspricht genau der Frage: >In wel-
cher Weise bewohnt das nackte Leben die pélis?« Das Lebewesen verfiigt {iber den légos,
indem es in ihm die eigene Stimme aufhebt und bewahrt, so wie es die pélis bewohnt,
indem es das eigene nackte Leben in ihr ausgenommen sein l@Rt. (...) Das fundamentale
Kategorienpaar der abendldndischen Politik ist nicht jene Freund/Feind-Unterscheidung,
sondern diejenige von nacktem Leben/politischer Existenz, zoé/bios, Ausschlul’/Ein-
schluR. Politik gibt es deshalb, weil der Mensch das Lebewesen ist, das in der Sprache das
nackte Leben von sich abtrennt und sich entgegensetzt und zugleich in einer einschlie-
Renden AusschlieRung die Beziehung zu ihm aufrechterhilt.«’

Mit Antigond und Polynikes und deren Beziehung zueinander wieder-
holt sich jene Figur des Ein- und Ausschlusses, welche die Trennung
von Stimme und Schrift und von zoé und bios vollzieht und in einer ein-
schliefsenden AusschliefSung die Beziehung zu ihm aufrechterhdlt. Es gibt
jedoch einen Unterschied zwischen der eigenen Stimme, welche im Aus-
schlull bewahrt bleibt, wie Agamben schreibt, und den ungeschriebnen
Sazungen. Sie beziehen sich auf ein den Gottern zugewiesenes, ur-
sprungloses, ungeschriebenes Gesetz; sie beziehen sich, mit Holderlin
gelesen, auf die »ewig lebende(n) ungeschriebene(n) Wildnif und (...)
Todtenwelt«®. Sie beziehen sich auch, und zwar im Modus einer Un-
verfligbarkeit und auf eine poetologische Ebene iibertragen, auf den
lebendigen Sinn3, der sich nicht in eine Fassung zwingen 148t.

Noch einmal anders gewendet: Antigona gibt im Widerstand ge-
gen das Gesetz ihrer Stimme, hier gelesen als Leidenschaftlichkeit und
politische Haltung, nach; im nachhinein beruft sie sich auf die unge-
schriebnen Sazungen. Doch was empfangt Antigond von den Sazungen
anderes als ein Fehlen der Stimme — Mein Zeus berichtete mirs nicht =?
Weder Kreons Gesetz Folge noch ihm Widerstand zu leisten sprach
Zeus. Zeus' Stimme fehlt - bis zuletzt, bis zum letzten Schritt. Zeichen-
los, stimmlos sind die ungeschriebnen Sazungen derart, daf sie das Ge-
setz der Grenze in seiner radikalsten Form der Nicht-Passage unter
Menschen bringen. Davon handelt Antigona: Sie bringt die Stummbheit
der Stimme(n) als Kehrseite der Stimme(n), die ein- und ausgeschlos-
sen aus der polis, dem logos sind, auf die Biihne, in die Rede — vor Kre-
on. Geht es demzufolge in der Antigona-Tragddie mit den ungeschrieb-
nen Sazungen um die Erfahrung, vielleicht auch Anerkennung einer
Verschwiegenheit der Stimme(n) und von Ungeschriebenem, dann

1. Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souverdne Macht und das nackte Leben, libersetzt
von Hubert Thiiring, Frankfurt am Main 2002, 17f.; vgl. zum Verhaltnis von Stimme
und Schrift grundlegend Jacques Derrida: Grammatologie, {ibersetzt von Hans-Jorg
Rheinberger, Hanns Zischler, Frankfurt am Main 1990.

2. FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 413.

3. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 250.

51

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

scheint an diesem aporetischen Punkt das Ende einer Umkehrbarkeit —
von einer Negativitdt in eine Positivitdat — auf und tragt die Vorstellung
eines Aullen an der Scheidelinie der (kausalen) Zirkularitat von Ein-
und Ausschluf hinzu. Doch was hiefle, hier, das Fehlen der Stimme er-
fahren, es anerkennen?

Fehlen

Im Unterschied zu Polynikes ist Antigond einer steinernen Enge, dem
»Tod des Steinigens im Orte«* ausgesetzt. In der Kreuzung der beiden
Schicksale von Bruder und Schwester klafft mit der Frage nach dem
Status des Toten die nach dem Status des Lebendigen auf. Richtet Kre-
on sie, richten die Goétter sie, da, wie es der Chor kommentiert, sie der
Rauheit und Hybris des Vaters folgt?*> Wo aber sind die Gotter fiir An-
tigond, die »Gottlosigkeit aus Frommigkeit empfangen«3 hat? In ihrer
Klage kehrt die Frage provokant wieder. Holderlin akzentuiert sie durch
den Doppelsinn des Wortes >fehlen<im Sinne von »irren< und >abwesend
sein¢< zum einen und zum anderen durch die Ubersetzung >Gottlosigkeit«
anstatt »Unfrommigkeitc.

»Antigona.

()

Doch einsam so von Lieben, ungliikseelig,

Lebendig in die WildniR der Gestorbnen

Komm” ich hinab. Welch Recht der Geister {ibertretend?
Was soll ich Arme noch zu himmlischen

Gewalten schaun? Wen singen der Waffengenossen?
Da ich Gottlosigkeit aus Frommigkeit empfangen.
Doch wenn nun dieses schon ist vor den Gottern,
So leiden wir und bitten ab, was wir

Gesiindiget. Wenn aber diese fehlen,

So mdgen sie nicht grofRer Ungliik leiden,

Als sie bewirken offenbar an mir.«*

Der Klageton kommt aus der Einsamkeit und schldgt in Zorn um. Anti-
gonad empfangt Gottlosigkeit, die Abwesenheit der Gotter, sie empfangt

1. Ebd., Antigond, V. 38.

2. Vgl. Chor: »Man sieht das rauh Geschlecht vom rauhen Vater / Am Kind!«, ebd., V.
489f.; Chor: »Dich hat verderbt / Das zornige Erkenneng, ebd., V. 905; Chor: »stirbst
aber véterlichen Kampf«, ebd., V. 886.

3. Ebd., V. 960.

4. Ebd., V. 955ff.

52

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

ein Fehlen. Wenn nun die Goétter fehlen, sich tduschen oder irren, so
sollen sie kein groBeres Ungliick und auch kein kleineres Ungliick als
Antigona leiden: sterben, fehlen. Und wenn die Gotter abwesend sind,
fehlen, mogen sie den Fluch und Todeswunsch Antigonds empfangen,
in der Abwesenheit wie sie zu sterben. Die Gotter antworten ihr nicht.

Holderlin kommentiert den kithn angeschlagenen Ton Antigo-
nds, der im Zuge ihrer sich dem Ende neigenden Klage und im Uber-
gang ins steinerne Grab die herannahende Erfahrung der Abwesenheit
der Gotter zur Sprache bringt; jene Erfahrung, die Holderlin mit dem
paradoxen Ausdruck von dem Gott, der in der Gestalt des Todes, gegen-
wdrtig ist* formuliert. Holderlin schreibt:

»Es ist ein groRer Behelf der geheimarbeitenden Seele, daR sie auf dem héchsten Be-
wuBtseyn dem BewuBtseyn ausweicht, und ehe sie wirklich der gegenwirtige Gott er-
greift, mit kiihnem oft sogar blasphemischem Worte diesem begegnet und so die heilige
lebende Mdglichkeit des Geistes erhalt.«?

Und dieser Geist »ist schonungslos, als Geist der ewig lebenden unge-
schriebenen Wildni und der Todtenwelt.«3 Derart gestaltet sich die
Begegnung mit dem Gott, der auf den Ruf wen singen der Waffengenos-
sen? versagend erscheint. In diesen Fehl einer Antwort plaziert sich die
heilige lebende Moglichkeit des Geistes, der sich in einer schonungslosen
Abwesenheit mitteilt und dariber hinaus die radikalste Form der Ab-
wesenheit, den Tod bringt.

Spater, in der Rede des Tiresias, setzen die Gotter Zeichen, in-
dem sie das Brandopfer auf den Altdren nicht annehmen. Sie schicken
dem blinden Tiresias ein entsetzliches Bild, da er von den Flammen ko-
stet, eines nassen und zerfetzten Korpers, der nicht brennt und von Vo-
gelgeschrei umgeben ist. An diesem weiteren Kreuzungspunkt der Tra-
godie, nachdem Antigonad ihre letzten Worte gesprochen hat und Tiresi-
as erscheint, kippt die Tragddie schlagartig vom Aufschub des Todes in
eine unwiderrufliche Faktizitit einer Vielzahl von Toden. Antigona,
Hamon, Eurydike sterben. Diese Peripetie wird, so Holderlin, von den
»Reden des Tiresias«* ausgeldst. Die Cdsur bricht an dem Punkt der
Tragodie ein, als Antigona eingeschlossen und ausgeschlossen vom Le-
ben in die Gruft gefithrt wird. Die Nichtannahme des Opfers, des offe-
nen Leibes des toten Bruders und der Opfergeste Antigonds kulminiert
in der Rapiditdt der todlichen Ereignisse.

Das kreonsche Gesetz, welches Polynikes und Antigonad den Ab-

Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 417.
Ebd., 414f.
Ebd., 413.
Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 251.

D W NN =

53

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

schlufl des Todes verwehrt, die chiastische Figur, die Bruder und
Schwester aneinander bindet, erfiillt sich nicht. Der tragische Verlauf
geht liber dieses Gesetz, das man mit Jacques Lacan als »grenzenloses
Gesetz«' bezeichnen kann und darauf zielt, den Tod des Polynikes
und das Leben Antigonds nicht dem Ende anheimzugeben. Die Fragen
danach, wo das Ende endet und wie das Ende des Todes einen Ab-
schluf’ finden wird, insistieren. Angesichts des Aufschubs, Polynikes zu
begraben und zu betrauern, verstricken sich die tragischen Konflikte an
dem einen Ende mit der Anrufung und Unberiihrbarkeit eines radikalen
Punktes, der Irreduzibilitit des Ursprungs, der Mutterschof8 adeidov>
heilt. Aus ihm kommen der Vater/Bruder Oedipus, Polynikes, Eteo-
kles, Ismene, Antigoni gleich her; er hat mit dem »miitterlichen Wahn«3
zu tun. An dem anderen Ende wirkt der Tod — und Ende ist hier nicht
als das Letzte allein, sondern mit dem toten Bruder auch als Ursache
der Tragodie Antigonas lesbar —, wirkt der Tod, der nicht aufhéren will.
Ein irreversibler Fehl des Ursprungs und ein fehlender Fehl des Todes
bilden die sich kreuzenden Anziehungspunkte des Tragischen.

Der tragische Komplex bricht sich unaufhaltsam Bahn und er-
fahrt an dem einen Punkt der Wende, an dem Kreon Antigona gegen-
lUber das Urteil ausspricht, eine Zuspitzung. Antigona steht in Dissens
zu einem Freund/Feind Denken.

»Kreon.
Nie ist der Feind, auch wenn er todt ist, Freund.

Antigona.
Aber gewiR. Zum Hasse nicht, zur Liebe bin ich.«*

Und im Prologos mit Ismene sagt Antigond: Lieb werd’ ich bei ihm liegen,
bei dem Lieben.® In der Klage dann, als Antigond das herannahende
Grauen des eingeschlossenen und unabgeschlossenen Todes im Leben
droht, kommt mit der Wiederkehr des Bildes vom leblosen Leben und
untoten Toten, das verdeckte Grauen der Liebe, der miitterliche Wahn
als eine vergessene Geschichte zutage.

Die imperativische Formulierung Ob du den Todten mit der Hand

1. lacan, Das Wesen der Tragddie, 311; vgl. Samuel Weber: »Zur Singularitdt des Na-
mens in der Psychoanalyse«, in: Edith Seifert, Perversion der Philosophie. Lacan und
das unmdgliche Erbe des Vaters, Berlin 1992, 31-61, bes. 50ff.

Vgl. Lacan, Das Wesen der Tragddie, 334.

FHA 16, Antigond, V. 893.

Ebd., V. 543f.

Ebd., V. 75.

o M~ WD
DA

54

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

hier tragest?* und der Anruf an Polynikes in der Klage Antigonis,
»Nun, Polynikes, / Indem ich deke deinen Leib, erlang’ ich dif3«*, sind
verschiedene Ausdrucksformen des Widerstands, die Antigond bewe-
gen: Trauer, Leidenschaft und Zorn. Die Rede, den Toten mit der Hand
zu tragen, bezeichnet einen Rand der Metapher.? Es geht um das Bild,
den Toten aufzuheben, es geht um den Akt des Hiniibertragens als ex-
akt das, was die Funktion der Metapher bedeutet: iibertragen. Zugleich
geht es um eine Uberschreitung einer tabuisierten Beriihrung des toten
Bruders mit der Hand als eine den entbloRten Leib zudeckende, ab-
schlieRende Geste des Ubergebens. Der Akt der Ubergabe, der sich
mehrfach und auf unterschiedliche Weise in der Tragoddie ereignet, ist
umgeben von der Geschichte des Polynikes, die dem Fluch des Vaters
unterliegt und in dem >Fall<* des Polynikes vor Theben endet. Dort
findet er den Tod und findet ihn nicht.>

An Polynikes vollzieht sich im Laufe der Tragodie dreimal das
Ritual der Verabschiedung. Einmal ist der Meister am Werke, das der
Chor mit dem unsicheren Hinweis auf ein »goéttlich« getriebenes
»Werk«® kommentiert. Dann ist es Antigond, das »Kind«, wie der Bote
berichtet:

»Und lange blieb es so, bis auseinander brechend
Der Sonne Kreis sich biikte grad herab

Vom Aether, und der Brand ergliihte. Plotzlich hub
Vom Boden dann ein warmer Sturm den Wirbel,
Der Himmlisches betriibt, das Feld erfiillt und reiRt
Die Haare rings vom Wald des Thals, und voll ward
Davon der groRe Aether; wir verschlossen

Die Augen, hatten géttlich Weh, und als

Wir frei davon, in guter Zeit hernach,

So wird das Kind gesehn und weinet auf

Mit scharfer Stimme, wie ein Vogel trauert,

Wenn in dem leeren Nest verwaist von Jungen er
Das Lager sieht. So sie, da sie entbloRt

1. Ebd., V. 45.

2. Ebd., V. 936f.

3. Vgl. Anselm Haverkamp (Hg.): Theorie der Metapher, Darmstadt 1983; Anselm Haver-
kamp (Hg.): Die paradoxe Metapher, Frankfurt am Main 1998.

4. FHA 16, Antigond, Chor: »Auf harten Boden aber fillt er, hinunter taumelnd, / Lie-
bestrunken, der mit rasender Schaar / Hinschnob, bacchantisch / Im Wurf ungiinsti-
ger Winde; / Fand aber anders; / Anderes andrem / Bescheidet der Schlachtgeist
(---)«, V. 138ff.

5. Ebd.

6. Ebd., V. 291f.

55

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Erblikt den Todten, jammerte sie laut auf,

Und fluchte bose Fliiche, wers gethan,

Und bringet Staub mit beiden Handen, schnell,
Und aus dem wohlgeschlagnen Eisenkruge kranzt
Sie dreimal mit ErgieRungen den Todten.«’

Der Bote entwirft ein vielgestaltiges Szenario von sich und den Wach-
tern, die auf einem Hiigel im Schutze vor Geruch entfernt sitzen.”
Zeitweilig ist diese Ubersicht unterbrochen; sie verschlossen / die Augen,
hatten gottlich Weh, da der Wirbel der warmen aufgehobenen Erde, die
den Ather fiillt, den Augen Schmerz zufiigt. Das Erscheinen Antigonés
ist von einem Brand umgeben und nimmt mysterienhafte Ziige an. Was
geschieht in dieser Szene, in der auch ein Moment von Dunkelheit und
Ausschluf8 teil hat? Die Unmoglichkeit einer restlosen Zuschreibung
und Lokalisation des Ereignisses thematisiert das Sujet der Heraufkunft
eines Bildes selbst und erinnert an die Epoptie bei den dionysischen
Mysterien. Wie genau aber ist dieses Ereignis einer Heraufkunft einer
Vision in der Ubersetzung Hélderlins, des anderen Boten, lesbar?

Die Wachter haben den Toten wieder gerichtet. »So wischten al-
len Staub wir ab, der um / Den Todten, wohl den nassen Leib entblo-
Rend«.? Die Vision wird er6ffnet mit einer Metaphorik von Vollendung
und Entzweiung. Der Sonne Kreis bricht auseinander. Nah stehen grad,
wenn die Sonne im Zenit steht, und biikte, wenn sich der Lauf der Son-
ne der Erde neigt, beieinander. Sie evozieren neben dem explosiven
auseinander brechend des Kreises ein Ubergangsmoment einer sich vol-
lendenden Fiille, der Brand ergliihte, und eines verzerrten Bildes, in
dem ein warmer Sturm die Haare rings vom Wald des Thals reift. Die
Bewegung im Aufbruch der Sonne von oben nach unten schlagt um in
eine Bewegung von unten nach oben. Der Richtungsdreh tiberfiihrt den
heillen Brand in den warmen Sturm, der Himmlisches betriibt. Gewesene
Glut und aufkommende Betriibnis gehen hier unmittelbar ineinander
Uber. Nachdem Antigona die Geste der Bestattung vollzieht und der
Ubersetzung des Toten in den Hades Stitte gibt, erscheint sie in ihrer
langen Klage als »Triibsinnige«*.

Wenn das, was Himmlisches betriibt und die Prasensform einen
Hinweis auf Dauer und Plotzlichkeit gibt, die im Unterschied zum Im-
perfekt der Brand ergliihte steht, welche die Zeit der Vollendung bildet,
dann kann man sagen, dal Antigona im Aufbruch eines vollendeten Er-
eignisses, das iibergeht in eine Betriibung, im Zeichen der Trauer der

Ebd., V. 440ff.

Vgl. Jacobs, Dusting Antigone, 902f.
FHA 16, Antigond, V. 425f.

Ebd., V. 896; V. 918.

H W NN =
¢ e e e

56

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

Vollendung erscheint, noch bevor sich der Akt vollzogen haben wird.
Die Offenheit des Futur II, die das Moment der Vollendung und der
unmoglichen Wiederkehr der Vollendung markiert, ist bedeutsam fir
den tragischen Verlauf. Denn nicht allein ist die Trauer Effekt des
Brandes, umgekehrt ist es auch die Gabe der Trauer, wie es die Trago-
die in Szene setzt, die ein Brennen hervorruft. Antigonds Entschieden-
heit zu Polynikes.

Im Aufklaffen der Vorstellung vom vollendeten Kreis der Sonne,
in der Glut und Triibnis aus-einander-brechend Spuren >sden¢, drangt
das Ereignis des Sonnenbrandes, der sich ausschiittet, auf die Erschei-
nung Antigonds hin, deren Tragodie, welche gebunden an die des Poly-
nikes’ ist, nun ihren Lauf nimmt.

In dem Moment, als Antigona in den Felsengrund gefiihrt wird,
»wo einsam der Menschen Spur ist«’, in dem Moment also, in dem Po-
lynikes und Antigona ausgeschlossen aus dem Leben und dem Tod sind,
kulminiert das Thema einer wechselseitigen Bedingtheit von Feuer und
Asche auf den brennenden Opferaltdren, die keine neue Asche erzeu-
gen, wohl aber Geruch, Ndsse und Vogelgeschrei. Die durch das 6ffent-
liche Gesetz Kreons ausgeschlossene Gabe der Trauer weckt den Wi-
derstand Antigonds. Mit ihrem gewaltsamen Ausschluf, der die Gabe
der Trauer leibhaftig zu zerstoren sucht und zerstort, entfacht der
Brand von neuem.

Einen schnellen Wechsel von Blick und Stimme gibt die Rede des
Boten wieder. Dieser 1Rt Antigonad in einer polysemen Gestalt erschei-
nen. Kreon zunichst als »Jungfrau«® vorgefiihrt wird sie nun als Kind
gesehen. Sie weinet auf mit scharfer Stimme. Ein Gleichnis verschrankt
die Beschreibung der Stimme mit dem Schrecken und der Trauer der
Leere, die sich zeigt. Die Stimme klingt scharf angesichts des verwaisten
Nestes. Durch den Topos des Vogelnestes, in dem die Eltern die Jungen
bergen und versorgen, ist die Stimme mit Mutter, Vater und Schwester,
die nach dem geborgenen (toten) Kind, Bruder schauen, assoziierbar.
Effekt des eingeschobenen Gleichnisses ist, dal die Position Antigonds
fiir ein Moment unbestimmt ist. Einen Vers spater iibersetzt Holderlin:

»(...) So sie, da sie entbloRt
Erblikt den Todten, jammerte sie laut auf

().
Das Wort entbldfSt changiert auf syntaktischer Ebene zwischen Antigona

(sie) und Polynikes (den Todten). Auf diese Weise, in der beide, Bruder

1. Ebd., V. 802.
2. Ebd., V. 411.
3. Ebd., V. 443f.

57

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

und Schwester, verwaist und wechselseitig entblot, sich in der Entblo-
Bung begegnen, exponiert Holderlin ein stummes Bilindnis zwischen
Antigond und Polynikes.

Die Frage nach dem »miitterlichen Wahn«

Wie in dem vorangegangenen Zitat gibt es in der Ubersetzung Hélder-
lins zahlreiche Passagen, in denen Antigona und Polynikes, so sehr sie
durch Leben und Tod getrennt sind, durch Syntax, Metrik und Meta-
phorik einander nahe kommen. Wie diffizil diese Ndhe ist, kommt in
der Wendung vom »Kind eins einigen Geschlechtes« zum Ausdruck:

»Antigona.
Man ehrt doch wohl die Menschen eines Fleisches.

Kreon.
Und eines Bluts noch auch ist, der fiir's Land gestorben.

Antigona.
Eins Blutes. Kind eins einigen Geschlechtes.«®

Polynikes und Antigonad sind beide Kinder, die aus einem SchoR dersel-
ben Mutter auvtadedpov wie Oedipus und Ismene hervorgegangen sind.
Vater (Bruder) und Mutter sind tot. Eteokles, der mit Polynikes »des
gemeinsamen Todes Theil« »empfangen« hat? ist auch tot und bestat-
tet. In der Formulierung eins einigen treffen Einzahl und Identitat und
Mehrzahl und Heterogenitdt aufeinander. Eine paradoxale Spannung
entsteht; sie ist gerahmt von der Bezeichnung Kind, welche genealo-
gisch betrachtet einen sich fortsetzenden Anfang eines Geschlechts bil-
det, und der Bezeichnung Geschlechtes, das als Genetivobjekt im Singu-
lar erscheint. Der semantische Kontext von >ver-einigen¢ spielt die
Thematik einer geschlechtlichen Vereinigung und des Inzests von
Oedipus und Iokaste — als eine Figur der Vereinigung, welche den Un-
terschied von Sohn und Ehemann, >eigenem« Kind eines Bluts/eins Blu-
tes und blutsfremden Mann iibergeht — herbei, aus dem Polynikes her-
vorging ebenso wie Antigond, Eteokles und Ismene, also eine Vielzahl
von Kindern. Sie sind einer Herkunft und so, mit Antigonda gesagt, eins
Blutes. Einigen, im Sinne von >sich einigen¢, wiederum steht in einer
harmonischen Note im Kontrast zum Los des Polynikes’, hat er sich
doch mit seinem Bruder bekriegt, lag er im Zwist mit seinem Vater. Ein

1. Ebd., V. 532ff.
2. Ebd., V. 151f.

58

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

Effekt der verschiedenen Sinnrichtungen des Verses vom Kind eins eini-
gen Geschlechtes ist, dal die Streitfrage nach der Zugehorigkeit des (to-
ten) Kindes — gehort es in die oder aus der symbolischen Ordnung ein-
bzw. ausgeschlossen? — in eine aporetische Wendung tberfiithrt wird.
Wohin und woher kommt es?

Entlang der Frage des eins einigen Herkunftsortes des toten Po-
lynikes’, Bruder von Antigona, Feind fiir Kreon, thematisiert sich das
Ortlose, nicht einfach Zuschreibbare und Ungebundene zwischen An-
fang und Ende. Zugleich findet es Ruhe und Wohlklang in den Varia-
tionen der anhebenden und sich vereinigenden »e< und »>i« Vokale aus
dem Mund Antigonds und aus der Hand Holderlins. Kind eins einigen
Geschlechtes. Eine scheinbar lineare Wortfolge stort die Frage nach dem
Ursprung des toten Kindes auf.

Polynikes, Antigond, auch Kreon und der Chor kommen aus dem
Geschlecht der Labdakiden. Der Chor benennt Fall und Ruin der Lab-
dakiden:

»Alternd von Labdakos’ HauRern,

Den untergegangenen, seh’ ich Ruin fallen

Auf Ruin; noch ldset ab ein Geschlecht

Das andre, sondern es schldgt

Ein Gott es nieder. Und nicht Erlosung hat er.«*

Holderlin verschrankt mit der Formulierung noch loset ab ein Geschlecht
den zeitlichen Aufschub des Losungsprozesses von Geschlecht zu Ge-
schlecht und den Modus der Verneinung, der den Tod andeutet. Diese
Kluft zwischen dem Aufschub und dem Tod wird hiniibergetragen in
den folgenden Vers: das andere. Semantisch bedeutet es einerseits, dafy
immer noch der Ablosungsprozefl geschieht. (...) noch loset ab ein Ge-
schlecht / Das andere. Zugleich schiebt sich durch die rhythmische Un-
terbrechung im Zeilensprung der Zug der Entscheidung ein: das andere.
Das andere als der Tod, der das endgiiltige Ende der genealogischen
Folge bringt, ist bereits entschieden. Von einem Vers zum nachsten
stirbt der zundchst angeschlagene Ton des ewigen Fortgangs von Ge-
schlecht zu Geschlecht. Schlagartig in zwei kurzen Zeilenspriingen
kippt die semantische Zweideutigkeit in Richtung auf das eindeutig en-
dende Ende um. Den Schlag also im Rhythmus der Verse vollziehend
und benennend schldgt ein Gott das Geschlecht nieder. Das andere, son-
dern es schldgt / Ein Gott es nieder. Und nicht Erlosung hat er. Wer? Po-
lynikes, den das Ende letztlich noch nicht getroffen hat? Der Mensch,
der nicht vor dem Tod fliehen kann? Ein Gott? Ein Gott, der immer
wieder, ist einmal der Wahnsinn tber die Geschlechter hereingebro-

1. Ebd., Antigond, V. 615ff.

59

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

chen, den Tod bringt und allein in der Gestalt des Todes, gegenwdrtig
ist*?

An diesem unaufschiebbaren Ausgangspunkt einer Genealogie
spricht Antigond von ihrem letzten Bruder als »meiner Mutter Tod-
ten«”. Bahnt sich hier angesichts des tragischen Knotenpunkts eine wei-
tere Umkehrung an? Antigond, die Schwester, nimmt den Platz der
Mutter ein, sie verriickt, »she occupies the place of the mother only by
doing so differently.«3

»lo! du miitterlicher Wahn

In den Betten, ihr Umarmungen, selbstgebdhrend,
Mit meinem Vater, von ungliiklicher Mutter,

Von denen einmal ich Triibsinnige kam,

Zu denen ich im Fluche

Mannlos zu wohnen komme.

Io! Io! mein Bruder!

In gefdhrlicher Hochzeit gefallen!

Mich auch, die nur noch da war,

Ziehst sterbend du mit hinab.«*

Als der Chor Antigond begegnet, sie sterbe »viterlichen Kampf(es)«>,
setzt Antigond neben die »zornigste«®, »die vielfache Weheklage des
Vaters«” den miitterlichen Wahn. Holderlin wahlt, wie so oft, fiir das
griechische Wort am (Unheil) auf dessen Tragweite Jacques Lacan®
hingewiesen hat, die Ubersetzung Wahn. Der miitterliche Wahn ebenso
wie der vdterliche Kampf bestimmen Antigonds Herkunft. Vater/Bruder
(Oedipus) und Mutter (Iokaste) haben in Umarmungen selbstgebdhrend
(avtoyevnt) die Triibsinnige hervorgebracht. Gleiches gilt fiir Polynikes.
Und Antigona ist mannlos, ohne ein Fremdes, das den Kreis der Selbst-
erzeugung unterbrdche, zum Tod verurteilt. Polynikes ist, nicht lebend
und nicht bestattet, der einzige Bruder und der letzte Mann der Familie,
der die Genealogie der Labdakiden hatte fortsetzen konnen. Io! Io! mein
Bruder! / In gefihrlicher Hochzeit gefallen! Schwingt hier die phantas-
matische Vision der Fortsetzung der Selbsterzeugung, die das Haus des
Oedipus’ belebte, zwischen Bruder und Schwester mit? Setzt sich ein

Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 417.

Ebd., V. 483.

Vgl. Jacobs, Dusting Antigone, 905-912.

FHA 16, Antigond, V. 893ff.

Ebd., V. 886.

Ebd., V. 887.

Ebd., V. 888.

Vgl. Lacan, Das Wesen der Tragddie, bes. 315-323.

® Ny s wDdE

60

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

ungehoriger Bund in der Spur der Mutter und des Vaters, der auch ein
Bruder ist, fort?

»Antigona.

(-.v)

Und welchem Geseze sag’ ich diR zu Dank?

War” ein Gemahl gestorben, gab’ es andre,

Und auch ein Kind von einem andern Manne,

Wenn diesen ich umarmt. Wenn aber Mutter

Und Vater schléft, im Ort der Todten beides,

Stehts nicht, als wiichs’ ein andrer Bruder wieder.«*

Das Gesetz, den Leib des toten Bruders zu bedecken, ihn unversehrt
und unverzehrt in die »Behausung, immerwach!«* hiniiberzusetzen -
dort wo Vater, Mutter, Eteokles vorgestellt werden — heif§t an dieser
Stelle, ihn als letzten mdnnlichen Vertreter einer sich dem Ende nei-
genden Genealogie zu entschleiern. Dieser paradoxe Akt der Entblo-
Bung im Zuge der Verschleierung des toten Leibes prasentiert Antigona
und Polynikes als letztes Geschwisterpaar der Labdakiden. Die Geste
des Abschieds vom Toten verweist zugleich auf den Platz des toten Va-
ters und auf den Platz der toten Mutter, den Antigona, wenn sie von Po-
lynikes als meiner Mutter Todten spricht, besetzt. In dem Grade, wie An-
tigonad im Aufschub des Todes die Unaufschiebbarkeit des endgiiltigen
Endes angeht, in dem Grade, wie sie weil3, da auch sie sterben muf,
kommt Totes in der (Un)Gestalt der toten Mutter und des toten Vaters,
die vom Tod des Bruders verdeckt sind, zum Vorschein. Das vielleicht
meint (auch) den Wahn, welcher der Vielgestalt des Toten ansichtig
wird, durch den Leib des Bruders Polynikes hindurch.

»Mother of Polynices, more or less. (...) Mother of that which cannot maintain its shape.
Or, perhaps, mother of that which has not and cannot maintain its figure. Mother of that
which in its multiplicity (nestlings) is not there. (...) Mother of the dust. Ashes to ashes
and (...).<

Die Unersetzbarkeit des toten Bruders verweist auf ein unwiderrufli-
ches Ende einer Genealogie; es erscheint im Zuge der Anerkennung des
Todes, welche die Geste Antigonds bezeugt. Im Grauen kommen die
Bilder der Toten herauf und werden in der Klage Antigonds angerufen.
Die Klage ist der Modus, der das Tote einmal noch lebendig zu halten
sucht. Im Raum des Aufschubs des Todes, um den sich das Sujet der

1. Ebd., V. 943ff.
2. Ebd., V.923.
3. Jacobs, Dusting Antigone, 908.

61

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Tragodie dreht, vollendet sich das Ende in der Trauer iiber die Toten.
Der Kreis schliefft und 6ffnet sich ein letztes Mal in der Erinnerung an
die Eltern und Geschwister und die liberlieferten Sagen, auf denen auch
»das groBe Schiksaal ruhte, Kind«.* Es ist der Chor, der Antigonis
letzte Klage hort und das Schicksal der Boreade und deren Kinder zi-
tiert, denn auch die Phineiden, »die Armen weinten / Das arme Leiden
der Mutter«.> Es mag sein, daR der Chor Antigoni zu trésten sucht. Thr
Schicksal, lebendig begraben zu werden, ware so gesehen, nicht einzig.
Und dennoch kann man mit dem Chor sagen, da Antigond einzig
(nicht) unter Himmlischen und (nicht) unter Menschen das Drama der
Einzigartigkeit auf die Biihne bringt.

»Chor.

()

Dein eigen Leben lebend, unter

Den Sterblichen einzig,

Gehst du hinab, in die Welt der Todten (...).<?

Dein eigen Leben lebend und einzig unter den Sterblichen bezeichnet der
Chor Antigonds Los. Unumkehrbar, einzig, wird der letzte Bruder fir
Antigond gewesen sein. Ein drittes Mal wird auf Anordnung Kreons
dem Toten ein Grab »mit geradem Haupt«* und »frischen Zweigen«>
gerichtet. So gesehen wird das urspriinglich aus dem Gesetz Kreons
Ausgeschlossene, Polynikes Abschied zu geben, polyvalent und unvor-
hergesehen im UberfluR zuteil.

Eine literarische Geste

Die sophokleische Vorschrift der Tragodie Antigone, welche im Titel
den Namen Antigone ausstellt, beginnt nach der Aufstellung der »Per-
sonen des Dramas« mit einem Q. Antigone spricht: »Q Kovov autadeATiov
lopnvng Kopa .«® Das Omega ist der letzte Buchstabe des griechischen
Alphabets und hier der erste Ton, der die Tragddie initiiert. Der Laut,
der je nach Akzentuierung zwischen Entriistung und Klage tendiert, ist
so gelesen in Hinblick auf eine Sinnvergabe ein offen gelassener Laut.

FHA 16, Antigond, V. 1024.

Ebd., V. 1015f.

Ebd., V. 849ff.

Ebd., V. 1254.

Ebd., V. 1253.

Zitiert nach der Iuntina-Ausgabe von 1555, die Holderlin vermutlich zur Grundlage
hatte. FHA 16, Antigone, V. 1.

oUW R
D S

62

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

Denn der erste und losgeloste, einzelne Laut aus dem Munde Antigones
verrdt nicht, woher er kommt, verrat nicht, was Antigone moglicherwei-
se bereits gesehen hat, wohl aber kiindigt er an, daf sie etwas vernom-
men hat. Zwischen diesen Zeiten dehnt und verkapselt sich der Laut Q.
Der widerstreitende Zug zwischen einem Anruf an Ismene und einem
Ausstol’ als Effekt von etwas verweist auf eine Grenze von Sprechen.
Der Ruf sagt etwas, nicht aber was. Ein fliichtiger Aufschub des Sagens
verzogert den Einfall des Sinns. Zum einen fithren die Uberginge von
Titel, Laut und erstem gesprochenen Wort kowvov eine Art Genese von
Sprechen vor, welche in den Dialog mit Ismene tibergeht; zugleich wirft
der unentschiedene und ausgeschiedene Laut die Frage nach der Her-
aufkunft des bloflen Tones auf. Im Modus einer fliichtigen und aufge-
haltenen Richtungslosigkeit sagt der Laut Q allein, dall er ausgeschie-
den, also verschieden von etwas ist. Ist es das auBerhalb der symboli-
schen Ordnung der Sprache liegende Verschiedene, Hinterlassene und
Tote, welches der Ton herbeispielt? Dann o6ffnete sich im Raum des
Lautes zwischen einem (einem Wissen) unverfiigharen und ausge-
schlossenen Anstofl und einer nachtraglichen Referenz an ein Ausge-
schlossenes ein Nebenschauplatz. Der Akt des Sprechens bringt im
Zuge des Entscheidens etwas in dem MaRe hervor, wie er auf ein Ge-
wesenes und Verschiedenes referiert. Totes und Lebendiges kreuzen
sich.

Folgt man diesem Faden, dann kann man sagen, dafl der von An-
tigone ausgestoene Ton (auf) Polyneikes referierte. Ein Q — Statthalter
fiir ein Verschiedenes — bildet den Vorhang der Tragodie und zieht auf
diese Weise ein Totes und Verklungenes in das tragisches Szenario
hinein. Ton und toter Leib des Polyneikes’ erscheinen sinnentleert und
richtungslos, sofern sie im Nachtrag, nachdem entschieden worden ist,
verabschiedet sein werden. Allmahlich und nachtraglich folgt dem Laut
eine hitzige Rede Antigones, wie auch allmahlich das unaufgeloste Bild-
ereignis/Ereignis des Toten in den tragischen Verlauf iibergeht: Antigo-
ne bringt die schamlose und unverhiillte Vorstellung eines unbedeckten
toten Leibes, der dem Brand der Sonne, dem Wind und den Tieren aus-
gesetzt ist, zur Sprache. Das Bild des verwesenden Leibes ihres Bruders
erhdlt nach und nach Einzug in den Vorstellungs- und Biithnenraum der
Tragodie.

Antigone/a widmet sich dem Toten. Sie, die »zur Erde neigt das
Haupt«*, stellt das Tote als das unumkehrbar Verschiedene aus, wel-
ches anders als Christus, nicht wieder aufzustehen vermag. Antigone,
die Christus nicht kennt, vernimmt dieses Unwiderrufliche und verhalt
sich dazu. Sie beriihrt den toten Leib, indem sie ihn mit Staub bestreut
und mit Wasser benetzt. Dal Holderlin in der Wahl und Form seiner

1. Ebd., V. 458.

63

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Ubersetzung Antigond. Ein Trauerspiel dieses Sujet ausstellt, ist als eine
literarische Geste lesbar. Sie transportiert eine Trauer liber ein Schei-
dendes/Totes, dessen Gestalt das tibersetzte Trauerspiel beriihrt und
nachzeichnet. Holderlins Antigond steht im Zenit einer idealistischen
Dialektik.* In Auseinandersetzung mit der spekulativen Philosophie
entwickelt Holderlin eine Kritik an einer Vernunftform?®, die das Tote
auszuschlieBen sucht und damit auch das Lebendige, wie es mit Antigo-
ne/d lesbar wird, totet.

Wenn das Tote im Moment der Cdsur aufscheint, welches sich
nicht von einer idealistischen Konzeption erfassen 1aft, bricht die Frage
nach dem literarischen Verfahren als eine nach der Haltung von Litera-
tur auf. Widerstdndig, so konnte man sagen, antwortet eine begeisterte
Ubersetzung der BloR8e und Kilte einer herrschenden und allgemeinen
Vernunftform. Das Unmaf und die Verriicktheit der spekulativen Philo-
sophie kommen in den Anmerkungen und der Ubersetzung zu Wort und
zur Darstellung. Unstetig setzt die Unruhe stiftende Ubersetzung das
Tote von Schrift selbst in Szene. Im Zerfall des Zeichens, in dem Gott, in
der Gestalt des Todes leer erscheint und eine Prozession von toten
Buchstaben und Bildern im Lesen vorbeizieht, kehren das Grauen und
die Frage nach dem Ort von Literatur wieder. Mit Gehor auf Antigond
werden die Anerkennung des Unersetzbaren und Toten und die Stimme
der Liebe und Liebesklage laut. Ihre Liebe zum Bruder, dem Toten, ist
sagenhaft und tragisch. In der Klage Antigonds heif§t es: »Nun Polyni-
kes, / Indem ich deke deinen Leib, erlang’ ich di«3. Wohin aber fiihrt
das? Unzugehorig, geschieden und ungeschieden kommen das Tote und
das Lebendige mit dem Geschwisterpaar in der Tragédie nahezu zur
Deckung. Holderlin setzt diese Ndhe frei. Indem Hoélderlin das von So-
phokles aus der Sage in die Gattung Tragddie transportierte Sujet tiber-
setzt, bertihrt er ein literarisches Szenario, in dem das Tote und Leben-
dige kollabieren. Mit Erscheinen Holderlins Antigond wird die Frage
nach dem Status des Lebendigen und nach dem Status des Toten laut.
Das scheinbar »AnstéRige«* und »Uberfliissige«® als das auch, was
langst an der Zeit ist, setzt ein Zeichen. Auch befragt dies Stiick Litera-
tur, das im Zuge der zeitgendssischen Kritik auf das Feld des Wahn-
sinns verworfen wurde$, die Ordnung der literarischen und philoso-

Vgl. Lacoue-Labarthe, Zésur des Spekulativen, 203-231.

FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 419.

Ebd., Antigond, V. 936f.

Vgl. die Kritik von Heinrich Vo3, FHA 16, Sopokles, 20f.

Gr.: Tiepiooa: im UberschuR vorhanden sein, ringsum besprengen, rings umflie-
Ren, an allen Seiten herabgleiten; vgl. FHA 16, Antigond, V. 70; ebd., V. 810.

6. Vgl. FHA 16, 20f. Schelling an Hegel: »Seinen [Holderlins] verkommenen geistigen
Zustand driickt die Ubersetzung des Sophocles ganz aus.«

U A W N =
DA

64

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

phischen Gesetze. Zugleich, und das ist entscheidend, bringt das Trau-
erspiel Antigond an dem Punkt seines historischen Erscheinens die
Koppelung der richtenden Gesetze mit dem Funken Unverfiigbarkeit
von Literatur als offene Frage zur Darstellung. Die Grenze, an der das
Tote und das Lebendige aufeinandertreffen, ist als eine tragische Di-
mension von Schrift selbst lesbar, welche in der Verschiebung der
Ubersetzung des toten Kérpers einen Brand, der ergliihte und eine Trii-
bung des Himmels hervorbringt. So gesehen beriihrt der semantische
Brennpunkt des Uberfliissigen, der die Tat Antigonds begleitet, einen
kryptischen Einschluf von Literatur selbst. Das Uberfliissige steht fiir
ein Aulen im Innern der steinernen Gruft. Es ist wie ein mit »sympa-
thetischer Tinte«' geschriebener Entwurf einer Grabinschrift im Hohl-
raum des Grabes. Antigone/4, deren »Theil« der »Tod«* und die »Lie-
be«3 ist, wird dorthin gefiihrt, wo sie nicht leben und nicht sterben darf.
Am Ende, im Aufbruch der Gruft ist diese blutig und voll an Tod. Leer.

Was heifRt es, einem Toten kein Grab aufzuwerfen?

Polynikes und Eteokles haben »gegeneinander / Die gedoppelten Spee-
re gerichtet und empfangen / Des gemeinsamen Todes Theil, die bei-
den.«* Sie sind beide gleichermaBen Opferer und Opfer. Sie empfan-
gen, so viel und so wenig wie man im Tod empfangen kann, einen Zug
von Gemeinsamkeit im todlichen Briiderzwist. Die Zeilenspriinge nach
gegeneinander und empfangen verursachen eine Spannung zwischen
den todlich gegeneinander gerichteten und gedoppelten Speeren und ei-
ner Empfangnis des Todes, indem beiden des gemeinsamen Todes Theil
zukommt. Die Figur der Doppelung erscheint im todlichen Schnitt in
Form einer Opposition und einer Gemeinsamkeit. Den Toten wird
nachtraglich etwas zuteil, das man nicht teilen kann; denn der Tod
trennt. Mit dem Ereignis des Todes jedoch endet auch der Zug einer Di-
stanz, welcher das Spiel von Nahe und Ferne in der Begegnung zwi-
schen Zweien in Gang halt. Anders gewendet, der Tod bringt die Tren-
nung zum Verschwinden, indem er die Moglichkeit von Begegnung im
Leben unterbricht; zugleich exponiert der Tod die Trennung, das Un-
iiberbriickbare schlechthin.

1. Walter Benjamin: Passagen-Werk, Bd.1, Erkenntnistheoretisches, Theorie des Fort-
schritts, Rolf Tiedemann (Hg.), Frankfurt am Main 1982, 595.

FHA 16, Antigond, V. 577, Antigona: »Dein Theil ist ja das Leben, meines Tod«.

Ebd., V. 543, Antigond: »Zum Hasse nicht, zur Liebe bin ich.«

Ebd., V. 150.

Vgl. Maurice Blanchot: »Die Freundschaft. Zum Tod von Georges Bataille«, in: Geor-
ges Bataille: ABBE (., libersetzt von Max Hdlzer, Miinchen 1990.

A A

65

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Der Tod, der fiir den Einzelnen unteilbares, unmitteilbares Er-
eignis ist, kann insofern gemeinsam aufgefalit werden, als jeder Mensch
einmal sterben muf3. Die Frage nach der Vorstellbarkeit eines gemein-
samen Todes Theil spielt auch eine mythische Vorstellung an, in der sich
die Vision von einem gemeinsamen Ort der Toten in der Unterwelt mit-
teilt. Dort im Hades wird die Trennung der im Leben Vereinzelten auf-
gehoben vorgestellt. Auf diese Weise wird genau die Vision aufgerufen,
welche Antigona auch antreibt, das kreonsche Gesetz zu libertreten und
Treue zu ihrem Bruder zu halten. Am Ende ihrer Klage sagt Antigona:

»0 Grab! o Brautbett! unterirdische
Behausung, immerwach! Da werd” ich reisen
Den Meinen zu (...)

()

(...) Doch kommich an,

So nahr’ ich das mit Hoffnungen gar sehr,
Dal’ lieb ich kommen werde fiir den Vater,
Auch dir lieb, meine Mutter! lieb auch dir,
Du briiderliches Haupt! Denn als ihr starbt,
Hab" ich genommen euch mit eigner Hand,
Und ausgeschmiikt, und {iber eurem Grabe
Trankopfer euch gebracht.«’

Der »alles schwaigende Todesgott«®, jener, der schweigt und zum
Schweigen bringt, fiihrt Antigond, welche mit dem Acheron »verméihlt«3
ist, zur unterirdischen Behausung, in das Grab. In der Klage ertont mit
der Erinnerung an die Bestattung der Eltern und des Bruders mit eigner
Hand ein Anruf an Vater, Mutter und Bruder, dafl Antigond dort an-
kommen und auch lieb ankommen moge. Man stutzt vielleicht tiber den
Singular des briiderlichen Hauptes. Er tragt der Getrenntheit der Briider
Rechnung. Polynikes ist zwar auch mit eigner Hand bestattet, der mit
Staub zweifach bedeckte und entbloRte Leichnam jedoch liegt (wieder)
noch unbegraben draullen. Aufgehoben und unaufgehoben, anders als
die im Hades geborgene Familie, zieht Polynikes Antigond »sterbend«
in den Hades. »Io!Io! mein Bruder! / In gefahrlicher Hochzeit gefallen! /
Mich auch, die nur noch da war, / Ziehst sterbend du mit hinab.«* Po-
lynikes und Antigond sind in todlich brautlicher Weise miteinander
verbunden. Der befremdliche Ruf O Grab! o Brautbett! kreuzt den Tod,
der trennt, und die Hochzeit, die verbindet.

FHA 16, Antigond, V. 922ff.
Ebd., V. 839.

Ebd., V. 844.

Ebd., V. 899ff.

H W N =
¢ e e e

66

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

Die Briider werden zundchst ostentativ und oOffentlich durch
Kreon getrennt. Eteokles wird gesetzgemafR bestattet. Polynikes hinge-
gen, der von Oedipus verworfen und gleichsam vaterlos, hallerfiillt sei-
ne Vaterstadt Theben angreift, wird als Vaterlandsverrdter das Recht
auf ein Grab, welches dem Entschlafnen Schutz und Ruhe gewdhrte, und
das Ritual der Bestattung mit Waschung®, Salbung und Trauergesin-
gen abgesprochen. Kreon bestraft den toten Polynikes, da »der doch die
Gruppen ihrer [der Gotter] Tempelsdulen / Und Opfer zu verbrennen
kam, ihr Land / Und ihr Gesez zu sprengen«.> Das Opfer Polynikes,
welcher im Krieg gegen Theben Opfer erzeugte und selbst als Opfer
daraus hervorging, wird noch einmal mit Kreons Urteil zu toten ver-
sucht. Diese Doppelstruktur, indem sie Opfer und Opferer ineinander
verkehrt und das Opfer ein zweites Mal toten will, markiert, dafl der
Tote vom Tod, der ein Ende bezeichnet, verschieden ist. Tiresias bringt
es mit der Frage an Kreon zu Gehor:

»Welche Kraft ist das, / Zu todten Tote?«?

Tiresias fragt damit im Echo Antigonds. Sie erwidert Kreon in dem ersten
Dialog:

»Willst du denn mehr, da du mich hast, als todten?«*

Gibt es eine Steigerung an Gewaltsamkeit als zu toten? Wenn der tote
Polynikes nicht zur Ruhe kommt und die zum Tod verurteilte Antigona
lebendig begraben wird, bahnt sich das Drama des ewigen Opfers an.>
Kreon verordnet folgendes iiber den Umgang mit dem Leichnam: »Daf§
keiner ihn begrabe, keiner traure, / Dal unbegraben er gelassen sei, zu
schaun / Ein Mahl, zerfleischt von Végeln und von Hunden.«® Und das
Uber Antigona gerichtete Urteil lautet:

»Sie fiihren, wo einsam der Menschen Spur ist,
Lebendig in dem Felsengrunde wahren,

So viele Nahrung reichen, als sich schikt,

DaR nicht die Stadt zu Schanden werde, vollends.

1. Vgl. Sophokles, Oidipus auf Kolonos. Antigond und Ismene verabschieden Oedipus,
bevor er im heiligen Hain verschwindet, mit einer Waschung und Salbung des viterli-
chen Leibes.

FHA 16, Antigond, V. 299ff.

Ebd., V. 1069f.

Ebd., V. 518.

Vgl. Lacan, Das Wesen der Tragddie, 313ff.

FHA 16, Antigond, V. 212ff.

omHwDN

67

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Dort wird sie wohl zum Todesgotte beten,

Den sie allein von allen G&ttern ehrt,

Und werden kann ihr’s, dal® sie nimmer stirbt.
So wird sie einsehn, aber geisterweise;

Es sei doch UberfluB nur, Todtes ehren.«’

Der Entzug einer Grabesstdtte flir den toten Polynikes ist nicht allein
ein Rechtsstreit. Vielmehr dreht sich die Tragodie um den dullerst frag-
wiirdigen Status des Opfers, welcher nicht aufhort, das Opfer als Opfer
auszustellen und Opfer fiir Opfer herzustellen, indem das eine und an-
dere Opfer nicht sterben und nicht leben darf. Der Begriff Opfer wird an
dieser Stelle als >dem Tod geweiht« gelesen. Einerseits transportiert der
Begriff des Opfers die Okonomie des Verzichts (aufs Leben) und der
Beraubung des Lebens, sei es des Tierlebens, sei es des Menschenle-
bens, in Hinblick auf eine Kommunion mit den Go6ttern; damit geht eine
teleologische Komponente, die mit dem Zug der Stellvertretung, etwas
fiir einen anderen zu opfern, einher.> Andererseits umspielt die Tra-
godie die Thematik des homo sacer derart, dal Antigona straffrei getotet
— pervertierter noch: sie ist nach dem kreonschen Gesetz dem Tod (auf
ewig) ausgesetzt, indem sie straffrei nicht getétet wird und sich selbst
totet.3 Gesetzlich legitimiert ist Antigond dazu verurteilt, ausgeschlos-
sen aus der symbolischen Ordnung und eingeschlossen in eine Gruft zu
sein, wo sie den Tod findet oder er sie.

Inwieweit es eine Faszination* des Opfers und ein »GenieBen«
des Opfers im Sinne einer wechselseitigen Bannung von Opfer und
Opferer gibt®, die in drohend tddlicher Gewalt einander ausgesetzt
sind, steht an dieser Stelle in Frage. Mit anderen Worten: der These ei-
ner Austauschbarkeit von Opfer und Opferer in einem blitzhaften Mo-
ment der todlichen Begegnung als das, was die Faszination des Opfers
ausmache®, wird mit Skepsis und Vorsicht begegnet. Wenngleich ge-
rade Hoélderlins Ubersetzung eine Zuschreibung von Subjekt und Objekt
haufig offen 1a3t und so ein Moment von Unentschiedenheit aufflackert,
liegt das Phdanomen der Faszination, wie es die Tragodie von Antigona

1. Ebd., V. 802ff.

2. Vgl. Bernard Baas: »Das Opfer und das Gesetz«, iibersetzt von Johanna Drobnig, Re-
gula Schindler, Peter Widmer, in: RISS. Zeitschrift fiir Psychoanalyse, 7. Jahrgang, Nr.
21, Oktober 1992.

3. Agamben, Homo sacer, 18ff.

4. Baas, Das Opfer und das Gesetz, 27; vgl. auch Lacan, Das Wesen der Tragddie, »das
faszinierende Bild der Antigone«, 298f.

5. Vgl. Slavoj Zizek: »GenieRe dein Opfer! Symbolische Gewalt und die Universalisie-
rung des Opferbegriffs«, in: Lettre International, Heft 26, 3. Vierteljahr 1994, 22-27.

6. Vgl. Baas, Das Opfer und das Gesetz; vgl. Zizek, Geniefle dein Opfer!

68

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

auslost, gerade in der Einzigartigkeit und Unverfiigbarkeit Antigonas.
Denn ein Ausscheren aus einer dialektischen Okonomie bewegt Antigo-
nd sowohl auf dramaturgischer Ebene, wie zugleich der Zug eines Wi-
derstiandigen in Form einer Poetik der Cdsur in der Ubersetzung von
Holderlin zum Ausdruck gelangt.*

Entlang der Frage nach dem Opfer lassen sich die ineinander
verstrickten und wechselhaften Machtstrukturen innerhalb der Trago6-
die zwischen Antigond, Kreon, Zeus, Polynikes und Hamon aufziehen:
Hamon, zu FiRen der toten Antigond, will seinen Vater toten: »Und da
der Vater, aufgeschrokt, zur Flucht / Sich wandte, fehlt’ er«*;, Himon
bringt statt seines Vaters sich selbst um; Kreon bestraft Antigona dafiir,
daR sie den toten Bruder »mit der Hand« getragen hat; am Ende halt
Kreon, der »Kindermoérder«3, selbst »ein groRes Angedenken in Hin-
den«*, seinen Sohn; Zeus fehlte, Antigond vor dem Tod zu schiitzen;
Antigona artikuliert das Fehlen des Gottes und verflucht ihn zu demsel-
ben Tod, der ihr widerfahrt. Oedipus erschldgt seinen Vater und blen-
det sich selbst; Iokaste erhdngt sich, Antigond erhdngt sich, Eurydice
totet sich selbst. Mit diesen wechselweisen Totungen und Verfehlungen
drangt sich die Opferstruktur zwischen dem Fehl des Vaters und des
Kindes (Zeus-Antigond; Kreon-Hdmon; Oedipus-Polynikes; Lajos-
Oedipus) als eine Generationsfrage, in die wiederum die Geschlechter-
frage interveniert, auf.

In dem MaRe, wie der vdterliche Kampf, Kampf unter Madnnern,
darum geht, das Erbe (nicht) fortzusetzen, wird mit Antigona, der einzi-
gen Frau, die im Haus der Labdakiden offenbar aufbegehrt und aus der
Spur des Vaters schert, die Frage der Unumkehrbarkeit und der Nicht-
ersetzbarkeit in der Figur der Unterbrechung und des Sprungs in der
Genealogie thematisch. Aus diesem Blickwinkel heraus 1dt sich sagen,
daB Antigond die Grausamkeit des Urteils iber ihren Bruder zum ewi-
gen Opfer wahrnimmt und von diesem Ort aus Widerstand gegen das
Gesetz, das sich gesetzlos zeigt, leistet, indem sie Polynikes das Ritual
der Bestattung zukommen 1aRt. Antigond unterbricht fiir ein Moment
den Bann, das schonungslose Band zwischen Polynikes und dem Vater.
Mit Vater sind Oedipus, der auch Bruder des Polynikes ist und so gese-
hen den Bruderzwist verdoppelt — Oedipus verflucht Polynikes, weil Po-
lynikes vorher dem Ausschluf von Oedipus aus der Stadt Theben nicht
widerstanden hat® — und der symbolische Vater gemeint. Kreon, der

1. Vgl. Rainer Nigele: »Von der Asthetik zur Poetik. Brecht, Benjamin und die Poetik
der Zasur, in: Lesarten der Moderne. Essays, 98-121, Eggingen 1998.

FHA 16, Antigond, V. 1288.

So der Bote, der die Worte von Eurydice wiedergibt; ebd., V. 1361.

Ebd., V. 1314ff.

Vgl. Sophokles, Oidipus auf Kolonos.

A A

69

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

eine symbolische Vater, glaubt als Herrscher tiber das Gesetz von Tod
und Leben zu verfiigen. Er gibt Polynikes, dem Erstgeborenen, nicht
den Thron und nicht den Tod.

Der andere und hochste symbolische Vater ist Zeus, dessen ein-
zigartige Macht darin liegt, Recht zu sprechen im Zeichen des Todes
und der Abwesenheit. Zeus ist abwesend, er 1af3t Polynikes in den Tod
fallen und Antigona in die Kammer der Todten gehen. Vor diesem Tod
unterbricht Antigond durch eine fliichtige Geste die Opfer6konomie, die
sich aus Vaterlosigkeit und Rache speist, und stellt sie damit in ihrem
Wirken in Frage. Sie stort die phantasmatische Figur des Eineswerden
im Opferungsakt von Opfer und Opferer im Kontext des vdterlichen
Kampfes auf, wie sie zugleich sich selbst einer Nahe zu Polynikes, dem
Opfer, hingibt und zum Opfer wird. Im Unterschied zu der ersten
Opferstruktur, die im Zeichen der Totung und des Hasses steht, steht
Antigonds Opfer im Zeichen der Liebe und der Geste des Abschieds.
Antigona beriihrt den miitterlichen Wahn einer inzestuésen Beziehung,
die sie mit Polynikes zu wiederholen droht. Gleichzeitig irritiert sie den
miitterlichen Wahn, indem sie die Notwendigkeit zu verabschieden, den
Verlust zu betrauern als eine Geste des Abschlusses in genau jene fatal
oppositionelle Umschlagsokonomie von vdterlichem Kampf und miitterli-
chen Wahn einfiihrt. Antigona fallt einsam aus einer Dialektik des Op-
fers und einer Dialektik des Geschlechterkampfes heraus. Ihre Haltung
ist eine singuldre in dem Sinne, als sie angesichts einer doppelt narzi3-
tisch geprédgten Opferokonomie (miitterlicher- und vaterlicherseits) die
ungeschriebnen Sazungen vernimmt und dariiber fliichtig, frei und un-
gebunden, sich einer institutionell gebundenen Verfligbarkeit entzieht.
Was aber bedeutet es, wenn Antigond, das Kind, in dem Grade, wie sie
sich dem Toten zuneigt, zu einem ewigen Opfer verurteilt wird? Und noch
einmal aus einem anderen Blickwinkel gefragt, was geht dem voraus?

Polynikes hat das Antlitz des Todes im Zorn des Zeus'* erfah-
ren. Des gemeinsamen Todes Theil, den die Briider empfangen, endet in
der von Kreon vollzogenen Scheidung des heiligen und unheiligen To-
ten. Fir Eteokles heiflt es: »Ihn deket mit dem Grab’ und heiliget, / Was
nur gehort, den besten Todten drunten«®. Auch Oedipus ruht im heili-
gen Hain. Polynikes hingegen gibt einen offenen und verwundeten
Korper zu sehen und damit einen Anblick des Toten, der unheilig und
wiirdelos als Menschenopfer der Gier der Tiere iiberlassen ist. Tiresias
fallt es vor Kreon in folgende Worte:

»Von unten hast
Auch oben einen du, den schiksaallosen,

1. Ebd., V. 102-152.
2. Ebd., V. 203.

70

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

Den unbegrabenen, unheiligen Todten
Des Todesgotts, der weder dich, noch obre Gotter
Angehet, aber du brauchst so Gewalt.«

Polynikes liegt stiickweise von wilden Tieren verzehrt im Unverborge-
nen. An der Frage nach Ort und Sinn dieses Unverborgenen am Ende
eines Endes kreuzen sich das Bestattungsritual und die Frage nach dem
Opfer. Weil und indem es kein rituelles Begrabnis fiir Polynikes gibt,
schiebt sich die Frage nach dem Opfer und Opferritual iiber das Geset-
zesverbot als Negation des Bestattungsrituals. Zugleich wird die Ban-
nung und das Phantasma einer Umkehrbarkeit von Opfer und Opferer
an genau dem Punkt, wo es keine Umkehrbarkeit mehr gibt, im Ange-
sicht des Todes, in der Antigone/d mehrfach in Szene gesetzt.

In der Verzogerung des Bestattungsrituals geschieht etwas. Ein
Menschenopfer wird von Tieren verzehrt im Unterschied zum rituellen
Speise- und Brandopfer der Griechen, bei denen das Tieropfer — vor-
nehmlich der tpayoq (der Bock) mit tpaywidog (Gesang beim Bocksopfer)
— anstelle eines Menschen geopfert, getotet, teilweise verzehrt und/oder
verbrannt wird.”> An dieser Stelle bietet es sich an, die Beschreibung
eines griechischen Opferfestes aus der Quellenarbeit? des Philologen
Walter Burkert mit einigen Passagen aus der Antigone/a und besonders
der Rede des Tiresias zu konstellieren. Denn daran kann deutlich wer-
den, wie subtil die in der Tragodie aufgeworfene Problematik nach dem
Opfer- und Bestattungsritual sich auch auf eine kultische Handlung der
Griechen bezieht.

»Im Zentrum des Opfers steht weder die Gabe an die Gotter noch die Gemeinschaft mit
ihnen, sondern die Tétung des Lebewesens und der Mensch als Toter. (...) Opfer ist rituel-
le T6tung. Im Opferritual verursacht und erfahrt der Mensch den Tod. So durchdringen
sich im Opfermahl die Freude des Festes und der Schrecken des Todes. (...) Geschmiickt
zum Fest, bekrdnzt gleich den Teilnehmern, manchmal mit vergoldeten Hornern wird das
Tier einhergefiihrt. (...) Der Anfang des Rituals ist betont harmlos: Ein Gefdl} mit Wasser
und der Korb mit der Opfergerste, von einer Jungfrau herbeigebracht, werden um den

1. Ebd., V. 1112ff.

2. Vgl. Walter Burkert: »Griechische Tragddie und Opferritual«, in: Walter Burkert: Wil-
der Ursprung, Opferritual und Mythos bei den Griechen, Ulrich Raulff (Hg.), Berlin 1990,
13-39, hier 15ff.

3. Ebd., 36. Burkert bezieht sich auf eine Fiille altgriechischer Quellen, genaue Anga-
ben siehe dort in den Anmerkungen allgemein und in den Anmerkungen 39-52, bes.
Anmerkung 37. Dort schreibt der Autor die »ausfiihrlichsten Opferbeschreibungen«
Homer und Hesiod zu. Der Text Burkerts wird hier ohne Wiedergabe der Quellen zi-
tiert.

71

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Altar getragen: Man zieht eine Linie, die das Sakrale vom Profanen trennt. Dann waschen
die Teilnehmer ihre Hande - ihre erste gemeinsame Handlung; und auch das Opfer erhalt
seinen Teil: Es wird mit Wasser besprengt. »Schiittle dich¢, ruft Trygaios (...). Man nahm
an, dal® das Tier seine Zustimmung ausdriickt, indem es >freiwillig den Kopf neigtc, ek—
XOUGIOVK XOTAVEUEL .«

»Du also, die zur Erde neigt das Haupt«®> - jene ersten Worte Kreons
an Antigona rufen mit Bezug auf Trygaios ein Bild des Opfers auf. Zu-
gleich wird Antigona hier in einer Haltung der Demut, vielleicht sogar
der Erschopfung vorgestellt, welche einen Bezug zur Erde herstellt und
so gelesen einen Kontakt zur unterirdischen Totenwelt, dem »Vater der
Erd’«3 und Dike kniipft. Und es ist auch als ein provokanter Ausdruck
Antigonads lesbar, der gestisch vorwegnimmt und nachtraglich zur Tat in
Szene setzt, was schliefllich in der Rede Antigonds gesagt wird. Sie
weil3, daR sie sterben mufl und bejaht es. »Ich sage, dal ich’s that und
ldugn’ es nicht.«* »Ich wullte aber, daB ich sterben miifite. / Warum
nicht? héttst du’s auch nicht kundgethan.«> Vorher sagt Antigond zu
Ismene: »(...) doch ihn / Begrab’ ich. Schén ist es hernach, zu sterben.«®
Doch kann man deshalb, weil Worte und Geste Antigonds zu dem Zitat
Burkerts in Beziehung gesetzt werden konnen, leichthin von einer Zu-
stimmung zum Opfer und tiberhaupt von einem »freiwilligen Opfer«’
Antigonds sprechen? Untreue zum Ritual und HaR unter den Mannern
bewegen Antigonds kontrapunktische Haltung. Thre Treue zum Bruder
und Gebundenheit an das Bestattungsritual wendet sich einerseits der
Wildnifs der Gestorbnen zu; andererseits beruft sie sich auf die unge-
schriebnen Sazungen. Damit liefert die Rede Antigonds einen Hinweis
darauf, daB ihre Beweggriinde sich auf die GesetzmaRigkeit des Bestat-
tungsrituals beziehen und zugleich auf einen irreversiblen, unnennba-
ren Grund seines Ursprungs. Und niemand weifs, woher sie sind gekom-
men. Die Frage nach dem freiwilligen Opfer entwirft sich demnach als
eine letztlich unbeantwortbare. Denn sie ist verhakt an dem einen Ex-
trem in der grundsdtzlicheren Frage nach dem Opfer und nach der
Opferstruktur und mit dem anderen Extrem, das man als das Mysterium
des Opferungsaktes mit seinen nicht restlos deutbaren Urspriingen und

Ebd., 21f.

FHA 16, Antigond, V. 458.

Ebd., V. 1164.

Ebd., V. 460.

Ebd., V. 477f.

Ebd., V. 73.

Lacan, Das Wesen der Tragddie, 298. Nicht ist mit diesem Verweis angedeutet, dal}

N o U W R
e e e T e e .

Lacan diese Deutung unternimmt, vielmehr zeichnet seine Uberlegungen aus, daR sie
die Frage nach der Freiwilligkeit des Opfers als Frage aufwerfen.

72

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

tragischen Beziligen bezeichnen kann. Wie »frei< ist Antigona und wie
freiwillig« handelt sie, wenn sie von den ungeschriebnen Sazungen be-
stimmt ist?

Burkert zeichnet zundchst einige, aus zahlreichen Quellen ent-
nommene, konkrete Handlungen bei der Opferung nach:

»Uber die Bedeutung der Opfergerste hat man viel diskutiert, obgleich der griechische
Ausdruck klar ist: xepvipa T ovAoxuTal T KOTopXeoBal - es ist ein Akt des »Anfan-
gens<. Die Teilnehmer nehmen die Gerste aus dem Korb, als ob sie ein vegetarisches Mahl
vor sich hdtten; doch darunter im Korb war das Messer, das jetzt zutage kommt. Noch ein
Gebet, ein Augenblick der Stille und Konzentration. Dann >werfen< alle Teilnehmer die
Opfergerste svorwdrts< auf das Opfertier und den Altar. Gleichzeitiges Werfen auf ein ge-
meinsames Ziel ist der uralte Gestus der Aggression: Steinigung, hier ins Harmlose ver-
wandelt — wie beim >Bldtterwerfen<, QUAAOPBOAIO . Tatsdchlich wurden, statt der Gersten-
kérner, gelegentlich Blitter verwendet und zumindest in einem Fall auch Steine.«*

Mit dem Tod durch Steinigung droht Kreon demjenigen, der gegen die
konigliche Verordnung Polynikes bestattet. »(...) Wer etwas thut dabei,
/ Dem wird der Tod des Steinigens im Orte.«> So gibt Antigoni die
Kunde des Herrschers an Ismene weiter. Hellhorig tibersetzt Holderlin
zwel Versionen des Steinigens und 1af3t Antigonad noch vor der Tat unter
der Hand ihr Todesschicksal aussprechen. Ist einerseits in der sopho-
kleischen Tragodie die offentliche Steinigung in der Stadt als Todesur-
teil angedroht, so kiindigt sich mit der Wendung des »Steinigens im Or-
te« ein anderes Schicksal an. Antigond wird eingeschlossen im Stein,
mit lebendigem Leib ummauert von Stein. Sie wird in eine Gruft, einer
»hohlen, steinerbauten / Nach Todter Art«3 errichteten Kammer, ge-
fihrt. Doch das Blatterwerfen und Steinigen ist erst der Beginn des
Opferrituals. Burkert schreibt:

»Noch ein letzter Aufschub: der 1epeug [Opferer] schneidet einige Haare von der Stirn
des Opfers und wirft sie in das Feuer. Mit erstaunlicher Hartndckigkeit haben Forscher
nach Damonen gefahndet, die nach Haaren verlangen, wo doch der griechische Ausdruck
wiederum klar und einfach ist: auch dies ist apxeoBai, ein Akt des Anfangens. Der erste
Schnitt tut nicht weh, @Rt kein Blut flieRen, und doch ist das Opfer physisch nicht mehr
unversehrt. Der Schritt ist unumkehrbar. Jetzt fallt der todliche Schlag. In diesem Augen-
blick schreien die Frauen auf, laut und schrill, oAoAv&ouoiv (0d. 3,450); dies ist der
>hellenische Brauch des Opferschreis< (...). Er bezeichnet den emotionellen Hohepunkt
des Opfers. Dies ist die >Tat¢, das pe&ev [tun, machen, handeln, opfern]. Man fangt das

1. Burkert, Griechische Tragddie und Opferritual, 22. Zur Opfergerste vgl. Homer: Ilias
1.446 und 2.410, libersetzt von Roland Hampe, Stuttgart 1979.

2. FHA 16, Antigond, V. 37f.

3. Ebd., V. 1256f.

73

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Blut in einem GefdR auf und gieRt es auf den Altar: Das erschreckendste Element wird
zuallererst in die von der Gottheit gesetzte Ordnung eingebracht. Dann werden die
Schenkelknochen [pnpia ] herausgeschnitten, kleine Fleischstiicke >von allen Gliedern<
werden mit ihnen auf den Altar gelegt — wpoBeTeEV -, und alles wird zusammen ver-
brannt. Wein wird iiber den Flammen ausgegossen; Flétenmusik und Gesang begleiten die
Handlung. Zusammen mit dem Verbrennen der >Schenkel< werden die splanchna - Herz,
Lunge, Leber, Nieren — im Altarfeuer gerdstet und sogleich verzehrt. Die unbehaglichen
sInnereien¢, die zutage kommen und das sLeben< zu enthalten scheinen, die manchmal
Ekel erregen, ofter als Delikatesse betrachtet werden, miissen zuallererst versorgt sein.
Kein Wunder, daB das >gemeinsame Essen der Splanchna< CUOTIAQYXVEUELV, als festeste
Begriindung der Gemeinschaft gilt. Der Schauder Lost sich im Gefiihl des naturhaften
Wohlbefindens. Wenn die Splanchna gegessen sind und das Feuer niedergebrannt ist, be-
ginnt die Vorbereitung des eigentlichen Mahls, das in der Regel, durchaus sakularen Cha-
rakter trigt.«’

In der Tragodie, dem Schauspiel, wird ein toter Mensch, Polynikes, ge-
opfert, in dem Male, wie er als Speise fiir die Tiere dargeboten wird,
die, wie Tiresias spdter zu berichten weif}, von den Innereien kosten.
Antigoni macht auf das Uberbordende und die Verkehrung des Rituals
im Tausch von Mensch und Tier entlang des Schicksals ihres Bruders
aufmerksam. Sie sagt: Nicht in des Knechtes Werk, ein Bruder ist er wei-
ter. Thr Widerstand gegen die Funktionalisierung des Toten, dessen
Einsatz im Nicht-Einsatz irgendeiner Okonomie liegt, treibt die Trago-
die voran. Er bringt die Problematik einer Unterscheidung zwischen
rituellem Opfer zu Ehren der Gotter und dem Menschenopfer hervor,
das von Kreon verursacht wird. Kreon setzt sich nicht dem Anblick des
Toten aus, denn der Tote liegt »draulen«?, wohl aber opfert er den To-
ten noch einmal, indem er den Korper den Tieren zum Frall aussetzt,
und verhilt sich gesetzlos. Bekommen »Tétungshemmung« und »Uber-
windung der Tétungshemmung«3 im Opferritual der Tiere einen kulti-
schen Spielraum bei den dionysischen Festen und erhalten damit Grau-
en und Lust, welche Antrieb und Effekt von Opferung sind, eine Pra-
sentationsform, so negiert Kreon unter Berufung auf das Gesetz die
Triebhaftigkeit von Totungsakten. Er negiert auch die Perversion, die
darin liegt, einen Toten noch einmal zu opfern - allein als Machtbeweis,
der sich im Todesurteil Antigonds zudem verdoppelt. Kreon halt sich
fiir gesetzeskonform und schuldlos. Tiresias aber konstatiert vor Kreon:

»Und diR. Nach deinem Sinn’ erkrankt die Stadt.«*

Burkert, Griechische Tragddie und Opferritual, 22.
Ebd., FHA 16, Antigond, V. 225; V. 1147.
Burkert, Griechische Tragddie und Opferritual, 21.
FHA 16, Antigond, V. 1053.

H W NN =
- )

74

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

()

»In Misverstand muR aber jede Stadt

Vergehen, deren Leichname zur Ruhe

Die Hund’ und wilden Thiere bringen, oder wenn
Mit Fittigen ein Vogel mit unheiligem

Geruche zum gesezten Heerd der Stadt kommt.«®

Der Stadt droht ein todlicher Untergang, gerade weil Kreon mit dem
Gesetz, den Toten ungeborgen, nach drauflen zu verwerfen, sich gegen
die Frage nach dem Opfer sperrt. Er treibt die Frage nach dem Opfer-
und Bestattungsritual aus dem Gesetz. Umgekehrt kommt mit diesem
Zug Kreons und mit dem ortlosen Toten in der Tragddie die Frage nach
einer Unterscheidbarkeit vom kultischen Opfer und einem Opfer, das
durch die Institution Staat hervorgebracht wird, zum Vorschein. Es
entwirft sich die noch heute aktuelle Problematik einer Unterscheid-
barkeit von Opfer und Opfer und Opfer. Wo liegt der Unterschied zwi-
schen einem Opferfest, wie es der Chor im Einzugslied der Tragddie mit
Wein, Tanz, Gesang und mit Opferritualen am festen Ort der Gotter-
tempel halten moéchte®?, und welches Kreon mit seinem Erscheinen
und der oOffentlichen Kunde vom Bestattungsverbot nicht zustande
kommen 1aBt, zu dem, was Kreon an Opfern verursacht? Es scheint, als
riickte das Szenario um den toten Polynikes und der zum Tod verurteil-
ten Antigond genau anstelle des Schauplatzes, an dem das Opferfest,
das auf Grund eines vergangenen und beendeten Krieges zu Ehren der
Gotter gefeiert werden soll, aufgeschoben wird. Der Chor will feiern
und den Gottern opfern, um ein Zeichen des Abschlusses eines Krieges
zu setzen, Kreon jedoch hat ein Interesse an dem toten Polynikes. Kre-
on will mit dem Toten ein Exempel statuieren und die Logik der Teilung
am Opfer, das Gute und Bose, Freund und Feind zwischen Eteokles und
Polynikes einfliihren. Kreons Auftritt, der den Aufruf zur Feier anldflich
des Endes eines Krieges unterbricht, ist teleologisch motiviert, denn er
mochte durch das Gesetz der Nichtbestattung Macht iiber das Tote aus-
iiben. Indem Holderlin den Chor sagen 148t — Und nach dem Kriege hier?
—, wirft er die Frage nach dem Krieg, der hier stattfindet, auf. Es scheint,
als bekdampften und begegneten sich im Wechsel zwischen Chor und
Kreon zwei Logiken von enden.

Der Chor akzentuiert ein Ende, das einen Abschluf}, eine Unter-
brechung des Krieges und ein Innehalten in der Vergessenheit vorstellt.
Krieg machen heilt auch, die Andersheit des anderen vergessen. Kreon
hingegen sucht die Macht iiber das Tote auf ewig zu determinieren, in-

1. Ebd., V. 1124ff.
2. Vgl. ebd., V. 153-167.
3. Ebd., V. 155.

75

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

dem er das Tote dem Totenreich zu libergeben verbietet. Die Starre des
kreonschen Gesetzes fiihrt zu weiteren Tétungen und zu einem kriege-
rischen Szenario unter Vogeln »in Mord«, das sich vor Augen und Oh-
ren des blinden Sehers abspielt. Mit der Nichtannahme des Opfers auf
den Altdren, welche einen duflersten Wendepunkt der sophokleischen
Tragodie markiert, geschieht eine Verschrankung von Bestattungsver-
bot und Opferritual. Tiresias, dessen Rede nach Holderlin die Cdsur
ausmacht*, sagt:

»Denn auf dem alten Stuhle, Vogel schauend,
SaR ich, wo vor mir war ein Hafen aller Vogel,

Da hort” ich unbekannt von denen ein Geschrei,
Mit iiblem Wiithen schrien sie und wild,

Und zerrten mit den Klauen sich einander,

In Mord, das merkt” ich, denn nicht unverstandlich war
Der Fliigel Sausen. Schnell befiirchtet ich,

Und kostete die Flamm’, auf allentziindeten
Altdren. Aber aus den Opfern leuchtet’

Hephdstos nicht. Hingegen aus der Asche

Der nasse Geruch verzehrte die Hiiften,

Und raucht’ und walzte sich, und hoher Zorn ward
Umhergesdet, und die benetzten Hiiften

Sahn offen aus dem Fett, das sie bedekte.

Die hab’ ich von dem Knaben hier erfahren,

Der zeichenlosen Orgien tddtliche Erklarung.

()

Denn die Altére sind und Feuerstellen

Voll von dem Fras der Vdogel und des Hunds,

Vom unschiklich gefallnen Sohn des Oedipus.

Und nicht mehr nehmen auf beim Opfer das Gebet
Von uns die Gotter, noch der Hiiften Flamme;
Noch rauscht der Vigel wohlbedeutendes

Geschrei her, denn es hat von todtem Menschenblut
Das Fett gegessen.

()

(...) Welche Kraft ist das,

Zu todten Todte?«’

Die zahlreichen Personifizierungen der Korperteile wie u.a. der nasse

Geruch verzehrte und die benetzten Hiiften sahn offen aus dem Fett ver-
kehren Ekel und Geruch als Effekt einer rauschhaften Opferung in eine

1. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 251.
2. FHA 16, Antigond, V. 1036-1070.

76

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

Vorstellung von Geruch und entsetzlichem Anblick als Ursache einer
noch nicht vollzogenen Opferung. Polynikes wird nicht, wie es das Ritu-
al vorschreibt, dem Hades iibergeben; die Gotter nehmen das auf dem
Altar entzlindete Opfer nicht an. Zudem bleibt es in Holderlins Version
in der Schwebe, ob ein Tier und dessen Blase als Teil der Splanchna und
dessen Schenkelknochen (unpia), die Holderlin mit Hiiften ibersetzt,
geopfert sind oder ob dies Korperteile von Polynikes sind, die mogli-
cherweise durch die Vogel zum Altar, verzehrt und wieder ausgespien,
kamen. Denn die Altdre sind und Feuerstellen / Voll von dem Fras der V0-
gel und des Hunds, / Vom unschiklich gefallnen Sohn des Oedipus.

Zur Bedeutung der Zerlegung des Opferleibes in Fett und Kno-
chen und Fleisch und Eingeweide, die auch auf den Prometheusmythos
der Tauschung der Gotter nach Hesiod zurtickgeht, schreibt Bernard
Baas:

»[D]ie Zerlegung des geopferten Korpers sucht, indem sie den Aufschnitt der sozial-
symbolischen Ordnung wiedergibt, das intime Objekt zu erfassen, das in diesem symboli-
schen Raum schon auBerhalb ist. (...) Der Verzehr der Eingeweide — Fleisch und Blut in
einem - stellt die Priester an jene atopische Stelle, die, innerhalb des symbolischen Rau-
mes der Gemeinschaft, diejenige des extimen Objektes ist.«’

Tiresias kostet von den Flammen der Opferaltdre und riickt so in die
Position eines Priesters, aber aus den Opfern leuchtet’ / Hephdstos nicht.
Nach Holderlin nun verstummen die Zeichen allmdhlich in der Rede
des Tiresias. Es bleibt unentschieden, ob die Vogel oder Polynikes oder
gar Teile von Tier und Mensch auf der Opferstitte nicht brennen. Es
bleibt auch unentschieden, ob die Vigel, die eben noch wohlbedeutendes
Geschrei, das heilit auch zu deutendes Geschrei schickten, jetzt im Dia-
log zwischen Tiresias und Kreon noch schreien oder bereits verstummt,
tot sind. Da hort’ ich unbekannt von denen ein Geschrei, heiflt es zu-
néchst, und dann sagt Tiresias in einer Reihung von Negationen: Und
nicht mehr nehmen auf beim Opfer das Gebet / Von uns die Gotter, noch
der Hiiften Flamme; / Noch rauscht der Vogel wohlbedeutendes / Geschrei
her, denn es hat von todtem Menschenblut / Das Fett gegessen.

Die Ubersetzung Hélderlins stellt die Frage nach der Deutbarkeit
der Zeichen, welche die Rede des Tiresias zu lesen gibt. Nicht mehr
werden die Zeichen aus (Nicht-)Flammen und (Nicht-)Geschrei, sie
werden, hier, aus Worten gelesen. Mit der Offenheit der Zuschreibun-
gen stellt sich die Frage nach der Entzifferbarkeit und Identifizierung
der Worter und ihrer signifikanten Fligungen als eine Frage nach dem
Opfer: Mensch oder/und Tier oder/und Buchstabe. Wie die »Frage des

1. Ebd., 54.

77

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Opfers« in die »Problematik der Identifizierung«' eingebunden und
damit an den Signifikanten gekniipft ist, dieser Frage geht Baas weiter
nach. Wenn der Sinn der Geschichte mit Hegel, und auch schon mit
Oedipus, sich in der ZerreiRprobe der Ersetzbarkeit und sich in der Ne-
gativitit »findet«®, dann kann man sagen, daf8 eine derartige Logik der
Dialektik mit einer Logik des Opfers insofern einhergeht, als der Man-
gel, den die Okonomie der Ersetzbarkeit und die Negativitit mit dem
Tod herbeirufen, in der Findung des »wahren Selbsts< aufgehoben wird.
Von daher spricht Baas von dem »Drama¢ der modernen Geschichtex,
deren »Sinn« durch einen »Identifizierungsprozef« sich herstellt und
welche die »Identifizierung zum Prinzip und zum Ende der Geschichte«
funktionalisiert.3

»Anders gesagt, man konnte das >Drama< der modernen Geschichte nicht ausgehend von
einer Theorie verstehen, die die Identifizierung zugleich zum Prinzip und zum Ende, zum
Ziel der Geschichte macht.«*

Was zu diskutieren bleibt, denn gerade Holderlins Ubersetzung fiihrt
vor — nicht ohne Wissen und Theorie und auch nicht ohne Kritik an ei-
nem geschichtsphilosophischen Fortschrittsdenken —, daf§ Literatur, die
zu wissen begehrt und dem anderen Wissen unterstellt, das »Drama der
modernen Geschichte« aufzustoren vermag, indem sie deren Konstitu-
tionsbedingungen ins Sprechen bringt, verstellt und verschiebt. Als Wi-
derstand gegen die Absolutheit des Sinns liest sich die Opferaltar-
Passage aus der Antigond. Die Ubersetzung schert aus der Logik der
Identifizierung aus, indem sie die Logik als Funktionsweise ausstellt
und sich dariiber hinaus gegen den erfiillten Sinn sperrt. Das Geschrei
der Vogel bringt die Stimme als extimes Objekt>, deren Schrei »klagend

1. Baas, Das Opfer und das Gesetz, 28; vgl. auch Sigmund Freud: »ZeitgemdRes iiber
Krieg und Tod, in: Fragen der Gesellschaft, Urspriinge der Religion, Studienausgabe
Bd. IX, Frankfurt am Main 1982, 51. »Auf dem Gebiete der Fiktion finden wir jene
Mehrheit von Leben, deren wir bediirfen. Wir sterben in der Identifizierung mit dem
einen Helden, liberleben ihn aber doch und sind bereit, ebenso ungeschadigt ein
zweites Mal mit einem anderen Helden zu sterben.«

2. Vgl. Baas, Das Opfer und das Gesetz, 36; vgl. dazu: »Er (der Geist) gewinnt seine
Wahrheit nur, indem er in der absoluten Zerrissenheit sich selbst findet. Diese Macht
ist er nicht als das Positive, welches von dem Negativen wegsieht, (...) sondern er ist
diese Macht nur, indem er dem Negativen ins Angesicht schaut, bei ihm verweilt.«
Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phidnomenologie des Geistes, Redaktion von Eva Mol-
denhauer und Karl Markus Michel, Frankfurt am Main 1993, 36.

3. Baas, Das Opfer und das Gesetz, 29.

4. Ebd.

5. Ebd., 56.

78

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

und erschreckend«" und verlustreich derart ist, dafl das Geschrei der
Végel beim zweiten Mal zugleich ein Nicht-Geschrei ist, zum Vorschein.?
Zum einen geht die Bewegung des Schreis von der Materialitat des
Schreis in Richtung eines Verstummens; zum anderen 1a3t der tote Leib
von Polynikes die Figur der Paradoxie an einen Rand einer Aporie tref-
fen. Polynikes wird nicht dem Gott geopfert, denn die Opfergabe wird
nicht angenommen, der Kontakt zwischen Gott und Mensch ist unter-
brochen. Ende der Passage. Der Schrei in der Gespaltenheit als Schrei
und Nicht-Schrei markiert die Extimitat des Objekts Stimme, die nicht
riickfiihrbar ist an das Wort, nicht an den Signifikanten, hingegen den
»reinen Mangel«3, das Absolute des Toten beriihrt. Das Tote schreit
nicht. Es 16st den Schrei und die Klage aus, einen Schrei, eine Stimme,
die von der Verschwiegenheit der Stimme des Toten kommt.

Indem Hélderlin den RiR in der Ubersetzung, der sowohl die V-
gel als auch Polynikes auf dem Opferaltar liegen sieht, und in der Deu-
tung erfahrbar macht, da das Tier nicht fiir den Menschen, Gott nicht
fiir den Menschen, der Tote nicht fiir den Toten und nicht fiir den Le-
benden, Antigond nicht fiir Antigone und all dies auch nicht umgekehrt
ersetzbar sind, streift er in der Subversion einer Okonomie der Identifi-
zierung, die auf Ersetzbarkeit beruht, die Unaufhebbarkeit des Mangels.
Antigond nach Holderlin schreibt sich derart von einem atopischen Ort
her. Unter diesem Aspekt sind Stimme und Geste des iibersetzten
Trauerspiels Antigond lesbar als ein Zug von Sprechen und Dichten, der
sich in einem verschwiegenen Moment einer Nichtiibersetzbarkeit ein-
stellt. Anders, im Zuge einer Offnung auf das Nichtersetzbare hin be-
rithrt die Dichtung Holderlins den Nicht-Ort, an dem sich das Werk ei-
ner Logik und Okonomie der Deutung entzieht.

Die Stimme als extimes Objekt, das kein empirisches Objekt ist,
setzt das Begehren nach der Stimme in Gang, das, wenn es spricht, den
anderen ruft in dem MafRe, wie es vom Ruf des anderen ausgeht. Ver-
stummt das Rufen jedoch in dem letzten Schrei, der zum Nicht-Ge-
schrei wird, dann zerbricht der Rahmen einer Korrespondenz zwischen
Zweien: das Unerhorte spricht. Es spricht nicht als etwas, das aus dem
Verschwiegenen ins Unverschwiegene geholt wird, es spricht aus einer
Totenstille, einer Einsamkeit, in der es anders spricht. »[E]in Ungestal-
tes, Lautliches, das die symbolische Fassung bricht«, eine »unfalRbare

1. Ebd.

2. Strukturell dhnlich lassen sich der >Schreic< des Polynikes im Angriff auf Theben und
Antigonds Reaktion »mit scharfer Stimme« angesichts des leeren Nestes jeweils als
extimes Objekt Stimme lesen; zu differenzieren jedoch gilt es in den Nuancen. Die Im-
pulse von Zorn, Klage und Hal}, die zum Schrei fiihren, kommen jeweils von woanders
her.

3. Ebd., 50.

79

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Stimme«* taucht auf. »Sie gehért nicht zur menschlichen Welt der Sig-
nifikanz. Ohne jeden signifikanten Bezug zum anderen, im halluzinati-
ven Raum absoluter Einsamkeit verfillt das Subjekt.«> Mit dem Uner-
horten kommt die Grenze zwischen Sprechen und Nicht-Sprechen, wel-
che die symbolische Ordnung der Sprache mit dem Auftauchen und
Verschwinden des Signifikanten strukturiert, zu Fall. Der Schauplatz
von Schrift, wie ihn Holderlin zu lesen gibt, gruppiert sich um das, was
im Ausfall der Grenze den Rif als ein uniiberbriickbares und irreduzi-
bles Verwaistes ausmacht. Die Opferaltarszene in der Rede von Tiresias
gibt das Ungeschriebene als ein Uneinholbares, nicht Entzifferbares zu
denken, das Tiresias mit den zeichenlosen Orgien bezeichnet und hier
Ursache der Rede, Ursache von Sprechen und von Lesen ist.

Ein anderer Effekt der Unentscheidbarkeit zwischen Tier und
Mensch ist, da sich wiederholt die Frage nach Differenz und Ersetz-
barkeit eines kultischen Brandopfers, welches in einen rituellen Rah-
men gefallt ist, und eines Brandopfers, welches rituell und institutionell
ungebunden geschieht, aufdrangt. Das rituelle Brandopfer im Kultus
erhdlt einen realen Charakter, denn es wird tatsdchlich geopfert, und
einen figurativen Charakter, denn es wird »flir« und »anstelle von« et-
was anderem »etwas« geopfert und gibt vor, das Exzessive und Diony-
sische institutionell zu binden. Es wird an einem bestimmten Ort, in ei-
ner bestimmten Weise, aus einem bestimmten Anlafl und zu einer be-
stimmten Zeit geopfert.3 Nicht aber ist dabei das Biihnenspiel, die
Trago6die, Ersatz* und Sublimation fiir die rituelle Opferhandlung. Die
Antigona-Tragodie ist verursacht von der Frage nach einer Ersetzbar-
keit der rituellen und nicht-rituellen Opferszene: anstelle des bacchan-
tischen Opferfestes geschieht eine Fortsetzung der Tragtdie, Theben ist
vom Tod bedroht. Die Antigond-Tragddie selbst inszeniert die Frage der
Ersetzbarkeit und st6ft an die Unentrinnbarkeit des Todes. Das Tote
bringt hier wie dort die je uniibersetzbare und disparate Grenze einer
Nicht-Passage ins Sprechen. Es transportiert sie in die symbolische
Ordnung der sozialen Gemeinschaft, so da das Tragische der Tragddie
und das rituelle Opfer im Kultus eine Okonomie der Austauschbarkeit
subvertieren. Denn mit dem toten Korper von Polynikes gibt sich der

1. Schuller, Moderne. Verluste, 79.

2. Ebd., 80.

3. Baas, Das Opfer und das Gesetz, 54f. Vgl. auch zum »Herd«, »oikos« in der Antigone
von Sophokles, Diinkelsbiihler, Kritik der Rahmenvernunft.

4. Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: »Theatrum Analyticum. Bemerkungen {iber Freud und
die Reprasentation«, in: Fragmente, Schriftenreihe fiir Kultur-, Medien- und Psychoana-
lyse, Bd. 41, Kassel Juni 1993, 27-51. Vgl. Sigmund Freud: »Psychopathische Perso-
nen auf der Biihne, in: Bildende Kunst und Literatur, Studienausgabe Bd. X, Frankfurt
am Main 1982.

80

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

Tod unaufhebbar und nicht riickfithrbar in Hinblick »auf etwas« zu le-
sen. An diesem Punkt einer Unumkehrbarkeit hadlt Antigona inne, in-
dem sie in der Tat die Gabe des Opfers an den Gott und die Ubergabe
des Toten in den Hades aufruft in dem MaRe, wie das eine und das an-
dere gesetzlich verweigert wird.

Das Toten von Tieren und Menschen, wie es Tiresias Kreon zu
bedenken gibt, ohne einen rituellen Rahmen und ohne eine institutio-
nelle Gebundenheit wird zu einer tédlichen Orgie, die aus der Fassung
gerdt, eben weil sie die Fassung negiert. Der pervertierte Zug, insofern
Perversion aus einer Ersetzungs- und Umkehrlogik strukturiert ist, liegt
in dem tragischen Verlauf darin, da Kreon via Institution, mit Beru-
fung auf den Staat und als Souverdn Recht spricht und in der Abkehr
vom Ritual der Bestattung, die Notwendigkeit eines rituellen Rahmens
negiert; damit wird das Exzessive einer Verwahrlosung und der nicht
aufhorende Opferungsakt des Toten durch die Tiere bejaht; in einer ka-
tastrophalen Steigerung figuriert das ungebundene Toten, jederzeit und
tUberall und ewig, das Gesetz. Das Verworfene, Tote kommt potenziert
und in anderer Gestalt zurtick. Ein Totes nach dem anderen wird Kreon
am Ende der Tragodie vor Augen gefiihrt. Eurydice ist tot und schliel3-
lich halt er sein totes Kind in den Armen. Der Bote, der vorher Eurydice
das Schicksal Hamons und Antigonas iiberbrachte, iiberbringt nun Kre-
on eine weitere Todesnachricht:

»Kreon.
Was ist denn schlimmer noch, als das, was schlimm ist?

Bote.
Die Frau ist todt; ganz Mutter dieses Todten.
Noch kriimmt sie sich von neugeschlagnen Schlagen.

Kreon.

Io! Io! du schmuziger Hafen

Der Unterwelt! was? mich nun? was? verderbest du mich?
Io! der iibelberichtet mir

Hersandte das Ungliik, fiihrest solch Geschrei du?

Weh! Weh! du hast zu Grunde den Mann gerichtet.

Was sprichst du, Kind? was bringest du mir Neues?

Weh! Weh! Weh!

Geschlachtet an dem Boden liege

Des Weibs Theil iiber allgemeinen Zerfalle.

(...)

Chor.
Wie ist sie scharfgetroffen, wie geschlachtet rings!

81

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Kreon.
Sie schldgt die schwarzen Augen auf. Was klagt sie?

()

Kreon.
Was Art in Mord ward aber jen” entbunden?

Bote.
Sich selber auf die Leber schlug sie, da
Des Kindes Leiden lautgeklagt an sie kam.«*

Eurydice, die Frau Kreons und ganz Mutter des Todten totet sich selbst.
Geschlachtet an dem Boden liege / Des Weibs Theil iiber allgemeinem Zer-
falle. Kreon verursacht allgemeinen Zerfall der Stadt, er verursacht, dafl
des Weibs Theil geschlachtet an dem Boden liegt. Der schmuzige Hafen
der Unterwelt und das Geschrei stellen Beziige zur Rede des Tiresias
her, der vom Hafen aller Vogel und dem Geschrei der Vigel spricht. Das,
was Tiresias voraussagt, erfiillt sich: Die Metapher vom schmuzigen
Hafen und der Anblick der geschlachteten Frau bilden im Echo des Sze-
narios vom Opferaltar die umgestiilpte, konvexe oder konkave Erschei-
nung dessen, was als Reinheit und Wahrheit des Gesetzes von Kreon
entworfen wurde.

Die Tragodie setzt angesichts des Toten im Widerpart zwischen
Kreon und Antigond in Szene, wie das Reale, Figurative und Theatrale
eines Opferungsaktes und einer Totung als Nichttotung, die zu zahlrei-
chen Toden fiihrt, ineinander verwoben sind. Damit 6ffnet sich die Fra-
ge, wie nah und wie unterschieden ein literarisch inszenierter Opfe-
rungsakt von einem realen Opferungsakt ist. Eine Frage, die sich am
Wort-Korper aufsplittet und am Horizont der Frage von Ubersetzbar-
keit von dem einen zum anderen aufblitzt.> Die Frage tiberhaupt nach
dem realen und fiktiven Opfer im Opferungsakt ist heute mehr denn je
eine ethisch-politische Frage, die mit der Frage nach der Grenze und
Grenzziehung zwischen dem einen und dem anderen konfrontiert ist.
Die Frage des Opfers — schlimmer noch: die Produktion von Opfern -
wird auf der Ebene des politischen und sozialen Raums solange akut
bleiben, insistieren, sich vor Augen stellen in Kriegen, Amok und politi-
schen Reden, solange die Frage der Verwerfung des anderen, der An-
dersheit des anderen, die das Wahnsystem in Gang halt, nicht analy-
siert wird und nicht ins Sprechen kommt.3

1. FHA 16, Antigond, V. 1341ff.

2. Vgl. ausfiihrlich dazu hier Enden?, S. 181ff.

3. Vgl. Emmanuel Lévinas: »Namenlos«, in: ders.: Eigennamen. Meditationen iiber Spra-
che und Literatur, iibersetzt von Frank Miething, Miinchen 1988, 101-106. Vgl. Pierre

82

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

»Auch die Mythen«, schreibt Burkert, »haben es mit Opferritual
zu tun. Sie handeln deutlich von der gegenseitigen Ersetzbarkeit von
Mensch und Tier: Das Tier stirbt anstelle eines Menschen, Isaak oder
Iphigenie.«* Mit der 6konomischen Figur der Metapher als Ersetzung
im Opferungsakt — das Tier anstelle des Menschen und umgekehrt -
dreht sich die Struktur der Ersetzung in das, was der Opferungsakt be-
inhaltet: einen todlichen Machtkampf zwischen dem einen und dem an-
deren unter der Voraussetzung eines Denkens der Ersetzbarkeit. Wohin
fihrt das? Man denkt und man glaubt, daR eines, das tot sei, durch ein
anderes ersetzt werden konne. Man glaubt auch, dall gerade weil das
eine tot sei, das andere erscheinen konne; weil der eine geopfert sei,
konne der andere leben. Das stellt die zugespitzte Formulierung von
Struktur und Okonomie der Metapher vor, der das Subjekt im Sprechen
selbst schon zu unterliegen scheint; denn gelangt das eine Wort zur
Ubersetzung, verschwindet das andere. Damit operiert die opferlogische
Struktur der Ersetzung mit der Bewegung von Konditionalitdt und Kau-
salitit. Sie negiert die Frage nach der Ubersetzbarkeit als Ersetzbarkeit
und schliel3t ein anderes Handeln, Denken und Sprechen aus.

Mit Antigond, die nicht nur fiir ein anderes Denken, Handeln
Sprechen einsteht, sondern ein Denken vom Anderen her, vom Verlust
und von einem liegengelassenen Toten her transportiert, wird litera-
risch die mit jeder Ubersetzung aufkommende Verlustbewegung, die
nach Ubersetzung ruft — und man kann fiir Ubersetzung immer auch
Ersetzung lesen — aufgeworfen. Die Ubersetzung Hélderlins holt die
Frage der Ubersetzbarkeit auf die Bithne der Sprache als eine, deren
Haltung das, was aus der konventionellen Opfer- und Ersetzungslogik
herausfallt, aufsammelt und sich von dem Aufgelesenen beriihren 1at.
»Das Wesen des Beriihrens«, schreibt Jean-Luc Nancy in einer Korre-
spondenz mit Jacques Derrida

»liegt in »jener Unterbrechung, aus der das Beriihren des Sich-Beriihrens, das Beriihren
als sich Beriihren entspringt<. Beriihren ist der Augenblick der Beriihrung und die Erfah-
rung der Fremdheit im Moment des Beriihrens. Das Beriihren ist hochst nahe Distanz. Es

Legendre: Das Verbrechen des Gefreiten Lortie. Abhandlung iiber den Vater, {ibersetzt
von Clemens Pornschlegel, Freiburg 1998; vgl. Jacques Derrida: »Den Tod gebeng,
tibersetzt von Hans-Dieter Gondek, in: Gewalt und Gerechtigkeit, Derrida — Benjamin,
Anselm Haverkamp (Hg.), Frankfurt am Main 1994; vgl. Jacques Lacan: Die Psychosen.
Das Seminar Buch III, Textherstellung J.-A. Miller, iibersetzt von Michael Turnheim,
Weinheim, Berlin 1997, hier bes. zur Verwerfung und dem Verhaltnis des anderen, des
Anderen zum Sprechen, 178-304.
1. Burkert, Griechische Tragddie und Opferritual, 25.

83

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

[&Rt fiihlen, was uns fiihlen @Rt (was fiihlen wirklich ist): die Ferne, das Streben nach
inniger Nihe.«

Die Vorstellungen von beriihren und verabschieden kommen einander
nahe, wie aber beriihren sich Opferlogik und dichterisches Sprechen?
Gabe der Antigoni-Ubersetzung ist es, das gewaltsame und katastro-
phische Moment von Sprache, die auf Entscheidbarkeit derart angewie-
sen ist, als sie zwischen dem einem und anderen Wort entscheiden muys,
lUberhaupt thematisch zu machen. Holderlin bringt die der Struktur der
Sprache inhdrente Notwendigkeit zu unterscheiden, das heiflt auch zu
entscheiden, und ihrer Unmoglichkeit eines verlustlosen und restlosen
Sprechens und Ubersetzens oft zur Sprache. So 148t er den Chor die
Worte sagen: »(...) seit wir mit dem weilen / Das schwarze Haar vertau-
schet.«*> Der Chor unterlduft eine Logik von Kausalitdt und Konditio-
nalitdt. Denn er formuliert das Prinzip des Tausches, in der der eine und
der andere, schwarz und weil, im urspriinglichen Wechsel einander
lassen. Damit 1a5t er die Frage nach dem anfanglich schwarzen oder
weilen3 Haar offen. Der Vers entwirft die Problematik des Anfangs
und Ursprungs von Erscheinung und Wort tiberhaupt im Aufenthalt des
Widerspruchs einer beginnenden Setzung des Wortes und einer Offen-
heit der Deutung. Die Ubersetzung Hélderlins beriihrt so ein prd vor
Kausalitat und Konditionalitdt. Sie unterbricht in einer schlichten, dich-
terischen Weise — seit wir mit dem weifSen / Das schwarze Haar vertau-
schet — die Vorstellung einer unausweichlich metaphorischen Sprach-
struktur. Indem er auf syntagmatischer Ebene die Stellung der Worter
in Hinblick auf einen semantischen Vorrang von weif$ fiir schwarz und
umgekehrt unentschieden 1aRt, fithrt er einen metonymischen Zug in
das Sprechen ein, der die Gewaltsamkeit der Metapher unterbricht.*
Das eine neben dem anderen, ohne einander zu verdrangen.

Auch in bezug auf die Dramaturgie der Tragodie 1afit sich ein
Einschnitt, Kontakt zwischen Ersetzung und Verschiebung ausmachen.
Kreon, seiner selbst gewif}, kennt bis zu dem Punkt, an dem er den to-
ten Sohn in seinen Armen hdlt und Antigonda und Eurydike tot sind,
keinen anderen Weg als Macht, Gesetzgebung und Thron selbst zu er-
halten durch die Vernichtung des anderen. Kreon ist zutiefst mit dem
Gesetz der Kausalitdat und Konditionalitdt verbunden. Anders Antigona.
Indem sie auf der Nichtersetzbarkeit ihres Bruders beharrt, bewirkt sie

1. Jean-Luc Nancy: Die Musen, libersetzt von Gisela Febel und Jutta Legueil, Stuttgart
1999, 32.

2. FHA 16, Antigond, V. 1138f.

3. Es scheint vergebens, vom »natiirlichen« Wandel der Haare, die im Alter weil wer-
den, auszugehen, denn die Choreuten haben Masken und Verkleidungen getragen.

4. Vgl. de Man, Semiologie und Rhetorik, 45.

84

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

mit ihrer fliichtigen Geste eine Unterbrechung der scheinbar gesetzlich
wirksamsten und machtigsten metaphorischen Struktur. Der Leib des
Bruders ist fiir ein Moment bestattet, mit Staub bekrdanzt. Genau ge-
nommen gibt es zwei fliichtige Passagen, in denen Polynikes’ Leichnam
- einmal von einem spurlos verschwundenen »Meister«* und einmal
von Antigond — bedeckt wird. In dieser zweifachen Geste, die den Ritus
der Bestattung und das Recht auf Verborgenheit zitiert und vollzieht, ist
das von Kreon entworfene Phantasma vom restlosen und ewigen Opfer,
welches gebarrt als Nichtopfer in der offenen Verwesung erscheint,
lochrig.

Geborgen und zeitweise befreit ist der verwundete, tote Leib aus
den Fangen des gnadenlosen Gesetzes. Antigonds Widerstand bedeutet
einen Einbruch im Rausch einer Opferékonomie, die keinen Halt vor
Lebenden und keinen Halt vor Toten kennt. Wagnis dieser Tragddie,
welches das Trauerspiel noch einmal tbersetzt, liegt so vielleicht in
dem Schwebezustand, in dem der »Glanz«> Antigone/ids und das Uner-
tragliche des Toten nebeneinander stehen oder ruhen. Denn in Erinne-
rung an die zitierte Passage des Tiresias’ ist die Heraufkunft genau der
Vorstellungen vom Leichnam, die Kreon aus seinem Gesichtskreis ban-
nen wollte, lesbar als eine Vision, die mit Geruch, Ekel, Nasse und Ge-
schrei eine unerwartete und entscheidende Unterbrechung, eine Cdsur,
herbeifiihrt. Sie bringt ein anamorphotisches Antlitz eines zagreischen
Leichnams. Das jedoch geschieht nicht auf den ersten Blick. Tiresias
mul} erst die Drohung der Vernichtung der Stadt und den Tod des ein-
zigen Sohnes von Kreon ankiindigen, daf$ Kreon sich besinnt.

»(...) Denn es kommt,

Nicht lange Zeit mehr ists, von Mannern, Weibern
In deinen HauRern eine Weheklage.

In Misverstand mul} aber jede Stadt

Vergehen, deren Leichname zur Ruhe

Die Hund’ und wilden Thiere bringen, oder wenn

Mit Fittigen ein Vogel mit unheiligem

Geruche zum gesezten Heerd der Stadt kommt.«?

Nachtraglich ist das von Tiresias gedeutete Szenario aus zeichenhaften
Einzelheiten des Geschehens um den Altar und auf dem Altar lesbar als
Metapher, Vor-Zeichen dessen, was kommen >mul3< in der Logik des
Sehers*: der Wechsel von kultischer Opferstitte als Zeichenraum zwi-

FHA 16, Antigond, V. 263.

Lacan, Das Wesen der Tragddie, 293.
FHA 16, Antigond, V. 1121ff.

Vgl. Jacobs, Dusting Antigone, 911.

D W NN =

85

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

schen Sterblichen und Unsterblichen hin zur gigantischen Opferstatte
in Gestalt einer Stadt, der Stadt Theben. Tiresias prophezeit das wie-
derholte Herannahen des Todes, in dem der Tod ausgiebig waltet und
alles vernichtet. Nicht opfert der Mensch den Goéttern, die Gotter opfern
die Menschen, was das Szenario vom Brandopfer auf allentziindeten Al-
tdren in der Stadt andeutet. Ob Vogel, ob Polynikes — die Nichtannahme
des Opfers formuliert den Widerstand der Gotter gegen Kreons Gesetz.
Das Fett, das die nasse Hiifte umgibt, Fett, das auf der nassen Asche
liegt, da die Flamme sich nicht entziinden will, sind Vorboten des Got-
tes, der ambivalent wach und abwesend in der Abkehr von Kreon und
wie Hephdstos nicht leuchtend aus der Asche, erscheint: den Tod brin-
gend. Gott ist in der Gestalt des Todes gegenwdrtig.* Nicht allein wird
der Gott »>im« Tod gegenwdirtig; erscheint er nicht auch anders in der Ge-
stalt des Todes als Leichnam?

Doch: Hat / gibt der Tod eine Gestalt? Was aber heiflt dann Ge-
stalt, was heilt der Tod? Und wie ist die Vorstellung von dem Gott, der
in der Gestalt des Todes, gegenwdrtig ist iibersetzbar? Die Erfahrung des
Todes und die Erscheinung des Toten fiihren an Grenzen von Vorstell-
barkeit. Wenn sich nun in die Lektlire der Antigona-Tragodie ein Ex-
kurs zur Grabbereitung von Vittore Carpaccio wie ein Zwischenblatt
einschiebt, ist der Genrewechsel von der Literatur zur Malerei als ein
Innehalten lesbar, welches aus einer Wahrnehmung einer Grenze von
Wissen kommt.

Die Frage nach der Gestalt des Toten, die mit der Frage nach der
Gestalt des Lebendigen verkniipft ist, ist nicht allein eine Angelegenheit
der Malerei und der Visualisierbarkeit; es ist eine Frage von Artikulier-
barkeit iiberhaupt. Wenn der Tod eintritt, geschieht ein Akt einer Uber-
setzung, der flir immer inkommensurabel bleibt. Das, was sich in der
Ubersetzung zwischen Leben und Tod ereignet, ist nicht rekonstruier-
bar; das demnach, was sich um das Sujet der Ubersetzung des Nicht-
Ubersetzbaren rankt, ist eine Anndaherung an das Unberiihrbare. Es ist
in dieser Konstellation das Moment des schon toten und noch nicht be-
grabenen Leibes, den die Antigonad-Tragodie und das Berliner Gemal-
de teilen. Christus und Polynikes sind fiir eine zeitlang unbegraben; sie
liegen stationdr im Offenen. Das Gemalde setzt dabei, wie im einzelnen
gelesen wird, den unmoglichen Blick ins Grab piktural in Szene. Nach
dem Exkurs und in der Riickkehr zur Antigona-Tragtdie wird dann ge-
lesen, wie sich in das Zogern Kreons, der sich dem Grab Antigonds na-
hert, die Heraufkunft eines »Kindes Stimme«* aus dem Grab ereignet.
Denn auch dies verbindet die Tragddie mit dem Gemadlde: auf unter-
schiedliche Weise stellen sie nicht nur eine Verschrankung von Anfang

1. Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 417.
2. FHA 16, Antigond, V. 1267.

86

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIGONA - POLYNIKES

und Ende, Ursprung und Tod dar; sie lassen eine Erscheinung eines
Kindes - einmal visuell als ein Bild und einmal tonal als eine Stimme —
da auftauchen, wo der Tod eingetroffen ist und Totes sich zu sehen gibt.

87

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein Zwischenblatt.

Die Grabbereitung von Vittore Carpaccio

Ein unmaglicher Blick ins Grab

Das groBe 145 cm x 185 cm Gemadlde von dem venezianischen Maler
Vittore Carpaccio® stellt Jesus Christus als Totenopfer auf einem Tisch
dar (siehe Abb. 1 auf S. 247). Christus liegt vor dem Grab. Er ist sowohl
zeitlich gesehen im Moment vor der Ubergabe in das Grab dargestellt
als auch vor dem Grab positioniert. Genauer betrachtet liegt das Toten-
opfer am unteren Rand des Bildes vor seinem Grab (das vom Betrachter
aus linke Grab), das man durch die zwei Grabbereiter, welche die
Steinplatte verschieben, ihm zuschreibt; und er liegt zugleich vor einem
anderen, anonymen Grab im Mittelgrund des Bildes. Zwischen diesen
Grabern ist ein Kind zu sehen. Der Blick auf Golgotha, den das Gemalde
ins Auge springen 1aRt, transportiert mit dem Bild des Kindes ein Detail,
das wunderlicher zwischen den Toten und Trauernden nicht sein konn-
te. Das Kind ist exakt in die Mitte des Bildes plaziert und so unschein-
bar und klein, dal man nicht genau sagen kann, was es macht, nur, daf§

Ausschnitt aus der »Grabbereitung« von Vittore Carpaccio

1. Das Gemdlde befindet sich in der Berliner Geméldegalerie, Staatliche Museen zu
Berlin, PreuRischer Kulturbesitz.

89

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

es etwas macht, dafl es sich bewegt. Der gemalte Kinderkorper in roter
Kleidung und schwarzen Striimpfen, vermutlich in Anlehnung an die
Kleidung des 16. Jahrhunderts, ist in Aktion gezeigt. Auf dem sandigen,
trockenen Boden huscht es dahin und spielt vielleicht. Aber was? Sam-
melt das Kind die Splitter und Bruchstiicke der aus den Grdabern gewor-
fenen Grabsteine und Knochen? Liest es sie auf?

Das Kind bringt einen Zug von Bewegung in das Bild. Die Gestalt
des namenlosen Kindes tragt iiber dessen angedeuteten Eifer einer un-
gewissen Aktivitit den Moment eines fliichtig Vergehenden in die Dar-
stellung. Das Kind ist, auf pikturaler Ebene gesprochen, bewegt fixiert
und damit an ein Paradox gebunden. Denn das, was eine Bewegung
ausmacht, ist, daR sie vergeht und sich nicht aufhalten 1dRt. Ein Bewe-
gungsablauf setzt sich fort, indem das eine Erscheinungsbild vergeht,
wdhrend es ein anderes herstellt. Unter diesem Aspekt heiflt eine Be-
wegung malen, immer schon die unmoégliche Fixierung des Nichtfixier-
baren mitzusprechen. Andersherum gesagt, indem das sich bewegende
Kind gemalt ist, steht es still im Bild. Der Zug des Fliichtigen und Uber-
gdnglichen von Bewegung ist verloren, er ist da im Verlust. Dieser Um-
stand erhdlt eine gewisse Brisanz, wenn man sich der Gestalt des toten
Jesus Christus zuwendet. Sie bildet unzweifelhaft auf den ersten Blick
den thematischen Mittelpunkt des Gemadldes an nicht minder emphati-
scher Stelle: dem Vordergrund des Bildes. Gestorben und noch nicht
begraben liegt der Leichnam bewegungslos auf einem Tisch. Um ihn
herum, dhnlich bewegungslos und mit Ausdruck von Grauen, liegen To-
tenkopfe und Totenbiisten mit und ohne Kopf auf der Erde und um den
Marmorsockel herum. Wdhrend also das aus dem Profanen zitierte,
spielende Kind auf pikturaler Ebene in die Struktur des Wechsels — von
Stillstand und Bewegung, Prasenz und Absenz, Leben und Tod - einbe-
zogen ist, scheinen mit dem heiligen Toten der Ubergang und das Ver-
gehen nahezu an ein Ende gekommen zu sein. Christus ist tot; man
weill jedoch, dall Christus, der Gesalbte, wiederauferstehen wird. Was
aber weil das Kind? Scheinbar unirritiert dariiber, was da an Totem
liegt und was ihm selbst einmal bevorstehen wird, wird es spielend vor
dem Grab vorgestellt. Auf diese Weise 1aBt sich sagen, daR sich zwi-
schen dem toten Christus, der ikonologisch iiberdeterminiert ist, und
dem Kind, das ikonographisch (nahezu) frei ist*, ein Spannungsfeld
eroffnet, in dem sich die Thematik einer Unverfiigbarkeit des Toten mit
der Thematik einer Unverfiigbarkeit des Lebendigen verschrankt.

Der christliche Mythos kennt Gott in der Gestalt des Leichnams
nicht. Wohl aber kennt er eine Prafiguration eines Leichnams in dem

1. Im Unterschied zu den Marien, Johannes dem Taufer, Hiob, Nikodemus, den Hirten
ist das Kind ikonographisch (nahezu) unbesetzt in dem Sinne, als es keinem bereits
festgelegten Deutungsrahmen unterliegt.

90

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN ZWISCHENBLATT. DIE GRABBEREITUNG VON VITTORE CARPACCIO

toten Leib Jesu Christi. Sie schiebt im Mysterium der Auferstehung das
Ereignis des unwiderruflich Toten, welcher unersetzbar im Verlust
bleibt, auf. Jesus Christus opfert sich und wird von Gottvater geopfert
fir die Erlosung der Menschen von den Siinden, die auf diese Weise ih-
rerseits immer schon in der Schuld Gottes stehen. Jesus Christus, der
durch das Mysterium der Inkarnation wundlos geborene Sohn Gottes
und Schmerzensmann mit der Dornenkrone, erfihrt nach Verrat, Gei-
Relung, Kreuzigungstod, Beweinung und Grablegung das Mysterium der
Auferstehung, welches als Uberwindung des Opfers lesbar ist.

Tkonographisch gelesen liegt Jesus Christus gemal} einer byzan-
tinischen Bildtradition auf einem Tisch, der das >Bett« des Totenopfers
bildet — die Italiener sagen >cadiletto-altare<* -, um nach der Leichen-
waschung und Salbung in das Haus der Totenopfer als letzte Ruhestatte
gelegt zu werden. Die Tiicher, auf denen Christus liegt, sind in der Art
der byzantinischen Stoffe gemalt, wie sie zur liturgischen Messe der Eu-
charistie im 15. Jahrhundert verwendet wurden.> Der rote, marmorne
Mittelsockel des mit Tiichern belegten Tisches spielt auf den roten Stein
der Salbung, eine Reliquie, an. Von ihr heiflt es, da das Blut Christi
»den Salbstein fiir immer rot gefarbt haben [soll], der in Konstantinopel
das ganze Mittelalter iiber als >roter Steinc« (lithos erythros) verehrt wor-
den ist.«3 Wie Didi-Huberman zeigen kann, ist der Marmor, der viel-
farbige Stein als figura Christi lesbar.* Dabei ist figura nicht ein Ding,
sondern eine Weise, zwischen verschiedenen Dingen bedeutsame Bezii-
ge herzustellen. Der operatorische und differentielle Charakter des Be-
griffs der Figur bewirkt und ist verursacht von einer Verschiebung oder
Konversion der Zeichen, welche den Zeichen erlaubt, zu signa translata
zu werden.> Hier, im Entwurf Carpaccios, gehen der Leib Christi, in
dem sich Gott offenbart, und der anthropomorphe Marmorsockel als li-
thos Christos® eine Ubertragungsbewegung ein, so sehr auch Stein und
Leib im Bilde ruhen.

Mit Stein und Leib beriihren sich das Feste und das Flissige. Die
Figur des Marmors bedeutet, »wie Thomas [von Aquin] sagt, das sacrifi-
cium altaris, das Altaropfer, das die Mitte zwischen dem Sakrament der
Taufe und dem der Letzten Olung einnimmt.«” Diese Anspielung und
Spanne von Taufe und letzter Olung wird im Bild durch Johannes den

1. Vittorio Sgarbi, Carpaccio, Milano 1994, 186.

2. Ebd.

Georges Didi-Huberman: Fra Angelico. Undhnlichkeit und Figuration, libersetzt von
Andreas Knop, Miinchen 1995, 91; vgl. ebd., Anmerkung 5, 253.

Ebd., 93.

Ebd., 42, 43-51.

Ebd., 62f.

Ebd., 93.

w

Neo v s

91

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Taufer, Nikodemus* und Hiob unterstiitzt. Johannes der Tdufer kehrt
auf der rechten Bildseite dem Betrachter den Riicken zu und steht (fir
den Betrachter blicklos) in Richtung der weinenden Marien. Am linken
Grab steht Nikodemus, der sich auf ein Becken stiitzt. Nikodemus ist
der Legende nach der Schriftgelehrte, der die Konvertierung vieler He-
brdaer zum Christentum bewirkte und der an der Kreuzabnahme Christi
beteiligt war, indem er die Nagel aus dem Leib Christi zog. An eine
Esche, Symbol der Heiligkeit, gelehnt wird Hiob mit nacktem Oberkor-
per dargestellt. Der Name Hiob bedeutet iibersetzt >wo ist der Vater«?>
und variiert damit eine Frage, die Christus am Kreuz mit der Frage
»Vater, warum hast du mich verlassen?« stellt. Wahrend Hiobs Klage
aufgrund der Leiden, die er erfahrt, in eine Sehnsucht, nicht geboren zu
sein, und in ein Verlangen nach dem Grab sich steigert,® endet seine
Legende mit der Uberwindung des Zweifels zugunsten einer tiefen
Glaubigkeit. Es scheint die Struktur des unschuldig Leidenden und der
Uberwindung der Verlorenheit, die Christus und Hiob verbindet. Und
so heiflt es in der Forschungsliteratur, sein Blick prafiguriere die Passi-
on und Wiederauferstehung des Messias.* Doch damit begibt man sich
schon in das Verfahren einer theologisch-ikonologischen Deutung, wel-
che die Komposition des Bildes nahelegt und bruchstiickweise unter-
lauft. Denn hier im Bilde sind beide Gestalten, Christus und Hiob, glei-
chermafen miteinander konfiguriert und voneinander losgelost. Solitar.
Ein jeder ist fiir sich und in sich selbst versunken, der eine in Melan-
cholie, der andere in den Tod. Mit diesem Widerspruch von Konfigura-
tion und Vereinzelung ensteht eine Spannung zwischen den theologi-
schen Beziigen und der Architektur des Bildes.

Die Wunden Christi, die seinen Tod herbeigefiihrt haben, tragen
Spuren vom endenden Leben. Das Blut flieSt noch aus ihnen. Auf der
Ebene der Bildarchitektur gelesen ist der Rotton im ganzen Bild zer-
streut: einige Steinfragmente, die Gewdnder Hiobs, der Grabbereiter,
der Marien und des Kindes sind rot; das schwarz-graue Tuch, auf dem
der Kopf Christi ruht, ist mit der Farbe Rot gesaumt. Diese Farbkonfi-
guration, in der Rot und Schwarz-Grau einander abwechseln, zeichnet
die Konturen des Christusleibes aus. Silbrig liegt der Leib Christi von
einer schwarzen Linie umhiillt und nach AuRen hin, zwischen rechtem

1. Esistin der Forschung umstritten, ob die Person, welche die Waschung Christi vor-
bereitet, Nikodemus oder Josef von Arimathda ist. Vgl. Lukas 23.50f.; vgl. Johannes
19.38. Johannes erwdhnt sowohl Nikodemus als auch Josef von Arimathda. Ich bezie-
he mich an diesem Punkt auf die Deutung von Sqarbi. Vgl. ders., Carpaccio. Leben und
Werk, Miinchen 1999.

2. Stuttgarter Erklarungsbibel, Studienausgabe, 627.

3. Ebd., Hiob 3.

4. Sgarbi, Carpaccio, 186.

92

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN ZWISCHENBLATT. DIE GRABBEREITUNG VON VITTORE CARPACCIO

Bein und Tuch, ist eine inkarnatsrote Linie gezogen. Stein und Leib
sind einander undhnlich, sie teilen die Farben Rot und Schwarz*, und
referieren auf ein Ahnliches, das sich einer Visualisierung entzieht, die
gestaltlose Gestalt Gottes. Didi-Huberman schreibt:

»Die Figur soll stets das Unfigurierbare in sich schlieRen. (...) Das Bild des Gottlichen soll
das Gottliche nicht bedeuten, sondern nach dem Bilde des Gottlichen sein. Es soll ge-
heimnisvoll und undhnlich sein. Denn Gott, sagt Dionysius Areopagita, ist undhnlich; in
der Tat kann ihm nichts dhnlich sein; Gott ist ohne Gestalt, selbst wenn er — oder gerade
weil er — alle Gestalten enthalt: >Er selber besitzt weder Form noch Gestalt¢, sowenig wie
er eine Quantitdt, eine Qualitdt oder einen Ort besitzt. So muR die Figur des Gottlichen
also eine gestaltlose Gestalt sein, eine Figur, die das Unfigurierbare in sich birgt, oder
besser: eine Figur, die aus sich selbst heraustritt, sich jeder Ahnlichkeit entzieht und
gleichsam ortlos existiert (...). (...) Ziel der Figur ist es demnach snur<, die Alteritit zu
zeigen, die Alteritdt des Gottlichen — was etwas vollig anderes ist, als dessen Wesen zu
bedeuten.«?

Die folgenden Uberlegungen erheben nicht den Anspruch einer kunst-
geschichtlichen Analyse, sie verstehen sich eher als eine Annaherung
an dieses andere, welches zwischen dem, was dargestellt werden muf}
und was unmoglich dargestellt werden kann, alterniert. Jene Doppel-
struktur, die sich um das dreht, was vor dem Grab bedeuten konnte,
stellt den Bezugspunkt zwischen der Antigona-Tragodie und dem Ge-
malde Carpaccios her.

Jesus Christus liegt auf einem Altar, einem Opfertisch — im Frei-
en vor Grabern. Der Dornenkranz, Totenkopfe, einzelne Knochen von
Tier und Mensch, Biisten und Gebisse liegen zerstreut um den Toten
und in der Ndhe der Grabbereiter, Nikodemus und Hiobs.? Um sich
nun der Kithnheit und dem Zug der Uberschreitung, den jene Grabbe-
reitung transportiert, zu nahern, soll hier mit einem kurzen Umweg ein
Einblattdruck* eines anonymen Kiinstlers hinzugezogen werden. Er
zeigt, wie der heilige Gregor wahrend der Messe in einem kirchlichen,
also geschlossenen Raum, die Vision der Verwandlung Christi Leib er-

1. Vgl. Michel Serres: Carpaccio. Asthetische Zugiinge, iibersetzt von Ulrich Raulff, Rein-
bek bei Hamburg 1981; bes.: Venedig. Der heilige Georg im Kampf mit dem Drachen /
Rot und Schwarz, 33-64; vgl. auch unter dem Gesichtspunkt der Verbindung der Far-
ben Rot und Schwarz zur Unterschrift des Kiinstlers und zur Frage nach dem Werk: Der
heilige Augustin in seiner Zelle / Rot und Weifs, 75f.

2. Didi-Huberman, Fra Angelico, 57.

3. Mdglicherweise ist die Grabbereitung Christi fiir die Scuola di San Giobbe in Venedig
entworfen worden.

4. Anonym: Der heilige Gregor, um 1490-1500, kolorierter Holzschnitt, 169 mm x 108
mm, Graphische Sammlung Albertina, Wien.

93

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

fahrt. Wahrend Carpaccio vor der Verwandlung des Leibes innehalt und
den Moment des Aufschubs jenes christologischen Spiels der Ersetz-
barkeit fixiert, setzt der kleine kolorierte Einblattdruck exakt jene Oko-
nomie der Ersetzung auf wundersame Weise in Szene (siehe Abb. 2 auf
S. 248).

Der Druck stellt die sich vollziehende »Transsubstantiation, »die
Umwandlung der Akzidenzen von Brot und Wein in Fleisch und Blut, in
den wahren Leib (verum corpum)« dar." An sie bindet sich die Erwar-
tung des Wunders der Leibwerdung Christi, wie es der heilige Gregor
gesehen haben soll.

»Denn normalerweise bleibt dieser [verum corpum] unter dem weilken Schleier des Bro-
tes, im sakramentalen Wein verborgen. Mit der Intensivierung des Eucharistiekultes seit
dem 13. Jahrhundert ist die in der rituellen Ostension gezeigte Hostie mehr und mehr
dem Druck der Wundererwartung ausgesetzt: daR® der Schleier sich liiften mdge, sich im
Brechen des Brotes das blutende Fleisch zeige.«?

Uber das vera icon wird das Bild als Bild zum Thema. Dies geschieht,
indem es den Papst Gregor, einen Betenden und zwei MeRdiener, das
vera icon und den corpum verum als zugleich imago pietatis miteinander
in Beziehung setzt. Die Frage nach dem Ursprung des Bildes taucht auf.
Denn die Bildkonzeption halt die Spannung zwischen dem Leib Christi
und der Hostie, also dem Weinbecher und dem Tuch auf dem Altar, das
den Leib Christi bedeckt und ihn verschwinden macht, aufrecht, indem
sich Leib und Hostie gegenseitig stellvertreten.? Ein ausgewogenes
Wechselspiel des Schleiers, in dem An- und Abwesenheit von Erschei-
nungen das Bild hervorbringen, strukturiert das Bild und fiihrt die Me-
dialitat des Bildes selbst in ihrer Gebundenheit an eine paradoxe Struk-
tur vor. Gerhard Wolf formuliert es in einem kleinen Kommentar zu
dem Einblattdruck so:

»Die Paradoxie (...) ist eine Paradoxie im Reich der Bilder: Das Problem der Darstellbar-
keit des Leibes wird selbst zu einem Diskurs des Bildes. Es handelt sich bei der vera icon
und der imago pietatis (dem halbfigurigen Schmerzensmann) bzw. bei ihrer Verbindung
nicht um mittelalterliche Bildformulare, die sich schnell tiberlebt haben, wie oft ange-
nommen wird, sondern um symptomatische Bilder, die ihre Entstehung und weiteste Ver-
breitung gerade den Jahrhunderten europdischer Kulturgeschichte verdanken, die von

1. Gerhard Wolf: »Bildprdgung und Bildgedachtnis. Wahres Bild und wahrer Korper«,
Text zu Anonym, Abbildung 8, in: Rhetorik der Leidenschaft. Zur Bildsprache der Kunst
im Abendland, Ilsebill Barta-Fliedl, Christoph Geissmar-Brandi, Naoki Sato (Hgg.),
Hamburg, Miinchen 1999.

2. Ebd.

3. Ebd.

94

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN ZWISCHENBLATT. DIE GRABBEREITUNG VON VITTORE CARPACCIO

neuen kiinstlerischen Versuchen der Auseinandersetzung mit und der Gestaltung von
Wirklichkeit charakterisiert sind.«’

Anders wundersam, befremdlich zeigt sich die Grabbereitung. Und zwar
weil sie das Mysterium des Todes und die Erwartung der Auferstehung
von einem anderen Punkt her aufdeckt. Der Einblattdruck bewegt sich
im Zuge der Ersetzbarkeit von Hostie, vera icon und Vision des Aufer-
stehenden, indem das eine auf das andere riickfiithrbar ist, auf einer
imagindren Ebene. Das Andachtsbild verspricht auf ewig das Wunder
der Auferstehung. Im Unterschied dazu setzt die Grabbereitung das
Moment der Nichtriickfiihrbarkeit in Szene. Es hdlt zwischen dem My-
sterium des Todes und dem Mysterium der Auferstehung inne und be-
rithrt einen Nebenschauplatz: den Nicht-Ort einer Nicht-Passage. Wie-
so kann man das so sagen?

Das Gemadlde Carpaccios, das lange Zeit Mantegna zugeschrie-
ben wurde® und auf die Jahre zwischen 1504 und 1520 datiert wird, ist
exegetisch hoch konnotiert. Es ist ein Andachtsbild, das zur Kontempla-
tion und Meditation aufruft, wie es andere Fresken und Gemaélde Car-
paccios, die in Konstellation zur Grabbereitung stehen, auch unterneh-
men.3 Mit der Konstellation der Gestalten im Bild wird die Frage nach
einem Nebeneinander der jidischen und christlichen Kirche angesichts
des Martyriums Christi und des ausstehenden Messias inszeniert. Und
das geschieht aus der Hand und Vision eines in Venedig lebenden Ma-

1. Ebd.

2. Auf dem lithos Christos ist die Inschrift >Andreas Mantineas« zu lesen.

3. Leider wiirde eine derartige Spur, die den Zitationen Carpaccios nachginge, den
Rahmen hier iiberschreiten. Deshalb sei an dieser Stelle nur kurz auf einige Beziige
verwiesen. Das Gemdlde Das Blut des Erlosers / Sakrament der Eucharistie von 1496 in
Undine, Museo Civico, thematisiert die Ubergénglichkeit von Blut und Fleisch in Wein
und Hostie (Eucharistie) vor einem grof3en, rot-schwarzen Vorhang, vor dem der
Schmerzensmann steht. Die Beerdigung des hl. Hieronymus im Freskenzyklus der Scu-
ola di San Gorgio degli Schiavone (Venedig) présentiert den seitlich aufgebahrten
Leichnam des Heiligen in dhnlicher Position wie in der Grabbereitung am unteren
Bildrand. Auch in der Scuola di San Giorgio befindet sich eine Darstellung sDer heilige
Georg im Kampf mit dem Drachen< von 1504-1507. Das Gemalde zeigt den heiligen
Georg, wie er den Drachen totet. Zwischen Drachen und Pferd liegen zerstreute Kno-
chenteile von Mensch und Tier, Totenkdpfe und verblutende Menschenleiber. Die Me-
ditation {iber die Passion und Auferstehung Christi von 1508-1515 (New York, Ferrara)
prasentiert wieder Gebeine von Tier und Mensch. Christus sitzt auf einem in hebra-
ischer Schrift gravierten Steinthron (iibersetzt: pare che il Cristo sta sognando - es
scheint, als trdume Christus). Christus ist nach der Kreuzabnahme und vor der Grab-
legung links vom heiligen Hieronymus und rechts von Hiob umgeben, die auf mit In-
schriften versehenen Grabsteinen sitzen.

95

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

lers, dessen Geburtsort Venedig den Juden den Aufenthalt in der Stadt
verbot und sie auf das Festland nach Mestre verwies. Im Jahr 1516 wur-
de dort das erste jiidische Ghetto errichtet mit Restriktionen, die das
Betreten der librigen Stadtteile wie auch den Handel erschwerten. Da
die Datierung des Gemaldes in den ungewissen Zeitraum von 1504-1520
fallt, in dem die Frage nach Ort und Aufenthalt von Juden eine wider-
streitende zwischen Akzeptanz und Ausschluf ist, bleibt auch eine Deu-
tung der Konstellation der drei Wachter am Grab ungewifl. Man kann
aber sagen, daR die Zeit im Bild verriickt ist. Denn die historische Zeit,
in der sich der historische Zeitpunkt der Entstehung des Bildes mit der
Zeit des historischen Jesus’ verschrankt, der im Begriff ist, begraben zu
werden, geht in dem Entwurf Carpaccios nicht allein in einer harmoni-
schen Filigung der Zeiten, in der Vergangenes vergegenwartigt wird,
auf. Zu dieser vertrauten Zeitstruktur, welche die Zeit des Glaubens
und der Andacht beschreibt, setzt Carpaccio die Zeit vor der Passage
hinzu. Das Bild stellt etwas Unmogliches dar; es beriihrt piktural den
Aufschub der Ubersetzung von dem offenen, den Blicken preisgegebe-
nen Ort vor dem Grab hin zu dem Ort des Grabes, in dem der Anblick
des Toten geborgen gewesen sein wird. Es thematisiert den Aufenthalt
des Toten im Drauflen und zeigt den Moment einer Passage, in der eine
Verzogerung statthat: Vor der Heraufkunft des Ewigen liegt der Anblick
des Toten. Bilden hier der Anblick des Toten, der Totenkopfe und
Steinfragmente eine Alteritdt des Gottlichen?

Angesichts des Totenopfers ist im Bild eine Verschrankung von
Vergangenem und Zukiinftigem wirksam, die mit einer Kreuzung der
Orte korrespondiert. Mit der Landschaftsdarstellung ist ein Auerhalb
der Gruft dargestellt, wahrend das linke fiir Christus bereitete Grab als
Monument der Bewahrung des Toten sichtbar ist, nicht aber der innere
Hohlraum des Grabes. Er schenkt den Anblick des Dunklen. Die linke
Grabeshohle steht in Beziehung zu einer weiteren aufgebrochenen
Grabeshohle, vor der eine antike Urne und ruindse Steinmonumente
aufgestellt sind. Im Inneren des Grabes sind ein getffneter Sarg und
eine geoffnete Klappe im Mauerwerk zu sehen, welches ein getffnetes
Urnengrab zeigt. Die Legende sagt, dafl es mit dem Tod Christi ein Erd-
beben gab, durch das die Erde erschiittert und die Graber aufgebrochen
wurden. Es mag sein, dafl Carpaccio auf das Ereignis anspielt; wichtiger
jedoch ist dabei wahrzunehmen, wie prazise die Stein- und Knochen-
fragmente im Bild aufgestellt sind und was deren Positionierung und
Antlitz auslost. So schaut aufrecht an die Innenwand gelehnt und in
zwei Teile geteilt ein geoffneter Sarg aus der Hohle. An der Aullenseite
des Grabes wiederum steht ein Skelett eines Menschen, das in der Wei-
se, wie es dort ausgestellt ist, weniger aus einem Erdbeben als von
Menschenhand konstruiert vorgestellt werden kann. Zwischen den
Grébern steht ein Felsentor, welches einen Durchlafl zum Hintergrund
bildet, in dem winzige Menschen den Leidensweg Christi nach Kalvari-

96

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN ZWISCHENBLATT. DIE GRABBEREITUNG VON VITTORE CARPACCIO

enberg nachgehen oder von dort zuriickkehren. Das Tor, das einen
Ubergang vom Mittelgrund zum Hintergrund des Bildes markiert, gibt
keinen freien Durchblick auf den sich dahinter schlangelnden Weg, der
zur Trauerstdtte fiihrt. Der Blick ist durch einen Stab, vermutlich durch
einen weiteren seitlich aufgestellten Sarg, dessen Kante allein zu sehen
ist, unterbrochen. Die Kante liegt wie ein Balken vor den Augen. Die
Gebeine und geoffneten Sarghiillen, sind — dhnlich wie die kaum zu er-
kennenden Menschen im Hintergrund des Bildes und die ikonogra-
phisch ausgestellten Menschengruppen, Mutter Maria und Maria Mag-
dalena, Hiob und der posaunenspielende Musiker auf dem Berg — zer-
streut im Bild dargestellt. Anders gewendet: Das Tote und das Lebendi-
ge begegnen sich im Modus der Zerstreutheit und Vereinzelung ebenso
wie im Modus von kleinen Gruppierungen. Und der Posaunenspieler?
Er kiindet im Ertonen des Tones, den der Betrachter nicht hort und wie
all die Figuren im Bilde allein in der Vorstellung die Dinge und Zeichen
ins Leben ruft, iiber den gedffneten Grabern vom Tod und vielleicht wie
der posaunenspielende Engel Israfil von der Auferstehung.*

Der seitlich aufgebahrte, bewegungslose Christus transportiert
etwas, das an eine Grenze von Darstellbarkeit trifft. Denn der Ubergang
von Leben und Tod setzt die Frage nach der Differenz von verwunde-
tem und totem, totem und verwestem Korper in Gang. Die Farbe des
toten Korpers, ein gleichmalRig flachiger, schimmernder und kalter
Grauton, setzt das Vergehende von dem einen zum anderen in Szene.
Die gewellten Haare, das noch aus der Wunde flieBende Blut, die inkar-
natsrote Korperlinie und die wie zum Schlaf libereinander gelegten
Arme betonen das gerade vergangene Leben.

Ausschnitt aus der »Grabbereitung« von Vittore Carpaccio

Hinter Christus und neben Nikodemus liegt ein in zwei Teile auseinan-
der gebrochenes Steinfragment. Das rechte Teil ist teilweise von einem
roten Saulenfragment bedeckt, auf dem linken Teil liegt ein weil3-grau-
es Tuch, das den Farbton vom Leib Christi aufnimmt. In diesem Aus-
schnitt wird eine Spanne zwischen einer Inschrift auf dem rechten

1. Vgl. Michel Serres: Die Legende der Engel, iibersetzt von Michael Bischoff, Frankfurt
am Main 1995, 124.

97

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Steinfragment, das in seiner Unlesbarkeit zu lesen gegeben ist, und ei-
nem Spiel von Fragmenten hergestellt, die einerseits entzweit und an-
dererseits mit einem fremden Fragment sich beriihrend dargestellt
werden. Das Tuch tragt gemeinsam mit der Eigenschaft der Unbefleckt-
heit eine Gewebestruktur (im Unterschied zum Stein) hinzu. Es ist ein
reines Tuch, das zur Verabschiedung des Toten dient. Die Evangelisten
schreiben, dal Christus in ein Tuch gehiillt und in das Grab gelegt wur-
de. Das Tuch, das spdter einsam, also ohne Korper, in der Gruft gefun-
den wird, weckt die Erinnerung an den lebendigen, toten und aufer-
standenen Christus. Noch jedoch sind im Bild Tuch und Leib voneinan-
der getrennt, noch umhiillt das reine Tuch den toten Leib nicht. Mit an-
deren Worten: Der ruindse Zug der Konfiguration von Stein, Schrift und
Tuch setzt eine Arbeit der Rekonstruktion in Gang und entwirft dabei
verschiedene Modalitdaten der Erscheinung von Zeichen bis hin zu ihrer
unmoglichen Rekonstruierbarkeit. Denn die Zeichen tauchen auseinan-
dergebrochen und verstreut auf und konnen, indem sie zur Erscheinung
gelangen, wieder und anders gelesen werden. Das eine, zweigeteilte
Fragment fiihrt den Ri und den Bruch vor; auf diese Weise erinnert es
daran, dall das einzelne Zeichen, selbst wenn Spuren des Akts einer
Trennung nicht zu sehen sind, immer schon aus einem Kontext heraus-
gerissen ist. Indem das rote Sdulenfragment auf das wei-graue Stein-
fragment gekippt ist, stellt es eine neue Konstellation der Zeichen zwei-
er heterogener Fragmente dar. Desweiteren erinnert die unlesbare In-
schrift den Zug eines irreduziblen Verlorenen von Schrift und vielleicht
von Zeichen iiberhaupt, seien sie literal oder piktural. Das zusammen-
gefaltete Tuch unterhilt eine Ahnlichkeitsbeziehung zu dem Lenden-
tuch Christi und dem Halstuch des einen Grabbereiters. Mit dem Tuch,
das um den Leib Christi gelegt wird, wird die letzte Berithrung des To-
ten vollzogen werden. In Erwartung der Grablegung kiindigt sich die
letzte Ubergabe des Toten in das Reich des Dunklen an. Im {ibertrage-
nen Sinn kann man sagen, daB sich an dem Tuch das Tote und das
Letzte mit dem Unbefleckten und Reinen verschranken. Der kleine
Bildausschnitt, der zwischen Christus und dem Grab liegt, ist wenig er-
zdhlerisch und doch 16st er iber ein Spiel mit den Fragmenten, Materia-
litdten und Farben verschiedene Signifikationsprozesse aus.

Das Grab als der Ort, der den Verlust ins Werk setzt®, taucht bei
Carpaccio in ndchster Nahe zum Blick ins Grab auf, den die Grabberei-
ter vorfiihren. Sie schieben die Grabplatte weg. Thre Korper verrenken
sich vor Anstrengung. Das Grab Christi zeigt im Unterschied zu dem
anderen rechten Grab nichts — auller einer schwarzen Fldache. So gese-
hen kann man den Blick ins Grab, der ein Blick ins Dunkle ist, mit dem

1. Vgl. Georges Didi-Huberman: Was wir sehen blickt uns an. Zur Metapsychologie des
Bildes, libersetzt von Markus Sedlaczek, Miinchen 1999, bes. 1-32.

98

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN ZWISCHENBLATT. DIE GRABBEREITUNG VON VITTORE CARPACCIO

Blick auf das Bild konstellieren. Denn das Bild, indem es den Blick auf
ein Undurchdringliches darstellt und so eine Doppelstruktur von Sehen
einfihrt, inszeniert auf diese Weise, dafl es, so sehr es etwas zu sehen
gibt, zugleich auch ein der Vorstellbarkeit Entzogenes gibt. Der Blick ins
Grab ist demnach untrennbar von einem Blick auf das Gemadlde, der
wiederum untrennbar von dem Blick ist, den das Gemadlde selbst auf-
ruft. Das Bild, das den Blick auf das Zukiinftige und in das Grab von
Christus verwehrt, verursacht durch den Widerstand einer Vorstellbar-
keit des eingeschlossenen Toten eine Kette von Blicken, die sich teilen.
Der schwarze Fleck im Bild, der die Grabesoffnung markiert, schiebt
sich vor das Undurchdringliche, die Nicht-Passage. Der Fleck kann als
Ursprungsort von Figuralisierung gedacht werden, sofern er in diesem
kinstlerischen Szenario als ein Kreuzungspunkt von Schliefung und
Offnung, Heraufkunft und Entzug von Gestalt gelesen werden kann.
Denn der dunkle Ausschnitt operiert mit dem Versprechen der Auf-
nahme des Toten — das wire das volle Grab mit dem Entzug der Gestalt
fiir den Betrachter — und seinem Verschwinden - das wére das leere
Grab mit der Gestaltwerdung des Auferstandenen. Zum einen exponiert
die Grabbereitung das Grab als Ubergangsort des Mysteriums der Auf-
erstehung und des Ewigen. Zum anderen negiert es das Ende, an dem
nichts mehr geht, nichts mehr aufsteht und nichts mehr tibergeht, nicht.
Die anonymen und zeitlosen Totenkopfe, die das Bild besden, zeugen
davon.

Ladt das groBe Andachtsbild dazu ein, den Blick im Bild zu de-
ponieren, so setzt es zugleich ein aporetisches Moment einer Unbe-
rihrbarkeit des Anblicks in Szene. Genau an diesem Punkt des Unbe-
rithrbaren ware ein Singuldres und Losgelostes, einer jeden Wahrneh-
mung Entzogenes zu denken. So gelesen gibt das Bild die Genese seines
Werkes und den Impuls seiner Entstehung von einem undenkbaren Ort
aus zu lesen, den man den Blick des Toten nennen kann. Im Entzug ei-
ner Phanomenalitdt jenes Blickes tritt die unhintergehbare paradoxe
Struktur des Bildes, etwas darzustellen, was nicht darstellbar ist, zutage.
In dieses Spannungsfeld schreiben sich Variationen um den unmogli-
chen Blick aufs Bild und ins Grab ein. Diese Variationen von Blicken
und unmoglichen Blicken schieben sich vor die Aporie des Toten, in der
sich nichts bewegt, nichts zeigt, nichts geht und nichts kommt. Die Apo-
rie wirkt da, wo die paradoxe Struktur uberschritten ist — wo nichts
mehr geschieht.?

Die einzelnen Skelettfragmente geben ein Antlitz dessen, was
dem Totenopfer bevorsteht: zerstreut zu sein und bis auf die Knochen
zu verwesen. Im Hintergrund wird das Grab bereitet, welches durch den
Blick der drei Ménner, die das Grab richten und von denen zwei in das

1. Vgl. Jacques Derrida, Aporien.

99

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Grab schauen, bereits die Vorwegnahme des Blicks ins leere Grab bil-
den. Das Bild entwirft eine Anndherung an das, was es Unmogliches
und Unertragliches zu sehen gibt, wenn das Grab sich, urspriinglich
oder nachtraglich, o6ffnet: der verwundete Korper wird libergegangen
sein in einen toten, verwesten Korper.

»Das Grab Jesu entsprach offenbar den im Umkreis Jerusalems vielfach aufgefundenen, in
den Fels getriebenen Grabhdhlen, deren Eingang durch einen schweren miihlsteinartigen
Rollstein verschlossen wurde (...). Innen waren an den Wéanden Steinbé@nke ausgehauen,
auf die man die Toten bettete. Wurden die Banke erneut benutzt, (was die Regel war), so
wurden die zusammengefallenen Knochen abgerdumt und in eine mit der Grabanlage ver-
bundene Grube geworfen oder in eigenen Behiltern (Ossuarien) gesammelt.«’

Man kann also in dem Sinne von einer urspringlichen und nachtragli-
chen Offnung des Grabes fiir einen Toten sprechen, wenn man die er-
neute Verwendung eines Grabes beriicksichtigt, das sich fiir den einen
offnet und fiir den anderen schlie8t. Carpaccio spielt diesen Umstand
auf ikonographischer Ebene mit den herumliegenden Knochen an, die
aus dem Grab entnommen und nicht in ein neues Behadltnis gelegt wur-
den, wahrend den (noch) unbegrabenen Christus die Hohlung des Gra-
bes erwartet. Auf schriftlicher Ebene wiederum, den Evangelisten® zu-
folge, erhdlt Jesus ein neues Grab. Wichtig fiir diesen Zusammenhang
ist, dall das Gemalde die Frage nach dem Toten und nach dem Ort des
Toten aufwirft, wie es vielleicht auch in gewisser Weise selbst als Be-
haltnis und Archiv fiir Erscheinungsformen des Toten lesbar ist. Prazi-
ser noch: betrachtet man neben den Gebeinen, Totenképfen und dem
toten Christus, die Esche, an der Hiob lehnt und die teils lippig im Blat-
terwerk und teils verdorrt ist, und die anderen Baume und Steinfrag-
mente aus dem alten, hinteren Grab, so wird das Bild durch die Konfi-
guration zu dem, was lebend dargestellt ist, zu einer Art Sammelstdtte,
in der sich das Tote und Lebendige in einem Bildraum beriihren. Die
gestaltlose Gestalt Gottes, die im Fehl erscheint und gemdR einer negati-
ven Theologie sich lUber das Unfigurierbare herstellt, wird zugleich mit
den auseinandergefallenen Leichenteilen konstelliert. Im Zuge der na-
menlos verstreuten Knochenfragmente wird das irreduzible Ende der
Gestalt, die keine Erwartung auf Verdnderung, keine Erwartung auf
Auferstehung kennt, thematisch.

Damit wird eine Ubertretung im Bild erahnbar, die das beriihrt,
was der Glaube als Vorstellung ausgeschlossen hat. Die Unmoéglichkeit
des Toten, aus dem Tod in das Leben wieder aufzuerstehen liegt vor ei-
ner Logik des Jenseits. Auferstehen kann das Tote allein im Bild, also

1. Stuttgarter Erklarungsbibel, Anhang 31.
2. Vgl. Markus 15,46; 16,3; Johannes 11,38f.; 19,41; Lukas 23,53; Matthdus 27,60.

100

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN ZWISCHENBLATT. DIE GRABBEREITUNG VON VITTORE CARPACCIO

an jenem Ort, an dem sich kiinstlerische Darstellung und Glaube tref-
fen. Denn in der kiinstlerischen Darstellung und im Glauben werden
Gestalten auf einer imagindren Ebene erinnernd aktualisiert und aus
einer zeitlichen Verschranktheit, in der sich Vor- und Nachzeitigkeit
lUberlappen, herausgebildet.

Doch genauer: Christus hat den Tod auf Kalvarienberg erlitten,
was in der linken oberen Bildhalfte zitiert ist. Die Beweinung Christi,
die den toten Sohn in der Trauer mit der Mutter Maria und Maria Mag-
dalena vereint, ist hier im Bild szenisch getrennt. Entfernt befinden
Maria und Maria Magdalena sich einander stiitzend und weinend im
rechten Mittelgrund, der tote Korper liegt in Erwartung der Verabschie-
dung vor der steinernen Grabesstdtte im Bild. Konvergieren an diesem
Punkt nicht die letzten Beriihrungen, die dem Toten mit der Waschung
zukommen werden mit dem letzten Blick, den der Betrachter vor dem
Verschwinden des toten Korpers in die Gruft, auf das Bild wirft? Denn
das Gemalde setzt im Aufschub der Auferstehung eine Duplizitdat des
Blicks in das Grab derart in Szene, als das eine Grab noch nicht mit dem
toten Korper gefiillt und noch nicht geschlossen und das andere Grab
bereits entleert und aufgebrochen ist.

Carpaccio verschiebt das volle Grab mit dem toten Korper und
das leere Grab, das den Toten und die Auferstehung erwartet, ineinan-
der. Der tote Christus, der im seitlichen und nicht frontalen Anblick
prasentiert wird und doch zugleich frontal im Sinne der Gestaltung des
Vordergrunds quer im Bilde dargeboten ist, erscheint in einer parado-
xalen Prdsentation, die das Bild strukturiert. Der tote Korper zieht den
Blick an und zeigt etwas, das in der Verborgenheit der Gruft, welche be-
reitet wird, verschwindet: den Leichnam Christi.

Auf diese Weise entwirft Carpaccio ein Szenario der Trennung,
auch der Trennung von Korper und Hiille, Innen und Auflen, in dem
Grab und Toter noch nicht geeint sind. Dabei geht das Gemalde tber
die religiose Erzahlung hinaus. Ob Christus ein neues Grab bekommen
hat oder ob er in ein altes Grab gelegt wird, wie es das Bild ikonogra-
phisch nahelegt, ist dabei nicht das Entscheidende. Denn die Kategorie
einer Evidenz des Sehens, die begriinden muf, was es sieht und sich
griindet auf ein Sehen, das nur sieht, was es glaubt wirklich zu sehen,
verfallt genau in dem Moment, in dem die Architektonik des Gemaldes
in ihrer zeitlichen und raumlichen Verschachtelung ins Spiel kommt.
An einer Grenze von Vorstellbarkeit, die an das fixierte, irreduzible
Tote stofit, das immer schon und unwiderruflich gewesen sein wird,
verkehrt sich das Gemalde selbst zu einer getffneten Krypta — hier im
Sinne einer Gedenk- und Andachtsstétte von Toten —, in der die einzel-
nen, namenlosen Hiillen und Korperteile zutage treten, wahrend der
verkldrte Leib Jesu, den das Bild zeigt, einsam und unausweichlich vor
dem, was man das Antlitz des Toten nennen kann, liegt.

Ein Kunststiick des Gemaldes liegt darin, dafl in ihm etwas zur

101

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Darstellung kommt, das noch vor der Okonomie statt hat, die Didi-Hu-
berman als Dialektik und Tautologie des Glaubens und des Sehens ange-
sichts des leeren Grabes ausfiihrt. Didi-Huberman differenziert, ausge-
hend von der fiir das Sehen konstitutiven Spaltung, die dadurch ent-
steht, dafl das, was wir sehen uns anblickt®, zwei Weisen, mit der Spal-
tung umzugehen. Diesseits der Spaltung® angesichts des Blicks in das
Grab gibt es eine Haltung, die glaubt zu sehen, was sie sieht. Sie impli-
ziert ein Sehen, das sich auf Evidenz bezieht.? Das sichtbare Volumen
wiederum weckt »eine Art Scheu vor dem Vollen« und eine Art »Scheu
vor der Leere«, welche die Hohlung des Grabes, das sich mit dem Toten
fiillt, und das sich verlierende Volumen des Korpers hervorrufen. Diese
Haltung — diese doppelte Leugnung — besteht (...) darin, aus der Erfah-
rung des Sehens eine Ubung der Tautologie zu machen.* Didi-Huber-
man faBt die Tautologie in den Satz: »Dieses Objekt, das ich sehe, ist
das, was ich sehe, ein Gegenstand, das ist alles.« Jenseits der Spaltung
im Blick auf das Grab ereignet sich Didi-Huberman zufolge im Sehen
eine Ubung des Glaubens.5> Diese gibt dem Impuls nach, iiber das, was
das leere und volle Grab zu zeigen vermag, hinauszugehen.

»Der zweite Fall lduft also darauf hinaus, ein fiktives Modell zu schaffen, in dem alles —
Volumen und Leere, Korper und Tod - reorganisiert wird, um als Bestandteil eines groRen
Wachtraums fortzubestehen. (...) Die christliche sKunst< brachte also unzahlige Bilder von
Grabern hervor, in denen die Kérper fehlten [vidés] — und denen damit in gewissem Sinne
auch das ihnen eigene Vermdgen fehlte, Leere oder Angst zu evozieren. Das Modell hier-
fiir bleibt natiirlich Christus selbst, der durch die einfache Tatsache (wenn man das so
sagen kann), daR er sein Grab verldRt, den ganzen ProzeR des Glaubens auslést und in
Gang hilt. (...) — gerade dieses Fehlen des Kdrpers [vide de corp] sollte in alle Ewigkeit die
ganze Dialektik des Glaubens in Gang setzen.«®

Auch Carpaccio thematisiert die Leere des Grabes, zugleich aber, und
das ist aullergewohnlich, zeigt er das Fehlen des Fehlens des Leichnams
Christi, indem er die Anwesenheit des toten Korpers, die zu fehlen er-
wartet wird, ausstellt. Der Entwurf Carpaccios setzt das fiktive Modell
des Glaubens und des Sehens derart in Szene, als die Darstellung mit
der Erwartung des leeren und des vollen Grabes spielt. Das imaginare
Moment im Sehen, welches das zu erwartende im Geiste erfillt, nam-

1. Didi-Huberman, Was wir sehen blickt uns an, 22; vgl. Lacan, Vom Blick als Objekt
Klein a.

Didi-Huberman, Was wir sehen blickt uns an, 22f.

Vgl. ebd., 11-18.

Ebd., 22.

Ebd., 24.

Ebd., 24ff.

(= S B RV I V)
D

102

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN ZWISCHENBLATT. DIE GRABBEREITUNG VON VITTORE CARPACCIO

lich die heilvolle Fiigung von Totenopfer und Grab als Voraussetzung
fir die Auferstehung Christi, wird zwar im Bilde aufgerufen, man wird
jedoch immer wieder auf das Bild des toten Jesus Christus stoRen. Er
liegt in einer strengen horizontalen Geraden dem Grund des Bildes auf.
Der aufgebahrte, tote Leib Christi sperrt in der architektonischen Kon-
struktion des Gemaéldes das, was nie zu sehen sein wird: den Verfall des
heiligen Korpers. Der heilige Tote im Bild sperrt die Grenze des Dar-
stellbaren als Nicht-Passage®, indem die Kluft zwischen dem Diesseits
und Jenseits des Todes in der Okonomie der Uberwindung des Todes
aufgeschoben wird. Das Artefakt verschrankt das Fiktive des Glaubens
und das Fiktive des Sehens miteinander, indem es das Bild in seinem
Wirken als Fiktion und im Entzug des Fiktiven ausstellt. Das Bild halt
das Beunruhigende des Toten, sofern es zwischen dem tddlich verwun-
deten Leib Jesu und den nackten Knochen und den lebenden Menschen
auf einer Ebene changiert, in dem Entzug einer restlosen Vorstellbar-
keit wach. Was aus dem Rahmen der Vorstellbarkeit fallt, ist der auf
immer verlorene Leichnam Christi in der Gestalt eines unwiderrufli-
chen Toten. Damit bertihrt es zugleich einen Umstand und einen unauf-
losbaren Widerspruch, in den die Malkunst immer schon involviert ist,
und aus dem sie auch hervorgeht. Ihr Projekt, das sich auf Darstellbar-
keit bezieht, und das darzustellen begehrt, korrespondiert an diesem
heiklen Punkt des Toten mit einer Erfahrung des Lebens, welche ange-
sichts des Toten an ein der Vorstellbarkeit und dem Wissen Inkommen-
surables trifft. Das Bild, das das Tote in Szene setzt, hat immer schon
mit der Undenkbarkeit eines der Reprdsentation Vorgangigen, welches
zugleich ein unwiderruflich Letztes gewesen sein wird — gedenkt man
der Inszenierung einer Offnung/SchlieRung des Grabes wie sie Carpac-
cio ins Bild setzt —, zu tun. Anders gesagt: dem Bild selbst, so voll und so
leer wie auch immer es scheint, haftet ein Moment des Toten an. Denn
die Komposition Carpaccios setzt offenbar nicht das Grab in den Vor-
dergrund, sondern den Toten und provoziert inmitten der Kluft zwi-
schen dem Toten und der Grabesstdtte den Blick aufs Tote, welcher of-
fen und ungeborgen aus dem Bild hervorgeht. Von daher prasentiert
sich die Grabbereitung als ein verkehrtes und unglaubwiirdiges Bild:
das, was nicht mehr und noch nie geblickt haben wird, das Tote, es
blickt. Walter Benjamin schreibt:

»Wahrend im Symbol mit der Verkldrung des Unterganges das transfigurierte Antlitz der

Natur im Lichte der Erlsung fliichtig sich offenbart, liegt in der Allegorie die facies hip-
pocratica der Geschichte als Urlandschaft dem Betrachter vor Augen. Die Geschichte in

1. Derrida, Aporien, 29.

103

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

allem was sie Unzeitiges, Leidvolles, Verfehltes von Beginn an hat, prégt sich in einem
Antlitz - nein in einem Totenkopfe aus.«*

Das Gemalde Carpaccios, das wohl das Symbol einsetzt, indem es das
Sujet der Auferstehung Christi bahnt, nichts aber im Bilde erlést und
eine von Paradoxien verursachte Unruhe im Bild hervorruft, die das
Symbol und die Allegorie nicht gegeneinander ausspielt und nicht mit-
einander versohnt, ist als eine Szene dessen, was vor dem Grab im Um-
schlag zwischen Sehen und Blicken geschieht, lesbar. Der Umschlag
von Sehen und Blicken?®, in dem der Blick den Ausfall einer Sichtbar-
keit und einen Stillstand einer Dialektik des Sichtbaren und Unsichtba-
ren transportiert, korrespondiert mit einem Entzug des Gemaldes
selbst. Nicht stellt es dar, wie die Grabbereitung, die Beweinung, der
Tod am Kreuz, im Leben wahr oder in der Geschichte aufgeschrieben
waren, es weckt das, was den Entzug von Prasenz schlechthin ankiin-
digt: das Tote. Das Tote fiihrt die Grenze einer Verfiigbarkeit in eine
Ordnung, die Grenze einer Unterwerfung des Subjekts und auch der
Kunst unter eine Teleologie3 ein. In der Weise dieses doppelten Ent-
zugs des Bildes artikuliert die Grabbereitung von Carpaccio etwas der
Kunst Eigentiimliches. Im Bild wird der Rahmen eines Sehens iibertre-
ten, das zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit einem phdnomeno-
logischen Sehen verhaftet ist und sich auf Evidenz und abschlieBende
Deutbarkeit bezieht. Auf diese Weise wird eine aporetische Struktur des
Bildes erahnbar, welche neben der Paradoxie wirksam ist. Verschrankt
die paradoxale Struktur die Dinge und Zeiten ineinander, wie sie auch
das Wechselspiel von Subjekt und Objekt, Leben und Tod bestimmt, so
klafft am Rand der paradoxalen Okonomie eine Aporie auf. Sie unter-
bricht die Paradoxie eines Sprach- und Bildkorpers, der sich erschei-
nend und verschwindend unendlich differentiell fortzusetzen vermag.
Die Aporie vergegenwartigt, indem es den Entzug von Gegenwartigkeit
des Toten transportiert, das, was das losgeloste Tote des Zeichens ge-
wesen sein wird. Es kommt nicht aus der Verborgenheit und nicht aus
der Grabeshohle; es fallt auch nicht ab, es ruht an den Dingen.

Und das Lebendige? Wie ware es vorzustellen und zu denken in
bezug auf das Zeichen und den Akt der Zeichengebung? Erneut liegt es
nahe, sich dem Kind, welches vor und zwischen den Gréabern sich be-
wegend dargestellt ist, zuzuwenden. Denn das Kind, indem es iber-
haupt in das Szenario der Toten und zudem in actu gemalt ist, spielt
Fragen nach dem Werden und dem Herstellen herbei. Wenn es Frag-

1. Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, 343.
2. Vgl. Lacan, Vom Blick als Objekt Klein a.
3. Vgl. Blanchot, Das Unzerstérbare, 90.

104

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN ZWISCHENBLATT. DIE GRABBEREITUNG VON VITTORE CARPACCIO

mente sammelt, versetzt, konfiguriert und wie ein Bild eine Konstella-
tion von Zeichen arrangiert, was gibt es zu lesen?

Wie bereits ausgefiihrt transportiert das Kind auf der Ebene der
Darstellung das Paradox einer Fixierung von Bewegung. Dieser Um-
stand ist moglicherweise als ein Verweis auf den Akt des Malens selbst
lesbar. Denn dieser geschieht in der Pinselbewegung aus einem ra-
schen, flichtigen Akt, der zugleich von einer verzogerten, unzeitigen
Aktion zeugt. Die Hande des Malers, die Palette, Malstab und Pinsel
halten und an den Blickwechsel zwischen Malerauge und Leinwand ge-
bunden sind, lassen in der Transformation von Vorstellung, Farbe und
Konstruktion ein Fliichtiges aus in genau dem Moment, in dem die Be-
rithrung zwischen Farbe und Malflache stattfindet. Dieses Fliichtige
erinnert im Zuge seines Verschwindens — es ist also niemals so da — eine
einzigartige Begegnung eines Kontaktes, in der sich das Verlangen nach
einer Vision mit der Heraufkunft einer Vision tiberschneidet. Nicht al-
lein der Blick auf die Leinwand bewegt die Hand des Malers, auch die
Leinwand, ob unbefleckt und leer, ob bereits bemalt, verursacht einen
Impuls einer visuellen Vorstellung, welche nach Darstellung verlangt.
Dieses Verlangen nach Visualisierbarkeit und Artikulierbarkeit steht
nie still — auller an einem Punkt der Vollendung. Mit anderen Worten:
Der Punkt der Vollendung ist ein toter Punkt. Thm nachzugehen heift,
den Blick ins Grab und eine Anndherung an die Nicht-Passage zu wa-
gen. So gesehen unterbricht die Grabbereitung von Carpaccio auf sin-
guldre Weise »das Phantom einer ewigen Vision«'. Das Bild, das zu
lesen gibt und den Entzug von Sichtbarkeit in Szene setzt, artikuliert
das, was sich dem Mysterium der Auferstehung, welches das Phantas-
ma der Ewigkeit aufrecht erhadlt, entzieht. Die Grabbereitung themati-
siert das Aufwachen aus dem Phantasma der Ewigkeit, indem sie das
Tote blicken 148t — und ein spielendes Kind. Mit ihm er6ffnen sich Fra-
gen nach der Beziehung und Beziehbarkeit zwischen dem Toten und
dem Lebendigen.

An dieser Stelle, an der sich die Aufmerksamkeit fiir den Akt des
Malens, der zur Vollendung drangt, das Sujet des Bildes, ndamlich die
Darstellung des Toten vor dem Grab, und auf einer analytischen Ebene,
die Unmoglichkeit, die Geschichte des Bildes zu rekonstruieren, sich
kreuzen, steht erneut eine Passage an. Eine Art Riickkehr zur Antigonad,
zur Exangolos-Passage der Tragddie, welche von eines Kindes Stimme
aus dem Grab berichtet, bietet sich an genau diesem Knotenpunkt an.

1. Blanchot, Die wesentliche Einsamkeit, 43.

105

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kreon vor dem Grab

Auftritt des Boten. Die Exangolos-Passage

»Nun / Geht alles hin«, sagt einmal der Bote. Er ldutet mit der Ex-
angolos-Passage im V. Akt 1. Szene das Ende der Tragddie ein. Der Bote
berichtet, wie er gemeinsam mit den Dienern und Kreon, den die Rede
des Tiresias umgestimmt hat, zundchst zu Polynikes geht, ihm ein Grab
zu richten, und wie sie sich dann der Grabkammer Antigonds nahern.
Von dort her, so der Bote, wird »eine Stimme« horbar. Allméhlich, im
Herannahen an die Totenkammer, vernimmt Kreon eines »Kindes
Stimmec«, die ihn verunsichert. Er weifl nicht, ob es seines Sohnes
Stimme oder eine géttliche Tduschung ist.*> Doch bevor diese Szene
gelesen wird, gilt die Aufmerksamkeit zunachst dem Auftritt des Boten,
der — auf die Wahrheit des Ereignisses vor und in dem Grab referierend
— mit gewitzter Zunge spricht. Kurz, seine Rede steht auf schwanken-
dem Boden in genau dem Grade, wie er die unmogliche Aufgabe hat, als
Zeuge von dem >wahren« Geschehen zu sprechen. Er berichtet Eurydi-
ce, der Frau Kreons, was sich dort abgespielt hat. Denn sie, die auf dem
Weg zum Altar Athenes von einer mysteriosen Stimme getroffen wird
und daraufhin in Ohnmacht fillt, wendet sich an den Boten Unheil ah-
nend, damit er wiedergabe, ihr libersetze, was er erfahren hat. Der Chor
hort zu. Wahrend Eurydice die Sinne schwanden, bleibt der Bote
scheinbar Herr seiner Sinne. Er sagt:

»Ich, liebe Frau, sag’ es, als Augenzeuge,
Kein Wort der Wahrheit lal3 ich ungesagt,

().

Der Bote kommt als Augenzeuge von einem anderen Ort. Er kiindigt ein
zu Sprechendes an als etwas, das nachtraglich von etwas Gesehenem
berichtet. Scheinbar tun die Worte des Boten so, als seien das Gespro-

1. FHA 16, Antigond, V. 1213f.
2. Ebd., V. 1258-1272.
3. Ebd., V. 1242f.

107

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

chene und das Gesehene gleich und differenzlos und als ob sie ein
Sprechen, das sich im Sprechen duplizierte, iibergehen konnten. Damit
erzahlt der Bote nicht nur, wie es wahr und unwahr war, er spricht zu-
gleich von der Zeugenschaft des Auges als Bedingung eines wahren
Sprechens, indem er das Sprechen in der Verkniipfung mit dem Sehen
als »transzendente Sehweise«* markiert. Doch weit entfernt von einer
niichternen, objektiven Berichterstattung, die mit dem Begriff des Au-
genzeugen aufgerufen wird, dreht der Bote in der Ubersetzung Holder-
lins, noch bevor die Hiobsbotschaften zu Wort kommen, eine »Pirouet-
te«* mit dem scheinbaren Bekenntnis:

»Ich, liebe Frau, sag’ es, als Augenzeuge,
Kein Wort der Wahrheit laR ich ungesagt,
Was sollt” ich nemlich dich besanftigen,
Wenn ich nachher als Liigner dir erschiene?
Gerad ist immerhin die Wahrheit.«?

Erscheint die Wahrheit immerhin gerad, so wird die Sentenz des Boten
im Gegenteil auf einem schiefen Boden stehen. Wie der Korper eines
Tanzers sich in Windeseile auf einer Fulispitze um seine eigene Achse
dreht und im Anblick dieser virtuosen Drehung seine urspriingliche Ge-
stalt verliert — denn er entwirft, wie die Figuren Grandvilles, eine gei-
sterhafte Erscheinung, die zugleich zwischen einer konturlosen Gestalt,
die sich in ihren Konturen nicht fixieren und abbilden 14Rt, und einer
einfachen Spule tendiert —, so dreht sich die Rede des Boten. Wort fir
Wort ereignet sich ein Sprechen, das, kaum ist ein Wort ausgesprochen,
sich in sein Gegenteil verkehrt. Es verdichtet sich; es verliert und erhdlt
zugleich mit der ersten Negation kein die Konturen, die das Wort in ei-
ner Spanne von Konturierung und Verlust von Konturierung zu einem
sinnhaften werden 1aRt. Denn kein Wort der Wahrheit 1Rt der Bote un-
gesagt und sagt so, daf3 er die ganze Wahrheit restlos spricht, wie er zu-
gleich alle Worte der Wahrheit ungesagt 1at. So gesehen steht die
Wahrheit aus. Sofern das Sprechen des Boten nach Maf} des Augenzeu-
gen voll von Wahrheit ist, transportiert es zugleich einen Entzug durch
die doppelte Negation im Gesagten. Damit wird thematisch, dafl die
Nachricht, so unverriickbar wahr sie auch immer daher kommt, gleich-
zeitig ein Fehlen, eine Auslassung artikuliert. Je nach Blickwinkel
streicht sich die Rede wechselseitig durch; sie zirkuliert um sich selbst
und beriihrt dariiber einen Zug von Leere, der sich in der Konvergenz
des Gegensinns in Form einer Unterbrechung einstellt. Durch den Bo-

1. Blanchot, Das Unzerstorbare, 88.
2. Lacan, Das Wesen der Tragddie, 329.
3. FHA 16, Antigond, V. 1242ff.

108

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KREON VOR DEM GRAB

ten kommt also das Thema der Unterbrechung und des Ausgelassenen,
das sich als eine Wachsamkeit fiir den Mangel und in zugespitzter Form
den Tod zu denken gibt, komisch und im Umschlag zum Tragischen zur
Sprache. Wie ein fliichtiges Atemholen unterbricht der Bote das Tragi-
sche mit dem Zug des Komischen und schiebt es ein letztes Mal auf.

Der Bote erscheint nicht in der Gestalt des Liigners und nicht in
der Gestalt des Wahrsagers' wie sie Kreon zugeschrieben ist, er er-
scheint als ein treuer Diener® der fliichtig in den ersten vier Versen
seiner Rede an Eurydike eine Liicke aufreifit, die sich abrupt im fliinften
Vers mit dem Satz gerad ist immerhin die Wahrheit zu schliefen droht
und noch ein letztes Mal in der Unmoglichkeit zur wahren Aussage auf-
blitzt. Bis dahin spricht der Bote mit einer gespaltenen Zunge, die einen
Witz dariiber erzeugt, dafl er die Unmoglichkeit des Gesehenen und die
Wahrheit dariiber zu sagen als unmoglich und dariiber wahrhaft man-
gelhaft ausspricht. Vor diesem Hintergrund, also auf dieser zerkritzten
und zerkratzten Folie, ist die Rede des Boten zu horen, zu lUbersetzen,
die nun anhebt, von der Heraufkunft einer Stimme aus dem Grab zu be-
richten.

Eines »Kindes Stimme« horen

Auch Kreon hort eine Stimme. Sie trifft ihn, wie der Bote berichtet, in
dem Moment, in dem er sich der steinernen Gruft ndhert, in der er An-
tigona lebendig begraben eingeschlossen glaubt. Auf der Schwelle zum
Grab umgibt Kreon eine »dunkle, miithseel’'ge Stimme, deren Ursprung
ungewil ist. Der Bote berichtet:

»Es horet aber einer eine Stimme,

Und laute Klage rufen in der Kammer,

Und nahet sich und deutet Kreon sie

Dem Herren an. Und wie der gieng, umgab

Ihn merkbarer die dunkle, miihseel’ge Stimme,
Dann schrie er auf, nah dran, und iibel klagend
Sprach er das Wort, das armlich klagende;

().

Die Stimme, die in der Rede des Boten auftaucht — es horet aber einer
eine Stimme - ist nicht unmittelbar. Die Rede des Boten schiebt sich
nachtraglich wie ein Schleier oder ein Riegel vor das, was die Stimme

1. Ebd., V. 1265.
2. Ebd., V. 1267.
3. Ebd., V. 1258ff.

109

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

an dunkler und unaufhaltsamer Stimmung transportiert, wenn sie al-
lein, wortlos und im ziehenden Ton eines Nahens einen Korper trifft
und ihn umgibt. Die Unmittelbarkeit der Stimme wird iiber das Spre-
chen des Boten und im Akt der Wiedergabe in Distanz gehalten und zu-
gleich noch einmal erinnert. In dem MafRe, wie der Bote spricht, die
Tragodie geschrieben steht und Holderlin iibersetzt, wird die an kein
Subjekt gebunden vorgestellte und von einem ungewissen Ort kom-
mende Stimme, die zur Gewiheit drangt, in der Erinnerung des Spre-
chens, Dichtens und Ubersetzens beriihrbar, und zwar beriihrbar in
dem Sinne, als beriihren einen Kontakt einer »h6chst nahen Distanz«*
herstellt.

Wenn eine Stimme plotzlich einbricht, wie sie Eurydice unmit-
telbar ins Ohr trifft, sie ohnmachtig werden 1a8t, und wie sie Kreon um-
gibt, ist sie unmittelbar dahingehend, als sie das Moment der Distanz
zwischen Stimme hier und Korper dort fliichtig aufzuheben scheint.
Anders als die in vertrauter Weise sprechende Stimme, die von Leben
zeugend gedacht ist, indem sie an ein sprechendes Subjekt gekniipft ist,
bringt die dunkle Stimme ein To6dliches. Sie gibt die Spaltung von Sub-
jekt und Stimme zu denken auf.

Die Rede des Boten bekommt so eine strukturelle Funktion, in-
dem sie den Abstand zwischen der Unmittelbarkeit der Stimme, die un-
entschieden halluziniert und wahr und verschieden im Sinne einer zeit-
lichen Passage gewesen sein wird, und der Rede iiber die Stimme be-
wahrt. Die Gewalt einer Stimme, die plotzlich hereinbricht, transpor-
tiert, da es das Dunkle der Stimme und das Dunkle von Sprache gibt.
Stimme ist hier nicht das, was das Subjekt beherrscht, indem es spricht
und nicht spricht, hért und nicht hort. Sie umgibt das Subjekt. Holderlin
akzentuiert die unendliche Ferne einer unberiithrbaren, unfaflichen
Stimme, die zugleich unaufhaltsam nah kommt und Kreon auf den Leib
riickt in der Ubersetzung des Boten: es horet aber einer eine Stimme.
Eine Stimme gibt sich ungebunden an ein Subjekt und ungebunden an
ein Objekt herkunftslos zu horen. Metrisch gelesen wird die Stimme in
diesem Vers eingefiihrt mit einem Rhythmus, der aus einem dreifiif3i-
gen Jambus und einem dreifiiBigen Trochdus besteht und von einer
unmerklichen Césur in der Mitte des Verses (nach aber), welche die
Umkehr der Hebungen und Senkungen hervorruft, strukturiert ist. Und
doch, rezitiert man den Vers nur einmal mit der eigenen Stimme, so
wird man bemerken, dall er eher leicht, mit schwebender Betonung
zwischen den Versfiillen und Satzteilen, besonders zwischen dem Sub-
jekt und dem Objekt einer eine Stimme in der Mitte, aber auch in der
Spannung zwischen dem Anfang des Verses es und seinem Ende Stim-
me auszusprechen ist. Eine zarte lyrische Weise steht damit im Wider-

1. Nancy, Die Musen, 32.

110

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KREON VOR DEM GRAB

spruch zu dem, was die Stimme an Unheil ankiindigt. Noch aber ist es
nicht da, vielleicht sogar schiebt der Rhythmus einmal noch im Ein-
klang mit der Unentschiedenheit der Stimme, die unbestimmt zwischen
es einer und eine zu horen ist, das Unheil auf.

Die unbestimmte Stimme wird allméahlich konturierbarer. Sie
verschiebt sich im Zuge ihres Herannahens in die Weise der Klage.
Dann wechselt der Bote die Zeit der Erzahlung vom Prdsens abrupt in
das Imperfekt. Die dunkle, miihsee’lge Stimme umgab Kreon im Gehen
auf das Grab zu merkbarer. Dann schrie er auf, nah dran. Der Schrei un-
terbricht die Passage des Horens der Stimme, Kreon beginnt zu klagen
und zu sprechen. Der Bote gibt wieder, was Kreon rief:

»Bin ich Wahrsager mir? geh” ich den ungliiklichsten
Wirklich der Wege, welche kommen kénnen?

Mich riihrt des Kindes Stimme. Doch ihr Diener

Geht schnell hinzu, zum Grab” und seht genau

Den Riegel an, der aus der Mauer ist gerissen,

Geht in die Thiire selbst hinein, und sehet

Ob ich des Hdmons Stimme hore, oder

Gottlich getduscht bin.«*

Mit der Frage bin ich Wahrsager mir? scheint etwas auf ihn zuzurollen,
das sich zwischen der Prophezeiung des Tiresias® und einer dunklen
Ahnung bewegt. Die Worte mich riihrt des Kindes Stimme stehen im
Nachklang zu dem Vers es hiret aber einer eine Stimme. Dann schlagt
die Rihrung in eine Hast und Ungeduld um. Kreon befiehlt den Die-
nerboten, damit sich die UngewilSheit der Stimme aufkldre, zu sehen, ob
es Hamons Stimme oder eine Stimme gottlicher Tauschung ist.

In der Grabszene kommt eine Stimme zum Zuge, die zu horen
gibt, indem sie einen Korper umschlie8t und auf ein Ereignis referiert,
das eine Grenze von Unmittelbarkeit und einen Entzug der Sinne, in
dem Sinn und Sinne kollabieren, hervorgerufen haben wird: das Ereig-
nis des Todes. Die Stimme entspringt zwischen Ereignis und Wort aus
diesem unsdglichen Nicht-Ort einer Totenkammer. Wenn sie, die
Stimme, von dort heraufkommend sich allmdhlich sprechend in Klage
und Wort zu erkennen gibt, wird sie immer schon das Mysteriose und
Unwiderrufliche ihres Ursprungs verdeckt haben, auf das sie zugleich
die Aufmerksamkeit richtet. Das dichterische Wort wire das, welches
den tragischen Transport, der nemlich eigentlich leer, und der ungebun-
denste? ist, zwischen Ereignis und Wort wach hilt. Der Vers es horet

1. Ebd., V. 1265ff.
2. Ebd., V. 1108ff.
3. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 250.

111

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

aber einer eine Stimme gibt dem statt. Es beruht auf einem leichten me-
trischen Wiegen und der metonymischen Beziehung von einer eine
Stimme, in der der unbestimmte weibliche Artikel eine ein verlustrei-
ches Echo im Nachhall von einer ist. Beide, Subjekt und Objekt, und un-
bestimmter mannlicher und unbestimmter weiblicher Artikel, also beide
Geschlechter, miinden nebeneinander in die Stimme — wie Hamon und
Antigond, die im Leben geschieden und im Tod vereint nebeneinander
zundchst tot und lebendig, dann tot und tot da liegen und Ursache der
Heraufkunft der Stimme bilden.

Passage iiber den Aufschub. Zwischen Stimme und Blick

Die Szene vor dem Grab, von der der Bote berichtet, wechselt zwischen
Stimme und Blick und verschiebt abwechselnd den Akzent zwischen
Horen und Sehen. Die Dauer der Stimme, die aus einem Zug des Na-
hens in eine dunkle Stimme und in eine Klagestimme tibergeht, die sich
wiederum in eine unentscheidbar imagindre Stimme oder wirkliche
Kindesstimme spaltet, wird skandiert durch den Befehl Kreons an die
Boten, der Stimme bis ins Grab hinein nachzugehen, um die Stimme
seinem Kind oder einem gottlichen Trug zuschreiben und deuten zu
konnen. Wenn Kreon die Boten ins Grab schickt mit dem Auftrag zu se-
hen, wessen Stimme er hore, scheint es, als gdbe es eine Beziehung zwi-
schen der Weise und Not, die Stimme zu sehen, das heifit, sie an ein
Subjekt zu binden, und dem Lesen. Nicht nur, da man mit dem Auge
liest, auch das Wort, indem es gesprochen, geschrieben ist, riickt in eine
Subjektposition, wenn es sagt, etwas sagt und etwas aussagt. Gerade
aber mit dem Thema der Stimme, die nicht spricht und naht, einfach
nur herannaht, von dem einem losgelost und noch nicht bei dem ande-
ren angekommen, 6ffnet sich die Vorstellung eines Lesens, das hort.
Auch das heiflt tibersetzen.

Holderlin tibersetzt es horet aber einer eine Stimme. Indem Hol-
derlin sich in einen dichterischen Prozel begibt, verleiht er Sophokles,
dem Autor, und Antigone/d, dem Werk, eine Stimme." Der Begriff
Stimme rekurriert an dieser Stelle auf einer »Vergegenwartigung der
Stimme« als »Metapher«.> Wenn Metapher hier bedeutet, das eine fir
das andere zu setzen, einem eine Stimme zu verleihen und dem einen
die Stimme des anderen zu geben, dann kann man mit Holderlin lesen,
daR Dichten immer auch die Unmoglichkeit der Ersetzung und damit
immer auch die Anmaflung, einem eine Stimme zu verleihen, aufschei-

1. Vgl. Bettine Menke: Prosopopoiia. Stimme und Text bei Brentano, Hoffmann, Kleist
und Kafka, Miinchen 2000, hier 163.
2. De Man, Semiologie und Rhetorik, 49.

112

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KREON VOR DEM GRAB

nen laflt. Dies geschieht, indem Ho6lderlin den Akzent auf den Rhyth-
mus von Sprechen setzt, ein Rhythmus, der unkalkulierbar in Sinn und
Sinnhaftigkeit einbrechen kann und solcherart einen Kontakt zwischen
Verdichtung und Verschiebung herstellt. Mit dieser Haltung zum Un-
scheinbaren, zum Rhythmus, der nichts sagt und pulsiert wie der leben-
dige Sinn*, mal rapide, mal wiegend wie die Sentenz es horet aber einer
eine Stimme, schldgt etwas ein, das die Prdsenz der Stimme aufbricht.
Eine Stimme, leer an Sinn, ungebunden an einen Sprachkorper und
ziehend zwischen Hebung und Senkung, 6ffnet die Frage nach dem,
was vor dem Akzent, der Sinn macht, liegt. Ein Abgriindiges der Stim-
me, wenn sie ungebunden zwischen dem einen und dem anderen
Sprachkorper gewesen sein wird, erhdlt eine Stdtte. An diesem Punkt
springt eine Vorstellung auf, in der sich Holderlin und Sophokles be-
gegnen. Ort der Begegnung ware das Werk, die Tragddie, an Hand derer
die Hohlung des Namens des Vaters Kreon/Nekro sich in ein Trauer-
spiel wendet. Ort der Begegnung wdre also auch, wie bei Kreon und
Héamon, eine Grabeshohle.

Doch genauer: Holderlin tbersetzt die Antigone Tragodie nach
Sophokles in das Trauerspiel Antigond. Im Zuge der Ubersetzung setzt
der Dichter Holderlin den Ruf des Werkes — Antigone nach Sophokles
und auch Antigone nach Polynikes, denn sie vernimmt den stummen
Ruf des Toten — von einem undenklichen Ort der Totenstille in Szene.
Nicht allein der Dichter Holderlin wendet sich an den anderen Dichter
Sophokles. Auch umgekehrt: Das in Vergessenheit versunkene Werk
schickt einen Ruf aus der Verborgenheit. Es ist ein Ruf nach Uberset-
zung. Was transportiert der unhérbare Ruf, den einst Antigona — nicht
von Zeus und nicht von Dike® — empfangen hat? DaR die Frage nach
der Ubersetzung des Toten, als eine Frage nach der Anerkennung, daf
es Totes gibt und den Toten zu verabschieden notwendig ist, nicht zu
vergessen ist: da es, wie es der tote Bruder transportiert, dafl es ein
Ende einer Genealogie gibt.

Zugleich, und das soll hier in der unheimlichen Vorstellung der
Stimmen der Toten nicht vergessen werden, gibt es auch den Ruf von
AuBen an das Werk: Kreon, der Vater, ist angezogen von des Kindes
Stimme und iiberschreitet, nachdem er die Boten vorgeschickt hat, die
Schwelle des Grabes. Er ruft den Sohn flehend an, aus dem Grab zu
kommen.

»(...) Darauf

Zu hinterst in den Grabern sehen wir
Am Naken hdngend, sie, am Giirtelbande

1. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.
2. Ebd., Antigond, V. 467ff.

113

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Des Leinenkleids herab; und ihn, rundum

Um sie bestrikt, dahingestrekt, und jammernd
Ums Brautbett, und den Abgrund drunten, und
Des Vaters Werk und ungliikliche Lager.

Er, wie er dieses sieht, schreit greulich auf,

Und geht hinein, zu ihm, und weheklagt und rufet:
0 Armer, was hast du gethan? was hattest

Im Sinne du? Durch welch Verhangnif starbst du?
0 komm heraus, mein Kind, fuRfillig bitt” ich.«"

Holderlin 14B8t unentschieden, wer er ist, und wer schreit. Der Vater?
Der Sohn? Genau dariber kommt die Frage, wer und was spricht, auf.
Zudem kommt ein irriges Sprechen aus dem Munde Kreons, der rich-
tungslos fragt: durch welch Verhdngnif$ starbst du? Wendet Kreon sich
damit an die tote Antigond — die nicht mehr antworten kann und die,
das kann man wohl so sagen, auch durch das von Kreon verhangte Ur-
teil zu Tode kam - oder an Hdmon, der noch nicht tot bereits in den
Augen Kreons tot ist? Oder wendet sich Kreon gar an sich selbst, indem
er spricht, was er zu sehen und lesen nicht vermag: da auch er, wie
sein Name in der anagrammatischen Umkehr es unermiidlich heraus-
zuschreien scheint, ein Totes an sich tragt?

Die Begegnung zwischen Sohn und Vater innerhalb der Gruft
durch die sich wechselseitig anziehenden Stimmen fiihrt zu einem tod-
lichen Duell. Der HaR auf den Vater, da er fehlte, miindet in einen To-
tungsakt, der in einem fliichtigen Moment dem weichenden Vater gilt.
Der Sohn, der auch des Vaters Werk ist, totet sich anstatt des fehlenden
Vaters. Denn der reifit eine Liicke im Schritt zur Seite auf, die der Sohn
mit seinem Tod fullt, indem er den Verlust, der die Leere entdeckt,
selbst real werden 1aRt. Tot. Nicht so ist es, dafl der Ruf Kreons, der
Sohn moge aus dem Grab herauskommen, noch einmal den Tod auf-
hielte; im Gegenteil, die verspatete Sorge, des Kindes Tod aufzuhalten,
fiihrt zu einer weiteren Zerstorung. Auch dies Werk ist tot. Des Kindes
Stimme spricht nicht mehr. Was aber bedeutet das fiir den Vater, den
Hinterbliebenen?

Wenn Kreon das tote Kind fassungslos in den Handen halt, der
Bote sagt, ein grofles Angedenken in Hinden trdgt er®, widerfihrt ihm
ein Ahnliches wie das, was Antigoni einsam, verborgen und unverbor-
gen, mit dem Bruder vollzogen hat: den Toten mit der Hand tragen.?
Ihre Geste, das tote Kind, das Werk, zur Ubergabe zu verabschieden, es
losgelost von dem Vater, der fiir das Gesetz steht, der Totengruft zu

1. Ebd., V. 1273.
2. Ebd., V. 1314.
3. Vgl. ebd., V. 45.

114

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KREON VOR DEM GRAB

uberlassen, heilt, dem Toten und dem Ungeschriebenen als das, was
sich der Schrift entzieht, einen Ort zu geben. Indem Ho6lderlin iibersetzt,
halt er das Werk Antigone, dem er treu und untreu zum Gesetz des Va-
ters die Frage nach dem Toten entnimmt, das Verschiedene in den
Hinden und bereitet es, Antigond, zur Ubergabe in die Totenkammer.
Vor dem Grab. Antigone und Antigond begegnen sich nicht in einer ge-
schlossen Gruft und nicht in einem Draufen vor den Stadttoren, viel-
mehr in der Ndhe »bei denen, die durchgdngiger Weise sind, / Und die
Gespriche halten miteinander, drunten.«*

Was aber bedeutet das? Zunichst: Eine undenkbare Uberset-
zungs6konomie, mit der ein Ausfall aus der Okonomie einer kontinuier-
lichen Fortsetzung, einer Genealogie notiert ist. Denn nicht geht es um
die Frage nach dem Ewigkeitswert einer Dichtung, es geht um ein Ho-
ren von Stimmen, welche die im dichterischen Prozef sich gegenseitig
anziehenden Stimmen des Werkes gewesen sein werden. Antigone/d
scheint im Lesen auf. Antigone und Antigond sprechen synchron. Das
Werk Antigone und das Werk Antigond sind einander »subordinirte
Kunstformen«® Eine Spannung der Unentschiedenheit in der Frage
nach dem, wer spricht, subvertiert eine Vater/Sohn und Herr/Knecht
Unterworfenheit; sie starkt die Vorstellung einer archdologischen
Schichtung beider Werke, in der sich Schichten nicht einfach einmalig
uUbereinander, sondern ineinander verschoben haben, so da Worter,
Vorstellungen, Mythen, Rhythmen, Haltungen zu einer Art Sammelstat-
te, einem Klangraum werden.

DafR jedoch das Sprechen und Stimmenhoren drunten mit denen,
die durchgdngiger Weise, die also ewig treu und prasent vorgestellt sind,
einen Anzugspunkt fiir eine widerstindige und dichterische Haltung
bildet, dessen Kehrseite der »schonungslose« »Geist der ewig lebenden
ungeschriebenen Wildnif und der Todtenwelt«3 ist, soll dabei nicht
ubersehen und nicht iiberhort werden. Denn das, was im Kontakt zum
Toten als schon vorgestellt wird — Lieb werd’ ich bei ihm liegen, bei dem
Lieben* — bedeutet einerseits die Schweigsamkeit der Stimmen im Le-
ben aufzuheben und ein Gesprach unter Toten zu fithren. Andererseits
zeigt sich in der Zuneigung zu dem Toten, welche die Abwesenheit der
Stimme (im Leben) in Szene setzt, das Grauen einer Einsamkeit, wie es
der Tenor der Klage Antigonds zum Ende hin anschlagt.

An diesem Punkt wird deutlich, daf sich an die Frage nach dem
Ursprung der Stimme die Frage des Werkes kntipft. Nicht, wie bei Laza-
rus, erfolgt durch Christus ein Ruf Gottes von aullen an das Werk, das

Ebd., V. 563f.

Vgl. ebd., Anmerkungen zur Antigond, 418.
Ebd., 413.

Ebd., Antigond, V. 75.

DN W NN =

115

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

im Grab tot liegt und auferstanden ein leeres Grab hinterldft.* Das
Tote kann nicht aufstehen, der Ruf Gottes fehlt. Statt dessen geht vom
Ort eines unwiderruflich verlorenen Werkes, Antigone nach Sophokles,
das innerhalb einer Gruft als geschlossenes Werk liegt, ein Ruf aus. Das
tote Werk, das so (nie) gesprochen haben wird, drangt an den Rand ei-
ner paradoxalen Struktur der Stimme. Im Aufbruch der Geschlossen-
heit des Werkes gelangt zur Vorstellbarkeit, dal eine Abwesenheit der
Stimme Ursache des Werkes ist; dal beriihren, libersetzen, dichten
heilt, die prinzipielle Nichtersetzbarkeit eines Werkes und von Dich-
tung ins Sprechen zu bringen. Ubersetzen als ein Héren im Lesen heifit
so vielleicht, sich dem geschriebenen Wort dichtend zu neigen und das
andere von Schrift, das losgeldste Ungeschriebene auszulassen; es frei
zu lassen und, da das Ungeschriebene sich einer Positivitdt und Versifi-
zierbarkeit entzieht, es im Zuge seines Verschwindens zu beriihren.
Nachsehen. Dichten heif3t so vielleicht auch, auf der Schwelle zwischen
Sehen und Héren der Offnung der Gruft nachgeben, dort wo das Tote
und das Lebendige sich ein letztes Mal beriihren. Dieser fliichtige Kon-
takt bezeichnete einen undenkbaren Ort von Uberlieferung vor der
Nicht-Passage®.

Am Spielrand von Buchstéblichkeit - Kreon/Nekro

Am Ende der Tragodie, als Kreon seinen toten Sohn Hamon in den Ar-
men halt, scheint es, als hdtte sich nun bewahrheitet, was Tiresias Kre-
on voraussagte: aus deinem Eingeweide, Kreon, aus deinem Innersten,
zahlst du bald selber einen Toten fiir die Toten. Unmoéglich ist es, Totes
zu verwerfen.

»Wiss” aber du, nicht lange Zeit mehr briitest
In eifersiicht’ger Sonne du, von nun an;
Denn bald aus deinem Eingewaide zahlst

Du selber einen Todten fiir die Todten,

Fiir die, die du von oben warfst hinunter,
Und deren Seele schmahlich du im Grabe

Zu wohnen hast gesandt. Von unten hast
Auch oben einen du, den schiksaallosen,

Den unbegrabenen, unheiligen Todten

Des Todesgotts, der weder dich noch obre Gotter
Angehet, aber du brauchst so Gewalt.«

1. Blanchot, Das Unzerstérbare, 13ff.
2. Derrida, Aporien, 29.
3. FHA 16, Antigond, V. 1106ff.; vgl. Nagele, Mechané, 50ff.

116

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KREON VOR DEM GRAB

Kehrt hier mit der Verwerfung von Polynikes und Antigond aus der
symbolischen Ordnung ein Totes in anderer Gestalt wieder? Du selber
zahlst einen Toten fiir die Toten. Du zahlst deinen Eigensinn, der Poly-
nikes vogelfrei ins Auen versetzt und Antigond lebend in das Grab ge-
schlossen, der die Widerworte des Sohnes nicht vernommen hat, mit
deines Kindes Tod. Welch Worte des weisen Sehers, denn kann man
den Tod des einen mit dem Tod des anderen zahlen? Der tote Hamon
fiir Polynikes und Antigona?

Legitimiert hat Kreon als souveraner Herrscher die Urteile tiber
Polynikes und Antigonad vom Gesetz des Guten her: »Diff ist mein Sinn
und niemals werden mir / Die Schlimmen mehr geehrt seyn, als die Gu-
ten.« Im Disput noch zwischen Vater und Sohn, in dem der Genera-
tionskonflikt als ein Machtdiskurs um Autoritdt, die bestimmt, wer auf
wen hort, zur Sprache kommt, geht es mehrfach um den >vollen< und
>leeren« Sinn. Himon argumentiert vor Kreon, dal der Mensch, der von
sich behaupten wiirde, er allein hadtte Recht und kein anderer, daR die-
ser Mensch, o6ffnete man ihn, leer erschien.

»Und sage nicht, du habest Recht, kein andrer.

Denn wer allein hilt von sich selbst, er habe
Gedanken nicht und Sprach” und Seele, wie ein andrer,
Wenn aufgeschlossen wiird” ein solcher Mensch,
Erschien er leer.«’

Das Phantasma einer Selbsterfiilltheit ohne Bezug zur Stimme eines
anderen und anderer — weder Antigonds, noch Hamons Stimme, noch
die Stimmen aus dem Volk hoért Kreon® — kehrte sich, in der Lesart
Hamons, in eine Leere. Etwas spdter sagt Himon: Ist alten Geists ein
Mann, voll in vollkommnen Wissen; / Ist dieser nicht dabei, denn selten will
es so gehen.? Und Kreon erwidert Himon an anderer Stelle, leersinnig
kannst auch du seyn*, woraufhin Himon antwortet, »Warst du es selbst
nicht, hielt ich dich fiir treulos.« Was weifl der Sohn, das der Vater nicht
vernimmt?

Die Sicherheit einer Unterscheidbarkeit von Schlimmen und Gu-
ten macht Kreon blind fiir die Ubertretung des Gesetzes in einen Raum
der Gesetzlosigkeit. Die unverriickbare Entschiedenheit, Polynikes und
Antigond aus dem Gesetz zu verwerfen, ist gegriindet auf einem Denken
des Guten, eines Wissens vom Guten, das sich voll in vollkommnen Wis-
sen weil3, ein Irren negiert, eine Leere und auch ein Totes isoliert eben-

Ebd., V. 732ff.
Vgl. ebd., V. 718ff.
Ebd., V. 749f.
Ebd., 783ff.

D W NN =

117

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

so wie Widerstand und Leidenschaft zu téten sucht und totet. Die Fik-
tion eines vollen Sinns, die Kreon regiert, 18t keine Offnung zu einer
Andersheit und damit auch keine Verriickung zu — Aussparung von Dif-
ferenz. Aber warum funktioniert das bei Kreon so? Was fehlt ihm? Ha-
mon bringt es auf den Punkt:

»Hamon.
Du mdchtest etwas sagen, horen nichts.

Kreon.

So ist es. Doch beim Himmel meiner Vater!

So nach Gelust sollst du nicht kranken mich mit Tadel.
Schafft weg die Brut, vor Augen soll sie, gleich,

In Gegenwart, hart an dem Brautigam, sterben.«’

Die Bezugnahme auf die vaterliche Instanz beim Himmel meiner Viiter
verdeckt den Umstand, da Kreon, vom Phantasma des Gleichen be-
stimmt, gerade nicht die vaterliche Metapher anerkennt, welche das
Gesetz der Differenz und damit der Grenzziehung in die symbolische
Ordnung tragt und andersherum: die Heraufkunft des Namens des Va-
ters ist von einem Akt der Differenzierung zwischen Dreien verursacht;
da scheint Kreon taub. Er verlangt absoluten Gehorsam. Dem folgt Ha-
mon nicht. Er befindet sich in striktem Dissens zu Kreons Urteil und in
einer leidenschaftlichen Beziehung zu Antigond. Denn auch das scheint
Kreon unertrdglich, eben weil es das Phantasma des Gleichen aufstorte:
der Zug der Leidenschaft zu einem anderen, zu einem anderen Ge-
schlecht ebenso wie die Frage, ob und in wieweit Politik auch von Lei-
denschaft bestimmt wird, ist fiir Kreon ausgeschlossen. Nicht aber fir
Hamon. Er konfrontiert den Vater mit der Beobachtung: Du mdchtest
etwas sagen, horen nichts. Daraufhin spricht Kreon von HaR erfiillt den
Wunsch aus, Antigond vor Augen seines Sohnes toten zu lassen.

Was hat Hamon da getroffen? Kreon spricht Urteile, er beruft
sich auf die Augen, die wie Zeus alles schauen? das Horen aber ist eine
Leerstelle. Wohl hort er Worte und deutet diese ausschlief$lich auf »ihre«
Sinnhaftigkeit hin, die wiederum >seinemc« Sinn untersteht. Fremd bleibt
ihm im Unterschied zu Antigonda und Hamon, ein Horen auf den Signi-
fikanten, der den Zug einer Abwesenheit von Sinn und einer Abwesen-
heit iiberhaupt zutragt. Verschlossen bleibt es ihm bis zu der Cdsur, die
Tiresias durch das Ende seiner Rede ankiindigt, seinen jeigenen< Na-
men Kreon zu horen. Doch was heif3t es, den >eigenen Namen«< horen?

1. Ebd., V. 786ff.
2. FHA 16, Antigond, V. 191f. Kreon: »Ich nemlich, weil} es Zeus, der alles schauet,
allzeit / Ich werd’ es nicht verschweigen, seh’ ich Irrung.«

118

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KREON VOR DEM GRAB

Liest man den Eigennamen® Kreon und 16st ihn aus der Starr-
heit der gesetzten Buchstaben, so gibt sich mit der Verschiebung der
Buchstaben ein anderes zu horen: ein Totes haftet am Namen, Nekro.
Das Gesetz des Sinns (mein Sinn) und die sinnhafte Ubersetzung von
Kreon zu Nekro und umgekehrt haben miteinander zu tun. Von Sinn zu
Sinn geben die Buchstaben zu lesen, hier Fiille, da Leere. Der volle und
leere Sinn scheinen miteinander derart verstrickt, dafl der eine ohne
den anderen gar nicht geht, was eine Gesetzmafligkeit formulierte. Das
Gesetz einer zwanghaften Gebundenheit des einen an den anderen, des
Lebens an den Tod, stellt sich vor den Raum der Gesetzeslosigkeit. Das
zweibdndige Gesetz vom Sinn und verfehlten Sinn und ein Gesetzloses
als Fehl des Fehlens des Endes, Sujet der Antigona-Tragodie, sind dem
Namen eingeschrieben. Die Umstellung der Buchstaben von Kreon zu
Nekro befriedet in eigentiimlicher Weise, eben weil man, wie Tiresias,
glaubt zu wissen, dies sei der andere Sinn: notwendig, im Finale, wird
es sich zu lesen geben, ein Totes. Erkenntnis beruhigt. Nicht aber der
Anblick des Toten, ohne Riickkehr gibt es kein Kommen, keinen Schritt,
kein Gesetz, kein Sprechen von einem anderen her.

Kreon schlieflich wird von dem prophetischen Ton beunruhigt.
Des Blinden Gewiffheit vom Ende des tragischen Verlaufs — als miisse
es immer schon so kommen — weckt die Notwendigkeit, den morderi-
schen Lauf der Dinge, die Okonomie der Rache, einen Toten fiir die To-
ten zu zahlen, zu unterbrechen. Zu spat. Kreon widerfahrt im Realen,
was er aus dem Gesetz zu treiben versucht hat, das Antlitz des toten
Kindes. Konnte Hamon sagen, dall Kreon, indem er sich dem anderen
verschlossen hat, nichts horen wollte, vernimmt Kreon nach dem Ein-
bruch der Cdsur das Fehlen der Stimme des anderen, die unwiderrufli-
che Stummbheit des toten Sohnes. Nichts horen heift hier auch eine Lee-
re horen. Ein Horen auf etwas, das nichts sagt und den Mangel als Fehl
des Fehlens des Endes zutragt.

Was sich in der anagrammatischen Knappheit des Namens Kre-
on ausspricht, indem sie die Verstellung als einen Zug von Identitdt
ausstellt, ist dem Phantasma von Identitdt, das die Differenz leugnet,
geschuldet. Der Glaube an den Sinn, der sich in der Umkehr von dem
einen (Name) zum anderen (Sinn) wahrhaftig zu erfiillen scheint, was
auch noch Tiresias, dem Zeichendeuter, unterlduft, wird in eine Gewif3-
heit gemiinzt. So ist es eben. Eine todliche Aussage. Sie spricht von Pa-
ralyse und bringt sie im selben Atemzug hervor: Hier gibt es das Para-

1. Vgl. zum Eigennamen, Jacques Derrida: »Babylonische Tiirme, Wege, Umwege, Ab-
wege, iibersetzt von Garcia Diittmann, in: Ubersetzung und Dekonstruktion, Alfred
Hirsch (Hg.), Frankfurt am Main 1997; vgl. ders.: Uber den Namen. Drei Essays, iiber-
setzt von Hans-Dieter Gondek, Markus Sedlaczek, Wien 2000.

119

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

dox eines vollen Sinns des Wortes Nekro, das eine Leere herbeispielt.
Und da klebt Kreon an >seinemc« Sinn.

Wie also das Anagramm lesen, ohne die Figur der Gewiheit zu
wiederholen? Das Phantasma des Gleichen, das die Nichtersetzbarkeit
des anderen verwirft, kommt dann zum Zuge, hier im >wahren Sinnc
zum Ausdruck, wenn Name, Gestalt und Ereignis in eins fallen.* Wenn
das Phantasma ins Reale umschlagt, dann verfallt ein Spielraum, blickt
das Auswegslose. Es lauft auf die Un-Gestalt des Toten zu. Jene Leer-
stelle des Toten sperrt eine sinnhafte Ubersetzung von Kreon und Ne-
kro, sperrt die Ersetzung des einen Toten fiir den anderen. Was das
Buchstabenspiel aufwirft, ist eben diese Unmoglichkeit von Ubersetz-
barkeit, indem sie die Frage nach dem Wirken des Phantasmas des
Gleichen stellt. Das Anagramm im Namen spielt mit dem Entzug des
Wahren und dem Phantasma von Gleichheit, indem es

»den Gegensatz zwischen Selbstheit und Alteritdt in Bewegung [bringt], indem es das
Selbstgleiche mit dem Schatten des Anderen versieht. (...) Ein Faszinosum des Ana-
gramms liegt vielleicht darin, daR es in seiner réatselhaften Unberechenbarkeit und Kon-
tingenz zugleich das Gesetz der Sprache anzeigt. Auch wenn das anagrammatische Gesetz
als Spielregel gewuRt und vorgegeben ist, kann man nie wissen, welche Worte und Syn-
tagmen generiert werden. Das heil3t: Das Anagramm motiviert sich nicht aus einem vor-
géngigen Signifikat (...).«?

Unwissentlich spricht der Name Kreon das Fehlen des Signifikats mit,
sofern der Name ein Totes als ein anderes, das geschrieben und uner-
hort mit dem Namen gegeben ist, nicht verschweigt. Das Denken und
die Figur der Finalitdt, in der sich Name, Gestalt und Ereignis ineinan-
der zur Wahrheit verschlieBen, hielle demnach, den operationalen Cha-
rakter der Verstellungen und den Zug einer plétzlichen Unterbrechung
im Einschlag des Sinns im anagrammatischen Verfahren — und im Spre-
chen tberhaupt — zu leugnen und genau das im textanalytischen Ver-
fahren deutend zu wiederholen, was Kreon in der souverdnen Position
als Gesetzgeber und Vater unternommen hat. Vor dem Toten, sei es im
Namen, in der Tragodie, im Leben, erfahrt die Sinnfrage, die sich in der
Erfillung der Wahrheit verrennt, einen Aufschub. Lesen, Sprechen und
Ubersetzen heiflt im Ritardando des Aufschubs, daR die Deutung selbst
eines Namens, eines Ereignisses, eines Wortes an die Grenze einer
Deutbarkeit gelangt. Mit anderen Worten: Buchstdbliches Lesen heif3t

1. Pierre Legendre: »Die verordnete Psychoanalyse. Anmerkungen zur Aufldsung der
Ecole freudienne de Paris«, in: Das Andere Denken. Zur Ethik der Psychoanalyse.
Fragmente. Schriftenreihe zur Psychoanalyse, Wissenschaftliches Zentrum II der Ge-
samthochschule Kassel (Hg.), Bd. 39/40, Kassel 1992.

2. Schuller, Moderne. Verluste, 37.

120

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KREON VOR DEM GRAB

hier, die Zwangsstrukturen von Ereignishaftigkeit zu befragen und
nicht die einzelnen Zeichen, die immer auch Zeichen von Abwesenheit
sind, in Hinblick auf ein eindeutiges Ende zu pradjudizieren.

Der Eigenname Kreon spannt sich zwischen dem Phantasma ei-
ner unendlichen Differentialitit — was in bezug auf das anagrammati-
sche Verfahren und in bezug auf das ewige Opfer, dem Polynikes und
Antigona verschrieben sind, heifst, Tote fiir Tote fiir Tote zu zahlen —
und dem Phantasma einer unerschiitterbaren Identitdt auf. Der Name
des Vaters, in seiner Fiille und Leere zugleich, wendet sich in einen
Hohlraum, der in unsinnlicher Ahnlichkeit zu einem Grab wird. Was
Name und Grab im Aufbruch ihrer Geschlossenheit transportieren, ist
ein irreduzibler Punkt von Unterbrechung — wenn Tod geschieht und
wenn das Toten nicht aufhort und Tote um Tote hervorbringt.

Im Einschlag der Cdsur iiberschneiden sich die poetischen, poe-
tologischen und theoretischen Diskurse eines Sprechens iiber Stimme
und Blick, eben weil sie an etwas kommen, das man mit Antigond das
Recht auf Verschiedenheit nennen kann. Das von Kreon gesetzte Tabu
der Beriihrung des Toten zu tiberschreiten, den Toten aus dem Aullen
in einem Akt der Verabschiedung der symbolischen Ordnung zuzutra-
gen — nicht tiberfliissig und nicht nicht sinnhaft - ist eine Geste derart,
daR sie die Anerkennung der Tatsache, dafl es Verschiedenes gibt in
den Gesetzesraum transportiert.

Am Ende der Tragodie sagt Kreon, seinen toten Sohn in den
Handen tragend, »fithrt Schritt vor Schritt / Mich, der nun nichts mehr
Anders ist, als Niemand.«* Der Chor leitet die Klage Kreons mit den
Versen ein:

»Chor.

Allein der Konig kommet selbst.

Ein groRes Angedenken in Handen tragt er.
Wenn's Recht ist, es zu sagen, aus fremdem
Irrsaal nicht, sondern selber hat er gefehlt.«?

Kreons setzt daraufhin mit den Worten ein:

»lo! unsinnige Sinne!
Harte Fehle!

Todtliche! O todtend und
Getddtet sehn wir
Blutsfreunde.«?

1. Ebd., V. 1376f.
2. Ebd., V. 1313ff.
3. Ebd., V. 1317ff.

121

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Kreon nimmt das Wort Fehle* auf, das kurz vorher beim Chor (gefehlt)
gefallen ist. Der Chor stoRt die Klage Kreons an und schert kurze Zeit
danach in diese ein mit dem Vers: »O mir, wie mufltest du so spat erst
seh’'n das Rechte.«*> In einem unrhythmischen Dialog mit dem Chor
und etwas spdter zwischen dem Chor, Kreon und dem Boten, der von
dem Tod Eurydices berichtet, bricht es schlieBlich aus Kreon hervor:

»Fiihrt eilig mich hinweg! fiihrt Schritt vor Schritt,
Mich, der nun nichts mehr Anders ist, als Niemand.«?

Der Toten gewahr und nah an einem Endpunkt, an dem es mit dem
Einschlag des Todes und der Nicht-Passage kein Schreiten mehr gibt,
taucht die Vorstellung des Schritt vor Schritt auf. Wunsch und Befehl,
hinweg und vor gefiihrt zu werden, kippen in eine selbstreferentielle
Rede mit den Worten mich, der nun nichts mehr Anders ist, als Niemand.

Ausgelost durch die Anwesenheit des Chores spricht Kreon ein
erstes Mal das aus, was ihm so sehr am Namen haftet und den Disput
zwischen Antigond und ihm so unauflésbar gestaltet hat. Er spricht mit
dem Satz nichts mehr Anders ist, als Niemand von der Kollision der Ex-
treme des ausschlieflich anders Seins und des ausschlieBlich nicht an-
ders Seins. Die Version Holderlins verdichtet in den Worten Kreons den
Konflikt, der sich zwischen Antigond und Kreon eingeschrieben hat. Es
geht zwischen den beiden um die Frage nach verschiedenen, sich iiber-
kreuzenden Haltungen zur Gleichheit und Andersheit.

So fordert Antigona das gleiche Ritual fiir Polynikes wie fiir Ete-
okles; und sie steht ein fir eine Aufmerksamkeit fiir das Differente, was
heillt, das vom Leben Verschiedene, das andere, Tote zu verabschieden;
wdahrend Kreon das andere in die unterschiedliche Verurteilung der to-
ten Brider einfiihrt und mit dem Gesetz der Nichtbestattung das Tote,
als das andere vom Leben, und als das andere, das aus einer Dialektik
von Tod und Leben herausfillt, nicht anerkennt. Ein letztes Mal kommt
mit der Selbstanklage Kreons der anagrammatische Zug von Kreon/
Nekro, in dessen Brennpunkt das nichts mehr Anders zwischen der An-
dersheit im Modus der Verstellung (anders) und der nicht Andersheit
im Modus von endlichem Stillstand (nichts mehr Anders, alles gleich),
zum Ausdruck. Mit der Erfahrung des Toten ist nichts mehr anders in
dem Sinne, als dann eine Denkbarkeit und Vorstellbarkeit von gleich
und anders zwischen dem Toten und dem Lebenden verfillt.* Dieser
kleine Satz jedoch fallt nur, weil der Chor Kreon in einen Dialog invol-

Vgl. Lacan, Das Wesen der Tragddie, bes. 310ff.
FHA 16, Antigond, V. 1328.

Ebd., V. 1376f.

Vgl. Blanchot, Die Freundschaft.

H W NN =
¢ e e e

122

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KREON VOR DEM GRAB

viert. Der Chor macht derart vermittelbar, daf es einen Entzug von
Vermittelbarkeit, ein Verstummen von Stimmen und ein Versagen an
Denkbarkeit gibt. Und Holderlin wiederum verursacht im Zuge des Ent-
zugs einer eindeutigen Ubersetzbarkeit des Satzes mich, der nun nichts
mehr Anders ist, als Niemand einen Polylog.

Die paradoxe Struktur des Verses verweist in die eine Richtung
auf den Mangel, das Nichtersetzbare und Unaussprechliche, wie es
gleichzeitig in eine andere Richtung gelesen eine Uberdeterminiertheit
an Deutbarkeit gibt. Eine Polyphonie des Sinns korrespondiert mit der
Andersheit des Sinns, welche aus der Sinngebung herausgefallen ist
und dem Toten statt gibt. Die Pradfixe »ung, »ver« und »ent« ebenso wie
die Partikel »nicht« und »nichts« sind in diesem Kontext weniger als
eine Verweigerung zu lesen; sie erinnern an den plotzlichen Einbruch
des Toten in den logischen Raum von Sinnhaftigkeit. Die Nichtersetz-
barkeit des Toten, Ausgangspunkt der Antigond-Tragodie, und die
Nicht-Passage als ein stimmloses, ungeschriebenes ebenso wie un-
schreibbares und uniiberschreitbares Moment liegen vor und nach dem
Pathos der Passage, in der Sprechen im Modus der Klage noch geht.
Der Chor begleitet Antigond bis zu dieser letzten Grenziiberschreitung
von der Passage zur Nicht-Passage. Die Nicht-Passage bezeichnet den
atopischen und ahistorischen Punkt, an dem der »Mensch« »zu nichts
kommt«*. »Der Todten kiinftigen Ort nur / Zu fliehen weif3 er nicht«.
Eine Erfahrung, die Kreon am Ende zuteil wird.

Die Formulierung Antigonds, den Todten mit der Hand zu tra-
gen?®, referiert auf eine Geste, die das Toten unterbricht, den Tod ab-
schlief$t und das Tote der Verborgenheit anheim gibt. Am Ende tragt
Kreon seinen toten Sohn in den Hdnden, seine Klage ist laut und fas-
sungslos. Angesichts des Verschiedenen tragt er auch die Hoffnung, da
sich sein Name und sein Gesetz in seinem Sohn fortsetzte, zu Grabe. —
Vielleicht kann man sagen, daf in der Geste des Tragens und poetolo-
gisch gewendet im tragischen Transport, der nemlich eigentlich leer, und
der ungebundenste ist3, der umgestiilpte Name des Vaters und der
Korper des toten Kindes sich bertihren.

»Ein Verbalkorper ldRt sich aber nicht in eine andere Sprache iibersetzen oder iibertra-
gen. Es ist genau das, was eine Ubersetzung fallen iRt. Den Kérper fallen zu lassen, dar-
in besteht eben die wesentliche Energie der Ubersetzung. Setzt sie erneut einen Kérper
ein, wird sie zur Dichtung.«*

. FHA 16, Antigond, V. 376.

. Ebd., V. 45.

. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 250.

. Jacques Derrida: »Freud und der Schauplatz der Schrift«, in: Die Schrift und die Dif-
ferenz, iibersetzt von Rodolphe Gasché, Frankfurt am Main 1976, 321f.

D W NN =

123

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Holderlins Sophokles-Ubersetzung ist in diesem Sinne Dichtung. Aus
ihr geht eine Poetik der Cdsur hervor, welche nachtraglich vom tragi-
schen Transport spricht, in dem Wort und Korper ein letztes Mal in ih-
rer verlorenen Bindung am ungebundensten aufblitzen. Das unkalkulier-
bare Moment eines Zusammenbruchs von Sinn und Sinnen macht, wie
auch Kreon es am Ende erfahrt, fassungslos. Es trifft. Holderlin liest ei-
nen entscheidenden Unterschied zwischen einer Poetik der Alten®
und ihrer Weise, mit dem Schicksal umzugehen, und den modernen
Dichtern mit einer vaterlandischen Haltung: da, bei den Alten, gibt es
als Effekt der Cdsur Fassungslosigkeit, und hier, bei den modernen
Dichtern, gibt es ein Fehlen der Cdsur, die treffen konnte. In den An-
merkungen zur Antigond heiflt es, dal es die »Haupttendenz« der Grie-
chen sei,

»sich fassen zu kdnnen, weil darin ihre Schwache lag, da hingegen die Haupttendenz in
den Vorstellungsarten unserer Zeit ist, etwas treffen zu kénnen, Geschik zu haben, da das
Schiksaallose, das SBUGLOPOV, unsere Schwiche ist.«?

Die Erfahrung eines Einbruchs vom Toten her - in der Abwesenheit der
Gotter und des Gottes, der nicht einschreitet, um den Tod aufzuhalten,
hingegen den Tod bringt — bewegt den Dichter, im Zuge eines Verlustes
dieser Erfahrung in den vaterlandischen, modernen Vorstellungsarten,
den Griechen poetologische und politische Anst6Re abzulauschen. Ein
Horen auf die Alten bedeutet, eine Haltung vom Toten her als Ruf nach
der Cdsur, die im poetischen wie im politischen Sinn fiir den Zug der
Unterbrechung sorgt und den Wunsch nach, mehr noch die Notwendig-
keit, einer Aufhebung einer Unberiihrbarkeit der vaterlandischen Vor-
stellungsarten transportiert. Denn gerade die Antigone/a-Tragodie ent-
faltet mit Kreon das Drama der Unberiihrbarkeit, welches eine Um-
schreibung fiir das Schiksaallose ware. In dem Moment jedoch, in dem
das Drama der Empfindungslosigkeit und Unverriickbarkeit zu Gehor
kommt und die Souverdnitdt des Sinns pords wird, prasentiert sich eine
geoffnete Totenkammer am Rand von Sprechen.

1. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 249.
2. Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 418.

124

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Chor. Den Parodos horen

Um das Jahr 441 vor Christus entwirft Sophokles die Antigone-
Tragodie. Als festen Bestandteil der Tragodie liberhaupt gibt es den
Chor, der in der Antigone/a der »Chor der Thebanischen Alten« heifit.
Der Chor zieht mit dem Parodos® (Einzugslied) auf die Biihne, auf der
er sich wahrend der Auffiihrung standig befindet. 15 Choreuten stehen
in drei Reihen zu je fiinf Mannern auf der Orchestra, in deren vorder-
sten Reihe in der Mitte der Chorfiihrer positioniert ist. Die Alten singen
nicht, sie fiihren einen Sprechgesang auf.> Dem Parodos folgen fiinf
weitere Stasima® (Standlieder). Der Kommos* ist ein dialogischer
Wechselgesang, hier zwischen dem Chor und Antigone/a und dem Chor
und Kreon. Die Tragodie, welche mit dem Prologos (Vorspruch) beginnt
und mit dem Exodos (Ausgang) endet, ist von einem Wechsel zwischen
den Chorliedern und den Epeisodion (Auftritt) strukturiert. Die Uber-
setzung Holderlins ist in Akte und Szenen eingeteilt. Diese Verande-
rung 1afit bei naherem Hinsehen zum Vorschein kommen, daR sich die
Chorlieder in der Version Hélderlins in einer Zwischenposition befin-
den. Sie sind wohl eingebunden in die Akteinteilung, stehen jedoch
entweder vor oder nach einer Szene. Mit Ausnahme des vierten Stasi-
mons befinden sich die Chorlieder aulerhalb der Szenen. Auf diese
Weise werfen sie die Frage nach der Grenze eines innerhalb und au-
RBerhalb der Tragddie auf; sie stellen, mit anderen Worten, die Frage
nach dem Schauplatz der Tragodie.

Der Form der Tragddie liegt eine strenge Konzeption aus festen

1. Gr.: mapodog Durchgang, Zugang, Voriibergehen, Ubergang, Durchmarsch, Durch-
zug, Einzug des Chores.

2. Vgl. zur Struktur der Tragddie und dem Wandel der Chorpassagen aus dem Dithy-
rambus in die tragische Form: Wolfgang Schadewaldt: Sophokles Antigone, Frankfurt
am Main 1974, 81ff.

3. Gr.: otoolpog: feststehend; otaolq: Stehen, Feststehen, Stellung, Stand, Zustand,
Lage, Standort, Stelle, Standpunkt, Aufstehen, Aufruhr, Parteikampf, Partei; ato—
o1wdNG aufrithrerisch, uneinig, in Parteien gespalten.

4. Gr.: KWUpog Wechselgesang zwischen Chor und Schauspieler. Die Textpassagen
umfassen in dieser Tragddie die Klage Antigonds und die Klage Kreons.

125

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

dramaturgischen Komponenten zugrunde. Diese sind instituiert und
dennoch nicht statisch, eben weil sie im Wechsel zwischen der monolo-
gischen Struktur der Chorlieder und den dialogischen Formen den tra-
gischen Verlauf antreiben. Allerdings steht mit dem Chor die gangige
Vorstellung eines monologischen und dialogischen Sprechens in Frage.
Wie und von wo aus, wohin spricht der Chor? Und was hort, sieht er? In
einem ersten Schritt nun geht es um das Einzugslied des Chores; in ei-
nem weiteren werden die Verschrdnkungen zwischen eros, ate und
aporia mit besonderem Blick auf die Frage nach der Grenze, wie sie in
den Chorliedern in der Fassung Holderlins exponiert werden, entfaltet.

»0 Blik der Sonne«

Der erste Auftritt, das erste Wort, der erste Vers sind insofern von ei-
nem besonderen Interesse, als sie mit ihrem Erscheinen die Frage nach
dem Ursprung aufwerfen. Von wo kommt das Wort, das als erstes er-
scheint, wohin treibt es? Auch das Einzugslied in der Oedipus-Tragodie
wird mit der Frage nach dem Erscheinen des Wortes eroffnet, das einen
Bezug zum Ubergang zwischen Sage und Tragodie herstellt.

»0 du von Zeus hold redendes Wort, was bist du fiir eins wohl
Von der goldereichen Pytho

Zu der gldnzenden gekommen, zu Thebe?

Weit bin ich gespannt in furchtsamen Sinne,

Von Angsten taumelnd.

Klagender, delischer Pdan,

Ringsum dich fiirchtend,

Wirst du ein neues, oder wiederkehrend

Nach rollenden Stunden, mir vollenden ein VerhangnifR?
Sags mir, der goldenen Kind,

Der Hoffnung, du, unsterbliche Sage!«’

Der Chor ruft das von Zeus holdredende Wort an. Er fragt danach, wann
und auf welche Weise es, das der unsterblichen Sage entspringt, Furcht
vor dem Wort und zugleich Sorge um das Wort, das von Zeus spricht,
auslosend, in das tragische Geschehen eingeschlagen haben wird. Der
Chor sehnt und fiirchtet die Ankunft des ungewissen Wortes, das ein
neues oder wiederkehrendes Verhdingnifs transportiert. In der Zeitform
des Futur II verschranken sich Vergangenes und Zukiinftiges, wie es
der Gang des Wortes von dem delphischen Orakel Apollons zur Stadt
Theben vorstellt. Das Wort wird angerufen als eines, das noch erwartet

1. FHA 16, Oedipus. Der Tyrann, V. 150ff.

126

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

bereits gekommen sein wird. Wie ein Echo, von dem man den urspring-
lichen Referenzpunkt nicht kennt und so der Ursprung der Stimme, die
das Echo hervorbringt, ungewify und das Echo eher als Echo des Echos
vorzustellen ist’, kehrt die Zeitokonomie des Erscheinens, in der An-
fang und Ende ineinander verwoben sind, in den ersten sechs Versen
des Parodos der Antigond wieder.

»0 Blik der Sonne, du schonster, der
Dem siebenthorigen Thebe

Seit langem scheint, bist einmal du
Erschienen, o Licht, bist du,

0 Augenblik des goldenen Tages,
Gegangen iber die Dirzdischen Bache

(o).

Holderlin 148t den Chor mit einem Blankvers, einem flinffiiBigen Jam-
bus einziehen. Ein haufiger Wechsel von »o¢ und »i¢, »e< und »ie¢, »ei« Vo-
kalen durchzieht die ersten fiinf Verse. Im Unterschied zu Sophokles
setzt Holderlin am Anfang des ersten Verses und in der Mitte des vier-
ten Verses ein O hinzu. Es hat den Effekt, daf O Blik, o Licht, O Augen-
blik die Folge der Verse im Wechsel von Senkung, Hebung und Sen-
kung desselben einsilbigen Lautes O rhythmisieren. Mit dem dreimali-
gen du in den ersten sechs Versen wird der Zug eines Anrufs betont.
Von wo aus und wohin geht der Ruf des Chores?

Werden die ersten beiden Silben jambisch (v-) intoniert, so be-
ginnt das Chorlied mit einem Auftakt. In dem MaRe nun, wie diese Pas-
sage zugleich spondaisch (--) gelesen werden kann, scheint, im Moment
vor dem Akt des Sprechens, im Zogern zwischen den VersfiiBen, und
damit zwischen Schrift und Laut, eine Cdsur auf. Eine Cdsur, nicht
sichtbar und nicht horbar, schreibt nachtrdaglich den Anfang des Chor-
liedes O Blik.

Jeder Versanfang markiert eine Phrasierungsgrenze. An diese
kniipft sich die kleinste Einheit der Sprache selbst, ein Ton, der Vokal
und die Interjektion O. Die zweite Silbe bildet das erste Wort, also die
ndchst grolere metrische Einheit, und lautet: Blik. Knapp und nah bei-
einander stehen zwei Sujets, Stimme und Blick, am Anfang des Ein-
zugsliedes. Das Schriftbild fixiert Ton und Blick. Die Wahl des Metrums
zwischen Jambus und Spondaus, stellt den fiir ein Sprechen konstituti-
ven Zug aus, dall im Sprechen geschieden und entschieden werden
mul, (hier) zwischen Hebung und Senkung. Die (vermeintlich) stumme
Schrift erinnert einerseits die einem Sprechen vorgdngig ungeschiedene

1. Vgl. Nagele, Echoes of translation, bes. 3-29.
2. FHA 16, Antigond, V. 102ff.

127

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Akzentuierung, wie sie hier im Wechsel einer Ungebundenheit und Ge-
bundenheit an ein metrisches MaR berihrt wird. Andererseits wird die
der Schrift unterstellte Stummheit selbst immer schon von der Frage
des Akzentes und der Freiheit einer metrischen Verfafitheit bestimmt.
Indem diese Passage zwischen metrischer Bindung und ihrer Offenheit
changiert, differenziert sich das Thema von Stimme und Blick und tragt
das der Schrift hinzu. Im Wechsel der Versfiile springt der ungebunde-
ne Ton O auf. Das Erscheinen des einzelnen, losgelosten und fixierten
Buchstabens O transportiert die Frage nach der Akzentuierung als eine
fest an die Schrift gebundene. Schrift erscheint im Affekt der Cdsur. Der
lyrisch in Szene gesetzte Wechsel von Ton und Blick 14R8t Schrift auf-
scheinen als an Stimme und Blick gebunden. Mit einer Art Aufbruch
des Tones und Ausgelassenheit einer Sinn- und Akzentzuschreibung
formuliert sich ein Ruf. Der erste Vers O Blik der Sonne ist ein Anruf.
Nur, was heiflt das?

Der Chor setzt mit einem Pdan an Apollon ein und streift mit den
Dirzdischen Bdchen den Ort, an dem Dionysos der Sage nach ausgesetzt
war. Die sophokleische Vorschrift' 148t den Chor mit einer Huldigung
der Sonne beginnen. Es ist okti¢ agAiolo , der »Strahl der Sonne«, der
zwei Gotter, Apollon und Helios, anspielt. Im Gestus des Lobliedes an
Apollon, dessen Beiname Phobos mit dem Stammwort ¢wg auf »>Licht¢
referiert, wird die Sonne angerufen, deren griechischer Wortstamm
aeliolo wiederum mit dem Sonnengott Helios verbunden ist. Die griechi-
sche Fassung markiert im 3. Vers mit der Formulierung mpotepwv $aog
der »Vorfahren Licht«, eine Beziehung zwischen agAoio zu ¢aog. Mit
der Wendung der »Vorfahren Licht« ist eine Vorstellung von Ursprung
markiert, der zwischen Helios und Apollon einen (unbestimmten) ge-
nealogischen Ursprung setzt. Derart werden in den ersten sechs Versen
vier ungenannte Gotter angespielt: Helios und die beiden S6hne von
Zeus, Apollon und Dionysos, und auch Zeus, der hochste aller Goétter,
da er es der Sage nach war, der Dionysos aus den Dirzdischen Bachen
zu sich nahm. Die Goétter sind also durch Beziige zum Mythos aufgeru-
fen, nicht aber namentlich genannt. Die Autoritdat des Namens und der
Namen fehlen, die dem du eine eindeutige Referenz zuschriebe. So ge-
sehen sind die Gotter zugleich namentlich abwesend und vielgestaltig
anspielungsreich anwesend, wahrenddessen ein einzelnes du angerufen
wird.

Der Blik der Sonne wird durch das du personifiziert und geteilt.
Die Sonne erscheint als eine, die blickt und geblickt werden kann und
so zwischen Subjekt und Objekt schwankt. Der Blik der Sonne kann

1. Hier nach der Interlinearversion der Frankfurter Hélderlin Ausgabe zitiert, in: FHA
16, Antigond V. 100-164 (linke Seite).

128

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

Blick sein, der schaut — vielleicht auch auf das tragische Geschehen' —
und er kann Bild sein, das geschaut wird. Dem Wechsel von Blick und
Bild steht der Ton O voran. Er transportiert einen Ruf, daf der Blick der
Sonne erscheine, wahrenddessen er zugleich als Affekt des Blicks der
Sonne, die bereits erschienen ist, hérbar ist. Die Ubersetzung Hoélder-
lins setzt somit den Auftritt des Chores in eine Dynamik des Wechsels
zwischen dem einen und dem anderen, zwischen Subjekt- und Objekt-
position, und in einen Wechsel von Laut, Blick und Bild.

Das Moment einer Unentschiedenheit in der Zeitlichkeit von Zu-
kunft und Vergangenheit setzt sich in den folgenden Versen fort. Denn
wird dem Blick der Sonne zundchst Dauer zugeschrieben mit den Wor-
ten du schonster, der / Dem siebenthorigen Thebe / Seit langem scheint, so
kippt diese Zeitdimension in eine Konditionalkonstruktion bist einmal
du / Erschienen, o Licht. Hier verschiebt sich der Akzent von der Pra-
sensform und der Dauer in eine sich kreuzende Zeitform des unvollen-
deten Perfekts und des Zukiinftigen. Noch nicht erschienen ist der Blick
der Sonne in die Erwartung des Erscheinens mit dem schon langst und
einmalig Erschienenen verwoben. Der Umstand einer zeitlich parado-
xalen Verstrebung erhdlt, immer noch in der Konditionalkonstruktion,
eine zusatzliche Windung mit dem dritten O - bist du / O Augenblik des
goldenen Tages, / Gegangen. Auch hier, im sechsten Vers, setzt sich die
Kreuzung von Zukiinftigem und unvollendeter Vergangenheit fort. Die
Cdsur verweist einerseits rickwarts auf das einem Sprechen voranlie-
gende, und sie stoRt den Sprechgesang an.

Dreimal hebt der Ruf an. Die Wiederholung des Rufes ver-
schrankt verschiedene Zeitstrukturen, die gleichzeitig aufgerufen eine
undenkbare Zeitform ausstellen. Die Wiederholung des Rufes, getragen
von dem Laut O, wirkt wie ein Ruhepol in der zeitlichen Unbestimm-
barkeit. Ein Rhythmus stellt sich darin ein, der in den Variationen von
O Blik der Sonne am Versanfang, o Licht in der Versmitte und O Augen-
blik am Versanfang Pausen herstellt. Die Pausen, die im Schriftbild
durch Kommata sichtbar und metrisch durch Kola horbar sind, unter-
brechen einmal die Bewegung des (Er)Scheinens und einmal die Bewe-
gung des Gehens. Was sich aber fortsetzt gerade durch die Unterbre-
chungen ist eine Verschiebung des Rufes entlang des bestdndigen
Gleichklangs O. Der mysteriose Blick der Sonne beriihrt Kiirze und
Dauer und evoziert einen Wechsel des Anblicks.

Gerade der Wechsel zwischen An- und Abwesenheit der Gotter

1. Homer schreibt im dritten Gesang »Vater Zeus, vom Ida waltender, hdchster und
groRter / Helios auch, der alles du siehst und alles mit anhorst, / Fliisse und Erde und
ihr, die drunten die hingeschwundenen / Menschen es biiken laRt, wenn einer schwor
einen Meineid, / Seid ihr Zeugen und wacht jetzt iiber verldBliche Eide.« Homer, Ilias,
Dritter Gesang, V. 276ff.

129

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

motiviert den Ruf und den wiederholten Ruf nach der Epiphanie Apol-
lons. In welcher Gestalt wird er kommen? Denn es bleibt unklar, wel-
cher Zug Apollons, dessen anderer Beiname Loxias, der Dunkle, lautet,
zum Tragen kommt. Apollon bringt der Sage nach Tod, Krankheit und
Heilung, er ist Gott der Kiinste und besonders der Musik und gilt als
Garant sittlicher Ordnung. Und Helios bewegt sich mit einem Becher im
Okeanos von Osten nach Westen auf den Sonnenaufgang zu und sendet
vom Himmel aus gefiirchtete Sonnenstrahlen. Das du erscheint in Ho61-
derlins Ubersetzung als ein du, das, indem es (noch) (nicht) erschienen,
zwielichtig erscheint.

In einem Gesang, der das schonste, den Blick der Sonne, anruft,
kiindigt sich der Horizont eines Himmelsgeschehens an. Ein mythischer
Komplex zieht aus einer himmlischen Ferne mit dem Chorlied in die
Tragodie ein, ohne in diesen ersten 6 Versen Wissen dartliber zu geben,
ob er Unheil und/oder Harmonie bringt. Im Echo des anfdnglichen
Blicks setzt der Chor ein drittes Mal an, das Erscheinen des du zu besin-
gen — bist du, / O Augenblik des goldenen Tages, / Gegangen iiber die Dir-
zdischen Bdche. Mit den Dirzdischen Bdchen wird die Ortsangabe The-
ben noch einmal aufgenommen. Schwingt in dem zweiten Vers durch
das Wort siebenthorig die Sagenwelt und die Tragdédie des Aeschylus
>Sieben gegen Theben« mit, in der es um den Angriff des Polynikes’ ge-
gen Theben geht, so wird mit den Dirzdischen Bdchen eine »von dem
kleinen FluB >Dirke« abgeleitete Bezeichnung fiir Thebanisch«* einge-
fiihrt. Gerade in Theben herrschte ein ausgepragter Apollonkult. Mit
dem Streifzug des Augenbliks, der uber die Dirzdischen Bdche gegangen,
die wiederum in den Flufl Ismenos miinden, der durch Theben flief3t,
wird ein in Theben dem Apollon »gleichgesetzter Kult« aufgerufen, »in
welchem aus der Asche aus den Brandopfern geweissagt wurde.«* Die
Zeichenlese aus der Asche der Brandopfer ist, wie bereits gelesen, ein
entscheidender Wendepunkt der Tragodie.

Durch den Modus des Anrufs, der Kategorien von Zeit und Ort
undenkbar auf einmal verschrankt, referieren die sechs Verse aufein-
ander und brechen ein sagenhaftes Geflecht auf indem sie die Ver-
strickung der Sagenstruktur selbst ausstellen. Geographische Gegeben-
heiten und mythische Zeitvorstellungen, welche die plotzliche Wieder-
kehr, im Augenblik des gegangenen Mythos evozieren, treffen aufeinan-
der. Sie entwerfen eine Vielzahl von Blicken und Bildern, die bis zum
Ende des sechsten Verses offen lassen, an welchem Punkt der Chor der
Alten die rollende Sage und ihre archdologischen Schichtungen der my-
thischen Welt anhdlt. Wahrend die sophokleische Fassung die Imper-
fektform wahlt, in der Helios »erschien« und sich den »weilbeschilde-

1. Vgl. FHA 16, Anmerkungsapparat, 460.
2. Ebd., 460.

130

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

ten« aus Argos und Polynikes »zeigte«, transferiert Holderlins Version
den Anruf in eine Zeitfiguration, die zwischen der Wiederkehr des Ver-
gangenen als einer gegensatzlich vollendeten und unvollendeten Ver-
gangenheitsform und zwischen Dauer und plétzlicher Aktualitdt
schwankt. Der Augenblik des goldenen Tages verweist auf den stetigen
Lauf des Tages von Sonnenaufgang zu Sonnenuntergang und umge-
kehrt, wie er auch eine mythische Anspielung auf Helios enthadlt, der
mit einem goldenen Becher dem Sonnenaufgang zustrebt. Der Augen-
blik bezeichnet auch ein Nu eines Erscheinens und deutet in der Ver-
schiebung von Blik zu Augenblik auf das Auge, jenes, das im Augenauf-
schlag sieht und nicht sieht und jenes, in welches das folgende gewalt-
same Geschehen einfdllt.

»Und«

Nach diesen sechs Versen folgt ein Schnitt. Die Exposition der Tonarten
des Anrufens und ihrer Herstellung findet abrupt ein Ende. Ein »Und«
kommt, steht unvermittelt da und transportiert ein Szenario, das im
Verstummen des Anrufens Bewegung, Farbe, Stimme und Korperteile
miteinander in Beziehung setzt. Der Chor erinnert die vergangene Tra-
godie des Polynikes, die sich am Go6tterhimmel und auf Erden abspielt.
Im Zuge der Erinnerung zeigt sich die Einschreibung des Dramas von
Polynikes in die Tragddie von Antigonad als ein grausiges Kriegsgesche-
hen, welches das Einzugslied des Chores bewegt.

»Und den Weilschild, ihn von Argos,

Den Mann, gekommen in Waffenriistung,
Den hinstiirzenden Fliichtling

Bewegst du mit der Scharfe des Zaums, ihn

(o)

Schlagartig wechselt das Versmall im siebten Vers in einen Trochaus.
Der Versfuly wendet sich spiegelbildlich von (v-) zu (-v). Der siebte Vers
kann metrisch als ein durch ein Kolon in der Mitte unterbrochener vier-
fuRiger Trochdus und als ein dreifiiBiger Trochdus mit einem beginnen-
den Spondaus, also zwei Hebungen am Versanfang gelesen werden. Der
Wechsel des Metrums bewirkt eine deutliche Akzentuierung des Akku-
sativobjektes, das von Vers 108 bis Vers 111 fiinfmal immer in Form ei-
ner Hebung insistiert: den WeifSschild, ihn, den Mann, den hinstiirzenden
Fliichtling, ihn.

Die Funktion der Konjunktion >und« ist zu verbinden, wahrend-

1. Ebd., Antigond, V. 108ff.

131

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

dessen dieses an den Versanfang gesetzte und Zeichen einer betonten
Unterbrechung ist. Die ersten sechs Verse sind durch das wiederkeh-
rende O figuriert und bauen durch die Verschrankungen der Zeiten
eine Klimax auf, welche die Erwartung des Erschienenen steigert. Syn-
taktisch verbinden die Anrufe einen Relativsatz und zwei Konditional-
satze. Ein Ende, ein Hauptsatz wird hinausgezogert. Denn anders als es
die sophokleische Vorschrift zu lesen gibt, 1a8t Holderlin den Chor mit
einem sich liber 26 Verse dahinziehenden Satzgefiige auftreten. In diese
hinausgezogerte Konstruktion eines Finales des ersten Satzes schreibt
sich, begleitet durch den Wechsel vom Himmel (durch die Sonne) iiber
das feuchte Element Wasser wieder zum Himmel, dem Element Luft,
ein Widerstreit zwischen Helios und Polynikes ein.

Denn das du bewegt in Gestalt des Helios mit seinen den Wagen
ziehenden feuerschnaubenden Rossen Polynikes. Der Fliichtling stiirzt
am Himmel dahin und ruft die Frage nach der Grenzziehung zwischen
Gott und Mensch auf. Ein Szenenwechsel geschieht von einem sich zu-
erst idyllisch gebenden Bild in den ersten sechs Versen, das bereits lei-
se die Schranke zwischen Gotterhimmel und Theben im Wechsel der
mythischen und geographischen Anspielungen thematisch werden 14aRt,
hin zu einem Kriegsszenario. Der Szenenwechsel korrespondiert mit ei-
nem metrischen Wechsel. Er leitet einen Wechsel der Téne vom Scho-
nen zum Grauen des Krieges ein. Zugleich bahnt sich ein Hauptsatz an.
Er beginnt mit der Konjunktion und, dem das erste Akkusativobjekt, den
Weifschild, und drei weitere Akkusativobjekte in Parenthese folgen, bis
das Pradikat bewegst und das Subjekt du erscheinen. Durch die Verstel-
lung der Satzteile schwebt die von Apollon/Helios zu Polynikes/Helios
libergehende Konstruktion zwischen einem Aussagecharakter eines
Hauptsatzes und weiterhin einer Konditionalform: Und den Weif$schild,
ihn (...) / Den Mann (...) / Den hinstiirzenden Fliichtling / Bewegst du (....),
ihn.

Das Subjekt du, das in den vorangestellten Versen im Mittel-
punkt stand, ist nun vor- und nachgdngig von Objekten umgeben, die
um Name, Erscheinung und Herkunft des Polynikes variieren. Zwi-
schen dem Subjekt Helios und dem Objekt Polynikes, die beide geho-
ben/betont sind, spielt sich ein Widerstreit ab. Er heftet sich an den
Vers bewegst du mit der Schdrfe des Zaums, ihn, der entweder im Vers-
mal eines dreifiifigen katalektischen Jambus oder eines Anapdst ak-
zentuierbar ist. Liest man den Vers als dreifiifigen Anapast (vv-) mit
einem Kolon hinter Zaums und einer Hebung auf ihn, die sich nicht in
das Versmafl des Anapdst und nicht in das des Jambus’ fiigen 1af3t, dann
springt das ihn, der noch ungenannte Polynikes, singuldr aus einer re-
guliren Metrik heraus. Die Grenze einer Verfugung Hélderlins Uber-
setzung in ein lyrisches und auch wechselndes lyrisches Versmaf ist an
einer semantisch entscheidenden Stelle beriihrt. Denn welcher Art ist
das in ein plotzliches Prasens gesetzte bewegst? Treibt Helios mit der

132

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

Schirfe des Zaums Polynikes an oder ziigelt er ihn? Stiirzt Polynikes so
furchtbar iber Theben hin, gerade weil Helios ihn (nicht) ziigelt? Denn
mit der Schdrfe des Zaums hat sich Polynikes iiber unser Land geschwun-
gen. Ist es ein von Helios gesendeter Strahl, der das Schild des Polyni-
kes blendet und weify erscheinen 1aRt? Verfiithrung und Zahmung fallen
unaufloslich gegensatzlich ineinander. Die Wendung aus zweideutigem
Zank, die den Antrieb des Polynikes kommentiert, ist zum einen auf den
vorangegangenen >realen¢ Streit zwischen Eteokles und Polynikes und
zum anderen auf den zwischen Helios und Polynikes herrschenden, wi-
derspriichlichen Bann beziehbar. Die Frage nach der Grenze zwischen
Gott und Mensch, die Sterbliche und Unsterbliche verbindet und ent-
zweit, wird tiber den Rhythmus, der nichts sagt und zwischen Hebung
und Senkung schlégt, lyrisch in Szene gesetzt.

In dem entscheidenden Vers — bewegst du mit der Schdrfe des
Zaums, ihn —umschlieRt eine plotzliche Uberdeterminiertheit des Objek-
tes Pradikat und Subjekt. Mit erstmaliger Nennung des Namens Polyni-
kes' im Parodos taucht das du unter und kehrt im Parodos nicht wie-
der. Eswird dunkel. Und es wird grell, da Helios Polynikes bewegt. He-
lios, die Sonne, ist verschwunden, heilig geschieden. Polynikes riickt
nun in die Position des Subjekts, nachdem Polynikes und Helios ein
Paar und »ganz Eines«®> waren, erscheint Polynikes zornentbrannt,
wahrend Helios im Zuge der Namensgebung von Polynikes verloscht.
Polynikes »schrie und flog«? iiber Theben mit der Fackel des Hephi-
stos. Nahe also des ndchsten Gottes will er Theben verbrennen, wére da
nicht noch ein Gott, Zeus, der mit »Feuer«* Polynikes zu Fall bringt.
Der Fliichtling Polynikes jagt und ist gejagt von Gott zu Gott zu Gott.
Helios und Hephadstos und Zeus.

Das scheinbar sinnarme und ist als Cdsur lesbar. Denn in ihm
liegt das widerspriichliche Versprechen einer Verbindung in Form einer
Unterbrechung. Zugleich klafft im Modus eines Ubergangs von hell und
dunkel, die in sich jeweils ihr Gegenteil tragen, eine Nahe von Entzwei-
ung und Ineinanderfallen der Gegensatze, deren Ausgangspunkt ein O
Blik der Sonne, du schonster ist. Die anfangliche Geste des Anrufs into-
niert den Blickwechsel zwischen Subjekt und Objekt und schiebt eine
Entscheidung der Positionen dahingehend auf, dafy sich das Wechsel-
spiel zwischen Subjekt und Objekt einem dramatischen Geschehen na-
hert, dem Bann zwischen Polynikes und Helios. Das hin und her zwi-
schen Gott und Mensch setzt einen unentscheidbaren Widerstreit in
Szene, der allererst mit dem AusstoR eines Schreis (schrie) und einer

Der Name taucht erst im 12. Vers des Chorliedes, ebd., V. 113 auf.
Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 417.

Ebd., Antigond, V. 115.

Ebd., V. 135.

D W NN =

133

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

entfesselten Bewegung (flog) in die regelhafte Ordnung eines Hauptsat-
zes miindet.

Theben, das »siebenthorige Maul«

Bildet in den ersten sechs Versen der Anruf die Form des Chorliedes, in
dem der Wechsel von Ruf und Blick zur Sprache kommen, so wird die
Geste des Anrufs in den folgenden 23 Versen aufgehoben. Umgekehrt
erscheinen im Schwinden des Anrufs Schrei und Stimme. Schlachtsze-
nen, hinstiirzende' und langschreitende® Bewegungen, vereinzelte Kor-
perteile, mal verzerrte und mal geordnete Bilder kniipfen sich an das
Sujet der Stimme, gelesen als das, was im Entzug eines Sprechens auf-
taucht. Zwar spricht der Chor, Polynikes hingegen spricht nicht. Er
agiert und rast am Himmel dahin, stlirzt hinab und bringt das Grauen
des Krieges, der sich um den Platz des Vaters dreht. An dieser Stelle sei
kurz an die Vorgeschichte des Krieges um Theben erinnert, die in der
sophokleischen Tragodie Oedipus auf Kolonos zum Thema wird. Poly-
nikes ist von vaterlicher Seite durch Oedipus und Kreon, wie auch von
briderlicher Seite durch Eteokles, der den Platz des Vaters bezieht,
verworfen. Vor dem Racheakt des Polynikes, der den Bruder Eteokles
vom Thron verdrangen soll, um selbst als Erstgeborener den Platz des
Vaters einnehmen zu konnen, geht Polynikes zu Oedipus und versucht
im Gesprach mit Oedipus, den Vater auf seine Seite gegen Eteokles und
Kreon zu ziehen. Oedipus, der enttduscht von Polynikes ist, da der Sohn
seinem Vater nicht zur Seite stand, als dieser gegen seinen spdteren
Willen von Kreon aus der Stadt verwiesen wurde, 148t nun seinen Sohn
im Stich. Der Racheakt zwischen den S6hnen und dem Vater hat also zu
tun mit einer wechselseitigen Verlassenheit, dem Abbruch von Spre-
chen und einer gegenseitigen Nicht-Plazierung, die im Gegenzug — das
ist die Okonomie der Rache - die >eigene« Plazierung iiber die Verwer-
fung® des >anderens, also in der Wiederholung derselben Ausschluf-
figur, erkdmpft.

Die Vorgeschichte nun ist im Chorlied ausgelassen, vielleicht
weil sie den Griechen bekannt ist, vielleicht aber auch, weil das Thema
des Chorliedes die Frage nach dem Affekt aufwirft, der vom leeren Platz
des Vaters ausgelost wird. Denn wohin wendet sich Polynikes in dem
Moment, in dem ein gegenseitiges Anrufen und Sprechen zwischen
Vater und Sohn nicht geht? Im Entzug eines Sprechens, das den Ab-
schied in der Verlassenheit nicht kennt, wohl aber den Haf, entriickt

1. Ebd., V. 110.
2. Ebd., V. 133.
3. Vgl. Lacan, Die Psychosen, bes. 232-243.

134

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

Polynikes und bewegt sich zwischen Goétterhimmel und Erde. Der Chor
erinnert den kriegerischen HaR, den Polynikes bringt.

Die Frage nach der Stimme, die im Abbruch von Sprechen zu
herrschen beginnt, knilipft sich einerseits an Polynikes, der »schrie«*
und zu »jauchzen«®> anhob; zum anderen stellt sie sich mit dem Chor
selbst, der sprechend das Nichtsagbare, das die Totalitdt des Krieges
transportiert, aufscheinen 1aflt. Wie also spricht der Chor? Zundchst
fallt der Blick der Sonne auf das siebenthorige Theben, das geographisch
gelesen von den kleinen thebanischen Bachen umgeben ist und die sie-
ben Tore der Festungsmauern anspielt, an denen die jeweils sechs
Kampfer und schliefflich die beiden Briider gegeneinander gekdampft
haben. Zugleich bewegt sich Polynikes von Helios gezaumt am Himmel
iiber unser Land®. Standort und Blickpunkt des Chores ist also die
Stadt Theben. Eine Verbundenheit zwischen den Alten und der Stadt
deutet sich in der mehrfachen Verwendung des Possessivpronomens
unser an. Der Chor der Thebanischen Alten beschreibt also nicht ein
aullerhalb liegendes Geschehen, selbst war er darin involviert.

»Bewegst du mit der Schérfe des Zaums, ihn,
Mit welchem iiber unser Land

Sich geschwungen Polynikes

Aus zweideutigem Zank und scharf, wie ein Adler,
Schrie er und flog,

Schneeweil} sein Fliigel,

Furchtbar mit Waffen viel,

Und Helmen, geschmiikt mit dem RoRschweiff,
Und iiber Palldsten stand er und wies,

Voll blutiger Spiel3e, rings,

Das siebenthorige Maul;

Doch gieng er davon,

Noch ehe von unsrem

Blut er die Baken

Gefiillt, und ehe

Die Krone der Thiirme

Die Fakel des Hephastos genommen.«*

Mit der Wendung vom siebenthorigen Maul referiert der Chor der The-
banischen Alten auch auf den Ursprungsmythos der Stadt Theben. Ver-
schiedene Mythen ranken sich um die Grindung der Stadt. Nach den

FHA 16, Antigond, V. 115.
Ebd., V. 137.

Ebd., V. 112.

Ebd., V. 111ff.

DN W NN =

135

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Metamorphosen des Ovid' wird der Phénizier Kadmos von seinem
Vater Agenor auf die Suche nach seiner von Zeus entfithrten Schwester
Europa geschickt und gelangt an einer Quelle auf ein Hindernis, den
Drachen, ein Ungeheuer einer dreiziingigen Schlange, welche die Ge-
fahrten des Kadmos mit einem »Bif3«, »langer Umstrickung« und der
»Pest eines giftigen Hauchs« totet. Mit »Spie«, »Speer« und »Mut« totet
Kadmos »die Schlange des Mars«, indem er den Speer »in die Scharfe
der Zahne« stot, »das Blut (hatte) zu entstromen dem giftigen Gaumen
/ angefangen und rot den Rasen gefarbt mit Bespritzung«. Kadmos sto3t
den »Speer in die Gurgel«®, das Ungeheuer ist getotet.

Ein anderer Mythos berichtet, daf Kadmos mit der Uberwindung
des Ungeheuers Harmonia, die Tochter des Ares und der Aphrodite,
heiratet und als erstes thebanisches Herrschergeschlecht schlielich
den Enkel Labdakos, den Vater des Lajos, der wiederum Vater des Odi-
pus ist, hervorbringt. Man findet also bereits im Grindungsmythos den
Bruderstreit, indem sich die Briider gegenseitig todliche Wunden zufi-
gen und der sich mit Polynikes und Eteokles wiederholt. Was den Ur-
sprungsmythos auszeichnet, ist die Entstehung einer genealogischen
Spur aus einem blutigen Kampf und schlief{lich aus dem Tod eines Un-
geheuers, dessen herausgebrochene Zdhne als Saat in die Erde ge-
pflanzt werden, und aus denen die »Gesdten«, Ahnen der Labdakiden
und das Haus des Oedipus hervorgehen. So gelesen ist die Wendung
vom siebenthorigen Maul sagenhaften, mythischen Ursprungs. Und die
Verse — So iiber iiber dem Riiken ist Getiimmel / Des Mars dem Feind, ein
Hindernifs / Dem Drachen geworden® - notieren den Bezug des Dra-
chens zur Stadt. Zugleich legen sie eine mogliche Zuschreibung des
Drachens der Gestalt des Polynikes nahe. Denn Polynikes greift die aus
dem Maul des Drachen entsprungene Vaterstadt an. So ist Polynikes ihr
Feind und gleichzeitig erscheint die Stadt Theben Polynikes derart als
Feind, daR der siebentorige Festungsring die Grenze markiert, deren
Uberschreitung und Eroberung Polynikes versagt ist. Polynikes wies mit
blutigen SpiefSen, rings / das siebenthorige Maul und wollte hoch am
Himmel iiber Theben Tlrme und Palédste der Stadt mit der Fackel des
Hephastos verbrennen.

1. Ovid, Metamorphosen, 3. Buch V. 3-138. Die Metamorphosen Ovids sind zeitlich nach
Sophokles aufgezeichnet. In dem Grade, wie jedes miindliche Sprechen und jede
schriftliche Fassung, also hier Sage und Dichtung, im Zeitmodus einer Nachtréaglich-
keit zur Lesbarkeit gelangen, kdnnen die Verse Ovids fiir diesen Zusammenhang als
ein Niederschlag mythischer Vorstellungen, deren Griindungsmythos von Theben be-
sonders ausfiihrlich in dieser Dichtung wiedergegeben sind, unabhéngig einer zeitli-
chen Chronologie konstelliert werden.

2. Ebd., V. 3-138.

3. Ebd., V. 128ff.

136

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

Inmitten des Schlachtgetiimmels und auf dem Gebirgsriicken
tritt Polynikes, der wie ein unbezahmbares Ungeheuer wiitet und wie
der Grindungsheros Kadmos mit Spieen auf das Maul des Drachen
weist, selbst als zweideutiges Ungeheuer auf. Holderlin akzentuiert die
Doppelung derart, dal er den Vers voll blutiger SpiefSe, rings in die Mitte
zwischen das Subjekt er und das Objekt das siebenthorige Maul setzt.
Wie so oft in der Antigoni-Ubersetzung ist dabei die Zuschreibung
grammatikalisch in beide Richtungen moglich, so daR in der einen Vor-
stellungs- und Ubersetzungsvariante Polynikes auf das siebenthorige
Maul wies, das bereits voll blutiger SpiefSe war, dhnlich wie das Dra-
chenungeheuer durch die Spielle des Kadmos ins Maul getroffen wurde.
Einer anderen Konnotation zufolge ware Polynikes selbst voll mit bluti-
gen SpiefSen versehen, dem Bild eines heiligen Sebastian dhnlich. Eine
weitere Variante, welche auf das Moment der Fiille (voll) und des Krei-
ses (rings) Bezug nimmt, legt eine Szene nahe, in der Polynikes, von
seinen mit Spiefen bewaffneten Kriegern umgeben ist. Er zeigt auf den
Ort der Zerstérung, so dafl das Thema der wechselseitigen Befleckung
von und durch Polynikes, seinen Kriegern wie auch der Waffen, die,
noch bevor sie zu toten im Begriff sind, bereits getotet haben werden,
angespielt wird.

Der Vers voll blutiger SpiefSe, rings ist unbestimmt in Hinblick auf
eine Zuschreibung zum Subjekt oder zum Objekt, und er ist, beachtet
man die Herausgelostheit des einzelnen Verses, zeitlos. Die Knappheit
der Verse und die ausgestreuten semantischen Bezugspunkte fiihren zu
voneinander abweichenden Deutungswegen. Dieser Umstand einer Un-
eindeutigkeit und Widerspriichlichkeit in bezug auf eine Ubersetzbar-
keit einer Szene der Verweisung (wies), die in nur zwei Versen die Ver-
strebung des mythischen Ursprungs einer Genealogie und seiner Zer-
storung artikuliert, skandiert eine Vorstellung eines fixierbaren origina-
ren Punktes. Das Ereignis einer urspriinglich todlichen Verwundung,
die Leben und Geschlechter erzeugt hat, kehrt mit dem Drama des Po-
lynikes’ in verzerrter Form wieder. Denn Polynikes schrie und transpor-
tiert auf diese Weise die Vorstellung eines im Schrei getffneten und
aufgerissenen Mundes, die nah an der Vorstellung des Mauls liegt. Die
Verschiebung des Wortfeldes »>Blut« von voll blutiger SpiefSe und noch
ehe von unsrem / Blut er die Baken / gefiillt', deren Adjektiv voll und
Partizip gefiillt etymologisch miteinander verkniipft sind, verstarken
den Zug der Uberschneidung zweier unzeitiger Szenen, deren eine be-
reits vorgangig den Kampf vollzogen hat — denn der Drache ist von
Kadmos besiegt worden —, und deren andere Szene den Angriff erwar-
tet, denn der Chor zitiert das vergangene Moment einer todlichen Zer-
storung, die nicht eingetroffen ist. Der Stabreim Blut und Baken und das

1. Ebd., V. 123.

137

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Staccato der Verse konstellieren Rhythmik und Aussprache als bedeu-
tungserzeugende Weisen von Sprache mit einem semantischen Hof, der
sich in der Bahnung des Krieges um die Verletzung, Totung und Auslo-
schung des Namens dreht, welcher die Tradierung des vdterlichen Ur-
spungs bezeichnet: Theben, das siebenthorige Maul. Michel Serres
schreibt anldflich eines Freskos von Vittore Carpaccio zum Kadmos-
mythos:

»Die spartoi erzeugen den sparagmos, drakonische Logik der sagittalen Invarianz, der
Fortpflanzung der Z&hne. Verstreute Glieder, Haufen, unter den Augen des Helden, bevor
er stirbt, als Schlange. Weiter gezeugt von Geschlecht zu Geschlecht bis zur n-ten Genera-
tion. Familie mit dionysischer Vetternschaft, darunter Labdakos, der HinkefiiRige, auf
gespreiztem Initial, seinerseits wiederum von rasenden Bacchantinnen zerrissen, Laios
und so weiter, eine Kette von verletzten Kérpern unterm Zeichen des Bruches, gezeichnet
von der Vierteilung.«

Einen ewig todbringenden Kampf von Geschlecht zu Geschlecht als pa-
radoxe Bedingung einer Fortsetzung einer Genese bis zur n-ten Genera-
tion schreibt das Sujet des Ursprungsmythos von Theben. Die Tétungs-
okonomie zwischen den Vitern und S6hnen von Kadmos, Labdakos,
Lajos, Oedipus, Polynikes wiederholt sich. Mit Polynikes kommt die
Genealogie der Labdakiden an ihr Ende; Kreon jedoch sucht das Ge-
schlecht tiber das Ende hinauszutreiben, um das Phantasma der Un-
endlichkeit in der n-ten Generation zu realisieren.

Das siebenthorige Maul ist pars pro toto fiir ein Ungeheuer, das
den Ursprung der viaterlichen Stdtte Theben, also den Ursprung des Or-
tes des Namens des Vaters in Tod und Leben gespalten wach hadlt. Es
spricht von der Korperoffnung Maul, welche die tierische Variante des
Mundes, benennt. Der Mund verweist als Ubergangsort von Innen und
AuBen am dichtesten auf einen Ursprungsmythos von Sprache, an den
sich Atem, Schrei, Laute, Worte kniipfen. Mit der Wendung Maul fallen
die Worte. Denn ein Ungeheuer, auch ein Tier spricht nicht im her-
kommlichen Sinne. Atem, Laute, Schrei jedoch teilen Mund und Maul,
wie auch das Trinken, Verschlingen und Ausspucken, Offnen und
Schliefen, Verstummen und Nichtverstummen, Ein und Aus eine
Rhythmik der Gegensdtze hervorruft, nichts aber tiber die Momente des
Einsatzes und Dauer eines Schweigens oder eines Schreis aussagen. Die
Rhythmik der Gegensitze referiert auf eine Logik eines dualen Prin-
zips, das von der Unbestimmbarkeit des Einbruchs des Wechsels gestort
wird. Der Wechsel beriihrt immer auch ein fliichtiges, verschwiegenes
Moment einer Passage, indem die Gegensdtze fir ein Moment ruhen

1. In dieser Passage geht es um das Fresko in der Scuola degli Schiavoni in Venedig
»Der heilige Georg im Kampf mit dem Dracheng, in: Serres, Carpaccio, 53.

138

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

und nachtraglich die Geschiedenheit zwischen dem einen und dem an-
deren, Leben und Tod, Einatmen und Ausatmen vollzogen wird. So ist
Polynikes aus zweideutigem Zank und im Widerstreit der Gegensdtze
zugleich Angreifer und Angegriffener, dessen Gestalt durch den Gesang
des Chores mit heterogenen, teils menschlichen, teils tierischen und
teils gottlichen Ziigen versehen wird. Er wird als Mann in Waffenriistung
vorgestellt, er ist beschildert wie die Gesadten, wie ein Adler, der Attribut
von Zeus ist, schrie und flog er, und wie ein Drache erscheint er unbe-
zwingbar. Die Passage

»Denn sehr halRt Zeus das Prangen

Der groRen Zung’ und wo er,

Wenn sie langschreitend kommen,

Ins goldene ihnen sieht, ins eitle Hinaussehen,
Mit geschwungenem Feuer stiirzet er sie, wo einer
Von steilen Treppen schon

Den Sieg anhebet zu jauchzen.«*

thematisiert den Einbruch durch die Gewalt des hochsten Gottes, der
Polynikes den Tod bringt. Polynikes hat die Grenzen zwischen Gott und
Mensch tberschritten; er hat das gottgegebene Gesetz des Unter-
schieds, das zwischen Sterblichen und Unsterblichen die eine Schranke
setzt, vergessen.

»Auf harten Boden aber fallt er, hinunter taumelnd,
Liebestrunken, der mit rasender Schaar

Hinschnob, bacchantisch

Im Wurf” ungiinstiger Winde;

Fand aber anders;

Anderes andrem

() ?

Nicht nur stiirzt Polynikes von Gott verursacht aus dem himmlischen
Gotterhimmel, wo er sich im Bund mit den Gottern glaubte, auf Erden,
das Chorlied selbst prdsentiert ein taumelndes Bild. Insofern Subjekt
und Objekt hdufig variabel sind, ist das Szenario, das der Chor entwirft
auch als bacchanalische Szene lesbar. Die Tauschbarkeit, das Wechsel-
vermogen von Subjekt und Objekt und die Labilitdt der Positionen ist
allerdings kein Modus von Egalitat, vielmehr selbst ein Machtkampf
zwischen dem einen und dem anderen, der allmdhlich das Satzgefiige,
den Sprechgesang zerfranst. Das dionysische Moment liegt im Begehren

1. FHA 16, Antigond V. 131ff.
2. Ebd., V. 138ff.

139

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

nach dem jeweils anderen zwischen Subjekt und Objekt, das nach Ver-
einigung und nach Zerstorung strebt. Der Rhythmus der kurzen, dahin-
stlirzenden Verse, die Losgelostheit von syntaktischen Einheiten, in
dem MafRe, wie sie nicht eindeutig zuzuordnen sind, korrespondieren
mit dem Umstand von einigen abgelosten Korperteilen wie Maul, Rik-
ken und Hinde, Zunge, Backen, Blut." Wohin fiihrt die Verstrebung
von Verbinden und To6ten, Losen und Fiigen, welche Versstruktur und
Korpergrenzen gleichermafen betrifft?

Polynikes scheitert mit seinem Siegeszug tiber Theben, denn
Zeus schreitet ein. Und doch war Polynikes der Zerstorung Thebens
und der Thebaner sehr nah.

»Doch gieng er davon,

Noch ehe von unsrem

Blut er die Baken

Gefiillt, und ehe

Die Krone der Thiirme

Die Fakel des Hephastos genommen.«’

Dem Chor der Thebanischen Alten zufolge war Polynikes dem kriegeri-
schen Morden so nah, daf das heraufkommende todliche Ereignis als
fast erfiillte Bedrohung, die gerade noch abgewendet wurde, wiederge-
geben wird. Die Untibersetzbarkeit dessen, was Tod besagt, beschreibt
in dieser Chorpassage Nahe und Kluft zwischen Ereignishaftigkeit und
Sprache. Denn auf der Ebene des Ereignisses tritt der Tod, in dem der
eine den anderen verwundet und Blut flieRt, nicht ein, auf der Ebene
des Sprechens hingegen tritt der Tod in dem MaRe ein, als sein Auf-
schub und seine Verfehlung in Form einer Negation zur Sprache kom-
men. Im Zuge der Repetition des Chores riicken visionadre und tatsdch-
liche Ereignisse auf eine sprachliche Ebene. Damit erdffnet sich die
Problematik, wie im Akt des Sprechens Fiktion und Reales umgangen
und umschrieben werden und umgekehrt, wie Sprache mit dem fiktiven
Moment von Sprechen und mit dem realen Moment von Sprechen
tiberhaupt umgeht. Der imaginire und reale Zug von Sprechen? ver-

1. Eine Fiille an einzelnen Kdrperteilen, die, fligte man sie zusammen, nahezu einen
Leib ergdben, tauchen in der Tragodie auf: Augenlid, Hande, Zunge, Mund, Maul, Le-
ber, Haut, Hiiften, FuB, Augen, Schultern, Eingeweide, Ohr, Haar, Leib, Herz, Riicken,
Fleisch, Nacken, Haupt, Arm, Wange, Wimper, Hals, Augenbrauen, Schldfen, Sohle,
Blut, Backen. So gesehen entwirft die Tragddie einen zagreischen Leib, wie sie ihm
zugleich, indem die zerstreuten Korperteile auftauchen und benannt sind, einen Ort
in seiner Zerstreutheit gibt.

2. FHA 16, Antigond, V. 122ff.

3. Vgl. Derrida, Freud und der Schauplatz der Schrift, bes. 333f.

140

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

schranken sich in einer Zeitfigur, die das Vergangene und Zukiinftige in
einer undenkbaren Gleichzeitigkeit verdichtet, was in den Partizip Per-
fekt Formen von gefiillt und genommen und der elliptischen Unvollstan-
digkeit der Syntax (haben fehlt) mitschwingt. In der Aktualidt des Spre-
chens, welche immer schon auf eine Ubersetzung eines anderen refe-
riert, kommt das zu Gehor, was (anders) gewesen sein wird. Der angrei-
fende Polynikes war langst schon davon, wie der Chor sagt. Im Modus
einer Abwesenheit taucht eine Differenz auf, welche die Prdasenz des
todbringenden Polynikes nachtraglich aufstort und die Zerstorung, wie
sie durch Feuer und BlutvergieBen gewesen wadre, erinnerbar macht.
Die zeitliche Struktur einer vorzeitigen Vergangenheit, die sich mit ei-
ner Nachtraglichkeit des Zukiinftigen kreuzt, macht sprechen. Von da
aus spricht der Chor. Eine unerhorte Ndhe zwischen Erwartung des To-
des und Ereignishaftigkeit der Nicht-Passage kommen mit ihm nach-
traglich zur Sprache.

An diesem Punkt zeigt sich die der Sprache inhdrente paradoxale
Struktur und ein Denken des Paradoxes in seinen grausamen Dimen-
sionen. Im Sprechen, das in der Abwendung des Todes geschieht, kehrt
der Tod wieder. Das Schweigen des Todes, der Sprechen macht und das
Schweigen, weil der Tod gesprochen hat,* rufen nach einem Scheide-
punkt, an dem die Verwechselbarkeit von Vorstellung und Nicht-
Vorstellung unterbrochen wird. Die Grausamkeit liegt in der Uber-
schreitung, in welcher der vorgestellte Tod und das einzigartige, in-
kommensurable Ereignis des Todes gleich, ununterscheidbar und diffe-
renzlos erscheinen. In der Nahe von Fiktion und Realem drangt sich die
Frage nach Unterbrechung auf. Unterbrechen heiflt so unterscheiden.
Nicht aber bedeutet es, wieder die scharfe Grenze zwischen Tod und
Leben, Gott und Mensch, Fiktion und Realem einzufiihren, so daR sie
wieder iibertreten werden >mulfi¢, damit sie sich zeige. Vielmehr heif$t
unterbrechen, die Logik der Finalitat zu unterlaufen. Es heiflt, die Auf-
merksamkeit fiir die Frage nach der Differentialitat, die Holderlin in
seiner Ubersetzung aufruft, wachzuhalten als eine, die den Kérper, die
Sprache wie das Verhdltnis von Leben und Tod, von Vorstellung und
Nicht-Vorstellung betrifft. Mit den poetologischen Begriffen vom »t6dt-
lichfactischen Wort« und vom »tédtendfactischen Wort«* wirft Hoélder-
lin die Thematik zwischen Korper, Wort und das Faktum des Todes
auf3

Im dramatischen Verlauf von Vers zu Vers ndhert sich die Form,
der Sprechgesang und also Sprache, dem Inhalt, einem kriegerischen
Szenario. Ein Wechsel von korperlicher Ekstase und Zerstorung

1. Vgl. Foucault, Das unendliche Sprechen, 90-103.
2. FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 417ff.
3. Vgl. ausfiihrlich dazu hier Enden?, 181ff.

141

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

schreibt sich in den Sprechgesang liber eine Metaphorik der Stimme
ein, indem sich aus der Form des Sprechgesangs und aus der Geste des
Anrufs, der Schrei des Polynikes, das Maul der Stadt Theben, unsre Ba-
ken, die den Mund umgeben, die prangende Zung’, die Zeus hafit, und
schlieBlich ein erwarteter und nicht eintreffender jubilatorischer Ton
herauslosen. Vereinzelte, syntaktische Einheiten und metrisch gelesen
einzelne Verse und Verssegmente libersetzen in poetischer Form die
Vereinzelung der Korperteile. Effekt dessen ist, da sich durch die Vers-
struktur im Modus des einschneidenden und unterbrechenden Rhyth-
mus’ Form und Auenseite der poetischen Sprache mit der gebannten
und zersprungenen Verfaltheit des Korpers iiberschneiden.

Die Rhythmik des Chorausschnitts bringt ein szenisches Moment
von Sprache selbst zum Ausdruck, indem die VersfiiRe von und iiber
Palldisten stand er und wies bis Drachen geworden unstetig und vielfach
zwischen Jambus, Trochdus, Anapast, Sponddus, Ionikus maiore wech-
seln. Der Wechsel des Rhythmus’ stellt auf der metrischen Ebene Spra-
che in ihrem Zug von Unberechenbarkeit aus. Der Ausfall des Kalkiils —
das, was Holderlin als den lebendigen Sinn, der nicht berechnet werden
kann' nennt — und der Auftritt des Unvorhersehbaren bedingen und
treiben einander hervor. Betont durch die Rapiditdt der Zeilenspriinge,
der Kola und der aufeinanderfolgenden variablen Versfiie, die eine
Fille von Verssegmentierungen hervorbringen, springt unter der Hand
ein Zug von Sprechen und von Schreiben heraus, den man das Unvor-
hersehbare und Unvorstellbare nennen kann und das bezeichnet, was
eine Vorstellbarkeit umgibt. Holderlin hat diesen Zug als eine fiir den
poetischen Akt von Sprache konstitutive Weise in den Begriff der Cdsur
gefallit. Das paradoxe Moment einer Hervorbringung in der Unterbre-
chung formuliert er in den Anmerkungen so, dafl nicht allein die Sukzes-
sivitat der Vorstellungen, also die Aufeinanderfolge der Fiktionen das
Dichterische ausmachen; vielmehr 1aRt die Cdsur den poetischen Effekt
in der Weise aufkommen, als sie im Hiatus das bertiihrt, was dem Wech-
sel der Vorstellungen vorausgeht: »die Vorstellung selber«® anders:
dafs es Vorstellung gibt, die das Nichtersetzbare gleichermafRen entdeckt
und verdeckt.?

Auf diese Weise entwirft die Chorpassage das Thema des mini-
malen Unterschieds zwischen wirklichem, faktisch vollzogenem und
vorgestelltem Tod. Auf eine poetologische Ebene iibersetzt stellt die
Uberschneidung von Vorstellung und Nicht-Vorstellung am Wort die
Arbeit der Differenz aus. Dichterische Sprache als ein Sprechen vom

1. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.

2. Ebd.

3. Vgl. Jean Luc Nancy: Kalkiil des Dichters. Nach Holderlins Mass, libersetzt von Gisela
Febel und Jutta Legueil, Stuttgart 1997, 37ff.

142

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

Anderen, dem Nichtersetzbaren her, gelesen als Name fiir ein dem
Denken und Sprechen Unverfiigbares und Undenkbares, ist als eine
Geste von Uberschreitung lesbar, insofern sie auf einen exzentrischen
Ort trifft: die Nicht-Passage, in der die Faktizitit des Wortes und die
Faktizitat des Todes den Korper bannen.

Uber den Sohn

Die Frage nach dem Ursprung ist eine wiederkehrende. Denn die Frage
nach dem Ursprung des Anfangs ist zugleich eine Frage nach dem Ur-
sprung des Abbruchs, wie es die Doppeldeutigkeit des Schreis als
Schrei vor dem ersten Wort und als Schrei, der sich auf den Abbruch
von Sprechen legt und den Tod bringt, thematisiert. Auch auf mythi-
scher Ebene beginnt die Genealogie der Labdakiden mit einer Totung.
Der Drache wird durch das Maul getétet, seine Zdhne werden in die
Erde gesat, die Gesdten wiederum erwachen, indem sie die anderen to-
ten, sonst werden sie von ihnen getotet.

Holderlin hat den Zug des Abbruchs und der Nicht-Passage als
Entzug von Sprechen in dem Chorlied in Szene gesetzt. Wenn das Wort
und der Ruf nach dem Wort zur Erscheinung drangen, wird es andern-
orts ein Ausgeschlossenes von Sprechen gegeben haben. Der Ruf nach
dem Erscheinen des ungewissen Wortes und der Ruf nach dem Erschei-
nen des Gottes weisen in dieselbe Richtung. Sie sind wie ein Aufwa-
chen, das im Sprechen den anderen ruft und, wie es der Versanfang O
Blik der Sonne artikuliert, den Wunsch birgt, den anderen zu sehen. Zu-
gleich treffen sich das Wort und die Gestalt Gottes derart, dafl beide mit
dem Tod die Grenze der Grenze aufrufen. Sie beriihren sich an dem
Ort, an dem die Cdsur sich leer und am ungebundensten® zeigt und Gott,
in der Gestalt des Todes, gegenwdrtig® ist. Mit der Frage nach dem Ur-
sprung des Wortes und dem Erscheinen des Gottes wird eine weitere
Nuance der Wendung vom Gott, der in der Gestalt des Todes, gegenwdr-
tig ist, lesbar. Gott bringt nicht einfach den Tod und zeigt sich in der
Gestalt des Todes etwa als Kronos, Acheron oder Fahrmann ... Im todli-
chen Kampf zwischen Vater und Sohn, zwischen einem Geschlecht und
dem anderen, was sich auf die genealogische Fortsetzung wie auf die
Grenze zwischen Sterblichen und Unsterblichen wie auf die Grenze
zwischen Mann und Frau bezieht, wird Gott in der Un-Gestalt des Todes
gegenwdrtig. Der Begriff der Gestalt splittet sich in diesem Kontext in
den Vater, der dem Sohn den Tod bringt, und in den Sohn, der dem Va-
ter den Tod bringt, wie es Oedipus, der gleichfalls von seinem Vater

1. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.
2. Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 417.

143

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

ausgesetzt wird, mit der Ermordung seines Vaters in Szene setzt. Zum
Tod des Vaters schreibt Marianne Schuller:

»Dieser Tod ist aber von einer tiefen Zweideutigkeit geschlagen. Denn der Tod Gottes
fiihrt nicht einfach zu einer Losung, sondern zum Gesetz einer Wiederkehr. Einerseits ist
damit der Einbruch der Endlichkeit angezeigt, der das Sprechen von seinem transzenden-
talen Ursprung losbindet, in dem die Bedeutung der Worte sicher schien; zugleich aber
stellt der Tod Gottes die Voraussetzung fiir eine >Wiederkehr< des Urvaters als Vorbild aller
Gotter dar. Nach Freud bringt die Losldsung von Gott keine Erlgsung.«*

Holderlin bringt eine gegenseitige Unerlostheit von Gott und Mensch,
Vater und Sohn zur Sprache, indem er den Chor sagen 1at, noch loset
ab ein Geschlecht / Das andre, sondern es schldgt / Ein Gott es nieder. Und
nicht Erlosung hat er.”> Die Problematik des Ursprungs stellt sich in
dem Malle, wie der Vater von dem Sohn getotet als Toter wiederkehrt
und so gesehen in der geisterhaften Gestalt des Todes auftritt. Zugleich
ist es auch der Vater, der wie eine verschwiegene Seite des Vatermor-
des den Sohn versetzt und als Toten begehrt wie Lajos Oedipus, Oedi-
pus Polynikes, Kreon Hamon. Das Grauen am Ursprung des einen ware
so als ein gegenseitiger Totungsakt zwischen Vater und Sohn zu den-
ken; die monotheistische Mythologie, in welcher der Sohn fiir den Va-
ter, fiir Gott stirbt — wie Isaak vom Vater geopfert werden soll und an-
stelle seiner der Widder getotet wird, und wie Christus es mit seinem
Opfertod thematisiert —, leugnet nicht den Wunsch, den anderen zu to-
ten. Es vereindeutigt jedoch die Frage der Schuld, in welcher der leben-
de Sohn immer schon in der Schuld des toten Vaters steht. Der Sohn
steht in der Gunst des Vaters zum Preis seines Todes, andererseits un-
terliegt der sich widersetzende Sohn der Rache des Vaters, wie es der
Chor mit Polynikes zur Sprache bringt. Damit ist der Anfang und das
Denken des Anfangs an eine Struktur von Totalitdt gekniipft, die das
Leben und den Tod des einen und des anderen fordert. Unerlost bleibt
die gegenseitige Zerstorung bis zur totalen Ausloschung.

»Denn jezt ist iiber die lezte
Wurzel gerichtet das Licht

In Oedipus’ HauRern.

Und der todtliche, der Staub
Der Todesgotter zehret sie aus

(...).<¢

1. Schuller, Moderne. Verluste, 111.
2. FHA 16, Antigond, V. 617-619.
3. FHA 16, Antigond, V. 620ff.

144

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

Daf sich ein derartiges Denken von Ursprung und Genealogie ohne den
Ort der Mutter abspielt, gibt zu denken. AuBer Frage steht in der christ-
lichen Religion eine Subversion des Opfers, welche die Opferlogik als
Substitutionslogik unterbrdache, wahrend genau die Frage nach dem
Ausbruch aus einer mannlich orientierten dialektischen Logik, die der
Finalisierung des »Selbst« dient, mit der Antigone/a-Tragodie laut wird.
Gerade Antigond, welche die Gewalt der Grenze im Hafl zwischen den
Geschlechtern unterbricht, indem sie die Teilung zwischen den Briidern
in einen guten und bosen Toten verwirft, beriihrt den Ort der Mutter.
Dieser referiert nicht, wie es der Kampf zwischen Vater und Sohn als
einen zu besetzenden Platz meint, auf eine logisch positive, definierbare
Position. Der Ort des anderen Geschlechts taucht in einer Haltung auf,
die das Nichtersetzbare, den Abbruch und die Unterbrechung wahrzu-
nehmen aufgibt. Mit Holderlin beschreibt der Bezug zu einem anderen,
der in die Okonomie der Zerstérung einfillt, auch eine dichterische Hal-
tung, die sich wie die Geste Antigonds in dem Trauerspiel Antigond von
Wort zu Wort vollzieht. Sie iiberschreitet das vaterliche Gesetz. Aber
gewif. Zum Hasse nicht, sagt Antigond, zur Liebe bin ich.*

Lyrik und Tragddie

Das Chorlied ndhert sich dem Ende mit einem Aufruf zu bacchanti-
schen Gesangen und Tanzen:

»Und nach dem Kriege hier,

Macht die Vergessenheit aus!

Zu allen Gottertempeln,

Mit Choren, die Nacht durch,

Kommt her! und Thebe

Erschiitternd, herrsche der Bacchusreigen!«?

Wihrend der Chor zu einem Fest auffordert?, unterbricht Kreon mit
seinem Erscheinen den Ruf nach Tanz, Gesang und Ausgelassenheit.
Die unmittelbar daran anschliefenden Verse wechseln vom Aufruf zum
Fest zu einem scheinbar niichternen Ton. Denn Kreon, der mit dem Tod
der beiden Briider einen Regierungswechsel vollzieht und Herrscher
Uber Theben ist, wird angekiindigt. Kreon hat der »Alten Versamm-
lung« angeordnet.

1. Ebd., V. 544.
2. Ebd., V. 155ff.
3. Vgl. Karl-Heinz Gottert: Geschichte der Stimme, Miinchen 1998, bes. 44ff.

145

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

»Doch er, der Konig der Gegend,

Kreon, Mendkeus” Sohn, neu nach

Der Gotter neuen Verh@ngnissen,

Kommt wohl, um einen Rath

Zu sagen, da er zusammenberufen

Und verordnet hier der Alten Versammlung,
Und &ffentliche Botschaft gesendet.«

Die letzten sechs Verse stehen im Wechsel von jambischem und trocha-
ischem Versmal3 mit eingestreuten Daktylen geschrieben. Die Wahl der
Betonung von kommt wohl, die zwischen einem Jambus (v-) und einem
Trochdus (-v) changiert, erméglicht, dafl der Chor Kreon sowohl in ei-
nem ironischen Ton? der durch den Trochdus hergestellt wiirde mit
der Hebung auf kommt, als auch umgekehrt in einem ehrfiirchtigen und
unterwiirfigen Ton im jambischen Rhythmus mit der Hebung auf wohl
ankiindigt. Die ironische Lesart wird verstarkt durch den Zeilensprung
zwischen Rath und sagen. Denn im Ubergang von Versende und Vers-
anfang schwingt der Moglichkeitssinn, um einen Rat zu >holen< mit. Mit
einer zweideutigen Geste endet das Einzugslied des Chores. Holderlin
verstarkt die schwankende Haltung des Chores zu Kreon, indem er die
Zeiten einen Rath zu sagen und Offentliche Botschaft gesendet, also Zu-
kiinftiges und Vergangenes miteinander verschrankt.

Der Chor kommentiert das Kommen und Gehen der Personen,
deren wechselnde Auftritte jeweils einen Wechsel des Blicks vom Chor
zu den Gottern und zuriick zu den Menschen begleiten. Auf diese Weise
nimmt der Chor eine in den dramatischen Text eingeflochtene Funktion
der Regieanweisung, die den Wechsel der szenischen Konfigurationen
benennt. Die nur scheinbar geringfiigigen Aussagen, wie »Kreon (...)
kommt«3, »Hidmon kommt«* stehen in Kontrast zu den Schauplitzen,
die der Chor in dem Einzugslied, in den anderen Standliedern und in
den Wechselgesangen zwischen Antigond und Chor, Kreon und Chor
entwirft. Der Bezugspunkt zwischen beildufiger Rede und den tragi-
schen Dimensionen in den Chorliedern, die sich um Tod, Wahnsinn
und Liebe drehen, liegt darin, da der Wechsel im Sprechen von einer
Tonart zur anderen die Tragddie bahnt, sie herbeiruft und aufschiebt.
Denn wie es der Parodos des Chores mit den Worten und nach dem
Kriege hier, / macht die Vergessenheit aus zur Darstellung bringt, ereig-
net sich das tragische Geschehen in der Uberschreitung der Grenze als

1. FHA 16, Antigond, V. 161ff.

2. Zum Tropus >Ironie< und zum Horen der Ironie, vgl. Groddeck, Reden iiber Rhetorik,
269ff.

3. FHA 16, Antigond, V. 162ff.

4. Ebd., V. 650.

146

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

ein Vergessen, daR es Grenze gibt, in der Gott und Mensch haltlos sich
verbinden und zerstoren, in der Raserei. Zugleich ereignet sich das tra-
gische Geschehen mit den Worten auf der Biihne zwischen Antigond,
Ismene, Kreon, Bote, Tiresias, Himon usw. also zwischen den Subjek-
ten, die miteinander sprechen, einander ausgrenzen und téten. Von da
kommt der Ruf nach Unterbrechung, der einen Szenenwechsel zwi-
schen Rede, Gegenrede und Chorliedern verursacht. Und so wird die
Rede Kreons mit den SchluBversen des Einzugsliedes — nach der Erin-
nerung an ein tragisches Szenario und vor dem ndchsten — eingeleitet.

Holderlin exponiert die formale und tragische Struktur des Ge-
gensatzes im Parodos vor allem im Widerstreit zwischen Syntax und
Metrik. Auf diese Weise kehrt er das, was er Tonen, Worten und einer
Dramaturgie des Rhythmus’ nach Sophokles vernommen hat, hervor.
Das tragisch Undenkbare, das paradoxe Erscheinen Gottes als gesetzlo-
ses Gesetz, geht in eine moderne lyrische Form iiber. Der vielstimmige
Chor ruft in einem Pdan an Apollon, einer Huldigung und einer Klage
um den Verlust des einzigartigen du, ein tragisches Ereignis in Erinne-
rung. Das Drama von Polynikes, der mit vielen Goéttern in Beriihrung
kommt und so vielgestaltig und einzig haRerfiillt erscheint, beschreibt
ein unvordenkliches Geschehen, in dem das Begehren des Vaters, das
einen zweischneidigen Ruf nach dem du sendet, gesetzlos erscheint.
Denn auch Zeus ist in dem Male vielgestaltig, wie er abwesend Gotter-
boten schickt und plétzlich anwesend einzig haRRerfiillt sich zeigt. Aller-
erst der HaR eroffnet nachtrdglich die Frage nach dem Zusammenhang
von absoluter Gewalt und absoluter Leidenschaft. Der Chor aktualisiert
die Grenziiberschreitung zwischen Polynikes und Zeus als Ursache des
Krieges. Noch bevor der Chor ruft und nach dem Kriege hier, / macht die
Vergessenheit aus! wird er die Bedingungen, da es Krieg gibt, in dem
sich Subjekt und Gott vergessen' und beide in der Vergessenheit auf-
gehoben sind, dargestellt haben.

Die Gewalt des Krieges, die im Einzugslied zur Sprache kommt,
zeigt ein Doppelgesicht der Vergessenheit. Es entwirft sich aus einer
Verschrankung eines Vergessens der Grenze, die das Gesetz der Schei-
dung zwischen Gesetz und Gesetzlosigkeit, zwischen ich und du vergifit,
mit einer gegenldufigen Tendenz in der Absolutheit der Setzung des
Gesetzes, die vergifit, dal die Setzung des Grenzen ziehenden Gesetzes
selbst immer schon den Zug einer Uberschreitung und Uberschreibung
eines anderen Grenzziehungsaktes gewesen sein wird. So ist der dop-
pelte Imperativ des Chores zum einen als eine vorgangige Inszenierung

1. »In solchem Momente vergiRt der Mensch sich und den Gott, und kehret, freilich
heiliger Weise, wie ein Verrather sich um. — In der duRersten Granze des Leidens be-
stehet nemlich nichts mehr, als die Bedingungen der Zeit oder des Raums.« Ebd., An-
merkungen zum Oedipus, 258.

147

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

eines Wechsels von totaler, unaufhaltsamer Gewalt und dem Schrei, die
sich in der Uberschreitung der Grenze von Mensch und Gott, Subjekt
und Objekt herstellen, deutbar. Zum anderen wendet sich der Ruf in
eine Aufforderung, aus der ausgeschlossenen gewaltsamen Hingabe an
das du, den anderen, herauszutreten, den Zustand der Vergessenheit zu
beenden. In diesem Kontext ist Holderlins Zugang zur tragischen Dar-
stellung in den Anmerkungen zur Antigond lesbar als eine Umschrei-
bung des im Zustand der Vergessenheit inhdarenten Paradoxes, als ein
Zustand des »Bewulltseyns, welches das Bewulitseyn aufhebt«:

»Die tragische Darstellung beruhet, wie in den Anmerkungen zum Oedipus angedeutet ist,
darauf, dal} der unmittelbare Gott, ganz Eines mit dem Menschen (...), da® die unendli-
che Begeisterung unendlich, das heiRt in Gegensdzen, im BewuRtseyn, welches das
BewuRtseyn aufhebt, heilig sich scheidend, sich falt, und der Gott, in der Gestalt des
Todes, gegenwirtig ist.«*

Mit Hélderlins Ubersetzung und seinen poetologischen Ausfithrungen
in den Anmerkungen thematisiert sich die aus einem Versagen entsprin-
gende Faszination des in Gesetz und Gesetzlosigkeit gespaltenen Got-
tes, der von Geschlecht zu Geschlecht und Tragodie fiir Tragodie in ei-
ner vielgestaltigen und je einzigartigen Gestalt des Todes erscheint.
Nicht geht der Ruf von hier nach da, von Gott zu Mensch, auch nicht
umgekehrt kommt der Ruf aus der anderen Welt in diese. Aus einer
doppelten Negation schreibt sich die gegenseitige Anziehungskraft, die
unendliche Begeisterung in der Versuchung, das doppelte Versagen zu
liberschreiten, her. Der Ruf nach dem »Vater der Zeit«*, dem anderen
Zeus, dessen Name die Differenz mittragt, konvertiert in ein Begehren
nach dem Begehren des anderen. Wechselseitig ist das Begehren nach
dem verlorenen, abwesenden Vater, der das tragische Gesetz des Todes
und damit die Grenze der GesetzmaRigkeit bringen moge, insofern les-
bar, als zugleich das Loch — O — im Aufril des Begehrens, den phantas-
matischen Schauplatz3 6ffnet, indem der eine in Zorn und der andere
in Zorn umringen und gegenseitig den Tod des anderen begehren. Am
Himmel zwischen Zeus und Polynikes und auf Erden zwischen Polyni-
kes und Eteokles. Mit Polynikes, wie es das Chorlied tragisch wieder-
holt, spaltet sich das Begehren nach dem anderen in einen grenzenlo-
sen HafR und mit Antigond, deren Tragodie sich bahnt, in eine grenzen-
lose Liebe nach dem Anderen und von einem Anderen her.

1. Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 417.

2. Ebd., Antigond, V. 987; vgl. Anmerkungen zur Antigond, 415.

3. Vgl. Jacques Lacan: »Subversion des Subjekts und Dialektik des Begehrens im Freud-
schen UnbewuRten«, in: Jacques Lacan. Schriften II, libersetzt und herausgegeben
von Norbert Haas und Hans-Joachim Metzger, Weinheim, Berlin 1991, 165ff.

148

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

Die Faszination der Stimme, welche mit dem Einzugslied des
Chores in ihrer Okonomie zur Darstellung kommt, ist gekniipft an einen
skandal6sen Blick. Er bildet den Ausgangspunkt der Tragodie in der
Tragodie und zieht eine Fiille an semantischen Bezugspunkten an. Zu-
gleich setzt er eine paradoxe richtungslose Ungebundenheit und Ge-
banntheit im hin und her zwischen Subjekt und Objekt, Stimme des
Chores und du in Szene. Der einfache Ruf O Blik der Sonne setzt diese
Art unendlicher Doppelung des Anrufs im Wechsel von Blick und
Stimme mit dem vielstimmigen Chor in Szene. Der Chor bringt die Ge-
waltformigkeit einer grauenhaften Begeisterung zu Gehor, die sich aus
der Gesetzlosigkeit in der Abkehr des Vaters und dem gesetzlosen Ge-
setz des Todes in der Gegenwart des tot geglaubten Vaters herstellt, der
sich feurig, endlich und entsetzlich lebendig im Anblick des Todes —
denn sehr hafSt Zeus — zeigt.

Die Fatalitit der Okonomie einer grenzenlosen Hingabe an den
Einen, Double des anderen, liegt darin, daf der Ruf nach der Cdsur, der
Erlosung und Entbindung, nach dem Innehalten genau den Ruf nach
dem endgiiltigen Ende, dem Tod, und damit nach der Heraufkunft der
Stimme des Vaters erneut provoziert. Von daher ist der Satz Holderlins,
Wir miissen die Mythe nemlich iiberall beweisbarer darstellen®, der im
Zuge der Auseinandersetzung mit dem Namen des Vaters fallt, kon-
textualisierbar mit dem tragischen Zwang zur Wiederholung des Begeh-
rens nach dem anderen.

Die Expositionen in den Anmerkungen und die lyrische Einfal-
tung des Rufes nach der Stimme des anderen ist eine Weise, die Mythe
darzustellen. Wir, die Alten und besonders Sophokles, der »des Men-
schen Verstand als unter Undenkbarem wandelnd« zu objektivieren
verstand®, und Holderlin unter den modernen Dichter, die das Grauen
im Vergessen des Tragischen sehen, miissen die Cdsur Gottes, dessen
Name sich im Sprung der Zeiten gedandert hat, nicht aber seine Gestalt,
immer wieder, Mythe fiir Mythe und unstetig im Versmali, in poeti-
scher und politischer Haltung zum Ausdruck bringen. Uberfliissiges
tun, abweichen, dichten, sich vom Anderen, den ungeschriebnen Sazun-
gen ansprechen lassen.

Name des Vaters
In den Anmerkungen zur Antigond schreibt Holderlin dem hochsten Gott

Zeus, »lieber: Vater der Zeit oder: Vater der Erde« die »Stralen des
Lichts« zu. Im zweiten Teil der Anmerkungen zur Antigond heif3t es:

1. FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 415.
2. Ebd., 413.

149

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

»Sie zdhlete dem Vater der Zeit

Die Stundenschladge, die goldnen.

statt: verwaltete dem Zeus das goldenstromende Werden. Um es unserer Vorstellungsart
mehr zu ndhern. Im Bestimmteren oder Unbestimmteren muR wohl Zeus gesagt werden.
Im Ernste lieber: Vater der Zeit oder: Vater der Erde, weil sein Karakter ist, der ewigen
Tendenz entgegen, das Streben aus dieser Welt in die andre zu kehren zu einem
Streben aus einer andern Welt in diese. Wir miissen die Mythe nemlich tiberall be-
weisbarer darstellen. Das goldenstromende Werden bedeutet wohl die Stralen des Lichts,
die auch dem Zeus gehdren, in sofern die Zeit, die bezeichnet wird, durch solche Stralen
berechenbarer ist. Das ist sie aber immer, wenn die Zeit im Leiden gezahlt wird, weil dann
das Gemiith viel mehr dem Wandel der Zeit mitfiihlend folget, und so den einfachen Stun-
dengang begreift, nicht aber der Verstand von Gegenwart auf die Zukunft schlieRt.«*

Diese Erlauterungen beziehen sich auf den letzten Wechselgesang zwi-
schen Chor und Antigona in der ersten Szene des vierten Akts. Bevor
Antigona in die Gruft gefiihrt wird, erinnert sie den Ursprungsort The-
ben, die »viterliche Stadt« und richtet sich an den Chor:

»0 des Landes Thebes vaterliche Stadt

Ihr guten Geister alle, den Vétern geworden,
Also werd” ich gefiihrt und weile nicht mehr?
Seht iibrig von den anderen allen

Die Kdnigin, Thebes Herrn! welch eine
Gebiihr" ich leide von gebiihrigen Mannern,
Die ich gefangen in Gottesfurcht bin.«?

Einzig und allein, iibrig, deutet Antigona in ihrer sich dem Ende nei-
genden Klage auf das, was bleibt: der Chor der Alten und die Absenz
der Vater. Auf diesem doppelten Boden von An- und Abwesenheit steht
die Passage im Zeichen der verlorenen Vater. Oedipus ist tot, Zeus er-
scheint nicht. Polynikes, Eteokles und Iokaste sind tot, so dal Antigona
in der genealogischen Spur der Thronfolge die rechtmadRige Konigin
Uber Thebes Herrn ware. Die Problematik der sukzessiv ausrollenden
Genealogie wird zu einer Frage des Geschlechts zwischen Konigin (ba-
silein) und Konig (basileos). Diesen Umstand hélt Antigond dem Chor
der Alten, die Tragoddie fiir Tragddie den Niedergang des Geschlechts
der Labdakiden erfahren haben, vor Augen. Seht, sagt sie, dieser Art
zeigt sich Theben und ihr gebiihrigen Mdnner zollt mir Gebiihr derart,
daR ihr die Unwiderruflichkeit des Todesurteils gestattet. Antigona be-
gegnet dem Chor mit einem doppelten Ton zwischen Achtung vor der
Dauer der Alten, die gleichermalRen iibrig sind, und Verachtung, da der

1. Ebd., 415f.
2. Ebd., Antigond, V. 974ff.

150

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

Chor in seiner »Unpartheilichkeit«' der Tragbédie seinen Lauf 14Rt.
Diese Doppelung spitzt Holderlin mit der Ubersetzung zu die ich gefan-
gen in Gottesfurcht bin. Die Furcht Antigonds vor Gott und die Furcht
des Gottes vor Antigona tiberschneiden sich, Gott und Mensch ziehen
sich gegenseitig fiirchtend an.

Von Kreon, von den Alten und von Zeus, der kein Zeichen gibt,
droht Antigond die Verbannung, noch aber befindet sie sich vor der
Verbannung in die Todesgruft. Noch verweilt Antigond auch als ein
Opfer der Viter und der Abwesenheit des Vaters. Zugleich deutet Hol-
derlin mit den Worten gefangen in Gottesfurcht das Moment einer Nicht-
Entscheidbarkeit zwischen dem Geschlecht der Unsterblichen und
dem Geschlecht der Sterblichen an, das vor dem Vollzug des Urteils
liegt und den Grund des Tragischen in der ungeheuren Verbindung von
Gott und Mensch noch einmal lyrisch in Szene setzt.

Die die Tragodie eroffnende Frage Antigonds nach dem »et-
was«?, einem »Nennbarenc, das Zeus an Ubel nach dem Drama des Odi-
pus noch vollbringen wird, erweist sich in Hinblick auf die Dramaturgie
der sophokleischen Tragddie als eine Frage, die an diesem Punkt der
ausklingenden Klage Antigonds auf eine Antwort trifft. Denn nun erfaf3t
der schonungslose? Gott des Todes Antigond. Das Paradox der Anwe-
senheit Gottes in der Gestalt des Todes verweist auf eine tragische Oko-
nomie nach Sophokles. Die Erfahrung des Fehlens des Gottes kommt
als ein Verlangen nach ihm auf, das Ausdruck in bisweilen zornigem,
klagendem und kithlem Ton Ausdruck findet. Mein Zeus berichtete mirs
nicht, sagt Antigond.* Gleichzeitig erscheint das Begehren des Gottes
selbst und zwar schonungslos und unmittelbar im tddlichen Ereignis.
Die Struktur eines wechselseitigen Begehrens 1af3t sich als ein tragi-
sches »Todesbegehren«® bezeichnen, das sich wiederholen muf und
sich im Drama von Oedipus, Polynikes und von Antigond jeweils unter-
schiedlich gestaltet. Holderlin setzt die Gebundenheit an den hochsten
Gott des Todes und die Ungebundenheit in der Entfesselung des Todes-
gottes, wenn Uberschreitung geschieht, in dem Vers die ich gefangen in
Gottesfurcht bin um. Die Geste der Uberschreitung liegt in der Beriih-
rung der Grenze zwischen Gott und Mensch, in der das Tabu einer un-
denkbaren gegenseitigen Anrufung von Gott und Mensch aufbricht.
Und dies geschieht an genau dem Punkt, an dem Antigond vor der
Nicht-Passage steht.

1. Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 416.

2. Antigond: »Weillt du etwas, das nicht der Erde Vater / Erfuhr, mit uns, die wir bis
hieher leben, / Ein Nennbares, seit Oedipus gehascht ward?« Ebd., Antigond, V. 2ff.

3. Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 413.

4. Ebd., Antigond, V. 467.

5. Vgl. Lacan, Das Wesen der Tragddie, bes. 324ff.

151

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Im Aufspringen der Ubersetzung gefangen in Gottesfurcht — es
sind die letzten Worte Antigonds iiberhaupt — wird die Frage des Opfers
als Frage artikulierbar. Antigonad wird zum Opfer der Goétter, indem sie
die Gotter sterben lassen, zugleich werden die Gotter zum Opfer, indem
Antigona ihnen, die in der Gestalt der Negativitdt und demnach ausge-
strichen nicht da sind, den Tod wiinscht.* Der Glaube an die Gotter
gerat ins Schwanken zwischen der Abkehr der Gotter von den Men-
schen und der Abkehr der Menschen von den Goéttern. Der Glaube an
die Positivitdat der Gotter ist im Spalt der herannahenden wechselseiti-
gen Absenz der Gotter und der Menschen gekappt.

Mit den Worten gefangen in Gottesfurcht trifft Holderlin in der
unentscheidbaren Haltung von Gott und Mensch zwischen Opfer und
Opferer den sensiblen Punkt, an dem die Frage nach dem Opfer die Lo-
gik der Identifizierbarkeit unterlauft. Mit Antigond, die das Ende einer
Genealogie an ein Ende fiihrt, wird in der Entfernung von Gott und
Mensch nicht etwa eine Austauschbarkeit zwischen Opfer und Opferer
thematisch. Der Entzug hingegen, den der Tod und das Tote ins Denken
und zur Sprache bringt, erscheint als etwas, das nicht positiv ersetzbar
ist. Die Liicke, das Fehlen ist nicht schliefbar. Anstelle der Logik des
Opfers, das ehemals »an« die Gotter und »fiir« die Gotter geopfert wur-
de®, bricht in der Fassung Holderlins im Aufschub einer Antwort, wie
Gottesfurcht iibersetzbar sei, ein Fehlen auf. Genau an diesem Kreu-
zungspunkt des Heiligen schreibt Holderlin in den Anmerkungen zur
Antigond zu seinem Ubersetzungsverfahren die Frage nach dem Opfer
fort, insofern er den Fehl in der Ubersetzung des Namens des Vaters
Zeus kommentiert.

Die Anmerkungen geben den Grund der Entstellung des heiligen
Namens an: Der Name Zeus sagt nichts mehr, er sagt »unserer [vater-
lindischen] Vorstellungsart«3 nichts mehr. In dem Grade, wie der
Name Zeus fern und fremd ist, kommt dem Chor der doppelte Auftrag
zu, einerseits die (alte, bleibende) Unmoglichkeit einer absoluten Un-
mittelbarkeit »des« Gottes und damit die Abwesenheit einer Epiphanie
des Hoéchsten sverstdndlich zu fassen< und slebendig zuzueignen«t.
Andererseits, und das bezeichnet den modernen Zug des Chores, po-
tenziert sich die Abwesenheit des Gottes in dem Verlust der Einzigar-
tigkeit des Namens des Gottes. Mit dem Chor in der Version Holderlins
stellt sich die Frage, wie Gott, dessen Name unfehlbar und unersetzbar
war und - wie der Tod heute noch und dauerhaft unfehlbar und unaus-
weichlich ist —, wie also Zeus, der Todesgott, der im Zuge der histori-

Vgl. FHA 16, Antigond, V. 963ff.

Baas, Das Opfer und das Gesetz, bes. 30f.
FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 415.
Ebd., 419.

N W NN =
¢ e e e

152

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

schen Differenz fehlbar und schweigend erscheint, beim Namen geru-
fen werden kann. »Im Bestimmteren«', bei Sophokles, ist der Name
verstidndlich und muf nicht iibersetzt werden, »im Unbestimmteren«?,
also in der modernen Fassung, hat der Name des Vaters den Charakter
einer Bestimmung, den Tod zu geben, und den Charakter einer Fallbar-
keit, die das unfallbar Tragische einschliet, verloren. Der verlorene
Name des Vaters gewinnt® in der Ubersetzung Hélderlins, mit dem
Zug einer Richtungslosigkeit einige Namen. Die Einzigartikeit des Na-
mens fehlt und springt mit der Gestalt des gestaltlosen Gottes auf, um
die sich Namensvariationen ringen: Zeus, Vater der Zeit, Vater der Er-
de, schonungslose Geist, Geist der Zeit und Natur, der Hochste, Vater...
Der Name Zeus, ein Name neben anderen.

Der Chor schreitet nicht in das tragische Geschehen ein. Er
bleibt unparteiisch und erfiillt seine dramaturgische Funktion, indem er
die Erfahrung der Abwesenheit des Gottes Antigona zutrdgt. Allein in
der Gestalt des Todes wird der Gott gegenwdirtig, im Fehl, den Antigona
doppelziingig artikuliert. Vielleicht aber schreitet der Chor doch ein.
Denn er nimmt die Klage Antigonds, des Kindes auf und transferiert die
Frage des Geschlechts in eine Frage nach der Grenze zwischen Sterbli-
chen und Unsterblichen, indem er auf eine mythische Ebene wechselt
und das Schicksal der Danae zitiert.

»Den Leib auch Danaes muRte,
Statt himmlischen Lichts, in Gedult
Das eiserne Gitter haben,

Im Dunkel lag sie

In der Todtenkammer, in Fesseln;
Obgleich an Geschlecht edel, o Kind!
Sie zdhlete dem Vater der Zeit

Die Stundenschige, die goldnen.«*

Danae, auch sie, die Geliebte des Zeus’, war edel an Geschlecht. Scho-
nungslos den Leib Danaes und Antigonds gleichermaRen treffend teilen
die Himmlische und die Sterbliche das Los der Verbannung in die Tod-
tenkammer bei lebendigem Leib. In diese Ahnlichkeit und tragische
Wiederholung des Schicksals zwischen Gottin und Mensch tragt Hol-
derlin eine Differenz ein. Nicht mehr, wie es bei Sophokles heifit, gibt es
ein goldenstromendes Werden von Zeus, in dessen Dienst Danae stand,
es gibt den Schlag der Zeit, Stunde um Stunde, Taglauf um Taglauf

Ebd., 415.

Ebd.

Zur Okonomie von Gewinn und Verlust vgl. ebd., 417.
Ebd., V. 981ff.

D W N =

153

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

zdhlete sie dem Vater der Zeit / Die Stundenschldge, die goldnen. Statt eines
glanzvollen, ewigen Werdens, das Zeus verordnet, wird der Schlag das
Zeichen des Hochsten, um es unserer Vorstellungsart mehr zu néihern.*
Denn der Stundentakt erinnert im einfachen Schlag den Doppelcharak-
ter von Gehen und Kommen, den Gang der Zeit. Was bleibt, ist der
Wandel der Zeit. Im Nu des Schlags steht die Zeit still und zeigt darin,
daR es Vergehen gibt. Rhythmisch zdahlbar sind die Stundenschladge. Die
Weise aber des Verstandes, von der Gegenwart auf die Zukunft zu schlie-
Sen, also zu kalkulieren, wird skandiert. Gegenrhythmisch wird ein te-
leologisches Denken durch den einfachen Stundengang unterbrochen.
Holderlin verschiebt das goldenstromende Werden in die Weise des ein-
fachen Stundengangs und findet damit eine Metapher fiir die rhythmi-
sche Wiederholung des tragischen Einschlags, in dem die plétzliche
Heraufkunft des vergehenden Todesgottes blitzartig geschieht.

Noch einmal kann man fragen, in welcher Weise und unter wel-
cher Bedingung das Zeichen von Zeus nicht mehr, im Ernste lieber: Va-
ter der Zeit, erscheinen wird? An dieser Stelle widmet sich Holderlin in
den Anmerkungen genau der Frage nach dem Namen des Vaters.

»Im Ernste lieber: Vater der Zeit oder: Vater der Erde, weil sein Karakter ist, der ewigen
Tendenz entgegen, das Streben aus dieser Welt in die andre zu kehren zu einem
Streben aus einer andern Welt in diese. Wir miissen die Mythe nemlich tberall be-
weisbarer darstellen.«?

Holderlin konstelliert die vertraute Ubersetzungsbewegung vom Grie-
chischen ins Deutsche, den Ubergang von Hellas nach Hesperien, mit
einer gegensatzlichen Tendenz, das Streben aus dieser Welt zu kehren zu
einem Streben aus einer andern Welt in diese. Mit dieser Verstrebung
trifft er auf eine Auseinandersetzung mit dem Namen des Vaters: daf
der Name des Vaters uUbersetzt werden muf, dall er so nicht bleiben
kann, weil er im Zuge des tragischen Transports verlustreich aufge-
taucht sein wird. Die Frage nach dem Umschlagspunkt, von dem aus
Ubersetzen geschieht, thematisiert sich. Wer ruft wen? Hélderlin
schreibt:

»Wohl die Art, wie in der Mitte sich die Zeit wendet, ist nicht wohl veranderlich, so auch
nicht wohl, wie ein Karakter der kategorischen Zeit kategorisch folget, und wie es vom
griechischen zum hesperischen gehet, hingegen der heilige Nahmen, unter welchem das
Hochste gefiihlt wird oder geschiehet.«®

1. Ebd., 415.
2. Ebd., 415.
3. Ebd., 414.

154

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

Widerspriichlich scheint diese Aussage, die dem Gang vom Griechi-
schen zum Hesperischen folgt, zu der vorherigen Erlduterung der Uber-
setzungstendenz. Gibt es dort eine Notwendigkeit der Veranderbarkeit
des Namens, so heift es hier, da die Richtung des Ubersetzungsweges
unverdnderlich sei. Liest man diesen Widerspruch nicht als Mangel,
hingegen als Effekt der Frage, von wo nach wo Ubersetzen iiberhaupt
geht, dann wird der Name des Vaters zum Schnittpunkt des Ortes, von
dem aus die Frage entspringt. Denn die Disponibilitdt des heiligen Na-
mens eroffnet im Modus von Differenz, der den Mangel und das andere,
Verschiedene transportiert, zugleich die Frage nach dem, was bleibt.
Sofern das Erscheinen des Vaters, der liberall, in jedem tragischen Er-
eignis in der Gestalt des Todes gegenwdrtig ist, bleibt, kommt und allein
im Zeitpunkt seines Eintreffens unbestimmbar ist, schreibt sich eine
Differenz zwischen Name und Gestalt des Vaters ein. Daf$ es Tod gibt,
ist nicht veranderbar, auch nicht, dall der Vater der Zeit den Tod bringt;
hingegen die Weise, wie der Tod, mit dessen Erscheinen das Hochste
geflihlt wird', wie es lebendig zugeeignet® wird und in welcher Form
er zuschligt, ist verdnderbar. Der Name des Vaters? und die Gestalt
des Vaters sind unterschieden, nicht identisch. Aus dem Verlust einer
urspringlichen Unersetzbarkeit des heiligen Namens, in der Name und
Gestalt ganz Eines* vorgestellt werden, kommt mit dem tragischen
Transport die Aufgabe zum Vorschein, den Namen des Vaters jeweils zu
Ubersetzen.

Der alles schwaigende Todesgott®>, wie Antigond ihn einmal
nennt, bringt das Schweigen, aus dem er kommt. Und er provoziert, das
Schweigen des Namens zu brechen, zu iiberschreiten. Der Ubersetzer
vernimmt diese Provokation und stellt die Notwendigkeit, da es Diffe-
renz gibt, im Akt der Namensgebung aus. In dem Malle, wie dieser Zug
einer Nicht-Identitdt zutage tritt, setzt das Begehren nach dem Verlore-
nen ein, es setzt sich in dem Ruf nach dem Einzigartigen fort.

Wie aber ist die Heraufkunft des Rufes vorstellbar? Nach Hol-
derlin schligt die Ubersetzungsbewegung von der ewigen Tendenz von
hier nach da um in die Tendenz aus einer andern Welt in diese. Nicht

1. Ebd., S. 416.

2. Ebd., S. 419.

3. Vgl. Foucault, Der Name/Das Nein des Vaters, 73-92; vgl. Rainer Nagele: »Vatertext
und Muttersprache. Pindar und das lyrische Subjekt in Holderlins spaterer Dichtung«,
in: Le pauvre Holterling, Blétter zur Frankfurter Hélderlin Ausgabe, Basel, Frankfurt am
Main 1988, 39-52. Vgl. grundsatzlich Pierre Legendre: Das Verbrechen des Gefreiten
Lortie. Abhandlung iiber den Vater, iibersetzt von Clemens Pornschlegel, Freiburg
1998.

4. FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 417.

5. Ebd., Antigond, V. 939.

155

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

geht es dem Ubersetzer also um eine Positivitit des Ewigen und der
Konservierung des Alten. Er konvertiert das »kalkulable Gesetz«, die
»unxavn «* des Umschlags und der Umkehr als eine dem poetischen
Verfahren der Alten entnommene Weise in eine Poetik der Cdsur. Sie
stellt in einer doppelten Wendung das paradoxe Gesetz der gesetzlosen
Unberechenbarkeit und den Ruf des Einzigartigen als einen Ruf aus,
der, indem er nicht mehr kommt, in der Abwesenheit Ursache des Rufes
nach dem Einzigartigen gewesen sein wird. Auf diese Weise transfor-
miert Holderlin das Wesen des Tragischen und formalisiert es in einer
modernen Poetologie, die das Drama der Einzigartigkeit tragisch wie-
derholt.

Ohne Antwort, ohne Riickkehr

Die Bewegung des Erscheinens von Polynikes aus einer Faszination des
einen Gottes heraus, einige Gotter streifend und am Ende durch Zeus in
der Gestalt des Dionysos auf die Erde stiirzend, ist dem Lauf des Wor-
tes, das »schiksaalsweise, vom Anfang bis zu Ende gehet«? unsinnlich
ahnlich. In den Anmerkungen zum Oedipus thematisiert Holderlin die
katastrophale Wende, in der Gott und Mensch sich paaren, und »das
granzenlose Eineswerden durch granzenloses Scheiden sich reinigt«.

»Die Darstellung des Tragischen beruht vorziiglich darauf, dall das Ungeheure, wie der
Gott und Mensch sich paart, und granzenlos die Naturmacht und des Menschen Innerstes
im Zorn Eins wird, dadurch sich begreift, daR das granzenlose Eineswerden durch gran-
zenloses Scheiden sich reinigt. (...)

In der duBersten Granze des Leidens bestehet nemlich nichts mehr, als die Be-
dingungen der Zeit oder des Raums. In dieser vergiRt sich der Mensch, weil er ganz im
Moment ist; der Gott, weil er nichts als Zeit ist; und beides ist untreu, die Zeit, weil sie in
solchem Momente sich kategorisch wendet, und Anfang und Ende sich in ihr schlechter-
dings nicht reimen ldRt; der Mensch, weil er in diesem Momente der kategorischen Um-
kehr folgen muB, hiermit im Folgenden schlechterdings nicht dem Anfanglichen gleichen
kann.«

Der kathartische Akt ereignet sich, indem der Mensch sich vergiflt und
Gott sich vergift, in einem Zustand also einer doppelten Vergessenheit,
in der eine Untreue zum Gesetz der Scheidung zwischen Gott und
Mensch geschieht. Dieser Akt einer Vergessenheit, in der die Gewalt
einer grenzenlosen Gesetzlosigkeit zwischen Mensch und Gott, hier

1. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 249. Vgl. Nagele, Mechané, 43-57.
2. Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 419.
3. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 257f.

156

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

zwischen Polynikes und Zeus statt hat, und also auch der Gott »gesez-
los«* erscheint, beschreibt ein undarstellbares Ringen einer Gleichzei-
tigkeit zwischen entzweiendem Kampf und hochzeitlicher Vereinigung,
deren Effekt ein grenzenloses Scheiden, einem unaufhaltsamen Tod
Bahn bricht. Es ist ein doppelter Tod, in dem Gott und Mensch (sich)
scheiden, und es ist die Figur dieses doppelten Todes, die das katastro-
phale Moment einer Wende zwischen Glanz und Grauen, in dem An-
fang und Ende sich nicht reimen lassen, hervorruft. Die Reichweite des-
sen, was eine Scheidung zwischen Gott und Mensch in der Moderne be-
deutet, umreiflt Maurice Blanchot, indem er das Verhiltnis zwischen
Gottern und Menschen mit der Frage nach Status und Ursprung des
Werkes thematisiert.

»Wo die Kunst die Sprache der Gotter ist, wo der Tempel der Aufenthaltsort Gottes ist, ist
das Werk unsichtbar und die Kunst unbekannt. Das Gedicht benennt das Heilige, die Men-
schen horen das Heilige, nicht das Gedicht. Aber das Gedicht benennt das Heilige als un-
nennbar, es sagt in ihm das Unsagbare und eingehiillt, verborgen im Schleier des Ge-
sangs, vermittelt der Dichter der Gemeinschaft das »ungesehene, unzerlegbare Feuers,
»den Ausldufer des ersten Sonnenstrahls< (René Char), damit es gemeinsamer Ursprung
wird.«?

Nach Blanchot ist die Kunst im 19. Jahrhundert nicht mehr die Sprache
der Gotter, die abwesend aus der Dunkelheit die Gotter zum Reden
bringt. Nicht mehr vergeht das Gedicht vor dem Heiligen, das es be-
nennt, da die Menschen das Heilige horen, nicht das Gedicht. Dieses
»nicht mehr« bringt Holderlin dichterisch zur Lesbarkeit, indem er der
Veranderung des heiligen Namens statt gibt. In diesem Sinne erinnert
die Ubersetzung Holderlins an das Werk der Alten als eine vergangene
Erscheinungsform dessen, was Werk gewesen ist. Holderlin gibt noch
einmal das Werk zu denken als eines, das, mit Blanchot gesprochen,

»gleichzeitig in der tiefen Gegenwartigkeit des Gottes verborgen sowie gegenwartig und
sichtbar durch die Abwesenheit und die Dunkelheit des Gottlichen [ist]. (...) Das Werk
strebt danach (...) Tragddie voller Inspiration [zu sein] und wenn die Gotter gestiirzt
sind, verschwindet der Tempel nicht mit ihnen, er beginnt vielmehr zu erscheinen, er
enthiillt sich, indem er fortfahrt das zu sein, was er anfanglich nur ohne sein Wissen war:
der Aufenthaltsort der Abwesenheit der Gotter.«?

Das Trauerspiel Antigond steht in einem historischen Spannungsfeld, in

dem zum einen die Erinnerung an das Tragische der Abwesenheit der

1. Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 416.
2. Blanchot, Das Unzerstorbare, 56.
3. Ebd., 58.

157

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Gotter Ursache der Tragodie Antigone ist, die Holderlin libersetzt. Zum
anderen kollidiert die moderne Ubersetzung Antigond an dem Punkt ih-
res historischen Erscheinens mit dem Verstummen des Rufes nach den
Gottern und mit dem Verfall des heiligen Tempels, der schon bei So-
phokles Aufenthalt der Abwesenheit der Gotter ist, und nun selbst nicht
mehr in seiner Leere Urspungsort des Tragischen ist. Der Zerfall des
heiligen Artefakts im 19. Jahrhundert, das sich ehemals bei den Grie-
chen im Spiel von An- und Abwesenheit des Heiligen konstituierte,
scheint kein Zeichen einer Verlorenheit zu hinterlassen, weil die Frage
nach dem Werk, so die Begegnung von Philosophie und Dichtung, sich
von der Kunst auf die Geschichte und damit auf die Philosophie einer
fortschreitenden und sich erfiillenden Geschichte hin verschiebt.! Der
Verlust dieses Ortes im Denken markiert eine Unterbrechung der Be-
wegung eines Rufes nach dem anderen. Nicht mehr bedeutet die Abwe-
senheit der Gotter den Verlust des anderen, der den Ruf und das Er-
scheinen der Stimme als Ursache des Verlorenen ausstellt. In der Ab-
kehr von der Abwesenheit der Gotter geht der Verlust verloren; die
Frage nach der Abwesenheit der Goétter ist keine Frage mehr; die Frage
nach dem Ruf und der Stimme, die Antigond noch mit dem Vers wen
singen der Waffengenossen?? stellt, verschwindet.

»Was wollte er [Hegel] sagen, er der nicht sleichtfertigc sprach? Genau das, dal® von dem
Tag an, an dem das Absolute bewuRRt Arbeit der Geschichte geworden ist, die Kunst nicht
mehrin der Lage ist, das Bediirfnis des Absoluten zu befriedigen: in uns verbannt, hat sie
ihre Wirklichkeit und ihre Notwendigkeit verloren; alles, was sie an authentisch Wahrem
und Lebendigem hatte, gehort jetzt zur Welt und zur realen Arbeit in der Welt.«?

Blanchots Aufmerksamkeit fiir den Ursprung des modernen Werkes gilt
einer Uberblendung von Philosophie und Kunst, die sich in dem
epochalen Schnitt des 19. Jahrhunderts ereignet. Mit dem Auftauchen der
Werke Hegels und ihrer Akzeptabilitdt, die ein Denken der Vollendung
des Absoluten in der Arbeit der Geschichte* transportiert, entwickelt
sich eine Okonomie der Dialektik, in der in der Abkehr von der Abwe-
senheit der Goétter, der Mensch »sich selbst« im Werk »darstellt«5. In
der Philosophie Hegels etabliert sich ein Denken der Prasenz des Men-
schen und der Préasenz des Werkes aus der Uberwindung der Abwesen-

1. Ebd., 35f.

2. FHA 16, Antigond, V. 959.

3. Vgl. zur Frage nach Zugang und Denken des Absoluten bei Hegel und Hélderlin,
Blanchot, Das Unzerstérbare, 33-44, hier 36.

4. Ebd.

5. Ebd., 57; vgl. auch die Lektiire zu Hegels Dialektik als epochalen Einschnitt von
Baas, Das Gesetz und das Opfer, 28f., 36f.

158

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

heit der Gotter, indem iuber die negative Dialektik die Selbstreflexivitdt
als eine Reflexionsfigur eingefiihrt wird, die das selbst im Verlust des
anderen begriindet. Die Dichtung Holderlins, wie sie es insbesondere
mit den Sophokles-Ubersetzungen und den Anmerkungen zur Sprache
bringt, bezeichnet eine Kehrseite einer Finalitdt der Philosophie nach
Hegel als Reflex der phantasmatischen Vorstellung der Vollendung des
Absoluten in der Geschichte. Sie konfiguriert das Phantasma der Voll-
endung mit einem untiberbriickbaren Zerfall des Gottes und des Men-
schen. Denn die Katharsis, die der Uberschreitung der Grenze von Gott
und Mensch, in der beide ganz Eines sind, folgen muf, geschieht mit ei-
nem doppelten Tod von Gott und Mensch. Nichts rettet, keine Selbstre-
flexion, kein Verzicht, keine Opfergabe kann den Tod aufhalten.

Wie aber ist von diesem Punkt aus noch Dichtung zu denken?
Nach Blanchot liegt die souverdne Position des Dichters nicht darin, daf
der Dichter die Position Gottes ersetzt, sie liegt in der Enthaltung und
der Verweigerung des Werkes, indem es sich einer sinngebenden Ar-
beit der Geschichte entzieht.

»Das Werk ist fiir den Menschen nicht weniger gefdhrlich, der, indem er ihm den Nimbus
und die MalRlosigkeit des Heiligen entzogen hat, es auf seiner Ebene halten méchte, sich
in ihm als Meisterschaft, Gelingen, gliickliche und verniinftige Vollendung der Arbeit be-
statigen will. Es stellt sich bald heraus, dal} das Kunstwerk durch die Meisterschaft kei-
neswegs beherrscht wird, sondern zutiefst denaturiert, daR es nicht weniger mit dem
MiRlingen in Zusammenhang steht als mit dem Gelingen, dal es keine Sache ist, die man
durch Arbeit herstellen kann, daR die Arbeit in ihm nicht geehrt wird, selbst wenn sie es
fordert. Im Werk spricht der Mensch, aber das Werk verleiht im Menschen dem die Stim-
me, was nicht spricht, dem Unnennbaren, dem Unmenschlichen, dem, was ohne Wahrheit
ist, ohne Gerechtigkeit, ohne Recht, da, wo der Mensch sich nicht erkennt, sich nicht
gerechtfertigt fiihlt, wo er nicht mehr gegenwartig ist, wo er weder Mensch fiir sich ist,
noch Mensch vor Gott, noch Gott vor sich selbst.«’

Die doppelte Verneinung, die derart an den Rand einer negativen Dia-
lektik fiihrt, als nicht der Mensch vor Gott, nicht Gott vor dem Men-
schen und nicht Gott fiir sich, nicht der Mensch fiir sich an- und abwe-
send ist, wiederholt die Figur des doppelten Todes, die Holderlin im
ProzeR des Scheidens zwischen Gott und Mensch zur Sprache bringt.”

1. Blanchot, Das Unzerstdrbare, 58.

2. Vgl. zur Verneinung: Sigmund Freud: Die Verneinung, Studienausgabe Bd. III, Psy-
chologie des Unbewulten, Frankfurt am Main 1982; vgl. Jacques Lacan: Zur Vernei-
nung bei Freud, in: Jacques Lacan. Schriften III, libersetzt von Norbert Haas, Franz
Kaltenbeck, Friedrich A. Kittler et al., Norbert Haas, Hans Joachim Metzger (Hgg.)
Berlin, Weinheim 1994; vgl. Jean Hyppolite: »Gesprochener Kommentar iber die
»Verneinung< von Freud, in: ebd., Jacques Lacan. Schriften III.

159

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Damit wird die Vorstellung einer Finalitdt, die in der Erfiillung des Ab-
soluten zum Abschlufl kommt, von einer doppelten Negation unterbro-
chen. Der Zug einer gleichzeitigen Negation von Gottern und Menschen
bringt eine Logik der Opposition und ein kausales und finales Denken
zum Schwinden in dem Grade, wie es die Vorstellung von Leere und
Fille als Ursprung von Dichtung aufwirft. Holderlin beriihrt in der
Geste der Erinnerung an die Alten den leeren Tempel als Ort der Abwesen-
heit der Gotter. Das Trauerspiel Antigond vergegenwadrtigt die Frage
nach dem Grab als Ursprung des Tragischen, das im Entzug einer
Sichtbarkeit das Werk paradoxal prdasent und schwindend bejaht. Es
war kein Grabmal nicht.* Was also bleibt?

»(...) was bleibt ihm [dem Werk] zu sagen, was hat sich seiner Sprache immer entzogen?
Es selbst. Wenn alles gesagt worden ist, wenn die Welt sich als die Wahrheit von allem
durchsetzt, wenn die Geschichte sich in der Vollendung des Diskurses erfiillen will, wenn
das Werk nichts mehr zu sagen hat und verschwindet, dann also ist es bestrebt, Sprecher
des Werkes zu werden. Im verschwundenen Werk mochte das Werk sprechen, und die Er-
fahrung wird zur Suche nach dem Wesen des Werkes, nach der Bejahung der Kunst, der
Sorge des Ursprungs.«?

Wadhrend die Philosophie nach Hegel die »absolute Macht des Negati-
ven«3 zum Ziel hat und »Arbeit, Sprache, Freiheit und Tod nur die un-
terschiedlichen Aspekte derselben Bewegung sind«*, und wiahrend der
Mensch in der »Nahe des Todes« beginnt, »die natiirliche Realitdt zu
verneinen und zu verandern, zu kdmpfen, zu arbeiten, zu wissen und
geschichtlich zu sein«®, distanzieren sich Literatur und Kunst von ei-
ner derartigen Determiniertheit und Finalitdat. Denn eine Logik der Fi-
nalitdt begriindet die Macht des Menschen, den anderen und das ande-
re »zu begrenzen, zu trennen, also zu erfassen«.® Dichtung beginnt im
Entzug einer Logik des Ziels, im Entzug einer Unterwerfung unter die
Ordnung des Sinns. Dichtung, wie es die Trauerspiele in Szene setzen,
schreibt sich von einer Beriihrung mit einem Unverfiigbaren her, wie
die Frage nach dem Tod, den es nicht zu wissen gibt, und die Frage
nach dem Aufenthaltsort der Toten an eine Grenze von Sinnhaftigkeit
fiihren. An dieser Grenze, die weniger eine Scheidelinie zeichnet, eher
einen Ausfall, eine Liicke in der Souveranitdt von Wissen aufreift, tau-

FHA 16, Antigond, V. 265.
Blanchot, Das Unzerstérbare, 59.
Ebd., 69.

Ebd., 68.

Ebd.

Ebd., 70.

SO U A WN =
D S

160

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR. DEN PARODOS HOREN

chen der »Irrtum«', das »Umherziehen«®> und der »Schrecken der
Verwirrung«? als »Wagnis«* von Dichtung auf. Dichtung erscheint in
der Zuriickhaltung einer geschichtlichen Aufgabe als Wagnis, das sich
von einem unbestimmten Ort herstellt. Dichtung erscheint dort, wo sie
schwindet, als Suche ohne Antwort und ohne Ankunft; sie trifft auf eine
»Tiefe, wo alles schwankt, wo die Ernsthaftigkeit erschiittert ist, wo die
Erschiitterung selbst das Werk zerbricht und sich im Vergessen ver-
birgt.«>

Ebd., 66.
Ebd.
Ebd.
Ebd.
Ebd.

v wN R

161

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Chor und die Frage nach der Grenze

Die Chorlieder bewegen sich um die Frage einer Grenzziehung zwi-
schen Gott und Mensch, die vor allem eine Frage nach Ubersetzbarkeit
ist. So ist es Aufgabe des Chores, den Protagonisten Antigona und Kre-
on das Gesetz der Trennung zwischen olympischem Go6tterhimmel und
irdischem Geschehen, zwischen Unsterblichen und Sterblichen zu ver-
mitteln. Gerade weil der Chor von alters her und von Tragddie zu Tra-
godie mit der Problematik der Gesetzes- und Grenziibertretung vertraut
ist, ist es wunderlich, dafl ihm selbst in fliichtigen Momenten ein Ver-
lust der Grenze widerfahrt. Die Figur der Neutralitait und Parteilosig-
keit, die dem Chor zugeschrieben wird, gerdt bisweilen ins Wanken, wie
Holderlin zu lesen gibt.

Der Wechselgesang zwischen dem Chor und den Protagonisten
gestaltet sich als eine Weise, eine sprachliche Weise, jeweils Antigona
und Kreon zuzutragen, was nicht vermittelbar ist. Die Stimme des Cho-
res im Kommos 16st die Klage Antigonds und die Klage Kreons® aus
und leitet die Nicht-Passage ein. Mit der zugespitzten Frage nach der
Nicht-Passage, in der kein Gehen und kein Sprechen mehr geht, dreht
es sich am Ende um die Verschrankung von Wahnsinn, Sprechen und
Tod.

Eine Ubertretung eines Denkens von Grenze bedeutet zum ei-
nen, die Scheidelinie zwischen den Subjekten und zwischen Gott und
Mensch in der Vorstellung zu libergehen; es bedeutet, die Grenze im
Akt des Ubertretens im phantasmatischen Umschlag von Vorstellung
und Nicht-Vorstellung im Verlust auszustellen, wie es im Parodos zwi-
schen Polynikes und Zeus thematisch wird. Zum anderen heif3t es auch,
die Grenze, die immer schon als eine unverriickbare Grenze vorgestellt
ist, welche Territorien und Schranken von Bertihrbarkeit einrichtet,
denkbar zu machen als etwas, das sich einer Raumlichkeit und Oppo-
nierbarkeit entzieht und Name dessen ist, was alle Beziige zur Darstell-
barkeit unterbricht und nah am Nichtersetzbaren liegt.> Die Frage

1. Vgl. ausfiihrlich dazu hier Kreon vor dem Grab, 121ff.
2. Vgl. Holderlin, Anmerkungen zum Oedipus, 258. »In der duRersten Granze des Lei-
dens bestehet nemlich nichts mehr, als die Bedingungen der Zeit oder des Raumes.«

163

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

nach dem Nichtersetzbaren, genauer noch, nach der Unberiihrbarkeit
des Nichtersetzbaren bezeichnet eine wesentliche tragische Dimension
der Antigond-Tragodie. Denn in ihr verdichtet sich die Notwendigkeit,
den unersetzbaren Bruder zu bestatten und so symbolisch zu bertiihren,
mit dem gleichzeitigen Aufkommen der Thematik, dafl es Nichtersetz-
bares gibt, welches sich einer Beriihrbarkeit entzieht. Unter diesem Ge-
sichtspunkt sind die inkommensurable Szene der Verabschiedung des
Toten durch den anonymen Meister' und die Grabszene im Innersten
des Gewolbes als Szenen lesbar, welche die Unbertihrbarkeit des Nicht-
ersetzbaren im Entzug einer Zuschreibung an ein Subjekt und im Ent-
zug einer Ereignishaftigkeit eines Ereignisses ausstellen. Die unge-
schriebnen Sazungen, die Antigond angehen, stellen eine Beziehung
zwischen Nichtersetzbarkeit und Schrift her.”> Worum es also im fol-
genden geht, ist zu lesen, wie sich in einzelnen Chorpassagen ange-
sichts des Toten und der Erfahrung des Todes Fragen nach der Grenze,
der Uberschreitung der Grenze und dem Ende der Uberschreitung der
Grenze aufwerfen.

Ubertretung

Der Chor besingt im dritten Standlied den Eros als »Geist der Liebe«.3
Er besingt die »hochzeitliche Jungfrau«* die in nidchster Ndhe zu
Aphrodite, der Gottin der Schonheit, steht, und endet mit dem Bild An-
tigonds, wie sie ins schwaigende Bett”> vom Todesgott gefiihrt wandelt.
Der Ubergang einer hochzeitlichen Verbindung, vielleicht sogar einer
hochzeitlichen Verbindung von gottlicher Aphrodite und sterblicher
Antigona, kreuzt sich mit dem Untergang Antigonas. Der hochste Gott
Zeus schreitet nicht ein, um den Tod aufzuschieben. Er ist im Zuge sei-
ner Abwesenheit ebenso wie Kreon fiir Antigonds Tod verantwortlich.
Die Unausweichlichkeit des Todes jedoch steht jedem Menschen bevor.
So heifit es in dem ersten Standlied mit dem viel zitierten Anfang »Un-
geheuer ist viel. Doch nichts / Ungeheuerer, als der Mensch«’:

Vgl. Samuel Weber: »Zur Singularitdt des Namens in der Psychoanalyse«, in: Edith
Seifert: Perversion der Philosophie. Lacan und das unmdogliche Erbe des Vaters, Berlin
1992, 31-61, hier 46ff.

FHA 16, Antigond, V. 263.

Ebd., V. 471. Vgl. ausfiihrlicher hier 50ff.

Ebd., V. 811ff.

Ebd., V. 826f.

Ebd., V. 833.

Ebd., V. 349f.

oUW R
D S

164

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR UND DIE FRAGE NACH DER GRENZE

»(...) Allbewandert,

Unbewandert. Zu nichts kommt er.
Der Todten kiinftigen Ort nur

Zu fliehen weiR er nicht.«*

Der Mensch, der »kundige Mannk, unter Auslassung der Frau, machen
sich die Natur zunutze, zaihmen die Tiere, pfliigen die Erde, iiben sich in
der »Red’« und den »luftigen Gedanken, Stadte errichten sie und ge-
hen alle Wege. Der kulturelle Mensch, der alle Methoden wissen und
beherrschen glaubt zu konnen, versagt an dem Punkt, an dem es um
den Tod geht. Zu nichts kommt er. Der Tod verwehrt den Fortschritt.
Auch »das Geschikte der Kunst, gottliche Schickung und Kunstfertig-
keit, vermag den Tod nicht aufzuhalten. Linkisches, Triigerisches, von
Kunst im ungeahnten und gefihrlichen UberschuR, denn »mehr, als er
hoffen kannc, »besizend, trifft er auf »Schlimmes«, mal auf »Gutes«.?
Die »Geseze krankt« der Mensch. Er ubertritt Gotter- und Naturvor-
schriften und doch - zu nichts kommt er. »Zu nichts (...), wo das Schoéne
/ Mit ihm ist und mit Frechheit.« Ist dieses zu nichts als ein Nicht-Ort
des Todes und ein Anzugspunkt denkbar, da dort das Schone, Frechheit
und der Mensch (mit ihm) zusammengedacht werden konnen, vielleicht
zusammengedacht werden konnen in ihrem Zerfall und Schweigen?
Entwirft sich darin eine Vorstellung vom Schdnen und von Frechheit, die
das Dunkle, Undenkliche des Todes verdeckt?

Und was ware, wenn das Schone und Frechheit mit dem zum
Tode verurteilten Kind Antigond in Beziehung stiinde? Nachdem der
Chor eine Distanz zwischen sich und dem, der die Gesetze Ubertritt, er-
richtet, sagt er:

»Wie Gottesversuchung aber stehet es vor mir.
Dal} ich sie seh” und sagen doch soll,
Das Kind seis nicht, Antigond.«®

Im Wechsel der Rede zwischen einem Résonieren iiber den Menschen
und dem plotzlichen Erscheinen Antigonds vor den Augen des Chores
wird Antigona als Gottesversuchung vorgestellt. So ware sie also nicht
allein ein Produkt von Kunst, deren Name den Titel einer Tragddie
kront. Antigona ware auch eine Geschickte gottlicher Versuchung. Ein
Kind, das von Gott versucht und Gott in Versuchung bringt, und, hier,
den Chor irritiert.

Besorgt ist der Chor um die Wahrung der Grenze zwischen Gott

1. Ebd., V. 375-388. Die folgenden Zitate beziehen sich auf die Verse 349-399.
2. Vgl. Nagele, Mechané, 45-50.
3. Ebd., V. 392ff.

165

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

und Mensch, welche die Subjekte trennt und Hierarchien einrichtet.
Beunruhigt jedoch wird er von der gesetzten Trennlinie, wenn es plotz-
lich wie eine Gottesversuchung vor ihm steht und er allererst in der
Wendung einer Negation das Kind seis nicht, Antigond sprechend Fuf§
falt. Mit der Benennung Kind und seiner Negation seis nicht flackert
leise das Unzugehorige der Erscheinung Antigonds auf.* Mit Frechheit
sind auch Mut und Notwendigkeit zur Ubertretung angesprochen, die
Antigona vollzieht. Fiir einen Moment ist der Chor versucht, Antigona
als von Gott gesandtes Kind zu sehen, das auf diese Weise eine Verbin-
dung zwischen Gott und Mensch inszenierte. Doch der Chor schenkt
der Versuchung, welche die Kluft zwischen Vision und Realem fliichtig
aufzuheben scheint, keinen Glauben. Er spricht Antigona mit einer Re-
ferenz auf ihre Abstammung von dem »Vater Oedipus« an. »O Unglik-
liche, vom ungliiklichen / Vater Oedipus, was fiihrt iiber dir und wohin
(...)?«* So wird sie wieder dem menschlichen Geschlecht zugeschrie-
ben.

Am Ende des dritten Chorliedes Geist der Liebe rezitiert der
Chor:

»Und nie zu Schanden wird es,

Das Machtigbittende,

Am Augenliede der hochzeitlichen

Jungfrau, im Anbeginne dem Werden groRer
Verstandigungen gesellet. Unkriegerisch spielt nemlich
Die gottliche Schonheit mit.

Jezt aber komm” ich, eben, selber, aus

Dem Geseze. Denn ansehn muR ich diR, und halten kann ich
Nicht mehr die Quelle der Thranen,

Da in das alles schwaigende Bett’

Ich seh’ Antigond wandeln.«?

Hier wiederholt sich die Bewegung, die von der Aufmerksamkeit zu den
Gottern und besonders zu Aphrodite in das Erscheinen Antigonds um-
schldgt. Es ist eine Bewegung des Umschlags vom Blick auf das Gottli-
che zum Blick auf die Menschen, die das Chorlied in diesen Versen be-
schreibt. Damit kommt der Chor sprechend seiner Aufgabe als Vermitt-
ler zwischen Gott und Mensch nach. Einerseits ist er immer schon auf
eine Grenzziehung angewiesen, die den Menschen und Gott zu schei-

1. Im Unterschied dazu, also fern jeglicher Verunsicherung, bemerkt der Chor mehrfach
die Rauheit des Tones von Antigond. »Man sieht das rauh Geschlecht vom rauhen Va-
ter / Am Kind!« Vgl. ebd., V. 489f.

2. Ebd., V. 394ff.

3. Ebd., V. 824ff.

166

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR UND DIE FRAGE NACH DER GRENZE

den weifl und damit ein Wissen von Grenze voraussetzt, das eine Meta-
phorik des Raumes transportiert. Andererseits stellt der Chor auch eine
Verbindung des Ineinanderiibergehens zwischen Gott und Mensch her
und hélt damit den Zug der Ubertretung, in dem eine fliichtige Hochzeit
geschieht, wach. Der Chor kommt selber, eben, aus dem Geseze. Bemer-
kenswert ist, dal der Chor sich selbst, dessen Gesetz es ist, zwischen
den Parteien, Kreon und Antigond, und zwischen den Sterblichen und
Unsterblichen ausgewogen und parteilos zu sein’, als aus dem Gesetz
kommend bezeichnet. Doppeldeutig 1a8t Holderlin den Chor inmitten
des Gesetzes — ungedeutet bleibt, welches Gesetz gemeint ist — und au-
Rerhalb des Gesetzes erscheinen. Mit der Quelle der Thrdnen, die eine
Rithrung zeigen und den Blick in dem Augenblick verschleiern, indem
der Chor Antigona in das alles schwaigende Bett’ gehen sieht, spricht der
Chor in einer labilen Verfassung. Er weint. Und er spricht mit ihr, die
die Worte des Chores aufnimmt. Sie sagt: »Und nie das wieder? Der al-
les schwaigende Todesgott, / Lebendig fiihrt er mich (...).« Das Spre-
chen zwischen Chor und Antigond schiebt ein letztes Mal die Passage
ins Ausgeschlossene auf. Wenn sie sich zu Beginn ihrer Klage mit dem
Imperativ Seht* an den Chor wendet und sich allméhlich der Verlust
des Anblicks und der Verlust von Sprechen in der herannahenden Be-
gegnung mit dem alles schwaigenden Todesgott ausspricht, kreuzen sich
zwischen Antigond und dem Chor die Frage nach dem, was man sehend
zu ertragen und was man zu sprechen vermag angesichts der Radikali-
tat eines Ausfalls im Tod. Zum Verhaltnis zwischen Chor und Antigona
schreibt Rainer Nagele:

But when the chorus actually sees (tad horén) the apparition of desire in Antigone, its
song and dance gets carried away, gets out of tune, and step, and law: nyn dédégo kau-
tos thesmon exd pheromai tad horén [But now, even I Myself am carried outside of the
law, seeing this]. Holderlins translation breaks up the syntax, setting off almost each
word by itself through commas and line break: jetzt aber komm ich, eben, selber, aus /
Dem Geseze. But what ist This that the chorus sees? It is not just a beautiful woman batt-
ing her eyes. It is the blinking of the eye itself in Antigones passing through a moment of
apocalyptic, revealing light into the darkness of Eros and death: hoth horé thalamon tén
Antigonén anytousan [since I see this Antigone going her path to the end into the bri-
dal chamber]. She is literally that makes the chorus cringe.?

Antigond geht auf das Grab zu horend von mythischen Vorbildern. My-
thische Bilder und das Bild Antigonds kommen iiber das gemeinsame
Los, lebendig begraben zu werden, einander nah; Antigond wendet den

1. Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 416.
2. Ebd., V. 835.
3. Négele, Echoes of translation, 107.

167

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Blick in das Grab der toten Eltern und Briider und stellt diese Szenen
eines sich erinnernden Zukiinftigen vor das, was ihr naht.* Nicht mehr
richtet sich ihr Blick zu den Géottern, angezogen ist er von unten?
nicht mehr singt sie.?> In der aufkommenden Einsamkeit zwischen tot
und lebendig versagen Blick und Stimme.

Niemand kommt. Kein Gott, kein Bruder, kein Geliebter, kein
Chor kommt, den Tod aufzuhalten. Der letzte Schritt beginnt. Also werd”
ich gefiihrt und weile nicht mehr?* lautet die letzte Frage von Antigona.
Sie geht ins Leere. Eine Antwort des Chores auf das unumgangliche
Faktum fehlt. Aus. Stattdessen kommen die mythischen Bilder zu Wort
und klingen aus mit dem Vers »Doch auch auf jener / Das grofe Schik-
saal ruhte, Kind.«®

»Gott gleich gleichen«® empfingt Antigond ein Los. Gott und
Mensch gleichen einander darin, lebendig begraben (nicht) zu sterben -
und damit ist eine Grenze von Unterschiedenheit iibertreten. Und noch
mehr: Holderlin schreibt dem Chor, selbst die Moglichkeit einer Uber-
tretung zu. Jezt aber komm’ ich, eben, selber, aus / dem Geseze. Der Chor
kann aus dem Gesetze kommend, dem Gesetz zugehorig und aus ihm
heraustretend vorgestellt werden; er kann als gesezlos’ und gesezt zu-
gleich gelesen werden. Das dichterische Wort aus verdichtet in ein und
demselben Schritt Gesetz und Gesetzlosigkeit. Das Wort aus begrenzt
etwas in einem finalen Horizont, und es 6ffnet eine Grenze im Sinne ei-
ner Splittung von innen und auflen. Denn aus dem Gesetz zu kommen,
bedeutet gleichzeitig, das Gesetz, welches das Gesetz der Gesetzlosig-
keit herbeispielt, zu firmieren und es zu verlassen. Der Kontakt zwi-
schen Wort und Gesetz zerstaubt ein Denken von Grenze, das die einfa-
che Teilung affirmiert. Zu diesem Typ von Grenze schreibt Jacques
Derrida:

»Die Grenze bezeichnet [désigne] auf gewissermaRen strenge, wenn nicht eigentliche
Weise diese verrdumlichende Umrandung, die innerhalb der Geschichte und auf nicht-na-

1. Ebd., V. 931ff. »DaR lieb ich kommen werde fiir den Vater, / Auch dir lieb, meine
Mutter! Lieb auch dir, / Du briiderliches Haupt! Denn als ihr starbt (...)«.

2. FHA 16, Antigond, V. 901. Antigona: »Mich auch, die nur noch da war, / Ziehst ster-
bend du mit hinab.«; vgl. V. 956. Antigona: »Lebendig in die WildniR der Gestorbnen
/ Komm ich hinab.«

. Ebd., V. 959.

. Ebd., V. 976.

. Ebd., V. 1023f.

. Ebd., V. 865.

. Ebd., Anmerkungen zu Antigond, 416.

N o U~ W

168

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR UND DIE FRAGE NACH DER GRENZE

tiirliche, sondern kiinstliche und konventionelle, nomische Weise zwei nationale, staatli-
che, linguistische oder kulturelle Rdume voneinander abtrennt.«*

Holderlins Dichtung figuriert zwischen zwei Sprachen die Frage nach
der Ubersetzbarkeit, die das aus der Ubersetzung Herausgefallene nicht
vergiflt. Sie gibt mit ihrer poetischen Verfahrensweise die Grenze in der
Zerkliftung der Trennlinien als eine differentielle Struktur zu denken
auf. Der Chor bricht ich, eben, selber mit tranendem, verschleiertem
Blick die Frage nach der Identitit und Zugehorigkeit auf. Die Frage
nach der Identitat geht das Subjekt an ebenso wie das ungebundene
Wort aus die Fesseln zwischen Subjekt, Sprache, Tod und Gesetz poro-
ser werden 1dRt. Die Cdsur, von der das Wort aus zeugt, bringt die Iden-
titat, die auf einer Geschlossenheit von Subjekt, Sprache und Gesetz be-
ruht, ins Schwanken, mehr noch sie skandiert sie.

Das Wort aus in der Passage des Chores vermittelt den Ubergang
zwischen einer Auflosung der Beziige, einen Ubergang zwischen Vor-
stellung und Nicht-Vorstellung des Wort-Korpers, der buchstablich zu
Fall kommt und dartber literally >ist¢, indem er im Entzug, ohne Riick-
kehr, begriffen ist, ergriffen ist von einem Anderen. Sofern das Wort
aus erscheint, geschrieben steht, spricht es, dafl es Unterbrechung, tod-
liche Abwesenheit gegeben haben wird. Die Cdsur, das reine Wort, das
sich einer Positivitdt entzieht, ware das Moment der Unterbrechung ei-
ner »anthropologischen« Grenze® in dem Sinne, als es ungebunden an
ein Subjekt und aus dem Gesetz herauskommend unzugehorig da steht,
zu keinem System gehort. Es bertihrt den Zusammenbruch des Systems.
Das geschickte Wort ebenso wie das dichterische Werk weichen von ei-
ner Geschlossenheit ab, indem sie ein Denken der Grenze zu irritieren
vermogen in genau dem Moment, indem sie die Bedingungen ihrer Her-
stellung in Szene setzen.

Nicht-Passage

Der Bote, Tiresias und der Chor teilen miteinander die Funktion, etwas
zu vermitteln. Im Unterschied nun zu dem Boten, der immer schon
nachtraglich von einem Geschehen berichtet und damit einen Zug von
Sprechen in seiner temporalen Verriickung ausstellt,? spricht der Chor
von einem anderen Ort aus. Im Unterschied auch zu Tiresias, dessen
Rede mit Blick auf den Opferaltar aus einem vergangenen Geschehen
auf eine herannahende Zukunft mit teleologischer Tendenz deutet,

1. Derrida, Aporien, 71.
2. Vgl. Derrida, Aporien, 71.
3. Vgl. ausfiihrlicher hier 107ff.

169

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

spricht der Chor in den Chorliedern von einer Position aus, welche eine
paradoxe Gegenwartigkeit dessen anspielt, was nie weicht, immer
schon unter den Menschen weilt und sich einer Prdsentierbarkeit ent-
zieht. Die Rede ist von Tod, Wahnsinn und Liebe. Thnen gemein ist
»Undurchdringliches«* und eine Gewaltférmigkeit. Die Themen von
Tod, Wahnsinn und Liebe durchziehen die Chorlieder. Sie thematisie-
ren, wie das Subjekt mit Korper und Sprache, mit Sinn und Sinnen an
Grenzen seiner Verfatheit dann kommt, wenn es mit amopio®, £pw¢
und ot in Berithrung kommt.

Der Chor 1aRt die Frage nach dem Ort des Subjekts und des Got-
tes, wie auch die Frage nach dem Ort von Sprechen tiberhaupt auf-
kommen. Er bringt in der Form des Wechselgesangs zundchst Antigona
und spdter Kreon zum Sprechen, gibt ihren Klagen Raum und Gehor.
Der Chor empfangt und vergibt Worte und Blicke, er libertragt und 1ost
ein Sprechen aus, das in Antigonds Frage »wen singen der Waffenge-
nossen?«3 einen Punkt beriihrt, mit dem vor dem Tod eine absolute
Einsamkeit herannaht.

Antigond steht vor dem ihr zugewiesenen Grab, ohne irgendei-
nen Bezug zu einem Subjekt, das ihr verwandt oder benachbart ist, der
alles schwaigende Todesgott ist im Begriff, sie zu fiihren. Wenn von da-
her das Subjekt an ein Ende trifft, in dem keine Verbindungen und Ent-
zweiungen, keine Beriihrung mehr unter Wortern und Subjekten ge-
schieht, wenn eine Klage verstummt, dann verschlief3t sich die Negati-
vitdt einer Leere, die noch Kontakt zur Positivitdit und damit zur Figur
des Gegensatzes und zu einer Ersetzungsokonomie unterhielte; nichts
dffnete sich; ein Wechsel zwischen Offnen und VerschlieBen steht still
vor dem kontaktlosen Nichtersetzbaren. Es ist eine unberiihrbare Gren-
ze, die bedingungslos im Abrifl von Sprechen geschieht, wenn kein Ruf
mehr in die Leere geht und kein Ruf mehr aus der Leere kommt. Auf-
gabe des Chores ist es, die tragische Unhintergehbarkeit der Grenze,
welche die Heraufkunft des Todes transportiert, dem Subjekt zuzutra-
gen. Es ist eine Aufgabe des Unmaoglichen.

Mensch und Chor unterstehen den Gewalten der Gotter. Von da-
her gibt es den Versuch einer klaren Grenzziehung zwischen den Got-
tern da und dem Chor und den Menschen hier. Auch bildet der Chor als
Reprasentant der Biirger des Volkes eine demokratische Instanz zwi-
schen Kreon, dem derzeitigen Herrscher von Theben und dem Volk.
Der Chor fungiert als eine Art Durchgangsort, an dem ein Ungeheures,
welche die Gotter und die Menschen einander bieten und zumuten, und

1. FHA 16, Antigond, V. 1167: »Allein gemein / Ist aber Undurchdringliches«.

2. Gr.: amopla: Unwegsamkeit, Mangel, Unmdglichkeit; epw¢ Liebe, Verlangen, Be-
gierde; otn: Verblendung, Verirrung, Unheil.

3. Ebd., V. 959.

170

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR UND DIE FRAGE NACH DER GRENZE

ein nichts Ungeheuerer als der Mensch im UnmafR aufeinander treffen.
Damit bringt der Chor der Thebanischen Alten einen anderen Schau-
platz der Tragodie hervor. Seit er mit dem weifSen / Das schwarze Haar
vertauschet', kommt er seinem Auftrag nach, Ungeheures zu liberset-
zen. Thm ist die Aufgabe zuteil, zwischen Gott und Mensch etwas zu
transportieren, das nicht gentigt, gesprochen zu sein: die Erfahrung der
Abwesenheit als eine Erfahrung des Todes. Dal der Tod kommt und
daB Gott in der Gestalt des Todes gegenwdrtig ist und in der Abwesen-
heit, also in einer paradoxen Figur, erscheint, indem er nicht erscheint,
trifft an eine Beschrankung von Sprache. Die Erfahrung der Unvermit-
telbarkeit des Todes, in der Gott und Mensch in beiderseitiger Abwe-
senheit sich bertiihrend vorgestellt werden, schldgt von einer Unvermit-
telbarkeit dessen, was Tod besagt, in eine Unmittelbarkeit des Todes. In
dem Moment, in dem Antigona sterben muf, und der Gott erscheint, in-
dem er nicht den Tod Antigonds unterbricht und abwesend nicht ein-
schreitet, verbinden sich Gott und Antigona in einer doppelten Abwe-
senheit. Sie treffen in »Zorn«* aufeinander und sind gleichzeitig »ver-
mihlt«3. Die Doppelung von Nihe und Entzweiung zwischen Gott und
Antigond formuliert Antigond in ihrem letzten gesprochenen Vers die
ich gefangen in Gottesfurcht bin.* Was dann einem Sprechen entfillt,
ist der einsame Gang ins Grab, wenn das Ende des Gehens ansteht. Die
Unhintergehbarkeit des Todes kommt in dem ersten Standlied zu Wort.
Deshalb noch einmal:

»(...) Allbewandert,

Unbewandert. Zu nichts kommt er.
Der Todten kiinftigen Ort nur

Zu fliehen weil} er nicht,

Und die Flucht unbeholfener Seuchen
Zu {iberdenken.«®

Allbewandert und unbewandert libersetzt Holderlin die sophokleischen
Worte »Mavtomtopoc« und »A’mopog und lafit im Sprung von Vers zu
Vers die Figur des Widerspruchs zutage treten. Zwischen der Allmacht
und Ohnmacht des Menschen, zwischen der Vorstellung alle Wege, Me-
thoden begehen und verwenden zu kénnen und der Unweglichkeit und
Auswegslosigkeit kommt der Entzug von Wissen als eine Skandierung
von restloser Deutung, totaler Beherrschbarkeit und ginzlicher Uber-

Ebd., V. 1138f.
Ebd., V. 887.
Ebd., V. 844.
Ebd., V. 980.
Ebd., V. 375ff.

v wN R

171

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

setzbarkeit zur Sprache. Der Mensch st6Rt mit dem Tod an eine Grenze
von Verfligbarkeit. Zu nichts kommt er. Das Subjekt erfahrt mit dem Tod
eine unaufhebbare Dimension, eine Aporie der Nicht-Passage. Jacques
Derrida entfaltet die etymologischen Bezilige des philosophischen Be-
griffs der Aporie, der auf die Nicht-Methode und den Unweg anspielt.
Wie es auch die Antigonad-Tragodie zu lesen gibt, konfiguriert die Apo-
rie die Frage nach dem Tod mit der Frage nach der Ubersetzbarkeit und
einer Haltung zur Grenze, welche die Grenze als Linie zwischen zwei
Subjekten, Nationen und Sprachen iiberschreitet. Dieser Zug von Uber-
schreitung ruft eine Vorstellung von Grenze hervor, die ein »Kommen
ohne Schritt« zu denken aufgibt.

»Was also bedeutet das Uberschreiten dieser Grenze des Allerletzten? Was heiRt es, den
Endpunkt eines Lebens (terma tou biou) zu iiberschreiten? Ist das moglich? Wer hat es
jemals getan? Wer kann es bezeugen? Das >Ich trete einc beim Uberschreiten der Schwel-
le, das »ich iiberschreite< (perao) setzt uns so gewissermalRen auf die Spur des aporos
oder der Aporie: das Schwierige oder Nichtvollziehbare, hier das unmdogliche, verweigerte,
verneinte oder verbotene Uberschreiten,ja sogar das, was noch etwas anderes sein kann,
das Nicht-Uberschreiten, ein Ereignis des Kommens oder der Zukunft, das nicht mehr die
Form der Bewegung als Uberschreiten, Durchqueren, Durchgehen hat, das >Passierenc
eines Ereignisses, das nicht mehr die Form einer Gangart [allure] eines Schrittes hatte:
insgesamt betrachtet ein Kommen ohne Schritt.«*

Die unmdgliche »Moglichkeit des Unmdglichen«?, den Tod als apore-
tische Erfahrung zu denken, und der Zug einer Unitbersetzbarkeit
kreuzen sich. Die Nicht-Passage geschieht im Verlust des Vermogens
zu schreiten und zu ibersetzen. Indem Antigona in einem ihrer letzten
Verse fragt, »Also werd’ ich gefiihrt und weile nicht mehr?«3 benennt
sie den Zug des letzten Schrittes, des allerletzten Ubergehens mit den
Worten weile nicht mehr. Denn die Aufhebung des Verweilens markiert
den heraufkommenden Nicht-Ort des Subjekts. In der Abkehr eines
Aufenthalts wird der Verlust eines Ankommens im Schreiten, das un-
denkbar ohne Verweilen ist, thematisiert.

Es ist nicht nur Zufall und nicht nur eine etymologische Spur,
daR Derrida im Zusammenhang mit der Aporie wie Antigond nach So-
phokles und Holderlin von einem Kommen ohne Schritt und einem weile
nicht mehr und einem zu nichts kommt er sprechen. Das Ende vom Ver-
weilen vor dem Grab wird zu einem Umschlag von einem verweilenden
Warten zu einem Ereignis von Ubersetzen ohne Bewegung, von einem

1. Derrida, Aporien, 23.

2. Ebd., 27; 104-120ff.; vgl. Emmanuel Lévinas: Die Zeit und der Andere, iibersetzt von
Ludwig Wenzler, Hamburg 1989.

3. FHA 16 Antigond, V. 976.

172

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR UND DIE FRAGE NACH DER GRENZE

Hintiiberschreiten, welches nicht geht und eingeholt wird von der Tota-
litdt eines Einbruchs ohne Riickkehr.

Holderlin bringt ein melancholisches — Also werd’ ich gefiihrt und
weile nicht mehr? — zu Gehor. Ein letztes Mal zitiert das also die logische
Dimension der konsekutiven und finalen Folge. Zugleich stimmt es den
Modus einer ausklingenden Weise an, die ein allmdhliches Vergehen
von weile und weile nicht mehr mitspricht. Im Ubergang zwischen der
Passivform werd’ ich gefiihrt und weile nicht mehr schwindet das Subjekt
ich in eine sprachliche Negativform®, die nichts aus seinem Gegenteil
hervorbringt — allein das Abbrechen und das Ende ihrer Klage 1aRt die
Nicht-Passage als Rand von Sprechen erscheinen. Vor dem Gang in das
Grab verdichtet sich in den Worten Antigonds das Kommen der Nicht-
Passage. Noch sprechend, also in Passage, bahnt sich die Nicht-Passage
an. Sie ist aus der Tragddie als absolutes Ereignis ausgeschlossen. Spa-
ter, in einer zeitlichen Verriickung und in einer Distanz zum Ort des Er-
eignisses, vergegenwartigt der Bote mit der Todesnachricht die Irredu-
zibilitat und Unvorstellbarkeit des Ereignisses, in dem der Tod wirkt. Es
hat Antigona erfat. Was geschehen ist im tragischen Transport, in dem
sich Blick und Anblick des Toten begegnen, bleibt ein Geheimnis.

Im zweiten Stasimon benennt der Chor einen unaufhaltsamen
Wahn des Totens, der von dem Phantasma der Restlosigkeit und Ka-
tharsis getrieben ist.

»Gliikseelige solcher Zeit, da man nicht schmeket das Ubel;
Denn, wenn sich reget von Himmlischen

Einmal ein Haus, fehlts dem an Wahnsinn nicht,

In der Folge, wenn es

Sich mehrt. Dem gleich, wenn unten

Auf Pontischer See, bei iibelwehenden

Thrazischen Winden, die Nacht unter dem Salze

Eine Hiitte befallen;

Von Grund aus walzt sie das dunkle

1. Vgl. Derrida, Aporien, 29. »(...) daR es bei diesem Wort [aporia] darum gehen sollte,
»nicht zu wissen, wohin man sich wenden solls, um die Nicht-Passage oder vielmehr
um die Erfahrung, das Experiment der Nicht-Passage, der Erprobung dessen, was bei
dieser Nicht-Passage passiert oder passioniert macht, wobei wir bei dieser Separation
auf nicht notwendigerweise negative Weise erstarren: vor einer Tiir, einer Schwelle,
einer Grenze, einer Linie oder ganz einfach dem Rand oder dem Zugang des anderen
als solchem.« Ebd., 39: »Warum diese Sprache? Warum ahnelt sie nicht von ungefahr
derjenigen der via negativa oder dem, was man auf zu allgemeine Weise negative
Theologie nennt? Wie @Rt sich die Wahl der negativen Form (aporia) rechtfertigen,
um noch eine Pflicht zu bezeichnen, die — durch Unmdégliches und Unwegliches hin-
durch - sich gleichwohl auf bejahende Weise ankiindigt?«

173

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Gestad, um, das zersauste,
Und von Gestdhne rauschen die geschlagnen Ufer.

Alternd von Labdakos’ HauRern,

Den untergegangenen, seh” ich Ruin fallen
Auf Ruin; noch Gset ab ein Geschlecht

Das andre, sondern es schldgt

Ein Gott es nieder. Und nicht Erldsung hat er.
Denn jezt ist liber die lezte

Wurzel gerichtet das Licht

In Oedipus’ HauRern.

Und der todtliche, der Staub

Der Todesgotter zehret sie aus,

Und ungehaltnes Wort und der Sinne Wiithen.«*

Nicht Gott und nicht der Mensch finden Erlosung. Gott muf§ sich immer
wieder von neuem in der Viel- und Un-Gestalt des Todes zeigen. Und er
muB den nicht aufhérenden Wahnsinn, die omn® wie Sophokles
schreibt, bringen. Das ungehaltne Wort und ein Wiithen der Sinne zitiert
eine zornige, ungebundene Seite des Wahnsinns, in der sich das fas-
sungslose Wort, das von keiner Fassung und Verfa3theit mehr getragen
ist, einander mit der Unbeherrschbarkeit des Korpers tiberschlagen.
Diese Seite des Wahnsinns, die aus einer ungeheuerlichen Hochzeit von
Mensch und Gott als Effekt einer Verwerfung (zwischen Vater und
Sohn, gleich-geschlechtlich) hervorgegangen ist, deckt eine weitere Sei-
te des Wahnsinns, die in die Wendung vom alles schwaigenden Todes-
gott (die Tochter, das andere Geschlecht, treffend) eingefaltet ist. Da
wiitet es nicht mehr. Die Starre der Stille hohlt die Sprache und den
Namen des Gottes, der zum Schweigen bringt, es befiehlt. Was horbar
wird, wenn Sprechen nicht geht, ist das Gestdhne der geschlagnen Ufer.
Die Rede vom Staub der Todesgotter zehret sie aus ruft eine Vor-
stellung einer Hohlung auf. Wie kommt es zu einem solchen Endpunkt?
Der Beginn des Chorliedes spannt den Gegensatz von »Gliickseeligkeit«
und Ubel auf. Das Wort Ubel nihert sich iiber den Weg einer Negation
da man nicht schmeket das Ubel dem Wahnsinn. Denn der Wahnsinn,
wenn sich reget von Himmlischen einmal ein Haus, fehlt nicht in der Fol-
ge. Die Verse spielen sowohl das von Himmlischen getroffene Haus des
Oedipus’ und der Labdakiden an, ebenso wie sie auf den Gotterhimmel
verweisen. Die Frage, wer wen sich regen 1aRt, die Himmlischen den
Menschen und umgekehrt, bewirkt einen Sprung der Rede vom Wahn-

1. Ebd., Antigond, V. 604ff.
2. Vgl. Ebd., Antigond Interlinearversion V. 584; vgl. Lacan, Das Wesen der Tragddie,
bes. 315ff.

174

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR UND DIE FRAGE NACH DER GRENZE

sinn zu dem Vergleich dem gleich mit der Gewalt der Natur. In der Un-
entscheidbarkeit der Zuschreibung kommt der Verlust der Grenze und
das Phantasma des grdnzenlosen Eineswerdens' im grdnzenlosen
Scheiden zur Sprache, die, den Anmerkungen zufolge, einen Akt der Rei-
nigung hervorrufen. Das Ubel bringt iiber den Geruchs- und Ge-
schmackssinn eine Sinnlichkeit, die nichts Gutes verspricht, in die Re-
de.? Die ahnungsvolle Frage Antigonds nach dem Ubel begleitet die er-
sten Worte der Tragodie tiberhaupt:

»Nicht eine traur'ge Arbeit, auch kein Irrsaal,
Und schandlich ist, und ehrlos nirgend eines,
Das ich in deinem, meinem Ungliik nicht gesehn.
()

Hast du gehort es? oder weist du nicht,

Wie auf die Lieben kommet Feindesiibel?«*

Dort, wo das Ubel, kaka heifit es in der griechischen Sprache, Unheil
bringend auftaucht, ist die o, Irrsaal wie Holderlin hier iibersetzt,
nicht fern. Sophokles riickt das Wort kaka, das dreimal in den ersten 11
Versen des Prologos genannt ist, und das Wort atn, in unmittelbare Na-
he. So gesehen wird die Tragodie mit der Unhintergehbarkeit von Irr-
saal, Ungliik und Feindesiibel eroffnet.

Die Koppelung von Wahnsinn und Ubel setzt sich im zweiten Sta-
simon Gliikseelige solcher Zeit mit den iibelwehenden Thrazischen Win-
den und der Sinne Wiithen in Szene. Wie schreibt sich das Chorlied von
Gliikseelige solcher Zeit zum Wahnsinn und zum ungehaltnen Wort? Im
Sturz von himmlischen Gefilden nach unten auf das offene Meer wird
ein wiistes Bild in 11 Versen entworfen, das am Ende der Strophe von
geschlagnen Ufern begrenzt wird. Dazwischen liegt Unvorstellbares.
Denn wie ware der Vergleich dem gleich, der zwischen dem in das Haus
eingefallenen Wahnsinn und der Pontischen See eingeschaltet ist, iiber-
setzbar? Der Vergleich fullt auf einer Unbestimmtheit, die angesichts
des sich regenden Hauses zwischen Himmlischen und Sterblichen
schwankt. Die Herkunft des Vergleichs ist demnach doppeldeutig und
produziert eine ungewisse Blickrichtung. Mit dem Wort befallen, das

1. Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 257.

2. Auch die Boten setzen sich den iibelriechenden Geruch des toten Polynikes fiirch-
tend auf hohe Hiigel. Sie bringen {iber den Geruchssinn den Ekel als eine Form des
Kontakts zum ungeborgenen Leichnam in die Rede. Noch bevor die Boten Antigona
vor Kreon fiihren, sagt der Chor in dem ersten Stasimon iiber den Menschen: »Und die
Red” und den luftigen / Gedanken und stddtebeherrschenden Stolz / Hat erlernet er,
und tibelwohnender / Hiigel feuchte Lifte (...)«. Ebd., V. 371ff.

3. Ebd., V. 5ff.

175

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

sich auf keine Zeit festlegen 1af3t, beschreibt der Chor ein Szenario, in-
dem eine Ordnung zerfdllt. Eine Orientierung nach lokalen und zeitli-
chen Gesichtspunkten fehlt. Wie ist es vorstellbar, wenn unten auf dem
Meer bei iibelwehenden Winden, die Nacht unter dem Salze eine Hiitte
befallen? Unten ware als Blick des Gottes auf die Erde, den er nach un-
ten wirft lesbar; eine Hiitte unter dem Salze ware als Anspielung auf das
Reich des Hades, in dem die Toten in der Totenwelt versammelt sind,
deutbar. Doch so ist es nicht. Das Vermoégen der Nacht beféllt noch oder
nicht mehr eine Hiitte, die Geringeres, Zerfalleneres als ein Haus vor-
stellt unter dem Salze. Unter dem Meeressalz? Fallt die Nacht von unten
in das Meer ein, hohlt sie es unterhalb? Die Nacht wdlzt von Grund aus,
also aus der dunklen Tiefe des Meeres, wie auch grindlich, (nahezu)
restlos das dunkle Gestad um. Die Nacht verkehrt das Gestade, welches
auf der Oberfliche des Meeres durch die Thrazischen Winde und von
der Umwadlzung der Dunkelheit der Nacht in dem unterirdischen Berei-
chen, am Meeresgrund, zersaust ist. Das Gestade®, dessen etymologi-
schen Verschiebungen auf das semantische Umfeld von >stehen¢ (stha)
und »Festland« im Unterschied zum Wasser verweisen, meint hier auch
das Meeresufer. Das Oxymoron Gestade gibt im iibertragenen Sinn ei-
nen Rand, eine Grenze zu denken. Was geschieht, wenn der Meeres-
rand, die Ufer in Umwalzung sich befinden? Ein Bild von Zerstérung
eines Rahmens, der Umrandung eines Meeres, stellt sich ein. Die Um-
randung eines Meeres ist nie mit einem Blick zu erfassen. Denn im
Blick auf das offene Meer schwinden die Ufer, indem sich die Ufer ver-
stort und zerstort auflosen und das Wasser ungehalten auslduft, ver-
lauft, gleichermafen zerrinnt und ausstromt. Damit streift das lyrische
Moment der Ubersetzung ein Undenkbares. Der Verlauf von Zerrinnen
und Ausstromen ist nicht gleichzeitig denkbar, er geht nicht in der Fas-
sung eines Bildes, das vorstellbar und iibersetzbar wadre auf, wie es der
Vergleich, dem gleich verspricht, beriihrt jedoch in einem dichterischen
Zug die Gleichzeitigkeit einer widerspriichlichen Bewegung. In der
Kluft des Unvorstellbaren springt die uniibersetzbare, eher visuell ori-
entierte Szene, welche keine Konturen, eher Wirres zeichnet, in eine
eher akustisch ausgerichtete Szene. Ist das Gestohne der Ufer als Seuf-
zer nach dem Akt der Gewalt des Schlagens oder als Ausdruck, der

1. Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, Bd. 5, Spalte 4175f.: 1) her-
kunft und formen a) gestade, mhd. gestad (...) gestad sind die oberd. wérter fiir das
eigentlich md. und nd. ufer (...) andererseits in Nord- und Mitteldeutschland gestad nur
in gehobener Sprache gebraucht wird. sie sind aus demselben stamme gebildet wie
stehn, ahd. mhd. stan (...); die grundbedeutung ist entweder »das feststehende (land)<
im gegensatz zum unsteten gewdsser oder »ort, wo schiffe stehen und anlanden kénnen.«
(...) d) der plur., friiher die gestad (...) jetzt die gestade 2) bedeutung a) das ufer,
namentlich angrészeren gewdssern a) die kiiste des meeres.

176

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR UND DIE FRAGE NACH DER GRENZE

noch wahrend die Ufer geschlagen werden, etwas wortlos zu Gehor
bringt, lesbar? Daf8 da, wo sich kein Bild ein- und vorstellt, da ein Rah-
men fehlt, ein Moment von Gegenwartigkeit aufflackert, indem man das
Gestdohne des Ufers zu horen, es rauschen glaubt, ist Gabe von Dichtung.
Es beschreibt die Wanderung des Bildes von der Verwiistung zur Kat-
harsis. Eine Katharsis, welche keine >reine« Leere hinterlda3t, sondern
Staub und Auszehrung durch die Todesgotter.

Die Verse des Chorliedes umkreisen die Nicht-Passage, indem
sie die Heraufkunft des Wahnsinns mit dem Gestdohne der geschlagnen
Ufer und dem Staub der Todesgotter figurieren. Vielleicht aber kann
man an dieser Stelle schon gar nicht mehr von >umkreisen< sprechen
denn von einem Aufklaffen eines Abgrundes. Da drangt der Wahnsinn
gemeinsam mit dem Tod zur AuBerung, wo die Brandung des Meeres
seine Ufer zerschldgt und der Staub der Todesgotter von der Entleerung
der Hdufer zeugt. Ein Umschlag von dem feuchten Element Wasser zur
Trockenheit Staub ereignet sich. Das »Worts, ein ungehaltnes Wort, wie
das »>Bild« im Modus eines unmoglichen Vergleichs und der »Ton« im Ge-
stohne markieren Grenzpunkte von Ubersetzbarkeit. Sie rufen einen
Modus der Passage als ein Nicht-Ankommen auf, von dem sie einzeln
und in unzeitiger Weise herkommen. Sie werden die Grenze des Denk-
baren, die als unruhige, vom Akt mehrfacher Umwaélzungen zeugend
lesbar ist, passiert haben. Sie beriihren den Schmerz, das Moment der
Passion und der Freiheit, im Sinne einer Ungebundenheit. Der Akt des
Revoltierens findet in der Sprache statt, die sich einer Geschlossenheit
des Sinns entzieht. Wort nach Wort franst ein Sprechen aus und
schwindet in eine Empfdngnis und Verletzlichkeit der Sinne, deren
Grenze der Tod bildet.

An diesem Punkt einer Nicht-Vorstellung kommt man an eine
Art Hohlweg, an dem sich Literatur, eine Wissenschaft von Literatur
und Nichtersetzbares kreuzen. Man glaubt, gerade auch moderne Dich-
tung, deren Beginn haufig mit der Dichtung Hoélderlins in Zusammen-
hang gebracht wird, kime ohne Methode aus, denn es gabe die dichteri-
sche Freiheit; hingegen sei eine Wissenschaft immer schon auf eine
Methode angewiesen. Gerade Holderlins Antigond zeigt iiber die Struk-
tur der Ubersetzung zwischen zwei Sprachen, wie sehr das dichterische
Wort an Gesetze und an einem duflersten Punkt an das Gesetz der
Nichtersetzbarkeit gebunden ist. Dichterische Freiheit ware also weni-
ger eine Freiheit, die man nur zu nehmen, nach der man nur zu greifen
hétte. Es ware etwas Unbestimmtes, das sich iiber einen paradoxal un-
begehbaren Weg einer Neigung zum anderen, die sich hier in Sopho-
kles, Holderlin, Antigond und das Nichtersetzbare verastelt, herstellt
und jeweils auf singulare Weise immer wieder hergestellt wird.

Lesen, dichten und tibersetzen heiflt so, das Werk in seiner Ver-
wundbarkeit und Liickenhaftigkeit zu vernehmen und den Ruf nach

177

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

dem Werk, den auch das Werk selbst formuliert, hérbar zu machen.*
Denn anderes »kostet« »Wahnsinn«. Holderlin 1aR8t den Chor ein Den-
ken, das dem Phantasma der Verfiigbarkeit des Ganzen und der Allge-
genwartigkeit des Einen, auch des einen Werkes, zugewandt ist, in sei-
ner Unmoglichkeit aussprechen. In dem Chorlied Gliikseelige solcher
Zeit heildt es:

»Vater der Erde, deine Macht,

Von Minnern, wer mag die mit Ubertreiben erreichen?
Die nimmt der Schlaf, dem alles versinket, nicht
Und die stiirmischen, die Monde der Geister

In alterloser Zeit, ein Reicher,

Behdlst des Olympos

Marmornen Glanz du,

Und das Nachste und Kiinftige

Und Vergangne besorgst du.

Doch wohl auch Wahnsinn kostet

Bei Sterblichen im Leben

Solch ein geseztes Denken.«’

Angesichts des Toten bringt Antigond die Frage der Grenze ins Spiel.
Sie bestattet ihren toten Bruder. Die Nichtersetzbarkeit des Bruders
wird zu einem initiatorischen Moment der Tragodie. Wenn das Tote
libergeben und iibersetzt ist, ist das Werk vollendet als eines, das nicht
in Ganzheit und Fiille (an Sinnhaftigkeit) eine Geschlossenheit bildet.
Das Werk Antigone/d schliefit ab mit einem Zug einer Entleerung, wel-
cher die Unwiderruflichkeit des Verlustes ins Werk setzt. Die Doppe-
lung des Werkes als ein geschriebenes und entleertes fithrt den Wider-
spruch als eine das Werk konstituierende Weise ein. Denn die Unwi-
derruflichkeit des Nichtersetzbaren ist Ursache des Begehrens nach
Sprechen und nach Dichtung, gleichermaflen wie die Stimme und der
Ruf von Dichtung vom Toten, dem Nichtersetzbaren zeugt. Initiiert von
einer unhintergehbaren Grenze, die das Tote und Nichtersetzbare birgt
und in Frieden 14Rt, 148t das Werk Ursprung und Ende des Tragischen
umeinander zirkulieren. Dies geschieht nicht allein in der Geschlossen-
heit eines Kreises, der sich um sich selbst dreht, wie es der Name Kreon
in anagrammatischer Form fingiert. Eine Beriithrung der Frage nach
dem Toten fiithrt den Modus der Unterbrechung und damit eine Bewe-
gung von Diskontinuitdt in den tragischen und auch hermeneutischen
Zirkel ein. Marianne Schuller figuriert die Problematik einer Nichter-

1. Vgl. Blanchot, Das Unzerstérbare, 13ff.
2. FHA 16, Antigond, V. 626ff.

178

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER CHOR UND DIE FRAGE NACH DER GRENZE

setzbarkeit zwischen Kritik und Literatur mit der Fragestellung nach
dem »Abschied«.

»Nicht Kritik, sofern sie sich iiber ihren Gegenstand erhaben weil}, und nicht Trauerar-
beit, sofern sie nach Freud den Verlust des geliebten Objekts durch Tausch und Substitu-
tion im Namen der Integritdt des Ich ersetzt und sich damit dem vaterlichen Gesetz der
Kontinuitdt unterwirft, wird dem Abschied gerecht. Vielmehr meint >Abschied< die Wah-
rung eines Mangels, der zum Impuls einer Verschiebung wird. (...) Sofern >Abschied< dem
Fehl Rechnung trdgt, wird ein wesentlicher Bezug zur Artikulation gestiftet: »Abschied«
artikuliert nicht nur eine Trennlinie, sondern die Artikulation als Grenze. Von daher er-
scheint »Abschied« nicht nur als ein grof3es literarisches Sujet, sondern Schreiben selbst
ist immer auch Abschied. Davon schreibt Literatur.«’

Durch den Chor gelangt zur Sprache, daf8 es Grenzen von Ubersetzbar-
keit gibt, und es wird zugleich die Beziehung zwischen den Dichtern
Holderlin und Sophokles aufgerufen. Mit der Fragestellung nach der
Ubersetzbarkeit zwischen zwei Sprachen und zwischen einem Spre-
chen, Horen, Sehen und Beriihren, hiele Dichten und Lesen derart,
wahrzunehmen, wie sich eine »Rhetorik der Grenze«* und eine Theo-
rie von Ubersetzbarkeit gegenseitig hervorrufen, und daf sie sich aus
einer Haltung zum Nichtersetzbaren herschreiben. Der Kontakt zwi-
schen einem analytischen Denken und einem Dichten, Lesen nach An-
tigone/d stellt sich in einem merkwiirdigen Bereich des Vergessens
dartiiber her, nicht zu vergessen, das Nichtersetzbare, das immer schon
in der Ndhe einer Vergessenheit ruht, zu verabschieden. Jenes singula-
re Nichtersetzbare, welches das Tote und das Lebendige kommemoriert.
Es heiflt auch, einen Bruch in der Fortsetzung der Geschichte von Ge-
schlecht zu Geschlecht zu bedenken. Eine andere Version der Ge-
schichte als eine Version vom Anderen her zu schreiben, welcher das
Nichtersetzbare transportiert, umschreibt die poetologische Haltung
Holderlins, die sich aus dem Trauerspiel Antigond und den Anmerkun-
gen zu den Tragodien zu lesen gibt.

1. Schuller, Moderne. Verluste, 76.

2. Derrida, Aporien, 16: »Eben, dal jener Diskurs tiber den Tod auch, neben so vielen
anderen Dingen, eine Rhetorik der Grenze einschlieRt, eine Belehrung in bezug auf die
Linien, welche das Recht auf absolutes Eigentum, das Recht auf Eigentum an unserem
eigenem Leben, am Eigenen unserer Existenz begrenzen, kurzum ein Traktat liber das
UmreilRen der Ziige als begrenzende Umrandungen dessen, was insgesamt betrachtet
uns zukommt oder auf uns zuriickkommt, wobei es uns in dem MaRe zusteht, wie wir
ihm eigentiimlich angehdren.«

179

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Enden?

Das »todtlichfactische Wort« und das »téodtendfactische Wort«

Mit der Rede vom tddtlichfactischen Wort*, das Hoélderlin der griechi-
schen Dichtkunst zuschreibt, und dem tdédtendfactischen Wort>, das er
der vaterlandischen Vorstellungsart zuordnet, richtet Holderlin eine
Grenze zwischen einer Poesie der Alten® und einer modernen Poesie*
ein. Wach fiir eine Vorstellung von Grenze, die allererst in einem Zug
von Uberschreitung, in der Umkehr und Untreue> Grenze wird, 6ffnet
sich die Frage danach, was die Trennlinie zwischen tddtlichfactischem
Wort und todtendfactischem Wort ausmacht.

Wenn Tod geschieht — da das todtlichfactische Wort eintrifft - und
nicht »eigentlich« geschieht, wie es mit dem tddtendfactischen Wort zur
Debatte steht, steht das Wort zwischen Ereignis und Nicht-Ereignis,
zwischen Eintreffen und Erwarten des Wortes, das totet und nicht totet.

Im dritten und letzten Teil der Anmerkungen zur Antigond
schreibt Holderlin:

»Deswegen, wie schon in den Anmerkungen zum Oedipus beriihrt ist, die dialogische
Form, und der Chor im Gegensaze mit dieser, deswegen die gefahrliche Form, in den Auf-
tritten, die, nach griechischerer Art, nothwendig factisch in dem Sinne ausgehet, daR das
Wort mittelbarer factisch wird, indem es den sinnlicheren Korper ergreift; nach unse-
rer Zeit und Vorstellungsart unmittelbarer, indem es den geistigeren Korper ergreift. Das
griechischtragische Wort ist todtlichfactisch, weil der Leib, den es ergreifet, wirk-
lich todtet. (...) / Und so ist wohl das todtlichfactische, der wirkliche Mord aus
Worten, mehr als eigentiimlich griechische und einer vaterlandischeren Kunst-
form subordinirte Kunstform zu betrachten. Eine vaterldndische mag, wie wohl be-
weislich ist, mehr todtendfactisches, als todtlichfactisches Wort seyn; nicht eigentlich mit

FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 418.

Ebd.

Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 249.

Ebd.

Ebd., 258; Anmerkungen zur Antigond, 419f.; vgl. grundsatzlich Nagele, Mechané,
43-57.

AW DN R

181

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Mord oder Tod endigen, weil doch hieran das Tragische muR gefalRt werden, sondern
mehr im Geschmake des Oedipus auf Kolonos, so daB das Wort aus begeistertem Munde
schreklich ist, und tddtet, nicht griechisch faBlich, in athletischem und plastischem Gei-
ste, wo das Wort den Korper ergreift, daR dieser todtet.«*

Geht man den Vorstellungen, die sich hier in dem, was sie, und daran
immer schon gekniipft, wie sie etwas zu lesen geben, nach, dann kann
man zundchst wiederholend sagen: Das griechischtragische Wort ist mit-
telbarer factisch derart, daR es den sinnlicheren Korper ergreift, das tod-
tendfactische Wort hingegen ist unmittelbarer, indem es den geistigeren
Korper ergreift. Ein Unterschied zwischen tddtlichfactischem und tod-
tendfactischen Wort ist lesbar in den Gegensatzpaaren von mittelbarer
factisch und unmittelbarer factisch, sinnlicheren und geistigeren Korper.
Eine Wirkung des mehrfach verwendeten Komparativs — das Wort ist
mehr unmittelbar als mittelbar (und umgekehrt), der getroffene Korper
ist mehr sinnlich als geistig (und umgekehrt) — ist, dafl sich die Frage
des MaRes mitspricht: der/das eine und der/das andere gestalten sich
weniger, mehr, liberschieend, entziehend, auf jeden Fall in Relation zu
einem anderen.

Es heiflt weiter, dafl das eine Wort wirklich totet und das andere
Wort nicht eigentlich mit Mord oder Tod endet, weil doch hieran das Tra-
gische mufs gefafst werden. Und dann kommt unerwartet eine Nuancie-
rung des Tragischen der vaterlandischen Kunstform: so dafS das Wort
aus begeistertem Munde schreklich ist, und todtet. Widerspriichlich wird
das todtendfactische Wort vorgestellt. Es schiebt den tédlichen Effekt
auf, totet nicht den sinnlicheren Korper, es trifft den geistigeren Korper,
der nicht zu toten ist, zum einen; zum anderen gibt es das Wort aus be-
geistertem Munde, es ist schreklich und todtet.

Nicht Gott spricht, wie beim griechischtragischen Wort, von ei-
nem anderen Ort, aus der Ferne durch das Wort; nicht Gott schickt das
den Tod bringende Wort, welches den Leib erfafit und wirklich einen
Menschen totet. (Ungewil bleibt, ob der Mensch, ergriffen vom Wort
sich und/oder den anderen tétet.) Hier, in der modernen Fassung des
Tragischen, kommt das Subjekt zu Wort. Das Wort aus begeistertem
Munde kennt die Ferne Gottes nicht, hort kein Wort, das die Abwesen-
heit schlechthin, den Tod, das Ende zutragt.

Gott fehlt. Spricht nicht. Unterbricht nicht die Ankunft des To-
des. Das wire eine Ahnlichkeit, eine Gemeinsamkeit zwischen der Er-
fahrung der Alten und des modernen Subjekts. Ein wesentlicher Unter-
schied jedoch zwischen dem aus begeistertem Munde kommenden Wort
und dem tddtlichfactischen Wort liegt in der Weise der Vergessenheit.

Antigona vergifit nicht, da Gott fehlt - Mein Zeus berichtete mirs

1. FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 417ff.

182

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

nicht — und damit ist er als Fehlender da. Und er zeigt sich auch abwe-
send, in der Gestalt des Todes gegenwdrtig, indem er den Gang Antigo-
nds ins Grab nicht aufhadlt. Als gesezlos erfahrt Antigona Gott, wie Hol-
derlin schreibt, er bringt gesezlos das Gesetz des Todes." Im Schwei-
gen, das Schweigen bringend, spricht Gott. Eine Leerstelle.

Anders im Oedipus auf Kolonos in der Lesart Holderlins, anders
beim todtendfactischen Wort. Hier spricht der Mensch. Aus begeistertem
Munde kommt das Wort, nicht von einem anderen, nicht von einem an-
deren Ort wird es zugetragen. Ein Bezug zur Ferne, zum anderen fehlt.
Abwesenheit fehlt und schlagt um in akute Prasenz und Fiille. Ohne
Ende Begeisterung, das macht es schreklich. Wieso aber 1dt sich das so
sagen?

»Die Darstellung des Tragischen beruht vorziiglich darauf, daR das Ungeheure, wie der
Gott und Mensch sich paart, und granzenlos die Naturmacht und des Menschen Innerstes
im Zorn Eins wird, dadurch sich begreift, daR das grdnzenlose Eineswerden durch grédn-
zenloses Scheiden sich reinigt.«?

»Die tragische Darstellung beruhet (...) darauf, daR der unmittelbare Gott, ganz Eines mit
dem Menschen (...), daR die unendliche Begeisterung unendlich, das heilt in Gegen-
sdzen, im BewuBtseyn, welches das BewuRtseyn aufhebt, heilig sich scheidend, sich falit,
und der Gott, in der Gestalt des Todes, gegenwartig ist.«’

Im Zorn, vielleicht sogar im Hal}, paaren sich Gott und Mensch, die
Grenze der Unterscheidung ist libergangen, sie ist los, grdnzenlos im Ei-
neswerden. Der unmittelbare Gott erscheint als ein Gott, der sich nicht
durch das Wort mitteilt. Unmittelbar trifft er den geistigeren Korper des
Subjekts, das den sinnlicheren Korper, die »eine Halfte«* nach Hélder-
lin, vergifit. Es kennt im Augenblick der Gegenwartigkeit Gottes den
sinnlicheren Korper nicht (mehr). Wo dann befindet sich das Subjekt,
das jene Erfahrung der Begeisterung macht, die schreklich ist? Die
Grenze von Unterscheidbarkeit tiberhaupt von dem einen und dem an-
deren, von Zorn, Hall und Begehren, Liebe fehlt.> Im Eineswerden ist

Ebd., 416.

Ebd., Anmerkungen zum Oedipus, 257.

Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 417.

Ebd, 412.

Vgl. Sigmund Freud: »Psychoanalytische Bemerkungen iiber einen autobiographisch
beschriebenen Fall von Paranoia, in: ders.: Zwang, Paranoia und Perversion, Studien-
ausgabe Bd. VII, Frankfurt am Main 1982, 186ff.; Jacques Lacan: Die Psychosen. Das
Seminar Buch III, libersetzt von Michael Turnheim, Textherstellung durch Jacques-
Alain Miller, Weinheim, Berlin 1997, 52.

AW

183

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

der andere abgeschafft. Es ist eine »tote Liebe«' in dem Grade, wie sie
die Andersheit des anderen verwirft. Der andere ist eine Leerstelle, die
nicht, wie sie Antigona erfahrt, Marke von Verdrangung ist, in der Gott
als Fehlender erscheint. In der Verwerfung, jenem instabilen Punkt, der
benachbart zur Verdrangung liegt, ist der andere, der Name des Vaters,
der den Mangel dem Subjekt und ins Sprechen zutrigt, ausgeschlossen.?

Kein Sprechen zum anderen und kein Sprechen vom anderen
gibt es. Es, das Phantasma des Gleichen, spricht aus begeistertem Mun-
de. Es spricht vom Tod des anderen und kippt in eine Erschopfung,
Entleerung, in der das grdnzenlose Eineswerden durch grdnzenloses
Scheiden sich reinigt.

Halt man an diesem Punkt inne und nimmt die Unterscheidung
Holderlins vom tddtlichfactischen und tddtendfactischen Wort erneut auf,
kann man sagen, dafl sich eine poetologische wie politische Haltung
darin formuliert. Der Bezug zu einem anderen, zur griechischen Trago-
die, wie der Bezug zu einer Andersheit tiberhaupt, und sei es im Auf-
ruhr3, tut not. Was das fiir ein Denken heute bedeuten koénnte, wird
mit den Uberlegungen zur Hamletmaschine von Heiner Miiller fortge-
setzt. Er liest, beinahe 180 Jahre spdter, den Begriff vom tddtlichfacti-
schen Wort auf.

Wenn das Toten nicht aufhort ...
Die Hamletmaschine von Heiner Miiller

In einem Brief an den Regisseur Mitko Gotscheff, der 1983 die Philok-
tet-Tragodie in der Bearbeitung Heiner Miillers in Sofia inszeniert hat,
schreibt Miiller:

»(...) daR bei Stiicken dieser Machart [bedingt durch ihr Material, Menschheit des Uber-
gangs in der Verwerfung der Epochen] nur der Schauspieler den Zufall ins Spiel bringen
kann, sein Korper der Kies, in den der Text sich einschreibt und verliert mit der gleichen
Bewegung, Substitut fiir andere Kdrper, die dem Massaker der Ideen ausgesetzt sind, dem
todlichfaktischen Wort, das Holderlin aus der Sophokleischen Tragddie grub, damit er sich
die Stirn daran zerschlagen konnte, weil es seine Gegenwart nicht mehr begriff, dem Wort
als Tatsache, dem Mord aus Worten, dem Terror, der einsetzt, wenn Praxis theoretisch
wird, wie die Jagd des Oedipus nach der Wahrheit des Orakels.«*

Miiller nimmt Bezug auf das todlichfaktische Wort und libersetzt

Ebd., 300.

Ebd., 192.

FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 420.
Miiller, Herzstiick, 103.

H W N =
- )

184

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

es in das Wort als Tatsache, den Mord aus Worten. Der aus der sopho-
kleischen Tragodie ausgegrabene Begriff, so Miiller, findet um 1800
keine Resonanz, weil seine Gegenwart es nicht mehr begriff. Miller
weckt in Riicksicht auf Holderlin, der das Narkotikum seiner Gegenwart
in den Anmerkungen zur Sprache bringt, das tddtlichfaktische Wort aus
einer Art Schlaf. Mit einer historischen Distanz zur Epoche des Idealis-
mus und einer spekulativen Dialektik, die Holderlins Sophokles-
Ubersetzungen und Anmerkungen als Ausdruck der Krankheit des Dich-
ters und nicht als eine Analytik eines historischen Prozesses und des
dichterischen Wortes deuteten, gilt Miillers Aufmerksamkeit der Ver-
werfung und genau dariber der Wirksamkeit des tddlichfaktischen Wor-
tes heute.

Dem Massaker der Ideen, wie Miiller schreibt, ist das moderne
Subjekt ausgesetzt in dem MaRe, wie die Frage des Korpers, seines Ein-
satzes, der sich eben nicht kalkulieren und verwerten 1dRt, verworfen
ist; und eben in dem Unmalle, wie die Frage des Schmerzes, der Lei-
denschaft des Korpers, der auch ein Wort-Korper ist, verstummt vor
dem Zwang zur Wahrheit. »Wenn sie mit Fleischermessern durch eure
Schlafzimmer geht, werdet ihr die Wahrheit wissen.«* So heiflit es am
Ende der Hamletmaschine.

Unkommentiert in dem Brief bleibt das tddtendfactische Wort. Als
Signum der Moderne vermerkt Miiller den Verlust eines Denkens, wel-
ches die komplexen Verstrickungen und den Zug des Fliichtigen um
den Wort-Korper iibersieht und welches wiederum die Gewaltsamkeit
eines Denkens verkennt, das auf der Fiktion von Identitdt, einer Logik
der Identitdat von Wort und Tatsache, von Theorie und Praxis fuflt. In der
Leugnung des Zufalls, seinem Effekt einer Verriickung und eines Ver-
riickten, in all diesen Leugnungen spricht sich die Vorstellung einer
verlustlosen Ubersetzbarkeit aus. Sie ist Bedingung fiir ein Denken der
Egalitdt, der Austauschbarkeit des Einzelnen, des Toten und des Le-
benden, eine Bedingung auch fiir Terror.

Miiller zufolge gelingt es der Inszenierung von Gotscheff das
»Strukturproblem« der Philoktet-Tragodie, das in »der Unersetzlichkeit
des lebenden zur Verwertung des toten Philoktet« liegt, umzusetzen
und als Problem der Moderne auszustellen. Dies geschieht im Umschlag
nach Marx von der »Tragodie zur Farce«, mit einer »Trickkiste«. Odys-
seus »zerrt« sie »aus der Kulisse (...) und aus der Kiste das Double, die
teilbare Puppe, die den (unteilbaren) Helden ersetzen wird, gibt er den

1. Heiner Miiller: »Die Hamletmaschinex, in: Frank Hornigk (Hg.): Heiner Miiller. Mate-
rial, Gottingen 1989, 41-49, hier 49. Vgl. weitere Materialien, Manuskripte der Ham-
letmaschine, in: Heiner Miiller. Généalogie d’une Euvre a venir, Académie Expérimen-
tale des Théatres, Théatre/Public 160-161.

185

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Blick in eine Zukunft frei, die mit der Auswechselbarkeit des Einzelnen
technisch ernst macht.«*

Sechs Jahre vor der Sofia-Inszenierung stellt Miiller in dem
Hamletmaschinen-Text einen Sarg zweimal auf die Biihne. Die Ham-
letmaschine beginnt mit einem Staatsbegrdbnis des Vaters, dessen Sarg
aufgebrochen wird, um die Leichenteile des toten Vaters zum Verzehr
auszuteilen; das andere Mal erscheint ein geoffneter Sarg als Requisite,
ahnlich wie die Trickkiste, aus dem Claudius und Ophelia heraustreten
und in den »Claudius/Hamlet/Vater«> hineingehen. Das Phantasma
einer ewigen Austauschbarkeit als Strukturproblem der Moderne, das
die Nichtersetzbarkeit des Einzelnen tiibergeht, dirigiert den Hamlet-
maschinen-Text. Miller entwirft die Wiederholbarkeit und Auswechsel-
barkeit von Toten und Lebenden als eine die Moderne pragende Vor-
stellung, die das tddtlichfactische Wort und damit die Erfahrung einer
Grenze, welche die Nicht-Passage transportiert, nicht kennt.

Wie im folgenden entlang der Hamletmaschine und der aus die-
ser Maschine entspringenden Zerrbilder gelesen wird, treibt der mono-
tone Gang des Terrors den Aufschub der Unterbrechung auf die Spitze
und umgekehrt. Unter der Hand, die schreibt und die Schreibmaschine?
betdtigt, wirkt das tddtendfactische Wort. ohne Ende droht Totung. Die
Negierung der Grenze und eines Denkens der Grenze gibt dem Phan-
tasma des Gleichen statt.

Wahrenddessen gerinnt das todlichfaktische Wort zu einem Af-
fekt, zur Tat. Der Mord aus Worten, das Wort als Tatsache verschleiern
etwas in der Kiirze und schleppen doch ein Detail der Geschichte des
Wahnsinns, der die Grenze des Todes und der Nichtiibersetzbarkeit
lUiberspringen glaubt zu konnen, mit.

In Hoélderlins Sophokles-Ubersetzungen und Anmerkungen kon-
stituiert sich das Tragische an der Grenze des Sinns und im Zuge einer
Kritik an einer Wahnhaftigkeit von Vernunft derart, daf die Vernunft
den Nicht-Sinn des Sinns zu schliefen sucht. Wahrend das todtlichfacti-
sche Wort, das den Mangel ins Denken holt, und das todtendfactische
Wort ineinander verschrankt sind und den phantasmagorischen Tau-
mel, der sich um die Spaltung des Sinns zwischen Tod und Aufschub
des Todes abspielt, ausstellen, schreibt sich der Wahn, es zu wissen,
zirkuldr in der Hamletmaschine fort und ein in das Wissen vom Wahn-
sinn. Nicht einfach der Wahnsinn, aber der Wahn, die Wahrheit restlos
zu wissen und Uber den Tod des anderen zu demonstrieren, und, in ei-
ner Art double bind, das Wissen vom Wahnsinn produziert phantasma-
tische Buhnenbilder, Geschichten aus Ldsionen, die eines verbindet: die

1. Miiller, Herzstiick, 107.
2. Miiller, Die Hamletmaschine, 44.
3. Ebd., 46.

186

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

maschinelle Wiederholung der Geste, die auf den auf das Leben iiber-
greifenden Tod zielt, daf§ die Geschichte zerspringt.
In dem mittleren der finf Teile der Hamletmaschine heift es:

»3 / SCHERZO / Universitdt der Toten. Gewisper und Gemurmel. Von ihren Grabsteinen
(Kathedern) aus werfen die toten Philosophen ihre Biicher auf Hamlet. Galerie (Ballett)
der toten Frauen. Die Frau am Strick Die Frau mit den aufgeschnittenen Pulsadern usw.
Hamlet betrachtet sie mit der Haltung eines Museums (Theater-)Besuchers. Die toten
Frauen reiRen ihm die Kleider vom Leib. Aus einem aufrechtstehenden Sarg mit der Auf-
schrift Hamlet1 treten Claudius und, als Hure gekleidet und geschminkt, Ophelia. Strip-
tease von Ophelia.«'

Biicher, an die philosophisches und anderes Wissen auch gebunden
sind, werden von namenlosen und toten Philosophen auf Hamlet, die-
sen Hamlet aus der Hamletmaschine, geworfen. Man konnte auch sagen,
die Humanitdt und die Wissenschaften, die im Dienste der Humanitét
stehen, werden verworfen. Das notiert eine verschwenderische Seite
des Einfalls, die Institution Universitét in eine Universitdt der Toten zu
transformieren, in der sich eine Fiille an toten Gestalten dullerst leben-
dig aufhalten. Die toten Philosophen werfen Biicher, die unterschiedlich
toten Frauen gestikulieren und reilen Hamlet, der als Zuschauer das
Geschehen betrachtet, Kleider vom Leib. Totentanz mit Zuschauer.?
Der eine und die andere entsteigen aus einem aufrechtstehenden Sarg,
Ophelia enkleidet sich. Die Verdrehung von Toten und Lebendigen un-
terstiitzt den Abschied eines Entwurfs vom Subjekt, das, wenn es
spricht, lebt, da ist und zum Guten so da ist. Das Subjekt wird monstros
vorgestellt, indem es tot und lebendig auf der Biithne des Entwurfs der
Hamletmaschine steht.

Neben der »Verabschiedung des Lehrstiicks«3, dem vielfachen
Bruch mit Theaterkonventionen und Perspektiven, stellt dieses Biih-
nenbild eine weitere Sentenz zum Abschied dar: Vorstellungen von
Tradition, Geschichte, Wissen und seine Monumente, wie die Institu-
tion Universitdt, befinden sich in Irritation und Bewegung, vielleicht
aber auch in einer Starre, in einer Art Versteinerung, die sich in der

1. Ebd., 44.

2. »Der Raumentwurf von Svetlana Zwetkowa verbannt das Publikum auf die Biihne,
den Ort des Exils. Zwischen der Brandung des leeren Zuschauerraums und der Maschi-
ne des Theaters, Fahrstuhl, Briicken, Drehscheibe, deren Gebrauch den Schauspielern
vorbehalten ist, spielt es keine Rolle mehr, Strandgut der eignen Geschichte, die der
Text aus dem gefrorenen Meer seiner Erinnerung schneidet. (...) Der Novize hat sich
den Helden einverleibt, das Vorbild, und tanzt mit dem Toten, eine erotische Figur der
Initiation.« Miiller, Herzstiick, 108f.

3. Vgl. Hornigk, Heiner Miiller. Material, 40.

187

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Gewiheit der Austauschbarkeit von Daten, der verlustlosen Reproduk-
tion des Sinns und der Ersetzbarkeit von Toten und Lebenden manife-
stiert. Miiller schreibt zur Versteinerung:

»Das Kapitel Philoktet beschreibt den ersten Schritt auf seinem Marsch in die Versteine-
rung, den ersten Arbeitsgang des Bildhauers, der die Geschichte ist, an der Skulptur,
Odysseus der Pragmatiker das Werkzeug. Die Lektion, die das Kommandounternehmen
Lemnos fiir den Rekruten bereithdlt: Blut heilt Wunden. Wenn die Plastik aus dem Leim
gerdt, werden die Fugen mit Blut verschmiert. Blut wird seine zweite Haut sein. Wenn es
getrocknet ist, steht das Denkmal.«*

Mit der Universitdt der Toten gerat die Institution Universitat, die in die-
sem Zusammenhang als Plastik lesbar ist, aus dem Leim. Die Bezeich-
nung Universitdit der Toten bewahrt so vielleicht das, was man nicht
mehr sieht, da es die Fugen der Festung verdichtet hat und im Gemauer
eingetrocknet ist: das Blut. Es flie8t nicht mehr, gibt nicht mehr Zeichen
von Leben und nicht mehr von Tod. Das Blut ist nicht mehr Effekt der
Wunde, die noch blutend von einer Verwundung spricht, es wird zum
Garant einer Schliefung der Wunde. Wenn die Wunde geschlossen ist,
nicht mehr sichtbar und bertihrbar, und zu einem Denkmal wird, wel-
ches das Tote einschlieft, indem das Monument das Tote ersetzen
glaubt zu konnen, dann, im Verschwinden der Verwundbarkeit, ist mit
der Haltung einer spurlosen Ersetzbarkeit das Lebendige und das Tote
aus der Institution, sei es als Text, Theater, Universitit, verbannt.?

Die Uberschrift Universitit der Toten beriihrt diesen Zug der
Aussparung, indem er auf das der Institution Verworfene, Tote, ver-
weist und dartiiber die Frage nach dem Lebendigen stellt, wihrend die
Bezeichnung Scherzo ein anderes beunruhigendes Moment der Institu-
tion aufruft. Denn die launige Satzbezeichnung aus der Musik variiert in
ihren Akzentuierungen im Laufe der Musikgeschichte zwischen raschen
rhythmischen Einfdllen, Kapriolen und dem Capriccio. Dieses rithrt an
das Bizarre und ruft wiederum Zeichnungen, Radierungen, Bilder aus
der Malerei hervor. Wie ist in dieser Biihnenbildeinstellung ein
Schmunzeln und Schauern, ein Wispern und Murmeln unter Toten in
der Universitat vorstellbar? Was hat dieses verriickte Bild der Universi-
tit der Toten mit dem Charme und der Unruhe eines Scherzo zu tun?
Und was hat diese verschwenderische und karge Skizze von der Institu-

1. Miiller, Herzsttick, 105.

2. »Die Institution ignorieren zu wollen heil3t, die Tatsache zu leugnen, dal sie zual-
lererst ein Phanomen der Schrift ist und daR sie Identifizierungen lenkt.« Pierre Le-
gendre: »Die verordnete Psychoanalyse. Anmerkungen zur Auflosung der Ecole freu-
dienne de Paris«, in: Das Andere Denken. Zur Ethik der Psychoanalyse, Fragmente.
Schriftenreihe zur Psychoanalyse, Bd. 39/40, Kassel 1992, 280.

188

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

tion Universitit mit »Europa« zu tun? Denn der zweite, dem Scherzo
voranstehende Teil der Hamletmaschine wird mit Europa der Frau titu-
liert. Vorerst sei hier bemerkt, dal der Name Europa als ein mythologi-
scher Bezug mit den den Text durchziehenden Zeitspriingen durch die
abendldandische Geschichte wie auch die Zuschreibung eines Geschlech-
tes und seine Verkniipfung mit einem Kontinent in Frage stehen.

Friedrich Nietzsche hat das Bild der eilenden, auf Positivitét be-
dachten Wissenschaft in ein tragisches gewendet. In dem beriihmten
Zitat aus »Die Geburt der Tragodie« heif3t es:

»Nun aber eilt die Wissenschaft, von ihrem krédftigen Wahne angespornt, unaufhaltsam bis
zu ihren Grenzen, an denen ihr im Wesen der Logik verborgener Optimismus scheitert.
Denn die Peripherie des Kreises der Wissenschaft hat unendlich viele Punkte, und wah-
rend noch gar nicht abzusehen ist, wie jemals der Kreis véllig ausgemessen werden konn-
te, so trifft doch der edle und begabte Mensch, noch vor der Mitte seines Daseins und un-
vermeidlich, auf solche Grenzpunkte der Peripherie, wo er in das Unaufhellbare starrt.
Wenn er hier zu seinem Schrecken sieht, wie die Logik sich an diesen Grenzen um sich
selbst ringelt und endlich sich in den Schwanz beisst — da bricht die neue Form der Er-
kenntnis durch, die tragische Erkenntniss, die, um nur ertragen zu werden, als Schutz
und Heilmittel die Kunst braucht.«

Hier hort man den Blick des Odipus im Akt der Blendung gerichtet an
die Wissenschaft. Das sokratische Triebrad — »ich weifl — ich weifl nicht«
— bricht auseinander. Der Wahn des Wissens in dem Schema der so-
kratischen Logik scheint auf. Odipus nun, nur eine Maske des Dionysos,
wie es dort heiflt, und Sokrates, geben sich die Hand. In dieser Geste ist
ein Ubergang von Tragédie zur Philosophie markiert, bleibt man in der
Spur Nietzsches. Die Philosophie und die Geschichte stehen im Zeichen
des Tragischen. Wenn nun die Universitdt in der Hamletmaschine zur
Universitdt der Toten wird, scheint hier der Punkt nach dem Akt der
Blendung auf. Man starrt nicht mehr ins Unaufhellbare und befindet
sich im Wissen des Terrors. Ja, sogar umgekehrt weifl man den Terror,
der aus dem Wissen einer dialektischen Okonomie kommt. Die Formu-
lierung Miillers wenn Theorie, und damit Wissensdiskurse, praktisch
wird und ihre gegenldufige Bewegung, wenn Praxis theoretisch wird, be-
nennt die (scheinbar) unentzerrbare kausale Spiegelung von Theorie
und Praxis. Mit ihr entwirft sich die Frage der Unterbrechung des Spe-
kulédren.

In der Hamletmaschine prasentiert sich ein Wissen der Endlich-

1. Friedrich Nietzsche: »Die Geburt der Tragddie, in: Giorgio Colli, Mazzino Montinari
(Hgg.): Friedrich Nietzsche. Kritische Studienausgabe, KSA 1, Berlin, New York 1988,
101.

189

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

keit' vom Menschen als Ursprung seiner Allmacht, die Ohnmacht ist.
Grund und Abgrund von Universalitat und Totalitdt durchziehen und
produzieren, urspringlich und affektreich, den Mythos des Ursprungs
umkreisend, die Hamletmaschine. Die Souveranitdt des Wissens und
auch die der Universitdt stehen zur Debatte. Von daher werden die Fra-
gen nach Widerstand und nach Formen der Unterbrechung, wenn das
Toten nicht aufhort, auf das Feld der Wissenschaften, die Ordnung der
Theorien zuriickgeworfen. So wird in Anlehnung an Etienne Balibars
Frage »Gibt es einen >Neo-Rassismus?«” zu diskutieren sein, ob die
Tragodie des unaufhaltsamen Laufs der Gewalten in der »Verkennung
im >Willen zum Wissen«3 sich heute auch auf dem Feld der theoreti-
schen Analysen abspielt. Wenn Theorie praktisch wird, Wissen und
Wissensfiguren sich realisieren, wenn also eine Praxis dem Phantasma
einer unterschieds- und restlosen Abbildbarkeit von Theorie unterliegt,
dann ringelt sich wahrlich die Logik um sich selbst. Die Hamletmaschine
beginnt am Endpunkt der Geschichte, die in die Offnung eines Sargs
zielt. Es heif3t:

»Die Hamletmaschine

1

FAMILIENALBUM

Ich war Hamlet. Ich stand an der Kiiste und redete mit der Brandung Blabla, im Riicken
die Ruinen von Europa. Die Glocken lduteten das Staatsbegrabnis ein, Mérder und Witwe
ein Paar, im Stechschritt hinter dem Sarg des Hohen Kadavers die Réte heulend in
schlecht bezahlter Trauer WER IST DIE LEICH IM LEICHENWAGEN / UM WEN HORT MAN VIEL
SCHREIN UND KLAGEN / DIE LEICH IST EINES GROREN / GEBERS VON ALMOSEN das Spalier
in der Bevdlkerung, Werk seiner Staatskunst ER WAR EIN MANN NAHM ALLES NUR VON
ALLEN. Ich stoppte den Leichenzug, stemmte den Sarg mit dem Schwert auf, dabei brach
die Klinge, mit dem stumpfen Rest gelang es, und verteilte den toten Erzeuger FLEISCH
UND FLEISCH GESELLT SICH GERN an die umstehenden Elendsgestalten. Die Trauer ging in
Jubel tiber, der Jubel in Schmatzen, auf dem leeren Sarg besprang der Morder die Witwe

1. Vgl. Miiller, Die Hamletmaschine, 41. »Ich war Hamlet.«

2. Etienne Balibar: »Gibt es einen >Neo-Rassismus<?« in: Etienne Balibar, Immanuel
Wallerstein (Hgg.): Rasse Klasse Nation, libersetzt von Michael Haupt, Ilse Utz, Ham-
burg 1992, 23-38.

3. Ebd., 26. Mit dieser Anspielung auf Foucault tritt eine Kontroverse, wie Angelika
Magiros in Foucaults Beitrag zur Rassismustheorie, Hamburg 1995, (bes. 117ff.) zeigt,
zwischen Foucault und Balibar zutage: Griindet sich der Rassismus auf dem Zug der
Verkennung des anderen oder im Zwang, den anderen zu erkennen? Ist der Rassismus
eine unendliche Spirale oder eine Verzahnung von unterschiedlichen diskursiven ras-
sistischen Strukturen?

190

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBILDUNGEN

SOLL ICH DIR HINAUFHELFEN ONKEL MACH DIE BEINE AUF MAMA. Ich legte mich auf den
Boden und horte die Welt ihre Runden drehn im Gleichschritt der Verwesung.«

Hamlet, der war, legt sich auf den Boden. Man weif nicht, ob das Ge-
sicht gen Boden oder Himmel oder seitlich gewendet ist. Er horte die
Welt ihre Runden drehn. Der eben noch herausgeschrieene und agierte
Wechsel von Lust und Mord und Lebenden und Toten, im Tumult der
Zitationen, spielt sich oben auf dem gedffneten Sarg ab, dann, liegend
auf dem Boden, horte er die Welt ihre Runden drehn im Gleichschritt der
Verwesung. Das Drama Hamlets ist langst schon geschrieben, in dem
MaRe, wie es nie stattgefunden hat.> So beginnt die Hamletmaschine
mit dem paradoxen Satz, dessen Unmoglichkeit in der Kluft von Rede
und Schrift aufscheint: Ich war Hamlet. Es ist ein Satz, ein Monolog, der
aus niemandes Munde kommt, denn eine Regieanweisung, die etwa lau-
tete, Hamlet Punkt oder Doppelpunkt — Ich war Hamlet — fehlt. Und: es
gibt keine Orientierung, ob aus dem Familienalbum heraus oder in es
hineingesprochen wird, oder sogar noch nicht einmal das eine, nicht das
andere zutrifft. Das Familienalbum, das Geschichten in Worten und
Bildern festhadlt, steht iiber dem Monolog. Und es untersteht der Ma-
schine. Sie fahrt fort: Ich war Hamlet. Das Maschinelle treibt den Tri-
umph des Ich - Ich war Hamlet — und bin jetzt ein anderer — und den
Triumph des Todes — Ich war Hamlet — an den Rand des Denkbaren. Im
exzentrischen Wechsel von Jubel und Schmerz, Lust und Zerstérung
operiert das Theater am Rand der Geschichte. Die Wunde, die Wunden
der Geschichte sind gezeichnet von den Extremen der Humanitadt auf
dem Fundament einer Universalgeschichte — Ich horte die Welt ihre
Runden drehn — und dem Aufstand gegen die Humanitdt, den Aufstand
gegen die Universalgeschichte, die auf Identitat setzt. Die Identitdt und
das Denken der Identitat, die wiederum die Differenz hervorbringen:
Ich war - Ich war. Im Gleichschritt wird die Aufhebung des Identischen
praktiziert. Der tote, auferstandene andere Hamlet, Ophelia, Elektra,
Europa tauschen die Kleider. Hamlet/Ophelia wird zum Hamletdarstel-
ler, der kommt und geht. Hamlet legt in dem von Ophelia zerstérten
Raum Maske und Kostiim ab. Der Hamletdarsteller sagt:

»Ich bin nicht Hamlet. Ich spiele keine Rolle mehr. Meine Worte haben mir nichts mehr zu

sagen. Meine Gedanken saugen den Bildern das Blut aus. Mein Drama findet nicht mehr
statt. (...) Mein Drama, wenn es noch stattfinden wiirde, fande in der Zeit des Aufstand

1. Miiller, Die Hamletmaschine, 41.
2. Ebd., 46.

191

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

statt.! (...) Mein Drama hat nicht stattgefunden. Das Textbuch ist verlorengegangen.
Die Schauspieler haben ihre Gesichter an den Nagel in der Garderobe gehingt.«”

Horatio, sein Freund, der andere, kommt zu spat fiir seine Gage, kein
Platz mehr fiir den anderen im Trauerspiel des einen. In seinem Kasten
verfault der Souffleur. Die ausgestopften Pestleichen im Zuschauer-
raum bewegen keine Hand. »Ich gehe nach Hause und schlage die Zeit
tot, einig / mit meinem ungeteilten Selbst.«3 Das Ich ist in der Hamlet-
maschine als immer schon der andere inszeniert. Ich ist der andere, und
damit ist die Opposition vielfdltig aufgehoben, indem sie die Austausch-
barkeit in der Negation einer Differenz zum anderen umsetzt. So ist der
Blick aus der Maschine in die Grabkammer ein gnadenloser und offener
Blick, der das Denken der Grenze, der Grenze von ich und du, von Le-
ben und Tod, Subjekt und Objekt, Schauspieler und Publikum, Theater
und Geschichte aufgegeben hat. Die Hamletmaschine formuliert und
umreiflt die Welt der Geschichte, welche die Frage nach der Grenze
verloren hat, in der das Sprechen ins Leere geht, das Textbuch verloren
ist. Statt ihrer kommt das Phantasma der grenzenlosen Wiederholung,
die sich auf der Grenze zwischen Tod und Begehren und dem Gleich-
schritt der Verwesung abspielt. In GERMANIA 3. GESPENSTER AM
TOTEN MANN sagt Stalin, der trinkt: »Wer zdhlt die Toten, wenn die
Graber leerstehn.«* Er kann es sagen, weil es keine Frage mehr ist.
Wenn aber die Frage fehlt, ist es mit der Kritik, gelesen als eine
Form von Unterbrechung und Infragestellung einer jeweiligen Gesetz-
maRigkeit und deren Geschichte, aus.’> Die Frage nach der Kritik ruft
das Gesetz auf von deren Ubertretung die Hamletmaschine monoton
zeugt. Die Rede ist von dem Gesetz, das die Scheidung bestimmt. Es ist
jenes Gesetz, das sagt, was verninftig und nicht verniinftig, recht und
unrecht ist. Es urteilt: du ja, du nicht. Das Gesetz lautet Ja — Nein. Es ist
ein Gesetz der Dualitdat. Das Denken und Entscheiden gemaf des Geset-
zes der Opposition folgt der Struktur im Nein, dem anderen das Recht
zu verweigern und zugleich im Ja, dem anderen das Recht zu erteilen.
Von wo aber kommt dieses Recht? Es kniipft an den theologischen Dis-
kurs, den einen Gott, der das Sagen hat, an das Dogma, den Lehrsatz,
der den Ort der Wahrheit ausweist. Es kommt von dem Ort, an dem man
weill, wie man zu sprechen hat, wie man zu sein hat, und wie man zu
sein hat in einer Gemeinschaft. Sonst ist man drauen. So normal geht

Ebd., 45.

Ebd., 46.

Ebd., 46.

Heiner Miiller: GERMANIA 3. GESPENSTER AM TOTEN MANN, K&ln 1996, 10.

Vgl. grundsatzlich Jacques Derrida: Die unbedingte Universitdt, iibersetzt von Stefan

U W N =
DA

Lorenzer, Frankfurt am Main 2001.

192

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

die Urteilsfindung. Dabei die Herstellung der Normalitat tiber die Funk-
tion des Urteils zu erwahnen, scheint banal, weil sie unhintergehbar
scheint. So ist es eben. Im Vergessen aber, dafl der Akt der Entschei-
dung ein gewaltsamer ist, schickt er sich an, still und unscheinbar zu
wirken. Er geht iiber die Grenze.

Einerseits weill das Gesetz der Scheidung, das Tote vom Leben-
digen zu unterscheiden, denn gerade aus der Ubertretung des Gesetzes,
mit der das Tote und Lebendige nicht zu unterscheiden, austauschbar
vorgestellt sind, kommt der Ruf nach Unterscheidbarkeit, welcher als
Ruf nach Differenz zu horen ist. Andererseits fixiert gerade dieser Ruf
nach einer Differenz das Gesetz der Grenze, die als schlieBende und
offnende und zu iibertretende Schranke gedacht wird, und iibersieht
auf diese Weise eine Vorstellung von Grenzen, die unverfiighar und
diskontinuierlich allererst iterativ' sich herstellen. Ein Undenkbares
als etwas, das sich einer Okonomie von Spaltung und Umkehr entzieht,
und als Nicht-Passage, die sich nicht iiberspringen 1af3t, ist als unruhi-
ger, uniibersetzbarer Punkt von Geschichte lesbar, der Geschichte
schreibt.

Das Wissen um die Okonomie der Spaltung im Sinn, in der Spal-
tung von Vernunft und Wahnsinn, die Geschichte macht, wird vielfaltig
in der Hamletmaschine exponiert. Es wird ausgesagt in der Unmoglich-
keit, der Grenze der Scheidung zu entrinnen, weil sie sich immer wie
von selbst reproduziert — dort in der Maschine. Die Hamletmaschine
zeichnet so den gewaltsamen Lauf der Aufhebung der Differenz, von
Leben und Tod, Mann und Frau, Revolution und Konterrevolution, von
Terror und Wahnhaftigkeit der Vernunft in der Auflésung des ge-
schichtlichen Bithnenraums nach. Der Topos der Biihne als Geschichte
und umgekehrt, die Geschichte als Biihne der Reprdsentation, sie zer-
springen. Wechselweise und unrhythmisch trifft die Maschinerie ins
Zentrum von Totalitdt. In der Rede Shakespeare eine Differenz heilit es:
»Die Narben schrein nach Wunden und die Macht / ist iiber sie gekom-
men wie ein Schlag. Der Clinch von Revolution und Konterrevolution
als Grundfigur der Mammutkatastrophen des Jahrhunderts.«* Die Fra-
ge nach dem Verhaltnis von vernunftloser Gewalt und gewaltloser Ver-
nunft, die im Dienste der Humanitdt und Wissenschaft steht, diese Fra-
ge, die sich in der Antigond und den Anmerkungen zu den Trauerspielen
immer wieder von neuem stellt, spielt in der Hamletmaschine keine Rol-

1. Vgl. Jacques Derrida: Schibboleth. Fiir Paul Celan, iibersetzt von Sebastian Baur, Pe-
ter Engelmann (Hg.), Wien 1986.

2. Heiner Miiller: Shakespeare Factory 2, Berlin 1994, 228. Vgl. Nikolaus Miiller-Schoell:
Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«. Lektiiren zur Theorie eines Theaters der
A-Identitit bei Walter Benjamin, Bertolt Brecht und Heiner Miiller, Frankfurt am Main,
Basel 2002, bes. 412-420.

193

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

le mehr. Die Frage nach der Grenze scheint verloren. An die Stelle des
verlorenen Textbuches tritt der Taumel der Rache, das Wissen um den
unmoglichen Widerstand im Aufstand, sofern er sich gegen den ande-
ren richtet:

»h

PEST IN BUDA SCHLACHT UM GRONLAND

()

Hamletdarsteller. (...) Der Aufstand beginnt als Spaziergang. Gegen die Verkehrsordnung
wahrend der Arbeitszeit. Die StralRe gehort den FuRgangern. (...) Gruppen bilden sich,
aus denen Redner aufsteigen. Auf dem Balkon eines Regierungsgebdudes erscheint ein
Mann mit schlecht sitzendem Frack und beginnt ebenfalls zu reden. Wenn ihn der erste
Stein trifft, zieht auch er sich hinter die Fliigeltiir aus Panzerglas zuriick. Aus dem Ruf
nach mehr Freiheit, wird der Schrei nach dem Sturz der Regierung. Man beginnt die Poli-
zisten zu entwaffnen, stiirmt zwei drei Gebdude, ein Gefdngnis eine Polizeistation ein
Biiro der Geheimpolizei, hdngt ein Dutzend Handlanger der Macht an den FiiRen auf, die
Regierung setzt Truppen ein, Panzer. Mein Platz, wenn mein Drama noch stattfinden
wiirde, ware auf beiden Seiten der Front, zwischen den Fronten, dariiber. Ich stehe im
SchweiRgeruch der Menge und werfe Steine auf Polizisten Soldaten Panzer Panzerglas.
Ich blicke durch die Fliigeltiir aus Panzerglas auf die andrdngende Menge und rieche
meinen AngstschweiR. Ich schiittle von Brechreiz gewiirgt, meine Faust gegen mich, der
hinter dem Panzerglas steht. Ich sehe, geschiittelt von Furcht und Verachtung, in der an-
drdngenden Menge mich, Schaum vor meinem Mund, meine Faust gegen mich schiit-
teln. Ich hange mein uniformiertes Fleisch an den FiiRen auf. Ich bin der Soldat im Pan-
zerturm, mein Kopf ist leer unter dem Helm, der erstickte Schrei unter den Ketten. Ich
bin die Schreibmaschine. (...) Mein Drama hat nicht stattgefunden. Das Textbuch
ist verloren gegangen. Die Schauspieler haben ihre Gesichter an den Nagel in der Garde-
robe gehangt. In seinem Kasten verfault der Souffleur. Die ausgestopften Pestleichen im
Zuschauerraum bewegen keine Hand. Ich gehe nach Hause und schlage die Zeit tot,
einig / Mit meinem ungeteilten Selbst.«’

Die Dramaturgie dieser Passage schreitet auf die Aussage Ich bin die
Schreibmaschine zu. Sie ist bestimmt von einer Rhythmik, die das phan-
tasmatisch-blinde »Ich sehe mich mich sehen«* produziert. Am Ende
kippt das Faktum, die Apparatur, um und entwirft Bilder der Ermidung
und Apathie.

Die Hamletmaschine befindet sich in einer souverdnen und be-
wegungslosen erstarrten Position, weil sie weil. Sie weil um die Oko-
nomie der Opposition. Diese wird in der Szene der politisch histori-
schen Landschaft, als Szene des Wissens aus Opposition, die Identitdt
lUber die Vernichtung des anderen macht, reproduziert. Die toten Zu-

1. Miiller, Die Hamletmaschine, 44ff.
2. Lacan, Vom Blick als Objekt Klein a, 81ff.

194

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

schauer sind reglos, Ich geht nach Hause und schldgt die Zeit tot, einig
mit seinem ungeteilten Selbst. Die Hamletmaschine selbst gerdt zur Uni-
form, die gleich schreitet, gleich liebt und totet, schmatzt, schlechte
Tranen weint, das Fleisch des anderen begehrt.

Damit ist nach Jacques Lacan ein »Paradox des Geniefens«*,
das liber den Tod des anderen geht, theatralisiert und eine Grenze der
Uberschreitung schlechthin angezeigt. Im Unterschied aber zur Antigo-
ne/d wird der Hamletdarsteller nicht einen Funken Glanz® hinterlas-
sen haben. Denn die Faszination der Hamletmaschine liegt im Gleich-
schritt, die der Antigone/d in der Geste der Anerkennung des Verschie-
denen. Abgewandt von der transzendentalen, referentiellen und meta-
phorischen Seite des Signifikanten >Vaters, »Gott¢, dreht es sich in der
Antigone/d um (s)eine materiale, namenlose, todliche Leere, die zu Fall
kommt. Darin liegt die Erfahrung der Abkehr der Goétter und die Erfah-
rung ihrer Abwesenheit in Holderlins Antigond. Der Name des Vaters
fehlt. Er ist allein in Gestalt des Todes gegenwdrtig.?

Hamlet hingegen oOffnet den Sarg und verteilt den toten Erzeuger.
Mit der Totenmahlzeit kehrt der tote Gott wieder und dient. Er dient der
Wiederholung der Totung und Einverleibung. Die Hamletmaschine ma-
terialisiert den Tod Gottes und macht ihn dariiber wieder lebendig. Dar-
in liegt ihre Form der Uberschreitung. Das Gesetz, das im Namen des
Vaters steht, das Gesetz demnach, das sich vom anderen herschreibt,
stlitzt sich auf dieses wirksame Phantasma. Es begehrt den Leib des an-
deren, es begehrt, ihn, den Vater, zu toten ein zweites Mal und immer
wieder.# Uberschreitend harrt die Hamletmaschine auf der Seite des
Gesetzes. Anstelle des Glanzes der Antigond riickt die Aktion der Zer-
stiickelung in der Hamletmaschine. Die Zirkularitdt des Stiicks innerhalb
dieser Tragodie und im Rahmen des groBen Mythos Geschichte, wie
Miiller ihn kommentiert und darstellt, liefert einen Grund von Totalitat.
Die Hamletmaschine fixiert das Wissen vom Gleichschritt von Lust und
Mord, der Differenz und der Differenzlosigkeit. Gebunden in 5 Teile
prasentiert sich die eine grofe Szene der Auseinandersetzung in der
Identitat, die man in der Wiederholung weify. Miiller sagt zum Verhalt-
nis von Maschine und Geschichte: »Der Einbruch der Zeit in das Spiel
konstituiert den Mythos. Der Mythos ist ein Aggregat, eine Maschine,

Lacan, Das Wesen der Tragddie, 293ff., bes. 326.

Ebd.

FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 417.

Vgl. Karl-Josef Pazzini: »Tertius datur. Skizze zur Funktion des Vaters in Bildung,
in: Werner Friedrichs, Olaf Sanders (Hgg.): Bildung/Transformation. Kulturelle und
gesellschaftliche Umbriiche aus bildungstheoretischer Perspektive, Bielefeld 2002, 85-
109, bes. 105f.

D W NN =

195

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

an die immer neue und andre Maschinen angeschlossen werden kon-
nen.«*

Man kann in der Hamletmaschine ein Genieflen am Scheitern des
anderen, der zugleich derselbe, das vielfach geteilte und einig ungeteilte
Selbst ist, lesen. Man ist im Wissen, dafl Ich nur geht iiber die Vernich-
tung und Einverleibung des anderen. Man ist im Wissen der Maschine,
im maschinellen ZerstliickelungsprozeR3, der sich auch im radikalen Zi-
tationsverfahren dufert. In der Auflosung und Kritik am Universalis-
mus, in der Zerstorung der Geschichte des Fortschritts, die sich aus Re-
volution und Konterrevolution schreibt, kehrt das Zentrum wieder. Die
Absolutheit des Ich findet in der letzten Szene Ausdruck. Elektra
spricht aus Ophelias Munde: Wenn sie mit Fleischermessern durch eure
Schlafzimmer geht, werdet ihr die Wahrheit wissen. Mdnner ab. Ophe-
lia bleibt auf der Biihne, reglos in der weiflen Verpackung.? Der Name
Elektra zitiert den Mythos der Blutrache, die drei groen griechischen
Tragiker Aischylos, Sophokles und Euripides und u.a. die Oper von Ri-
chard Strauss nach dem Text von Hugo von Hofmannsthal. Die Uber-
schrift 2 / DAS EUROPA DER FRAU? verbindet einen topographischen
und historischen Verweis mit dem Mythos (der) Europa und der Gat-
tungsbeschreibung Frau. Im folgenden aber fallen die Frauenbilder -
Ophelia, Die Frau am Strick, Die Frau mit den aufgeschnittenen Puls-
adern, Die Frau mit der Uberdosis, usw. — mit »Ich«, »Europas, »Elek-
trax, »Hamlet« ineinander. Denn auch das teilen Hamlet und Ophelia:
Sie sind immer schon tot, immer schon viele und dariiber, wie unmog-
lich, immer schon vielfaltig tot. Mit diesem dramatischen Verfahren, das
ein Denken von Anfang und Ende, Mann und Frau auflost, wird in der
Zitation einer Kleistschen Szene des Kleidertausches* und der heillo-
sen Verstrickung der Geschlechter, Genealogien und Zitate der Zug der
Trennung herausgefordert. Oh, filia, m6chte man rufen. Und dieser Ruf
tut not, denn damit kommt die Geste der Unterbrechung zum Vorschein,
der ewig gleiche Schlag der Uhr, die ein Herz ist, zum Stillstand. Die
»gegenrhythmische Unterbrechung«® wird als Aufgabe an die Insze-
nierung weitergegeben.

DAS EUROPA DER FRAU souffliert in der Zirkulation um das Ich
das Szenario von Hamlets Aufstand. In der Inszenierung des unmogli-
chen Ich, das immer schon gestorben, immer schon zerstort prasent ist,
kreist es um dasselbe. »Ich lege Feuer an mein Gefangnis. Ich werfe

Miiller, Shakespeare Factory 2, 229.

Miiller, Die Hamletmaschine, 49.

Ebd., 43.

Heinrich von Kleist: »Die Familie Schroffenstein«, in: Heinrich von Kleist. Sdimtliche
Werke und Briefe, Bd.1, Helmut Sembdner (Hg.), Miinchen 1987, 140ff.

5. FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.

H W N =
¢ e e e

196

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

meine Kleider in das Feuer. Ich grabe die Uhr aus meiner Brust die
mein Herz war. Ich gehe auf die Strafe, gekleidet in mein Blut.«*
Diese Figur des >Ich gegen mich« setzt sich fort von der Regieanweisung
»Fotografie des Autors« zur Regieanweisung »Zerreilung der Fotografie
des Autors«:

»Fotografie des Autors.

Ich will nicht mehr essen trinken atmen eine Frau lieben einen Mann ein Kind ein Tier.
Ich will nicht mehr sterben. Ich will nicht mehr téten.

Zerreif3ung der Fotografie des Autors.

Ich breche mein versiegeltes Fleisch auf (...).«?

Ich verbindet Hamlet/Ophelia/Autor. Es greift die Kategorie des Autors
mit der Aktion des Zerreilens der Fotografie an. Unentscheidbar bleibt,
ob im RiR die Originalitat vernichtet wird oder gerade dariiber wieder-
kehrt. Denn Miiller und Shakespeare und all die anderen Autoren, die
in der Maschine zirkulieren, werden allererst dieses Abbild gemadR der
Zitationstechnik des Stilicks produziert haben. Die Kopie des Bildes, die
im Begriff der Entzweiung steht, kann leer und reich an Signifikanten
sein. Sie kann aber auch nur das eine unbekannte/bekannte Ich zeigen.
Das hat Folgen fiir die Rede tiber das Ich. Sie variiert zwischen Ich, al-
lein, will mich und Ich will mich zerstoren und Ich ist, sofern der andere
nicht ist. Dieses extreme hin und her mindet in den Wunsch Ich will
eine Maschine sein.? Damit ist die Filiation aufgerufen. Sie kommt — zu-
satzlich betont durch die Verflechtung und Auflosung der Hierarchie
von Figuren, Rollen und Autorschaft, aus dem Stiick, mit den Katego-
rien, die herkémmlich ein Theaterstiick rahmen und hervorbringen -
reichlich in Unordnung: In den rastlosen Skandierungen eines genealo-
gischen, kontinuierlichen Denkens kommt eine Vorstellung, ein pordses
Bild von gestreuter Asche auf.

Indem die Hamletmaschine auf der Kontinuitdt eines maschinel-
len Prozesses von Geschichte insistiert, ist die Figur der Totalitdt stan-
dig gegenwartig und lesbar. Das Grau der Asche wird iiber den phan-
tasmagorischen Zirkel des Ungeteilten und zugleich Gestreuten als ver-
loren theatralisiert. Die traurige Seite des Tragischen ist nicht da. Aus
genau diesem Fehl kommt unscheinbar ein anderes Wehe hervor. Ein
unhorbarer Klagelaut gesellt sich neben die Drohgebdrde am Ende der
Tragodie und neben die maschinellen Geburtsschofle: Wenn sie mit Flei-
schermessern durch eure Schlafzimmer geht, werdet ihr die Wahrheit wis-

1. Miiller, Die Hamletmaschine, 43.
2. Ebd., 47.
3. Ebd.

197

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

sen. Dieser zuletzt gesprochene Satz steht in Beziehung zur anfangli-
chen Rede Hamlets im Riicken die Ruinen Europas®. Im nachhinein
und mit einer anderen Akzentuierung nimmt Hamlet die zerstorten
Raume von Ophelia, Elektra, Europa vorweg und fiillt die Metapher der
Ruine mit einem Reich an Sinn im Prozedere des Zerfallens. Die Ham-
letmaschine ist aus dem Nichts, aus dem Nichts anderem als der Ma-
schine von Anfang an in die Grenze von Leben und Tod versetzt. In der
zweifachen Betonung des Anfangssatzes Ich war Hamlet. Darin und
daraus kann sie sich in der unermiidlichen und monotonen Uberschrei-
tung wiederholen. Miiller spricht in dem Brief an Gotscheff von der

»Transformation der Fabel vom Stellplatz der Widerspriiche zur ZerreiRprobe fiir die Be-
teiligten, den Widerstand der Korper gegen die Notzucht durch den Sachzwang der Ideen,
das WORT DAS MORD WIRD. Die totale Zerreillprobe, der die menschlichen Kollektive in
unserm vielleicht (wenn der Widerstand leer lduft und seinen Platz zwischen den Polen
verfehlt) letzten Jahrhundert ausgesetzt sind, wird die Menschheit nur als ein Kollektiv
tiberdauern. Der kommunistische Grundsatz KEINER ODER ALLE erféhrt auf dem Hinter-
grund des moglichen Selbstmords der Gattung seinen endgiiltigen Sinn. Aber der erste
Schritt zur Aufhebung des Individuums in diesem Kollektiv ist seine ZerreiRung, Tod oder
Kaiserschnitt die Alternative des NEUEN MENSCHEN. Das Theater simuliert den Schritt,
Lusthaus und Schreckenskammer der Verwandlung.«

Die Heraufkunft von Totalitdt wird fiir den Schauspieler, Zuschauer
und Leser zu einer Zerreilprobe, die der Autor vor Augen fithrt und
zum Widerstand gegen die Alternative des Neuen Menschen derart her-
ausfordert, als die Alternative keine Alternative ist, solange sie sich in
der Figur der Opposition entweder Tod oder Kaiserschnitt wiederholt. So
gesehen simuliert das Theater den Schritt der Vernichtung als Geburts-
akt, in dem sie im Modus der maschinellen Reproduktion nicht schrei-
tet. Indem das >auf der Stelle treten« eine Weise ist, den Schritt zu simu-
lieren, wie es Gotscheff Jahre spater in der Germania ITI-Inszenierung
am Schauspielhaus in Hamburg noch einmal in Szene setzt, drdngen
sich wiederholt die Fragen auf, wie und von woher Widerstand denkbar
und praktizierbar ist, wenn er nicht in der Form der Uberschreitung den
totalitiren Zug der Vernichtung des anderen reproduzieren will. Daf§
die Frage so stellbar wird und vor einer Antwort verweilt, ist ein Effekt
der Hast des Hamletmaschinentextes. Dort setzt sich die Uberschrei-
tung fort bis hin zur Auflosung der theatralen Konventionen. Die Regie-
anweisungen gehen in den Text iiber, die Funktion der Rolle des

1. Ebd., 49.
2. Ebd., 41.
3. Miiller, Herzstiick, 103.

198

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

Schauspielers, des Publikums ist aufgegeben. Miiller schreibt in einem
Brief an Steinweg:

»Stiicke werden heute mehr als 1957 fiir das Theater geschrieben als fiir das Publikum.
Ich werde nicht die Daumen drehen bis eine (revolutiondre) Situation kommt. Aber Theo-
rie ohne Basis ist nicht mein Metier, ich bin kein Philosoph, der zum Denken keinen
Grund braucht, ein Archdologe bin ich auch nicht, und ich denke, dal® wir uns vom Lehr-
stiick bis zum néachsten Erdbeben verabschieden miissen. Die christliche Endzeit der
Massnahme ist abgelaufen, die Geschichte hat den Prozel auf die StralRe vertagt, auch
die gelernten Chore singen nicht mehr, der Humanismus kommt nur noch als Terrorismus
vor, der MolotowCocktail ist das letzte biirgerliche Bildungserlebnis. Was bleibt: einsame
Texte die auf Geschichte warten. Und das lochrige Geddchtnis, die briichige Weisheit der
Massen, vom Vergessen gleich bedroht.«’

Was aber bedeutet es, wenn man die Produktion und Funktion des Ma-
schinellen, die Funktion der oppositionalen Struktur vergilt oder aner-
kennt oder hinnimmt, weil man weif}, und weil man weif}, daf man ihr
nicht entkommen kann? Etienne Balibar analysiert in seinen Uberle-
gungen zum Rassismus die Verschrankung von Theorie und Rassismus.
Unter Rassismus versteht er dabei »ein totales soziales Phdnomen, dafl
eine Vielzahl von Praxisformen wie Gewaltanwendung, Miachtung, In-
toleranz, gezielte Erniedrigung, Ausbeutung meint«. Praxisformen, die,
so heiflt es, »in der Tat nicht gehen ohne Theorie«.> Ein Fundament ist
die Stereotypisierung von Subjekt und Objekt und der Zwang, sich als
Gemeinschaft wahrzunehmen, der eine Folge aus dieser Stereotypisie-
rung, die sich langst nicht mehr allein aber auch noch und unterschwel-
lig biologistisch auf auRerliche Stigmata beruft. Die Funktion der theo-
retischen Ausarbeitung des Rassismus scheint nun vielmehr

»in der Tatsache [zu liegen] dal} diese Theorien den wissenschaftlichen Diskurstyp nach-
ahmen, indem sie sich auf sichtbares »Beweismaterial< stiitzen (...) Genauer gesagt ah-
men sie die Art und Weise nach, in der der wissenschaftliche Diskurstyp >sichtbare Tatsa-
chenc< auf sverborgene Ursachen« zuriickfiihrt und bilden so die Vorhut einer spontanen
Theoriebildung, wie sie sich innerhalb des Rassismus der Massen vollzieht. Ich mochte
mich hier zu dem Gedanken vorwagen, dal® sich im Rassismus auf eine unauflosbare Weise
die zentrale Funktion der Verkennung (ohne die Gewalttatigkeit nicht einmal fiir diejeni-
gen, die sie ausiiben zu ertragen ware) mit einem >Willen zum Wissen< vermischt, d. h. mit
einem heftigen Begehren nach Erkenntnis, nach einer unmittelbaren Einsicht in die ge-
sellschaftlichen Verhiltnisse.«?

1. Zitiert aus: Hornigk, Heiner Miiller. Material, darin: »Verabschiedung des Lehr-
stiicks«, 40; vgl. Schuller, Moderne. Verluste, 75f.

2. Balibar, Gibt es einen >Neo-Rassismus<?, 23.

3. Ebd., 25f.

199

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Balibar zufolge ahmt der Rassismus einerseits den wissenschaftlichen
Diskurstyp nach, indem er seine Rechtfertigung aus einer vertrauten
Beweislogik, aus einer gewohnlichen Erkenntnisfigur zieht: Sie produ-
ziert Wissen, indem sie das Unsichtbare ins Sichtbare, das Unsagbare
ins Sagbare kehrt." Andererseits hat sich die Spirale des Wissens noch
einmal gedreht. Rassismus und Antirassismus stehen gegeneinander
und drehen sich gleichermaflen unter umgekehrten Vorzeichen um den
Signifikanten »Rasse«*. Indem der Antirassismus, der den Rassismus
bekampft und kritisiert, einer Theorie folgt, welche die kulturelle Diffe-
renz postuliert, ereignet sich im Modus einer Riickwendung eine neue
Art Rassismus, der auf den Argumenten basiert, welche die Rede von
der »Schadlichkeit jeder Grenzverwischung und der Unvereinbarkeit
der Lebensweisen und Traditionen«® wiederholen. Man nennt diese
Art »differentiellen Rassismus«. Die Kulturvermischung steht der kultu-
rellen Identitdt entgegen. Nicht mehr vorrangig der biologische und ge-
netische Kulturalismus ist dabei entscheidend. Vielmehr spielt die Zu-
gehorigkeit zur Kultur, die gleichfalls von der theoretischen Ebene re-
guliert wird, eine Rolle. Der differentielle Rassismus erkldrt nun die Ag-
gressivitdt der Rassisten damit, dal8 die Angst vor der Verwischung der
Differenz, die Aggressivitdt auslGse, es sei eine >natiirliche« Reaktion.*
Mit dieser Geste der psychologischen Erklarung in der Berufung auf na-
tiurliche Aggressivitat, ist aber die doppelte Rason verdreifacht. Minde-
stens. Und zwar insofern der Rassismus, Balibar zufolge, sich verscho-
ben hat auf die Ebene der Theorie, die auf dem Feld der Kulturanthro-
pologie liegt. Die Funktion der Opposition der antirassistischen Theorie
in der Kritik an der rassistischen Theorie produziert erneut einen theo-
retischen Rassismus, der wiederum gehalten ist im Widerspruch von
Universalitat und Singularitat.

Eine Lektiire von Angelika Magiros® aufnehmend, kann man
sagen, da Balibar die Spirale des Universalismus, den phantasmagori-
schen Taumel auf der Ebene der Kulturanthropologie verortet, theore-
tisch exponiert und in Frage stellt. Michel Foucault wendet sich einer
Analytik der Bio-Macht aus einem anderen Blickwinkel zu. Er geht den
theoretischen Entwiirfen eines Denkens von Grenzen zwischen Spra-
che, Korper und Episteme, gelesen als eine Gesamtheit von Regeln,
welche die diskursiven Praktiken in einer gegebenen Kultur oder einer
Epoche bestimmt, nach, rekonstruiert deren Ein- und Ausschliisse in

1. Vgl. Michel Foucault: Die Geburt der Klinik. Eine Archiologie des drztlichen Blicks,
tibersetzt von Walter Seitter, Frankfurt am Main 1988, bes. 162ff.

Balibar, Gibt es einen >Neo-Rassismus<?, 25.

Ebd., 28.

Ebd., 30.

Vgl. Magiros, Foucaults Beitrag zur Rassismustheorie.

LA Al

200

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

Machtbeziehungen und Herrschaftsverhaltnissen und stofit dabei im-
mer wieder anders auf die Figur eines Ungedachten in den historischen
Prozessen. Das Theorem eines Ungedachten, eine Leerstelle im Denk-
baren, 1aflt den scheinbar geradlinigen Lauf von Geschichte poros wer-
den. Eine Analytik von Transformationsprozessen als wissenschaftliche
Praxis, die je nach Wahl des historischen Ausschnitts und der konfigu-
rierten Quellen die Beziehung zwischen dem Subjekt der Analyse und
dem Objekt des Gegenstandes beweglich macht, konstruiert in der Ab-
kehr vom Diskurs der Oppositionen einen epistemologischen Raum der
Erfahrung als diskursive und subjektkritische Ubersetzungsform und
1alt auf dem Weg der Herausbildung von Theoremen und Geschichte,
Diskontinuierliches aufscheinen. Diskontinuititen mit auf eine episte-
mologische Ebene zu ziehen, ist eine andere Geste der Analyse als die
gleichermallen notwendige Entzifferung der komplexen Spirale im
Rahmen des Universalismus. Marianne Schuller schreibt die Frage der
Grenze fort:

»Als Grundlage aller empirischen Positivitdten ist der Tod nicht mehr, wie fiir das klassi-
sche Denken, eine dulerlich vorgegebene Rhythmik, die den Menschen trifft, vielmehr
bildet er die nicht darstellbare Grenze im Zentrum der Empirizitdt des Wissens und des
Subjekts. (...) Die folgende Untersuchung wendet sich dem harten Gesetz der Grenze als
Signatur der Moderne zu. (...) Es werden sich Modi von Verlust >zeigens, die das Verlan-
gen von den Dingen und von sich selbst immer wieder neu entziinden. Die Leere im Mo-
dus der Abwesenheit Gottes oder eines souverdanen Subjekts, das spatestens seit Nietz-
sche und Freud aus seiner Hohle gefallen ist, hohlt auch die Sprache. Sie wird zum insta-
bilen Ort eines Verlustes, der einen zwischen Fiille und Leere oszillierenden Sprachstrom
verursacht.«’

Die Hamletmaschine theatralisiert Grenzen von Wissen, Grenzen des
Menschen und der Sprache. Grenzziehung und Negierung von Grenz-
ziehung geschieht von Ereignis zu Ereignis. Die Ereignisse, die in Ge-
stalt von Zitaten den Text strukturieren, werden diskontinuierlich und
logisch stringent mit dem sich wiederholenden Akt des Zerstorens im
Scharnier zwischen Tod und Leben, Sprechen und Aktion aneinander-
gereiht. Noch gefaf3t in die 5-teilige Tragodienstruktur kommt eine viel-
fach unterbrochene Vorstellung von Geschichte auf die Biihne. Nicht
mehr, wie es bei Holderlin heiflt, wird der Gott, in der Gestalt des Todes,
gegenwidrtig®. Vielmehr werden eine Vielzahl von zerstiickelten Fakten
durch die Erfahrungen von Literatur, Mythos und moderner Geschichte
aus der Maschine geworfen.

1. Schuller, Moderne. Verluste, 9ff.
2. FHA 16, Anmerkungen zur Antigond, 417.

201

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

»Der Mensch«, um mit Maurice Blanchot zu sagen, was Die Ham-
letmaschine in anderer Weise zu lesen gibt,

»ist das gewagteste aller Lebewesen, weil er sich selbst dem Wagnis aussetzt. (...) Der
Mensch wagt sein Leben, aber unter dem Schutze des allgemeinen Tages, im Licht der
Niitzlichkeit, des Guten und des Wahren. Mitunter, in der Revolution, im Krieg, unter dem
Druck der geschichtlichen Entwicklung, setzt er seine Welt aufs Spiel, aber immer im Hin-
blick auf eine groRere Moglichkeit, um die Ferne zu verringern, zu schiitzen, was er ist,
um die Werte, an die seine Macht gebunden ist, zu schiitzen — mit einem Wort, um den
Tag zu gestalten und auszudehnen oder ihn nach Maglichkeit zu bestitigen.«®

Die Kunst, welche diesen Zug des Menschen, der an das Gute und das
Wahre und an deren Kehrseite, den Hal und das Bose, gebunden zu
sein scheint, die Kunst der modernen Tragodie vermag das Wagnis des
Menschen an seine Grenzen zu fihren.

So verweist die Hamletmaschine auf ein Dokument, Shakespeares
Hamlet, den Miiller zusammen mit Matthias Langhoff 1976 tibersetzt.
Bei der eher Wort zu Wort Ubersetzung Hamlets, anders als bei Mac-
beth?, verdndert sich die Shakespearesche Einteilung von 5 Aufziigen
und Szenen. Sie wird bei Miiller zu 20 Teilen. Die Hamletmaschine wie-
derum ist in 5 Teile gegliedert, erinnert also an die 5-teilige Gliederung
Shakespeares und der griechischen Tragodie. Zugleich vollzieht sich in
der Verschiebung von 5 zu 20 zu 5 Teilen eine Vierteilung und eine
Vervierfachung. Die Vierteilung ist auch eine Art der Hinrichtung. Von
Hamlet zur Hamletmaschine geschieht ein unsichtbarer ProzeR, der in
der Gewalt der Ubersetzung iiber den Tod des anderen geht. Die Ver-
nichtung des anderen findet eine Form im Delir der Zitation: Shakes-
peare, Dostojewski, Conrad, Euripides, Holderlin, Dokumente, Marx,
Lenin, Mao, Pest in Buda? ...

Die Trennung dieses Eigennamens spielt die urspriinglich ge-
trennten deutschen Stadte Buda und Pest, die um 1872 zu einer Stadyt,
Budapest, zusammengeschlossen wurden, an. Zugleich zitiert sie
Kriegszustdnde, die sich in Ungarn aber auch woanders und vielerorts
in Europa und auBerhalb Europas ereigne(te)n. Buda heift mit deut-
schen Namen Ofen. Der Name Pest transportiert ein epidemisches
Krankheitsbild und den Zustand einer Einverleibung, Pest in Buda, und
einer Spaltung. Die der Uberschrift PEST IN BUDA SCHLACHT UM
GRONLAND folgende Regieanweisung »Raum 2, von Ophelia zerstort.
Leere Riistung, Beil im Helm« verbindet iiber die Ikonographie und das
Instrument Beil Ophelia/Elektra/Macbeth/Miillers Ubersetzung und

1. Blanchot, Das Unzerstérbare, 64.
2. Vgl. Heiner Miiller: Shakespeare Factory 1, Berlin 1985, 183-239.
3. Miiller, Die Hamletmaschine, 44.

202

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

Ubersetzungsverfahren und die Revolution in Budapest im Oktober und
November 1956. Die Funktion des Beils ist zu trennen. Der Akt der
Spaltung geht per Hand und iiber eine Aktion. So kommen die Technik
des Zitierens — das Wort als Tatsache, der Mord aus Worten — und die
Ereignishaftigkeit des Realen in Mythos und Geschichte zur Darstel-
lung. »Der Ofen blakt im friedlosen Oktober.«* Die Hoffnung der Re-
volution, die Liige der Konterrevolution® stiitzen den Aufstand auf der
Strafle und in den Fabriken. Es bleiben die Mechanismen der Spaltung
und Einverleibung, die den Asphalt der Geschichte durchziehen. Miiller
tituliert sie. Er 14Bt sie Hamlet in der Hamletmaschine wiederholen.
Fortlaufend und haufenweise, und das ist mit der Gewalt der Zitations-
technik gemeint, reihen sich dhnliche und heterogene Ereignisse anein-
ander. Nahert man sich dem dramatischen Verfahren Miillers und ver-
kniipft es mit den Szenen aus der Geschichte, so drangt sich ein unmog-
liches Bild auf. Das Beil und Miillers Zitationsweise splitten das eine
(einig/ungeteilte) Bild von Geschichte. Das Stiick Die Hamletmaschine er-
richtet in der Zerstorung des Monuments Geschichte, ihr, der Geschich-
te, ein Kenotaph: ein Massengrab.

Das Wissen tiiber die Spaltung des Sinns und der Unverfiigbar-
keit einer Sinnkontinuitit von Geschichte formuliert zugleich in der
Auflosung der wahren Geschichte eine neue Wahrheit von Geschichte:
Sie fragt nicht mehr. Sie sagt den Verlust der Frage aus. Sie trifft damit
auf den Terror im Namen der Wahrheit. So richtet sie sich auch an die
Universitat. Das Bild der Universitdt der Toten ist ein Scherzo, das nie
leicht und melodios war und in die Ndhe des Capriccio, der Groteske
riickt. Und vielleicht noch nicht einmal mehr das. Vielleicht miiSte man
heute die letzten dunklen Carceri-Radierungen eines Piranesi noch um
eine Stufe, eine Spirale weiter gedreht denken. Dann aber wird das
Blatt schwarz oder weill wie Ophelia, die am Ende der Hamletmaschine
ganz und unbeweglich in weile Mullbinden gewickelt ist. Ein klinisches
Bild, das die Totalitdt der Wunde und der Unverwundbarkeit in ihrer
extremen Bildlichkeit, starr und unirritierbar, herauslost.

1. Ebd. Mit der Zeitangabe sind (zumindest) zwei Revolutionen zitiert: die Oktoberre-
volution von 1917 und die ungarische Revolution von 1956. Die Verweiskraft der Si-
gnifikanten zeigt in unterschiedliche Richtungen: In Ofen stand die erste ungarische
Buchpresse (die eine Maschine ist), die Offizin des Andreas Hess (1472), in: Brock-
haus Enzyklopédie, Wieshaden 1967, Band 3, 408. Das Deutsche Worterbuch von Jacob
und Wilhelm Grimm vermerkt zu >Blakenx. (...) gliihen (Vgl. black); Black (...) placke
tinte, tinta (...) nhd. bleich (...) blac (...) blaken, ardere, brandschwarz. Bd.2, Spalte
59, 62.

2. Vgl. Claude Lefort: »L'insurrection hongroise. Paris 1956/57. Une autre révolution«
1977, iibersetzt v. anonym, in: POLITICS-POETIC. Das Buch zur documenta X, Ostfildern
1997, 204-207.

203

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Dieses fixe Bild der Differenz und Differenzlosigkeit, nahezu im
Gleichschritt, scheint die Folie, das Parkett zu sein, auf dem die Ham-
letmaschine sich abspielt. Und zwar nach der Aufklarung und nach der
Kritik an der Aufklarung. Im Wissen, dafl »sich der Sinn dank Zwangs-
systemen der Signifikanten-Maschinerie konstituiert, durch die Analyse
der Tatsache, dafl es Sinn nur dank den Zwangswirkungen von Struktu-
ren gibt (...).«*

Es gibt eine Ahnlichkeit im Gestus der Hamletmaschine beziiglich
der Exposition der unaufhaltsamen Wiederholung von Zerstorung mit
dem Essay »Genielle dein Opfer!« von Slavoj Zizek.> Die Gangart des
Textes ist prazise, orientiert sich an Fakten und springt von einem Ort
zum anderen, rasant. Im Blick auf den Bosnienkrieg 1994, iiber den
Schirm des Fernsehers, aus Literatur, Alltag, Film und sozialen Milieus
bis hin zur kleinsten Einheit der Information benennt der Essay die
Uniformierung, Stereotypisierung und Ausgrenzung des anderen durch
das Denken der Identitit und Humanitdt. Der Essay sagt die Formie-
rung der Struktur, die zirkuldr scheint, aus. Zahlreich notiert er den
Verlust der Grenze. Immer, unentwegt, tiberall, differenziert und uni-
versal. Dabei wird der Text allmdhlich dem Bild, der Szene dhnlich, die
er aus einem Roman von Patricia Highsmith zitiert: Eine lebendige
Schildkrote wird von der Mutter ins kochende Wasser geworfen. Am
Rand des Topfes trifft ihr Blick den kleinen Jungen, den ohnmachtigen
Zeugen, der im Entsetzen der Sinnlosigkeit des Ereignisses seine Mut-
ter mit einem Messer totet.? Der Essay selbst gestaltet sich unter der
Hand zu einem entgeisterten Blick. Denn die Analyse dhnelt dem ohn-
machtigen Zeugen, der Entsetzliches vernimmt, aber, und dies ist die
eine Ahnlichkeit zur Hamletmaschine, sie weif, wie es funktioniert, daf
es so funktionieren muf. Und doch weif§ sie nicht, dies ist die andere
Ahnlichkeit zur modernen Tragddie, wie dieses Wissen, dieser Lauf un-
terbrochen werden kann. Die Frage nach Formen des Unterbrechens,
Formen des Widerstands scheint auf, am Rand der Hamletmaschine wie
im Essay. Sie scheint da auf, wo der Ubergang vom Theatertext zur In-
szenierung, der Ubergang von der wissenschaftlichen Analyse zum
Handeln angezeigt ist. Handeln meint hier transformieren, fortschrei-
ben, analysieren, innehalten genau an der Stelle, wo sich der Blick auf
die Formierungen des Subjekts und des Wissens richtet.

Der Essay wie das Theaterstiick pulsieren. Sie rasen. Nicht aber
in eine unreflektierte Leere, in eine Leere aus Reflexion. Aus Wissen.

1. Michel Foucault: Was ist Kritik?, libersetzt von Walter Seitter, Berlin 1992, 23.

2. Slavoj Zizek: »GenieRe dein Opfer!« Symbolische Gewalt und die Universalisierung
des Opferbegriffs, in: Lettre International, Heft 26, 3. Vierteljahr, Berlin 1994, 22-27.

3. Ebd., 25.

204

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ENDEN?

Da ist Odipus, und da ist der Holderlinsche Begriff vom tddtlichfacti-
schen Wort, welches nicht geht ohne das todtendfactische Wort.

Wenn Praxis theoretisch wird und Theorie praktisch wird, wird
es kritisch in der Spirale der Rason. Die Kluft zwischen dem Akt der
Aussage und der Aussage droht zu schwinden. Genau dieses Schwinden
des Akts markiert Zizek am Ende seines Essays. Er schliet mit dem
Satz: »Es gibt keinen Weg, Gewalt zu vermeiden; allein schon das neu-
trale Medium der Information, (...) ist bereits gezeichnet von unver-
meidlicher Gewalt.«* Damit gibt Zizek zu bedenken, daf das Faktum
immer schon Etappen und Produktionsschleifen verschiedenster Art
durchlaufen hat. Dariiber ist die Information nicht ohne Gewalt. Ein
Glaube an die Neutralitdt des Faktums wiederum wiirde in der Leug-
nung des gewaltsamen Akts seiner Herstellung die Gewalt verdoppeln.

Die strenge Textur der Hamletmaschine zitiert den tragischen
Transport, der eigentlich leer, und der ungebundenste® ist. In der Hinga-
be an den einen und an den einen Gott der Wahrheit, wird dieser, so
Holderlin, in der Gestalt des Todes gegenwidrtig®. Miiller 148t Ophelia/
Hamlet/Hamletdarsteller, die wechselnd ineinander tbergehen und
damit den Namen, die Geschichte und die Rolle abschdlen, sagen, wie
man schon weill: Wenn sie mit Fleischermessern durch eure Schlafzimmer
geht, werdet ihr die Wahrheit wissen. Eine Grimasse des Wissens droht
sich in einem mit Fleischermessern zerfurchten Schlafraum zu zeigen.
Wenn im Akt des Ubersetzens die Grenze von Ubersetzbarkeit verges-
sen und der Zug von Entstellung geleugnet wird, als miisse es immer
schon so und notwendig sein, wenn in der Vorstellung einer Identitdt
von Theorie und Praxis das Diskontinuierliche von Geschichte negiert
wird, dann klopft der Wahnsinn. Wie nun die Maschine und das Wissen
des Maschinellen unterbrechen?

Miiller transportiert diese Aufgabe an den Ubersetzungsprozefl
in der Realisation der Inszenierung. Er schreibt,

»daR bei Stiicken dieser Machart (...) nur der Schauspieler den Zufall ins Spiel bringen
kann, sein Korper der Kies, in den der Text sich einschreibt und verliert mit der gleichen
Bewegung.«*

Die Metapher vom Kies, Sandkorn und monetdrer Einsatz, evoziert den
Affekt, ein Flichtiges, Unkalkulierbares und die Vorstellung eines Rie-
selns. Der Korper, damit ist auch der Schriftkorper gemeint, stellt sich
der Idee einer zu fixierenden und wissenden Wahrheit entgegen. Die-

Ebd., 27.

FHA 16, Anmerkungen zum Oedipus, 250.
Ebd., Anmerkungen zur Antigond, 417.
Miiller, Herzstiick, 103.

D W NN =

205

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

sen Funken Widerstand und Unverfligbarkeit teilt die Literatur mit ei-
ner Vorstellung von Geschichte, die sich nicht restlos wissen, rekon-
struieren und abbilden 1dRt, mit dem Feld der Theorie:

»Die Beziehungen zwischen Theorie und Praxis sind viel partieller und fragmentarischer.
Einerseits ist eine Theorie immer lokaler Natur, sie bezieht sich auf einen kleinen Bereich;
sie kann aber auch in einem anderen, mehr oder weniger entfernten Bereich Anwendung
finden. Die Applikationsbeziehung impliziert keine Gleichheit. Andererseits stot die
Theorie, wenn sie ihr Gebiet durcharbeitet, auf Hindernisse, auf Mauern, die es notwendig
machen, daR sie von einem anderen Diskurs (der moglicherweise ein anderes Gebiet be-
arbeitet) abgeldst wird. Diese Uberleitung von einem theoretischen Punkt zum anderen
wird von der Praxis bewerkstelligt; die Theorie hinwiederum verbindet eine Praxis mit der
anderen. (...) Wir haben es mit etwas ganz anderem zu tun: mit einem System von Relais
in einer Vielfalt von theoretischen und praktischen Elementen. (...) Es gibt keine Repra-
sentation mehr, es gibt nur Aktion: die Aktion der Theorie und die Aktion der Praxis in
einem Netz von Beziehungen und Ubertragungen.«*

An diesen Punkt der Bejahung der Differenz konnte eine Literaturwis-
senschaft, weil und in dem MaRe, wie sie Wissen transformiert, an-
kniipfen: indem sie die Literatur aus ihrem Wissen heraus sprechen
1ait. Es gibt zwischen Literatur und Literaturwissenschaft Beriithrungs-
punkte. Sie liegen in der theoretischen Figur der Grenze, die Sprache,
Wissen und Wissensfiguren tiiberschreibt, verschiebt und unterlauft.
Diese Punkte der Uberschneidung nicht zu vereinheitlichen, sie singu-
ldr und in ihrer Nachbarschaftlichkeit zu entfalten, hiele, das Phantas-
ma des Zirkels und der Restlosigkeit des wahren Wissens zu unterbre-
chen. So kénnte man mit Sinn und aufgrund einer politischen und kriti-
schen Haltung, der Kailte universitirer Wissensformierungen, die auf
Vereinheitlichung und liberale Pluralitdt zielen, mit vielleicht einem
anderen Scherzo begegnen.

1. Gilles Deleuze im Gesprach mit Foucault, in: »Die Intellektuellen und die Macht, in:
Von der Subversion des Wissens, libersetzt von Walter Seitter, Frankfurt am Main 1993,
106-115.

206

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Mysterium des Anfangs.

Eine Verkiindigung von Fra Angelico

»(...) die Lektiire macht nichts, fiigt nichts hinzu; sie laRt sein, was ist; sie
ist Freiheit, keine Freiheit, die das Sein gibt oder erfaRt, sondern Freiheit,
die aufnimmt, nachgibt, ja sagt, nur ja sagen kann, und in dem durch dieses
Ja gedffneten Raum die erschiitternde Entscheidung des Werkes erkennbar
werden [4Rt, die Bejahung, die es ist - und sonst nichts.«’

Nahe der Schrift und des Bildes

... und wenn ein Bild sprechen, klagen kann? — Ein Bild spricht nicht, es
hat keinen Mund, keine Stimme. Es gibt zu sehen und die groRe, al fres-
co gemalte Verkiindigung® des Dominikanermoénchs Fra Angelico
zeigt, dall sie anderes gesehen haben wird (siehe Abb. 3 auf S. 249).
Eingefallt in eine nach unten hin gestufte Rahmung prasentiert sich ein
kunstvolles Spiel von Rdumen, Farben und Figuren. Das Bild schenkt
zundchst einen vertrauten Anblick des Paares Gabriel und Maria. Irri-
tierend jedoch wirkt Marias Blick, der sich halb auf den Engel zu richten
und halb iber ihn hinauszugehen scheint. Wohin geht er? Von wo
kommt er? Fragen, die sich gleichermafen auf den Engelsboten, der das
Ave iiberbringt, beziehen lassen. Das Fresko thematisiert Fragen nach
der Ankunft des Wortes, des Gebetes und des Gesangs. Es entwirft die
Frage nach der Stimme im Bild, die sich entpuppt als eine nach dem ge-
sprochenen, zu sprechenden und zu horenden Wort und deren Tonar-
ten. Was ist es, das aus dem Bild spricht?

Eine Aufmerksamkeit fiir die Darstellungsweise gerade dieser
Verkiindigung Fra Angelicos griindet sich auf einer Verschrankung ka-
tegorial verschiedener Ausdrucksformen von Bild, Schrift und Stimme.

1. Blanchot, Das Unzerstirbare, 13.

2. Sie ist ein Teil des Freskenzyklus, den Fra Angelico mit seinen Gehilfen in den Jah-
ren 1438-1450 gemalt hat und befindet sich im Nordkorridor des Klosters San Marco
in Florenz.

207

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Sie drehen sich um das Ratsel der unbefleckten Empfangnis. Diese ist
Bedingung und nach dem heiligen Thomas von Aquin Stoffursache*
des Mysteriums der Inkarnation, in der Gottes Wort Fleisch wird. Wie
soll das gehen? Das ist die zweite Frage, die der Uberlieferung nach
Maria an Gabriel richtet; sie ist es auch, die hier Blicke und Lektiiren
auf die Darstellung Fra Angelicos und in einem weiteren Schritt des Lu-
kasberichts motiviert.

Ave heil3t iibersetzt >sei gegriif§t« und »>leb” wohl«. Ave, ein Grulf3,
der mit nur drei Buchstaben die dem Mysterium der Inkarnation inne-
wohnende paradoxe Struktur einer Gleichzeitigkeit von Anfang und
Ende wiederholt. Es ist auch ein Gruf}, der in nuce den medialen Zug
von Schrift in dem Grade ausstellt, wie sich Schrift allererst tiber eine
Ersetzungs- und Verschiebungsstruktur schreibt. Darin offenbart sie
eine ihr innewohnende Prozessualitdt von Signifikanten: Ave-Salve.
Ave-Eva. Ave-Vae® Ave-JWHW. Uber Klang, Reim, Spiegelung und
Umstellung von buchstablichen Positionen wahrt die heilige und verge-
hende Schrift ihren Prozessionscharakter: Heraufkunft von Klage und
Anruf. Denn wahrend der Prozession, die des unvorstellbaren und irre-
duziblen Ubergangs gedenkt, der wiederum gerade wegen seiner Un-
denkbarkeit ein Begehren nach Darstellung hervorruft, wird ein
Wunsch, das Verlorene anzurufen, vernehmbar. Das bezieht sich auf
das Mysterium der unbefleckten Empfangnis ebenso wie auf das Myste-
rium des Todes und das der Auferstehung.

Wie also artikuliert sich unter szenischen und pikturalen Ge-
sichtspunkten das Paradox, etwas darzustellen, was nicht darstellbar ist,
auf dem Feld der Farben, Linien und Architekturen? — Am Ende heiflt
es noch einmal anzufangen, die Frage nach dem Gesang umzukehren,
sich der Stummbheit des Bildes, seinem Schwinden und Erscheinen zu
widmen.

Ein Wort wird Fleisch. Noch einmal: Wie soll das gehen? — Nicht
irgendein Wort wird Fleisch. Es ist das Wort Gottes, das mit der
Fleischwerdung in der Gestalt Jesu ein entscheidendes Ereignis in der
christlich-abendlédndischen Geschichte markiert. Denn mit dem Ge-
heimnis der Inkarnation wird die Lebens- und Leidensgeschichte Jesu
initiiert. Dieser Abschnitt einer Heilsgeschichte ist dem weiten Feld der
Exegese zufolge an eine Figur der Wiedergutmachung® in bezug auf

1. Vgl. grundsdtzlich Georges Didi-Huberman: Fra Angelico. Undhnlichkeit und Figura-
tion, libersetzt von Andreas Knop, Miinchen 1995, hier 43.

2. Ebd., 122. »Und schlieRlich bezeichnet das ave die Reinheit Marias, sofern es den
Gegensatz zum apokalyptischen vae, vae, vae bildet, mit dem alle Arten der Siinde
verflucht werden, die »die K6nige und Kaufleute auf Erden< begangen haben.«

3. Vgl. Jacobus de Voragine: Legenda Aurea, libersetzt von Richard Benz, Gerlingen
1997, 249; Didi-Huberman, Fra Angelico, 122f.

208

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

den Siindenfall' der Genesis gebunden. Das Ritsel der unbefleckten
Empfangnis legt sich auf die Wunden und Siinden der Menschen. Es
zieht zwei weitere Mysterien nach sich: das des Todes und das der Auf-
erstehung. Die Verkiindigung ist also ein Punkt einer grofen Kette von
Ereignissen, die eine theologische und metaphysische Horizontlinie
zeichnen. Ein Aspekt daraus, namlich die Frage nach dem Gruf, moti-
viert die folgenden Uberlegungen. Ave — Salve, das sind Gruworte, die
jeweils und zugleich die Formel einer Ankunft und eines Abschieds
transportieren. Was bedeutet es dann, Ave zu sagen? Und was heiflt es
— in einer doppelten Bewegung gefragt — diesen Grul zu vernehmen
und die Verkiindigung Fra Angelicos zu betrachten?

Zundchst: Eine erste Begegnung mit dem 237 cm X 297 cm gro-
Ren Verkiindigungsfresko Fra Angelicos sorgt vielleicht fiir Freude, ge-
wil§ aber fiir eine Irritation. Als mimte es den plétzlichen Eintritt Gab-
riels in die Kammer Marias, ist es scheinbar unvermittelt da. Selbst
wenn man weily, dal§ die Verkiindigung die AuRenwand des Dormitori-
ums im Innenraum des Klosters von San Marco bekleidet, selbst wenn
man glaubt zu wissen, daf3 sie da ja ist, bewirkt es immer wieder ein laut
oder leise gesprochenes — Ja. Vielleicht ein Staunen, vielleicht anderes.
Wie nun kommt das?

Der florentinische Architekt Michelozzo hat im Jahr 1437 die
Dormitorien (Schlafgemacher) des Dominikanerklosters umgebaut. Ein
Jahr spdter begann Fra Angelico mit seinen Gehilfen, u.a. Benozzo Goz-
zoli, den beriithmten Freskenzyklus mit insgesamt 48 Darstellungen zu
entwerfen, al fresco zu malen. Dabei hat er, wie schon vielfach bemerkt
wurde, in dieser Verkiindigung die Sdulen mit den klassischen ioni-
schen Kapitellen, die neben vielen Fresken den Kreuzgang des heiligen
Antonius gestalten, zitiert. Er transformiert ein architektonisches Kon-
strukt ins Bild und folgt mit der Arkadenstruktur einem vertrauten Por-
tikusschema vieler Verkiindigungen des Quattrocento. Auf den von
Michelozzo gebauten Kreuzgang trifft man, wenn man das Kloster zur
Linken der Kirche San Marco betritt. Eine alte grofle Zeder und eine
weille Calla wachsen dort im Innenhof. Der Legenda Aurea nach ist die
Zeder ein Attribut Marias.> Ein effigies®, ein Schattenbild der Jung-

1. 1 Mose 1-3.

2. »Darum so gleicht man sie dem Cederbaum, von dessen Duft alle Schlangen sterben:
also wurden von ihrer Heiligkeit die Schlangen im Fleische der Menschen getétet.« de
Voragine, Legenda Aurea, 191f.

3. Llat.: effigies: 1. Bild, Bildnis, Bildwerk; 2. Gestalt; 3. Schatten, Traumbild, Erschei-
nung; 4. Ebenbild; Ideal. effingo: hinstreichen iber, streicheln; 2. weg-, abwischen;
3. heraus-, nachbilden; 4. nachahmen, ausdriicken, darstellen, veranschaulichen. fin-
go: 1. streicheln; 2. a) bilden, formen, gestalten; b) (kiinstlerisch) schaffen, darstel-
len (...); 3. a) sich denken, vorstellen (...); ersinnen, erdichten; vorgeben.

209

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

frau taucht auf. Denn die Zeder, so kann man sagen, kiindigt im Cha-
rakter einer undahnlichen Erscheinung die Ankunft des Bildes der Jung-
frau an.

Begibt man sich nun vom Kreuzgang in den Sala del Lavabo
(Waschungssaal), fiihrt eine Treppe ins Obergeschof§ zu den Dormito-
rien. Man steigt die erste Treppe hinauf und ist links und rechts von
den fiir den Klosterkomplex typischen weillitonigen Wanden umgeben.
Man blickt auf ein Fenster und biegt um die Ecke, und da auf einmal ist
die Verkiindigung. Noch bevor man sieht, die Augen aufschlagt, blickt
sie von Ferne. Denn es ist eine zweite Treppe mit 12 Stufen, die Bild
und Betrachter trennt. Die Eckkonstruktion setzt eine Vorzeitigkeit des
Bildes in Szene setzt. Man geht nicht geradewegs auf die Verkiindigung
zu, man wird in eine aufere (iiber die zwei Treppen) Winkelkonstruk-
tion einbezogen. Die so schlichte Szene der Begegnung Gabriels mit
Maria ist in eine architektonische Verschrankung von Vorder- und Hin-
tergrund und eine mehrfache Rahmenkonstruktion gebettet, welche die
Grenzen zwischen dem Bild und einem Auf3en des Bildes iiberschreiten.
So schlieft die d&ullere, gemalte graugriine Rahmenleiste zur Linken und
nach oben hin das Mauerwerk des Dormitoriums ab. Nach unten hin
beginnt mit der Rahmung des Innenhofs im Bild ein Aufschub der
Rahmung. Eine dreimalige Sockelkonstruktion ist hier wirksam. Sie
stellt sich aus einem durch horizontale Linien markierten Wechsel von
Abschnitten her. Einen ersten Rand bildet der Streifen mit der oberen
Inschrift. Es folgen die zweite Inschrift, ein griiner Farbstreifen, ein
weilgetonter Farbstreifen, endlich die graugriine Rahmenleiste, die
wiederum von einer weilgetonten Farbflaiche umgeben ist. Die Wieder-
holung und Verschiebung der Rahmung bewirkt einen Treppenrhyth-
mus im Bild und spielt die >reale< Treppe an. So sind eine Bewegung auf
das Bild zu und eine Bewegung, die aus dem Bild herausfiihrt, in Szene
gesetzt. Damit erscheint die Frage nach der Grenze des Bildes zum ei-
nen tiber die architektonischen Konstruktionen. Zum anderen stellt der
graugrine Rahmen, indem er innerhalb und auBerhalb des Bildes von
einem weillgetonten Farbton umgeben ist, die Funktion der Schwelle
aus. Der erdige Farbton, der aus einem Gemisch von hellem Lehm und
Wasser besteht, erinnert in der Materialitdt der Farbe an die Schop-
fungsgeschichte, in der Gott Adam aus Erde schuf. Im Zuge seiner Ana-
lyse der »marmor finti« schreibt Didi-Huberman:

»Wagen wir also die Hypothese, dal ein Bild, das vom Moment der Inkarnation — vom
Moment einer sich bildenden Form — handelt und zugleich die Erschaffung des ersten
Menschenleibs aus dem Lehm kommemoriert, aus einer mit Wasser vermischten roten
Erde, imstande ist, einen Teil seines Feldes fiir das zu reservieren, was man eine inchoati-
ve Farbe nennen kdnnte: eine Farbe nicht der figurierten Figur, sondern der virtuellen
kiinftigen Figur; eine Farbe der prophezeiten oder versprochenen Form. Die Darstellung
von Marmorbdden aber wird einer solchen Virtualitdt offenbar besonders gerecht, um so

210

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

mehr, als sie sehr starke Analogien zu den zahlreichen mittelalterlichen Darstellungen
des Lehms aufweist, wie man sie in Genesisillustrationen findet: auch dieser Lehm besitzt
eine fliissige retikulare Maserung und besteht im Grunde aus einem Gemisch von Farben.
(...) In beiden Fallen, halten wir das fest, weist uns eine Verfliissigung des Anblicks darauf
hin, daB wir es mit einem Ursprungsort zu tun haben.«*

Die schlichte weilgetonte Farbe, die das Mauerwerk bedeckt und in die
Verkiindigung eingeht, hat das Vermogen, ein Werden der Form zu-
gleich zu erinnern und zu versprechen: und dies um so mehr, als die
Farbe aus Lehm hergestellt wird und am Ende wieder mit der al fres-
co-Technik mit einem Steingebilde, hier den Mauern im Kloster von
San Marco, hautnah in Beriihrung kommt. SchlieBlich sei an dieser
Stelle noch erwahnt, da das Verkiindigungsfresko in unmittelbarer
Nahe zur ehemaligen Zelle des heiligen Antonius, Prior des Klosters zu
Zeiten Fra Angelicos, liegt und daf das Dormitorium mit den 43 Domini-
kanerzellen tiber dem Kreuzgang des heiligen Antonius liegt. Die Fen-
ster in den Schlaf- und Gebetsrdumen geben somit einen Ausblick auf
den cortile, den Hof. Die Rundbogen des Portikus im Fresko korrespon-
dieren wiederum mit den Rundbogen der Tiiréffnungen zu den Zellen
der Dominikanermonche. Es bahnt sich eine Struktur von Kreuzungen
an. Eine Kunst der Uberschneidung wird wahrnehmbar, welche die fiir
das Sehen konstitutive Teilung von Innen und Auflen, Anfang und Ende
ins Spiel bringt.

Eine erste Annaherung an die groRe Verkiindigung Fra Angeli-
cos zeigt eine Einbindung des Betrachters. Man empfangt, bevor man
sieht, genauer noch: man wird empfangen haben, ehe man sich ver-
sieht. Das Bild trifft ein, es schockiert, vielleicht griilt es. Auf diese
Weise geschieht eine Art Umkehr und Konversion einer Konvention.
Nicht der Betrachter, das Subjekt geht auf das Bildobjekt zu. Es sind Ort
und Sujet des Bildes, innen wie aulen, die den Blick und den Gruf3 von
einem anderen Feld aus, hier dem Ausschnitt der steinernen Wand,
senden. Die Position des Betrachters ist gestort. Vielleicht ist es dieses
affektive Moment der Irritation, das immer wieder die Ferne des Bildes
mit einem Staunen zu binden sucht.

Die folgenden Uberlegungen zur Verkiindigung Fra Angelicos
und zum Mysterium des Ubergangs vom gottlichen Wort zur fleisch-
gewordenen Gestalt Christi nehmen diesen ersten Blick des Bildes auf.
Sie beginnen dort, wo ein erstes, fliichtiges Schwinden einsetzt, dort wo
der Posten des Subjekts blitzartig getroffen ist, die Sinne im Staunen
schwinden, der Sinn fehlt. Damit ist die Kategorie des Betrachters fir
einen Moment ausgelassen, fort, das Bild fiir sich.

Eine seltsame Ferne und Unnahbarkeit stellen sich ein. Zart, be-

1. Didi-Huberman, Fra Angelico, 82.

211

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

scheiden und grazil wirkt das Bild. Das kann man an der Linienfiihrung,
der Farbgebung und dem diinnen Farbauftrag sehen. Was man nicht
sehen kann, das das Bild in entscheidender Weise pragt, ist ein melan-
cholischer Ton. Er ist Effekt eines komplexen Spiels von Entzugsbe-
strebungen, die sich auf pikturaler, architektonischer und literaler*
Ebene ereignen. Wie also das Bild schauen? Pseudo-Dionysius Areopa-
gita schreibt, dal man »die Figuren entkleiden muf, [um sie] nackt und
rein zu schauen.«*> Und die Figur wiederum ist, wie Didi-Huberman
aus den Quellen der Kirchenvater entwickelt, »die Weise, zwischen ver-
schiedenen Dingeng, also iiber eine Arbeit der Undhnlichkeit, »be-
deutsame Beziige herzustellen«3. Mit dem Gesichtspunkt einer Kom-
position von undhnlichen Figuren, die jeweils eine spezifische Weise
und Form artikulieren, wird das Bild zu einer Art Refugium von Undhn-
lichkeiten angesichts des Mysteriums. Es schwankt zwischen einer

»sinnlichen Gestalt [schéma] und ihrem Gegenteil, der idealen Gestalt oder der Idee [ei-
dos]; ja zwischen der Gestalt und dem Gestaltlosen (...). So zeigt sie [die Figur] uns den
»Schatten der kiinftigen Dingec.«*

Das Bild - figura und schéma - Fra Angelicos beruht auf einem struktu-
rellen Paradox. Denn ein kiinstlerisches Verfahren der Undhnlichkeit
transportiert immer auch ein Verschiedenes, einen Zug von Differenz in
die Malweise, wahrend die Geschichte der Verkiindigung an die Jung-
frau Maria laut Exegese von einer Empfangnis erzahlt, die rein, ohne
Verlust, ohne Differenz, wundlos geschieht.

Jenem spannungsreichen Moment eines Unterschieds zwischen
der vorgestellten Geschichte einer Wundlosigkeit und dem Bild, das
diese Vorstellung treu in Szene setzt und durch eine Technik der Un-
ahnlichkeit in der Malweise liberschreitet, gilt die Aufmerksamkeit. An-
ders, das Thema der Wunde und eines Verlustes der Wunde umringt
die Frage nach dem Ort des Mysteriums. Ein melancholischen Ton, der
von dem Fresko ausgeht, verweist auf eine Kehrseite der Wunde: den
Klang. Er erscheint auf dem Feld des Undhnlichen, da, wo das pikturale
Zeichen diffundiert und porés wird.

Mit der Fragestellung nach dem Anziehungspunkt, dem Punkt
der Figuralisierung des Bildes, kann man ein vielfach gelesene Bild von
der »offenen Wunde« hinzuziehen. In Trauer und Melancholie schreibt
Sigmund Freud:

1. In das Fresko sind Inschriften eingetragen, was in dem folgenden Abschnitt gelesen
wird.

2. Zitiert nach ebd., 58.

3. Ebd., 62.

4. Ebd., 63.

212

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

»Der melancholische Komplex verhilt sich wie eine offene Wunde, zieht von allen Seiten
Besetzungsenergien an sich (...) und entleert das Ich bis zur vélligen Verarmung.«*

Dieser Satz steht an einem Wendepunkt innerhalb des Aufsatzes. Der
Vergleich wie eine offene Wunde markiert den Einsatz einer Metapher in
dem Moment, in dem die Ausfiihrungen tliber die Bindungen des verlo-
renen Objekts an das Subjekt an eine Grenze der Erklirbarkeit® sto-
Ren, und damit einen wunden Punkt von Wissen selbst ausstellen. Die
Metapher der offenen Wunde wird mit in die Uberlegungen hier einbe-
zogen, weil es sich mit der Geschichte der Verkiindigung auch um eine
Geschichte von Wundlosigkeit und einer absoluten Hingabe an einen
anderen dreht: Maria empfangt wundlos und folgt Gottes Wort, in dem
MaRe, wie sie sich verliert.

Wie nun geht Fra Angelico mit dem Thema der Wunde und ih-
rem Umschlag zur Wundlosigkeit malerisch um? Ein Attribut der Jung-
frau ist der »fleckenlose Spiegel« (speculum sine macula). Der Maler Fra
Angelico aber ist an die Farbe gebunden; er kann die Jungfrau nicht an-
ders als in einem kunstvollen Spiel von feinen Linien und Farbflecken
bilden. Und der Farbfleck ist Didi-Huberman zufolge als Symptom les-
bar:

»So muldten wir etwa, um die pikturale Poetik der Flecken und Spuren zu charakterisie-
ren, denen unsere Analyse galt, aus der Semiotik von Pierce die Kategorie des Index
ibernehmen. Darunter hat man sich hier nicht den materiellen Rest eines Rdtsels der
Vergangenheit vorzustellen, dessen evidente oder unsichtbare Spur (...) sondern auch
den Abdruck, den ein Schlag, eine Verletzung, irgendein Kontakt hinterldRt. Index besagt
dann soviel wie Symptom, beispielsweise jenes, das das Feuer des Mysteriums — eine gott-
liche Erscheinung — im sichtbaren Korper einer irdischen Kreatur zuriicklaRt — zum Bei-
spiel ein Stigma auf der Haut eines Seligen... Die bildliche Darstellbarkeit, die Figurier-
barkeit der Inkarnation basiert so gesehen auf einem standigen Schwanken zwischen der
Tkonizidt (...), welche die Ahnlichkeit und eine gewisse Distanz voraussetzt — und der
Indexikalitiit, die ihrerseits die Unihnlichkeit und eine Art von Beriihrung voraussetzt.«’

Die Kunst des Malens als ein Akt der Demut besteht darin, genau diese
Unmoéglichkeit auszustellen: In den Ubergiangen von Fleck und Flek-
kenlosigkeit, von Fixierung des Bildes am Stein und einer Verfliissi-
gung des Anblicks* ndhert man sich dem, was sich einer Sichtbarkeit

1. Sigmund Freud: Trauer und Melancholie, in: Studienausgabe Bd. III, Frankfurt am
Main 1982, hier 206.

2. Ebd., kurz vorher schreibt Freud: »Die Melancholie stellt uns noch vor andere Fra-
gen, deren Beantwortung uns zum Teil entgeht.«

3. Didi-Huberman, Fra Angelico, 14.

4. Ebd., 20.

213

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

entzieht, einem sinneren¢ Bild, das man auch >phantasma<* nennen
kann.

Das Fresko ist demnach gebunden an ein Paradox. Indem es et-
was mit Farbe, Schrift und Konturen abbildet und bedeckt, entdeckt es
zugleich ein der Darstellung Entzogenes. Es gibt da etwas, das das Bild
zeigen 1aRt und eine mehrfache Bewegung eines Schwindens, das be-
rithrt. Es beriihrt den in die Ferne gehenden, entriickten und stummen
Blick der Jungfrau. Nicht verwirrt, nicht erschrocken sitzt Maria expo-
niert und tibergrof’ auf einem Schemel. Ihre leicht geneigte Haltung und
ihre vor dem Bauch verschrankten Arme korrespondieren mit der Hal-
tung des Engels. Die Farbe seines Kleides changiert zwischen einem St.
Johannisweil3, terra rossa Farbe an den dunkelsten Stellen im Falten-
wurf und verschiedenen Akzentuierungen beider Farben. Das Kleid ist
mit Goldbordiiren versehen. Die Farbe Gold taucht noch einmal in sei-
nem Heiligenschein auf. Wie auch der Heiligenschein von Maria ist er
teils geritzt und teils gemalt. Aus einem Farbgemisch von Schwarz und
Gold scheint ein unruhiger und kaum wahrnehmbarer Schimmer® auf.
Allein die kreisartigen Konturen der Heiligenscheine sind in klarem
und tiefem Schwarz. Diese Kombination von Schwarz und Gold wieder-
holt sich in den jeweils in Gold und Schwarz geschriebenen Inschriften.
Ein auBergewohnliches, rosafarbiges Stirnband Marias, das die Farben
des Engelkleides aufnimmt, verbindet den Engel und Maria. Ist es eine
Begegnung der Ankunft oder des Abschieds? Es bleibt eine Begegnung
zu sehen, ein Moment einer Begegnung, die in dem vertrauten Verkiin-
digungsschema — links Gabriel, rechts Maria — etwas Unvertrautes zeigt.
Eine graue horizontale Linie schneidet das Bild. Zwei weitere schwarze
Linien setzen jeweils in einem spitzen Winkel links und rechts der Ho-
rizontalen an. Nun kann man vermuten, daf diese Linien die Saulen
stiitzenden Stege, welche die Kreuzgidnge stabilisieren, realistisch auf-
nehmen. Bedenkt man aber, da das Vermogen von Malerei gerade
auch in der Distanz zur Illustration liegt, bedenkt man, dafl Fra Angelico
dem im Quattrocento aufkommenden Primat Albertis (De pictura) reali-
tdtsgetreu abzubilden, nicht folgte?, so riicken diese Linien auf eine
andere Bedeutungsebene. Sie ziehen den Engel und die Jungfrau in
Bann, und sie unterbrechen die Harmonie des Bildes. In den vollkom-
men anmutenden architektonischen Raum transportieren die Linien ei-

1. Ebd., 68.

2. Je nach Lichteinfall des am linken Ende des Nordkorridors befindlichen Fensters und
je nach Blickwinkel bewirken die in der Farbe enthaltenen Mineralien ein Funkeln. Auf
der Oberfldche der steinernen Wand beriihren sich Blick und Farbe fliichtig. Nicht
dauerhaft und nicht zu erfassen erinnert jenes unscheinbare Aufflackern genau an
das, was man das Ratsel des GruBes nennen kann.

3. Ebd., 117.

214

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

nen architektonischen Aufrif, dessen Fluchtpunkt irgendwo hinter dem
Bild, hinter der Wand, aullerhalb des Bildes liegt. Ein atopischer Punkt,
angespielt durch die fast sinnarmen Linien, die keine metaphorische,
ikonologische Deutung nahe legen, wohl aber wirken. Sie verweisen,
das Bild schneidend, auf ein Nicht-Bildhaftes. Die Linien teilen das
Bild. An der linken Seite wiederholt die obere schwarze Linie die
Grenzziehung, die den offenen Innenraum (Portikus), der die Kammer
Marias einschlieft, von einem Auenraum (Blumenwiese) trennt. Letz-
terer ist wiederum geteilt durch den hohen Zaun, der piktural auf den
Topos von Maria >hortus conclusus« anspielt und damit den Stindenfall,
die Grenze zwischen dem verlorenen Paradies und der Erde in die Sze-
ne der Verkiindigung holt. Es gibt Teilungen tiiber Teilungen und Tei-
lungen innerhalb der geteilten Raume.

Damit kommt der grau gemalten horizontalen Linie eine beson-
dere Bedeutung zu: denn sie allein, indem sie zwischen einer Abbildung
der >realen< Stibe und als Schnitt im Bild fungiert, zeigt und erinnert
zundchst, dall es Linien gibt; Linien, die trennen und verbinden zwi-
schen Rdumen, innen und aufen und sichtbaren und unsichtbaren
Raumen; sie stellt aber vor allem, indem der Nimbus des Heiligen Gei-
stes die Linie bertihrt, ihre Funktion der Schwelle aus. Angesichts der
Jungfrau, angesichts des mysteriosen Ubergangs vom Wort Gottes zur
Fleisch gewordenen Gestalt des Gottessohnes, bedeutet diese Linie den
Entzug einer Sichtbarkeit des Mysteriums, gerade indem sie den Heili-
gen Geist die Grenze beriihren 148t: Anfang der Ubertretung.

Es gibt noch eine andere Verlustbewegung. Sie ist in Form einer
Negation und mit dem Gebot, nicht zu vergessen, nicht zu vergessen ein
Ave zu sagen, ins Bild geschrieben. Die in schwarzer Farbe gemalte In-
schrift, die das Fresko zu lesen gibt, lautet: Virginis intacte cum veneris
ante figuram preterundo cave ne sileatur Ave. (Wenn du vor die Figur der
unberihrten Jungfrau kommst, achte beim Vorbeigehen darauf, daf§ du
das Ave nicht stillschweigend libergehst.) Dieses du richtet sich zum ei-
nen an den Dominikanerménch und fordert ihn zu Andacht und Demut
auf. Zum anderen ist es eine Inskription, die mit den emphatischen
Stellen am Anfang virginis intacte, am Ende Ave und in der Mitte ante
figuram® den Moment einer Begegnung vor und nach dem Bilde aus-
stellt. Damit spricht die Inschrift die Dramaturgie der Verkiindigung
selbst an. Am Ende steht ein Ave, das den Auftakt der Geschichte dieser
Verkiindigung bildet und mit ihm das Gebot erteilt, das Ave immer wie-
der von neuem zu wiederholen, der Geschichte dieses Grufles von Blick

1. Vgl. ebd., 153f.; Lat.: figura: 1. Bildung, Gestaltung, Beschaffenheit; Art; Geprage
der Stimme (...); 2.a) duBere Gestalt, Figur, Form; b) schone Gestalt; Schénheit; 3.a)
Gebilde, Bild; b) Redefigur; c) Anspielung; d) Urbild, Idee; 4. Schemen, Schatten;
Symbol (spatmittelalterlich).

215

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

zu Blick zu gedenken. Was nun zeichnet diese Verkiindigung weiter
aus, was zieht sie an?

Es ist Marias Blick. Er geht woanders hin. Nicht richtet er sich
auf den Engel, nicht auf die Sdule. In dieser Irritation bemerkt man, da
ihr Blick auf etwas ruht, das auerhalb des Bildes liegt. Er richtet sich
auf ein der Verkiindigung schrdg gegeniiberliegendes Fresko (siehe
Abb. 4 auf S. 250). Was aber fillt mit diesem Blick ein? Es ist eine Jesus
am Kreuz Darstellung mit einem Martyrer, dem heiligen Dominikus. Der
hl. Dominikus wird durch Blick und Geste in flehender Haltung ange-
sichts des Gekreuzigten dargestellt. Ein Ruf nach dem toten Christus
wird malerisch inszeniert. Blut tropft verschiedenartig in die Leere des
Bildraums. Aus den ans Kreuz genagelten Handen rinnt es an den Ar-
men entlang und fallt jeweils rechts und links in einzelnen Tropfen
herab. Nicht aber tropft es auf den Boden; die Blutstropfen verweilen
nah an den Wunden und senken tiefrote Farbkleckse in die weigetonte
Wand. Das Blut aus der Brustwunde stromt in Richtung des Sterns auf
der Stirn des hl. Dominikus’. Die Neigung der Blutlinien deutet eine
Verbindung von Stigma zu Stigma an. Und auch das Blut, das aus der
Wunde der Fiile am Holz entlang auf den Erdhiigel fliet, stellt eine
Beziehung zum hl. Dominikus in der Wiederholung der sich auf den un-
teren Bildrand zubewegenden Linien her, welche die kniende Haltung
des Monchs variieren. Die Blut- und Farbtropfen, indem sie, in der
Schwebe gelassen, nicht aufhdéren zu tropfen, vergegenwadrtigen den
Akt des Scheidens aus dem Leben. Das Bild, das von einer Vision des
hl. Dominikus handelt, 1d8t Schmerz und Hingabe zusammentreffen:
das Blut, Zeichen der lebens- und todbringenden Wunde, hdlt den
Ubergang von tot und lebendig fest. Es beriihrt die Schnittstelle zwi-
schen dem Verlorenen und dem Verlangen nach seinem Erscheinen,
welche Ursache des Anrufes ist.

Und genau dieses Bild fallt durch den scheinbar abwesenden
Blick Marias in die Geschichte der Verkiindigung ein. So gesehen ist die
ratselhafte Geschichte der unbefleckten Empfangnis nach dem Bilde,
das heit nach der Inszenierung Fra Angelicos, nicht blutlos, nicht
schmerzlos: Zeigt sich mit dem Verkiindigungsfresko eine Enthaltsam-
keit, so prasentiert sich mit dem Jesus am Kreuz Fresko eine Vorstellung
einer leidenschaftlichen Hingabe. Mit diesem Einfall eines anderen Bil-
des duBert sich neben dem Entzug, dem Schwinden in der Verkiindi-
gung ein >mehr« angesichts der Wunden Christi. Die Kreuzesinschrift
dort ist mit schwarzen Buchstaben auf einen roten Untergrund gemalt.
Es ist dasselbe terra rossa, das fiir die Wunden Jesu und die Blumen im
Garten der Verkiindigung gewahlt wird. Es flielt am Holz herunter, das
der hl. Dominikus mit seinen Handen bertihrt, es flieRt bis zu einem er-
sten Bildrand, den die mit goldener Farbe gemalte Inschrift markiert:
Salve mundi salutare — Salve Salve Jesu chare — Cruci tua me aptare — Vel-
lem vere tu scis quare — Presta mihi copiam. (Salve, Erloser der Welt —

216

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

Salve, Salve, lieber Jesus — Binde mich an dein Kreuz - ich mochte das
wahrhaftig — und du weillt warum - gib mir dazu das Vermogen.) Der
Hymnus arbeitet mit einer semantischen Verschrankung des Grufes
Salve und dem Namen Jesu Christi, des Erlosers (lat. Salvator) und Ge-
salbten.® Der melodiose Anruf taucht ein in eine Szene der Verwun-
dung. In das Bild schreibt sich eine klagende, sehnsuchtsvolle Stimme
ein, anders noch: ein Gesang. Denn es sind der hl. Dominikus, der Ma-
ler, der Dichter, der voriibergehende Dominikanermoénch und schlief3-
lich der Blick Marias, die diese Inschrift empfangen. Vielleicht sogar
kann man sagen, daB sich in dem Jesus am Kreuz Fresko durch die
Kreuzung von Inschrift, Gesang, Farbe und Konturen eine Hingabe
formuliert, die in einem Akt einer Spiegelung innerhalb des Bildes (ma-
lerisch mit den sich der knienden Haltung dhnelnden Blutlinien) und
mit dem in der inskribierten Klage formulierten Wunsch - lafl mich an
deinem Kreuze stehen, lal mich deine Wunden (er)tragen, lafl mich du
sein — andeutet. Hinzu kommt eine Doppelung, mit der das Dargestellte
den Impuls von Darstellung tiberhaupt, namlich einem Verlangen nach
Erscheinung des Verlorenen, mitspricht.

Mit der Erscheinung des Bildes vom Toten, dessen Blut noch
fliel3t, zeigt sich ein unumganglicher Verlust des lebendigen Korpers,
der in dem Wehen des Lendentuchs nachklingt. Umgekehrt kann man
sagen, weil der Korper verloren ist, und weil der lebendige Korper im-
mer schon im Bild verloren ist und das vorstellt, was im Zuge der Re-
priasentation entfillt®, setzt an diesem Punkt die Liebes- und Todes-
klage um Christus ein. Die Inschrift ist von daher lesbar als Anruf des
Bildes in einer doppelten Weise: Es ist ein Ruf an das Bild, da der
Scheidepunkt des Todes im Zeichen des Kreuzes erscheine; zugleich
formuliert die Inschrift einen Ruf, der aus dem Verlust des Lebendigen
im Bilde kommt. So gesehen beriihrt die Schrift eine Grenze des Bildes
selbst und evoziert die Frage nach dem Ort des Bildes.

Auch das Johannisweil von Christi Lendentuch, das weile Or-
denskleid des hl. Dominikus, das Kleid Marias und der leere weile Hin-
tergrund, der durch die kontrastreichen Blutstropfen in den Vorder-
grund riickt, korrespondieren untereinander. Und noch etwas teilen die
beiden Fresken. Es sind die inkarnatsroten Konturen, welche die Figu-
ren, also den hl. Dominikus, Jesus, Maria und Gabriel umgeben. Die fei-

1. Lat.: Salvator: Erloser, Heiland; das griechische Wort Christos bedeutet Gesalbter.
»Dein Name ist eine ausgeschiittete Salbe«, gibt die biblische Sammlung von Liebes-
liedern zu lesen. Das Hohelied Salomos, 1,3.

2. Vgl. Marianne Schuller: »Bilder — Schriften zum Ged&chtnis. Freud. Warburg. Benja-
min. Eine Konstellation«, in: Geddchtnis und Erinnerung in der Literatur, 35-65, Wars-
zawa 1996; Jacques Derrida: Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstportrét und an-
dere Ruinen, libersetzt von Andreas Knop und Michael Wetzel, Miinchen 1997.

217

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

nen Linien trennen und binden das Weifl des Kleides, des Korpers, des
Lendentuchs vom Weill des hellen Hinter- und Vordergrunds in der
Verkiindigungs- und Kreuzigungsszene gleichermafen. Betrachtet man
nun noch den Blumen- und Ornamentrahmen der Kreuzigung, so kann
man bemerken, daf§ die griinen und roten Farben sich in den Engelsflii-
geln aus Pfauenaugen wiederholen. Die unendlichen metonymischen
Verschiebungen entlang der Farben stellen eine Maltechnik Fra Angeli-
cos aus, die auf einer Theorie des vierfachen Schriftsinns und der dar-
aus hervorgehenden Arbeit der Undhnlichkeit beruht.* Dariiber hin-
aus blitzt in der Verschrankung eines Todesbildes mit einer stillen und
schlichten Verkiindigung ein Abgrund des Mysteriums auf: die unan-
tastbare Vorstellung, das Phantasma der reinen und unbefleckten Emp-
fangnis, berihrt sich mit dem Phantasma einer grenzenlosen Hingabe
an den Leib, die Wunden und den Namen Christi.

Ein Schatten fallt auf die Verkiindigung. Es ist ein unsichtbarer
Schatten.” Er ist da im Bild tber den Blick Marias und verletzt das in
die Verkiindigungsgeschichte eingeschlossene Phantasma der Reinheit,
welches die Grenze von ich und du, von Leben und Tod zu Uiberwinden
sucht. Mit dem Thema Jesus am Kreuz, das Fra Angelico 11mal in sei-
nem Freskenzyklus variiert, taucht, noch einmal anders formuliert, die
Geschichte der Passion auf. In der asymmetrischen Verschrankung der
beiden Fresken geschieht eine Begegnung von Anfang und Ende. Zeit
fallt aus und bringt ein Ereignis einer doppelten Anrufung: Gott schickt
durch Gabriel ein Ave und ein Gebot an Maria. Gleichzeitig vernimmt
Maria ein Bild der Hingabe an den Tod und den Gesang des Salve, Sal-
ve. Ein GruB, der die Doppelung wiederholt, ein GruR, der sich an den
Gottessohn richtet, ein Gruf aber auch, der allererst vom Tod Jesu her-
vorgerufen wird. Gesang und Bild halten in der Inszenierung Fra Ange-
licos den Toten lebendig und aktualisieren gleichzeitig das Rétsel der
Empféangnis unendlich oft, mit jedem Ave. Anlafl ist eine Untersagung:
unberiihrt, schmerzlos und wundlos empfangt Maria laut Exegese. In
diesen Moment einer reinen Empfangnis fallt das andere Bild einer An-
rufung angesichts des Todes ein. Die Fresken sind durch den Korridor

1. Vgl. Didi-Huberman, Fra Angelico, 43-64.

2. Fra Angelico hat in dem Fresko der Madonna der Schatten mit dem Einfall des Lich-
tes und dem Entwurf seines Schattens gearbeitet. Dies stiitzt die Uberlegungen der
Verschrankungen der >Jesus am Kreuz< und der s>Verkiindigung« Fresken. Zum Schatten
schreibt die Legenda Aurea: »Der Schatten pflegt zu kommen von dem Licht und von
einem Korper, der wider das Licht steht; die Jungfrau aber mochte als ein Mensch, die
Fiille der Gottheit nicht ertragen; also iiberschattete sie die Kraft des Hochsten, in-
dem das unkdrperliche Licht der Gottheit in ihr menschlichen Leib annahm, damit sie
Gott mdge ertragen.« De Voragine, ebd., 253. Liest man das Bild selbst als allegori-
schen Ort des Mysteriums, so kann man sagen, daR der>Leib des Bildes« iiberschattet ist.

218

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

getrennt und liegen sich in einer nicht spiegelbildlichen, versetzten Po-
sition gegeniiber. Das schwarzblaue Gewand des hl. Dominikus und
Marias Gewand bewirken eine Ndhe der beiden Sujets. Die Beriihrung
aber geht vom Blick Marias aus. Er ist empfanglich im Unterschied zu
der Darstellung des betenden hl. Dominikus, die keinen Blick aus dem
Bild zur Verkiindigung wirft. Und doch kann man durch die von Fra
Angelico gewdhlte Konstellation der Fresken sagen, dafl sie sich kreu-
zen und den zweischneidigen Akzent des Grufes ausstellen. Im glei-
chen Moment, in dem der Engel, der Bote zwischen Himmel und Erde,
das Ave tlberbringt, in dem Moment also, in dem der faszinierende
Ubergang eines unsichtbaren und unhérbaren GruBes im Bild die Me-
tamorphose von Wort zu Leib verheif$t, schreibt sich ein Bild vom Tod
Jesu, der noch nicht geboren ist, in den Blick Marias ein. Dieser Punkt
einer Einschreibung und einer unmoglichen Zeitstruktur eines Ereig-
nisses, das im Modus einer Ankiindigung geschehen sein wird, ist dra-
matisch. Es ist ein Punkt, der sich einer Ubersetzbarkeit entzieht und
den Verlust des Korpers noch vor seinem Erscheinen besingt. Denn der
Gesang hat in dem Moment statt, wo das Auge nicht sieht, das Subjekt
von einem anderen getroffen wird; an der Schnittstelle, wo das Ave
nichts bedeutet auller, dafl es ein Versprechen des Grufles gegeben ha-
ben wird.

Farbe, Buchstabe, Linie

Ausschnitt aus der »Verkiindigung« von Fra Angelico

Im Nachgehen von Konstruktion und Malweise der Verkiindigung trifft
man auf einen weiteren Schauplatz: die Inschriften.® Beide Fresken,
also die Verkiindigung und die Jesus am Kreuz-Darstellung, die sich mit
dem Tod und der Empfangnis um Anfang und Ende drehen, enthalten
jeweils zwei Inskriptionen. Sie stellen Entwiirfe aus Linien, Graphemen

1. Unbekannt sind die Urheber der Inschriften; es wird vermutet, daB sie nicht von Fra
Angelico, sondern nachtrdglich in die Fresken eingetragen wurden, was nichts daran
andert, dal sie zu lesen geben.

219

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

und Interpunktionen dar und sind in die Bilder hineingeschrieben. Sie
liegen dem Farbgrund auf. Den Liniencharakter teilt die Schrift tiber
den geschriebenen Buchstaben mit den das Bild strukturierenden Kon-
turen, welche die Figuren und Architekturen trennen und hervorbrin-
gen. Schrift erganzt nicht, was etwa der bildlichen Reprdsentation fehl-
te; hingegen beriihren sich Schrift und Bild iiber Linien und Farbge-
bung, vielleicht sogar treiben sie sich an und hervor.

Die Inschriften sind nicht Beiwerk. Sie werfen am Rande dessen,
was sie sagen, in einer Uberkreuzung von schwarzen und goldenen
Buchstaben Fragen nach Berithrungspunkten von Tod, Heiligem und
Lebendigem auf. Eine Zirkulation um Anfang, Ende und Glanz des
Gottlichen kiindigt sich an, die sich in den schwarz-goldenen Heiligen-
scheinen des Engels und der Jungfrau wiederholt. So miindet die obere
Inschrift der Verkiindigung mit dem >Salve Mater« in ein einzelnes A. Es
ist ein A, das sich zu einem Amen, Ave, A und O vollenden kénnte. Die-
ses goldene A wirkt wie ein Steppunkt, denn es zeichnet einen Uber-
gang vom Buchstaben zum Bild aus. Das ausgeschriebene und mit gol-
dener Farbe gemalte A ist ein anspielungsreicher und unentschiedener
Buchstabe, in dem MaRe, wie er die Bedeutungen des >es geschehes, des
»>Anfang und Ende¢, des >sei gegriillit und leb’ wohl« anzieht, versammelt,
nicht aber zu einer Bedeutung entscheidet. Kleine verzweigte Linien,
die eine Blume vorstellen, entfalten sich entlang des Umrisses des
Buchstabens. Aus der Arabeske entspringt, linear gelesen, ein zweites
Mal der Buchstabe A en miniature. Geschieden und nach einer Liicke
erscheint am Ende der Zeile eine Blume. Die Metapher der Blume
zeichnet hier selbst einen metaphorischen Sprung aus der Arabeske
und eine metonymische Verschiebung nach. Die Metapher der Blume
verweist auch in der mittelalterlichen Exegese auf den Namen, Ur-
sprungs- und Geburtsort von Nazareth. »Nazareth ist gesprochen die
Blume, davon schreibt St. Bernhard, >Die Blume wollte geboren werden
von der Blume, in der Blume, in der Zeit der Blumen«.«* Eine griine
Blumenwiese wiederum mit roten und weillen Farbtupfern gestaltet die
Szene der Verkiindigung. Und diese Wiese wiederum zitiert und kin-
digt die Friithlingswiese des >Noli me tangere«-Freskos in Zelle 1 der
Dormitorien an. Das Intonaco aus Johannisweify hier wie dort und dar-
Uber ein getupftes terra rossa sind pikturale Zeichen, welche die Abwe-
senheit der lebendigen Blume® markieren und dariiber den uneinhol-
baren Ursprung der Geschichte des Mysteriums wach halten. — Eine
scheinbar unendliche Verschiebung ist entlang einer Struktur von An-
und Abwesenheiten lesbar, aus der heraus sich das Problem einer Vor-
gdngig- und Nachtraglichkeit stellt: Involviert in eine unrhythmische,

1. De Voragine, Legenda Aurea, 250.
2. Didi-Huberman, Fra Angelico, 24.

220

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

mit Liicken versehene Verschiebungs- und Ersetzungsstruktur, ent-
deckt sich die Frage nach Ort und Weise der Ubersetzungen von Farbe,
Linie und Buchstabe. Wer ist wem unterworfen? Wo liegen die Punkte
des Anstolles, und was stiftet den Akt der Erzeugung, der einer der
Verdrangung ist, an? Didi-Huberman spricht treffend beziiglich des
gesamten Freskenzyklus von einem »Eindruck eines grofen Dramas in
Weil und Rot.«* Er schreibt in seinen Ausfiihrungen im Zuge der
Analyse des >Noli me tangere<-Freskos:

»Das Beispiel der kleinen Rotskansionen macht bereits deutlich, dall der Maler die M6g-
lichkeit hat, pikturale Zeichen zu gebrauchen, die in einem strengen Sinne signa translata
sind, sozusagen Ubergangszeichen, Zeichen oder Operationen einer Konversion. (...)
Wenn es ein den Bildern eigenes Denken gibt, dann das der Assoziation oder Translation,
ein Denken, dessen Strukturprinzip die Verschiebung ist. Um die Blumen auf einem Feld
darzustellen, arbeitet Fra Angelico nur mit Stigmata, mit einfachen Malen oder Spuren
roter Farbe; diese Spuren aber, zu Gruppen zusammengefal3t, schlagen eine Briicke zwi-
schen zwei vollig heterogenen (wenn auch theologisch verkniipfbaren) Bereichen des
Denkens: zwischen einer Friihlingswiese einerseits und dem mit seinen Wunden, seinen
Stigmata »geschmiickten< Leib Christi andererseits. Genau das aber kann in aller Strenge
eine Arbeit der Figuralisierung genannt werden. Das Bild, dem das logische Denken unzu-
ganglich bzw. gleichgiiltig ist, schopft gerade aus dieser Gleichgiiltigkeit seine ganze
Kraft des Bedeutens.«’

Didi-Huberman entwickelt in seiner fiir diese Uberlegungen maRgebli-
chen, kunsthistorisch und philosophisch orientierten Arbeit zu Fra An-
gelico, wie sich um das Mysterium der Inkarnation eine Fiille exegeti-
scher Schriften der Scholastiker und Kirchenvdter ranken. Das Ge-
heimnis der Fleischwerdung von Gottes Wort zieht eine groe Tradition
einer negativen Theologie* an, die Fra Angelico gut kannte. Die Rét-
selhaftigkeit des Akts der Empfangnis ist, wie Didi-Huberman mit dem

1. Ebd., 28.

2. Das >Noli me tangere«-Fresko ist Teil des Freskenzyklus von Fra Angelico im Kloster
von San Marco (Florenz) und befindet sich in Zelle 1 des Dormitoriums.

3. Ebd., 26.

4. Ebd., 52ff. Didi-Huberman schreibt, dal} die Werke des griechischen Schriftgelehrten
Pseudo-Dionysus Areopagita und wiederum die seiner Kommentatoren Albert der Gro-
Re und Thomas von Aquin damals in der Bibliothek von San Marco standen. In der
Frage nach dem Status der Figuren, des Bildes (eikones) und der Abbildbarkeit Gottes
entwarf Pseudo-Dionysus Areopagita eine Theorie der Dialektik der Undhnlichkeit. Das
bedeutet, wenn es ein >wahres< Bild Gottes gibt, dann allein in der Gestalt einer un-
dhnlichen Figur. Die lateinische Fassung von Johannes Scotus Eriugena, die Thomas
von Aquin las, verwendet fiir >undhnlich< Begriffe wie »dissimiles, inconsequentes,
inconvenientes, deformes, confusae, mixtae«.

221

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

in der Scholastik gebildeten theoretischen Begriff der Undhnlichkeit
entfaltet, zutiefst in die Malweise Fra Angelicos eingeflossen. Sie zeich-
net sich dartiber aus, dafl sie ein jeweils Unfigurierbares in der Figur
wach halt, wie man es entlang von bloen Farbklecksen in Weifl und
Rot lesen kann. Das Formlose, die reine Farbe, artikuliert eine Negation
des Anblicks, aus dem sie kommt und den sie zugleich auslost.* Fra
Angelico ist ein Kiinstler des »Farbregens«, der »Farbtupfer«, die tiber
eine subtile Arbeit der Undhnlichkeit ein visuelles Feld 6ffnen, das den
Topos der Illustration hinter sich 1aRt und in die Meditation fiihrt.

Lesen

Um das Drama Marias, das sich zwischen einer Untersagung eines Ge-
nusses und einer bedingungslosen Hingabe bewegt, als ein einzigartiges
Drama, das die Verkiindigung Fra Angelicos ins Werk setzt, vernehmen
zu konnen, ist es aufschlufireich, an dieser Stelle den Lukasbericht her-
anzuziehen. Denn ein konstellatives Verfahren von biblischem Text und
kiinstlerischer Exposition ermoglicht es, sich dem Ratsel der Inkarna-
tion in zwei verschiedenen Registern zu ndhern: dem des Visuellen und
dem der Schrift. Damit ist angedeutet, da der Lukasbericht eine Versi-
on des Mysteriums artikuliert. Denn in dem MalRe, wie die Bibel aus ei-
ner Sammlung unterschiedlicher Verfasser und Genres wie Geschich-
ten, Briefen, Predigten, Psalmen, Gleichnissen, Genealogien und Be-
richten hergestellt ist, erlaubt sie es, gerade weil es sich kreuzende, auf-
einander verweisende und divergierende Uberlieferungen sind, ihren
tropischen Charakter zu lesen. Das haben die Schriftgelehrten, Schola-
stiker und Kirchenviater und andere Exegeten auch getan. So sind die
Summae des heiligen Thomas von Aquin, die Mariologie Albert des
GroRen, die Schriften des heiligen Gregor, des heiligen Augustinus und
des heiligen Antonius entstanden. Der Ausschnitt aus dem Lukasevan-
gelium kann demnach als nachtrdglicher Text eines unvorstellbaren
Akts gelesen werden, wie auch das Fresko Fra Angelicos eine Silhouette
einer (von vielen) dunklen Stelle der Heiligen Schrift vorstellt.

Die hier anstehenden Uberlegungen negieren nicht die Fiktionen
des Glaubens, wenngleich sie nicht auf eine Teleologie im Namen des
Glaubens und der Wahrheit zielen. Sie versuchen, den Bedingungen
und das meint auch den unmoglichen Bedingungen nachzugehen, die
sich neben und unterhalb des Wortes und der Darstellung ereignen.
Denn mit der Arbeit Didi-Hubermans wird deutlich, wie sich an das
Mysterium der Inkarnation tausendundein Phantasmen kniipfen. Diese

1. Didi-Huberman hat die Arbeit der Unahnlichkeit besonders an den >marmor fintic
herausgestellt.

222

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

umkreisen nicht allein das Mysterium, sondern heften, vielleicht sogar
kleben sie sich an das Bild der Jungfrau Maria. Von daher beschaftigt
sich der hier gewdhlte Ansatz auch damit, wie sich das Bild der Jungfrau
herstellt. Unter welchen Voraussetzungen und Ausschliissen gelangt
das Bild der unbefleckten Jungfrau und die ihm implizite Denkfigur,
daR sie das Geheimnis der Inkarnation in der Ratselhaftigkeit der unbe-
rithrten Empfangnis symbolisiere oder gar >verkorpere¢, zu einer Ak-
zeptabilitdt? Denn dieses Bild der Jungfrau, das mit dem reinen und
verlustlosen Ubergang vom Wort Gottes zu Name und Gestalt Jesu eine
Identitatslogik und Wahrheit garantiert, ruft Skepsis hervor. Indem die
Malerei Fra Angelicos, auch wenn sie dem christlichen Glauben und
auch weil sie einer negativen Theologie verpflichtet ist, nicht in dem
aufgeht, was sie prasentiert, gestattet sie den Modus einer Skepsis, die
sich hier in eine Aufmerksamkeit flir die Positionierung und Architek-
tonik des Freskos und in den Versuch einer Lektiire des Verkiindi-
gungstextes nach Lukas wendet. Hier also ist die Szene der Verkiindi-
gung nach Lukas vollstandig zitiert:

»Und im sechsten Monat wurde der Engel Gabriel von Gott gesandt in eine Stadt in Gali-
lda, die heilRt Nazareth, zu einer Jungfrau, die vertraut war einem Mann mit Namen Josef
vom Hause David, und die Jungfrau hieR Maria. Und der Engel kam zu ihr hinein und
sprach: Sei gegriiRt, du Begnadete! Der Herr ist mit dir! Sie aber erschrak iiber die Rede
und dachte, welch ein Grul} ist das? Und der Engel sprach zu ihr: Fiirchte dich nicht, Ma-
ria, du hast Gnade bei Gott gefunden. Siehe du wirst schwanger werden und einen Sohn
gebdren, und du sollst ihm den Namen Jesus geben, und er wird Kénig sein {iber das Haus
Jacob in Ewigkeit, und sein Reich wird kein Ende haben. Da sprach Maria, wie soll das
zugehen, da ich doch von keinem Mann weiR? Der Engel antwortete und sprach zu ihr:
Der heilige Geist wird iiber dich kommen, und die Kraft des Hochsten wird dich {iberschat-
ten; darum wird auch das Heilige, das geboren wird, Gottes Sohn genannt werden. Und
siehe, Elisabeth, deine Verwandte, ist auch schwanger mit einem Sohn, in ihrem Alter,
und ist jetzt im sechsten Monat, von der man sagt, daR sie unfruchtbar sei. Denn bei Gott
ist kein Ding unmdglich. Maria aber sprach: Siehe, ich bin des Herrn Magd; mir geschehe,
wie du gesagt hast. Und der Engel schied von ihr.«*

Gott sendet die gottliche Botschaft durch den Engel Gabriel an Maria.
Geschickt kam der Engel zu ihr hinein und sprach: Ave. Ein Hinein-
kommen, ein Eintreten, ein Ubertreten einer Schwelle steht dem ge-
sprochenen und geschriebenen Wort voran. Denn dafl der GruB} so, an

1. Lukas 1, 26-38. Stuttgarter Erkldrungsbibel, Luther-Ubersetzung. Lukas positioniert
sich betont durch einen Vorbericht, der dem Evangelium voransteht, als einen histori-
schen Berichterstatter, der sich an einen Freund Theophilus adressiert. Die Legende
kennt Lukas auch als Maler. Vgl. Klaus Schreiner: Maria, Jungfrau, Mutter, Herrscherin,
Miinchen 1996.

223

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

dieser Stelle und zu diesem Zeitpunkt® eintrifft, folgt einer Vorschrift
Gottes. Der Engelsbote Gabriel liberbringt das von Gott erteilte und
empfangene Wort. Daher iibersetzt er den Auftrag zu empfangen, und
Lukas tut das noch einmal. Das luzide Wort >daher« zitiert eine Kausali-
tdt, die eine Vorgangigkeit von Miindlichkeit und Nachtraglichkeit von
Schrift im gleichen Atemzug setzt und umdreht. Genau dieser Konver-
sionspunkt steht mit dem Fliichtigen, dem dahingesprochenen Gruf} in
Frage. Dahin, das heif$t verganglich und zielgerichtet gleichermafen - je
nach Betonung bringt es Sinn hervor. Denn auch hier gilt es, die Zwei-
schneidigkeit des Grufes beziiglich eines Kommens und Scheidens zu
bewahren. Und: Ave bildet eine anagrammatische Form zu Eva. Oft wird
die Geschichte der Verkiindigung gelesen als eine Wiedergutmachung
des Siindenfalls. Denn, so u.a. die Legenda Aurea, die Verkiindigung ist
von der )Ordnung des Guten« und der Stindenfall von der >Ordnung des
Schlechten«.> Auf dem Beweggrund dieser oppositionellen und theti-
schen Struktur, scheint es folgerichtig, da Jesus, dessen Name den, der
rettet und erlost ankiindigt, daf also der eine Jesus von Nazareth alle
Menschen durch seinen Opfertod von den Siinden befreien wird. Denn
bei Gott ist kein Ding unmoglich, sagt Gabriel.

Das Bild der unschuldigen Maria hat die Aufgabe, das der ver-
fithrten und verfithrenden Eva zu tiberwinden. Nun kann man den An-
fang der zweiten Schopfungsgeschichte der Genesis und den Anfang
des Lukasevangeliums noch in eine andere Richtung lesen und zwar in
Hinblick auf das Verhdltnis von Korper und Name. Beide Episoden be-
schreiben einen Schopfungsakt. Aus der Verkiindigung geht die Gestalt
Jesu hervor, in der Genesis wird der Mensch geschaffen. Gott also schuf
Wasser, Himmel, Erde, Tiere und Pflanzen und zuletzt den Menschen.
Ha-adam lautet das hebrdische Wort fiir Mensch. Dem spateren Eigen-
namen Adam ist die Gattungskategorie Mensch und der Name Mensch
eingeschrieben. Gott lief3

»einen tiefen Schlaf fallen (...) und er [der Mensch] schlief ein. Und er nahm eine seiner
Rippen und schloR die Stelle mit Fleisch. Und Gott der Herr baute ein Weib aus der Rippe,
die er von dem Menschen nahm und brachte sie zu ihm. (...) Und sie waren beide nackt,
der Mensch und sein Weib und sie schamten sich nicht.«’

Noch aber hatte der Mann keinen Namen. Der Name Adam spricht mit,

1. Vgl. Didi-Huberman, Fra Angelico, 128ff.

2. De Voragine, Legenda Aurea, 249.

3. 1 Mose 2, 21. Vgl. hierzu Karl-Josef Pazzini: »Sind die Sinne dumm? Oder: Warum
nur alken Adam und Eva vom Baum der Erkenntnis?«, in: Wolfgang Zaccharias (Hg.):
Sinnenreich: Vom Sinn der Bildung der Sinne als kulturell dsthetisches Projekt, 43-52,
Hagen 1995.

224

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

wie die Thematik des Eigennamens bei der Herstellung von Geschichte
wesentlich bestimmend ist, besonders dann, wenn Name, Korper, die
Bezeichnung Mensch und die Kategorie des Menschengeschlechts zu
einer Einheit — im Riicken die geschlossene Paradiespforte — werden.

Im hebrdischen Text wird Adam zum ersten Mal ohne den be-
stimmten Artikel ha-adam, also mit seinem Eigennamen im Zuge der
Eroffnung des Geschlechtsregisters® genannt. In der Lutheriiberset-
zung wird der Mensch mit der Schaffung der Mdnnin (hebrdisch isch/
ischa) zum Mann und erst nach dem Siindenfall, der Ubertretung von
Gottes Gebot, namentlich genannt:

»Und Adam versteckte sich mit seinem Weibe vor dem Angesicht Gottes des Herrn unter
den Bdumen im Garten. Und Gott der Herr rief Adam und sprach zu ihm: Wo bist du? Und
er sprach: ich horte dich im Garten und fiirchtete mich; denn ich bin nackt, darum ver-
steckte ich mich. (...) Und zum Weibe sprach er: Ich will dir viel Miihsal schaffen, wenn du
schwanger wirst, unter Miihen sollst du Kinder gebaren. Und dein Verlangen soll nach
deinem Manne sein, aber er soll dein Herr sein. Und zum Manne sprach er: (...) Im
SchweilRe deines Angesichts sollst du dein Brot essen, bis du wieder zu Erde werdest,
davon du genommen bist. Denn du bist Erde und sollst zu Erde werden. (...) Und Adam
nannte sein Weib Eva; denn sie wurde die Mutter aller, die da leben. Und Gott der Herr
machte Adam und seinem Weibe Ricke von Fellen und zog sie ihnen an.«?

Also schuf Gott aus Erde einen Korper und aus diesem wahrend eines
tiefen Schlafs einen anderen, Mann und Mdnnin. Er sprach das Verbot
vom GenuR des Baumes der Erkenntnis aus. Mit der Ubertretung des
Gebots entdeckte sich die Scham, die sich nun an den Korper, wie die
Schmerzen bei der Geburt und das Versprechen vom Ende, von Staub
zu Staub heften wird. Der Mensch/Adam benennt sein Weib Eva. Mit
der Vertreibung aus dem Paradies, tauchen zum ersten Mal die Cheru-
bim als Wachter der Grenze auf. Andernorts, ndmlich auf der Erde,
entwirft sich das Buch des Menschengeschlechts:

»Dies ist das Buch von Adams Geschlecht. Als Gott den Menschen schuf, machte er ihn
nach dem Bilde Gottes und schuf sie als Mann und Weib und segnete sie und gab ihnen
den Namen >Mensch« zur Zeit, da sie geschaffen wurden. Und Adam war 130 Jahre alt und
zeugte einen Sohn, ihm gleich nach seinem Bilde, und nannte ihn Set; und lebte danach
800 Jahre und zeugte S6hne und Tochter, daR sein ganzes Alter ward 930 Jahre, und
starb.«

Im Unterschied zur Genesis, in der die Schépfung des Korpers der all-
1. Vgl. 1. Mose 5,3.
2. Ebd., 1 Mose 3, 8-21.

3. Ebd., 1 Mose, 5, 1-3.

225

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

mahlichen Namensgebung vorausgeht — und dann im Namen Adam mit
der Bedeutung Mensch und Menschengeschlecht zusammenfallt und
sich fixiert — ist der Name Jesus von Nazareth vor der Geburt gegeben.
Der Engel Gabriel iiberbringt ihn an Maria: Und du sollst ihm den Namen
Jesus geben. Auf diese Weise ist in der Verriickung der Position Gottes,
der von einem unbestimmten Auflen und iiber den Engelsboten den Akt
der Empfiangnis auslost, eine Asymmetrie der Umkehr angedeutet.
Nicht mehr ruft Gott Adam Wo bist du? am Ort des ungeteilten Paradie-
ses, sondern entfernt befindet sich Gott hinter einer Trennlinie. Es ist
der Engel, der von dem einen zum anderen die Botschaft iibertragt.

Der Name ist also bereits vergeben im Gottesauftrag. Die gehei-
me Sendung von Gott an Gabriel ist in der Uberlieferung ausgespart.
Eine ausgeschlossene Einfliisterung, eine ungesehene, aber geschehene
Transaktion geht dem Ereignis der Verkiindigung voraus. Und im sech-
sten Monat kam der Engel zu Maria herein und sprach. Nun spricht Gab-
riel etwas aus, das er von Gott heimlich empfangen hat. Er beginnt mit
einem Ave. Demnach kniipft sich an die Szene der Verkiindigung an
Maria auch eine andere Botschaft: die eines Geheimnisses.

Gott entscheidet sich fiir die Jungfrau Maria, er vergibt den Na-
men Jesus von Nazareth und bestimmt die Geburt des Gottessohnes.
Eine unsichtbare Entscheidung Gottes zu einem ungewissen Zeitpunkt
und an einem ungewissen Ort liegt noch vor dem Mysterium der Inkar-
nation, das in der Folge mit dem sich wiederholenden Datum des 25.
Mairz' insistiert. Mit der Niederkunft des Engels auf der Erde wird das
Diktum, das von Gott ausgesprochene und erteilte Wort verkiindbar un-
ter der Voraussetzung einer unwiderruflichen Entscheidung. Diese sagt
nicht, woher sie entspringt, wohl aber zeigt sie an, worauf sie zielt: ein
ewiges und unendliches Reich.

AVE/EVA. Buchstablich kiindigt die Figur der spiegelgleichen
Umkehr zwischen Name, Grul und Akzentuierung einen Anfang und
ein Ende einer Geschichte an. Der Auftritt Gabriels eroffnet neben der
Logik der Wiedergutmachung und der Heilung in nur einem Gruf} ein
doppeltes Szenario von Ankommen und Scheiden. Gabriel, der gute
Bote (nuntius) Gottes und Zeichen Gottes spricht in Gottes Namen. Got-
tes Wort schreibt der Jungfrau Maria die Gabe der Reinheit und der
Schmerzlosigkeit> zu. Ohne sie zu berithren, wird der Heilige Geist
Uber sie kommen, und die Kraft Gottes wird sie tiberschatten. Maria ist
Name und Ort, Triclinium, der Heiligen Dreifaltigkeit. Es deutet sich an,
daR das Drama Marias dem Register des Phantasmas angehort. Phan-

1. Vgl. Didi-Huberman, Fra Angelico, 128ff.
2. »Sie ist Jungfrau und fruchtbar, sie empfangt in Heiligkeit, und gebiert ohne
Schmerzen.« De Voragine, Legenda Aurea, 251.

226

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

tasma meint hier das an einen kryptischen Ort' eingeschlossene und
unberiihrbare Bild einer ausgeschlossenen Einverleibung. Denn die Fi-
gur Maria wird im Namen Gottes einverleibt: Indem Gottes Wort die
Wundlosigkeit verschreibt und den Verlust der Wunde anordnet?
wird der Name Maria zu einer Geschichte der Unantastbarkeit. Allein
mit diesem Verschlufl der Wunde ist das Geheimnis der unbefleckten
Empfangnis denkbar.

Ave. Damit beginnt das Mysterium der Inkarnation und etwas
anderes hort auf. Denn es ist nicht nur der Opfertod Jesu, nicht nur die
Wiedergutmachung des Stindenfalls, die mit dem Grufl angesprochen
sind. Ave, das ist ein Wort, das auf den Lippen vergeht. Ave - JHWH -
das reimt sich. Im Klang des Grufes geschieht eine metonymische Ver-
schiebung, die die Ursache im Echo des Gruf3es bertihrt: Gott. Welcher
Gott spricht hier und welcher Gott spricht nicht mehr? Das Ratsel der
Fleischwerdung von Gottes Wort und der unberiihrten Jungfrau legt
sich auf das Testament desjenigen Namens Gottes, der nicht ausgespro-
chen wird und der kein Bild duldet. Von daher kann man sagen, daf die
Geschichte der Geburt Jesu Christi, des Gesalbten, in sich die Figur ei-
nes doppelten Ausschlusses bewahrt: Die Wunde am Namen JHWH
wird bedeckt mit der Wundlosigkeit der Empfingnis.?

Am Anfang des Mysteriums der Inkarnation steht demnach das
Phantasma einer Unversehrtheit. Maria empfangt den Grufi, der den
Anfang und das Ende, das A und O, Gott, den Tod und das Leben bringt
und noch mehr: den einmaligen Akt eines Empfangens, ohne zu verlie-
ren. Maria bleibt Jungfrau. Sie wird Gottesmutter und Jungfrau in ei-
nem. Mit ihrem zégernden Ja gewihrt sie den Ubergang vom géttlichen
Wort zur leibhaftigen Figur Jesus Christus. Eine rdatselhafte Empfang-
nis, die sich anders gestaltet, als die Episode aus dem Alten Testament,
in der Gott Sara die Empfangnis Isaaks mitteilt. Auch dieses Ereignis ist
an einen Grindungsakt, ndmlich den der 12 Stamme Israels, gebunden.
Unmittelbar nach der Schliefung des Bundes Gottes mit Abraham, un-
mittelbar nach dem Gebot der Beschneidung — Und so soll mein Bund an
eurem Fleisch zu einem ewigen Bund werden — verheiflt Gott die Geburt
Isaaks. Sarai, deren Name zu Sara wird, und Abraham, dessen Name
noch vor dem Bund Abram war, beide lachen, als Gott das Unmaogliche
sprach. Sara ist neunzig Jahre alt und unfruchtbar, Abraham ist hundert
Jahre alt, ihr Sohn wird nach Gottes Gebot Isaak heifen. Und der Name

1. Vgl. hierzu Derrida, Fors.

2. Vgl. Legendre, Die verordnete Psychoanalyse.

3. Vgl. grundsitzlich zu Weisen und Okonomien der AusschlieRung jiidischer Exegese
und Tradition, Pierre Legendre: »Die Juden interpretieren verriickt«, iibersetzt von
Anton Schiitz, in: M. Mitscherlich-Nielson (Hg.): Psyche. Zeitschrift fiir Psychoanalyse
und ihre Anwendungen, Jahrgang 43, 1989, 20-39.

227

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Isaak heift er, sie, man lacht.* Die Veranderung der Namen und das
Lachen, das auf ein Ungehoriges und einen Nichtsinn verweist und
schlieflich in die neue Gestalt namenhaft einflielt, machen eine Bewe-
gung, eine Verschiebung lesbar. Auch die Verheifungen Gottes an
Isaak und Rebecca® Manoach und seine Frau?, Elkana und Hanna*,
Zaccharias und Elisabeth5, all diese Ankiindigungen an Frauen, die
entweder alt oder unfruchtbar sind, werden wahr. Nie aber geschehen
sie ohne Trauer oder Lachen oder ein stummes Bewegen der Lippen, da
der Leib verschlossen ist oder mit der Uberraschung von Zwillingen
oder mit der Stummbheit Zaccharias, da er nicht glauben wollte. Nichts
von alledem bei Maria. Sie empfangt unberiihrt und gibt verlustlos, sagt
die Geschichte. Sie empfangt hérend im Rhythmus eines zweifachen
Zogerns, das laut Exegese im Unterschied zu Zaccharias kein Zweifeln
ist.

Nun kann man noch einmal mit Marias Worten fragen: Ave —
welch ein GrufS ist das? Vielleicht mufl man den Gruf3 erst einmal lesen,
das heiflt héren und sich trauen zu fragen, nach Lukas, was hat Maria
gehort, als sie den GruB vernahm? Und: was verdeckt die Vorstellung
der unbefleckten Empfangnis aus der Feder von Lukas? Maria zogert;
und sie gibt mit der Frage etwas wieder. Sie aulert mit den (gedachten)
Worten eine Frage nach dem UbersetzungsprozeR selbst. Wie ist der
Grul zu deuten, wie zu lesen? Anders gefragt: Was bringt mir der Bote?
Was will er mir?® Lukas schreibt, sie erschrak iiber die Rede. Denn, so
scheint es, der Schreck des GruRles bringt ein >mehr¢ in der Gleichzei-
tigkeit von Ankunft und Abschied und ein >weniger< im Modus eines
Nichtwissens. Der von der Kluft des Grulles ausgeloste Schreck im
Nichtwissen - fort/da? Tod/Leben? — unterstellt dem anderen, dem En-
gel ein Wissen: sag du mir, was ich da horen soll. Und damit ist ein er-
ster Schritt des Schwindens Marias eingeleitet, indem sie sich dem Wort
des anderen tiberldRt. Gabriel antwortet: Fiirchte dich nicht. Du hast
Gnade bei Gott gefunden. Gott ist mit ihr und sie hat Gnade bei Gott ge-
funden. Mit dem Eintritt Gabriels, so kann man sagen, ist sie angekom-
men bei Gott und tiberschattet von Gott. Doch zu welchem Preis? Au-
Ren ist sie von Gott und dem Heiligen Geist umgeben und Innen ist der
Gottessohn im Begriff die Trinitas zu erfiillen. Nur: Wie soll das zuge-
hen? Der zweite Hiatus, den Marias Frage nach der Weise des Uberset-
zungsprozesses bewirkt, birgt in sich bereits eine indirekte Affirmation.

Vgl. 1 Moses 21.

Ebd., 1 Mose 25, 21.

Ebd., Richter 13, 2.

Ebd., 1 Samuel 1, 2.

Ebd., Lukas 1, 5.

Vgl. Lacan, Subversion des Subjekts und Dialektik des Begehrens, 190.

S U WN R
DA A

228

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

Ja, es soll geschehen, sag nur wie. Damit ist der Moment einer Aufgabe
und Hingabe an den Engelsgrufl und an Gottes Wort bereits unausge-
sprochen formuliert. Er findet wenig spiter eine AuRerung in dem Satz,
mir geschehe, wie du gesagt hast. Maria empfangt also nicht verlustlos,
sondern sie empfingt, indem sie sich verliert. Uberschattet, innen und
aullen, also rundum, von der Trinitas umschlossen und gefiillt, wird sie
Name und figura einer Liebesgabe. Oft wird in diesem Zusammenhang
von der »Unterwerfung« Marias gesprochen. Der Begriff tauscht, sofern
er damit vorrangig einen Herrschaftsdiskurs einer definierten und un-
beweglichen Opposition von Herr und Knecht anspielt. Dabei wird ver-
deckt, dafl im Liebesakt, das Subjekt als dem anderen unterworfen®,
auch einen Akt der Loslosung im Sinne eines Vergehens, auch ein Mo-
ment von Freiheit bedeuten kann. Denn, was Maria hort, als sie die
Worte Gabriels vernimmt, das ist ihr Geheimnis, ein einsames Geheim-
nis. Ein derartiges Geheimnis ist nicht und gehdrt nicht jemandem. Es
ist nichts, was man wiilite, das man nur nicht preisgabe. Es riihrt an ei-
ner Intimitdt, die, nicht sprechbar, eingeschlossen in einem Aufien liegt.
Mit Maurice Blanchot 1aR8t sich sagen, denn Horen ist auch Lesen:

»die Lektiire macht nichts, fiigt nichts hinzu, sie ldRt sein, was ist; sie ist Freiheit, kei-
ne Freiheit, die das Sein gibt oder erfaRt, sondern Freiheit, die aufnimmt, nachgibt, ja
sagt, nur ja sagen kann, und in dem durch dieses Ja gedffneten Raum die erschiitternde
Entscheidung des Werkes erkennbar werden ldRt, die Bejahung, die es ist — und sonst
nichts.«?

Ein zweifaches Fragen Marias gibt zu verstehen, daff Maria etwas hort
und daR etwas fehlt, verfehlt im Horen; und genau in diesem ausgelas-
senen Horen bleibt etwas offen. Dieses etwas ist, in dem Malle, wie es
nicht ist, der ProzeR des Ubergehens, des Scheidens selbst. Er kommt
unsichtbar und unhoérbar einsam und unmitteilbar herauf. Der Anfang
des Lukasevangeliums ist eine Art Glaubensbekenntnis, das seinen
Glauben durch die Jungfrau Maria verkiindet. Lukas fiillt den Zwi-
schenraum des Horens mit der Spekulation des Glaubens. Er legt eine
Ubersetzung mit Gott, mit Gottes Stimme nahe, welche Maria durch
Gabriel empfiangt. Auf diese Weise erklart sich der von Lukas herge-
stellte Umschlag von Horen und Sehen. Siehe, ich bin, sagt Maria, nach-
dem sie gehort hat. Und sie gehorcht. Was aber, wenn dieser Satz Mari-
as (nach Lukas, seinen Vorstellungen, seinen Phantasien) ein Grundlo-
ses deckt, ein fliichtiges Beriihren einer inkommensurablen und spie-
gellosen Szene, welcher der Spiegelung und den Entstellungen der Spe-
kulation entfdllt? Ein irreversibler und unfixierbarer Ausfall von Ver-

1. Ebd.
2. Blanchot, Das Unzerstérbare, 13.

229

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

mittlung beriihrte ein Moment von Freiheit, losgel6st und ungebunden.
Absolute Einsamkeit und fliichtige, absolute Freiheit im Spiegellosen.

Der Bericht des Lukas verdeckt mit der Wendung Siehe, ich bin
des Herrn Magd, mir geschehe... die Bewegung eines Verlierens im
Empfangen. An diesem Punkt kann man sagen, daf§ der Verlust und die
Hingabe unter Verschlu3 stehen fiir eine teleologische Tendenz, die
man mit dem Gehorsam unter Gott bezeichnen kann. Dazu dient das
Phantasma der Unberuhrtheit, das sich durch zwei verschiedene, an-
einandergekoppelte Unterwerfungsformen aufrecht halt. Denn an die
Figur Maria kniipft sich die Vorstellung eines unberiihrbaren, reinen
und mangellosen Korpers und zugleich ein unscheinbares, allmdhliches
Verlieren im Akt einer absoluten Liebesgabe. Der Name Maria: Hiille
und Rezeptakel fiir das Ganze.

Schauplatz der Farben

Die Verkiindigung Fra Angelicos, so kann man sehen, beriihrt und setzt
das Phantasma der Wundlosigkeit in Szene. Indem das Fresko eine
Bildbeziehung mit der Jesus am Kreuz-Darstellung tiber ein Verfahren
der Konfigurierung und mit einem einschneidenden Effekt eingeht,
kommt ein Moment von Alteritdt, ein anderer Schauplatz in die Szene
der Verkiindigung. Von der Frage nach dem Ausgeschlossenen zu-
nachst auf Umwege geraten, wendet sich nun wieder der Blick auf das
Bild. Wie figuriert es sich, allein, unter pikturalen Gesichtspunkten?
Fra Angelico arbeitet mit den Maltechniken des campeggiare, das
bedeutet, »die Malfelder zu kolorieren« und des ritagliare, das heift,
»die Figuren aus dem Malfeld hervortreten [zu] lassen durch Zeichen,
die der Pinsel oder Stichel anbringt.«* Die Farbnuancen der fldchigen,
weilltonigen Farbfelder, die durch inkarnatsrote Linien getrennt sind,
fallen ins Auge. Sie bringen den Portikus, Boden, Wande, das Kleid Ma-
rias, ihre und des Engels Gesichter, Hinde und Haare hervor. Und sie
produzieren einen Eindruck von Leere und Offenheit des Bildes. Didi-
Huberman spricht von dem differentiellen Charakter der Farbe, der den
Bildraum konstituiert. Die Farbskala reicht vom reinen St. Johannisweif3
lUber weiltonige Erdfarben zu den dunkleren Erdfarben, bis hin zu ei-
nem Schwarzbraun der Kammer Marias und ihrem schwarzblauen Ge-
wand. Nicht nur der Engel Gabriel iibertritt also mit seiner Ankunft bei
der Jungfrau eine Schwelle gemdl der istoria, auch der Einsatz der Far-
ben vollzieht eine stindige Arbeit von Ubergingen, mal kaum wahr-
nehmbar, leise, mal im Zuge von kontrastreichen Farbkonstellationen.
Weil3, das ist die Farbe der Reinheit, der Unschuld und der Auf-

1. Vgl. Didi-Huberman, Fra Angelico, 25.

230

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

erstehung. Fra Angelico verwendet die Farbe Weill im Wechsel zwi-
schen einem reinen St. Johannisweifl und einem Weif, das aus einem
hellen Lehm und Wassergemisch entsteht, mit Vorliebe fiir das Grab
Christi*, den Fels und Sdule Christi, fiir das Kleid des Auferstandenen,
das Lendentuch des Gekreuzigten. Hier in der Verkiindigung erscheint
das St. Johannisweill vor allem in einem Gestus der Streuung. Man fin-
det es im linken Hintergrund an den Baumen. Fiir die Blumenwiese
wird es als Intonaco verwendet. Auffallend ist die mittlere, im Vorder-
grund stehende Sdule, die iiber den Blick und als undhnliche Figur des
Auferstanden als Konversationsoperator® fungiert. Sie changiert, wie-
der konturiert mit einem diinnen Inkarnatsrot, allein zwischen dem St.
Johannisweily und der hellen Erdfarbe. Auch die Faltenwiirfe der linken
Kleidhalfte des Engels sind mit dem reinen Weil§ versehen. Durch die
Tonungen vom dunkelsten terra rossa, iiber das weil-rote Farbgemisch
zum Weill steht der Engel in einer undhnlichen Beziehung zur Blu-
menwiese. Diese ist getupft und Didi-Huberman macht auf den reliefar-
tigen Eindruck, den die Rotskansionen hervorrufen, aufmerksam; das
Kleid hingegen ist mit einer Pinselbewegung von oben nach unten ge-
malt. Die Maltechniken sind also verschieden. Sie bewirken bei gleich-
bleibenden Farben eine Verschiebung in der Prdsenz der Farben liber
die Weise des Farbauftrags. Im Riicken des Engels also die Farbkleckse
der Wiese, am Riicken mit den Fliigeln die Farbtupfer liee sich auf ei-
ner thematischen Ebene entlang des Engelkleids von einer Darstellung
vom Glanz des gottlichen Lichts, das in das Bild strahlt und das der Bote
transportiert, reden.

Das Verkiindigungsfresko kann vom mittdglichen Sonnenlicht,
das am nahe gelegenen Korridorende durch ein an der Langsseite lie-
gendes Fenster einfallen kann, beleuchtet werden. Der Lichteinfall in-
nerhalb des Bildes kommt genau aus dieser Richtung. Erneut also findet
man eine Bezugnahme auf die Architektonik des Klosters und den locus
des Bildes. Dariiber hinaus nimmt das kleine gerasterte Fenster der
Kammer Marias an seinem unteren und rechten Rahmen mit dem rei-
nen St. Johannisweily den Lichtstrahl ins Bild auf. Es konvertiert den
>wirklichen« und von auflerhalb hereinbrechenden Lichteinfall in einen
anagogischen Einfall des Glanzes an einen Ort in unscheinbarer Weise.
Das Fenster verweist mit der weilen Farbspur und dem Versprechen
eines Ausblicks auf ein AuBen. Denn dem Blick auf das Fenster, das
eine Offnung der Kammer im Sinne eines Durchlissigen, eines Bruchs
im Mauerwerk anspielt, kommen in dieser Offnung allein Farbe,
schwarzgriine Farbfelder zu. Was liegt hinter der Farbe? Das Schwarz-
griin beriihrt ein Aullen und dient zugleich als undurchdringlicher

1. Vgl. Didi-Huberman zum Fresko der >Anbetung der Koniges, 85f.
2. Ebd., 153f.

231

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Schirm, der ein AuBen als das, was hinter der Trennwand liegt, ver-
sperrt. Die Prdasenz und der EinschuBl purer Materialitit von Farbe
schiebt sich vor diesen atopischen Punkt. Die Farbe fungiert als Schlei-
er/Hymen vor dem Blick auf das Verlorene und den Entzug. Sie ver-
weist auf das unvorstellbare, undarstellbare Ereignis, das zugleich An-
fang und Ende der Geschichte bedeutet. Um auf dieses subtile hin und
her von Anfang und Ende, Vorder- und Hintergrund, das sich als ein
raffiniertes Spiel von Trennwanden entpuppt, hinzuweisen, mufl man
tatsdchlich zu einem der naheliegendsten Aspekte zuriickkehren. Nam-
lich der Selbstverstdndlichkeit, daf§ die al fresco gemalte Verkiindigung
auf eine Steinwand, auf ein Mauerwerk gemalt ist. Verweilt der Blick
nun auf der hintersten sichtbaren Wand im Bild, welche die Kammer
Marias abschlieft, so bemerkt man eine triste und wirkungsvolle Mal-
flache, die von dem 12-teiligen Fenster unterbrochen ist. Die Farbe geht
allmahlich in einer Pinselbewegung von oben nach unten (und umge-
kehrt) von einem Schwarzbraun in ein Braunweifl und dann in ein
Braunrot iiber. Falt man diesen Ausschnitt ins Auge, so ereignet sich
ein Springen der Wahrnehmung von Oberfliche und Tiefe des Raums.
Diese Art Flachigkeit des Malfeldes stellt das vor, was Didi-Huberman
»pan« nennt. Es drangt sich im fliichtigen Wechsel der Wahrnehmung
aus dem Hintergrund des Bildes nach vorn und bewegt sich bis zur
Bildmitte, bis zu Maria. Die Farbe wahrt, aber ihr Impuls zu zeigen, ist
variabel. In diesem unstetigen Moment flackert, zittert die Farbe unent-
schieden zwischen Nahe und Ferne. Nach Didi-Huberman ist pan, eine
bloRe, nackte pure Farbfliche, die den Anblick verfliissigt, hier para-
doxal angesichts dessen, was es darstellt, ndmlich eine Mauer, die starr
und fest zu sein vorgibt. Didi-Huberman schreibt zu den die Malweise
Fra Angelicos auszeichnenden vielfarbigen und auch einfarbigen Farb-
flachen:

»Diese vielfarbigen Zonen, hochst informell durch ihre informelle Kiihnheit, gehoren stets
zum locus oder zum Hintergrund — zum Boden oder zu einer Mauerfliche zum Beispiel -,
haben aber die Eigenheit, nach vorn projiziert worden zu sein, in den Vordergrund zu riik-
ken, so dal sie zwischen Vorder- und Hintergrund existieren. Es sind >Hintergriinde¢, die
ans Licht kommen, sich gleichsam auf uns zu bewegen. Besonders spiirbar ist dies beim
Altar von Bosco ai Frati und mehr noch in den beiden Kronungen Marid, die sich im Louv-
re bzw. im Museum San Marco befinden: Dort sehen wir wie sich das farbige, véllig flache
und frontale System der Flecken nach vorn bewegt und dabei unwiederbringlich das re-
prasentative System unterwandert und zerstort, das sich um die >perspektivische« oder
srdumliche< Komposition einer Treppe bemiiht. Die Farbe, die sich von den Konturen be-
freit und in den Vordergrund tritt, macht den »>Aspekt¢, den @uReren Anblick zunichte:

232

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

Das ist genau das, was wir an anderer Stelle die Funktion des >pan de peinture<im Gemdl-
de genannt haben.«’

Im Angesicht und auch auf dem Riicken einer >realen< Wand, die den
realen« Ort des Bildes darbietet, exponiert die gemalte Wand durch ei-
nen kinstlerischen Trick eine Konversion von Vorder- und Hinter-
grund, Anfang und Ende. Die Farbe selbst ist eine Interpunktion, ein
entscheidender Punkt der Unterbrechung, der ins Auerhalb des Bildes
verweist und am Ende wieder ins Bild, in die Szene der Verkiindigung
zuruckwirft. Denn auf der materialen Ebene ist die Farbe das, was Bil-
der hervorbringt und das, was dem Bild entfdllt: es ist zugleich der
wunde Punkt, der dunkle Fleck und das Symptom, welches das Sujet,
das Mysterium der unbefleckten Empfangnis, hervorbringt. Das Fenster
nun nuanciert die Kammer Marias. Es nimmt das St. Johannisweify auf
und lenkt den Blick auf die kleinen, schwarzgriinen Farbfelder. Die
Farben erinnern den paradiesischen Zustand (oben links im Bild zitiert)
vor dem Stindenfall, sie verschieben sich auf die Blumenwiese, die der
auferstandene Jesus Christus (Noli me tangere) durchquert haben wird.
Als pikturales Zeichen gelesen bewirkt das Fenster eine architektoni-
sche und farbliche Skansion. Es unterbricht die Einheit der braunen
Farbflache und ist selbst innerhalb des Rahmens in 12 Farbfelder ge-
teilt. In einem hintersten Winkel der Kammer Marias zitieren die nicht
zu unterscheidenden schwarzgriinen Farbstriche, -tupfer und -spreng-
sel genau die Farbkombination, die wiederum im Vordergrund des Bildes
die Inschrift der >virgo intacte« unterstreichen. Dort rahmt ein langer
griiner Farbstreifen mit kleinen, die Linie tiberschreitenden Farbstri-
chen die auf getontem Weil mit schwarzen Buchstaben geschriebene
Inschrift. Anfangs- und Endpunkt, Vorder- und Hintergrund, Buchstabe
und Farbe liegen nah beieinander.

Auch der Engelsbote operiert als eine Figur der Schwelle. Nah an
der Sdule weisen die Enden seiner Fliigel auf den Rand zwischen dem
Innenraum des Portikus und einem Auflerhalb. Sein Kleid iiberlappt die
Linie zwischen dem weiStonigen Sockelrahmen des Portikus und dem
in weilgelben Farbtonen gemalten Boden des Innenraums. Der Gold-
saum seines Kleides beriihrt beinahe die goldene Inschrift und flief3t
lUber in den wabenférmigen, unregelmafRigen Farbfleck im linken Win-
kel. Wieder ein Farbfleck. Er ist anders als der des Fensters; er befindet
sich an einem anderen Ort, in anderen Farben. Eine Verfliissigung von
Farbtonen kommt dem Blick zu: eine ausgelassene, der Bedeutung ent-
hobene freie Farbflache. Die gedffneten Fliigel Gabriels nun prasentie-
ren die ganze Farbskala der im Bild erscheinenden Farben — mit Aus-
nahme desjenigen Schwarzblaus, welches das Gewand Marias bildet.

1. Ebd., 42f.; vgl. 240.

233

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Die materielle Stoffdichte der Farbe selbst wird ausgestellt.* Die Fiille
und Schonheit der bunten Farbtupfer erinnern an die Engelsfliigel ei-
nes Guariento. Dariiber hinaus konzentrieren sie den Blick auf die Ma-
terialitat der Farbe, die in gleichem Atemzuge ausgestreut, hier getupft,
dort in weiten Pinselbewegungen, um die Fliigel herum wiederauftau-
chen, die Verkiindigungsszene gestalten. Doch die Farbe Schwarzblau
ist hier im Bilde? allein fiir Maria reserviert. Das schlichte, schwer fal-
lende Gewand Marias verweist offensichtlich auf die Gottesmutter-
schaft. Die Figur der Jungfrau ist im Bilde Fra Angelicos zugleich Jung-
frau und Gottesmutter, was im Zuge der Exegese nicht verwundert. Und
doch zeigt Maria noch mehr. Im Ubergang vom Gewand zum weiftoni-
gen jungfrdaulichen Kleid zeigt sich eine Zwischenzone. Thr SchofR ist
bedeckt mit einem unregelmafigen, wassrigen Farbfleck aus Blau, Ok-
ker und einem getonten Weily. Dort, wo der Mantel seine Innenseite
aufklafft wie auch unterhalb des rechten Arms, entlang des Kragens
und am Fulle Marias, vermischen sich die Farben. Sie prasentieren ein
Ineinanderiiberfliefen von Farben, Zukiinftigem und Gegenwdartigem.
Maria wird zu einer Figur zwischen Zweien, zu einer Ubergangsfigur,
die paradoxal, umgeben vom Geheimnis der unbefleckten Empfangnis,
einen Fleck empfangen hat. Sie empfangt nicht durch das Ohr, Maria
empfingt am Saum ihres Gewandes, das ihren Korper umbhiillt. Ein
fliichtiges St. Johannisweil3 streift ihren Haarsansatz.

Die Jungfrau ist von Farbflachen, Farbtupfern und Linien umge-
ben, welche liber unendliche Beriihrungspunkte und Scheidungen die
Figur allererst hervorbringen. Das Bild des Mysteriums der Inkarnation
stellt sich aus Ubergidngen, Schwellen und Einschnitten von pan und
farblichen Irruptionen her. Von daher kann man sagen, dafl das Ver-
kiindigungsfresko selbst einer mysteriosen Struktur von An- und Abwe-
senheiten anheimfallt. Denn es zeigt eine Version des unvorstellbaren
Mysteriums der Inkarnation, zugleich zeigt es immer wieder Leerstel-
len, Rander von Darstellung, blofe und nackte Farbflecken, die gleich-
sam wie Interpunktionen die istoria unterbrechen. Und man darf auch
hier nicht den Einfall, den unsichtbaren Einschnitt der Jesus am Kreuz-
Darstellung stillschweigend tibergehen. An verschiedenen Stellen, viel-
gestaltig und fleckig erscheint das eine Mysterium, indem es nicht er-
scheint, zerstreut im Bilde. Didi-Huberman schreibt:

»Der farbige Fleck verbindet nicht nur die pure Visualitdt mit dem Mysterium, ihm koexi-
stieren auch zwei scheinbar heterogene Funktionen des Sichtbaren: die erste ist eine rein
irruptive Funktion, d.h. der Fleck unterbricht die Kontinuitdt eines mimetischen oder nar-

1. Ebd. 154.
2. AuBerhalb des Bildes, wie man sehen konnte, stellt es eine bedeutsame Beziehung
zum hl. Dominikus her.

234

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

rativen Bereichs und bildet gewissermaRen ein Symptom. Die zweite Funktion hingegen
ist eine durch und durch strukturale Funktion: Auf paradigmatischer Ebene stellen die
vielfarbigen Flachen [pans] Angelicos und Giottos an allen Orten ihres Werks das beharr-
liche Leitmotiv der Undhnlichkeit dar, und auf syntagmatischer Ebene tragen sie wesent-
lich dazu bei, den figurativen Ort des jeweils einzelnen Gemaldes zu produzieren. Diese
doppelte Funktion — singulédrer Schock und regulére Struktur - ist allerdings kein Wunder:
Sowohl im Mittelalter wie in der Renaissance ist die Gedachtniskunst genau nach diesem
Muster aufgebaut: Sie produziert markante Schockfiguren, die in die Augen springen und
gibt ihnen dadurch die Kraft oder virtus einer imago agens; gleichzeitig aber ist sie eine
Kunst der Anordnung oder Inszenierung, da sie darauf achtet, diese Bilder an geeigneten
Orten oder loci zu plazieren.«

Was aber bedeutet es, wenn die Verkiindigung Fra Angelicos nicht nur
eine, sondern diverse Symptome enthdlt: Fenster, Winkelausschnitt des
Bodens, Fliigel, Wiese, minimale St. Johannisweil Farbtupfer an den
Badumen, Marias Scho8, Sdule, weille Farbflachen der Mauern, Kammer,
Arabeske, lange graue Linie, ja selbst die unscheinbaren diinnen inkar-
natroten Linien? Didi-Huberman bezeichnet die Malerei Fra Angelicos
als eine »Asthetik der duBersten Grenzen«. Ausgehend von seiner weit-
reichenden Analyse der »marmor finti< heif3t es:

»In dieser Situation kann das Malen einer istoria, auch wenn sie Christus betrifft, immer
nur ein Akt der Demut sein: Ich male einen Anblick, wohl wissend, daB es das nicht ist
und daR die Bildbeziehung, die wahre Beziehung ihren Ort anderswo hat. Die Malerei
muR sich damit abfinden, daR sie immer nur eine Asthetik der Spur hervorbringen kann.
Ich male also, wohl wissend, daR ich immer nur Spuren male, die Asche eines Feuers.
Gleichzeitig aber lasse ich durch dieses Wissen der Unvollkommenheit die Unvollkom-
menheit hinter mir. Denn ich weiR auch, daR® der Mensch trotz allem in imagine pertransit
»im Bild einhergeht«. So bietet sich der Asthetik der Spur, wenn sie nur inspiriert genug
ist, die Chance, eine anagogische Dimension zu erlangen, auf eine virtus zuzustreben und
das unerreichbare Bild wenigstens zu begehren. Dadurch wiirde sie sich in eine Asthetik
ad imaginem Dei verwandeln, wobei die Praposition ad sowohl auf ihre Unvollkommenheit
hinweist — auf ihren unmdoglichen Gegenstand, die Ungeeignetheit ihrer Mittel — als auch
auf die Vollkommenheit ihres Einsatzes oder Zielpunktes; etwas, was der hl. Thomas, im-
mer noch vom Bild sprechend, fines sive terminus nannte. Die Asthetik Fra Angelicos wire
demnach eine Asthethik der duRersten Grenzen: Endlos zielt sie auf ihren Gegenstand,
ihr Ende und ihr Ziel: auf das Bild, das unsichtbare Bild.«?

Der Malakt als ein Akt der Demut liegt nah an der Hingabe, das unvor-

stellbare Mysterium vorzustellen. Eine Fiille von Nuancen, wie Funken,
wird in den Farbtonen und im unheimlichen Wohllaut des Ave ver-

1. Ebd., 69.
2. Ebd., 55.

235

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

nehmbar. Die Farbe, Aschespur eines Feuers, zieht immer wieder und
leise, gedenkt man der einzelnen Brennpunkte des Bildes, zum Feuer
hin. Mit der Fiille der Symptome konvertiert die Spur als Asche in die
Geste eines fliichtigen Verwehens der Asche von Asche, deren Feuer
nie gewesen sein wird' — und doch immer wieder gesehen werden will.
In diesem heillosen Widerspruch riicken Trauer, Klage iiber das Verlo-
rene und der Impuls des Begehrens, das Verlorene wiederzufinden, d.h.
zu erfinden, es noch einmal zu bilden, noch einmal Ave zu sagen, nah
aneinander. Der melancholische Zug, der das Lyrische dieser Verkiin-
digung auszeichnet, markiert einen unsichtbaren Wechsel zwischen
visuellen und raumlichen Vorstellungen und der Heraufkunft der
Stimme. Sie affiziert die Korperhiille, den Umrif§ des Bildes. Der Akt des
Malens — mal getupft, mal flachig, mal geritzt — gebardet sich nachtrag-
lich als ein Liebesakt, der den Widerspruch von Verlangen und Trauer
in der Verletzlichkeit des Bildes ausstellt. Darin liegt der Wille zur Far-
be, ihre Fliichtigkeit. Und genau an diesen Punkten des Schwindens des
Anblicks, beginnt der Gesang, die Litanei, der Ruf nach dem Bild, den
das Bild in Szene setzt. Entlang von Farben, Linien und Buchstaben er-
scheint und verschwindet der Gruf im Bilde unstetig, vielfdltig und im-
merwahrend. Von daher kann man sagen, daf§ das Bild spricht. In der
Exposition seiner Inszeniertheit sagt es ein einzigartiges und disse-
minierendes Ave. Die Stimme, die nie gesprochen haben wird und doch
wirkt, hat an einem unbeschreiblichen Punkt statt. Sie wirkt dort, wo
die reine, nackte Farbe auslduft, eine Leere blickt und die Kontempla-
tion beginnt: im unwiederbringlichen Malakt und im stillen Gebet.

1. Vgl. Derrida, Asche und Feuer.

236

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Finis

In der Konstellation der vier Werke kehrt die Frage nach Tradierung,
Ubersetzbarkeit und Unterbrechung von Geschichte an je unterschied-
lichen historischen Schnittstellen wieder. Mit Friedrich Hoélderlin und
Heiner Miller trifft man auf Beginn und Ausklang der Moderne. Beide
Autoren referieren auf das klassische Altertum, wobei Miiller dariiber
hinaus ein Spiel der Epochen mit Shakespeares Hamlet und der klassi-
schen filinfteiligen Tragddienform und mit der Zersplitterung der Zitate
in Szene setzt. Michel Foucault entfaltet in seinem Vortrag am 27. Mai
1978 in der Société francaise de philosophie die These einer Verschran-
kung der Epoche der Aufklarung mit der Moderne in dem Sinne, als er
die Aufkldrung als das »historische Schema der Modernitidt«* und als
»Formierungsmoment der modernen Menschheit«®* zu denken aufgibt.
Holderlin thematisiert in den Anmerkungen zu den Trauerspielen mit
der Frage nach dem Verhdltnis von Vernunft und Kritik und mit der
Differenz zwischen dem »tddtlichfactischen Wort« und dem »tédtend-
factischen Wort« exakt die Frage der Gebundenheit und der Verdnder-
barkeit eines historischen Schemas iiberhaupt.

Mit Fra Angelico und Vittore Carpaccio trifft man auf eine histo-
rische Spanne von beginnender Frithrenaissance und Hochrenaissance,
in der sich allméhlich das Subjekt und die Fragen nach Ort und Freiheit
des kiinstlerischen Subjekts entwickeln. Ausgehend vom Blickpunkt des
Subjekts, das wissen will, beginnen sich die Wissenschaften zu formie-
ren. Das Traktat zur Malerei von Leonardo da Vinci, in dem die Zerris-
senheit des kiinstlerischen und wissenschaftlichen Subjekts zur Spra-
che kommt ebenso wie das Verlangen nach seiner Einheit, zeugen von
einer Epoche, in der die Erfindung des Subjekts und der Zentralper-
spektive nicht von einem genialen Schopfer auf einmal eingegeben
wurde. Die Akzeptanz der Zentralperspektive und der Konstruktion des
Subjekts ist untrennbar von dem Anblick des Toten, den Leonardo so-
wohl im Traktat und besonders in seinen Studienbldttern thematisch
werden 148t, und den Carpaccio einzigartig in Szene setzt. Der tote auf
einem Opfertisch aufgebahrte Jesus Christus liegt ikonologisch hoch

1. Foucault, Was ist Kritik?, 28.
2. Ebd.

237

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

konnotiert im Sinne einer Erfiillung der christlichen Heilsgeschichte
zugleich quer im Bild wie ein Balken im Auge. Auch das Fresko des
Dominikanermonchs Fra Angelico, der einer negativen Theologie ver-
pflichtet ist, artikuliert auf kiinstlerische Weise ein Paradox. Eine Hal-
tung der Demut in der Malweise, die sich in einem Spiel der Zurtickhal-
tung der Farbtone, der Neigung des Engels und der Jungfrau zueinan-
der und in einer Leere des Freskos duflert, 1af3t zugleich einen subversi-
ven Akt in der kiinstlerischen Uberschreitung des Themas der Unbe-
rithrtheit und Wundlosigkeit der Jungfrau Maria zu. Die paradoxe Si-
multanitat unterstiitzt die These einer Gleichzeitigkeit einer Akzeptanz
von Diskursen und ihrer Subversion als Bedingung einer Formierung
von epoché auf dem Feld von Kunst und Literatur.*

Wohin aber fithrt das? Die vielen Facetten, die das Thema von
Stimme und Blick aufwirft, treffen an einem ungewissen Punkt zusam-
men. Die vier Werke stellen das Wagnis von Uberschreitung in der Ver-
schrankung der Frage nach dem Toten mit der Frage nach dem Leben-
digen auf je spezifische Weise aus. Indem sie jeweils an unterschiedli-
chen Punkten auf die Unverfiigbarkeit einer Vorstellung vom Toten und
einer Vorstellung vom Lebendigen treffen, fallen sie aus einer teleolo-
gisch orientierten Geschichtskonzeption® heraus. Die Vorstellung von
Geschichte, die sich fortschreitend zu erfiillen sucht, kollidiert mit einer
Vergessenheit von Geschichte und ihrer Unverfiigbarkeit, in der ein
Denken in Epochen an seine Grenzen gerat. Holderlin 1a5t den Chor in
dem Einzugslied der Antigona-Tragodie zwischen der noch nicht been-
deten Tragodie vom toten, unbestatteten Polynikes und der bereits be-
gonnenen Tragoddie Antigonds das Unmogliche sagen: »Macht die Ver-
gessenheit aus!«3

Literatur und Kunst erzahlen von diesem unergriindlichen Punkt,
an dem mit jeder neuen Lektiire, die Literatur schreibt, und mit jeder
neuen Version, die Kunst herstellt, eine andere Grenze von Geschichte
aufreift. Literatur und Kunst erscheinen in einer paradoxen Weise ei-
nes Entzugs und in einer Position eines Auflen inmitten einer Epoche
oder eines historischen Raumes, in der sie sich in unterschiedlicher
Couleur und in der Entgrenzung von Zeit begegnen konnen. Die Zeit
der Abwesenheit der Zeit, die Blanchot Faszination nennt, kommt in der
Unterbrechung von Linearitdt und Vertikalitat und im fliichtigen Still-
stand eines Kontaktes von Stimme und Blick herauf. »Sehen, das heif3t
vielleicht, vergessen zu sprechen, und Sprechen, das heiflit am Grund
des Sprechens das Vergessen schopfen, das das Unausschopfliche ist.«*

Ebd., 34f.

Blanchot, Das Unzerstérbare, 38f.
FHA 16, Antigond, V. 156.
Blanchot, Das Unzerstérbare, 89.

H W NN =
L - )

238

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Agamben, Giorgio: Homo sacer. Die souverdne Macht und das nackte Leben,
Ubersetzt von Hubert Thiiring, Frankfurt am Main 2002.

Baas, Bernard: »Das Opfer und das Gesetz«, libersetzt von Johanna Drob-
nig, Regula Schindler, Peter Widmer, in: RISS. Zeitschrift fiir Psy-
choanalyse, Peter Widmer (Hg.), 7. Jahrgang, Nr. 21, Ziirich, Oktober
1992.

Balibar, Etienne: »Gibt es einen >Neo-Rassismus<?« in: Etienne Balibar,
Immanuel Wallerstein: Rasse Klasse Nation, iibersetzt von Michael
Haupt, Ilse Utz, Hamburg 1992.

Benjamin, Walter: »Ursprung des deutschen Trauerspiels«, in: Walter Ben-
jamin. Gesammelte Schriften, Bd. 1.1, unter Mitwirkung von Theodor
W. Adorno und Gershom Scholem, Rolf Tiedemann und Hermann
Schweppenhduser (Hgg.), Frankfurt am Main 1974.

— Passagen-Werk, 2 Bd., Rolf Tiedemann (Hg.), Frankfurt am Main
1982.

Bertaux, Pierre: Holderlin und die Franzdsische Revolution, Frankfurt am
Main 1969.

Binder, Wolfgang: Holderlin und Sophokles. Turmvortrdge, Uvo Holscher
(Hg.), Tiibingen 1992.

Blanchot, Maurice: Das Unzerstdrbare, iibersetzt von Hans-Joachim Metz-
ger und Bernd Wilczek, Michael Kriiger (Hg.), Miinchen, Wien 1991.

— Die wesentliche Einsamkeit, libersetzt von Gerd Henniger, Berlin
1959.

— »Die Freundschaft. Zum Tod von Georges Bataille«, in: Georges Ba-
taille: ABBE C., Uibersetzt von Max Holzer, Miinchen 199o.

Burkert, Walter: »Griechische Tragoddie und Opferritual«, in: Walter Bur-
kert: Wilder Ursprung. Opferritual und Mythos bei den Griechen, Ul-
rich Raulff (Hg.), Berlin 1990.

De Man, Paul: »Semiologie und Rhetorike, in: Allegorien des Lesens, iiber-
setzt von Werner Hamacher, Peter Krumme, Frankfurt am Main 1988.

Derrida, Jacques: Aporien. Sterben — Auf die Grenzen der Wahrheit« gefafst
sein, libersetzt von Michael Wetzel, Miinchen 1998.

— Asche und Feuer. Feuer und Asche, iibersetzt von Michael Wetzel,
Berlin 1988.

239

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

— Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstportrdt und andere Ruinen,
ubersetzt von Andreas Knop und Michael Wetzel, Miinchen 1997.

— »Babylonische Tiirme, Wege, Umwege, Abwege«, libersetzt von
Garcia Diittmann, in: Ubersetzung und Dekonstruktion, Alfred Hirsch
(Hg.), Frankfurt am Main 1997.

— »Den Tod geben, libersetzt von Hans-Dieter Gondek, in: Gewalt und
Gerechtigkeit. Derrida-Benjamin, Anselm Haverkamp (Hg.), Frank-
furt am Main 1994.

— Die Stimme und das Phdnomen, Uibersetzt von Jochen Horisch, Frank-
furt am Main 1979.

— Die unbedingte Universitdt, ibersetzt von Stefan Lorenzer, Frankfurt
am Main 2001.

— »Fors — Die Winkelworter von Nicolas Abraham und Maria Torok,
in: Kryptonomie. Das Verbarium des Wolfmanns, Nicolas Abraham/
Maria Torok, iibersetzt von Werner Hamacher, Frankfurt am Main
1979.

— »Freud und der Schauplatz der Schrift«, in: Die Schrift und die Diffe-
renz, Ubersetzt von Rodolphe Gasché, Frankfurt am Main 1976.

— Gestade, iibersetzt von Monika Buchgeister, Hans-Walter Schmidt,
Wien 1994.

— Grammatologie, ibersetzt von Hans-Jorg Rheinberger, Hanns
Zischler, Frankfurt am Main 1983.

— Schibboleth. Fiir Paul Celan, iibersetzt von Sebastian Baur, Peter En-
gelmann (Hg.), Wien 1986.

— Uber den Namen. Drei Essays, iibersetzt von Hans-Dieter Gondek,
Markus Sedlaczek, Wien 2000.

De Voragine, Jacobus: Legenda Aurea, iibersetzt von Richard Benz, Gerlin-
g€en 1997.

Didi-Huberman, Georges: Fra Angelico. Undhnlichkeit und Figuration, iiber-
setzt von Andreas Knop, Miinchen 1995.

— Was wir sehen blickt uns an. Zur Metapsychologie des Bildes, liber-
setzt von Markus Sedlaczek, Miinchen 1999.

Diinkelsbiihler, Ulrike Oudée: Kritik der Rahmen-Vernunft. Parergon-Versio-
nen nach Kant und Derrida, Minchen 1991.

— »Kein Recht Auf-Gabe. Der Korper-Effekt des Polineikes«, in: Ethik
der Gabe. Denken nach Jacques Derrida, Michael Wetzel, Jean M. Ra-
baté (Hgg.), Berlin 1993.

Foucault, Michel: »Das unendliche Sprechen, in: Schriften zur Literatur,
ubersetzt von Karin Hofer, Anneliese Botond, Frankfurt am Main
1988.

— »Der Name / das Nein des Vaters«, in: Le pauvre Holterling. Bldtter
zur Frankfurter Holderlin Ausgabe, Nr.8, iibersetzt von Riudiger
Campe, Frankfurt am Main 1988.

— »Der Wahnsinn, das abwesende Werks, in: Schriften zur Literatur,

240

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

uUbersetzt von Karin Hofer und Anneliese Botond, Frankfurt am
Main 1988.

— Die Geburt der Klinik. Eine Archdologie des drztlichen Blicks, iiber-
setzt von Walter Seitter, Frankfurt am Main 1988.

— »Die Intellektuellen und die Macht. Gilles Deleuze im Gesprdach mit
Foucaultk, in: Von der Subversion des Wissens, libersetzt von Walter
Seitter, Frankfurt am Main 1993.

— Was ist Kritik?, ibersetzt von Walter Seitter, Berlin 1992.

Freud, Sigmund: »Die Verneinung, in: Psychologie des UnbewufSten, Studi-
enausgabe Bd. III, Frankfurt am Main 1982.

— »Trauer und Melancholie, in: Psychologie des Unbewu/fSten, Studien-
ausgabe Bd. ITI, Frankfurt am Main 1982.

— »ZeitgemaRes Uber Krieg und Todx, in: Fragen der Gesellschaft, Ur-
spriinge der Religion, Studienausgabe Bd. IX, Frankfurt am Main
1982.

— »Psychopathische Personen auf der Biihne, in: Bildende Kunst und
Literatur, Studienausgabe Bd. X, Frankfurt am Main 1982.

Gottert, Karl-Heinz: Geschichte der Stimme, Miinchen 1998.

Grimm, Jacob und Wilhelm: Deutsches Worterbuch, 33 Bande, Leipzig 1854-
1954, Nachdruck Miinchen 1984.

Groddeck, Wolfram: Reden iiber Rhetorik. Zu einer Stilistik des Lesens, Basel,
Frankfurt am Main 1995.

Haverkamp, Anselm (Hg.): Theorie der Metapher, Darmstadt 1983.

— (Hg.): Die paradoxe Metapher, Frankfurt am Main 1998.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phdnomenologie des Geistes, Redaktion von
Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel, Frankfurt am Main 1993.

Holderlin, Friedrich: »Antigonéd«, in: Sophokles, Frankfurter Holderlin Aus-
gabe (FHA), Bd. 16, Michael Franz, Michael Knaupp, D. E. Sattler
(Hg.), Basel, Frankfurt am Main 1988.

— Entwiirfe zur Poetik, FHA 14, Frankfurt am Main 1984.

— Homburger Folioheft, FHA Supplement 3, Frankfurt am Main 1986.

— Oden II, FHA 5, Frankfurt am Main 1984.

— »Qedipus. Der Tyranng, in: Sophokles, FHA 16.

Homer: Ilias, iibersetzt von Roland Hampe, Stuttgart 1979.

Hyppolite, Jean: »Gesprochener Kommentar iiber die >Verneinung«< von
Freud, Uibersetzt von Ursula Riitt-Forster, in: Jacques Lacan. Schrif-
ten III, Norbert Haas und Hans Joachim Metzger (Hgg.), Berlin,
Weinheim, 1994.

Jacobs, Carol: »Dusting Antigone«, in: MLN, Modern Language Notes.
Comparatives Literature, Volume 111 No.5, Baltimore 1996, 889-917.

Kleist, Heinrich von: »Die Familie Schroffenstein«, in: Heinrich von Kleist.
Sdmtliche Werke und Briefe, Bd.1, Helmut Sembdner (Hg.), Miinchen
1987.

Kluge, Friedrich: Etymologisches Worterbuch der Deutschen Sprache, Berlin,
New York 1975.

241

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Lacan, Jacques: »Das Drangen des Buchstaben im Unbewul3ten oder die

Vernunft seit Freudk, in: Jacques Lacan. Schriften 1I, Norbert Haas
und Hans-Joachim Metzger (Hgg.), Berlin, Weinheim 1991.

»Das Wesen der Tragodie. Ein Kommentar zur Antigone des Sopho-
kles«, in: Die Ethik der Psychoanalyse. Das Seminar. Buch VII, Text-
herstellung durch Jacques-Alain Miller, iibersetzt von Norbert Haas
und Hans Naumann, Norbert Haas und Hans-Joachim Metzger
(Hgg.), Berlin, Weinheim 1996.

Die Psychosen. Das Seminar. Buch III, Textherstellung Jacques-Alain
Miller, iibersetzt von Michael Turnheim, Berlin, Weinheim 1997.
»Subversion des Subjekts und Dialektik des Begehrens im Freud-
schen Unbewuften«, in: Jacques Lacan. Schriften II, iibersetzt von
Norbert Haas und Hans-Joachim Metzger (Hgg.), Berlin, Weinheim
1991.

»Uber eine Frage, die jeder méglichen Behandlung der Psychose
vorausgeht, in: Jacques Lacan. Schriften II, iibersetzt von Norbert
Haas und Hans-Joachim Metzger (Hgg.), Berlin, Weinheim 1991.
»Vom Blick als Objekt Klein a«, in: Die vier Grundbegriffe der Psy-
choanalyse. Seminar XI, Uibersetzt von Norbert Haas (Hg.), Berlin,
Weinheim 1987.

»Zur Verneinung bei Freud, in: Jacques Lacan. Schriften III, iiber-
setzt von Norbert Haas, Franz Kaltenbeck, Friedrich A. Kittler,
Hans-Joachim Metzger, Monika Metzger, Ursula Ritt-Forster; Nor-
bert Haas, Hans Joachim Metzger (Hgg.), Berlin, Weinheim 1994.

Lacoue-Labarthe, Philippe: Fiktion des Politischen, Uibersetzt von Thomas

Schestag, Stuttgart 1990.

»Theatrum Analyticum. Bemerkungen iiber Freud und die Repra-
sentation«, in: Fragmente. Schriftenreihe fiir Kultur-, Medien- und
Psychoanalyse, Bd. 41, hrsg. von dem Wissenschaftlichen Zentrum IT
der Gesamthochschule Kassel, Kassel Juni 1993.

»Zasur des Spekulativen«, in: Holderlin Jahrbuch 1980/81, ibersetzt
von Werner Hamacher, Peter Krumme; Bernhard Bdschenstein,
Gerhard Kurz (Hgg.), Stuttgart 1982.

Langenscheidts Taschenwdrterbuch: Altgriechisch, begriindet von Hermann

Menge, neubearbeitet von Karl-Heinz Schéfer, Bernhard Zimmer-
mann, Berlin, Miinchen, Ziirich, New York 1986.

Italienisch, neubearbeitet von Vladimiro Macchi, Berlin, Miinchen,
Zirich, Wien, New York 1957.

Lateinisch, von Hermann Menge, bearbeitet von Erich Pertsch, Ber-
lin, Miinchen, Wien, Ziirich, New York 1963.

Lefort, Claude: »L'insurrection hongroise, Paris 1956/57. Une autre révolu-

tion, 1977«, Uibersetzt (anonym) in: POLITICS-POETICS. Das Buch
zur documenta X, Ostfildern 1997.

Legendre, Pierre: Das Verbrechen des Gefreiten Lortie. Abhandlung iiber den

Vater, ibersetzt von Clemens Pornschlegel, Freiburg 1998.

242

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

— »Die Juden interpretieren verriickt«, tibersetzt von Anton Schiitz, in:
Psyche. Zeitschrift fiir Psychoanalyse und ihre Anwendungen, Jahr-
gang 43, 1989, 20-39.

— »Die verordnete Psychoanalyse. Anmerkungen zur Auflosung der
Ecole freudienne de Paris«, in: Das Andere Denken. Zur Ethik der
Psychoanalyse, Fragmente. Schriftenreihe zur Psychoanalyse, hrsg.
von dem Wissenschaftlichen Zentrum II der Gesamthochschule
Kassel, Bd. 39/40, Kassel 1992.

Leikert, Sebastian: »Das Objekt des Genieens in der Musik, in Riss. Zeit-
schrift fiir Psychoanalyse, Peter Widmer (Hg.), Ziirich1994.

— »Lacan und die andere Sprachlichkeit«, in: Musik & Asthetik, Ludwig
Holtmeier, Richard Klein, Claus-Steffen Mahnkopf (Hg.), Heft 6,
Stuttgart April 1998.

Lévinas, Emmanuel: Die Zeit und der Andere, libersetzt von Ludwig Wenz-
ler, Hamburg 1989.

— Eigennamen. Meditationen iiber Sprache und Literatur, iibersetzt von
Frank Miething, Miinchen 1988.

Magiros, Angelika: Foucaults Beitrag zur Rassismustheorie, Hamburg 1995.

Menke, Bettine: Prosopopoiia. Stimme und Text bei Brentano, Hoffmann,
Kleist und Kafka, Miinchen 2000.

Miiller, Heiner: »Brief an den Regisseur der bulgarischen Erstauffiihrung
von Philoktet am dramatischen Theater Sofia«, in: Herzstiick, Berlin
1983.

— GERMANIA 3 GESPENSTER AM TOTEN MANN, Koln 1996.

— »Die Hamletmaschine«, in: Heiner Miiller. Material, Frank Hornigk
(Hg.), Gottingen 1989.

— Heiner Miiller. Généalogie d'une (Euvre a venir, Académie Expéri-
mentale des Théatres (Hg.), Théatre/Public 160-161, avec le con-
cours de 1'Université de Paris X Nanterre, de la Maison Heinrich
Heine et de I’Académie Expérimentale des Théatres.

— Shakespeare Factory 1, Berlin 1985.

— Shakespeare Factory 2, Berlin 1994.

Miiller-Schoell, Nikolaus: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«. Lek-
tiiren zur Theorie eines Theaters der A-Identitdt bei Walter Benjamin,
Bertolt Brecht und Heiner Miiller, Frankfurt am Main, Basel 2002.

Nédgele, Rainer: Echoes of translation. Reading between Texts, Baltimore &
London 1997.

— Lesarten der Moderne. Essays, Eggingen 1998.

— »Mechané. Einmaliges in der mechanischen Reproduzierbarkeit, in:
Singularitdten. Literatur — Wissenschaft — Verantwortung, Marianne
Schuller, Elisabeth Strowick (Hgg.), Freiburg im Breisgau 2001.

— »Vatertext und Muttersprache. Pindar und das lyrische Subjekt in
Holderlins spdterer Dichtungk, in: Le pauvre Holterling. Bldtter zur
Frankfurter Holderlin Ausgabe, Basel, Frankfurt am Main 1988.

243

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Nancy, Jean-Luc: Kalkiil des Dichters. Nach Holderlins Mass, iibersetzt von
Gisela Febel und Jutta Legueil, Stuttgart 1997.

— Die Musen, iibersetzt von Gisela Febel und Jutta Legueil, Stuttgart
1999.

Nietzsche, Friedrich: »Nachgelassene Fragmente 1869-1874«, in: Friedrich
Nietzsche, Kritische Studienausgabe KSA 7, Giorgio Colli, Mazzini
Montinari (Hgg.), Berlin, New York 1988.

— »Die Geburt der Tragddie«, in: Friedrich Nietzsche. Kritische Studi-
enausgabe, KSA 1, Giorgio Colli, Mazzino Montinari (Hgg.), Berlin,
New York 1988.

Ovid, Publius Naso: Metamorphosen. Epos in 15 Bilichern, tibersetzt und
herausgegeben von Hermann Breitenbach, Stuttgart 1964.

Pazzini, Karl-Josef: »Sind die Sinne dumm? Oder: Warum nur afen Adam
und Eva vom Baum der Erkenntnis?«, in: Sinnenreich. Vom Sinn der
Bildung der Sinne als kulturell dsthetisches Projekt, Wolfgang Zaccha-
rias (Hg.), Hagen 1995.

— »Tertius datur. Skizze zur Funktion des Vaters in Bildungg, in: Wer-
ner Friedrichs, Olaf Sanders (Hgg.), Bildung/Transformation. Kultu-
relle und gesellschaftliche Umbriiche aus bildungstheoretischer Per-
spektive, Bielefeld 2002, 85-109.

Poppenberg, Gerhard: Ins Ungebundene. Uber Literatur nach Blanchot, Tii-
bingen 1993.

Sattler, D. E.: »Hydra, in: Textkritische Beitrdge Heft 3. Entzifferung 1, Ro-
land Reuf3, Wolfram Groddeck, Walter Morgenthaler (Hgg.), Basel,
Frankfurt am Main 1997.

Schadewaldt, Wolfgang: Sophokles Antigone, Frankfurt am Main 1974.

Schmidt, Jochen: »Eigenhdndig aber verblutete er«, in: Jahrbuch der Deut-
schen Schillergesellschaft 1995, Bd. 39, Wilfried Barner, Walter Miil-
ler-Seidel, Ulrich Ott (Hgg.) Stuttgart 1995.

— »Tragodie und Tragoddientheorie. Holderlins Sophokles-Deutungg,
in: Holderlin Jahrbuch 1994/95, Bernhard Boschenstein, Ulrich Gaier
(Hgg.), Stuttgart 1995.

Schreiner, Klaus: Maria, Jungfrau, Mutter, Herrscherin, Miinchen 1996.

Schuller, Marianne: »Bilder — Schriften zum Gedédchtnis. Freud. Warburg.
Benjamin. Eine Konstellationk, in: Geddchtnis und Erinnerung in der
Literatur, Warszawa 1996.

— »Der Witz oder die >Liebe zum leersten Ausgange««, in: Fragmente.
Heilloses Lachen. Fragmente zum Witz. Schriftenreihe fiir Kultur-,
Medien- und Psychoanalyse, Bd. 46, hrsg. von dem Wissenschaftli-
chen Zentrum IT der Gesamthochschule Kassel Kassel 1994.

— DModerne. Verluste. Literarischer Prozefs und Wissen, Basel, Frankfurt
am Main 1997.

Serres, Michel: Carpaccio. Asthetische Zugdinge, iibersetzt von Ulrich
Raulff, Reinbek bei Hamburg 1981.

244

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

— Die Legende der Engel, ibersetzt von Michael Bischoff, Frankfurt am
Main 1995.

Sgarbi, Vittorio: Carpaccio, Milano 1994.

— Carpaccio. Leben und Werk, Miinchen 1999.

Sophokles: »Oidipus auf Kolonos, in: Sophokles Tragodien, libersetzt von
Wilhelm Willige, iberarbeitet von Karl Bayer, Manfred Fuhrmann
(Hg.), Miinchen 1990.

Strowick, Elisabeth: Passagen der Wiederholung. Kierkegaard — Lacan —
Freud, Stuttgart 1999.

Stuttgarter Erklirungsbibel: Die heilige Schrift nach der Ubersetzung Martin
Luthers, Stuttgart 1992.

Weber, Samuel: »Zur Singularitdt des Namens in der Psychoanalysec, in:
Perversion der Philosophie. Lacan und das unmogliche Erbe des Va-
ters, Edith Seifert (Hg.), Berlin 1992, 31-61.

Wolf, Gerhard: »Bildpragung und Bildgedachtnis. Wahres Bild und wahrer
Korperx, in: Rhetorik der Leidenschaft. Zur Bildsprache der Kunst im
Abendland, Ilsebill Barta-Fliedl, Christoph Geissmar-Brandi, Naoki
Sato (Hgg.), Hamburg, Miinchen 1999.

Zizek, Slavoj: »GenieRe dein Opfer! Symbolische Gewalt und die Univer-
salisierung des Opferbegriffs«, in: Lettre International, Heft 26, 3.
Vierteljahr Berlin 1994, 22-27.

245

14.02.2026, 07:17:48. D


https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildungen

Abbildung 1: Vittore Carpaccio: Grabbereitung, vimt. 1505-1520, Berliner
Gemalde Galerie, Staatliche Museen zu Berlin, Preuischer Kulturbe-
sitz, Leinwand 145 cm x 185 cm.

247

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Abbildung 2: Anonym: Der heilige Gregor, vmt. 1490-1500, Graphische
Sammlung Albertina Wien, kolorierter Holzschnitt, 169 mm x 108 mm.

248

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBILDUNGEN

Abbildung 3: Fra Angelico: Verkiindigung, aus dem Freskenzyklus (Nord-
korridor) im Kloster San Marco Florenz, 1438-1450, 237 cm X 297 cm.

249

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Abbildung 4: Fra Angelico und Gehilfen: Der heilige Dominikus in Anbe-
tung des Kreuzes, aus dem Freskenzyklus (Nordkorridor) im Kloster San
Marco Florenz, 1438-1450, 162 cm X 94 cm.

250

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

transcript Kulturwissenschaften

Backlist

Georg Christoph Tholen,
Gerhard Schmitz,

Manfred Riepe (Hg.)
Ubertragung - Ubersetzung —
Uberlieferung

Episteme und Sprache in der
Psychoanalyse Lacans

2001, 442 Seiten,
kart., 25,80 €,
ISBN: 3-933127-74-2

Hans-Joachim Lenger
Vom Abschied
Ein Essay zur Differenz

2001, 242 Seiten,
kart., 25,80 €,
ISBN: 3-933127-75-0

Annette Keck,
Nicolas Pethes (Hg.)
Mediale Anatomien
Menschenbilder als
Medienprojektionen

2001, 456 Seiten,
kart., 25,80 €,
ISBN: 3-933127-76-9

Stefan Weber

Medien - Systeme — Netze
Elemente einer Theorie der
Cyber-Netzwerke

2001, 128 Seiten,
kart., 13,80 €,
ISBN: 3-933127-77-7

Rainer Winter,

Lothar Mikos (Hg.)

Die Fabrikation des
Populidren

Der John Fiske-Reader
(Cultural Studies 1,

hrsg. von Rainer Winter)
Ubersetzt von Thomas Hartl

2001, 374 Seiten,
kart., 25,80 €,
ISBN: 3-933127-65-3

Udo Gottlich, Lothar Mikos,
Rainer Winter (Hg.)

Die Werkzeugkiste der
Cultural Studies
Perspektiven, Anschliisse und
Interventionen

(Cultural Studies 2,

hrsg. von Rainer Winter)

2001, 348 Seiten,
kart., 25,80 €,
ISBN: 3-933127-66-1

Werner Friedrichs,

Olaf Sanders,

Torsten Meyer (Hg.)

Bildung / Transformation
Kulturelle und gesellschaftliche
Umbriiche aus bildungs-
theoretischer Perspektive

April 2002, 252 Seiten,
kart., 24,80 €,
ISBN: 3-933127-94-7

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 07:17:48.



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

transcript Kulturwissenschaften

Novititen Herbst 2002

Susanne Gottlob Manfred Riepe

Stimme und Blick Bildgeschwiire

Zwischen Aufschub des Todes Korper und Fremdkorper im
und Zeichen der Hingabe: Kino David Cronenbergs.
Holderlin — Carpaccio — Heiner Psychoanalytische Filmlektiiren
Miiller — Fra Angelico nach Freud und Lacan
August 2002, 260 Seiten, Oktober 2002, ca. 200 Seiten,
kart., 25,80 €, kart., zahlr. SW-Abb., ca. 24,80 €,
ISBN: 3-933127-97-1 ISBN: 3-89942-104-3

Nikolaus Miiller-Scholl, Sylvia Sasse,

Marianne Schuller (Hg.) Stefanie Wenner (Hg.)
Kleist lesen Kollektivkorper

Oktober 2002, ca. 300 Seiten, Kunst und Politik von

Kkart., ca. 25,80 €, Verbindung
ISBN: 3-89942-105-1 September 2002, ca. 250 Seiten,
kart., ca. 24,80 €,

Torsten Meyer ISBN: 3-89942-109-4
Interfaces, Medien, Bildung

Paradigmen einer

padagogischen Medientheorie

Oktober 2002, ca. 280 Seiten,
kart., zahlr. SW-Abb., inkl.
Begleit-CD-ROM, ca. 26,50 €,
ISBN: 3-89942-110-8

Sibylle Niekisch
Kolonisation und Konsum
Kulturkonzepte in Ethnologie
und Cultural Studies

Juli 2002, 110 Seiten,
kart., 13,80 €,
ISBN: 3-89942-101-9

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 07:17:48. D



https://doi.org/10.14361/9783839400975
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Stimme und Blick
	Vorwort. Oedipus und die Stimme
	Antigonä – Hölderlin
	Eine Widmung
	Autorname
	Titel und Namen

	Antigonä – Polynikes
	Eine chiastische Figur: tot und unbegraben – lebendig und begraben
	Fehlen
	Die Frage nach dem »mütterlichen Wahn«
	Eine literarische Geste
	Was heißt es, einem Toten kein Grab aufzuwerfen?

	Ein Zwischenblatt. Die Grabbereitung von Vittore Carpaccio
	Ein unmöglicher Blick ins Grab

	Kreon vor dem Grab
	Auftritt des Boten. Die Exangolos-Passage
	Eines »Kindes Stimme« hören
	Passage über den Aufschub. Zwischen Stimme und Blick
	Am Spielrand von Buchstäblichkeit – Kreon/Nekro

	Der Chor. Den Parodos hören
	»O Blik der Sonne«
	»Und«
	Theben, das »siebenthorige Maul«
	Über den Sohn
	Lyrik und Tragödie
	Name des Vaters
	Ohne Antwort, ohne Rückkehr

	Der Chor und die Frage nach der Grenze
	Übertretung
	Nicht-Passage

	Enden?
	Das »tödtlichfactische Wort« und das »tödtendfactische Wort«
	Wenn das Töten nicht aufhört … Die Hamletmaschine von Heiner Müller

	Das Mysterium des Anfangs. Eine Verkündigung von Fra Angelico
	Nahe der Schrift und des Bildes
	Farbe, Buchstabe, Linie
	Lesen
	Schauplatz der Farben

	Finis
	Literatur
	Abbildungen

