
210 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

Sexualität und Pfarramt – vor dem Hintergrund der Erfahrung, dass die eigene Sexua

lität wiederholt von Anderen thematisiert wird (Kap. 5.1.3); die Pfarrer_innen setzen 
dabei individuell differente Schwerpunkte. Mithilfe dieser Strategien der Gliederung, 
Trennung und Integration erlangen sie in Gefühlslagen des Kontrollverlustes wieder 
Kontrolle (Kap. 5.2). 

Der Kontrollverlust, der ansonsten existenziell bedrohlich erlebt würde, beruht 
– so meine These – auf mangelnder Anerkennung, weil die persönliche Selbstbezie

hung empfindlich angetastet wird. Meine Schlussfolgerung lautet daher, dass es in 
den Schilderungen weniger um die Autonomie der Handlungen der Pfarrer_innen geht 
als um die grundsätzliche Anerkennung ihrer Autonomie.11 Nicht die Einschränkung 
autarker Handlungen wird dabei befürchtet, sondern der Verlust der eigenen Identität 
als Selbstbeschreibung. Da Identität Voraussetzung von Handlungsmacht ist, sind 
konkrete Handlungen und Subjektivierung sowie Identifizierung nicht voneinander zu 
trennen.12 Das Gefühl, in der eigenen Identifizierung nicht anerkannt zu werden, wird 
somit nicht nur als Kontrollverlust geschildert, sondern als verletzend wahrgenommen 
– dies zeigte sich besonders in den Schilderungen von Misstrauen.13 Darum liegen in den 
Kategorien Vertrauen und Authentizitätserleben aufschlussreiche Konkretisierungen 
für die Betrachtung der Handlungsmacht von Pfarrpersonen. 

6.2 Anerkennung, Authentizität und Agency 

Die folgende Darstellung erfolgt in umgekehrter Richtung zum Auswertungsprozess: 
Was in der Empirie gefunden wurde, wird nun durch Theorien eingeordnet, die ich zu

nächst jeweils inhaltlich verdichten werde. 
Da die Theorien der Anerkennung eine der wichtigen Grundlagen zur Reflexion von 

Prozessen der Identifizierung und Interaktion bilden und die theoretische Vorausset

zung für das Verständnis der folgenden Überlegungen zu Authentizität und Agency, be

ginne ich mit diesen und greife dabei auf die Konzepte von Axel Honneth, Carolin Emcke 
und Thomas Bedorf zurück (Kap. 6.2.1). Mit Charles Taylors Überlegungen zur Authenti

zität lege ich dar, wie sich das Spannungsfeld der Authentizität in den Interviews gestal

tet (Kap. 6.2.2). Daran schließe ich mit Taylors ethischer Theoriebildung zu Agency an, 

11 Vgl. Honneth 2016, 174, 192. Kritisch zu einer falsch verstandenen Autonomiekonzeption als 
Bestandteil eines Unverwundbarkeitsmythos: Bieler 2017, 58–59 sowie zu Care und Autonomie: 
Lassiter 2017, 21. 

12 Auf die grundlegende Problematik dabei, Anerkennung und Erkennen zu koppeln, da die Identi
fizierung des Einzelnen nie richtig erkannt werden kann und damit immer kontingent bleibt, geht 
Bedorf in seiner Kritik an gängigen Anerkennungstheorien ausführlich ein. Vgl. Bedorf 2010, 145; 
zur Notwendigkeit von Identität als Bedingung für Handlungsfähigkeit: Bedorf 2010, 187. 

13 Da Anerkennung die anthropologische Grundkonstante – und daher das Erwartbare – sei, sei jede 
fehlende Anerkennung bereits als Störung des erwarteten Handelns zu sehen und könne somit 
bereits als Missachtung empfunden werden; Honneth 2016, 221–223. Emcke legt anschließend an 
diese Feststellung Honneths dar, dass aufgrund der Angewiesenheit auf das responsive Verhal
ten des Gegenübers die Verweigerung von Anerkennung ebenso konstitutiv für Identität sei wie 
Anerkennung; Emcke 2000, 293–294. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 211 

welche ich um die Konzepte von Mustafa Emirbayer und Ann Mische sowie Gabriele Lu

cius-Hoene und Arnulf Deppermann ergänze, um mithilfe dieser Theorien und Konzepte 
darzustellen, an welchen Stellen in den Interviews Handlungsmacht/Agency konstruiert 
wurde und was dies über das jeweilige Amtsverständnis aussagt (Kap. 6.2.3). 

6.2.1 Anerkennung 

Ich beginne meine Darstellung der Anerkennungstheorien mit derjenigen von Axel 
Honneth, da sich die drei von ihm ausgemachten Anerkennungsbereiche signifikant 
in den Interviews zeigen und Aufschlüsse zur Gestaltung der Identifikationsprozesse 
und Amtsbilder liefern (Kap. 6.2.1.1). Mit Carolin Emckes Klassifizierung von Typen 
kollektiver Identität veranschauliche ich, welche Abgrenzungsprozesse im Kontext der 
Anerkennungssuche in den Biografien stattfanden (Kap. 6.2.1.2). Nach einer kurzen 
Erläuterung der Thesen Thomas Bedorfs werden Honneths und Emckes Entwürfe mit 
Blick auf die Empirie noch einmal kritisch auf ihre Offenheit für Ambivalenzen hin 
hinterfragt (Kap. 6.2.1.3). Anschließend bringe ich alle drei Theorien mit den Analysen 
aus der Empirie in Dialog und betrachte die Besonderheiten im Pfarrbild der Befragten 
(Kap. 6.2.1.4). 

6.2.1.1 Kampf um Anerkennung 
In allen Interviews kamen Spannungsverhältnisse mal mehr, mal weniger explizit zur 
Sprache; einmal in Form von Aushandlungsprozessen des eigenen Handelns (Kap. 5.1), 
dann in Form einer dualistischen Wahrnehmung (Kap. 5.2). Bei latenten Spannungsver

hältnissen handelt es sich auch um die stete Aushandlung impliziter Konflikte.14 Daher 
greife ich vorrangig auf die Theorie Honneths zurück, der in »Kampf um Anerkennung« 
eine einflussreiche Theorie der »moralischen Grammatik sozialer Konflikte« erarbeite

te.15 Honneths Theorie beinhaltet nicht nur eine Deskription sozialer Konflikte, sondern 
sein Konzept von Anerkennung dient ihm auch als ethische Richtlinie auf dem Weg zu 
einer gerechten Gesellschaft.16 Unter anderem unter Rückgriff auf Mead und Hegel fasst 

14 Etwa innerer Konflikte zur Frage, ob und wann sich eine Person outen solle – ein Konflikt, der 
zugleich den äußeren Konflikt spiegelt, ob die Präsenz von lgbtiq* Pfarrpersonen als erwünscht 
wahrgenommen wird. Die Schilderungen von Abberufungen aus den Pfarrstellen sind allesamt 
auch als Konfliktschilderungen zu verstehen. Den Begriff Konflikt nutze ich nicht wertend, son
dern deskriptiv zur Beschreibung einer interpersonalen Spannung. 

15 So lautet der Untertitel »Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflik
te«, Honneth 2016. Tobias Braune-Krickaus führt in einem Kapitel mit dem Titel »Anerkennung. 
Über einen Grundbegriff sozialen Lebens« anschaulich in die Bedeutung der Anerkennungstheo
rien für die Anthropologie und die Lehre sozialer Gefüge ein und erläutert die Ursprünge der Theo
rie Honneths innerhalb der sozialphilosophischen Diskussion um Anerkennung; Braune-Krickau 
2015, 67–91. 

16 Vgl. Honneth und Stahl 2013. Braune-Krickau nennt als prominente Distinktion der Honneth’schen 
Theorie der Anerkennung von anderen Sozialtheorien vor allem deren immanente Kritik, wodurch 
sie immer einen normativen Anspruch habe. Sie versuche, Kritik bereits aus der Beobachtung und 
Analyse der Praxis zu formulieren und damit auch in Kommunikation mit dieser zu sein. Hierdurch 
eigne sich Honneths Theorie besonders für eine empirische Verwendung und Prüfung; Braune- 
Krickau 2015, 73. Die Aufnahme der Anerkennungstheorien in die Theologien der Rechtfertigung 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

Honneth drei Muster intersubjektiver Anerkennung zusammen: Liebe, Recht und Soli

darität.17 Diesen drei Mustern ordnet er jeweils eine Form der Selbstbeziehung sowie der 
spezifischen Missachtung zu.18 Die Selbstbeziehungen, konkret Selbstvertrauen, Selbst- 
achtung und Selbstschätzung, würden erst durch die Erfahrung der Anerkennung müh

sam erworben und seien nicht im Subjekt angelegt. Zugleich brauche jedes Subjekt die

se, um handlungsfähig zu sein. Die Erwartung der Anerkennung sei daher die eigent

liche anthropologische Grundlage.19 Werde dieser erwartbaren Anerkennung nicht ent

sprochen (Missachtung), ergäben sich potenziell massive Störungen in den genannten 
Selbstbeziehungen, die sich auch auf weitere Interaktionen auswirkten20. Darüber hin

aus, so möchte ich ergänzen, führen gerade Missachtungen nicht nur zu Störungen der 
Selbstbeziehungen einer Person, sondern mitunter auch zu äußerer und körperlicher 
Gewalt, denn: Wenn einer Person homofeindliche und transfeindliche Gewalt zugefügt 
wird, gründet diese Gewalt in Missachtung.21 

Nachfolgend expliziere ich die drei von Honneth ausgemachten Muster, die ich spä

ter auf die Interviews und die herausgearbeiteten narrativen Strategien beziehen wer

de.22 

Liebe – Selbstvertrauen 
Das erste von Honneth beschriebene Muster, die basale Form der Anerkennung, ist das 
reziproke Anerkennungsverhältnis der Liebe. Dieses führe überhaupt erst zur Ermög

lichung, sich als Subjekt zu erfahren und das Vertrauen eines »Selbst« zu entwickeln.23 
Das Individuum erlebe die eigene Abhängigkeit und zugleich die Erfüllung der eige

nen Bedürfnisse und erlerne somit Vertrauen in die Erfüllung seiner Bedürfnisse, als 
Basis menschlichen Lebens.24 Ausgehend von Beobachtungen aus der Psychoanalyse 
Winnicotts erörtert Honneth, wie der Säugling ebenso wie die sorgende erwachsene 
Person im Gefühl des Gehaltenwerdens nicht nur ihre wechselseitige Abhängigkeit 

sowie die Rezeption der Frage nach einer wechselseitigen Anerkennung auf Gottesbild und Theo
logie stellt knapp Markus Buntfuß dar; Buntfuß 2017. 

17 Honneth 2016, 148–151. 
18 Honneth 2016, 148–211. 
19 Honneth 2016, 217. 
20 Honneth 2016, 221–223. Den Motor für soziale Bewegungen sieht Honneth daher darin, dass Men

schen die Erfahrung machten, dass ihrer Erwartungshaltung hinsichtlich Anerkennung nicht be
gegnet werde und sie somit zu Kämpfen um Anerkennung strebten; Honneth 2016, 224, 263–264. 

21 Vgl. Lassiter 2017, 14: Ein Aggressor, der eine trans Frau angreift, verneine letztlich ihre Anerken
nung als Frau. 

22 Damit knüpfe ich an Honneths eigenen Anspruch an, dass sich die von ihm herausgearbeiteten 
und zusammengefassten Muster letztlich in der Empirie erweisen müssten. Dies ist bereits vie
lerorts geschehen, die vorliegende Studie erarbeitet einen weiteren Aspekt heraus. Vgl. Honneth 
2016, 150. 

23 Honneth 2016, 172. 
24 Sigmund Freud sprach vom Urvertrauen, Eriksson arbeitet in seinem religiösen Stufenmodell mit 

dem Urvertrauen als Grundlage für die Gottesbeziehung. Vgl. Erikson 1973/2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 213 

erleben, sondern ebenfalls die Herauslösung aus der symbiotischen Verbindung und 
damit das Erleben des Anderen und des Selbst.25 

Recht – Selbstachtung 
Das zweite Muster, die öffentliche Anerkennung in Form geltenden Rechts, beschreibt 
Honneth als Voraussetzung für das dritte Muster, die wertschätzende Anerkennung. 
Denn erst wenn sich das Subjekt als öffentlich-rechtlich anerkannt wisse und auf der 
Grundlage rechtlicher Absicherung sowie auf dem Selbsterleben als Person, der Rechte 
zugebilligt und damit Verstandesbegabung zugeschrieben wird, könne es persönliche 
Wertschätzung erleben und handelnd hervortreten26. Die Ermöglichung, Rechte ein

zuklagen, gibt dem Subjekt das Wissen, moralisch zurechnungsfähig und am Erlangen 
der Ziele der Gesellschaft beteiligt zu sein.27 Das Absprechen von Rechten sei daher die 
direkte Negation dieser Anerkennung von Zurechnungsfähigkeit und Anteilhabe. Da 
diese Missachtung den Einzelnen ihre Verstandesfähigkeit abspreche, erlaube sie auch 
keine Abstufungen.28 

Solidarität – Selbstschätzung 
Das dritte Muster der Anerkennung, die solidarische Wertschätzung, folge aus der An

nahme, dass die andere Person am Erreichen gemeinsamer Wertvorstellungen – und 
damit den Zielen der Gesellschaft – teilhabe. Unter anderem an Max Webers soziologi

sche Überlegungen anschließend, unterscheidet Honneth zwischen der früheren stän

dischen Ordnung, in der ein Individuum am Wert der Zugehörigkeitsgruppe gemessen 
wurde und entsprechend bemüht war, zu dieser zu gehören oder sich von dieser abzu

grenzen, und der heutigen Ordnung, die den Wert einer Person aufgrund individuel

ler Züge bemisst.29 Leistungen würden in letzterem Fall gerade nicht mit anderen einer 
Gruppe geteilt.30 Es seien also nicht mehr kollektiv geteilte Eigenschaften, sondern die 
»lebensgeschichtlich entwickelten Fähigkeiten des einzelnen [sic!]«, die Anerkennung 

25 Honneth 2016, 160–162. Honneth spricht an dieser Stelle im Anschluss an die von ihm genutzten 
psychoanalytischen Theorien exklusiv von der Mutter. Weder Schwangerschaft und Geburt noch 
die spätere Sorge für den Säugling sind jedoch allein Müttern und Frauen vorbehalten; auch um 
transmännliche gebärende Väter und nicht-binäre Personen sprachlich nicht auszuschließen, nut
ze ich alternative Begriffe. 

26 Honneth 2016, 177; zur Grundlage des Rechts als Ermöglichung der Teilnahme an der Gesellschaft: 
Honneth 2016, 190. Bedorf macht darauf aufmerksam, dass hier ein Bruch zwischen Honneths 
Analyse und der Theorie Kants bestehe. Honneth beziehe die soziale Achtung auf das Individu
um als Träger von Fähigkeiten und Eigenschaften, während Kant nicht von der einzeln erfahrba
ren Person, sondern dem Menschen als Ganzem – als Träger unveräußerbarer Würde – ausgehe. 
Bedorf 2010, 56–57. Die grundsätzlich hiermit aufgeworfene Frage nach der Möglichkeit des Stre
bens nach Wertschätzung außerhalb der ermöglichten Strukturen ist notwendigerweise viel dis
kutiert. Vgl. Spivak et al. 2011; Butler und Athanasiou 2013, 83. 

27 Vgl. Honneth 2016, 194–195. 
28 Vgl. Honneth 2016, 192–194. 
29 Vgl. Honneth 2016, 200–210. 
30 Honneth 2016, 200–210. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

im Muster der Wertschätzung gewähren.31 Die soziale Wertschätzung stehe daher auch 
im Zusammenhang mit einer Individualisierung des Leistungsbegriffs.32 Da sich Indivi

duen derart wechselseitig als bedeutsam für die Ziele der Gesellschaft erachteten, spricht 
Honneth hier neben Wertschätzung auch von Solidarität; so geschehe in derartiger In

teraktion eine affektive Teilnahme am Besonderen der anderen Person.33 Jedes Subjekt 
habe folglich ohne kollektive Abstufungen die Chance, sich selbst anhand eigener »Leis

tungen und Fähigkeiten als wertvoll für die Gesellschaft zu erfahren«, und könne sich 
»positiv auf sich selber zurückbeziehen«.34 Diesen Selbstbezug bezeichnet Honneth mit 
dem Begriff der Selbstschätzung, umgangssprachlich ist der Begriff des Selbstwertge

fühls gebräuchlich. 

6.2.1.2 Typen kollektiver Identität 
Carolin Emcke erarbeitet eine differenzierte Typisierung kollektiver Identitäten und ih

rer Anerkennungsformen.35 Sie unterscheidet zwischen einer kollektiven Identität, wel

che aus der freien Zustimmung von Individuen zu Inhalten und Praxen einer Gruppe 
erfolge (Typ I), und einer solchen, die durch die Zuordnung von außen – zum Beispiel 
als Distinktionsmerkmal – geschehe (Typ II).36 Selbst wenn sich die Angehörigen einer 
kollektiven Identität des zweiten Typs mitunter auch freiwillig der jeweiligen Gruppe zu

ordneten und immer auch Mischformen existierten, liege hier, so Emckes zentrale The

se, dennoch eine bedeutsame Differenz zur Identität Typ I vor. Dies spiegele sich auch in 
Interaktionen der Anerkennung. So stimmten die Einzelnen in diesem Fall (Typ II) nicht 
den Praxen und Meinungen der Gruppe zu, sondern der Erfahrung von Ausgrenzung, die 
sie mit den Anderen in der Gruppe teilten – und die sie nicht wünschten.37 Das Erstrei

ten von Rechten könne zwar auch bei Typ II eine Reproduktion der kollektiven Identität 

31 Honneth 2016, 203. Der Begriff der Wertschätzung lege bereits nahe, dass es sich um eine gradu
elle Anerkennungsform handele. 

32 Honneth 2016, 204–205. Nicht mehr anhand der Ehre aufgrund der Zugehörigkeit zu einer be
stimmten Gruppe oder eines Standes, sondern anhand des Prestiges oder Ansehens einer Person 
werde gemessen. Die Instabilität dessen führe zu einem kulturellen Dauerkonflikt, bei dem die 
einzelnen Gruppen aufzuzeigen versuchten, inwiefern ihre Lebensweisen die Zielsetzungen der 
Gesellschaft unterstützten. 

33 Honneth 2016, 209–210. 
34 Honneth 2016, 210; Honneth 2016, 209. 
35 Zum durchaus umstrittenen Konzept der »kollektiven Identität« empfehlen sich auch die einfüh

renden Bemerkungen der Forscher_innen eines DFG-Projekts zur kollektiven Identität türkischer 
Migrant_innen und deren Selbstverortungen als national oder religiös-national. Die Bewertung des 
Konzepts der »kollektiven Identität« hänge vor allem daran, was mit dem Begriff der Identität ver
bunden werde: ob ein Mit-sich-identisch-Sein angenommen wird oder eine Zuordnung. Vgl. Sack
mann et al. 2005, 13–14. Es herrsche zu Recht Skepsis gegenüber dem Begriff des Kollektivs vor, 
da dieser die Subversivität und Agency der Einzelnen beschränken könne. Sackmann et al. 2005, 
32. Dennoch: Mit der Typisierung Emckes scheint mir das Konzept »kollektive Identität« trotz sei
ner nicht abzustreitenden Ambivalenz für meine Analyse gut nutzbar. So geht auch Emcke nicht 
von einem stabilen Identitätsbegriff aus, was ihren Ansatz für die Vorstellung einer kontingenten 
Identifizierung anschlussfähig macht. 

36 Emcke 2000, 190–199. 
37 Vgl. Emcke 2000, 226–227. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 215 

und eine nicht zu vernachlässigende affirmative Zustimmung zur Gruppe bedingen;38 
Emcke arbeitet jedoch heraus, dass die Genese der kollektiven Identität – also ob es ei

ne Identität von Typ I oder II ist – entscheidend für die späteren Anerkennungsprozesse 
und für Fragen nach Gerechtigkeit und Teilhabe sei.39 

Ich nutze Emckes Analyse, um die Positionierung der befragten Pfarrpersonen zur 
Gruppe LGBTIQ* sowie die spezifische Anerkennung als schwuler Pfarrer, lesbische Pfar

rerin, trans Pfarrer_in oder ihre diesbezügliche Abgrenzung einzuordnen. Laut Emcke 
kann LGBTIQ* zuerst einmal grundsätzlich als eine kollektive Identität des zweiten Typs 
begriffen werden; nämlich als Reaktion auf die gesellschaftliche Ausgrenzung und Ge

fährdung aufgrund von Homo-, Inter-, Queer- und Transfeindlichkeit.40 Die spezifische 
Missachtung sei vorrangig darin zu sehen, dass den Subjekten kein Selbstverständnis 
zugestanden werde.41 Über Emckes Zuordnungen hinaus bleibt zu überlegen, inwiefern 
sich auch außerhalb einer Dualität von Zustimmung und Ablehnung gewissermaßen 
queere Ausdrucksformen und Selbstverständnisse ergeben könnten, die nicht in einer 
Binarität zwischen Dekonstruktion und Rekonstruktion verharren und einen subversi

ven Umgang des Subjekts mit der Abhängigkeit von Anerkennung für möglich halten.42 
Ich werde in Kapitel 6.3 darauf zurückkommen. Mir scheint dennoch, dass für die in

dividuelle Bewertung der Lebensform einer Pfarrperson trotz aller Kritik am Konzept 
kollektiver Identität genau diese von Emcke benannte Genese relevant wird; daher bie

tet sich ihre Theorie zur Analyse an. 
Die Bezugnahme auf die Genese geschieht etwa, wenn gleichgeschlechtlich lebende 

Pfarrer_innen in Beziehung zu bestimmten Bibelstellen (zum Beispiel Lev. 18,22) gesetzt 
werden – wie in der Diskussion um die Zulassung von schwulen oder lesbischen Paaren 
im Pfarrhaus. Die Bezugnahme wird derart zu einem Teil der kollektiven Identität »ho

mosexuell«, ungeachtet dessen, ob die genannten Verse für die bezeichneten Personen 
eine persönliche Relevanz besitzen.43 Dasselbe gilt für Blicke auf den Körper von Perso

38 Vgl. Emcke 2000, 314. Diese affirmative Zustimmung sei nicht zu vernachlässigen. Vgl. Emcke 
2000, 248. Sie führt an dieser Stelle das Beispiel solidarischer Praxen innerhalb schwuler Commu

nitys in der Aids-Krise an, die viele schwule Männer dazu führt, diese Netzwerke bis heute sehr zu 
schätzen. Die derart praktizierte Fürsorge hat gegenüber einem rein auf die Familie konzentrierten 
Fürsorgeverständnis sehr große Stärken. Aus der Notwendigkeit – Krankenversorgung wurde nicht 
ausreichend zur Verfügung gestellt und die Herkunftsfamilien ließen die Betroffenen im Stich – 
entstand ein anderes Fürsorge- und Familienverständnis, welches viele weiterhin dem Konzept der 
Kleinfamilie vorziehen. Es ergab sich an dieser Stelle also ein Kampf um Anerkennung mit politi
scher Motivation, der darum ringt, auch die eigene Lebensform als wertvoll geschätzt zu wissen 
und nicht nur die Integration in bereits anerkannte Muster. 

39 Emcke 2000, 17–18, 331–332. Es sei für die Betrachtung von Konflikten und der Suche nach Lösun
gen erheblich, ob es sich bei der Konfliktursache um gewollte oder zugeschriebene Differenzen 
handelt. 

40 Als Typ II ordnet Emcke LGBTIQ* auch vorrangig ein; Emcke 2000, 244 sowie Emcke 2000, 141. 
41 Emcke 2000, 243. 
42 Dies wirft eine der Grundsatzfragen der Queer Theory auf, nämlich die des subversiven Handelns 

des Subjekts innerhalb bestehender Strukturen. Vgl. Lorey 1996. Ich mache in Kap. 6.3 einen Vor
schlag im Rahmen der Pastoraltheologie. 

43 Diese existenzielle Einbettung erläutert Emcke: »Wem alltäglich Diskriminierung und Mißach

tung widerfährt, wem täglich nahegelegt wird, sich mit falschen oder verzerrenden ›Selbst‹Bildern 
zu identifizieren, wem suggeriert wird, er oder sie müsse sich für seine Neigungen, Orientierun

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

nen. Wer die Erfahrung des fremden und urteilenden Blickes auf den eigenen Körper 
macht, baut diesen Blick in die eigene Selbstkonzeption – und wenn es in Abgrenzung 
zum Blick geschieht – ein.44 

6.2.1.3 Verkennende Anerkennung 
Anschließend an die Theorie zur wertschätzenden Anerkennung (Honneth) und vor dem 
Hintergrund der kollektiven Identität (Emcke) stellt sich unweigerlich die Frage, was an

erkannt wird. Es ist nicht nur die individuelle wertschätzende Anerkennung, die benö

tigt wird, sondern vor allem auch die Anerkennung als Teil eines Kollektivs. Dies jedoch 
führt immer auch zu Verkennungen, wie Bedorf darstellt. Der Zusammenhang von An

erkennung und Verkennung zeige sich insbesondere, so Bedorf, wenn Identität als eine 
kontingente Größe zur Erlangung von Handlungsfähigkeit begriffen werde, aber nicht 
als vollendeter Status.45 

»Auch wenn es unvermeidlich ist, wie wir seit Freud wissen, sich mit etwas zu identifi
zieren, so folgt doch daraus nicht, daß eine Identität besteht. In jeder Identifizierung 
bleibt das ›Risiko der Inkohärenz der Identität‹ bestehen. Gegenstand der Anerken
nung kann nur diese vorläufige und unsichere Identität sein, da der Prozeß der Identi
fizierung selbst kein Gegenstand ist. […] Die Ambivalenz zwischen Identifizierung und 
Identität trägt eine Spannung in die Anerkennung ein, die vor allem darauf beruht, 
daß jemand als etwas anerkannt wird. Diese Spannung rückt dasjenige, was anerkannt 
wird, und dasjenige, als was es anerkannt wird, auseinander und bindet sie zugleich 
aneinander.«46 

Honneths Anerkennungstheorie legt zugrunde, dass eine Anerkennung der Fähigkeiten 
und Leistungen gegeben werden könne, die – vielleicht nicht ungebrochen, aber zumin

dest ansatzweise – zu einer stimmigen Selbstschätzung führe. Da die Person als Subjekt 
aber immer nur kontextuell konstituiert ist, scheint die Beschreibung dieses Prozesses 
als »verkennende Anerkennung« etwas präziser zu sein und besser geeignet für die Ana

lyse der kontextuellen Konstitution von Pfarrpersonen. Bedorfs Differenzierung nimmt 
Ambivalenzen und Zwischentöne auf, ohne auf die Notwendigkeit von Anerkennung als 
Bedingung der Handlungsmacht des Subjekts zu verzichten. Er beschreibt die verken

nende und dennoch unumgehbare Interaktion folgendermaßen: 

»Es handelt sich um einen Einsatz in einem Spiel, dessen Ausgang ungewiß ist. Die 
Motivation für den Einsatz, der darin besteht, sich mit einer Anerkennungsgeste an 
den Anderen zu wenden, besteht darin, daß die gelingende Reziprozität Identität ver
spricht. Die bekannten Theorien, die die Anerkennung ins Zentrum ihrer Begrifflich
keit rücken, haben darin recht, daß weder soziale Akteure noch politische Kollektive 

gen, Zugehörigkeiten oder Überzeugung schämen, der wird ab irgendeinem Zeitpunkt diese all
tägliche Erfahrung der Mißachtung zu einem Teil seiner Selbstinterpretation machen (müssen), 
weil sie faktisch einen erheblichen Teil seiner Identität ausmachen.« Emcke 2000, 246. 

44 Vgl. Bieler 2017, 49–50. 
45 Bedorf spricht von der »Elementarstruktur der Anerkennung« (x erkennt y als z an); Bedorf 2010, 

122. 
46 Bedorf 2010, 117–118. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 217 

auf eine Stabilisierung ihrer Identität verzichten können. Der Preis des Verzichts wäre 
der Verlust der Handlungsfähigkeit.«47 

Um Handlungsfähigkeit zu erlangen bzw. zu behalten, benötige es Identität. Der Pro

zess der Anerkennung binde dasjenige, was anerkannt wird, und das, als was es aner

kannt wird, aneinander. In der Anerkennung geschehe somit zugleich die Stiftung der

jenigen Identität, die anerkannt werde. Daraus folgt: Für die einzelne Person – und de

ren Handlungsfähigkeit – ist von Bedeutung, was der (immer vorläufige) Gegenstand der 
Anerkennung ist; daher ist die Betrachtung jenes Anerkennungsgegenstandes in seiner 
notwendigen Verkennung – und zugleich als Stiftungsakt einer (kollektiven) Identität – 
auch notwendig für eine Analyse des Amtsbegriffs.48 Die Stiftung von Identität, so betont 
Bedorf, geschehe dabei immer unvollständig und paradox.49 Geht es den Pfarrer_innen 
um die Anerkennung einer autonomen Identität, einer kollektiven Identität mit eigenen 
Inhalten, um die Anerkennung einer bestimmten Erfahrungswelt oder um die Anerken

nung einer kollektiven Identität, die sich sowohl aus Erfahrungen als auch aus selbst ge

setzten Inhalten speist – und welche Konsequenzen hat dies für ihr Amtsbild? 

6.2.1.4 Anerkennung in den Interviews 
Die drei Bereiche der Anerkennung nach Honneth sowie Emckes Überlegungen zur kol

lektiven Identität und Bedorfs Ansatz der Verkennung werden nun in Bezug zu den In

terviews und dem Pfarramt gebracht. Bei den Anerkennungsbereichen nach Honneth, 
mit denen ich beginnen werde, gehe ich zudem jeweils auch auf die entsprechenden For

men der Missachtung ein. 

Liebe 
In den erhobenen Interviews trat an vielen Stellen, besonders aber in den Erzählungen 
rund um die innere Bewusstwerdung und Transition der transgeschlechtlichen Pfar

rer_innen eine Narration des Getragenseins in einer Krise hervor. Die Betreffenden erzäh

len, dass sie sich in Zeiten, in denen sie sich öffentlich und privat enorm angefochten 
fühlten, von Gott getragen wussten und sich somit auch in ihrer Identifizierung aner

kannt und als Person gesehen erlebten (Kap. 5.1.1.7). Diese erzählte Erfahrung der An

erkennung im Muster der Liebe führt zu einer Stärkung des Selbstvertrauens, das allen 
weiteren Selbstbeziehungen zugrunde liegt. Ich werde darauf in Kapitel 6.3 zurückkom

men. 

Missachtung der Liebe 
Auch wenn in den Interviews durchaus von Misshandlungen – diese benennt Honneth 
neben Vergewaltigungen als die dem Muster der Liebe zugeordnete Form der Missach

47 Bedorf 2010, 187. 
48 Dabei geht es um den Gegenstand der Anerkennung, nicht um die Anerkennung selbst. Denn die

se ist, wie Emcke zu Recht ausführt, ein Verhältnis und stiftet gesellschaftliche Situationen, aller
dings kein zu verteilendes Gut. Emcke 2000, 331–332. 

49 Bedorf 2010, 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

tung50 – die Rede war, werden diese hier nicht weiter betrachtet, da sich die geschilder

ten Erlebnisse meist auf das Kindheits- und Jugendalter beziehen, während der Fokus 
dieser Arbeit auf der Interaktion in den Kirchen und Gemeinden als Erwachsene liegt. Es 
ist jedoch davon auszugehen, dass gravierende Gewalterfahrungen das Selbsterleben der 
Personen nachhaltig beeinflussen und daher auch in jeder späteren Interaktion als Sub

text potenziell wiederzufinden sind. Längst nicht jede Missachtung auf der ersten An

erkennungsebene muss zu einem Trauma und einer massiv gestörten Selbstbeziehung 
führen, doch jede beinhaltet zumindest das Risiko einer solch gravierenden Verletzung 
des Gefühls der eigenen körperlichen Integrität, die in ihrem Schaden auch körperlich- 
materiell verstanden werden muss.51 

Recht 
Das Anerkennungsmuster des Rechts findet sich in den eingeholten Erzählungen 
erwartungskonform vorrangig in Zusammenhang mit Dienstgesetzen, kirchlichen 
Ordinarien und kirchenleitendem Handeln.52 Kirchenleitendes Handeln bekommt vor 
dem Hintergrund der Anerkennung nicht nur einen besonderen Stellenwert, weil es 
der einzelnen Pfarrperson Sicherheit und die Ermöglichung ihres Lebensstils gewährt, 
sondern auch – und damit untrennbar verbunden –, weil sich genau darin eine eigene 
Anerkennungsform ausdrückt, die zur Selbstachtung der Person führt.53 Denn während 
die der Wertschätzung zugrunde liegenden geteilten Werte zwischen Pfarrperson und 
Gemeinde ausgehandelt werden können, liefern die Ordination und die geltenden 
Dienstgesetze eine vorerst nicht weiter zu verhandelnde, sondern zu akzeptierende 
Grundlage von Rechten und Pflichten.54 Die Veränderung von Rechtsgrundsätzen 
unterliegt anderen Dynamiken als die Veränderung von Wertgrundlagen der intersub

jektiven Wertschätzung. Mit der deutlichen Trennung der Anerkennungsmuster von 
Recht und Wertschätzung wird auch vermieden, dass nicht näher explizierte Erwartun

gen als geteilte Werte angenommen werden, und es wird sichergestellt, dass sich alle 
Beteiligten auf bestimmte Voraussetzungen verlassen können. 

50 Vgl. Honneth 2016, 214–215. 
51 Vgl. Honneth 2016, 214–215. Meines Erachtens zählen Eingriffe in die physische Autonomie, wie 

sie bei Zwangsoperationen an intergeschlechtlich geborenen Menschen stattfinden, ebenfalls zur 
Form der extrem destruktiven Missachtung, durch die das Vertrauen in die Zuverlässigkeit der 
Welt nachhaltig erschüttert wird. 

52 Unter kirchenleitendem Handeln verstehe ich immer auch gemeindeleitendes Handeln, das je 
nach Landeskirche die Dienstaufsicht hat. Aus Gründen der Lesbarkeit – und um die Trennung 
von Institution und Gemeinde nicht durch gesonderte Begriffe zu bestärken – nutze ich im Fol
genden aber nur den Begriff des kirchenleitenden Handelns. Erzählungen über staatsrechtliche 
Anerkennungen, die durchaus in den Interviews zu finden sind, sind hier insofern nicht weiter von 
Interesse, da sie sich in der Auswertung als nicht ausschlaggebend für den Amtsbegriff erwiesen. 

53 Vgl. Honneth 2016, 194–195. 
54 Vgl. Honneth 2016, 180–181. Die Veränderung von Ordinarien kommt inhaltlich in Honneths Kon

zept durchaus vor – als ein Kampf um die Teilnahme an Gesellschaft. Nicht gemeint ist jedoch – 
hier schließt Honneth an die kantische Formel des universellen Respekts vor der Willensfreiheit 
des Anderen an – der Anspruch des Einzelnen auf Wahrung zugesagter Rechte. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 219 

Derart fungiert das Recht als verlässliche Basis gelingender Interaktion und 
Erwartungssicherheit.55 Angesichts dessen wird durch die Zusicherung des Rechts 
auf die eigene sexuelle und geschlechtliche Identifizierung ausgedrückt, dass jede Per

son mit ihrer Identifizierung vollwertige Teilhabe an der Gesellschaft (in diesem Fall 
der Kirche) hat. Eine individuelle Bewertung, also die konkrete Wertschätzung und Ak

zeptanz bestimmter Eigenschaften und Leistungen, ist dabei nicht vonnöten, sondern 
es handelt sich um eine überindividuelle Respektierung der Zurechnungsfähigkeit des 
Gegenübers.56 Vor diesem Hintergrund schreibt Tobias Braune-Krickau treffend über 
die Besonderheit dieser Form der Anerkennung, die sich als Anspruch zeigt: 

»Diese Ansprüche ›zu Recht‹ und selbstverständlich stellen zu dürfen, macht einen we
sentlichen Teil dessen aus, was hier mit Selbstachtung gemeint ist.«57 

Somit kann kirchenleitendes Handeln, wenn es der einzelnen Pfarrperson zur Seite steht 
und auf der Ebene des Rechts feste Rahmenbedingungen stellt, während es diese zu

gleich stets re-evaluiert, die Voraussetzungen für pastorale Gestaltungsfreiräume und 
Verkündigung bieten. Kirchenleitendes Handeln trennt nämlich, da es sich in der Sphä

re der rechtlichen Anerkennung bewegt, die individuellen Handlungen der Pfarrperson 
und deren moralische Bewertung von den grundlegenden Rechten dieser Person.58 Ich 
komme in Kapitel 7.2 darauf zurück. 

Missachtung des Rechts 
Die in den Interviews thematisierte Verletzung durch Zurückweisung individueller 
Rechte – wie das Verbot, als lesbisches Paar im Pfarrhaus zu leben – lässt sich mit 
Rückgriff auf Honneths Theorie leicht erklären. Demnach handelt es sich hier nicht nur 
um die fehlende Erlaubnis, ein individuelles Bedürfnis zu befriedigen, sondern tiefgrei

fender um ein Vorenthalten von Selbstachtung sowie eine Beurteilung der Person und 
ihres Rationalitätsvermögens.59 Honneth beschreibt die in einer derartigen Interaktion 
evozierten Gefühle: 

»Das Besondere an solchen Formen der Mißachtung, wie sie in der Entrechtung oder 
dem sozialen Ausschluß vorliegen, stellt daher nicht die gewaltsame Einschränkung 
der persönlichen Autonomie allein dar, sondern deren Verknüpfung mit dem Gefühl, 
nicht den Status eines vollwertigen, moralisch gleichberechtigten Interaktionspart
ners zu besitzen; […]«60 

55 Vgl. Karle 2001, 154–164. 
56 Honneth 2016, 177. 
57 Braune-Krickau 2015, 88. 
58 Als ein grundlegendes Recht kann hier auch die Gleichbehandlung gelten, zum Beispiel dass Paare 

gemeinsam im Pfarrhaus leben dürfen, unabhängig davon, ob eine Ehe geschlossen wurde, und 
ungeachtet des Geschlechts der Partner_innen. Vgl. Emcke 2000, 303–330. 

59 Vgl. Honneth 2016, 180–181. 
60 Honneth 2016, 216. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

Diese mindere Beurteilung ihrer selbst schilderten die Pfarrpersonen im Interview zum 
Beispiel mit Äußerungen wie die eingetragene Lebenspartnerschaft sei ein »faule[r] 
Kompromiss«, in Bezug auf eine Zeit, in der die Ehe noch auf heterosexuelle Paare 
beschränkt war: »[…] ich mache genauso ’ne gute Arbeit, wie alle anderen auch die 
verheiratet sind« oder »ich möchte in meiner Partnerschaft ernst genommen werden 
und möchte mit meinem Partner zusammenwohnen«.61 

Solidarität 
Obwohl die Muster Liebe und Recht in den Interviews durchaus aufzufinden sind, han

delt es sich an den meisten Stellen, in denen ein Wunsch nach oder Ringen um Anerken

nung codiert wurde, um Anerkennung im Muster der Wertschätzung/Solidarität.62 Dies 
gilt für die Anerkennungsbestrebungen innerhalb der Narration zu kirchlichen Arbeits

feldern ebenso wie zu lgbtiq* Szenen und zu gemischten Situationen. Sofern die Pfar

rer_innen von gegenseitigem Vertrauen in ihrem Arbeitsfeld berichten, kann hier eine 
erfolgreiche Anerkennungsbeziehung nach dem dritten Muster beobachtet werden.63 In 
derartigen Schilderungen erkennen sich Gemeindeglied und Pfarrperson jeweils sowohl 
als Träger_innen von Verstand und Rechten an (Muster des Rechts) als auch in ihrem 
Wert als Teile der Gemeinschaft – in diesem Fall der Kirche – und für das Erlangen der 
Ziele der Gemeinschaft. Sie trauen sich also gegenseitig die Arbeit daran zu. In reziprok 
gegebenem Vertrauen zeigt sich somit Anerkennung im Muster der Solidarität.64 Der

artige Anerkennung auf der Wertschätzungsebene kann sich verschieden ergeben: im 
Zweiergespräch einer Pfarrperson mit einem Gemeindeglied; ebenso außerhalb kirch

licher Kontexte in einem Gespräch zwischen lgbtiq* Personen, wenn aufgrund des ge

meinsamen Erfahrungshintergrunds Vertrauen hergestellt wird.65 Frau Kentge gibt eine 
längere Erzählung dessen, ich zitiere einen gekürzten Ausschnitt: 

das ist ’n ganz großes, also, ’n ganzes Thema noch für sich, was das für ’ne CHANCE ist, wenn die 
Pfarrerin lesbisch ist. (.) Und zwar nicht nur für die lesbischen und schwulen, ähm (.) oder wie 
auch immer (.) ähm, Gemeindeglieder. […] macht, uns das nochmal zu ’ner andern Gemeinde, 
und mich auch nochmal zu ’ner andern Seelsorgerin. Aber es gilt auch für die ganze Gemeinde, 
weil (.) die wissen, dass ich offen lebe, […] Die Gemeinde, so, wir gehören dazu, und die Gemein
de ist da (.) also auch mal einige sind da glaub ich auch ganz stolz drauf, dass die Gemeinde so 
ist. Dass IHRE eigene Gemeinde so ist. (.) Und das glaub ich ist bei, in den seelsorgerlichen Si

61 T4, 22(5); T3, 2(21-21); T11, 22(20-21). 
62 Ausnahmen sind Erzählungen, die explizit das Recht benannten oder sich um privat-persönliche 

Familien- und Liebesbeziehungen drehten. Interviewstellen, die ich dem Muster der Wertschät- 
zung/Solidarität zuteile, werden oben exemplarisch dargestellt. Letztlich lässt sich nicht nachwei
sen, dass hier um Anerkennung gerungen wird, sondern dies ist immer nur zu interpretieren. Da 
diese Einschätzung jedoch in mehreren Auswertungsrunden auch von anderen Beteiligten geteilt 
wurde, beurteile ich sie – im Sinne der überindividuellen Einschätzung – als zutreffend. 

63 Vgl. Kap. 5.2.3. 
64 Es scheint vor diesem Hintergrund nicht verwunderlich, dass gerade der Bereich des Vertrauens 

sowohl in den geführten Interviews als auch in den pastoraltheologischen Debatten über Person 
und Amt immer wieder hervortritt. 

65 Vgl. Kap. 5.2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 221 

tuationen wirklich öfter der Fall, dass die dann Dinge erzählen, dass die KOMMEN und wissen, 
hier geht irgendwie auch das, weil es hier irgendwie anders ist, und dass die erzählen.66 

Des Weiteren zeigt sich Anerkennung auf der Wertschätzungsebene auch in manchem 
kirchenleitenden Handeln: Wenn etwa der Superintendent einer Pfarrerin persönliche 
Unterstützung zusagt, vermittelt er keine überindividuelle Unterstützung nach dem 
Muster des Rechts, sondern eine nach dem Muster der Wertschätzung und Solidarität.67 

Honneth macht mit der Nutzung des Begriffs Solidarität auf die grundlegende 
Struktur dieser Interaktion aufmerksam.68 Ungeachtet weiterer Gruppenzugehörigkei

ten – oder Nicht-Zugehörigkeiten – achten sich die Subjekte gegenseitig als Beteiligte 
einer größeren Struktur. Im vorliegenden Fall kann dies zum Beispiel die gegensei

tige Versicherung sein, Teil der Kirche zu sein. Ein derartiger Anerkennungsbegriff 
stärkt demzufolge ein Verständnis von Kirche und ihrer Ämter als Gemeinschaft aller 
Christ_innen und führt dazu, Kirche nicht allein auf die verfassten Organisationen der 
Gliedkirchen oder Ortsgemeinden zu beschränken.69 

Missachtung der Solidarität 
Die Missachtung im Muster der Solidarität fasst Honneth unter Entwürdigungen und 
Beleidigungen zusammen, die das positive Selbstverhältnis der Person angreifen und 
damit direkt auf ihre Würde zielen.70 Sehr klar lässt sich diese Missachtung einem Zi

tat von Herrn Müller entnehmen, während er über Aussagen von Herrn Rentzing, dem 
ehemaligen Bischof der EVLKS, spricht: 

Wo ich aber wirklich lange zu kämpfen hatte, war dieser Bischof. Dieses Wort. Weil das, weil 
das (.) so beleidigend war. So so so mit, was er gesagt hat, also Pfarrer (.)äh, //Ja// wie ich, die 
gehören in keine Gemeinde. //mhm// Ich. Das ist wie Pfarrer zweiter Klasse. Und der hat das 
gesagt, da war der selber noch Pfarrer. Das geht nicht! Das ist einfach! Rotzfrech! //Ja// Das ist 
frech. Und da ist auch die Gesprächsgrundlage weg.71 

Auch Frau Dr. Becker beschreibt, wie verletzend sie die Außensicht und Einordnungen 
ihres Lesbischseins erlebt: 

Ich bin lesbisch, ich bin Teil dieser Kirche und ich lasse mir von niemanden sagen, dass ich da 
nicht DAZU gehöre, oder dass ich da nicht mehr hingehöre oder dass ich eigentlich (.) unpassend 
bin.[…] Dass, (.) 20(.)17 Leute, (.) beschreiben, dass (.) wer ich bin und wie ich bin, dass es krank 
ist. Das hat die WHO schon lange //Ja// aus ihren Statuten gestrichen. Das entspricht, einfach 
keineswegs meiner Selbsteinschätzung ((schmunzelt)). Und ähm (…) das ist auch sowas, ich 
denke eigentlich, äh, a, also, ich möchte mit denen mal REDEN. Wie kommen die auf sowas? 

66 T1, 13(23)–14(11). Zitat in längerer Form: S. 197. 
67 Vgl. T6, 16(17-19); T2, 7(1-3). 
68 Inwiefern der Begriff der Solidarität passend ist, diskutiert Honneth auch selbst. Dazu wurden zu

dem einige Debatten geführt, auf die hier nicht weiter eingegangen wird, da sie für die vorliegende 
Frage keine tiefere Relevanz haben. Daher arbeite ich mit den von Honneth gewählten Begriffen. 

69 Vgl. Müller 2019, 67–76. 
70 Honneth 2016, 212. 
71 T12, 34(9-13). 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

Wie kommen die da hin? Ist mir völlig schleierhaft. Und was hat das mit meinem Glauben zu 
tun, oder mit ihrem?72 

Meines Erachtens zeigen beide Zitate, dass es sich in der Missachtung des Musters der 
Solidarität sowohl um einen Angriff auf die Selbstverhältnisse und damit einen Angriff 
auf die Würde handelt als auch immer damit zusammenhängend um Zugehörigkeit, also 
um die gegenseitige Anerkennung als beteiligte Subjekte in einer Struktur. 

Konfliktpotenzial 
An die Feststellung, dass es in den Interviewerzählungen um Anerkennung im Muster 
des Rechts und der Solidarität geht, schließt eine zentrale Beobachtung an: Die grundle

gende Anerkennung im Muster der Liebe kann einer Pfarrperson nicht von der Gemein

de entgegengebracht werden, denn diese Form der Anerkennung hat ihren Raum allein 
im Privaten und nicht in öffentlichen Rollen und gesellschaftlichen Bezügen.73 Hier zeigt 
sich die Vermischung, aber auch die notwendige Trennung von Amt und Person sehr 
deutlich. Folgt man nämlich Honneth in seinen Ausführungen, so liegt die Unmöglich

keit der Liebes-Anerkennung durch Kirche oder Gemeinde schon allein darin begründet, 
dass die Anerkennung im Muster der Liebe einer dyadischen, an ein symbiotisches Ver

hältnis zwischen je zwei Individuen angelehnten Struktur folgt.74 Sofern sich Pfarrper

sonen wünschen, in ihrem Arbeitsumfeld basale Anerkennung im Muster der Liebe zu 
erfahren, birgt dies ein hohes Konfliktrisiko. Dasselbe gilt, wenn Kirchenleitungen oder 
auch Gemeinden versuchen, von Pfarrer_innen derartige Anerkennung zu erhalten, oder 
sich eine symbiotische Beziehung erhoffen.75 Konflikthafte Situationen entstehen dem

nach vor allem, wenn nicht transparent geregelt ist, was der private Raum und was die 
öffentliche Rolle ist. Folgt man Honneth, dass es der Anerkennungsform der Liebe zu ei

gen sei, die »individuelle biografische Besonderheit« hervorzubringen76, dann ergeben 
sich unweigerlich Konflikte, wenn nicht für alle Beteiligten klar erkennbar ist, was Teil 
privater (Liebe) und was öffentlicher Anerkennung (Recht und Solidarität) ist. 

Kollektive Identitäten 
Festhalten lässt sich bis hierhin, dass bei den betrachteten Anerkennungsprozessen so

wohl die rechtliche Anerkennung als Angehörige einer marginalisierten Gruppe und da

mit die Zuerkennung gewisser Rechte – wie der Ermöglichung ihrer Lebensform – rele

vant ist als auch die wertschätzende Anerkennung als lesbische Pfarrerin, als transmänn

licher Pfarrer usw. (Kap. 5.1.1.1). 
Letzteres – wertschätzende Anerkennung – wird nun aus verschiedenen Richtun

gen entgegengebracht. Erstens wird sie aus der Gruppe LGBTIQ* heraus gegeben, zum 

72 T10, 28(15-17.28-33). 
73 Vgl. Braune-Krickau 2015, 89. 
74 Die Subjekte befänden sich entweder in einem symbiotischen Verhältnis, oder es werde versucht, 

die erste erfahrene Symbiose nachzuahmen. Damit hänge die Fähigkeit, allein sein zu können, 
zusammen. Vgl. Honneth 2016, 167–169. 

75 Zum Risiko, sogenannte religiöse Übertragungssituationen mit Bedürfnissen nach Liebe aufzula
den, vgl. Klessmann 2012, 132. 

76 Vgl. Braune-Krickau 2015, 91. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 223 

Beispiel wenn sich lgbtiq* Personen Kasualien gezielt von der lgbtiq* Pfarrperson wün

schen. Dabei nehmen jene an, dass die Pfarrperson durch ihre eigene Gruppenzuge

hörigkeit bestimmte subkulturelle Codes und Narrative (und klassische Fauxpas) ken

ne, was sie für solche Anfragen besonders qualifiziere.77 Zweitens wird wertschätzen

de Anerkennung aber auch von nicht lgbtiq* Personen gegeben. Denn für die Anerken

nung als lesbische Pfarrerin ist die eigentliche Privatbeziehung letztlich nicht relevant, da 
sich diese Anerkennung nicht auf die individuelle Identifizierung, sondern die Zuge

hörigkeit zu einer bestimmten Gruppe bezieht. Was die individuelle Person unter ih

rem Begehren, ihrem Geschlecht und unter ihrer Identität versteht, spielt in den ersten 
Anerkennungsbegegnungen keine Rolle. Erst in weiteren Begegnungen und persönli

chen Gesprächen wird gegebenenfalls die Artikulation der persönlichen Identifizierung 
Teil der Anerkennungsinteraktionen.78 

Vor dem Hintergrund des Konzeptes der kollektiven Identifizierung lässt sich se

hen, dass auch hier Identität erst produziert wird. Wenn in einer Interaktion sowohl die 
rechtliche als auch die wertschätzende Anerkennung als transmännlicher und schwuler 
Pfarrer gesucht wird, so wird dabei diese spezifische Identität hergestellt. Denn bis da

hin handelte es sich um Teilidentitäten oder Rollen, aber nicht um eine zusammenge

hörige Identifizierung. Die Erfahrung der Überschneidung begründet diese kollektive 
Identität. Ich verdeutliche dies an einem weiteren Beispiel: So können wir eine kollek

tive Identität Lesbe annehmen und eine kollektive Identität Pfarrerin; daraus nun kann, 
sich auf Bekanntes berufend, eine neue Identität erzeugt werden: die der lesbischen Pfar
rerin.79 Mit Bedorf kann hier vom Paradox der Stiftung in der Anerkennung gesprochen 
werden.80 

Indem Anerkennung als lesbische Pfarrerin gegeben und somit diese kollektive Iden

tität konstruiert wird, können andere Pfarrerinnen narrativ und selbstbestätigend dar

auf zugreifen. Die wiederholte Interviewerzählung über Vorgänger_innen, über Litera

tur und Orte, an denen bereits schwule/lesbische/trans Pfarrer_innen anzutreffen wa

ren, sind derartige Fälle.81 Mit dem Rückgriff auf diese anderen Personen wird narrativ 
eine kollektive Identität hergestellt. Zunächst haben die Erzählenden zwar individuelle 

77 Dabei ergibt sich unter Umständen ein Erkennen-Anerkennen-Problem; so findet die Zuordnung 
aufgrund bestimmter subkultureller Codes, nicht klarer Eigenarten der Person, statt. Anerkennung 
benötigt dann die Kenntnis der Codes. 

78 Interessant ist hier, dass vor allem die lesbischen Interviewpartner_innen davon berichten, dass sie 
ohne Partnerin nicht wüssten, wie sie sich outen sollten: Die Kollektivzugehörigkeit schien ihnen 
einfacher artikulierbar, wenn sie eine Partnerin hatten. 

79 In Emckes Typologien gesprochen, ist Erstere in der Tendenz Typ II und Letztere Typ I zuzuordnen. 
Gerade bei der Zuordnung der Pfarrerinnen, im Gegensatz zu Pfarrern, ist dies aber durchaus je 
nach Kontext diskutabel. 

80 Bedorf 2010, 105. 
81 Auf die Frage von Studierenden, ob sie als lgbtiq* Personen Pfarrer_innen werden könnten, folgt 

meiner Beobachtung nach häufig ein Verweis auf Bücher oder Webseiten von lgbtq* Pfarrperso
nen. Auch hier wird also auf eine kollektive Identität verwiesen, um die Vermutung des Alleinseins 
zu nehmen und Möglichkeit zur Anerkennung zu bieten. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

und andere Erfahrungen gemacht als diejenigen, von denen sie erzählen; sie stellen sich 
aber mit ihnen in einen gemeinsamen Erfahrungshorizont.82 

Dass Anerkennungsprozessen eine solche Stiftungslogik innewohnt und dass sie nie 
vollends gelingen können, macht sie zwar einerseits immer riskant, senkt zugleich aber 
die Gefahr, in Vorurteilen verhaftet zu bleiben.83 Denn das, was eine Erzählende persön

lich unter Lesbischsein versteht, ist nur individuell zu erfassen: Es ist sowohl unterschie

den vom Verständnis der anderen lesbischen Pfarrerinnen als auch von dem, was nicht- 
lesbische Personen unter einer lesbischen Pfarrerin verstehen, sowie von dem, was les

bische Frauen, die selbst nicht Pfarrerin sind, annehmen. Die Innen- und Außensichten 
differieren in allen Fällen. Des Weiteren sind die Genese der kollektiven Identität und 
der damit zusammenhängenden (Vor-)Urteile relevant für die erfolgende Anerkennung: 
Ob es sich bei der Bezeichnung »lesbisch« um eine freiwillige Selbstzuordnung oder ei

ne Fremdzuschreibung handelt, ist ein erheblicher Unterschied und beeinflusst, wie das 
Lesbischsein der Pfarrerin eingeordnet wird.84 

Gelungene Anerkennungen nach dem Muster der Wertschätzung kommen in den 
Interviews häufig zusammen mit Erwähnungen kollektiver Identifizierungen zur Spra

che. Zum Beispiel erzählt Pfarrerin Kentge, dass ihr durch die Erwähnung eines queeren 
Weihnachtsgottesdienstes während der Abkündigungen in ihrem Vorstellungsgottes

dienst deutlich wurde, dass es bereits eine Solidarität zwischen sowie gegenüber lgbtiq* 
Gemeindegliedern gibt.85 Sie betont, dass dieser Gottesdienst genau zu Beginn ihres 
Dienstantritts in der Gemeinde stattgefunden habe, womit sie die besagte Erwähnung 
in ihr Leben einbezieht: Für sie war es ein Neustart in der Gemeinde, und die Abkündi

gung vermittelte ihr ein gutes Gefühl. Dies geschah allein dadurch, dass die Existenz von 
Gemeindemitgliedern, die vermeintlich über ähnliche Erfahrungen verfügen, zur Spra

che kam. Die Relevanz dieses Ereignisses mag auf den ersten Blick gering erscheinen. 
Zusammen mit weiteren, ähnlichen Momenten geglückter Anerkennung führt es in der 
Erzählung von Frau Kentge letztlich aber nicht nur zur Aussage, dass sie sich in der Ge

meinde wohlfühle, sondern sogar zur expliziten Feststellung, ein »Charisma« in ihrem 
Lesbischsein zu besitzen.86 Die besagte Erwähnung eines queeren Gottesdienstes mün

det also in eine klare Artikulation der Selbstschätzung: Frau Kentge sieht sich als wert

vollen Teil einer Gemeinschaft, hier der Gemeinde, mit eigenen, spezifischen Gaben, die 
nicht beliebig durch andere ersetzt werden können. 

82 Auf diese Weise geschieht auch ein eigenständiges – und auch strategisches – Handeln, das 
nicht auf den Diskurs beschränkt ist. Ich folge hier der Kritik vieler, dass Foucault das Subjekt in 
unterdrückenden Diskursen verhaftet lasse. Vgl. Braune-Krickau 2015, 76–77 zu Honneths Umgang 
mit Foucault sowie Lorey 1996. 

83 Vgl. die Ausführungen zur Forderung »We’re here, we’re queer, get used to it«: Bedorf 2010, 154–156. 
84 Zum Beispiel, ob lesbisch zu sein als Entscheidung wahrgenommen wird, ob es in Bezug zu bi

blischen Schriften gesetzt wird, ob es als genetische Konstitution wahrgenommen wird oder als 
eine Mischung aus Freiwilligkeit, Sozialisation und ontologischer Konstante. Besonders zeigt sich 
das auch beim Begriff »homosexuell«, der zum Teil als Selbstbeschreibung genutzt wird, zum Teil 
verpönt ist. 

85 T1, 11(9-17). 
86 T1, 14(28). 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 225 

Die kontingente Zuordnung zu kollektiven Identitäten spielt aufgrund der Dynamik 
von Verkennung und Anerkennung auch für die hervortretenden Amtsbilder eine Rolle.87 
Wie Frau Kentge berichteten nämlich einige weitere davon, von kirchenfernen Menschen 
eher Vertrauen aufgrund ihrer Lebensform und somit trotz statt wegen ihres Amtes ent

gegengebracht zu bekommen.88 Derart wird Anerkennung im Muster der Solidarität ge

geben, und zwar aufgrund angenommener ähnlicher Erfahrungen vor dem Hintergrund 
geteilter kollektiver Identität. Besonders deutlich schildert dies Herr Stake für die trans 
Community: 

ich hatte das Gefühl, dass Transidentität sehr viel mehr verbindet, als das angestrebte Pfarramt 
’nen Differenzmoment auslöst. […] Also es war erstmal total klar, ähm, dass es ein Mittrans- 
identer. […] Und danach war dann, ach ja und du wirst ja Pastor […] Aber genauso war das eine 
Maschinenbauingenieurin und das, […] Also das spielte ’ne absolut untergeordnete Rolle. […] 
diese Transcommunity ist sehr cosy […] Also weil, weil man einfach SO elementare Erfahrungen 
[…] parallel erlebt oder oder so, dass man, ähm, (.) selbst wenn sich gar nicht großartig kennt, 
sich an vielen Stellen doch aber sehr blind versteht.89 

Dabei kann diese Anerkennung von der Selbstwahrnehmung abweichen. In Kapi

tel 5.1.3.1 habe ich den Prozess der Rediskursivierung auf das Thema der Sexualität 
anhand einer Interviewstelle erläutert, in der Herr Thomas beklagt, dass nicht seine 
individuelle Beziehung gesehen werde, sondern nur sein Schwulsein; dies geschah 
zudem mit einem Bild schwulen Lebens, das nicht seiner eigenen Vorstellung ent

spricht. Obwohl also die Identifizierung als schwuler Mann und unter Umständen auch 
gerade als schwuler Pfarrer durch Andere Anerkennung erfährt, geschieht diese doch 
in einer steten Verkennung. Schließlich wird nicht seine Identifizierung anerkannt.90 
Sowohl Anerkennung als auch Missachtung geschehen also, so der Schluss, aufgrund 
der Zuordnung zu einer kollektiven Identität, und zwar in der Außensicht auf diese.91 

Jene Missachtung, die durch kollektive Zuordnung geschieht, gestaltet sich beson

ders dramatisch, wenn zum Beispiel aufgrund der Zuordnung zum lgbtiq* Kollektiv die 
Ordination verweigert oder das gemeinsame Wohnen nicht erlaubt wird. Aufgrund der 
Zuordnung zu einer kollektiven Identität werden gewisse Rechte nicht gewährt. Wird 
dabei eine Identität anerkannt (LGBTIQ*) und zugleich Missachtung (Verweigerung von 
Rechten) an diese Anerkennung gebunden, erklärt dies, warum die geschilderten Miss

achtungen derart existenziell empfunden werden. In den Beschreibungen derartig ver

87 Dabei ist die Zuordnung zu kollektiven Identitäten eine andere als die zu sozialen Kategorien, vgl. 
Sackmann et al. 2005, 32. 

88 Vgl. Klessmann 2006, 538. Vgl. Hermelink 2014c, 143–144. 
89 T8, 35(1-8). 
90 Vgl. zum grundsätzlichen Problem der Verkennung erneut Bedorf; Bedorf 2010, 154. 
91 Die Bedeutung des Kollektivs ist unterschiedlich für diejenigen, die Teil davon sind, und diejeni

gen, die es von außen betrachten. Dasselbe gilt für die Wahl der Benennung: Die Benennung von 
außen wird zwar identitätsstiftend – was innen als Gemeinsamkeit der Gruppe gilt, kann davon je
doch sehr abweichen. Emcke bringt das Beispiel Brodskys, der nicht Jude genannt werden möchte: 
»Der Junge schämt sich nicht dafür, Jude zu sein, sondern er lügt über seine (also von außen be
wertete und gewichtete) Identität.« Emcke 2000, 45 (Hervorhebung im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

mengter Anerkennungs- und Missachtungserfahrungen finden sich an dieser Stelle, ich 
zitiere Emcke, 

»[…] Konflikte, die durch die Diskrepanz zwischen eigenem voluntativem Selbst- 
verständnis und den sozialen-politischen [sic!] Bedeutungen und Wertungen der 
dominanten Mehrheitskultur entstehen können; beispielsweise wenn man sich mit 
einem Lebensentwurf identifiziert, der einem aufgrund von persönlichen Eigenschaf
ten oder Merkmalen verwehrt wird, die man selbst für die eigene personale Identität 
für vollständig irrelevant oder kontingent hält.«92 

Honneth schreibt, dass auf der Annahme gemeinsamer Erfahrungen der Ausgrenzung 
eine Solidarität innerhalb der Gruppe entstehe, die sich identitätsstiftend auf das Kol

lektiv und die Individuen in ihm auswirke.93 Werde ein solches Kollektiv auch von au

ßen als marginalisiert wahrgenommen, könne ihm von nicht marginalisierten Personen 
oder Gruppen Anerkennung gegeben werden – hier liege die Grundlage rechtlicher An

erkennung in den Kämpfen von Kollektiven.94 Eine solche Anerkennung aufgrund der 
zugeschriebenen Gruppenidentität als Marginalisierte kann auch Individuen entgegen

gebracht werden. 
Emckes Typologie hilft dabei, die verschiedenen erzählten Positionen der Interview

ten zu anderen lgbtiq* Personen und Orten einzuordnen. So kann die Distanzierung von 
der Community und die Abgrenzung mancher Pfarrer zur Schwulenszene (5.1.3.2) vor die

sem Hintergrund als eine ambivalente Beziehung und Suche nach einem eigenen Hand

lungsraum gelesen werden: So sehen sich die Einzelnen aufgrund gemeinsam gemachter 
Erfahrungen der Ausgrenzung und Diskriminierung zwar als Teil der kollektiven Identi

tät LGBTIQ* (im Sinne von Typ II), zugleich aber distanzieren sie sich von Praktiken und 
Haltungen, die sie nicht teilen möchten. Prinzipiell steht dies nicht im Widerspruch da

zu, diese Praktiken und Haltungen anderen der Gruppe zuzugestehen. Die Konfliktsi

tuation und die narrative Abgrenzung kommt vermutlich zustande, weil die Interview

ten befürchten, von außen mit diesem Teil der kollektiven Identität identifiziert zu wer

den, mit dem sie sich selbst nicht identifizieren – weil sie also eine Anerkennung be

kommen, die sie nicht möchten.95 Daher sind kollektive Identitäten immer, aufgrund 
der individuellen Reflexionsprozesse und der Identifizierungen der in ihnen vereinten 
Subjekte, in ihrer Heterogenität zu sehen und treten letztlich nur zweckgebunden ho

mogen auf.96 So sind die Haltungen der Befragten gegenüber der Community Ausdrücke 

92 Emcke 2000, 238 (Hervorhebung im Original). 
93 Vgl. dazu auch Honneth 2016, 263–264. 
94 Vgl. Honneth 2016, 263–264; Emcke 2000, 303–330. Vgl. ebenfalls Butler 2018, 71–72. 
95 Zu ungewollter Anerkennung vgl. Emcke 2000, 300. 
96 Vgl. Emcke 2000, 341–342 sowie Spivak: funktionaler Essentialismus, Spivak 1988, deutsch: Spivak 

et al. 2011. Auch innerhalb von Gruppen und unter demselben Begriff (beispielsweise »schwul«) 
wird um Anerkennungen und Rechte gekämpft. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 227 

individueller Reflexionsprozesse.97 Als Prozesse sind sie immer nur als ein Abbild einer 
gegenwärtigen Position im gegenwärtigen Kontext zu lesen.98 

Darüber hinaus ermöglicht die reflektierte Bezugnahme auf die kollektive Identität 
auch positive Positionierungen. Sie beziehen sich auf den positiven Umgang mit Krisen, 
als Folge von Ausgrenzung, und auf Solidarität zwischen LGBTIQ*. Von Solidarität in

nerhalb der Community berichtet zum Beispiel Frau Kentge. Sie erzählt, dass sie sich 
sogar mit Pfarrer_innen grundsätzlich verbunden fühle, mit denen sie sonst inhaltlich 
und auch von der Lebensvorstellung nichts gemein habe, »außer« dass sie alle lesbisch 
oder schwul lebten: 

Gemeinsamkeit, d, die recht, die, die, die in Verbundenheit auf ’ne A-, bestimmte Art und Weise 
schafft. Ob die mir nun irgendwie ähnlich sind oder ich die eigentlich schnarchig oder nervig 
oder so finde, aber das ist, äh, ((lacht)) so. »Tach auch!«99 

Ausschlüsse und soziale Ausgrenzungen im Amt 
Mit einem Beispiel möchte ich das Problem von Ausschlüssen vom Amt, welche mit Kon

fliktlinien der Anerkennung kollektiver Identitäten zusammenhängen, erläutern. Herr 
Zechau äußerte eher beiläufig, dass Verheiratete keine besseren Pfarrer seien als Nicht- 
Verheiratete: 

97 Als solche bewegen sie sich aber weiterhin im Gesamthorizont der kollektiven Identität und sind 
somit auch in der Abgrenzung als Re-Inskribierung in jene zu verstehen. 

98 Betrachtet man die Stellung intergeschlechtlicher Menschen im Kollektiv LGBTIQ*, wird die 
Problematik kollektiver Identitäten, die Vielschichtigkeit der Reflexionsprozesse und die Hetero
genität der Individuen anschaulich. Klöppel legt in ihrer historischen Forschung dar, dass die Pa
thologisierungen und Medizingeschichte intergeschlechtlicher Menschen immer auch mit der Be
urteilung und Einteilung von Begehrensstrukturen (»Neigungen«) zusammenhingen, da diese in 
die Pathologisierung und Beurteilung von »Hermaphroditismus« eingeflossen seien. Gerade hier 
zeige sich also, dass Geschlecht und Begehren nicht eindeutig zu trennen seien. »Aus einer quee
ren historiografischen Perspektive muss deshalb konsequent der sexuellen und geschlechtlichen 
Vielfalt quer zu Identitätskategorien Rechnung getragen werden. Und es ist erforderlich, konse
quent die Möglichkeit der nicht binären Klassifikation und der Verwobenheit von Geschlecht und 
Sexualität mitzudenken.« Klöppel 2014, 112. 
Zugleich jedoch kämpfen intergeschlechtliche Menschen ebenso wie manche trans Personen 
verständlicherweise auch – gerade angesichts der Pathologisierungsgeschichte und nicht im Kon
trast dazu – um eine Wahrnehmung ihrer Körper (sex) getrennt von ihrem Geschlecht (gender) 
und ihrem Begehren (desire); nur so sind letztlich individuelle Positionen in ihrer Verschieden
heit möglich. Um jedoch um gesellschaftliche Teilhabe zu kämpfen, müssen sie sich mit anderen 
zusammentun – und landen dabei in der Zusammenfassung LGBTIQ*. Das ist sinnvoll, weil es eben 
um eine kollektive Identität durch Marginalisierung aufgrund von Geschlecht – und durch die äu
ßere Zuschreibung auch von Begehren – geht und nicht um eine freiwillig zugeordnete Identität. 
Zugleich aber werden sie mit dieser Zuordnung oft unsichtbar, etwa wenn LGBTIQ* von außen nur 
als schwul (relativ dazu sind lesbische und bisexuelle Positionen unsichtbarer) gelesen wird. 

99 T1, 16(10-12). Auch Herr Plein, der von sich selbst berichtet, nie Ausgrenzung erlebt zu haben, 
möchte sich in mancherlei Hinsicht einer ganz bestimmten Szene zuordnen (der seiner Vikari
atsstadt), einer anderen (der seines heutigen Wohnortes) nicht. Erst mit einem differenzierten 
Modell kollektiver Identitäten und verschiedener Anerkennungsprozesse kollektiver Identitäten 
können diese Heterogenitäten als konstitutiver Teil kollektiver Identifizierung berücksichtigt wer
den. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

Ich mache genauso 'ne gute Arbeit wie alle anderen auch //Ja.// die verheiratet sind. Das verhei
ratet sein qualifiziert ja nicht automatisch dazu //schmunzelt// ein guter Pfarrer zu sein.100 

Somit setzt er das Narrativ voraus, demzufolge das Zusammenleben als Paar ein rele

vanter Teil des Pfarramtes sei, und zweifelt zugleich diese Setzung des (heterosexuellen) 
Zusammenlebens als relevanten Inhalt und Bewertungsmaßstab für das Pfarramt an. 
Die Bindung des Pfarramtes an Heirat – und da diese noch vor der Eheöffnung war, an 
Heterosexualität – erscheint ihm willkürlich. Ebenso beschreibt es Frau Becker: 

also als Theologin bin ich immer mal FASSUNGSLOS, welches Gewicht unsere Lebensform ha
ben soll, für die Art, wie wir arbeiten. //mhm// Also als Pfarrerin, d(.)d(.) behaupte ich mal, 
das spielt in praktisch keinem Gespräch irgendeine Rolle, ob ich mit ’ner Frau, ’nem Hund, ’nem 
Mann oder zehn Kindern zusammenwohne. (.) Sondern es spielt ’ne Rolle, dass ich zuhöre, dass 
ich wach bin, dass ich, ähm, Sachen aufnehmen und ansprechen kann. Dass ich, ähm, (.) mit 
biblischen Geschichten, mit Liedern, mit theologischen Grundthemen umgehen kann und die 
kommunizieren kann. Und es spielt ’ne Rolle, dass Menschen mich als Person authentisch wahr
nehmen können.101 

Emcke schreibt zur Willkür derartiger Zugangsbeschränkungen, die Formen der sozia

len Ausgrenzung darstellen: 

»Solche Formen der sozialen Ausgrenzung beruhen darauf, daß für die Ausübung be
stimmter Rechte, den Zugang zu bestimmten gesellschaftlichen Bereichen oder zu 
bestimmten Ressourcen Kriterien aufgestellt werden, die in qualitativer Hinsicht 
irrelevant sind. Mit irrelevant ist gemeint, daß die Verweigerung des Zugangs oder 
Anspruchs aufgrund dieser Kriterien willkürlich ist.«102 

Der Ausschluss von kirchlichen Ämtern wurde und wird aber zum Teil als berechtigt dar

gestellt und nicht als Willkür angesehen. So wurde in den 80er Jahren, zu der Zeit, in der 
Herr Zechau die Ordination erlangen wollte, in den Ordinationsregelungen der EKiR 
noch ausgeführt, dass die geschlechtliche Orientierung für den Zugang zum Pfarramt 
durchaus theologisch relevant sei – und damit eine qualitative Wertung eingebracht. 
Der beiläufige Satz von Herrn Zechau über seine heterosexuellen Kollegen illustriert so

mit anschaulich einen massiven Konflikt zwischen ihm als einzelnem Pfarrer, seiner per

sönlichen Theologie, der landeskirchlichen Theologie, geltendem Kirchenrecht – und so

gar dem Staatsrecht. Die Übernahme des erneuerten Pfarrdienstgesetzes durch einzelne 
Gliedkirchen ab 2010 lässt sich dahingehend lesen, dass zwar das familiäre Zusammen

leben weiterhin als für das Pfarramt qualitativ relevant gilt (ansonsten könnte der § 39 
gänzlich entfallen), dass es aber nach inhaltlichen Maßstäben und nicht anhand der Ori

entierung geregelt werden soll.103 

100 T3, 2(21-23). 
101 T10, 28(1-8). 
102 Emcke 2000, 296–297 (Hervorhebung im Original). 
103 Vgl. dazu auch Stoellger 2016, 137–140. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 229 

Somit ist die Anerkennung von Pfarrpersonen immer davon abhängig, ob die jewei

ligen Wertesysteme sich auf ähnliche Relevanzsetzungen einigen können. Pastoraltheo

logische Entwürfe und kirchliche Regelungen setzen an dieser Stelle einen Rahmen und 
vermitteln derart Anerkennung oder Missachtung.104 Theologie trägt in der Folge durch 
die dargestellten Anerkennungsprozesse immer auch zur Identitätsbildung der gegen

wärtigen Amtsanwärter_innen bei. Ich komme zur Veranschaulichung noch einmal auf 
die Prozesse der Anerkennung kollektiver Identität zurück. Ich schließe mich Emckes 
Sicht an, der zufolge 

»ganze Sorten von Eigenschaften oder Lebensweisen (nämlich sexuelle Orientierung), 
die für die betroffenen Personen selbst noch gar nicht einmal identitär entscheidend 
sein müssen, als relevante Hinsicht der Unterscheidung und der Ungleichbehandlung 
eingezogen werden können und erst daraufhin diese Merkmale oder Eigenschaften für 
die betroffenen Personen zu einem identitär-relevanten Kriterium werden.«105 

An den Ausschlüssen wird deutlich, dass der beschriebene Konflikt zwischen Amt und 
Person auch ein Konflikt um die Deutungshoheit über die Inhalte des Pfarramtes ist. 
Wenn es nämlich als inhaltlich relevant gilt, ein bestimmtes Lebensmodell zu leben oder 
sich auf eine bestimmte Art zu identifizieren, so wird dies zu einem Inhalt des Amtes. 

Dabei spielen auch Sichtbarkeiten in der Theologie eine Rolle, also die Frage, an wen 
bei Regelungen überhaupt gedacht wird. Welche Menschen und Identifizierungen fin

den theologische Beachtung – und welche werden auch durch die Theologie aus der all

gemeinen Wahrnehmung »herausgeschrieben«? Auf diesen Sachverhalt hat aus queerer 
Perspektive ganz besonders Althaus-Reid aufmerksam gemacht.106 Theologische Über

legungen finden auch über den Weg der Ordinationsregelungen Ausdruck und prägen 
vor diesem Hintergrund die Identifizierung der Pfarrer_innen. Da diese wiederum die 
Kirche und ihre Verkündigung prägen, zeigt sich hier exemplarisch, wie sich theologi

sche Wissenschaft auch im konkreten Leben und Identifizierungsprozessen von Nicht- 
Theolog_innen wiederfindet. 

Vertrauen: Anerkennung im Rahmen geteilter Wertsysteme 
In der Interviewauswertung zeigte sich, dass reziproke Anerkennung, welche sich im 
Zusammenspiel von Vertrauen und Handlungsspielräumen ausdrückt, zur subjektiven 
Wahrnehmung, eine »gute« Pfarrperson zu sein, führt.107 Nun ist es nicht nur in Be

zug auf die Handlungsfähigkeit und die jeweilige pastorale Arbeit von Interesse, wann 
Pfarrpersonen sich als selbstwirksam erleben und sich selbst »gut« bewerten; sondern 
darüber hinaus zeigt Hermelink in seiner Erörterung zur Frage der Qualitätssicherung 

104 Vgl. Honneth 2016, 221–223. 
105 Emcke 2000, 299 (Hervorhebung im Original). 
106 Althaus-Reid 2000. 
107 Code »Ich bin ein guter Pfarrer«: T3, 2(21-23); T5, 40(13-14); T6, 11(19); T10, 10(19)–11(8); T10, 28(1-10); 

T12, 23(11-20). 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

des Pfarramtes auf, dass eine Bewertung als »gute« Pfarrperson immer auch mit einer 
Bewertung der gesamten Person einhergehe.108 

»Die protestantische Unterscheidung von Person und Werk, die schon ›coram Deo‹ 
schwer fällt, ist ›coram hominibus‹ noch viel schwieriger, erst recht bei einem so stark 
mit der Person verbundenen Beruf wie dem der Pfarrerin. Vor allem damit dürfte die 
allergische Reaktion auf den Begriff ›Qualität‹ wohl zu erklären sein: Wenn nach der 
Qualität pastoraler, überhaupt kirchlicher Arbeit gefragt wird, dann kommt eben nicht 
nur die Qualität einzelner Vollzüge in den Blick, und auch nicht nur die Qualität eines 
organisatorischen Zusammenhangs – von der Qualität der ›gemeindlichen Arbeit‹ 
zu sprechen, wäre wahrscheinlich nicht so konfliktträchtig. Vielmehr wird hier auch 
und wesentlich die Person beurteilt, die sich Erfolg und Wirkung, die sich Qualität 
zuschreiben kann: ›Ich bin etwas‹ – oder eben nicht(s).«109 

Die befragten Pfarrpersonen haben sich nicht allein aufgrund seelsorgerlicher Kompe

tenzen als gute Seelsorgende oder wegen homiletischer Kenntnisse als gute Predigende 
geschildert, sondern vielfach vor allem aufgrund ihrer Persönlichkeit und ihrer Erfah

rungen, die sie einbringen. Mit Honneths Wortwahl kann hier von den »Eigenschaften 
und Fähigkeiten« der Einzelnen gesprochen werden. Anerkennung wird der betreffen

den Person dann nicht als Teil eines Standes und wegen einer entsprechenden Ausbil

dung – Geistliche, Theolog_in – zuteil, sondern gerade weil sie sich auf besondere Weise 
hervortut.110 Es zeichnet sich in den Interviews also ein Amtsverständnis ab, das vor al

lem der individuellen Person Raum gibt. Das heißt, wenn Pfarrer_innen beschreiben, 
dass sie sich selbst als gut erleben und wirkmächtig empfinden, geht dieser Selbstein

schätzung vermutlich eine intersubjektive Interaktion wertschätzender Anerkennung 
voraus.111 

Wie gezeigt kann die Pfarrperson durch die Trennung von rechtlicher und wertschät

zender Anerkennung als einzelnes Subjekt anerkannt werden und nicht nur als Vertre

ter_in einer Gruppe. Wenn zum Beispiel Schwulsein dienstrechtlich irrelevant ist oder 
zumindest nicht negativ bedacht wird, und wenn die Wertschätzung als Teil der kollek

tiven Identität gegeben wird, kann der schwule Pfarrer mit seinen individuellen Hand

lungen – und nicht nur als Vertreter einer Gruppe – gesehen werden. 
Dementsprechend ist auch das Vertrauen in die Struktur des Amtes multidirektio

nal.112 Von Seiten der Gemeinde wird in die konkrete Kompetenz der Amtsträger_innen 

108 Letztlich muss bei der Frage nach der Qualität das gesamte Amt – also sowohl die Person als 
auch der Hintergrund der Institution des kirchlichen Amtes – einbezogen werden. Hermelink 
2014a, 194. 

109 Hermelink 2014a, 194. 
110 Honneth 2016, 183. 
111 Ein solches im Voraus gegebenes Vertrauen könnte auch ein Korrektiv bieten für die von Kless

mann zu Recht kritisierte Überforderung, die bereits im Studium beginne, da den Kandidat_in
nen von Anfang an der Weg in eine bestimmte Existenzform vorgegeben werde. Vgl. Klessmann 
2001c, 14. 

112 Das Vertrauen in die Pfarrperson korrespondiert mit Entwürfen, die vorrangig auf 
Kompetenzorientierung und Professionalität im Pfarrberuf abzielen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 231 

vertraut sowie in die Kompetenz höherer Instanzen der Kirchenleitung, die die Ordi

nation verantworten, die Ausbildung regeln und die Kompetenz der Amtsträger_innen 
prüfen. Die Kirchenleitung vor Ort vertraut darauf, dass die Pfarrperson ihr Examen und 
ihre Ordination zu Recht erlangt hat. Die Pfarrperson selbst vertraut darauf, dass sie ein 
Amt ausübt, in dem sie geschult und kompetent ist und in welches sie ordiniert wur

de.113 Alle Beteiligten vertrauen darüber hinaus auf die Geistkraft Gottes angesichts des

sen, dass die Botschaft des Wortes letztlich unverfügbar bleibt und nicht erwirkt werden 
kann. 

In der Forschungsliteratur wird hervorgehoben, dass Vertrauen in Pfarrer_innen 
häufig an das Wissen um die privaten Lebensverhältnisse der Pfarrpersonen gebun

den sei.114 Vorrangig die Ehe liegt hier als geteiltes Wertesystem zugrunde, auf dem 
nach dem Muster der Solidarität reziproke Anerkennung geschieht.115 Das entgegenge

brachte Vertrauen fußt an dieser Stelle auf der Annahme eines geteilten Wertesystems 
aufgrund eines bekannten Lebensmodells.116 Die Kontingenz des Vertrauens ins Pfarr

amt wird hier noch einmal deutlich – schließlich hat die Ehe bei Weitem nicht mehr 
dieselbe Bedeutung für die Beurteilung sittlichen Zusammenlebens wie vor 50 Jahren.117 
Nun basiert das geschilderte Vertrauen kirchenferner lgbtiq* Personen ebenso auf der 
Annahme geteilter Werte sowie auf der Vermutung ähnlicher Erfahrungshorizonte. 
Die Heterogenität unter lgbtiq* Personen kann dabei vorerst vernachlässigt werden 
– die vermuteten Werthorizonte und die Einordnung in die kollektive Identität und 
erwartete Solidarität genügen als erste Vertrauensgrundlage. Mitunter zeigt sich in den 
Schilderungen der Befragten sogar die Annahme, dass von ihnen erwartet werde, eine 
höhere Loyalität zur lgbtiq* Community als zur Kirche zu haben.118 

6.2.2 Authentizität 

Beim Systematisieren und In-Beziehung-Setzen der Kategorien (Selektives Codieren) 
wurde deutlich, dass im Erlangen eines Selbstverhältnisses durch Anerkennung letzt

113 Diese Formen des Vertrauens in das Amt hat besonders Karle mit ihrem professionstheoretischen 
Ansatz ausführlich und hilfreich bearbeitet; Karle 2001. 

114 Hildenbrand 2016, 232. Ebenso Klessmann: Kirchenmitglieder erwarteten bei »ihren« Pfarrer_in
nen eine vorbildliche private Lebensführung; Klessmann 2012, 98. 

115 Dass dies allerdings nicht durch die äußere Form, sondern mittels innerer Übereinkünfte geregelt 
werden müsse, zeigt Spilling-Nöker auf. »Hier stellt sich erneut die Frage, weshalb nicht Freiwil
ligkeit, Liebe, Vertrauen, dauerhafte Verbindlichkeit, Gewaltfreiheit und wechselseitige Verant
wortlichkeit zum Leitbild erklärt werden, das homosexuell lebende kirchliche Mitarbeiterinnen 
und Mitarbeiter doch ausdrücklich bejahen, wenn sie eine Lebensgemeinschaft nach dem LPartG 
eingegangen sind oder eingehen wollen. Die Tatsache, dass Ehebruch, Gewalt, Machtausübung, 
Gleichgültigkeit etc. erfahrungsgemäß auch in Pfarrehen vorkommen, zeigt, dass das Leitbild Ehe 
kein Garant für die eigentlich wesentliche Vorbildfunktion ist.« Spilling-Nöker 2006, 162. 

116 Dies wird auch bei Karle deutlich, die die Mitgliedschaft in der Organisation Kirche als eine Ver
haltenserwartungen stabilisierende Gemeinsamkeit sieht; Karle 2001, 45. 

117 Vgl. Honneth 2016, 310; Honneth 2018, 222–223 sowie in Bezug auf das PfDG Hermelink 
2014d, 206. 

118 Dies ließe sich etwa in Studien zu anderen Ausgrenzungserfahrungen wie Rassismus und Ableis
mus intersektional weiterverfolgen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

lich auch häufig ein Gefühl der Stimmigkeit angestrebt wurde.119 Im Folgenden möchte 
ich der Frage nachgehen, wie hierfür der Begriff der Authentizität genutzt werden kann 
und welche Implikationen damit verbunden sind. 

Als Einstieg erörtere ich Authentizitätswünsche als ein Symptom der Aushandlungs

prozesse im Pfarramt vor dem Hintergrund der dargestellten Anerkennungstheorien 
(Kap. 6.2.2.1). Anschließend stelle ich Charles Taylors Ausführungen der »Ethics of Au

thenticity« vor (Kap. 6.2.2.2), um vor dem Hintergrund eines derartigen Authentizitäts

verständnisses auf die Empirie zu blicken (Kap. 6.2.2.3). Auf das Gefühl, sich als mit sich 
selbst im Reinen zu erleben und in der Folge eine aufgerichtete Haltung zu verkörpern, 
werde ich in Kapitel 6.3 erneut zu sprechen kommen.120 

6.2.2.1 Authentizitätswünsche: Aushandlung von Nähe und Distanz 
Den Pfarrer_innen, in deren Erzählungen gegenseitige Anerkennung und Vertrauen im 
Zentrum stehen, scheint die Aushandlung von Nähe und Distanz in der Tendenz sehr 
viel besser zu gelingen als jenen, die von viel erfahrener Missachtung zu berichten hat

ten. Zugleich war in vielen Erzählungen wiederholt von einer Spannung zu hören: Auf 
der einen Seite wurde erzählt, dass das Zeigen öffentlicher Zuneigung, wie Händehal

ten, vermieden werde, auf der anderen Seite wurde der Wunsch geäußert, sich nicht 
zu verstellen sowie mit der Gemeinde zu »leben«, wozu jene die ganze Person kennen 
müsse.121 Mit dieser Unverstelltheit oder Ganzheit könnte Authentizität gemeint sein. 
Jedoch scheint es in vielen Fällen dort, wo die Pfarrpersonen darüber sprechen, dass sie 
gesehen werden wollen, dass sie sie selbst sein, sich nicht verstellen oder verstecken wol

len, vorrangig um Anerkennung zu gehen und erst zweitrangig um ein Gefühl von Au

thentizität. Anerkennung ist dabei wie oben dargestellt als notwendige Voraussetzung 
für Handlungsfähigkeit zu verstehen. Daher ist dieser Wunsch, sie selbst zu sein, sich 
nicht verstellen zu müssen, keine Bagatelle, sondern sagt etwas über das grundlegende 
Amtsverständnis der Befragten aus. So zeigt sich, dass einige sich erst dann als hand

lungsfähig darstellen, wenn sie ein Gefühl von Unverstelltheit – oft einhergehend mit 
der Benennung von Stimmigkeit – erlangt haben; zugleich ist Handlungsfähigkeit un

abdingbar für die Ausübung des Pfarrberufs. 
In den autobiografischen Narrativen tritt ein deutlicher Zusammenhang zwischen 

Authentizität, Identifizierung und Handlungsfähigkeit zutage: Die einzelnen Pfarrper

sonen beschreiben sich dann als mit sich im Reinen und benennen Gefühle wie »ange

kommen« und »richtig fühlen«, wenn sie über Situationen sprechen, in denen sie das 
Gefühl hatten, sich zu identifizieren und viel Handlungsspielraum zu haben. Herr Tho

mas beendet seine Stegreiferzählung, nachdem er Konflikte und Krisen geschildert hat

te, mit diesem Terminus: 

119 Strauss und Corbin 2010, 94. 
120 Vgl. Bieler und Gutmann 2008, 91; Bieler 2014, 21. 
121 Herr Werner zum Beispiel reflektiert diese Spannung ganz konkret; er spricht von einer ihm feh

lenden Kohärenz von »Rolle und Person« bzw. seiner schwulen und seiner beruflichen Identität: 
T7, 5(22). Vgl. Kap. 5.1.3.4. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 233 

Ähm, ja und bin dann seit […] bin ich jetzt hier Krankenhauspfarrer. (.) und da kann man sagen, 
angekommen.122 

Authentizität wird also dann thematisiert – oder, in abgeschwächter Form, zumindest 
nicht als fehlend problematisiert –, wenn gelungene Anerkennung zu Handlungsspiel

räumen führt.123 In der Konsequenz kann sich ein Gefühl der Authentizität kaum ein

stellen, solange noch um Anerkennung gerungen werden muss. 
Aufgrund dieser Zusammenhänge folgt dem Themenkomplex Anerkennung hier die 

Kategorie Authentizität.124 Authentizität ist jedoch nicht im Sinne einer Abgeschlossen

heit zu verstehen, sondern wird von mir ambivalent als Bedingung und Folge der Mög

lichkeiten von Identifizierung verstanden.125 Jede andere Vorstellung von Authentizität, 
im Sinne von Ganzheit, würde eine zu enge Vorstellung der Machbarkeit eigener Iden

tität beinhalten, die auch ein falsches Verständnis von Kohärenz beinhalten würde, wie 
Henning Luther sehr treffend ausführte: 

»Problematisch erscheint der Identitätsgedanke in dem Moment, in dem er nicht mehr 
kritisch-regulativ gebraucht wird, sondern zum normativen Leitbild erreichbarer (oder 
herzustellender) Identität wird und sich mit dem Begriff der Ich-Identität Vorstellun
gen von Ganzheit, Vollständigkeit sowie von Kontinuität und Dauerhaftigkeit verbin
den.«126 

Daher möchte ich in meinen Ausführungen auch immer ein Verständnis von Frag

mentarität wachhalten, auf welches ich im Anschluss zurückkommen werde (Kap. 6.3 
und 7.3).127 Authentizität ist dabei auch als etwas Produziertes zu verstehen oder im 
Anschluss an Goffman als »Spiel«; so schreibt Schroth: »Authentizität lässt sich also 
in gewissem Sinn als eine Art Spiel auf der beschriebenen Schwelle zwischen öffentli

cher Amtsrolle und privater Person verstehen.«128 Ferner hält ein solches Verständnis 
das Risiko präsent und wehrt der Vorstellung, dass zum Beispiel durch ein Coming- 

122 T2, 5(2). Vgl. Kap. 5.1.1.7. Ähnlich: T1, 11(15.28-29); T6, 13(35)–14(3). 
123 Vgl. zum Zusammenhang von Handlungsfähigkeit und Anerkennung Bedorf 2010, 187. 
124 Andersherum fordert die Beschäftigung mit Authentizität als Betrachtung von Identitätskon- 

struktionen häufig eine Beschäftigung mit Anerkennungsprozessen. Vgl. Taylor 2003, 46. Für eine 
ausführliche Diskussion der Aufnahme des Konzeptes Authentizität in der Praktischen Theologie 
vgl. Wiesinger 2019. 

125 Dies entspricht der von Henning Luther beschriebenen, auf die Zukunft orientierten, kommuni

kativ in der Gegenwart verankerten und sich erinnernden fragmentarischen Ich-Identität. Luther 
1992a, 168–169. 
Auch aufgrund der von Bedorf aufgezeigten Mechanismen der Verkennung bleibt das authenti
sche Selbst, dem Anerkennung entgegengebracht werden kann, letztlich eine Fiktion – dennoch 
scheint das Streben nach Authentizitätsempfinden leitend für Gefühle von Selbstwirksamkeit und 
Handlungsfähigkeit. 

126 Luther 1992a, 168. 
127 »Blickt man jedoch auf menschliches Leben insgesamt, d.h. sowohl in seiner zeitlichen Erstreckung 

als auch in seiner inhaltlichen Breite, so scheint mir einzig der Begriff des Fragments als angemes

sene Beschreibung legitim.« Luther 1992a, 168. 
128 Schroth 2020, 565. Vgl. Goffman 2009. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

out Authentizität erlangt werden könne oder müsse.129 Ein verengtes Verständnis von 
machbarer Authentizität birgt die Gefahr, in einer Geständniskultur zu verharren.130 

6.2.2.2 The Ethics of Authenticity 
In seinen Ausführungen »The Ethics of Authenticity« arbeitet Taylor heraus, dass an die 
Stelle eines Gesellschaftsvertrags, wie er in der Sozialphilosophie häufig vertreten werde, 
eine Art Vertrag der Einzelnen mit sich selbst getreten sei. Er sieht darin eine Logik der 
Innerlichkeit, die fordere, dass jede Einzelperson das wahrhaft eigene Selbst verwirkli

che – welches sie zuvor entsprechend gesucht und gefunden habe.131 Werde dies zum 
Richtwert, so müsse die Suche nach dem Selbst und dessen Verwirklichung zum obers

ten gesellschaftlichen wie individuellen Ziel werden.132 Das Problem, auf Anerkennung 
angewiesen zu sein, entstehe demnach erst, wenn Identität im Paradigma der Authen

tizität als Verfolgung innerer Ziele – Selbstfindung und Selbstverwirklichung – verstan

den werde und wenn diese Anschauung verinnerlicht worden sei. Der Gegensatz zu ei

nem solchen Verständnis von Identität als Verfolgung innerer Ziele ist ein Verständnis 
von Identität als etwas, das sich aus äußeren Gegebenheiten ergibt, etwa bei einem Be

ruf, der aus Tradition, nicht aus Selbstverwirklichungsgründen erlernt wird.133 Identität 
als Inneres könne letztlich nur im Dialog mit Anderen entstehen.134 Die eigene Identi

129 Vgl. Butler 2006, 196: Das Coming-out kann als Handlung das, was es zu beschreiben versucht, 
nicht gänzlich konstruieren. Vgl. auch Wirth 2021a, 184–188. Wirth diskutiert den Imperativ des 
»truth-telling«, der zwar beim Coming-out immer die Reaktion der Anerkennung – und somit das 
Gelingen und Voranschreiten sozialer Interaktionen – ermögliche, als Imperativ aber zugleich auf 
der einen Seite die Verantwortung verlagere und zum anderen nicht offenlasse, dass es keine 
Pflicht auf Wahrheit gäbe. 

130 Vgl. Foucault 1991, 24. Foucault wies darauf hin, dass das Geständnis zur Technik der »Wahr- 
heitsproduktion« geworden sei und sich kulturelles Leben entsprechend gliedere; Foucault 1991, 
62. 

131 Taylor schreibt: »There is a certain way of being human that is my way. I am called upon to live my 
life in this way, and not in imitation of anyone else’s. But this gives a new importance to being true 
to myself. If I am not, I miss the point of my life, I miss what being human is for me. […] Being true 
to myself means being true to my own originality, and that is something only I can articulate and 
discover. In articulating it, I am also defining myself. I am realizing a potentiality that is properly my 
own. This is the background understanding to the modern ideal of authenticity, and to the goals of 
self-fulfilment or self-realization in which it is usually couched. This is the background that gives 
moral force to the culture of authenticity, including its most degraded, absurd, or trivialized forms. 
It is what gives sense to the idea of ›doing your own thing‹ or ›finding your own fulfilment.‹« Taylor 
2003, 28–29. 

132 Zur Kritik unter anderem von Foucault, dass dieses Modell den Kern des Selbst »wie eine feststell
bare Tatsache behandle«, vgl. die Entgegnungen Menkes. Dieser fasst zusammen: »Die Ethik der 
Authentizität bezieht sich auf das Verhältnis des Selbst zu einer sozialen Welt, genauer: zu den 
Normen und Regeln, die eine soziale Welt ausmachen.« Menke 2011, 227 (Hervorhebung im Ori
ginal). 

133 Menke weist darauf hin, dass Selbstverwirklichung in dieser Taylor’schen Konstruktion nur im 
normativen Raum existiere, die Normativität selbst gebe es nur subjektiv. »Die Norm existiert 
nicht vor, sondern in ihrer Anwendung; ihre Wirklichkeit ist ihre Verwirklichung. […] In diesem 
Sinne ist Verwirklichung der Norm ihre Selbstverwirklichung.« (Hervorhebung im Original) Menke 
2011, 229. 

134 Taylor 2003, 35. Ähnlich auch Luther 1992a, 169. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 235 

tät sei somit abhängig von der Anerkennung der Anderen, insofern sich das Individuum 
dafür selbst entdecken müsse, was wiederum nur in der Differenz geschehen könne.135 
Hier geht Taylor einen ähnlichen Weg wie die Vertreter_innen der vorgestellten Aner

kennungstheorien. Er bringt aber darüber hinaus noch den Aspekt der »Werte« mit ein. 
Der Identitätsfindungsprozess des Subjekts erfolge, entsprechend der notwendigen An

erkennung durch Andere und in der Differenz zu Anderen, vor einem gesellschaftlichen 
»horizon of significance«: Nicht jede Identifizierung werde für das einzelne Individuum 
relevant und benötige Anerkennung.136 Der Gefahr einer individualistischen Authentizi

tätsvorstellung – dass die Erfüllung der eigenen Selbstverwirklichung als Gebrauch der 
Freiheit zum obersten Ziel werde – setzt Taylor entgegen, dass Selbstverwirklichung zu

gleich zu einer reicheren Existenz führe. Pluralität sei zwar kein Wert an sich, führe aber 
im besten Fall zu kulturellen Weiterentwicklungen.137 

Taylor verbindet schließlich die Idee der »Selbstentdeckung«, die die Basis der 
Authentizitätsbestrebungen darstelle, mit der Kunst. Basierend auf der Annahme, 
dass Selbstentdeckung, ποίησις, ein aktives, kreatives Schaffen benötige, stellt er beide 
in einen gemeinsamen Deutungshorizont.138 Authentizität als Neuschaffung sei daher 
auch immer vor dem Hintergrund der Nonkonformität zu sehen und als Revolte gegen 
Konventionen.139 

Des Weiteren beschreibt Taylor Liebesbeziehungen als den Ausdruck schlechthin für 
eine als nach innen gerichtet verstandene Identitätsfindung. Erst durch die historischen 
Veränderungen des inner turns werde Anerkennung für Begehrensmuster und Liebesbe

ziehungen überhaupt relevant.140 Die erst im 19. Jahrhundert entstandene Vorstellung 

135 »My discovering my identity doesn’t mean that I work it out in isolation but that I negotiate it 
through dialogue, partly overt, partly internalized, with others. That is why the development of an 
ideal of inwardly generated identity gives a new and crucial importance to recognition. My own 
identity crucially depends on my dialogical relations with others. The point is not that this depen
dence on others arose with the age of authenticity. A form of dependence was always there. The 
socially derived identity was by its very nature dependent on society. But in the earlier age recogni
tion never arose as a problem. Social recognition was built in to the socially derived identity from 
the very fact that it was based on social categories everyone took for granted. The thing about in
wardly derived, personal, original identity is that it doesn’t enjoy this recognition a priori. It has to 
win it through exchange, and it can fail. What has come about with the modern age is not the need 
for recognition but the conditions in which this can fail. And that is why the need is now acknowl
edged for the first time. In premodern times, people didn’t speak of ›identity‹ and ›recognition‹, 
not because people didn’t have (what we call) identities or because these didn’t depend on recog
nition, but rather because these were then too unproblematic to be thematized as such.« Taylor 
2003, 47–48. 

136 Taylor 2003, 52. 
137 Taylor 2003, 74. Butler spricht im Kontext der Selbsterfüllung von Lebbarkeit als Produkt der 

Anerkennung; Butler 2018, 85. Zu dem Schluss, dass Selbsterfüllung zu Weiterentwicklungen füh
re, kommt im Kontext des Pfarramts auch Klessmann, der den Begriff der Pluralität daher auch für 
Kirche und Pfarramt als leitend ansieht. Vgl. Klessmann 2012, 62–63. 

138 Taylor 2003, 62. 
139 Taylor 2003, 65. 
140 »Love relationships are not important just because of the general emphasis in modern culture on 

the fulfilments of ordinary life. They are also crucial because they are the crucibles of inwardly 
generated identity.« Taylor 2003, 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

von Innerlichkeit verbindet sich nun mit Idealen der romantischen Liebe.141 Die Vorstel

lung von Liebe wiederum, so möchte ich ergänzen, verbindet sich mit der ebenfalls im 
19. Jahrhundert von außen erfolgten Benennung und Kategorisierung der »Homosexua

lität«.142 Im Hinblick auf das protestantische Pfarrverständnis – und darin den Umgang 
mit Fragen des privaten Zusammenlebens – scheint mir diese Verknüpfung von Iden

titätskonstruktionen und Vorstellungen romantischer Liebe als Selbstentdeckung von 
hoher Relevanz. So ist anzunehmen, dass sich in Amtsbildern und damit den Vorstel

lungen des Beziehungslebens von Pfarrpersonen ein Beziehungsideal zeigt, das seinen 
Ursprung im 19. Jahrhundert hat und von einer bestimmten Form der Liebe und Zwei

samkeit – monogam, heterosexuell, romantisch, auf Fortpflanzung angelegt, in ökono

mischer Abhängigkeit – ausgeht.143 Dieses Ideal prägt sowohl das Selbstverständnis der 
einzelnen Personen in einer Beziehung, da Liebe und Beziehung individualistisch zuge

spitzt werden, als auch die Rollenverteilung in Beziehungen und die damit einhergehen

den Konstruktionen von Geschlecht.144 Diese Verknüpfung von individueller Identität 
und Beziehung zeigt sich recht simpel daran, dass die lesbischen Interviewpartner_in

nen unsicher waren, wie sie sich outen konnten, ohne eine feste Partnerin zu haben, so

wie daran, dass das Ideal selbst in den meisten Interviews angesprochen und problema

tisiert wurde. 
Die Ideale des 19. Jahrhunderts nehmen in Form von Liebesbeziehungs- und Ehe

vorstellungen, die vorrangig ins Individuum verlagert werden, auch Einfluss auf das 
Amtsverständnis: etwa wenn Beziehungsgestaltung grundsätzlich als eine individuelle, 
emotionsbegründete, aber immer freie Entscheidung wahrgenommen wird – und nicht 
als auch Zwängen (zum Beispiel ökonomischer Natur) und rein rationalen Überlegun

gen unterworfen.145 Es wäre sicherlich aufschlussreich, weitere Forschungen zu diesem 
Komplex anzustellen, da die Vorstellungen von Beziehungen auch das Verständnis des 
Amtes prägen.146 Dies zeigte sich sehr deutlich bei den Diskussionen um die Zulassung 
von Frauen und später Lesben und Schwulen in den Pfarrdienst und um die Rolle der 
»Pfarrfrau«.147 

141 Beck und Beck-Gernsheim 1990, 69. 
142 »Der Homosexuelle des 19. Jahrhunderts ist zu einer Persönlichkeit geworden.« Foucault 1991, 47. 

Zum Begriff der Homosexualität: Harasta 2016, 134. 
143 Die Ursprünge dieses Verständnisses sieht Karle bereits im reformatorischen Eheverständnis an

gelegt. Vgl. Karle 2014, 193–211. 
144 Zur Entstehung des personenbezogenen Verständnisses von Liebesbeziehungen vgl. Beck und 

Beck-Gernsheim 1990, 66–73 sowie zum Einfluss auf die Geschlechterverhältnisse in heterosexuel
len Partnerschaften vgl. Beck und Beck-Gernsheim 1990, 43–56. Zur Wirtschaftsgemeinschaft der 
Ehe und den Auswirkungen auf das klassische Mutterbild vgl. Vinken 2001, 80–90. Zur Kritik an 
dieser Wirtschaftseinheit als »christliche[m] Wert«: Josuttis 1994, 58. 

145 Zum Zusammenhang von Ehevorstellungen und patriarchalen Werten im Christentum vgl. 
Radford Ruether 2001. 

146 Vgl. Harasta 2016, 80. 
147 Vgl. Spilling-Nöker 2006, 162; Riemann 2015, 158–172; Enzner-Probst 1995, 127–167. Interessant ist 

an dieser Stelle, dass die Interviewpartnerinnen von Enzner-Probst die fehlenden Rollenmodel

le für Pfarrmänner beklagen, die Übertragbarkeit der typischen Arbeitsfelder der Pfarrfrau auf 
den Pfarrmann ist offenbar nicht vorstellbar. In meinen eigenen Interviews sprechen durchaus ei
nige von ihren Partner_innen als »Pfarrfrau« oder als »Pfarrmann« – zum Teil auch vom schwu

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 237 

6.2.2.3 Authentizität in den Interviews 
Ich argumentiere im Folgenden, dass LGBTIQ* und Pfarramt möglicherweise als zwei 
Identifizierungen empfunden werden, die in Konkurrenz zueinander stehen, und dass 
eine gegenseitige Ergänzung deshalb keine Erwähnung findet (Konkurrenz der Selbstver
wirklichungen). Daran anschließend arbeite ich heraus, wie sich Amtsbild und Identitäts

konstruktionen als Modi der Selbsterkenntnis vermengen und ergänzen, dies vor dem 
Hintergrund von Anerkennungstheorien und des dargestellten Authentizitätsverständ

nisses; dafür richte ich den Blick auf die Schilderungen der »Gestaltungsfreiheit« im 
Pfarrberuf in den Interviews (Gestaltungsfreiheit als Basis des Amtsverständnisses). 

Konkurrenz der Selbstverwirklichungen 
Im Falle von LGBTIQ* und Pfarramt konkurrieren nun, so meine These, zwei Formen 
der von Taylor beobachteten »Selbstverwirklichung«. Zunächst erscheint das Ringen um 
Anerkennung und Handlungsfreiheiten mittels gezielter Strategien in den Erzählun

gen vorrangig wie ein Ringen um die kreative Freiheit im Pfarramt. Denn wie darge

legt schützen die Regularien und Normen zwar einerseits das Amt und ermöglichen ge

genseitiges Vertrauen, andererseits schränken sie es aber auch deutlich ein, wenn sie zu 
eng gefasst sind oder Gesetze als scheinbar naturgegeben übernommen werden.148 Geht 
man nun davon aus, dass die individuelle Gestaltung des Amtes gerade seine Nonkon

formität bedingt (s.u.), dann ist das Dilemma der gewünschten und erwarteten Authen

tizität bereits im Amtsverständnis angelegt. 
Das Thema der Selbstentdeckung und -verwirklichung lässt sich gut im Topos der 

Berufung finden. Den Pfarrberuf zu ergreifen erscheint in den Interviewerzählungen, 
die von einem Ruf Gottes sprechen, als eine Art Erfüllung einer inneren Bewusstwer

dung. Der Beruf wird weder als Folge einer ständischen Erbreihenfolge beschrieben, 
noch wird die göttliche Berufung als rein von außen kommend geschildert. Herr Zechau 
zum Beispiel berichtet davon, dass er in dem Moment gewusst habe, dass Gott ihn zum 
Pfarrer berufe, als er eines Tages in der Tageslosung gelesen habe.149 Auch das Gottesbild 
wird in seiner Narration dieser Bewusstwerdung also nach innen verlagert. Bei denje

nigen, die nicht von einem göttlichen Ruf, sondern ihrem Interesse berichten, folgen 
die Erzählungen über die Berufswahl häufig einem für moderne Berufsbiografien nicht 
unüblichen Narrativ der Selbstverwirklichung. Die Berufung wird letztlich zu einer Be

len Partner als »Pfarrfrau«, womit sie mit dem Erwartungshorizont des Pfarrhaushaltes sowie 
Geschlechterrollen spielen. 

148 Anselm spricht daher von der Relevanz des »Common Sense« in der ethischen Urteilsfindung. Er 
kritisiert, dass durch überhöhte Forderungen und eine destruktive Moralisierung der kontingen
te Charakter des Common Sense, der die Grundlage der Anerkennungsordnung sei, nicht erkannt 
werde; Anselm 2014, 85. Ähnlich fasst es Honneth, der in seiner Betrachtung der Hegel’schen Theo
rie von einer kontingenten »Anerkennungsordnung« spricht. Die Kontingenz schütze vor Absolut
heit. Er warnt daher vor der Gefahr der »›Naturalisierung‹ an sich kontingenter Verhaltenszüge«, 
die er insbesondere in der ritualisierten Reproduktion von Ämtern gegeben sehe; Honneth 2018, 
223–224. 

149 T3, 1(22-24). 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

stätigung des inneren Findungsprozesses. Hier zeigt sich ein Anerkennungsprozess im 
Taylor’schen Sinne.150 

Nun zählen, vor dem »horizon of significance« unserer Gesellschaft, Sexualität und 
Geschlechtsidentität ebenso wie das Pfarramt als Beruf oder Berufung zu wichtigen 
Bereichen des »Authentischen«: Bereiche, die der These Taylors zufolge entdeckt und 
zur Entstehung einer kontingenten Identität – als Bedingung von Handlungsfähig

keit – verwirklicht werden müssten. Angesichts dessen geraten beide, Pfarrberuf und 
Geschlechtsidentität/Begehren, in eine fast konkurrierende Position zueinander. Ne

ben den verschiedenen kollektiven Identifizierungen konkurrieren hier zudem zwei 
Selbstverständnisse, die beide auch einen hohen gesetzlichen Schutz beanspruchen.151 
Aus diesem Grund kommt es zu den dargestellten Konfliktsituationen für lgbtiq* 
Pfarrer_innen: etwa wenn in pastoraltheologischer Literatur, in der Gemeinde oder 
durch die Kirchenleitung in Frage gestellt wird, dass es überlebensrelevant für die 
betreffende Person ist, ihre lgbtiq* Identifizierung offen und deutlich zu leben und 
sich diesbezüglich selbst zu verwirklichen, oder wenn die vor diesem Hintergrund 
gesetzten Prioritäten der betreffenden Person kritisiert werden und der Bereich der 
privaten Selbstverwirklichung als etwas angesehen wird, das dem Amt grundsätzlich 
unterzuordnen sei. 

Ich gehe davon aus, dass das Ergreifen des Pfarrberufs, ob nun aus innerer Beru

fung oder Interesse, immer auch eine Form der Selbsterfüllung darstellt, also eine krea

tive ποίησις, die auf die Selbstentdeckung folgt.152 Deshalb zeigt sich an der Frage der 
Selbstverwirklichung symptomatisch, warum der Bereich der Authentizität so stark um

kämpft ist. Denn zum einen scheint die Ermöglichung des Pfarramtes notwendig für die 
eigene Selbstverwirklichung und damit Identifizierung, zum anderen scheint es eben

so notwendig, lgbtiq* zu leben. Die eigene Sexualität und das eigene Geschlecht bilden 
dann nicht nur das Private, sondern einen entscheidenden Teil des Pfarramtes.153 

150 Taylor 2003, 47–48. Der Kritik, dass Taylor zu einer Essentialisierung von Selbstverwirklichung bei
trage, entgegnet Menke, dass Taylor vor dem Hintergrund der Authentizität gerade Handlungen 
und nicht Essentialität betone; Menke 2011, 237–238. 

151 Wenn nämlich die private Lebensgestaltung gesamtgesellschaftlich eine so hohe Priorität bekom

me, wenn also die Erfüllung eines passenden Lebensideals als höchstes Ziel des menschlichen Le
bens gelte, führe dies, so Anselm, dazu, dass der Bereich des Privaten als politisch absolut schüt
zenswert gelte; Anselm 2014, 84. 

152 Eine Ausnahme ist womöglich das Folgen eines konkret formulierten transzendenten Rufes, das 
ich eher als Gehorsam einordnen würde. Doch auch hier wäre zu diskutieren, inwiefern nicht auch 
darin noch Handlungsmacht und ποίησις eine Rolle spielen. Dass der Ruf nicht zwingend als Be
folgen eines transzendenten Rufes wahrgenommen wird, zeigen die Interviews in ihrer Verschie
denheit; es gibt sowohl die explizite Benennung eines transzendenten Rufes als auch die gezielte 
Abgrenzung von einer derartigen Narration: Kap. 5.1.2. 

153 Anselm folgert im Anschluss an Taylor, dass die Logik der Authentizität, die zu einer Ausweitung 
des Privaten führe, unweigerlich relevant für das Pfarramt werde, da das Pfarramt als vermitteln

des Amt in dieser Logik von der individuellen Lebensführung der Person abhängig gemacht werde; 
Anselm 2014, 84. In der Folge werde eher die individuelle Lebensführung – in Form privater Tu
genden – als die theologische Ausbildung zum Maßstab für die Ausübung des Amtes. Das decke 
sich mit den Erwartungen der Kirchenmitglieder, aber nicht mit dem Selbstbild der Pfarrer_innen. 
Anselm 2014, 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 239 

Gestaltungsfreiheit als Basis des Amtsverständnisses 
Bevor ich Selbstverständnisse und Identifikationsprozesse näher erörtere, werde ich 
nun auf die Verknüpfung von Identitäts- und Amtsverständnis vor dem Hintergrund der 
individuellen Gestaltungsfreiheit der Person eingehen. Die Konstruktion der eigenen 
Selbstverhältnisse, Identifizierungen und Amtsverständnisse als Ziel von Anerken

nungsinteraktionen erscheint abhängig davon, welche Vorstellung von Authentizität 
zugrunde gelegt wird. Die Interviews verweisen auf einen Amtsbegriff, der mit ei

ner hohen individuellen Freiheit im Beruf korrespondiert und auf dieser aufbauend 
Verkündigung ermöglicht. 

In Reflexionen zum Pfarrberuf taucht häufig der Begriff der Authentizität auf.154 So

fern Authentizität im Pfarramt als Kohärenz von Privat- und Amtsperson verstanden 
wird, beruht dies auch auf der Voraussetzung von Gestaltungsmöglichkeiten, die das 
Pfarramt der einzelnen Pfarrperson bietet. Ohne Handlungsspielräume und gestalte

rische Freiheit kann nämlich auch keine individuelle Entfaltung der Person im Pfarramt 
und entsprechend auch keine Füllung des Pfarramts mit den eigenen Persönlichkeitsan

teilen erwartet werden.155 Das lässt sich zum Beispiel daran nachvollziehen, was Kless

mann zum Pfarramt als Predigtamt am Beispiel der Kirchenordnung der EKiR schreibt: 

»Öffentliche Verkündigung des Evangeliums und Verwaltung der Sakramente stellen 
den vorrangigen Auftrag des Pfarramtes dar. […] Voraussetzung für die Ausführung die
ses Auftrags ist, dass Pfarrer und Pfarrerinnen ordiniert und in eine Pfarrstelle berufen 
werden. […] Ordination und Einführung begründen das Recht, dass Pfarrer und Pfar
rerinnen ihr Amt ›selbständig‹ ausüben (Art. 51,1). Die Selbstständigkeit der Amtsfüh

rung beinhaltet, dass der formale Auftrag zur Verkündigung des Evangeliums in der 
Praxis recht unterschiedlich akzentuiert werden kann […].«156 

Besteht also die Erwartung, dass die individuelle Person im Pfarramt sichtbar wird und 
selbstständig Akzente setzt, so müssen Pfarrer_innen die Möglichkeit haben, diejeni

gen Anteile der eigenen Person, die für sie selbst von Bedeutung und identitätsstiftend 
sind,157 zu zeigen und einzubringen. 

Basis eines solchen Pfarrbildes ist damit eine doppelte Anerkennungssituation: 1) die 
rechtliche Anerkennung als Pfarrperson, welche sich in der Ordination ausdrückt und die 
Bedingung für Verkündigung und Sakramentsverwaltung bildet; 2) die Anerkennung als 
Pfarrperson, welche sich in wertschätzender Anerkennung mit privaten Persönlichkeits

anteilen ausdrückt und die in der Konsequenz zu einer glaubwürdigen Amtsausübung 
führt. Glaubwürdig wird die Amtsausführung, weil sich die Befragten selbstwirksam er

154 Vgl. Kap. 2.3.3, 2.3.6. 
155 Vgl. die Ausführung Klessmanns, dass alle theologischen und fachlichen Kompetenzen letztlich 

personell vermittelt werden müssten; Klessmann 2001a, 75. 
156 Klessmann 2012, 86–87. 
157 Vgl. Emcke 2000, 234. Im Gegensatz dazu stehen Anteile der Identität, die nur von Anderen als 

bedeutsam wahrgenommen werden. Vgl. Emcke 2000, 45 sowie Emcke 2000, 246. Identität ist 
dabei als immer veränderbar zu verstehen und als im kommunikativen Prozess entstehend; d.h. 
sie ist nicht als feststehende Ausgangslage, wie etwa das Theologiestudium, anzusehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

leben und persönlich erfahrbar in Erscheinung treten. Authentizität und Anerkennung 
stehen entsprechend Taylors Ausführungen in einem Kausalzusammenhang. 

Einige Pfarrer_innen schildern in den Interviews Phasen des Zweifels, ob sie über

haupt richtige Pfarrer_innen werden könnten.158 Dies geschieht dann, wenn sie selbst ihr 
Pfarrbild mit heteronormativen Erwartungen füllen und an Kinder und Ehe knüpfen – 
wiederholt thematisieren sie, dass sie an diesen Bildern scheiterten (Kap. 5.1.3). Mit der

artigen Narrativen binden sie ihre Eignung weniger an ihre theologischen und persön

lichen Qualitäten als an ihre Lebensform.159 In den Pfarrbildern der Befragten zeigt sich 
hier die weiterhin existierende Verknüpfung des Amtsverständnisses an Ehe und daraus 
hervorgehende Familie. So Herr Plein: 

EIGENTLICH entspreche ich sehr den Klischee-Vorstellungen. Bis auf die Tatsache, dass ich eben 
keine Frau und keine vier Kinder habe.160 

Wie geschildert, hängt das persönliche Authentizitätserleben, da es auf Anerkennung 
gründet, auch von der Ermöglichung von Sichtbarkeit ab (die erst Anerkennung er

möglicht; Kap. 6.2.1.4); entsprechend kann hier ein klarer Zusammenhang zwischen 
dem Verlust des Authentizitätsgefühls und Heteronormativität sowie Cisnormativität 
ausgemacht werden.161 

Die Betonung des Lebenswandels im Pfarrdienstgesetz zielt darauf ab, dass der 
Lebenswandel der Pfarrperson die Verkündigung nicht beeinträchtigen solle162. Nun 
erscheint es aber im vorliegenden Feld eher so zu sein, dass die Vorstellungen von einem 
angemessenen Lebenswandel mitunter die Verkündigung beeinträchtigen.163 Denn 
wenn nun Verkündigung als kreatives Geschehen, zum Beispiel als Inszenierung des 
Evangeliums, verstanden wird, beeinflusst eine derartige internalisierte Heteronor

mativität, wie sie in Gestalt der Pfarrbilder hier auftritt, auch die Gestaltungsfreiheit 
der Pfarrpersonen.164 Die Ermöglichung/Einschränkung der Gestaltungsfreiheit wirkt 
sich zum einen auf die persönliche Glaubwürdigkeit der Pfarrperson (das Stimmigkeits

erleben) aus. Zum anderen beeinflusst sie die Verkündigung selbst. Denn diese kann 
nicht allein durch die Organisation der verfassten Kirche sichergestellt werden, wie 
Hermelink ausführt: 

158 Zum Beispiel T7, 5(16)–6(2). 
159 Vgl. Anselm 2014, 84–85. 
160 T4, 38(14-16). 
161 Zur Spannung der persönlichen Akzentuierung vgl. Klessmann 2012, 85. 
162 Vgl. die entsprechenden Regelungen der jeweiligen Pfarrdienstgesetze, insbesondere: »Die 

Ordinierten sind durch die Ordination verpflichtet, […] sich in ihrer Amts- und Lebensführung so zu 
verhalten, dass die glaubwürdige Ausübung des Amtes nicht beeinträchtigt wird.« Synode der Evan
gelischen Kirche in Deutschland 10. November 2010 sowie die Erklärung dessen in: Synode der Evange
lischen Kirche in Deutschland 10. November 2010, Begründung Teil 2 Ordination § 2 Ordination und spe
zifische Regelungen für Ehe und Beziehung in: Synode der Evangelischen Kirche in Deutschland 10. 
November 2010, Kapitel 2, § 39 (Kap. 3). 

163 Zu den unterschiedlichen Formulierungen des PfDG, wie ein »des Evangeliums würdige[r] Wan

del« zu leben sei, sowie dazu, dass Pfarrer_innen in ihrer Lebensführung »ihrem Auftrag verpflich
tet« sind: Klessmann 2012, 119. 

164 Vgl. Meyer-Blanck 1997. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 241 

»Auch im Blick auf das kirchliche Christentum, genauer: auf die kirchliche Organisa
tion symbolisiert die Pfarrerin nicht zuletzt die Grenze der kirchlichen Verfügungs
macht. Sie ist zweifellos die Vertreterin der Kirche vor Ort, sie erscheint als ›Filialistin‹ 
des kirchlichen Großbetriebs (Herbert Lindner) – und diese ihre Leistung kann wohl 
auch gemessen werden. Zugleich jedoch symbolisiert sie, dass Gott nicht nur in, mit 
und unter der erfahrbaren Kirche präsent ist, sondern auch außerhalb, ja trotz dieser 
Organisation. Indem die Pfarrerin je und je auch die Freiheit von kirchlichen Vorga
ben markiert, symbolisiert sie auch (nicht nur!) die Selbstbegrenzung des kirchlichen 
Christentums. Oder, mit Josuttis gesagt: die Arbeit am Heiligen, die der Pfarrer real wie 
symbolisch, vollzieht, geht in der kirchlichen Bindung des Heiligen nicht auf.«165 

Ich folge diesen Ausführungen und schließe daraus, dass die hohe Eigenverantwortung 
und Selbstbestimmung im Pfarramt der Sorge um die Verkündigung entspringt, die ein 
hohes Maß an aktivem Einbringen der eigenen Person erfordern kann. Pfarrpersonen 
verwiesen in ihrem Wirken immer auch auf ein »Außerhalb« der »Organisation« Kir

che. Dieses Verweisen bleibe dabei Hermelink zufolge nicht nur allein auf der Ebene der 
Vorbildfunktion; er selbst arbeitet an dieser Stelle mit den Begriffen der »göttlichen Prä

senz« und des Segens.166 Auch in den Interviews sprechen einige Erzählende nicht nur 
ihre Vorbildfunktion als lgbtiq* Personen an, sondern auch ihre spezifischen Gaben, die 
sie einbringen (Kap. 5.1.1.4 und 5.2.3). 

Der Raum für die Ermöglichung göttlicher Präsenz wird dann offen gehalten, wenn 
er nicht zu eng reglementiert wird.167 Demnach ermöglicht die individuelle Gestaltungs

freiheit der Pfarrperson, auf das Göttliche innerhalb, aber auch außerhalb der Institu

tion hinzuweisen. Wird an dieser Stelle eine Balance erreicht zwischen der Entfaltung 
der individuellen Persönlichkeit und einem aber auch überfordernden Streben nach Au

thentizität, kann sich, so meine These, auch im Pfarramt die Stärke von Authentizitäts

erwartungen im Taylor’schen Sinne zeigen. Taylor spricht davon, dass Authentizität bes

tenfalls »a richer mode of existence« sein könne, da sie Subjekte zur Selbstreflexion her

ausfordere und individuellen Potenzialen ermögliche, hervorzutreten.168 
Mein Befund deckt sich mit anderen Erhebungen zu Pfarrbildern, die als Idealbild 

des Pfarramtes eine Mischung aus Persönlichkeit sowie pfarramtlichen Sachkompeten

zen vorschlagen.169 Jedoch gelingt es offenbar nur dort, die eingebrachte persönliche 

165 Hermelink 2014a, 202–203. 
166 Hermelink 2014a, 202–203. Anselm führt, den Authentizitätsüberlegungen Taylors folgend, aus, 

dass das private Handeln in Form des Vorbilds Relevanz für die ethische Dimension des Pfarrberufs 
habe, da ethische Urteilsbildung der persönlichen Zustimmung letztlich eher zugänglich sei als 
der argumentativen; Anselm 2014. 

167 Vgl. Stoellger 2016. 
168 Taylor 2003, 74. Diese Potenziale sind dabei nicht nur bei den Pfarrpersonen, sondern vor allem 

auch in der Gemeinde zu erwarten. 
169 Unter anderem zeigte bereits 2005 eine EKHN-Studie, dass sich Pfarrer_innen von Fortbildungen 

vor allem eine Vertiefung von Methoden und Kompetenzen wünschten, die die Profilierung und 
Akzentuierung der eigenen Person bezweckten: Klessmann 2012, 97. Dies steht im Widerspruch zu 
den Ausführungen Anselms, dass gerade die persönliche Amtsausfüllung und weniger die Kom

petenzen relevant für das Pfarramt und dessen Wertevermittlung seien. »Es ist keinesfalls ausge
macht, dass die Faktoren, die für die Einschätzung individueller Glaubwürdigkeit von Bedeutung 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

Identität als Stärke des Pfarramtes zu sehen, wo die Pfarrperson den Erwartungen von 
Kirche und Gemeinde an ihre – kontingente, aber durch Reflexion und Selbstverwirk

lichung produzierte – Identifizierung entspricht. Das Pfarrbild, das die Pfarrpersonen 
im Kopf haben oder von dem sie denken, dass es von ihnen erwartet werde, muss von 
ihnen auch selbst erfüllbar sein, damit sie ihre persönlichen Potenziale einbringen kön

nen. Ein cis- und heteronormatives Pfarrbild, welches sich auch in Internalisierungen 
und Regelungen zum Privatleben von Pfarrpersonen spiegelt, beschränkt daher auch die 
Potenziale, die sich für die Verkündigung ergeben. 

Rückgreifend auf Emckes Begrifflichkeiten der kollektiven Identitäten lässt sich viel

leicht auch sagen, die Beteiligten müssten den Überzeugungen und Praktiken der kol

lektiven Identität »Pfarrer_in« freiwillig affirmativ zustimmen.170 Sofern diese Prakti

ken und Haltungen der kollektiven Identität »Pfarrer_in« aber ihre eigene Lebensform, 
ihr Geschlecht oder einen anderen Bereich ihrer Identifizierung einschränken oder aus

schließen, ist eine solche affirmative Zustimmung nicht zu erwarten (sie ist zweifelsoh

ne dennoch möglich, aber nicht selbstverständlich).171 Dasselbe gilt, sofern Lebensform, 
Geschlecht oder andere Identifizierungen vor differenten Werthorizonten eingeordnet 
werden, worauf ich im Folgenden zu sprechen komme. 

6.2.3 Agency – Handlungsmacht 

Der Grounded Theory Methodology liegt das Verständnis eines intentional handelnden 
Subjekts zugrunde – damit ist eine grundlegende Handlungsfähigkeit vorausgesetzt. Da 
diese Methodologie meiner Erhebung zugrunde liegt, erörtere ich zu Beginn dieses Sub

jektverständnis und zeige die daraus folgenden Implikationen für den Amtsbegriff auf 
(Kap. 6.2.3.1). Um dem Zusammenhang zwischen Identifizierung und Agency nachzu

gehen, greife ich auf die Agency-Theorie Taylors zurück, da sie in der Lage ist, ambiva

lente Bezüge zu Strukturen mit aufzunehmen (Kap. 6.2.3.2). Im Anschluss stelle ich das 
funktionale Verständnis von Agency in Narrativen nach Emirbayer/Mische und Lucius- 
Hoene und Deppermann dar (Kap. 6.2.3.3) und ordne anschließend die Beobachtungen 
aus den Interviews den unterschiedlichen Ansätzen zu Agency zu (Kap. 6.2.3.4). 

sind, in einem Zusammenhang stehen mit den für das Ausüben einer ethischen Analyse oder auch 
eines Berufs notwendigen Kompetenzen.« Anselm 2014, 85. 

170 Dabei ist keine generalisierte affirmative Zustimmung vorauszusetzen, sondern in der Vielfalt der 
Identitäts- und Rollenangebote des Pfarrberufes muss diesen jeweils einzeln zugestimmt oder 
aber sie müssen jeweils abgelehnt werden, um ein reflektiertes Verhältnis zu ermöglichen. Vgl. 
zur Vielfalt der Rollenangebote und zu deren Anteil an der individuellen Identitätsbildung Kless
mann 2006, 547. 

171 Eine Folge solcher fehlender Zustimmung könnte eine innere Distanzierung von der Identität 
Pfarrperson sein, wenn die zu ihr gehörigen Praktiken und Überzeugungen einer anderen kollekti
ven Identität widersprechen. Im Zusammenhang mit beobachteten Überforderungen ist in einer 
solchen Distanzierung möglicherweise auch ein Potenzial zu sehen, da Grenzen besser gewahrt 
werden können. Jedoch ist zu vermuten, dass sie dem Amt auch schadet: Denn dieses vertritt auch 
die Institution Kirche, und eine ablehnende Distanzierung kann als erheblicher Bruch mit Verhal
tenserwartungen der Gemeinde gelesen werden, sofern sie offen artikuliert wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 243 

6.2.3.1 Agency: Voraussetzung des Subjektverständnisses 
Die bisher dargestellten Konzepte betreffen vorrangig die innere Haltung der Pfarrper

sonen. Im Folgenden wird darüber hinaus die Konstruktion von Handlungen betrachtet 
werden, da diese insbesondere für die theologische Einordnung der Pfarrperson als han

delnde Subjekte im Verkündigungsgeschehen elementar ist. 
Aus den methodologischen Überlegungen folgte ein spezifisches, auch der Empirie 

zugrunde gelegtes Subjektverständnis (Kap. 4.1). Dieses beinhaltet die Vorstellung, dass 
Menschen – immer kontingent und kontextuell verankert – grundsätzlich individuell 
handlungsfähig sind, woraus trotz aller Einschränkungen die Annahme der Subjekti

vität und von individueller Freiheit folgt.172 Konzepte von Handlungsmacht, auf Eng

lisch Agency, knüpfen an dieses Verständnis menschlicher Akteur_innen, von »human 
agents«, an.173 Im Folgenden verwende ich neben dem Begriff Handlungsmacht vorran

gig den auch im deutschsprachigen Raum etablierten englischen Begriff Agency, der 
den_die Agent_in sprachlich sichtbar hält.174 

Während es bei Anerkennung und Authentizität um Aushandlungen und Selbstver

hältnisse infolge von Interaktionen geht, bezeichnet Agency die Voraussetzungen und 
Bedingungen individuellen und kollektiven intentionalen Handelns.175 Andersherum 

172 Wobei hier ein westlich-kontinentalphilosophisch geprägtes Konzept zugrunde gelegt wird, was 
schon allein dadurch gegeben ist, dass es von den Befragten vertreten wird. Qualitative Forschung, 
darauf weist Reichertz zu Recht hin, arbeitet immer mit der Grundannahme eines gewordenen, 
sich artikulierenden und handelnden Subjekts; Reichertz 2010, 46. 

173 Geiger beschreibt die Entstehung des gegenwärtig in der Soziologie und Ethnologie genutzten 
Agency-Begriffs und macht die prominentesten Streitpunkte aus: »In den Diskursen geht es um die 
Überwindung des beschriebenen Dualismus, welcher auf der einen Seite Handlungen als sozial- 
determiniert, auf der anderen Seite Individuen als autonome Subjekte konzipiert. Anstatt des
sen wird versucht, Struktur und Agency aufeinander zu beziehen. Soziale und gesellschaftliche 
Strukturen werden dabei als Rahmen für individuelle und kollektive Handlungen ebenso wie als 
Produkt derer aufgefasst. Es geht darum, ›sozial nicht determinierte Handlungsfähigkeit von In
dividuen und sozialen Gruppen selbst als sozial ermöglicht‹ (Scherr 2013: 231) zu verstehen und 
damit ›das Soziale‹ (ebd. 2012: 231) nicht nur als beschränkend wahrzunehmen. Der Diskurs zielt 
somit auf eine theoretisch angemessene Bestimmung von Handlungsfähigkeit von individuellen 
und kollektiven Akteuren im Zusammenspiel mit strukturellen Kontexten.« Geiger 2016, 45. 

174 Dabei kann die Handlungsmacht auf individueller oder struktureller Ebene verortet werden; wei
ter kann sie unabhängig sein von der faktischen, kontextuell gegebenen Möglichkeit von Hand
lungen, sie kann also auch allein von der subjektiven Empfindung von Handlungsmacht getragen 
sein sowie von der Empfindung von Ohnmacht eingeschränkt werden. Vgl. Helfferich 2012, 13–17. 

175 Taylor führt aus, Entscheidungen zu treffen, sei die Bedingung für die Möglichkeit von Identifizie
rung. Dies wird im Folgenden noch genauer dargelegt. Taylor 1985, 34–35. 
Der Begriff der Handlungsfähigkeit ist in der Philosophie (und Soziologie) vielfach kritisch disku
tiert worden. Es geht um eine der Kernfragen moderner und alter Philosophie: um die Fähigkeit 
des Subjekts, autonome Entscheidungen in den Strukturen, in die es eingebettet ist, zu treffen. Ge
rade in der poststrukturalistischen Tradition und in der Auseinandersetzung mit der Wirkmacht 
des Diskurses, die besonders durch Foucault starkgemacht wurde, wurde und wird diese Debat
te massiv geführt. Die Kontroverse zwischen Judith Butler und Seyla Benhabib über die Ursprün
ge performativer Konstruktion und damit auch über die Frage nach Widerspruch fasst Benhabib 
treffend zusammen: »Im Mittelpunkt steht die Frage, wie wir die Aussage Das Ich ist zwar durch 
den Diskurs konstituiert, aber nicht determiniert auslegen sollen.« Benhabib 1995, 241 (Hervorhebung 
im Original). Später schlägt Benhabib den Begriff der »aktiven Handlungsfähigkeit« als Alterna

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

setzt intentionales Handeln als Ausdruck eines die Welt erfahrenden und reflektieren

den Subjekts jene Selbstverhältnisse grundlegend voraus.176 Je intentionaler ein Subjekt 
das eigene Handeln gestalten kann, desto höher ist die potenzielle Handlungsmacht. 
Auch Nicht-Handeln ist mit Handlungsmacht ausgestattet, sofern es nicht als einzig 
mögliche Reaktion geschieht (unfrei), sondern selbstständig gesetzt wird (freiwillig).177 
Ein auf Gestaltungsfreiheit aufbauender Amtsbegriff, wie ihn die meisten Befragten 
vertreten (Kap. 6.2.2.3), geht von einem freiheitlich handelnden – entscheidenden – 
Subjekt aus, oder zumindest von der Möglichkeit freier Handlungen durch ein Sub

jekt mit einem individuellen Erfahrungshorizont und dem Potenzial zu rationaler 
Urteilsbildung (Kap. 6.2.2).178 

Vor dem Hintergrund dieser Arbeit eignet sich die Theorie Charles Taylors zur Erklä

rung der Zusammenhänge von Identität und Agency. Denn Taylor betont auf der einen 
Seite die Abhängigkeiten von und in Strukturen und dass es keine kontextfreie Autono

mie des Subjekts gebe, die einer Illusion totaler Freiheit gleichkäme; auf der anderen 
Seite aber hebt er die Fähigkeit und die Verantwortung jedes einzelnen Menschen für 
sich selbst hervor.179 Daher eignet sich seine Theorie gut für die Analyse jener ambivalen

tive vor, um die Widersprüche zu vermeiden, die sich ergäben, wenn man Handlungsfähigkeit im 
Zwischenraum zwischen Subjekt und Struktur betrachte. Dieser Begriff würde »Handlungsmög

lichkeit nicht als Attribut oder Willenszug autonomer individueller Subjekte verstehen, sondern 
als Ergebnis eines Diskurses […]«, Benhabib 1995, 246. Dies ist dem hier genutzten Agency-Begriff 
nicht unähnlich; so nutze ich selbst einen funktionalen und situativen Agency-Begriff, der die Kon
struktion von Agency in die Analyse mit aufnimmt. Agency wird also nicht als schlicht gegeben 
betrachtet, sondern immer als diskursives Geschehen. 

176 Vgl. Taylor 1985, 37 sowie Hannah Arendts Überlegungen zum Verhältnis von Willen, Bewertung 
und Wahrnehmung, insbes. Arendt und McCarthy 1978, 76. 

177 Freiwilligkeit impliziert einen freien Willen und dem folgende Handlungen. Vgl. zum Moment des 
Wollens auch Ahmeds Ausführungen zu widerständigem Handeln, zu dessen Zusammenhang mit 
hierarchisch akzeptierten Seinsweisen, zur Möglichkeit des Aufbegehrens gegen Unterdrückung 
durch ein »Nein« gegen ein »Nein« sowie zur grundlegenden Agency der Präsenz, die transformie

rende Kraft besitze. Ahmed schreibt dazu in ihrer zum Teil zynischen, aber analytisch treffenden 
Art: »Indeed, willfulness as a judgement tend to fall on those who are not compelled by the reason
ing of others. Willfulness might be what we do when we are judged as being not, as not meeting 
the criteria for human for instance. Not to meet the criteria for human is often to be attached to 
other nots, not human as not being: not being white, not being male, not being straight, not being 
able-bodied. Not being in coming up against being can transform being.« Ahmed 2014, 15. 

178 Es liegt nahe, bei den angeschnittenen Themen immer wieder auf Fragen des Subjekts und der 
Willensfreiheit zu sprechen zu kommen. Die diesbezügliche philosophische Debatte wird im Fol
genden allerdings nicht in der Tiefe behandelt, da dies für die Konkretion, die es an dieser Stelle 
braucht, nicht möglich und notwendig ist. Diese Debatte soll damit keineswegs abgewertet wer
den – im Gegenteil plädiere ich aus den gegebenen Gründen für eine Re-Evaluierung des Subjekt- 
verständnisses in der modernen Pastoraltheologie und der empirischen Theologie. Dies müsste 
jedoch eher im Rahmen einer theoretischen – und erneuten methodologischen – Auseinanderset
zung geschehen, weniger im Kontext einer Auslegung empirischer Ergebnisse. Letztere sind auf
grund ihrer Kontextualität gewiss immer auch Ergebnis solcher Auseinandersetzungen; sie kön
nen daher Ausschnitte aus aktuellen Diskursen und Reflexionen darstellen, nicht aber deren Ge
nealogie nachzeichnen. Vgl. Reichertz 2010, 39–40. 

179 Innerhalb eines solchen ethischen Bezugsrahmens gibt es zwar keine absolute Freiheit, aber doch 
immer eine Freiheit zu handeln. Vgl. zur Stärke der Reflexivität in der kommunikativen Ethik auch 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 245 

ten Bezüge innerhalb einer Gruppe, die sich in Strukturen bewegen muss, die sie nicht 
selbst gewählt hat und die ihr deutliche Grenzen auflegt – ohne aber ein fatalistisches 
und defizitäres Bild zu zeichnen.180 Stattdessen ermöglicht diese Theorie, die Handlun

gen – hier in Form von Erzählungen – nicht nur als Reaktionen auf ein äußeres Umfeld 
zu verstehen, sondern auch als kreative Leistungen. 

6.2.3.2 What is Human Agency? 
In seinem Aufsatz »What is Human Agency?« erörterte Charles Taylor 1985 in Abgren

zung zur Radical Choice Theory seine anthropologische Prämisse, dass der Mensch ein in

terpretierendes Wesen sei.181 Agency versteht er entsprechend dieser Prämisse als Eva

luierung von Wollen (»desires«), eingebettet in die Fähigkeit des Menschen, sich selbst 
zu hinterfragen und Werturteile zu fällen182. Wünsche hätten verschiedene Wertigkei

ten, die qualitativ abgewogen werden müssten, bevor Entscheidungen getroffen werden 
könnten.183 In einer ausführlichen Betrachtung verschiedener Bewertungsszenarien legt 
Taylor dar, dass es keine wertfreien Entscheidungen gebe, da »reflection, evaluation and 
will« bereits in dem, was wir unter »Person« verständen, angelegt sei.184 Bereits die Art 
und Weise, mit der auf eine Entscheidung geblickt werde, sei individuell geprägt und 
unvergleichlich.185 Der Wille und die Evaluierung des Willens beinhaltet für Taylor somit 
immer auch eine ethische Dimension: Die Wertung müsse begründet erfolgen und habe 
ethische Konsequenzen.186 So könne auch Identität nicht allein aus einem bestimmten 
sozialen Hintergrund, individuellen Fähigkeiten, physischer Beschaffenheit und Ähnli

chem bestehen, sondern Identität speise sich vor allem durch die Bewertungen, die Men

schen vornehmen. Dementsprechend werde Identität erst im Subjekt gebildet, indem 
dieses bewerte, welche Anteile identitätstragend seien187. Das eigene Wertsystem wird 
somit zur Grundlage der Identitätsbildung. Er schreibt: 

Benhabib 1995, 59. Vgl. zu Autonomie als Unverwundbarkeitsmythos, der die situative Vulnerabi
lität von Menschen – verortet nicht nur in ihrer Person, sondern auch in Struktur und Politik – 
vernachlässige, Bieler 2017, 58–59. 

180 Zumindest um Pfarrer_in in der Landeskirche zu werden, muss sich die betreffende Person tatsäch
lich exakt in dieser Struktur bewegen. 

181 Taylor 1985, 16. 
182 Der Begriff Wollen entstammt meiner Übersetzung. Denkbar wäre für desire auch: Verlangen, Vor

haben, Begierde, Wünsche. 
183 Harry Frankfurts Einteilung in Entscheidungen erster und zweiter Ordnung folgend, unterscheidet 

Taylor zwischen starker und schwacher Evaluierung; Taylor 1985, 15. Der von Taylor betonte Zusam- 
menhang von »value« und »evaluation« lässt sich im Deutschen am treffendsten mit den Begriffen 
»Wert« und »bewerten« wiedergeben, das Fremdwort evaluieren lässt diese Verbindung hingegen 
nur über den Umweg des Lateinischen zu. 

184 Taylor 1985, 23. 
185 Taylor 1985, 26. 
186 Taylor 1985, 28–33. Hier kommt Taylors Kritik an der Radical-Choice-Theorie zum Tragen: Die

se sei nicht dazu geeignet, eine ethische Theorie für Dilemma-Entscheidungen zu liefern, da sie 
unbeeinflusste und »freie« Entscheidungen mit moralisch höherwertigen Urteilen gleichsetze. 
»But a choice utterly unrelated to the desirability of the alternatives would not be intelligible as 
a choice. […] It wants to have strong evaluations and yet deny their status as judgements.« Taylor 
1985, 32. 

187 Taylor 1985, 34–35. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

»The notion of identity refers us to certain evaluations which are essential because they 
are the indispensable horizon or foundation out of which we reflect and evaluate as 
persons. To lose this horizon, or not to have found it, is indeed a terrifying experience 
of disaggregation and loss. This is why we can speak of an ›identity-crisis‹ when we 
have lost our grip on who we are. A self decides and acts out of certain fundamental 
evaluations.«188 

Dabei weist Taylor auch auf die wichtige Rolle der »Artikulation« und der »Selbstinter

pretation« hin.189 So seien Selbstinterpretationen konstitutiv für die Rezeption der Welt. 
Wenn der Mensch sich selbst als gesund interpretiert, nehme er Dinge anders wahr – und 
entscheide anders –, als wenn er sich als krank einstuft. Die Wahrnehmung des Selbst 
und die Interpretation dieser Wahrnehmung hingen entsprechend wechselseitig von

einander ab.190 
Dies lässt sich gut mit der Anerkennungstheorie in Einklang bringen. Das Selbst

verhältnis der einzelnen Person entsteht durch die Interaktionen mit anderen und prägt 
weitere Interaktionen. So zeigte sich in den Interviews: Die Selbstwahrnehmung als gute 
Pfarrperson führte zum Beispiel in der Tendenz eher zu weiteren gelingenden Anerken

nungen als zu Missachtungen (Kap. 6.2.1.4). 
Taylor sieht den Menschen als grundsätzlich zu tiefgehenden Reflexionen (abseits 

von reinen Geschmacksurteilen) fähig. Daher sei die Verantwortung, die an Entschei

dungen gebunden ist, auch stets als kontingent zu verstehen, alle Entscheidungen und 
deren Einfluss unterliegen stetem Wandel. So könnten neue Einsichten immer zu Ver

änderungen der Evaluation führen – und damit auch zu einer Veränderung der Selbst

interpretation und Identität. Dies ergänzt sich gut mit den Überlegungen von Nancy 
und Bedorf, die von Identifizierung sprechen, um diese Prozesshaftigkeit abzubilden.191 
Weil Einsichten möglich seien, ergebe sich, so Taylor, auch eine ethische Aufforderung 
zur Re-Evaluierung bisheriger Entscheidungen.192 Solche identitätsbezogenen Re-Eva

luationen seien extrem komplex und kompliziert, da sie bereits die zugrundeliegenden 
Werte, nach denen das Subjekt bewertet und entscheidet, in Frage stellten. Er schreibt: 

»Now this kind of re-evaluation will be radical […] in principle no formulations are con
sidered unrevisable. 
What is of fundamental importance for us will already have an articulation, some no
tion of a certain mode of life as higher than others, or the belief that some cause is the 
worthiest that can be served; or the sense that belonging to this community is essential 
to my identity. A radical re-evaluation will call these formulations into question.«193 

188 Taylor 1985, 35. Der Radical-Choice-Theorie gehe, da ihr der »horizon of evaluation« fehle, das 
Selbst innerhalb der Entscheidung verloren. Dieses aber sei für ethisch relevante Entscheidungen 
als Träger_in der Verantwortung unumgänglich. 

189 Taylor 1985, 36. 
190 Taylor 1985, 37. 
191 Nancy 2010, 76; Bedorf 2010, 117. 
192 »So that within the limits of my capacity to change myself by fresh insight, within the limits of 

the first direction of causal influence, I am responsible in the full direct, ›modern‹ sense for my 
evaluations.« Taylor 1985, 39. 

193 Taylor 1985, 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 247 

Derartig fundamentale Vorgänge führten zu so viel Verwirrung, »pain of uncertainty« 
und Bewusstwerdung von Unterdrückung, dass im Menschen häufig ein Widerstand ge

gen Änderung entstehe.194 
Folgt man Taylors Konzept der Handlungsmacht, benötigen Selbstdeutungen also 

Evaluierung, und diese braucht wiederum Wertesysteme, innerhalb derer die evaluie

rende Selbstdeutung stattfindet.195 Wenn die Agency des Subjekts nun von den Wertur

teilen der Umgebung massiv verschieden ist, führt dies entweder zu äußeren Spannun

gen oder, wenn äußeren Konflikten aus dem Weg gegangen wird oder gegangen werden 
muss, zu starken inneren Konflikten. Letzteres gilt insbesondere dann, wenn das Subjekt 
versucht, Wertsysteme zu übernehmen und für die eigene Identität zu nutzen, die den 
eigenen Werten entgegenstehen (Kap. 6.2.2.3). 

Wenn es nun, Taylor folgend, zur Verantwortung des Menschen gehört, sich zu eva

luieren, zu ändern und das eigene Potenzial als verantwortungsvoller Agent zu leben, ist 
es wichtig, dass die einzelne Person sich treu ist, also eine Form der gegenwärtigen stim

migen Bewertung der eigenen Identität findet, die in diesem Sinne von ihm auch mit 
dem Begriff der Authentizität verbunden wird.196 Damit ist das Ausleben des eigenen 
Geschlechts und der eigenen sexuellen Orientierung nicht nur ein überlebensrelevanter 
Akt, sondern auch eine Form aktiver Verantwortungsübernahme. Andere können dem 
mit Anerkennung begegnen und ihren Teil dazu beitragen, die Übernahme dieser Ver

antwortung zu ermöglichen.197 
Das Selbst ist durch die Begegnung mit anderen herausgefordert, Entscheidungen 

über eigene Konturen zu treffen.198 Dies geschieht sowohl durch Re-Evaluierung eige

ner Bewertungen als auch durch Akzeptanz ihrer Vorläufigkeit und Unvollständigkeit 
und letztlich auch, indem ein Umgang mit dieser tiefen Verunsicherung gesucht wird. 
Die Kenntnis und das Wissen um die grundlegende Verkennung kann derart auch zu ei

ner positiven Deutung führen, nämlich dazu, zu akzeptieren, die_den Andere_n nicht 
bestimmen zu können – und ebenso zu akzeptieren, immer verkannt zu werden. Dies 
hätte zur Folge, ein Streben nach perfekter Authentizität aufzugeben.199 

194 Taylor 1985, 42. 
195 Taylor 2003, 52. 
196 Taylor deutet dies mit Blick auf die Psychoanalyse Wolfs an; Taylor 1985, 44. 
197 Denn erst mit der Anerkennung dessen, was das Subjekt wertend als essenziell – gleichwohl kon

tingent – bestimmt, ist es in der Lage, sich selbst zu evaluieren und Wertesysteme miteinander 
abzustimmen. Beide Akteur_innen werden sich in diesem Prozess verändern, sind aufeinander an
gewiesen und verkennen sich zugleich immer. Vgl. auch Sabrina Müller, die den Sachverhalt der 
steten Produktion und Re-Evaluation von Identität für das Priestertum aller Gläubigen fruchtbar 
macht; Müller 2019, 27. 

198 Hier ist auch an den Gedanken von Emmanuel Levinas zu denken, dass der Andere das Selbst je
weils in die Verantwortung rufe; Levinas 1998, 224. Zum Zusammenhang von Rechtfertigung und 
dem Anblick des Anderen: Bieler und Gutmann 2008, 102. 

199 Diese Unverfügbarkeit der Wahrnehmung des Anderen und damit immer auch des Selbst und 
letztlich Gottes Unverfügbarkeit hat besonders Martin Buber in seiner Ich-Du-Dialogizität ausge
drückt. »Stehe ich einem Menschen als meinem Du gegenüber, spreche ich das Grundwort Ich-Du 
zu ihm, ist er kein Ding unter Dingen und nicht aus Dingen bestehend. […] Ich kann die Farbe sei
ner Haare oder die Farbe seiner Rede oder die Farbe seiner Güte aus ihm holen, ich muß es immer 
wieder; aber schon ist er nicht mehr Du.« Buber 1983/1995, 8–9. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

6.2.3.3 Narrative Agency 
In den Interviews finden sich die Erzähler_innen linguistisch in beiden Rollen, als Agens 
und als Patiens, mitunter klar unterschieden, mitunter in der Schwebe zwischen Aktivi

tät und Passivität. Diesem Umstand werde ich mich nun mittels Konzepten narrativer 
Agency näher widmen. 

Die Soziolog_innen Mustafa Emirbayer und Ann Mische legen in ihrer viel zitierten 
Ausarbeitung über Agency dar, dass menschliches Handeln weder als nur autonom aktiv 
noch als nur heteronom passiv-reaktiv, weder als allein durch Strukturen bedingt noch 
als rein im Individuum verankert zu bewerten sei. 

»We define it as the temporally constructed engagement by actors of different structural en
vironments — the temporal relational contexts of action — which, through the interplay of 
habit, imagination, and judgment, both reproduces and transforms those structures in inter
active response to the problems posed by changing historical situations.«200 

Emirbayer und Mische vertreten ein zeitlich-perspektivisches Agency-Verständnis und 
gehen davon aus, dass Handlungen durch vergangenes Erleben informiert sind und vor 
diesem reflektiert werden (»iterational dimension«).201 Agency enthalte die Fähigkeit, 
zukünftige Alternativen von Handlungen zu imaginieren (»projective dimension«)202. 
Des Weiteren umfasse Agency die Fähigkeit, Gewohnheiten und Erfahrungen mit der 
Gegenwart und intervenierende Erfahrungen zu jenen zukünftig projizierten Vorstel

lungen in Bezug zu bringen (»practical-evaluative dimension«).203 Aus diesem Grund 

200 Emirbayer und Mische 1998, 970 (Hervorhebung im Original). Zur soziologischen Nutzung von 
Emirbayer und Misches sowie von Oevermanns Agency-Theorien vgl. Scherr 2012. 

201 »Past experiences condition present actions ›when they have taken on the organized structure of 
tendencies‹ (Mead 1932, p. 18). In this section, we examine how the past, through habit and repe
tition, becomes a stabilizing influence that shapes the flow of effort and allows us to sustain iden
tities, meanings, and interactions over time.« Emirbayer und Mische 1998, 975. 

202 »In our view, projectivity is neither radically voluntarist nor narrowly instrumentalist; the forma

tion of projects is always an interactive, culturally embedded process by which social actors negoti
ate their paths toward the future, receiving their driving impetus from the conflicts and challenges 
of social life. The locus of agency here lies in the hypothesization of experience, as actors attempt to 
reconfigure received schemas by generating alternative possible responses to the problematic sit
uations they confront in their lives. Immersed in a temporal flow, they move ›beyond themselves‹ 
into the future and construct changing images of where they think they are going, where they want 
to go, and how they can get there from where they are at present. Such images can be conceived of 
with varying degrees of clarity and detail and extend with greater or lesser reach into the future; 
they entail proposed interventions at diverse and intersecting levels of social life. Projectivity is 
thus located in a critical mediating juncture between the iterational and practical-evaluative as
pects of agency. It involves a first step toward reflectivity, as the response of a desirous imagination 
to problems that cannot satisfactorily be resolved by the taken-for-granted habits of thought and 
action that characterize the background structure of the social world.« Emirbayer und Mische 1998, 
984. 

203 »The problematization of experience in response to emergent situations thus calls for increasingly 
reflective and interpretive work on the part of social actors. This exercise of situationally based 
judgment has been variously termed practical wisdom, prudence, art, tact, discretion, applica
tion, improvisation, and intelligence; here we designate it as the practical-evaluative dimension 
of agency. The primary locus of agency in its practical-evaluative dimension lies in the contex

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 249 

kann die narrative Konstruktion von Kohärenz in autobiografischen Schilderungen als 
Moment großer Handlungsmacht interpretiert werden.204 Das Subjekt setzt Schwer

punkte, schreibt sich wechselnd handelnd agentisch ein oder beschreibt sich passivisch 
als Opfer. Diese Beschreibung ist ein Moment der eigenen Handlungsmacht, da das er

zählende Subjekt die Deutung der Situationen eigenmächtig vornimmt.205 
Alle drei Bereiche, die Emirbayer und Mische benennen, werden in den Interview

erzählungen berührt, es entstehen eigene – neue – Geschichten, die vom vergangenen 
Erlebten informiert sind, eine andere Zukunft (eine machtvolle statt ohnmächtige) ima

ginieren können sowie mit der gegenwärtigen Situation (einem wissenschaftlichen In

terviewsetting) arbeiten. Dabei zeigt sich auch, wie die verschiedenen Dimensionen je 
verschiedene Handlungsformen zur Folge haben. 

Das Konzept von Emirbayer/Mische wird von mir um die Entwürfe von Depper

mann und Lucius-Hoehne ergänzt, um den Fokus auf narrative Agency zu legen. 
Deppermann gliedert für seine empirischen Erörterungen die gängigen Annahmen von 
Agency in sechs Dimensionen und verortet Agency damit nicht binär (vorhanden/nicht 
vorhanden), sondern graduell.206 Lucius-Hoehne stellt zudem für Narrationen dar, dass 
die Darstellung von Ereignissen vom Verständnis der Erzählenden abhängt und dass 
sich dieses Verständnis in der Sprache der Schilderung abbildet und gesehen werden 

tualization of social experience. Again, we echo the pragmatists in stressing the communicative 
transactional dimension of such processes; through deliberation with others (or sometimes, self- 
reflexively, with themselves) about the pragmatic and normative exigencies of lived situations, 
actors gain in the capacity to make considered decisions that may challenge received patterns of 
action. This communicative process is what distinguishes the ›strong‹ situational moment of de
liberative decision making from the ›weak‹ situatedness of what we call, in the iterational dimen

sion, tacit maneuver. By increasing their capacity for practical evaluation, actors strengthen their 
ability to exercise agency in a mediating fashion, enabling them (at least potentially) to pursue 
their projects in ways that may challenge and transform the situational contexts of action them

selves (although, given the contingency and uncertainty of interactions, the consequences of their 
actions cannot be controlled and will often ›feed back‹ in ways that necessitate new agentic inter
ventions).« Emirbayer und Mische 1998, 994. 

204 Vgl. Lucius-Hoene und Deppermann 2002. Zur theologischen Kritik an einem einseitigen 
Kohärenzbegriff und zur Forderung nach einem offenen Kohärenzverständnis als Wahrneh

mungshilfe vgl. Bieler 2014, 24. 
205 Zur genauen sprachlichen Einordnung von Prädikatsausdrücken, semantischen Rollen, Wirk

mächten und Darstellung vgl. Lucius-Hoene 2012, 49–56. 
206 »Auf jeder [Dimension, Anm. FH] kann eine Handlung durch einen hohen oder niedrigen Grad von 

Agency gekennzeichnet sein: 1. Aktivität vs. Passivität, d.h., nicht Handelnder, sondern von Hand
lungen Betroffener zu sein; dabei zählt intentionale Unterlassung auch als Handeln, 2. Handlungs
verursachung durch das Selbst (Autonomie) oder andere (Heteronomie), 3. Bewusstheitsgrad des 
Verhaltens, wobei vorbewusste Routinehandlungen eine wichtige Variante sind, 4. Kontrolle und 
Kontrollierbarkeit und damit Verantwortlichkeit des Handelns, 5. Intentionalitäts- und Planungs
grad: Während strategische und spezifisch situiert entworfene Handlungen einen hohen Grad von 
Agency aufweisen, haben konventionelle, sozial präformierte Routinehandlungen einen mittleren 
Grad und unabsichtliche, ungeplante Handlungen geringe Agency; autonomes Handeln impliziert 
intentionales Handeln, 6. moralische Beurteilung hinsichtlich (Zweck-)Rationalität und ethischer 
Qualität des Handelns.« Deppermann 2015, 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

kann.207 Sie unterscheidet verschiedene Ebenen, auf denen Agency in Erzählungen 
konstruiert wird: 

− »Agentivierung seitens des Erzählers in den Erzählsätzen«, 
− »Agentivität des Erzählers in der Interaktion mit dem Hörer und den kommunikati

ven Vorgaben der Erzählsituation«, 
− »narrative Agency des Erzählers durch Art der Geschichtenversion, Evaluation und 

Moral der Geschichte«.208 

Die Betonung gradueller Übergänge, mit denen diese Ansätze arbeiten, sowie ihre Of

fenheit für Gewohnheiten und wiederkehrende Routinen bedingen ihre Stärke für eine 
theologische Nutzung des Konzepts Agency, welches einer binären Aktiv-Passiv-Auftei

lung widersteht.209 Damit eignen sich die Konzepte auch sehr gut, um Narrationen zu 
betrachten, die anekdotischen Charakter haben, was in den Interviews häufig der Fall 
war. Auch Routinen und Rituale können ein Ausdruck von Agency sein, da ihnen die Mög

lichkeit zu Reflexion und Änderung innewohnt.210 Sie unterscheiden sich somit auch von 
äußerlichem Zwang.211 

Anschließend an Taylors Verständnis der Re-Evaluation beinhalten diese Vorstellun

gen von Agency in ihrer Vielschichtigkeit auch immer die Möglichkeit von Widerstand 
und moralischem Urteilen, da die Handlung, auch die narrative, in der_dem Handeln

den reflexiv verortet werden kann.212 Sie stehen zugleich in einer gewissen kritischen 
Distanz zu einer rein auf Aktivität zugespitzten Lesart der Agency-Theorie Taylors, die 
unreflektierte Handlungen, wie Routinen und Rituale, nicht als Aktivität einstuft. Eine 

207 Lucius-Hoene 2012, 44–45. »Die Sprache stellt der erzählenden Person durch ihre grammatikali

schen und satzsemantischen Vorgaben das Repertoire zur Verfügung, ihre Erfahrung von Hand
lungs- und Wirkmacht entsprechend zu markieren. […] eine Analyse der semantisch-pragmati

schen Aspekte der Darstellung bietet so einen Zugang zum Erleben der Erzählerin im Hinblick auf 
ihre eigene Handlungsmächtigkeit oder Ohnmacht.« Lucius-Hoene 2012, 45. 

208 Lucius-Hoene 2012, 43. 
209 Vgl. Geiger 2016, 53. 
210 Vgl. Geiger 2016, 52. 
211 Vgl. Emirbayer und Mische 1998, 976. »Even relatively unreflective action has its own moment of 

effort; the typification and routinization of experience are active processes entailing selective re
activation of received structures within expected situations, dynamic transactions between actor 
and situation. We follow a current of thought (also documented by Camic) that never did succumb 
to the aforementioned tendency to conceive of habit as a ›fixed, mechanical reaction to stimuli‹ 
(Camic 1986, p. 1046). According to this perspective, habit entails much more than biophysiologi
cal (or institutional) processes; it includes as well the element of agency – no less than do the more 
reflective and deliberative modes of action.« Zu Routinen als bewährtes Rationales in der Ratio
nal Choice Theory: Reichertz 2010, 32–33. Im Hinblick auf äußerlichen Zwang und Entscheidun
gen aus freiem Willen macht Sarah Ahmed auf die Verstrickung von Machtverhältnissen und auf 
den wichtigen Sachverhalt aufmerksam, dass auch Gewalt als »gewollt« erscheinen könne – dass 
ihr sogar rational zugestimmt werden könne und sie nicht als Zwang empfunden werden müsse, 
wenn andere Zwänge in einem spezifischen Kontext dominanter ausgeprägt seien. Wird also von 
Zwanglosigkeit gesprochen oder vom »freien Willen« des Subjekts, stehe dies nicht grundsätzlich 
in Opposition zu Gewalt und Erfahrungen von Ohnmacht. Vgl. Ahmed 2014, 55. 

212 Vgl. Taylor 1985, 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 251 

solch kritische Betrachtung hinterfragt die Möglichkeit des Subjekts, unter allen Um

ständen aktiv aufzutreten, welche Strukturen vernachlässigt. 

6.2.3.4 Narrative Konstruktion von Agency in den Interviews 
Im Folgenden greife ich einzelne Punkte aus den Daten noch einmal heraus, um an ihnen 
die Dimensionen von Agency im Verhältnis zu Anerkennung zu konkretisieren.213 

Besonders deutlich traten in den Erzählungen über Krisen verschiedene Dimensio

nen der narrativen Konstruktion von Agency hervor (Kap. 5.1.1.7). Dies ist stimmig mit 
den Ausführungen Taylors zur Re-Evaluierung des Selbst in der Identitätskrise. Auffällig 
ist in den Interviews, dass die Erhaltung von Handlungs- und Identifikationsfreiräumen 
meist mit Schilderungen der persönlichen Gottesbeziehung zusammenfällt. So berich

ten die Befragten zwar, dass sie sich in manchen Bereichen ihrer Autonomie und Identi

fikation stark eingeschränkt fühlten; deutlich wird aber auch, dass sie dadurch nicht je

des Selbstverhältnis verloren, sondern dieses vor allem in ihrer Gottesbeziehung und der 
dort verspürten Anerkennung bewahren konnten. Die Krisenerzählungen der Interview

ten sind immer auch dynamische Schilderungen voller Ambivalenz. In der Retrospektive 
wird die Krise nie rein negativ geschildert. Nur in einem Fall verharrt die Schilderung in 
Ohnmacht und Passivität (Kap. 5.1.1.6). Durch narrative Agency mindern die Erzählen

den die aktuellen persönlichen Folgen der ihnen widerfahrenen Gewalt in Form absicht- 
licher oder unabsichtlicher Missachtung und Misshandlung. Die Erfahrungen verharren 
derart nicht in der Empfindung, einer Fremdbestimmung ausgeliefert zu sein, vielmehr 
wird durch kreative Eigenleistung und intentionale Kontrolle retrospektiv Agency und 
somit auch Autonomie erlebt.214 

dass ich schon schwierig finde, wie lange das braucht, bis so ’n Tanker sich so ’n bisschen bewegt, 
also wen man alles mitnehmen muss. Das finde ich, also jetzt so als, Vertreterin der Institution 
in der Kirche seh ich das, und ist das gut, wenn der Tanker sich so langsam bewegt, weil man 
ganz, ganz viele mitnimmt.215 

Frau Kentge äußert einerseits ihren Unmut über die Dauer von Veränderungen in der 
Kirche und betont zugleich aus ihrer gegenwärtigen Perspektive (»also jetzt so«) ihr Ver

ständnis. Sie nutzt die Metaphorik des Schiffs und nimmt derart auch eine mögliche 
Routenveränderung in den Imaginationsraum auf. 

Im Rückblick und aus der Distanz werden Krisen also auch angeeignet, oft werden 
sie mit Begriffen aus der Wortfamilie des Sinns oder des Wachsens belegt (Kap. 5.1.1.7). 

213 Wie auch bereits vorher in diesem Kapitel werden ebenso in diesem Textteil die empirischen Er
gebnisse der Lesbarkeit halber gebündelt paraphrasiert und nur an manchen Stellen in den Fuß
noten mit Beispielen versehen. 

214 Die Wahrnehmung von Heteronomie und infolgedessen eine extrem geringe Agency liegen offen- 
sichtlich dann vor, wenn sich die Befragten durch geltendes Recht nicht bestärkt, sondern einge
schränkt sehen, Gleiches gilt für Gemeindeleitungsbeschlüsse. Zum besonderen Verhalten von In
stitutionen im Hinblick auf Änderungen, die zwar durchaus gewünscht sind, aber dennoch schwer
fällig geschehen, vgl. Ahmed 2014, 143–152. Im Unterschied zur »brick wall« beschrieben die be
fragten Pfarrpersonen die Institution Kirche nicht als unbeweglich, sondern behäbig. 

215 T1, 37 (22–25). 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

Sehr klar benennt dies zum Bespiel Herr Thomas: »[…]oft erkennt man auch im Nach

hinein erst, welchen Sinn es hat.«216 Er kombiniert Zerstörung und Veränderung: »Dass 
AUS den Trümmern heraus was wächst, was (.) sonst nie gewachsen wäre.«217 

Inwiefern die Befragten bereits in der Krise diese als »sinnstiftend« wahrnahmen, 
lässt sich natürlich nicht rekonstruieren, daher ist hier von einer nachträglichen Deu

tung die Rede. Manche der Interviewten, zum Beispiel Herr Thomas und Frau Tohm, 
sprechen explizit davon, dass sie diese Sicht erst nachträglich gewonnen hätten.218 

Des Weiteren wird ein hohes Maß an individueller Agency, und zwar in Form persön

licher Aktivität, geschildert, wenn sich die Befragten an ihrem Arbeitsort willkommen 
fühlen. Insbesondere wenn Interviewte davon erzählen, dass die Zugehörigkeit zu einer 
Gruppe, damit zusammenhängende Lebenserfahrungen oder das Wissen um besondere 
Codes als spezifische persönliche Qualität – als Gabe – wahrgenommen und anerkannt 
werden, tun sie dies in Form aktiv formulierter Schilderungen. Die Erfahrung, im po

sitiven Sinne als besonders wahrgenommen zu werden, tritt zum Beispiel hervor, wenn 
Interviewte erzählen, dass sie von marginalisierten Menschen gezielt für Kasualien an

gefragt würden.219 Dasselbe gilt für die Schilderung, dass die Arbeitgeberin (Gemeinde, 
Kirchenkreis) um die lgbtiq* Identifizierung der betreffenden Pfarrperson wisse und ihr 
in der Folge zum Beispiel die Telefonseelsorge für LGBTIQ* anvertraue oder eine solche 
Stelle einrichte. Wie etwa bei Frau Kentge: 

das steht im Telefonbuch, das find ich, //Ah, Ja// deshalb find ich das wichtig, //Ja, ok// dass ich 
das immer noch mache. Also unter KIRCHE steht dann irgendwann »Gleichgeschlechtliche Paa
re« //Aah, ja. Mmh// So, wenn man das Telefonbuch aufschlägt, Diakonie, ahahahahah, Kinder
gärten, tödeltahahahah, ähm, und ich, ähm, ich bin ja seit 15 Jahren hier, in den ersten 5,6,7,8 
Jahren kamen häufiger Anrufe von, ähm, Leuten im Coming-out, oder von Eltern, und die ham 
dann auch danach gefragt //mhm// Also es war weniger dann, das war, hab ich dann aber ir
gendwann bald begriffen, weniger dieses »Wir möchten heiraten, können Sie uns da weiter
helfen?« //Ja// Die hab ich dann auch immer schön an ihren Gemeindepfarrer verwiesen, hab 
gesagt, »Wenn Sie da nicht weiter kommen, rufen Sie wieder an.« aber es waren öfter seelsor
gerliche Gespräche irgendwie darum. Ähm, und ich hatte AUCH öfter, in DEM Zusammenhang, 
weil das da im Telefonbuch steht, glaub ich, aber auch weil man in [Stadtname] weiß, dass ich 
’ne lesbische Pfarrerin bin. Mindestens in der Szene weiß man //mhm//, in der [Gemeindename] 

216 T2, 4(28-29). 
217 T2, 8(20-21). 
218 Vgl. zur Erstellung von Sinn in narrativer Biografie und Konstruktion Reichertz 2010, 45–46; Linde 

1993. Die Sicht auf eine Lebenskrise als sinnstiftend, oder als Katalysator für persönliches Wachs

tum, verbunden mit der eigenständigen Erlangung von Agency kann auch als eine mögliche Form 
des von Tedeschi und Calhoun sogenannten »posttraumatischen Wachstums« (meine Überset
zung) gelesen werden. Vgl. Tedeschi und Calhoun 1995. Ob die Krisen für die Befragten eine trau
matische Belastung darstellten, kann ich im Rahmen meiner Arbeit nicht sagen, möchte aber den
noch auf diesen möglichen Sachverhalt hinweisen. 

219 Hier werden sie zudem doppelt anerkannt: sowohl als LGBTIQ* als auch aufgrund ihrer Kompetenz 
als Pfarrpersonen. Dies trifft etwa zu für Anfragen, die eingeleitet werden mit »Sie wissen ja, wie 
das ist …«, auf die Frau Kentge hinweist. T1, 13(34). 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 253 

ist, die sind da offen für und, ich glaub die, also alle die irgendwie das kennen, wissen das, dass 
ich lesbisch bin.220 

Es lässt sich hier sehen, wie Situationen gelingender Anerkennung mit der Empfindung 
von Handlungsmacht verbunden sind; Voraussetzung dafür ist die Erfahrbarkeit bzw. 
Sichtbarkeit der prekären Persönlichkeitsanteile.221 

Angesichts dessen lässt sich anschließend an Taylor folgern: Sofern die Pfarrperson 
ihre sexuelle Orientierung oder ihre Geschlechtsidentität (oder beides) in ihrer Erzäh

lung positiv hervorhebt, eventuell sogar als Gabe beschreibt und beurteilt, wird ihr damit 
ermöglicht, ihrem dementsprechenden Handeln eine ethische Qualität beizumessen. 
Derart wird das Sichtbarmachen ihrer sexuellen Orientierung und Geschlechtsidenti

tät – statt nur eine zweckrationale Handlung zur Selbsterhaltung (sich nicht verstecken 
müssen) zu sein – zu einer Handlung, der ihrerseits ein spezifischer Wert beigemessen 
wird.222 Diese Einschätzung als Fähigkeit wird von den Befragten sehr bewusst reflek

tiert und strategisch genutzt. Herr Werner schildert dies im Interview: 

Trägt man seinen ja auch irgendwie anderen Blick //mhm// auf auf Theologie und auf Lebens
entwurf/-entwürfe und so, trägt man diese Sichtweise ein? Oder lässt man’s lieber?223 

Eine solche strategische Nutzung setzt ein Gefühl von Kontrollierbarkeit voraus. 
Schlechte Erfahrungen in der Vergangenheit wirken sich in den Erzählungen nega

tiv auf die Einschätzung der eigenen Handlungsmacht aus (Kap. 5.1.1.6). Diejenigen, die 
selbst Verletzungen durch Kirche und Gemeinde erfahren hatten oder denen derglei

chen von Mentor_innen/Kolleg_innen vermittelt wurde, schätzen ihre Möglichkeiten in 
der Tendenz negativer ein als diejenigen, denen vor allem positive Erlebnisse geschehen 
sind oder vermittelt wurden. Die tragende Rolle der iterativen Dimension von Agency 
für die individuellen Einschätzungen und ihr Einfluss auf Evaluation und Handlungen 
werden hier konkret sichtbar. 

Auch bei den Coming-out-Schilderungen kann ein hohes Maß an Aktivität – in Ver

bindung mit Intentionalität und strategischer Planung – vernommen werden. Mit dem 
Coming-out wurde zugleich das eigene Autonomieerleben gestärkt. Das genaue Gegen

teil stellen die Schilderungen von Zwangsoutings dar, in denen der Verlust der autono

men Identifizierung zutage tritt (Kap. 5.1.1.6). Dasselbe gilt für Schilderungen von Ab

berufungen. An dieser Stelle erlebten die Befragten Heteronomie als über die alltägliche 
Kontingenzerfahrung hinausreichend, und damit als für Autonomie und Selbstbezie

hung sehr bedrohlich. Wie andere Krisenerzählungen auch, werden solche Schilderun

gen meist durch Narrationen mit hoher Agency ergänzt (Kap. 5.1.1.7). 

220 T1, 35(31)–36(8). 
221 Ich benenne diese hier als prekär, da sie, Bedorf folgend, immer riskante Anerkennungssuchen 

beinhalten; Bedorf 2010, 154. 
222 Vgl. Taylor 1985, 42. Mit Sichtbarkeit meine ich eine grundsätzliche Erfahrbarkeit: dass zum Bei

spiel eine Pfarrerin darüber redet, mit einer Frau zusammenzuleben. Zum öffentlichen Charakter 
des Amtes: Müller 2019, 23. 

223 T7, 3(2-4). Dieser Prozess wird gezielt gesteuert, wie Herr Zechau auch berichtet: T3, 6(13-19), 
S. 199. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

Was in den Biografieerzählungen nicht vorkommt, sind Schilderungen zufälliger 
Coming-outs, die eine geringe Intentionalität vermuten lassen würden. Alle Darstellun

gen erzählen von planvoll kontrolliertem Handeln.224 Hier lässt sich das Miteinander 
von Agency und Verletzlichkeit exemplarisch wahrnehmen. Bei gezielten Coming-outs 
können die Einzelnen ihre Verletzlichkeit zumindest teilweise steuern. Sie greifen hier 
auf die praktisch-evaluative Dimension von Agency zu und können die Situation sowohl 
vorab imaginieren als auch selbstständig kontextualisieren. Derart können die Beteilig

ten das Risiko der Missachtung besser einkalkulieren, da sie das konkrete Ziel vor Augen 
haben, die eigene Identifizierung darzustellen und den eigenen Handlungsspielraum 
zu behalten oder zu erweitern.225 So können sie sich auf die Ängste und die Nervosität 
und auch auf die möglichen Ausgänge der Interaktion emotional vorbereiten.226 

Nun kann die Betonung individueller Handlungsmacht so wirken, als ob das Subjekt 
gänzlich selbst für seine Lage verantwortlich wäre. Dies würde jedoch sowohl strukturel

le Machtverhältnisse als auch die Wirkung von Affekten (Angst, Sorge) vernachlässigen. 
Sowohl der Kontext als auch die individuelle Verletzbarkeit, die Vorgeschichte der Per

son, ihre emotionalen und kognitiven Ressourcen und die Gesamtstruktur sind einzube

ziehen.227 Eine Verkürzung auf individuelle Handlungen kann beim Subjekt zu Selbst

ausbeutung und Überforderung führen. Gerade Überforderung und überhöhte Selbst

ansprüche sind ohnehin, wie vielfach herausgearbeitet wurde, typische Problemfelder 
des Pfarramtes.228 Denn mit dem hohen Maß an Autonomie und der damit einherge

henden Macht sowie der identitätsstiftenden Komponente des Amtes kommen notwen

digerweise viele Verantwortungen und Erwartungen, insbesondere Selbsterwartungen, 
auf jede Pfarrperson zu.229 Herr Plein beschwerte sich im Interview, dass viele seiner 
Kollegen (sic!) sich nur aus vorauseilendem Gehorsam nicht outen würden. Damit fällt er 
ein Werturteil, das die individuellen Kontexte seiner Kollegen ignoriert; zugleich macht 
er auf einen wichtigen Punkt aufmerksam. Die Rolle von Agency bleibt ambivalent: Die 
Übernahme von Agency derart in Form einer undifferenzierten Forderung an Personen 

224 Dass das Narrativ des Coming-outs von den meisten Interviewten nicht in Frage gestellt, sondern 
dass dabei meist auf bekannte Narrative zurückgegriffen wird (Kap. 5.1.1), liegt auch an der dis
kursiven Einbettung in eine weiß-christliche und heteronormativ strukturierte Gesellschaft. Be
reits der Terminus Coming-out, der dem Ausdruck »in the closet« gegenübersteht, enthält einen 
Dualismus, der das Subjekt den Regeln des Systems unterwirft. Vgl. unter anderem Butler und 
Athanasiou 2013. Ahmed macht darauf aufmerksam, dass die Annahme des Leidens unter dem 
closet eine weiß und westlich zentrierte Perspektive sei. Vgl. Ahmed 2006, 175–176. 

225 Vgl. Bedorf 2010, 154. Ich nutze hier das Wort »darstellen«, um die performative Dimension von 
Coming-outs aufzugreifen. 

226 Eine solche Vorbereitung ist natürlich immer nur bruchstückhaft, weiterhin bleiben viele Risiken 
der Verletzung bestehen; das Gefühl einer grundlegenden Kontrollierbarkeit scheint aber bereits 
ein guter Schutz zu sein – möglicherweise weil damit ermöglicht werden kann, die eigene Identi
fizierung nicht aus der Hand zu geben. 

227 Vgl. Bieler 2017, 33–37, 47–61. 
228 Vgl. Wagner-Rau 2009, 21. 
229 Beim vorliegenden Thema kommt die empirische Beobachtung hinzu, dass marginalisierte Per

sonen häufig annehmen, besser als andere sein zu müssen, um Anerkennung zu bekommen. Vgl. 
unter anderem Söderblom 2013b, 143. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 255 

heranzutragen, ignoriert die individuellen Situationen, und zugleich kann die Erinne

rung an das Potenzial von Agency eine Möglichkeit sein, sich nicht vorbewusst oder un

absichtlich in vorgefundene Strukturen zu ergeben.230 

Trennungen und Normalisierungen – Schaffung von Privatraum 
Eine besondere Form der Schaffung von Agency stellt in den Interviewnarrationen die 
gezielte normalisierende Abgrenzung (Kap. 5.1.3) sowie die zumeist trennende Eintei

lung in zwei Welten dar (Kap. 5.2). Meine Schlussfolgerung, die ich vor dem Hintergrund 
des Konzepts Agency ziehen werde, lautet, dass eine derartige Trennung den Erzählen

den Schutz ihrer Person und ihres Privatlebens bietet. 
Die Bereiche Pfarramt und Privat bzw. LGBTIQ* werden nämlich nicht nur räumlich 

getrennt, wie im Fall von Dienstwohnsitzen und Funktionspfarrämtern, sondern auch 
in der eigenen Wahrnehmung und Deutung, und zwar mit dem Narrativ der zwei Welten 
(Kap. 5.2). Diese Trennung kann sowohl ein aktives Nutzen von Agency sein als auch eine 
bloße Reaktion auf mangelnde Anerkennung. 

Die Schilderungen der Interviewten, so lässt sich zunächst festhalten, neigen dann 
zu einer dichotomen Trennung, wenn diese von Missachtungen gegenüber ihrer Person 
erzählen. Indem sie konstatieren, »da prallen WELTEN aufeinander«, gelingt es den 
Pfarrer_innen, nicht allein bei sich Schuld oder Versagen zu verorten, sondern das Pro

blem auch und vor allem in der Strukturierung von Kirche und Gesellschaft zu sehen.231 
Vor dem Hintergrund von Erfahrungen von Missachtung und Verkennung führt der 
Wunsch nach Authentizität in den verschiedenen Anteilen ihrer Identität dazu, dass die 
Pfarrpersonen ihre Handlungsmacht nutzen, indem sie Bereiche aktiv trennen – womit 
sie aber auch zu einer Reproduktion und Vertiefung der besagten Trennung beitragen. 

Diese narrative Trennung ist vermutlich weniger Abbild einer derart dichotom er

lebten Struktur, sondern ist vielmehr ein deutlicher Versuch, in beiden Welten – mit den 
verschiedenen Anteilen der eigenen Identifizierung und mit den dazugehörigen kollek

tiven Identitäten – leben zu können, Anerkennung zu erhalten und handlungsfähig zu 
bleiben. Hier kommt die von Emirbayer und Mische als praktisch-evaluativ benannte Di

mension von Agency deutlich zum Tragen. Die narrative Trennung ermöglicht den Pfar

rer_innen, sich für sie selbst passend zu identifizieren und ihre Identität nicht zu ver

leugnen, ohne das Vertrauen des Gegenübers und das Vertrauen in sich selbst zu verlie

ren. Sie können sich somit fluide und angemessen in sehr verschieden kulturellen Kon

230 An diese Überlegung anschließend: Das Konzept Agency ist auch in anderen theologischen Erörte- 
rungen äußerst hilfreich, um bei Fragen der Pluralität und Inklusion nicht die Spannung zwischen 
Hilfe und Bevormundung zu übergehen und um Nachfolge und widerständiges Christentum in 
seiner Ambivalenz sichtbar zu halten. Es geht also darum, von wem in welchem Maß Befreiung, 
aber auch Schutz erwartet wird und wann Schutz zu Paternalisierung und Bevormundung gerät. 
Vor allem zu den Themen Alter und Behinderung sowie in feministischen Diskussionen werden 
diese Debatten vielfach geführt. Vgl. Falk et al. 2012. 

231 T2, 11(19). 
Hiermit befreien sie sich davon, strukturelle Krisen als persönlich verschuldete Krisen zu überneh
men, wie dies in der individualisierenden Erzählung immer wieder geschieht. Vgl. zur Befreiung 
aus dieser Übernahme im Rechtfertigungsgeschehen Bieler und Gutmann 2008, 79. Zum Konzept 
situativer Vulnerabilität: Bieler 2017, 47–66. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

texten bewegen. In der Kirche können sie – bewusst gesteuert und mit hoher Agency 
– ein sie schützendes konservativeres Bild ihrer selbst vermitteln; zugleich können sie 
– ebenso bewusst gesteuert – in lgbtiq* Kreisen, die sie als grundsätzlich offener beim 
Themenfeld Sexualität schildern, ansprechbar und weniger konservativ wirken.232 Be

fragte, die sich an einer hohen Sichtbarkeit von lgbtiq* Pfarrpersonen und ihrem pas

toralen Wirken interessiert zeigten, unternahmen mitunter deutliche Bemühungen zur 
Vereinbarkeit der beiden Welten, die anderen weniger. 

Die Befragten ordnen zum Teil ihre Erzählungen und Lebensgeschichten in ein nor

matives Setting ein, um sich Rückzug zu ermöglichen. Manche benennen sich zum Bei

spiel im Interview wiederholt als »normal«, was von mir ganz im Goffman’schen Sinne 
der Inszenierung des eigenen Lebens und der eigenen Rollen verstanden wird.233 Denn 
wenn sie entlang gesellschaftlich erwarteter Scripts wahrgenommen werden, entgehen 
sie Nachfragen.234 Dabei kann es sein, dass sie für diese Inszenierung selbst hintanstel

len, dass sie sich an einem möglicherweise auch zunehmend schwindenden Ideal orien

tieren. So kann in den Interviews ein bürgerlich-heteronormativer Erwartungskodex, 
was die Gestaltung einer Ehe betrifft, festgestellt werden, den einige zu inszenieren ver

suchen (Kap. 5.1.3.2 und 5.1.3.3). Die Pfarrer_innen nutzen die ihnen bekannte Erzäh

lung des heteronormativ orientierten Pfarrhaushaltes, um sich selbst aus der kritischen 
Beobachtung herauszuziehen. 

Meine Beobachtung, dass es keinen entspannten Artikulationsraum für die eigene 
Lebensform gibt (Kap. 5.1.3), bringt folgenden – hier bewusst überspitzt formulierten – 
Befund hervor: Als ermöglichten Privatbereich gibt es im Pfarramt nur Heteronormativi

tät.235 Denn nur im idealtypischen (hetero-)normativen Narrativ scheint die Pfarrperson 
keine zusätzlichen Strategien anwenden zu müssen, um zu zeigen, dass sie einen ethisch 
vertretbaren Lebenswandel lebt.236 Dies liegt an der Vertrautheit und Bekanntheit dieser 

232 Diese Prozesse führen mitunter zu einer oberflächlichen Anpassung an ein erwartetes Lebensmo

dell, ohne dass dieses auf explizite Weise an die Personen herangetragen worden wäre. Der hier 
beschriebene Spagat wurde von Althaus-Reid als eine leidverursachende Vermischung von Liebe 
und Sexualität in christlicher Theologie beschrieben; Althaus-Reid 2000, 88. 

233 Vgl. Goffman 2009. Menke bringt Foucaults »Unbehagen« gegenüber Prozessen der Normalisie

rung in Dialog mit Wittgenstein und Taylors Ethik der Authentizität; Menke 2011, 235. 
234 Scripts verstehe ich, Emcke folgend, als übliche, überdurchschnittlich häufig auftretende Formen 

sozialen Verhaltens, sozialer Herkunft und Gestaltung. Ein Beispiel: Einer Person, die in einem 
Heim groß wird, da beide Eltern früh verstorben sind, wird eher mit Schweigen oder mit mehr 
Nachfragen begegnet, da ihre Kindheit und Jugend nicht den üblichen Scripts entsprechend ver
laufen ist. Vgl. Emcke 2000, 292. 

235 Dies steht in spannungsvoller Entsprechung zur professionsethischen Forderung, dass die 
»Selbstmitteilung« keine »Selbstexpression« sein solle, eine derartige Offenlegung des Selbst ha
be ihren Raum im Privaten, in Freundschaften und Beziehungen. Vgl. Karle 2001, 107–108. In wel
chem Ausmaß im Pfarramt Cisnormativität vorherrscht, kann mit dieser Arbeit nicht zur Gänze 
empirisch beantwortet werden, unter anderem da im Sample keine heterosexuelle trans Person 
befragt wurde. Dazu müssten weitere Untersuchungen angestellt werden. Aufgrund der engen 
Verknüpfung von Cisnormativität und Heteronormativität und der gesellschaftlich in allen Berei
chen vorherrschenden Cisnormativität lässt sich eine starke Beeinflussung allerdings mit hoher 
Wahrscheinlichkeit vermuten. Vgl. Butler 2012. 

236 Zu fragen ist, wann und wo diese Lebensform derart überhaupt gelebt wird. Daher gehe ich von 
einem idealtypischen Bild aus. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 257 

Lebensform. Nur wenn die Pfarrperson nicht als »anders« wahrgenommen wird, ent

geht sie dem Othering und damit auch Nachfragen, oder hat zumindest eine erweiterte 
Kontrolle über die Nachfragen.237 Sie bekommt also einen Bereich zugesprochen, der 
vor zu starker Nachfrage und Neugierde geschützt werden darf. Sozial etablierte Regeln 
des Anstandes verbieten das tiefere Eindringen in den Privatbereich. Durch diese besse

re Nähe-und-Distanz-Regelung gelingen auch Anerkennungsbegegnungen besser, wie 
sich beim Umgang der Interviewten mit normativen Familienbildern zeigte (Kap. 5.1.3.2 
und 5.1.3.4). 

Vor dem Hintergrund dieser Überlegungen kann die durch die Pfarrpersonen vorge

nommene Normalisierung als ein bewusst eingeschlagener Weg zur Wahrung privater 
Grenzen und zum Schutz vor Verletzung gelesen werden.238 Somit kann diese Norma

lisierung einen hohen Grad an Agency aufweisen, abhängig davon, ob sie bewusst und 
intentional geschieht.239 Angesichts meiner Erörterung zur Handlungsfähigkeit präzi

siere ich also: Auch auf den ersten Blick sehr restriktiv und subordinierend wirkende 
Verhaltensweisen können Agency beinhalten, die über den reinen Selbstschutz hinaus

reicht.240 Wenn Anerkennung und in der Folge Identifizierung sowie Amtsbilder abhän

gig sind vom gemeinsamen Werthorizont der beteiligten Akteur_innen und wenn dieser 
differiert zwischen den sich gegenseitig Anerkennenden, ermöglichen die Normalisie

rung sowie die Zwei-Welten-Trennung den interviewten Pfarrpersonen, dennoch wei

terhin im Pfarramt tätig zu sein. 
Diese Strategien geraten jedoch mit dem Erleben von Authentizität in Konflikt, so

fern dieses Erleben an Anerkennung gekoppelt ist. Auch geht mit Normalisierung, ins

besondere wenn sie nicht bewusst geschieht oder wenn sie als eine notwendige Zurück

237 Dass Pfarrpersonen, egal welchen Geschlechts und welcher Orientierung, diesen Raum immer 
wieder verteidigen müssen, wird in der pastoraltheologischen Empirie deutlich. Vgl. Hildenbrand 
2016, 91. 

238 Zur Erfahrung der Objektivierung als Erschaffung von Verletzlichkeit vgl. Bieler 2017, 50. 
239 Vorbewusste und unabsichtliche Handlungen sind hingegen eher als reaktiv denn als aktiv einzu

stufen. Die Lesart, die Foucault für Normalisierung anbietet, suggeriert eine starke Beschränkung 
der Handlungsfähigkeit des Subjekts. Ich schließe mich an dieser Stelle der Kritik Honneths und 
Emckes in Bezug auf Anerkennungsmöglichkeiten an. Bei Foucault fehle eine Wahrnehmung ver
schiedener Machtsphären und der entsprechenden unterschiedlichen Formen des Zwangs. Damit 
fehle, darauf macht Emcke aufmerksam, auch eine Möglichkeit, diese zu messen. Vgl. Emcke 2000, 
155–175. 
Ahmeds Ausführungen zu eigensinnigen (willful) Handlungen des Subjekts innerhalb von 
Machtstrukturen sind hier ebenfalls hilfreich: Sie zeigen, dass menschliche Interaktionen nicht 
in einem reduktionistischen Verständnis von »Überwachen und Strafen« aufgehen. Vgl. Ahmed 
2014, 137–138. Ahmed knüpft ihre grundsätzliche Kritik an einem durch Machtstrukturen reduzier
ten Verständnis von Handlungsmacht des Subjekts nicht allein an Foucault; es ist auch fraglich, ob 
Foucault derart reduktionistisch zu lesen ist. Das Problem der Gleichursprünglichkeit von Identität 
und Unterdrückung, auf das vielerorts aufmerksam gemacht wurde, bleibt jedoch selbst bei einer 
differenzierten Foucault-Lektüre bestehen. Vgl. Lorey 1996; Spivak et al. 2011; Benhabib 1995, 246; 
Butler 1997b, 99; Emcke 2000, 165. 

240 Zum Thema Defizitorientierung vgl. auch Geigers Ausführungen, was die Nutzung des Agency- 
Konzeptes bei der Betrachtung extrem restriktiver und marginalisierter Felder der Sozialen Arbeit 
betrifft, etwa im Hinblick auf Handlungsoptionen geflüchteter Menschen in Deutschland; Geiger 
2016, 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

haltung der persönlichen Identifizierung wahrgenommen wird, ein potenzieller Zwang 
einher.241 Bieler, Stoellger und Hermelink haben auf die gravierenden Folgen innerhalb 
praktisch-theologischer und pastoraltheologischer Felder aufmerksam gemacht, wenn 
eine normalisierende Disziplinierung unkritisch übernommen oder sogar als inhärenter 
Bestandteil des Pfarrberufes nahegelegt wird.242 Stoellger fordert daher, dass Figur und 
Grund (Pfarrperson und Lebensform) unterschieden werden müssten. Dies ist für die 
hier betrachteten Prozesse der Normalisierung aufschlussreich. Er schreibt in diesem 
Zusammenhang zum Körper der Pfarrperson: 

»In dieser Amtsrolle und Funktion hat auch der Pfarrer zwei Körper: den Talar und was 
darunter ist, den Amtskörper und den natürlichen Körper seiner Person. Der Amtskör

per ist sichtbar, und darum auch visuell markiert und mit der Amtstracht (und allem, 
was dazugehört) gestaltet.«243 

Es ist daher zu folgern, dass die Praxis der Normalisierung eine bewusste und reflektier

te Entscheidung voraussetzt, um als solche positiv erfahren zu werden. Dies gelingt nur, 
wenn das Ziel der Normalisierung im Sinne der oben erläuterten freien Zustimmung 
erfolgt und nicht im Widerspruch zu einer anderen Verkörperung steht (Kap. 5.2.4 und 
6.2.2.3). 

In den Fällen, in denen sich Normalisierung über die Person allein nicht erreichen 
lässt – weil die Privatperson entweder körperlich sichtbar bleibt oder durch Dynamiken, 
die sich nicht steuern kann, immer wieder in die Sichtbarkeit gerät –, ergeben sich Kon

flikte (Kap. 5.2.4). In diesen vermag die Amtsrolle den »natürlichen Körper« durchaus zu 
schützen. Es kann allerdings nicht das Ziel obiger Trennung von Figur und Grund sein, 
dass sich die Pfarrperson so weit körperlich selbst verleugnen muss, dass ihr Körper wie

der in die Amtsrolle passt. 
Im Bild des Talars wird die bewusste Steuerung der Wahrnehmung des Körpers auch 

in den Interviews deutlich. Frau Kentge spricht von ihrer Wahrnehmung als Pfarrerin im 
Anschluss an Amtskleidung und Amtshandlungen im Unterschied zum Studium: 

Ähm, ich weiß nicht mehr, wie das im Studium war, ob das, da, da war das weniger wichtig, aber 
so, von, da kam das mit der Identität als lesbische Pfarrerin, weil man macht ja Beerdigungen 
und hat diesen Talar an und macht sonntags die Gottesdienste, ähm, wie das dann ist, in der 
Lesbenszene als Pfarrerin wahrgenommen zu werden.244 

241 Im Hinblick auf Prozesse der Normalisierung und der Zurückhaltung der eigenen Identifizierung 
bleibt ein Verweis auf Foucaults Analysen unumgänglich. Foucault spricht von Gouvernementali

tät und beschreibt diese Form des unausgesprochenen Zwangs mit dem Konzept der Biomacht, 
welches Ulrike Auga für die systematisch-theologische Diskussion von Familien nutzt. Foucault 
2005a; Auga 2012. 

242 Vgl. Bieler 1999, 283; Hermelink 2014d. 
243 Stoellger 2016, 136–137. Der Amtskörper sei somit Bild- und Biopolitik, also Gouvernementalität 

unterlegen. 
244 T1, 6(25-29). 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 259 

Der Talar verleiht der Person auch immer die Autorität, ihre Rolle auszuüben, und gibt 
dem Körper die notwendige Freiheit, primär als Amtskörper wahrgenommen zu werden 
– und erst danach zum Beispiel als transgeschlechtlich. Die Nutzung der Amtsinsigni

en ist damit eine für den Pfarrberuf überaus bedeutsame und wohlbekannte agentische 
Steuerung, die hier eine weitere Bedeutung erhält. Eine trotz Talar missglückte Aner

kennungssituation, die aber auf die Wahrnehmung des Talars als Amtstracht verweist, 
schildert Frau Tohm: 

Der saß in diesem Gottesdienst, ich hatte ’nen Talar an, also kein, wahrlich kein Kleid //schmun
zelt// (.) und am Schluss steht man als Pfarrerin an der Kirchentür, oder Pfarrer, gibt jedem der 
Besucher die Hand und der baut sich vor mir auf, verschränkt die Arme, guckt mich von oben 
bis unten an und verweigert mir den Handschlag.245 

Der Wohnort: eingeforderter Handlungsraum 
Der Wohnort der Pfarrperson – und damit das private Zusammenleben, zum Beispiel als 
Paar oder Familie – ist der sichtbare, erfahrbare Ausdruck der Lebensformen von Pfar

rer_innen und darum diskursiv umkämpft.246 Gerade hier zeigt sich, was in der jeweili

gen Gemeinde als »normal« angesehen wird.247 
Zugleich schildert ein Pfarrer im Interview das Pfarrhaus als denjenigen öffentlichen 

Raum, der das »Andere« in der Gesellschaft ermögliche, der nicht nur Kontaktstelle zur 
Gemeinde außerhalb des Kirchraums sei, sondern auch Freiheit im Denken erlaube. 

Und für mich ist es, ähm, soll es so ein HORT tatsächlich des, des Nachdenkens und des Nachden
kens in so einem geschützten Rahmen //Ja// sein können. Also (.) wo man auch experimentell 
denken darf. //Ja// Und auch mal in eine Sackgasse denken darf. Und so. Also durchaus schon 
ein Stückweit vielleicht auch als intellektuelles Haus. Das aber IMMER auch den Anspruch hat, 
ähm, dann auszustrahlen. In die Praxis hinein.248 

Diese Freiheit könne von dort nach außen getragen werden.249 Daraus folgere ich, dass 
der Wunsch, im Pfarrhaus zu wohnen, nicht nur als ein Sehnen nach Anerkennung ver

standen werden kann, sondern darüber hinaus auch als (eingeforderte) Ermöglichung 

245 T6, 24(28-32). 
246 Es fällt auf, wie häufig in den und in Vorbereitung der Interviews das Thema Pfarrhaus angeschnit

ten wurde. Das Bild der Pfarrfamilie sowie das des Pfarrhauses tauchte in den Vorbesprechun
gen am Telefon mit den Interviewpartner_innen – sowie später in den Interviews – immer wie
der auf. Wenn ich von meiner Forschungsarbeit erzählte, wurde häufig »queeres Leben im Pfarr
haus« gehört, obwohl ich von »Amtsbegriffen« gesprochen hatte. Das Amt wird offenbar direkt mit 
dem Pfarrhaus assoziiert. Interviewpartner_innen gingen wiederholt von sich aus darauf ein, ob
wohl es weder in der Einleitungsfrage noch in den Nachfragen vorkam. Vgl. zur Rolle der Debatte 
um gleichgeschlechtliches Leben im Pfarrhaus unter anderem Hildenbrand 2016, 279–280; Krohn 
2011; Spilling-Nöker 2006. 

247 Vgl. Hildenbrand 2016, 235–236. 
248 T8, 42(10-14). 
249 »Von jeher traute man dem Pfarrhaus zu, eine ethische Gegenwelt zu repräsentieren. Zur Ressour

ce des politischen Personals wurde es jedoch erst nach der friedlichen Revolution 1989.« Eichel 
2012, 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

einer Tradition protestantischer Verkündigungs- und Bildungsarbeit.250 Als solcher be

wegt er sich insofern in den geschilderten Anerkennungsdynamiken, als die Pfarrperso

nen mit ihrer sexuellen Orientierung und ihrer Geschlechtsidentität – nicht trotz – ein 
Teil dieser Tradition sein möchten. 

6.3 Rechtfertigung 

Die vorgestellten Theorien zu Anerkennung, Authentizität, Identifizierung und 
Handlungsfähigkeit sind allesamt Theorien über Beziehungsgeschehen und über Sub

jekte in Beziehungen und Strukturen, welche sowohl ermöglichen als auch einengen. 
Vor diesem Hintergrund deute ich die in den Erzählungen erschaffenen Freiräume 
der Einzelnen auch als Rechtfertigungsgeschehen, das aus einengenden Strukturen 
der Macht befreit, die verhindern, dass sich das Subjekt als mit sich im Reinen und 
handlungsfähig erleben kann.251 

Unter Rechtfertigungsgeschehen verstehe ich, anschließend an Bieler und Gut

mann, die Herstellung eines »Beziehungsgeschehens«, das an die Stelle »tödlicher 
Beziehungslosigkeit« tritt.252 Die in diesem Beziehungsgeschehen entäußerte Liebe 
des geoffenbarten Gottes ist die göttliche Wesensäußerung und damit zugleich immer 
ultimativ frei gegeben.253 In Form der unverdienten, völlig frei geschenkten Liebe er

möglicht sich im derartigen Beziehungsgeschehen heilschaffende Wirklichkeit. Dabei 
gehe es, so Bieler und Gutmann, letztlich nicht um die Subjektbildung im Sinne einer 
individualisierten Identitätsformung, sondern »Subjektwerdung im Lichte des Recht- 
fertigungsgeschehens« beinhalte immer schon eine eschatologische Perspektive.254 

Entsprechend den vorherigen Ausführungen ist davon auszugehen, dass Anerken

nung im Muster der Wertschätzung ebenso notwendig für die Ausübung des Pfarrberu

fes ist wie die rechtliche Anerkennung durch die Ordination.255 Die mitunter vorgetra

gene Forderung nach Zurückhaltung beim öffentlichen Zeigen der eigenen Lebensform 

250 Vgl. Hildenbrand 2016, 62–64. Das Pfarrhaus mache exemplarisch die »Totalrolle« sichtbar, Kless
mann 2012, 125. 

251 Foucault folgend gehe ich davon aus, dass jeder Raum, in dem sich Interaktion ereignet, und jegli
ches Beziehungsgeschehen immer machtvoll gegliedert ist. Dies sagt nichts über dessen Qualität 
aus, sondern besagt zuerst nur, dass in jeder Interaktion sowohl die Möglichkeit von Unterdrü
ckung als auch von Befreiung besteht. »Es stimmt nicht, dass es in einer Gesellschaft Leute gibt, 
die die Macht haben, und unterhalb davon Leute, die überhaupt keine Macht haben. Die Macht 
ist in der Form von komplexen und beweglichen strategischen Relationen zu analysieren, in denen 
niemand dieselbe Position einnimmt und nicht immer dieselbe behält.« Foucault 2005b, 805–806. 

252 Bieler und Gutmann 2008, 21. 
253 Bieler und Gutmann erläutern Barths und Cremers Verständnis der Selbstmitteilung Gottes der

art: »Gott gibt sich in seinem Wesen als Liebe zu verstehen, und gerade darin als Ausdruck seiner 
Freiheit – denn Liebe ereignet sich aus Freiheit und in Freiheit, oder sie ist nicht Liebe.« Bieler und 
Gutmann 2008, 68. 

254 Bieler und Gutmann 2008, 101 sowie Bieler und Gutmann 2008, 97. 
255 Dass die Ordination an sich nicht genügt, zeigt sich in der Notwendigkeit des Vertrauens, das wie

derum weder allein an die Ordination noch an die Unauffälligkeit gebunden werden kann, wie 
oben ausgeführt. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023 - am 14.02.2026, 12:45:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

