210

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

Sexualitit und Pfarramt — vor dem Hintergrund der Erfahrung, dass die eigene Sexua-
litit wiederholt von Anderen thematisiert wird (Kap. 5.1.3); die Pfarrer_innen setzen
dabei individuell differente Schwerpunkte. Mithilfe dieser Strategien der Gliederung,
Trennung und Integration erlangen sie in Gefithlslagen des Kontrollverlustes wieder
Kontrolle (Kap. 5.2).

Der Kontrollverlust, der ansonsten existenziell bedrohlich erlebt wiirde, beruht
- so meine These — auf mangelnder Anerkennung, weil die persénliche Selbstbezie-
hung empfindlich angetastet wird. Meine Schlussfolgerung lautet daher, dass es in
den Schilderungen weniger um die Autonomie der Handlungen der Pfarrer_innen geht
als um die grundsitzliche Anerkennung ihrer Autonomie.”™ Nicht die Einschrinkung
autarker Handlungen wird dabei befiirchtet, sondern der Verlust der eigenen Identitit
als Selbstbeschreibung. Da Identitit Voraussetzung von Handlungsmacht ist, sind
konkrete Handlungen und Subjektivierung sowie Identifizierung nicht voneinander zu
trennen.’” Das Gefiihl, in der eigenen Identifizierung nicht anerkannt zu werden, wird
somit nicht nur als Kontrollverlust geschildert, sondern als verletzend wahrgenommen
- dies zeigte sich besonders in den Schilderungen von Misstrauen.” Darum liegen in den
Kategorien Vertrauen und Authentizititserleben aufschlussreiche Konkretisierungen
fiir die Betrachtung der Handlungsmacht von Pfarrpersonen.

6.2 Anerkennung, Authentizitat und Agency

Die folgende Darstellung erfolgt in umgekehrter Richtung zum Auswertungsprozess:
Was in der Empirie gefunden wurde, wird nun durch Theorien eingeordnet, die ich zu-
nichst jeweils inhaltlich verdichten werde.

Da die Theorien der Anerkennung eine der wichtigen Grundlagen zur Reflexion von
Prozessen der Identifizierung und Interaktion bilden und die theoretische Vorausset-
zung fiir das Verstindnis der folgenden Uberlegungen zu Authentizitit und Agency, be-
ginne ich mit diesen und greife dabei auf die Konzepte von Axel Honneth, Carolin Emcke
und Thomas Bedorfzuriick (Kap. 6.2.1). Mit Charles Taylors Uberlegungen zur Authenti-
zitit lege ich dar, wie sich das Spannungsfeld der Authentizitit in den Interviews gestal-
tet (Kap. 6.2.2). Daran schlief3e ich mit Taylors ethischer Theoriebildung zu Agency an,

11 Vgl. Honneth 2016, 174, 192. Kritisch zu einer falsch verstandenen Autonomiekonzeption als
Bestandteil eines Unverwundbarkeitsmythos: Bieler 2017, 58—59 sowie zu Care und Autonomie:
Lassiter 2017, 21.

12 Aufdie grundlegende Problematik dabei, Anerkennung und Erkennen zu koppeln, da die Identi-
fizierung des Einzelnen nie richtig erkannt werden kann und damit immer kontingent bleibt, geht
Bedorf in seiner Kritik an gdngigen Anerkennungstheorien ausfihrlich ein. Vgl. Bedorf 2010, 145;
zur Notwendigkeit von Identitat als Bedingung fiir Handlungsfahigkeit: Bedorf 2010, 187.

13 DaAnerkennung die anthropologische Grundkonstante —und daher das Erwartbare —sei, sei jede
fehlende Anerkennung bereits als Stérung des erwarteten Handelns zu sehen und kénne somit
bereits als Missachtung empfunden werden; Honneth 2016, 221-223. Emcke legt anschliefend an
diese Feststellung Honneths dar, dass aufgrund der Angewiesenheit auf das responsive Verhal-
ten des Gegenlibers die Verweigerung von Anerkennung ebenso konstitutiv fiir Identitét sei wie
Anerkennung; Emcke 2000, 293—294.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

welche ich um die Konzepte von Mustafa Emirbayer und Ann Mische sowie Gabriele Lu-
cius-Hoene und Arnulf Deppermann erginze, um mithilfe dieser Theorien und Konzepte
darzustellen, an welchen Stellen in den Interviews Handlungsmacht/Agency konstruiert
wurde und was dies tiber das jeweilige Amtsverstindnis aussagt (Kap. 6.2.3).

6.2.1 Anerkennung

Ich beginne meine Darstellung der Anerkennungstheorien mit derjenigen von Axel
Honneth, da sich die drei von ihm ausgemachten Anerkennungsbereiche signifikant
in den Interviews zeigen und Aufschliisse zur Gestaltung der Identifikationsprozesse
und Amtsbilder liefern (Kap. 6.2.1.1). Mit Carolin Emckes Klassifizierung von Typen
kollektiver Identitit veranschauliche ich, welche Abgrenzungsprozesse im Kontext der
Anerkennungssuche in den Biografien stattfanden (Kap. 6.2.1.2). Nach einer kurzen
Erliuterung der Thesen Thomas Bedorfs werden Honneths und Emckes Entwiirfe mit
Blick auf die Empirie noch einmal kritisch auf ihre Offenheit fiir Ambivalenzen hin
hinterfragt (Kap. 6.2.1.3). Anschliefend bringe ich alle drei Theorien mit den Analysen
aus der Empirie in Dialog und betrachte die Besonderheiten im Pfarrbild der Befragten
(Kap. 6.2.1.4).

6.2.1.1 Kampf um Anerkennung

In allen Interviews kamen Spannungsverhiltnisse mal mehr, mal weniger explizit zur
Sprache; einmal in Form von Aushandlungsprozessen des eigenen Handelns (Kap. 5.1),
dann in Form einer dualistischen Wahrnehmung (Kap. 5.2). Bei latenten Spannungsver-
hiltnissen handelt es sich auch um die stete Aushandlung impliziter Konflikte."* Daher
greife ich vorrangig auf die Theorie Honneths zuriick, der in »Kampf um Anerkennung«
eine einflussreiche Theorie der »moralischen Grammatik sozialer Konflikte« erarbeite-
te."”” Honneths Theorie beinhaltet nicht nur eine Deskription sozialer Konflikte, sondern
sein Konzept von Anerkennung dient ihm auch als ethische Richtlinie auf dem Weg zu
einer gerechten Gesellschaft.' Unter anderem unter Riickgriff auf Mead und Hegel fasst

14  Etwa innerer Konflikte zur Frage, ob und wann sich eine Person outen solle — ein Konflikt, der
zugleich den dufleren Konflikt spiegelt, ob die Prasenz von Igbtiq* Pfarrpersonen als erwiinscht
wahrgenommen wird. Die Schilderungen von Abberufungen aus den Pfarrstellen sind allesamt
auch als Konfliktschilderungen zu verstehen. Den Begriff Konflikt nutze ich nicht wertend, son-
dern deskriptiv zur Beschreibung einer interpersonalen Spannung.

15 So lautet der Untertitel »Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflik-
te«, Honneth 2016. Tobias Braune-Krickaus fiihrt in einem Kapitel mit dem Titel »Anerkennung.
Uber einen Grundbegriff sozialen Lebens« anschaulich in die Bedeutung der Anerkennungstheo-
rien fiir die Anthropologie und die Lehre sozialer Gefiige ein und erlautert die Urspriinge der Theo-
rie Honneths innerhalb der sozialphilosophischen Diskussion um Anerkennung; Braune-Krickau
2015, 67-91.

16 Vgl. Honneth und Stahl 2013. Braune-Krickau nenntals prominente Distinktion der Honneth’'schen
Theorie der Anerkennung von anderen Sozialtheorien vor allem deren immanente Kritik, wodurch
sie immer einen normativen Anspruch habe. Sie versuche, Kritik bereits aus der Beobachtung und
Analyse der Praxis zu formulieren und damit auch in Kommunikation mit dieser zu sein. Hierdurch
eigne sich Honneths Theorie besonders fiir eine empirische Verwendung und Priifung; Braune-
Krickau 2015, 73. Die Aufnahme der Anerkennungstheorien in die Theologien der Rechtfertigung

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

Honneth drei Muster intersubjektiver Anerkennung zusammen: Liebe, Recht und Soli-
daritit."” Diesen drei Mustern ordnet er jeweils eine Form der Selbstbeziehung sowie der
spezifischen Missachtung zu."® Die Selbstbeziehungen, konkret Selbstvertrauen, Selbst-
achtung und Selbstschitzung, wiirden erst durch die Erfahrung der Anerkennung mith-
sam erworben und seien nicht im Subjekt angelegt. Zugleich brauche jedes Subjekt die-
se, um handlungsfihig zu sein. Die Erwartung der Anerkennung sei daher die eigent-
liche anthropologische Grundlage.” Werde dieser erwartbaren Anerkennung nicht ent-
sprochen (Missachtung), ergiben sich potenziell massive Storungen in den genannten
Selbstbeziehungen, die sich auch auf weitere Interaktionen auswirkten®°. Dariiber hin-
aus, so mochte ich erginzen, fithren gerade Missachtungen nicht nur zu Stérungen der
Selbstbeziehungen einer Person, sondern mitunter auch zu duflerer und kérperlicher
Gewalt, denn: Wenn einer Person homofeindliche und transfeindliche Gewalt zugefiigt
wird, griindet diese Gewalt in Missachtung.™

Nachfolgend expliziere ich die drei von Honneth ausgemachten Muster, die ich spi-

ter auf die Interviews und die herausgearbeiteten narrativen Strategien beziehen wer-
de.”

Liebe - Selbstvertrauen

Das erste von Honneth beschriebene Muster, die basale Form der Anerkennung, ist das
reziproke Anerkennungsverhiltnis der Liebe. Dieses fiihre iiberhaupt erst zur Ermog-
lichung, sich als Subjekt zu erfahren und das Vertrauen eines »Selbst« zu entwickeln.*
Das Individuum erlebe die eigene Abhingigkeit und zugleich die Erfiillung der eige-
nen Bediirfnisse und erlerne somit Vertrauen in die Erfiillung seiner Bediirfnisse, als
Basis menschlichen Lebens.** Ausgehend von Beobachtungen aus der Psychoanalyse
Winnicotts erdrtert Honneth, wie der Siugling ebenso wie die sorgende erwachsene
Person im Gefithl des Gehaltenwerdens nicht nur ihre wechselseitige Abhingigkeit

sowie die Rezeption der Frage nach einer wechselseitigen Anerkennung auf Gottesbild und Theo-
logie stellt knapp Markus Buntfufd dar; Buntfufs 2017.

17 Honneth 2016, 148—151.

18 Honneth 2016, 148—211.

19 Honneth 2016, 217.

20 Honneth 2016, 221—223. Den Motor fiir soziale Bewegungen sieht Honneth daher darin, dass Men-
schen die Erfahrung machten, dass ihrer Erwartungshaltung hinsichtlich Anerkennung nicht be-
gegnet werde und sie somit zu Kimpfen um Anerkennung strebten; Honneth 2016, 224, 263—264.

21 Vgl. Lassiter 2017, 14: Ein Aggressor, der eine trans Frau angreift, verneine letztlich ihre Anerken-
nung als Frau.

22 Damit kniipfe ich an Honneths eigenen Anspruch an, dass sich die von ihm herausgearbeiteten
und zusammengefassten Muster letztlich in der Empirie erweisen missten. Dies ist bereits vie-
lerorts geschehen, die vorliegende Studie erarbeitet einen weiteren Aspekt heraus. Vgl. Honneth
2016, 150.

23 Honneth 2016, 172.

24 Sigmund Freud sprach vom Urvertrauen, Eriksson arbeitet in seinem religiésen Stufenmodell mit
dem Urvertrauen als Grundlage fir die Gottesbeziehung. Vgl. Erikson 1973/2017.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

erleben, sondern ebenfalls die Herauslésung aus der symbiotischen Verbindung und
damit das Erleben des Anderen und des Selbst.*

Recht - Selbstachtung

Das zweite Muster, die 6ffentliche Anerkennung in Form geltenden Rechts, beschreibt
Honneth als Voraussetzung fir das dritte Muster, die wertschitzende Anerkennung.
Denn erst wenn sich das Subjeke als éffentlich-rechtlich anerkannt wisse und auf der
Grundlage rechtlicher Absicherung sowie auf dem Selbsterleben als Person, der Rechte
zugebilligt und damit Verstandesbegabung zugeschrieben wird, kénne es personliche
Wertschitzung erleben und handelnd hervortreten®. Die Erméglichung, Rechte ein-
zuklagen, gibt dem Subjekt das Wissen, moralisch zurechnungsfihig und am Erlangen
der Ziele der Gesellschaft beteiligt zu sein.?” Das Absprechen von Rechten sei daher die
direkte Negation dieser Anerkennung von Zurechnungsfihigkeit und Anteilhabe. Da
diese Missachtung den Einzelnen ihre Verstandesfihigkeit abspreche, erlaube sie auch
keine Abstufungen.?®

Solidaritat - Selbstschatzung

Das dritte Muster der Anerkennung, die solidarische Wertschitzung, folge aus der An-
nahme, dass die andere Person am Erreichen gemeinsamer Wertvorstellungen — und
damit den Zielen der Gesellschaft — teilhabe. Unter anderem an Max Webers soziologi-
sche Uberlegungen anschlieffend, unterscheidet Honneth zwischen der friitheren stin-
dischen Ordnung, in der ein Individuum am Wert der Zugehérigkeitsgruppe gemessen
wurde und entsprechend bemiiht war, zu dieser zu gehoren oder sich von dieser abzu-
grenzen, und der heutigen Ordnung, die den Wert einer Person aufgrund individuel-
ler Ziige bemisst.” Leistungen wiirden in letzterem Fall gerade nicht mit anderen einer
Gruppe geteilt.’® Es seien also nicht mehr kollektiv geteilte Eigenschaften, sondern die
»lebensgeschichtlich entwickelten Fihigkeiten des einzelnen [sic!]«, die Anerkennung

25  Honneth 2016, 160-162. Honneth spricht an dieser Stelle im Anschluss an die von ihm genutzten
psychoanalytischen Theorien exklusiv von der Mutter. Weder Schwangerschaft und Geburt noch
die spatere Sorge fiir den Saugling sind jedoch allein Mittern und Frauen vorbehalten; auch um
transmannliche gebirende Vater und nicht-binére Personen sprachlich nicht auszuschliefien, nut-
ze ich alternative Begriffe.

26  Honneth 2016,177; zur Grundlage des Rechts als Ermoglichung der Teilnahme an der Gesellschaft:
Honneth 2016, 190. Bedorf macht darauf aufmerksam, dass hier ein Bruch zwischen Honneths
Analyse und der Theorie Kants bestehe. Honneth beziehe die soziale Achtung auf das Individu-
um als Trager von Fihigkeiten und Eigenschaften, wihrend Kant nicht von der einzeln erfahrba-
ren Person, sondern dem Menschen als Ganzem — als Trager unverdufRerbarer Wiirde — ausgehe.
Bedorf 2010, 56-57. Die grundsatzlich hiermit aufgeworfene Frage nach der Méglichkeit des Stre-
bens nach Wertschatzung aufierhalb der erméglichten Strukturen ist notwendigerweise viel dis-
kutiert. Vgl. Spivak et al. 2011; Butler und Athanasiou 2013, 83.

27  Vgl. Honneth 2016, 194—195.

28  Vgl. Honneth 2016, 192—194.

29  Vgl. Honneth 2016, 200-210.

30 Honneth 2016, 200-210.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

213


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

im Muster der Wertschitzung gewihren.* Die soziale Wertschitzung stehe daher auch
im Zusammenhang mit einer Individualisierung des Leistungsbegriffs.>* Da sich Indivi-
duen derart wechselseitig als bedeutsam fiir die Ziele der Gesellschaft erachteten, spricht
Honneth hier neben Wertschitzung auch von Solidaritit; so geschehe in derartiger In-
teraktion eine affektive Teilnahme am Besonderen der anderen Person.** Jedes Subjekt
habe folglich ohne kollektive Abstufungen die Chance, sich selbst anhand eigener »Leis-
tungen und Fihigkeiten als wertvoll fiir die Gesellschaft zu erfahren«, und kénne sich
»positiv auf sich selber zuriickbeziehen«.** Diesen Selbstbezug bezeichnet Honneth mit
dem Begrift der Selbstschitzung, umgangssprachlich ist der Begriff des Selbstwertge-
fithls gebriuchlich.

6.2.1.2 Typen kollektiver Identitat

Carolin Emcke erarbeitet eine differenzierte Typisierung kollektiver Identititen und ih-
rer Anerkennungsformen.® Sie unterscheidet zwischen einer kollektiven Identitit, wel-
che aus der freien Zustimmung von Individuen zu Inhalten und Praxen einer Gruppe
erfolge (Typ I), und einer solchen, die durch die Zuordnung von auflen — zum Beispiel
als Distinktionsmerkmal — geschehe (Typ II).>® Selbst wenn sich die Angehérigen einer
kollektiven Identitit des zweiten Typs mitunter auch freiwillig der jeweiligen Gruppe zu-
ordneten und immer auch Mischformen existierten, liege hier, so Emckes zentrale The-
se, dennoch eine bedeutsame Differenz zur Identitit Typ I vor. Dies spiegele sich auch in
Interaktionen der Anerkennung. So stimmten die Einzelnen in diesem Fall (Typ II) nicht
den Praxen und Meinungen der Gruppe zu, sondern der Erfahrung von Ausgrenzung, die
sie mit den Anderen in der Gruppe teilten — und die sie nicht witnschten.*” Das Erstrei-
ten von Rechten kénne zwar auch bei Typ II eine Reproduktion der kollektiven Identitit

31 Honneth 2016, 203. Der Begriff der Wertschitzung lege bereits nahe, dass es sich um eine gradu-
elle Anerkennungsform handele.

32 Honneth 2016, 204—205. Nicht mehr anhand der Ehre aufgrund der Zugehérigkeit zu einer be-
stimmten Gruppe oder eines Standes, sondern anhand des Prestiges oder Ansehens einer Person
werde gemessen. Die Instabilitat dessen fiihre zu einem kulturellen Dauerkonflikt, bei dem die
einzelnen Gruppen aufzuzeigen versuchten, inwiefern ihre Lebensweisen die Zielsetzungen der
Gesellschaft unterstitzten.

33 Honneth 2016, 209-210.

34  Honneth 2016, 210; Honneth 2016, 209.

35  Zum durchaus umstrittenen Konzept der »kollektiven Identitdt« empfehlen sich auch die einfiih-
renden Bemerkungen der Forscher_innen eines DFG-Projekts zur kollektiven Identitat tirkischer
Migrant_innen und deren Selbstverortungen als national oder religios-national. Die Bewertung des
Konzepts der »kollektiven Identitat« hange vor allem daran, was mit dem Begriff der Identitét ver-
bunden werde: ob ein Mit-sich-identisch-Sein angenommen wird oder eine Zuordnung. Vgl. Sack-
mann et al. 2005, 13—14. Es herrsche zu Recht Skepsis gegeniiber dem Begriff des Kollektivs vor,
da dieser die Subversivitit und Agency der Einzelnen beschranken kdnne. Sackmann et al. 2005,
32. Dennoch: Mit der Typisierung Emckes scheint mir das Konzept »kollektive Identitit« trotz sei-
ner nicht abzustreitenden Ambivalenz fiir meine Analyse gut nutzbar. So geht auch Emcke nicht
von einem stabilen Identitatsbegriff aus, was ihren Ansatz fiir die Vorstellung einer kontingenten
Identifizierung anschlussfahig macht.

36  Emcke 2000, 190-199.

37  Vgl. Emcke 2000, 226—227.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

und eine nicht zu vernachlissigende affirmative Zustimmung zur Gruppe bedingen;*®
Emcke arbeitet jedoch heraus, dass die Genese der kollektiven Identitit — also ob es ei-
ne Identitit von Typ I oder Il ist — entscheidend fur die spiteren Anerkennungsprozesse
und fiir Fragen nach Gerechtigkeit und Teilhabe sei.*

Ich nutze Emckes Analyse, um die Positionierung der befragten Pfarrpersonen zur
Gruppe LGBTIQ* sowie die spezifische Anerkennung als schwuler Pfarrer, lesbische Pfar-
rerin, trans Pfarrer_in oder ihre diesbeziigliche Abgrenzung einzuordnen. Laut Emcke
kann LGBTIQ* zuerst einmal grundsitzlich als eine kollektive Identitit des zweiten Typs
begriffen werden; nimlich als Reaktion auf die gesellschaftliche Ausgrenzung und Ge-
fihrdung aufgrund von Homo-, Inter-, Queer- und Transfeindlichkeit.*® Die spezifische
Missachtung sei vorrangig darin zu sehen, dass den Subjekten kein Selbstverstindnis
zugestanden werde.* Uber Emckes Zuordnungen hinaus bleibt zu iiberlegen, inwiefern
sich auch auferhalb einer Dualitit von Zustimmung und Ablehnung gewissermaflen
queere Ausdrucksformen und Selbstverstindnisse ergeben konnten, die nicht in einer
Binaritit zwischen Dekonstruktion und Rekonstruktion verharren und einen subversi-
ven Umgang des Subjekts mit der Abhingigkeit von Anerkennung fiir méglich halten.*
Ich werde in Kapitel 6.3 darauf zuriickkommen. Mir scheint dennoch, dass fir die in-
dividuelle Bewertung der Lebensform einer Pfarrperson trotz aller Kritik am Konzept
kollektiver Identitit genau diese von Emcke benannte Genese relevant wird; daher bie-
tet sich ihre Theorie zur Analyse an.

Die Bezugnahme auf die Genese geschieht etwa, wenn gleichgeschlechtlich lebende
Pfarrer_innen in Beziehung zu bestimmten Bibelstellen (zum Beispiel Lev. 18,22) gesetzt
werden — wie in der Diskussion um die Zulassung von schwulen oder lesbischen Paaren
im Pfarrhaus. Die Bezugnahme wird derart zu einem Teil der kollektiven Identitit »ho-
mosexuell«, ungeachtet dessen, ob die genannten Verse fiir die bezeichneten Personen
eine personliche Relevanz besitzen.® Dasselbe gilt fiir Blicke auf den Kérper von Perso-

38 Vgl. Emcke 2000, 314. Diese affirmative Zustimmung sei nicht zu vernachlassigen. Vgl. Emcke
2000, 248. Sie fiithrt an dieser Stelle das Beispiel solidarischer Praxen innerhalb schwuler Commu-
nitys in der Aids-Krise an, die viele schwule Manner dazu fiihrt, diese Netzwerke bis heute sehr zu
schitzen. Die derart praktizierte Fiirsorge hat gegeniiber einem rein auf die Familie konzentrierten
Firsorgeverstindnis sehr grofRe Starken. Aus der Notwendigkeit— Krankenversorgung wurde nicht
ausreichend zur Verfiigung gestellt und die Herkunftsfamilien lieRen die Betroffenen im Stich —
entstand ein anderes Flrsorge- und Familienverstandnis, welches viele weiterhin dem Konzept der
Kleinfamilie vorziehen. Es ergab sich an dieser Stelle also ein Kampf um Anerkennung mit politi-
scher Motivation, der darum ringt, auch die eigene Lebensform als wertvoll geschatzt zu wissen
und nicht nur die Integration in bereits anerkannte Muster.

39  Emcke 2000, 1718, 331—-332. Es sei fir die Betrachtung von Konflikten und der Suche nach Lésun-
gen erheblich, ob es sich bei der Konfliktursache um gewollte oder zugeschriebene Differenzen
handelt.

40  Als Typ Il ordnet Emcke LGBTIQ* auch vorrangig ein; Emcke 2000, 244 sowie Emcke 2000, 141.

41 Emcke 2000, 243.

42 Dies wirft eine der Grundsatzfragen der Queer Theory auf, ndmlich die des subversiven Handelns
des Subjekts innerhalb bestehender Strukturen. Vgl. Lorey 1996. Ich mache in Kap. 6.3 einen Vor-
schlag im Rahmen der Pastoraltheologie.

43 Diese existenzielle Einbettung erldutert Emcke: »Wem alltaglich Diskriminierung und MiRach-
tung widerfahrt, wem tiglich nahegelegt wird, sich mit falschen oder verzerrenden>SelbstBildern
zu identifizieren, wem suggeriert wird, er oder sie miisse sich fiir seine Neigungen, Orientierun-

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

215


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

nen. Wer die Erfahrung des fremden und urteilenden Blickes auf den eigenen Korper
macht, baut diesen Blick in die eigene Selbstkonzeption — und wenn es in Abgrenzung
zum Blick geschieht - ein.*

6.2.1.3 Verkennende Anerkennung

AnschliefRend an die Theorie zur wertschitzenden Anerkennung (Honneth) und vor dem
Hintergrund der kollektiven Identitit (Emcke) stellt sich unweigerlich die Frage, was an-
erkannt wird. Es ist nicht nur die individuelle wertschitzende Anerkennung, die bens-
tigt wird, sondern vor allem auch die Anerkennung als Teil eines Kollektivs. Dies jedoch
fithrt immer auch zu Verkennungen, wie Bedorf darstellt. Der Zusammenhang von An-
erkennung und Verkennung zeige sich insbesondere, so Bedorf, wenn Identitit als eine
kontingente GréfRe zur Erlangung von Handlungsfihigkeit begriffen werde, aber nicht
als vollendeter Status.*

»Auch wenn es unvermeidlich ist, wie wir seit Freud wissen, sich mit etwas zu identifi-
zieren, so folgt doch daraus nicht, daf eine Identitit besteht. In jeder Identifizierung
bleibt das >Risiko der Inkohdrenz der Identitiat« bestehen. Gegenstand der Anerken-
nung kann nur diese vorlaufige und unsichere Identitéat sein, da der Prozefs der Identi-
fizierung selbst kein Gegenstand ist. [...] Die Ambivalenz zwischen Identifizierung und
Identitat tragt eine Spannung in die Anerkennung ein, die vor allem darauf beruht,
dafRjemand als etwas anerkannt wird. Diese Spannung riickt dasjenige, was anerkannt
wird, und dasjenige, als was es anerkannt wird, auseinander und bindet sie zugleich
aneinander.«*

Honneths Anerkennungstheorie legt zugrunde, dass eine Anerkennung der Fahigkeiten
und Leistungen gegeben werden kénne, die - vielleicht nicht ungebrochen, aber zumin-
dest ansatzweise — zu einer stimmigen Selbstschitzung fithre. Da die Person als Subjekt
aber immer nur kontextuell konstituiert ist, scheint die Beschreibung dieses Prozesses
als »verkennende Anerkennung« etwas praziser zu sein und besser geeignet fiir die Ana-
lyse der kontextuellen Konstitution von Pfarrpersonen. Bedorfs Differenzierung nimmt
Ambivalenzen und Zwischenténe auf, ohne auf die Notwendigkeit von Anerkennung als
Bedingung der Handlungsmacht des Subjekts zu verzichten. Er beschreibt die verken-
nende und dennoch unumgehbare Interaktion folgendermafen:

»Es handelt sich um einen Einsatz in einem Spiel, dessen Ausgang ungewifd ist. Die
Motivation fiir den Einsatz, der darin besteht, sich mit einer Anerkennungsgeste an
den Anderen zu wenden, besteht darin, dafs die gelingende Reziprozitit Identitit ver-
spricht. Die bekannten Theorien, die die Anerkennung ins Zentrum ihrer Begrifflich-
keit riicken, haben darin recht, dafl weder soziale Akteure noch politische Kollektive

gen, Zugehorigkeiten oder Uberzeugung schimen, der wird ab irgendeinem Zeitpunkt diese all-
tagliche Erfahrung der MifRachtung zu einem Teil seiner Selbstinterpretation machen (miissen),
weil sie faktisch einen erheblichen Teil seiner Identitat ausmachen.« Emcke 2000, 246.

44  Vgl. Bieler 2017, 49-50.

45 Bedorf spricht von der »Elementarstruktur der Anerkennung« (x erkennty als z an); Bedorf 2010,
122.

46  Bedorf 2010, 117-118.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

auf eine Stabilisierung ihrer Identitdt verzichten kénnen. Der Preis des Verzichts ware
der Verlust der Handlungsfahigkeit.«*’

Um Handlungsfihigkeit zu erlangen bzw. zu behalten, benétige es Identitit. Der Pro-
zess der Anerkennung binde dasjenige, was anerkannt wird, und das, als was es aner-
kannt wird, aneinander. In der Anerkennung geschehe somit zugleich die Stiftung der-
jenigen Identitit, die anerkannt werde. Daraus folgt: Fiir die einzelne Person — und de-
ren Handlungsfihigkeit — ist von Bedeutung, was der (immer vorlaufige) Gegenstand der
Anerkennung ist; daher ist die Betrachtung jenes Anerkennungsgegenstandes in seiner
notwendigen Verkennung — und zugleich als Stiftungsakt einer (kollektiven) Identitit —
auch notwendig fiir eine Analyse des Amtsbegriffs.*® Die Stiftung von Identitit, so betont
Bedorf, geschehe dabei immer unvollstindig und paradox.* Geht es den Pfarrer_innen
um die Anerkennung einer autonomen Identitit, einer kollektiven Identitit mit eigenen
Inhalten, um die Anerkennung einer bestimmten Erfahrungswelt oder um die Anerken-
nung einer kollektiven Identitit, die sich sowohl aus Erfahrungen als auch aus selbst ge-
setzten Inhalten speist — und welche Konsequenzen hat dies fiir ihr Amtsbild?

6.2.1.4 Anerkennung in den Interviews

Die drei Bereiche der Anerkennung nach Honneth sowie Emckes Uberlegungen zur kol-
lektiven Identitit und Bedorfs Ansatz der Verkennung werden nun in Bezug zu den In-
terviews und dem Pfarramt gebracht. Bei den Anerkennungsbereichen nach Honneth,
mit denen ich beginnen werde, gehe ich zudem jeweils auch auf die entsprechenden For-
men der Missachtung ein.

Liebe

In den erhobenen Interviews trat an vielen Stellen, besonders aber in den Erzihlungen
rund um die innere Bewusstwerdung und Transition der transgeschlechtlichen Pfar-
rer_innen eine Narration des Getragenseins in einer Krise hervor. Die Betreffenden erzih-
len, dass sie sich in Zeiten, in denen sie sich 6ffentlich und privat enorm angefochten
fithlten, von Gott getragen wussten und sich somit auch in ihrer Identifizierung aner-
kannt und als Person gesehen erlebten (Kap. 5.1.1.7). Diese erzihlte Erfahrung der An-
erkennung im Muster der Liebe fithrt zu einer Stirkung des Selbstvertrauens, das allen
weiteren Selbstbeziehungen zugrunde liegt. Ich werde daraufin Kapitel 6.3 zuriickkom-
men.

Missachtung der Liebe
Auch wenn in den Interviews durchaus von Misshandlungen — diese benennt Honneth
neben Vergewaltigungen als die dem Muster der Liebe zugeordnete Form der Missach-

47 Bedorf2010,187.

48 Dabei geht es um den Cegenstand der Anerkennung, nicht um die Anerkennung selbst. Denn die-
se ist, wie Emcke zu Recht ausfiihrt, ein Verhiltnis und stiftet gesellschaftliche Situationen, aller-
dings kein zu verteilendes Gut. Emcke 2000, 331-332.

49  Bedorf2010,105.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

27


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

tung®® - die Rede war, werden diese hier nicht weiter betrachtet, da sich die geschilder-
ten Erlebnisse meist auf das Kindheits- und Jugendalter beziehen, wihrend der Fokus
dieser Arbeit auf der Interaktion in den Kirchen und Gemeinden als Erwachsene liegt. Es
istjedoch davon auszugehen, dass gravierende Gewalterfahrungen das Selbsterleben der
Personen nachhaltig beeinflussen und daher auch in jeder spiteren Interaktion als Sub-
text potenziell wiederzufinden sind. Lingst nicht jede Missachtung auf der ersten An-
erkennungsebene muss zu einem Trauma und einer massiv gestorten Selbstbeziehung
fithren, doch jede beinhaltet zumindest das Risiko einer solch gravierenden Verletzung
des Gefiihls der eigenen korperlichen Integritit, die in ihrem Schaden auch kérperlich-
materiell verstanden werden muss.”

Recht

Das Anerkennungsmuster des Rechts findet sich in den eingeholten Erzihlungen
erwartungskonform vorrangig in Zusammenhang mit Dienstgesetzen, kirchlichen
Ordinarien und kirchenleitendem Handeln.”” Kirchenleitendes Handeln bekommt vor
dem Hintergrund der Anerkennung nicht nur einen besonderen Stellenwert, weil es
der einzelnen Pfarrperson Sicherheit und die Erméglichung ihres Lebensstils gewahre,
sondern auch - und damit untrennbar verbunden -, weil sich genau darin eine eigene
Anerkennungsform ausdriickt, die zur Selbstachtung der Person fiihrt.”> Denn wihrend
die der Wertschitzung zugrunde liegenden geteilten Werte zwischen Pfarrperson und
Gemeinde ausgehandelt werden kénnen, liefern die Ordination und die geltenden
Dienstgesetze eine vorerst nicht weiter zu verhandelnde, sondern zu akzeptierende
Grundlage von Rechten und Pflichten.” Die Verinderung von Rechtsgrundsitzen
unterliegt anderen Dynamiken als die Verinderung von Wertgrundlagen der intersub-
jektiven Wertschitzung. Mit der deutlichen Trennung der Anerkennungsmuster von
Recht und Wertschitzung wird auch vermieden, dass nicht niher explizierte Erwartun-
gen als geteilte Werte angenommen werden, und es wird sichergestellt, dass sich alle
Beteiligten auf bestimmte Voraussetzungen verlassen kénnen.

50 Vgl. Honneth 2016, 214-215.

51 Vgl. Honneth 2016, 214—215. Meines Erachtens zihlen Eingriffe in die physische Autonomie, wie
sie bei Zwangsoperationen an intergeschlechtlich geborenen Menschen stattfinden, ebenfalls zur
Form der extrem destruktiven Missachtung, durch die das Vertrauen in die Zuverlassigkeit der
Welt nachhaltig erschiittert wird.

52 Unter kirchenleitendem Handeln verstehe ich immer auch gemeindeleitendes Handeln, das je
nach Landeskirche die Dienstaufsicht hat. Aus Griinden der Lesbarkeit — und um die Trennung
von Institution und Gemeinde nicht durch gesonderte Begriffe zu bestirken — nutze ich im Fol-
genden aber nur den Begriff des kirchenleitenden Handelns. Erzdhlungen Uber staatsrechtliche
Anerkennungen, die durchaus in den Interviews zu finden sind, sind hier insofern nicht weiter von
Interesse, da sie sich in der Auswertung als nicht ausschlaggebend fiir den Amtsbegriff erwiesen.

53  Vgl. Honneth 2016, 194-195.

54  Vgl. Honneth 2016, 180—181. Die Verdnderung von Ordinarien kommt inhaltlich in Honneths Kon-
zept durchaus vor — als ein Kampf um die Teilnahme an Gesellschaft. Nicht gemeint ist jedoch —
hier schlieft Honneth an die kantische Formel des universellen Respekts vor der Willensfreiheit
des Anderen an —der Anspruch des Einzelnen auf Wahrung zugesagter Rechte.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

Derart fungiert das Recht als verlissliche Basis gelingender Interaktion und
Erwartungssicherheit.”® Angesichts dessen wird durch die Zusicherung des Rechts
auf die eigene sexuelle und geschlechtliche Identifizierung ausgedriickt, dass jede Per-
son mit ihrer Identifizierung vollwertige Teilhabe an der Gesellschaft (in diesem Fall
der Kirche) hat. Eine individuelle Bewertung, also die konkrete Wertschitzung und Ak-
zeptanz bestimmter Eigenschaften und Leistungen, ist dabei nicht vonnéten, sondern
es handelt sich um eine tiberindividuelle Respektierung der Zurechnungsfihigkeit des
Gegeniibers.* Vor diesem Hintergrund schreibt Tobias Braune-Krickau treffend iiber
die Besonderheit dieser Form der Anerkennung, die sich als Anspruch zeigt:

»Diese Anspriiche >zu Recht<und selbstverstandlich stellen zu diirfen, macht einen we-
sentlichen Teil dessen aus, was hier mit Selbstachtung gemeint ist.«*

Somit kann kirchenleitendes Handeln, wenn es der einzelnen Pfarrperson zur Seite steht
und auf der Ebene des Rechts feste Rahmenbedingungen stellt, wihrend es diese zu-
gleich stets re-evaluiert, die Voraussetzungen fiir pastorale Gestaltungsfreiriume und
Verkiindigung bieten. Kirchenleitendes Handeln trennt namlich, da es sich in der Sphi-
re der rechtlichen Anerkennung bewegt, die individuellen Handlungen der Pfarrperson
und deren moralische Bewertung von den grundlegenden Rechten dieser Person.*® Ich
komme in Kapitel 7.2 darauf zuriick.

Missachtung des Rechts

Die in den Interviews thematisierte Verletzung durch Zuriickweisung individueller
Rechte — wie das Verbot, als lesbisches Paar im Pfarrhaus zu leben — lisst sich mit
Riickgrift auf Honneths Theorie leicht erkliren. Demnach handelt es sich hier nicht nur
um die fehlende Erlaubnis, ein individuelles Bediirfnis zu befriedigen, sondern tiefgrei-
fender um ein Vorenthalten von Selbstachtung sowie eine Beurteilung der Person und
ihres Rationalititsvermégens.® Honneth beschreibt die in einer derartigen Interaktion
evozierten Gefiihle:

»Das Besondere an solchen Formen der MifSachtung, wie sie in der Entrechtung oder
dem sozialen Ausschlufs vorliegen, stellt daher nicht die gewaltsame Einschrinkung
der personlichen Autonomie allein dar, sondern deren Verkniipfung mit dem Cefiihl,
nicht den Status eines vollwertigen, moralisch gleichberechtigten Interaktionspart-
ners zu besitzen; [...]«%°

55  Vgl. Karle 2001, 154—164.

56  Honneth 2016,177.

57  Braune-Krickau 2015, 88.

58  Alseingrundlegendes Recht kann hier auch die Gleichbehandlung gelten, zum Beispiel dass Paare
gemeinsam im Pfarrhaus leben diirfen, unabhingig davon, ob eine Ehe geschlossen wurde, und
ungeachtet des Geschlechts der Partner_innen. Vgl. Emcke 2000, 303-330.

59  Vgl. Honneth 2016, 180—181.

60 Honneth 2016, 216.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

219


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

Diese mindere Beurteilung ihrer selbst schilderten die Pfarrpersonen im Interview zum
Beispiel mit Auerungen wie die eingetragene Lebenspartnerschaft sei ein »faule[r]
Kompromiss«, in Bezug auf eine Zeit, in der die Ehe noch auf heterosexuelle Paare
beschrinkt war: »[..] ich mache genauso 'ne gute Arbeit, wie alle anderen auch die
verheiratet sind« oder »ich mochte in meiner Partnerschaft ernst genommen werden
und méchte mit meinem Partner zusammenwohnen«.®

Solidaritat

Obwohl die Muster Liebe und Recht in den Interviews durchaus aufzufinden sind, han-
delt es sich an den meisten Stellen, in denen ein Wunsch nach oder Ringen um Anerken-
nung codiert wurde, um Anerkennung im Muster der Wertschitzung/Solidaritit.®* Dies
gilt fiir die Anerkennungsbestrebungen innerhalb der Narration zu kirchlichen Arbeits-
feldern ebenso wie zu Igbtiq* Szenen und zu gemischten Situationen. Sofern die Pfar-
rer_innen von gegenseitigem Vertrauen in ihrem Arbeitsfeld berichten, kann hier eine
erfolgreiche Anerkennungsbeziehung nach dem dritten Muster beobachtet werden.® In
derartigen Schilderungen erkennen sich Gemeindeglied und Pfarrperson jeweils sowohl
als Triger_innen von Verstand und Rechten an (Muster des Rechts) als auch in ihrem
Wert als Teile der Gemeinschaft — in diesem Fall der Kirche — und fir das Erlangen der
Ziele der Gemeinschaft. Sie trauen sich also gegenseitig die Arbeit daran zu. In reziprok
gegebenem Vertrauen zeigt sich somit Anerkennung im Muster der Solidaritit.** Der-
artige Anerkennung auf der Wertschitzungsebene kann sich verschieden ergeben: im
Zweiergesprich einer Pfarrperson mit einem Gemeindeglied; ebenso aulerhalb kirch-
licher Kontexte in einem Gesprich zwischen Igbtiq* Personen, wenn aufgrund des ge-
meinsamen Erfahrungshintergrunds Vertrauen hergestellt wird.* Frau Kentge gibt eine
lingere Erzihlung dessen, ich zitiere einen gekiirzten Ausschnitt:

dasist’'n ganz grofSes, also, 'n ganzes Thema noch fiir sich, was das fiir' ne CHANCE ist, wenn die
Pfarrerin lesbisch ist. () Und zwar nicht nur fiir die lesbischen und schwulen, dhm (.) oder wie
auch immer (.) dhm, Gemeindeglieder. [...] macht, uns das nochmal zu 'ner andern Gemeinde,
und mich auch nochmal zu 'ner andern Seelsorgerin. Aber es gilt auch fiir die ganze Gemeinde,
weil () die wissen, dass ich offen lebe, [...] Die Gemeinde, so, wir gehiren dazu, und die Gemein-
deist da (.) also auch mal einige sind da glaub ich auch ganz stolz drauf, dass die Gemeinde so
ist. Dass IHRE eigene Gemeinde so ist. (.) Und das glaub ich ist bei, in den seelsorgerlichen Si-

61 T4, 22(5); T3, 2(21-21); T11, 22(20-21).

62 Ausnahmen sind Erzdhlungen, die explizit das Recht benannten oder sich um privat-personliche
Familien- und Liebesbeziehungen drehten. Interviewstellen, die ich dem Muster der Wertschat-
zung/Solidaritit zuteile, werden oben exemplarisch dargestellt. Letztlich lasst sich nicht nachwei-
sen, dass hier um Anerkennung gerungen wird, sondern dies ist immer nur zu interpretieren. Da
diese Einschitzungjedoch in mehreren Auswertungsrunden auch von anderen Beteiligten geteilt
wurde, beurteile ich sie —im Sinne der iiberindividuellen Einschatzung —als zutreffend.

63 Vgl.Kap.5.2.3.

64  Es scheint vor diesem Hintergrund nicht verwunderlich, dass gerade der Bereich des Vertrauens
sowohl in den gefiihrten Interviews als auch in den pastoraltheologischen Debatten tiber Person
und Amt immer wieder hervortritt.

65 Vgl. Kap.5.2.3.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

tuationen wirklich dfter der Fall, dass die dann Dinge erzihlen, dass die KOMMEN und wissen,
hier geht irgendwie auch das, weil es hier ivgendwie anders ist, und dass die evziihlen.®®

Des Weiteren zeigt sich Anerkennung auf der Wertschitzungsebene auch in manchem
kirchenleitenden Handeln: Wenn etwa der Superintendent einer Pfarrerin personliche
Unterstiltzung zusagt, vermittelt er keine itberindividuelle Unterstiitzung nach dem
Muster des Rechts, sondern eine nach dem Muster der Wertschitzung und Solidaritit.*

Honneth macht mit der Nutzung des Begriffs Solidaritit auf die grundlegende
Struktur dieser Interaktion aufmerksam.®® Ungeachtet weiterer Gruppenzugehdrigkei-
ten — oder Nicht-Zugehorigkeiten — achten sich die Subjekte gegenseitig als Beteiligte
einer groferen Struktur. Im vorliegenden Fall kann dies zum Beispiel die gegensei-
tige Versicherung sein, Teil der Kirche zu sein. Ein derartiger Anerkennungsbegriff
stirkt demzufolge ein Verstindnis von Kirche und ihrer Amter als Gemeinschaft aller
Christ_innen und fithrt dazu, Kirche nicht allein auf die verfassten Organisationen der
Gliedkirchen oder Ortsgemeinden zu beschrinken.®

Missachtung der Solidaritat

Die Missachtung im Muster der Solidaritit fasst Honneth unter Entwiirdigungen und
Beleidigungen zusammen, die das positive Selbstverhiltnis der Person angreifen und
damit direkt auf ihre Wiirde zielen.” Sehr klar lisst sich diese Missachtung einem Zi-
tat von Herrn Miiller entnehmen, wihrend er iiber Aussagen von Herrn Rentzing, dem
ehemaligen Bischof der EVLKS, spricht:

Wo ich aber wirklich lange zu kimpfen hatte, war dieser Bischof. Dieses Wort. Weil das, weil
das (.) so beleidigend war. So so so mit, was er gesagt hat, also Pfarrer (.)dh, /[]a// wie ich, die
gehoren in keine Gemeinde. [/mhm// Ich. Das ist wie Pfarrer zweiter Klasse. Und der hat das
gesagt, da war der selber noch Pfarrer. Das geht nicht! Das ist einfach! Rotzfrech! //Ja// Das ist
frech. Und da ist auch die Gesprichsgrundlage weg.”

Auch Frau Dr. Becker beschreibt, wie verletzend sie die Auflensicht und Einordnungen
ihres Lesbischseins erlebt:

Ich bin lesbisch, ich bin Teil dieser Kirche und ich lasse mir von niemanden sagen, dass ich da
nicht DAZU gehére, oder dass ich da nicht mehr hingehére oder dass ich eigentlich (.) unpassend
bin.[..] Dass, (.) 20(.)17 Leute, (.) beschreiben, dass (.) wer ich bin und wie ich bin, dass es krank
ist. Das hat die WHO schon lange //]a// aus ihren Statuten gestrichen. Das entspricht, einfach
keineswegs meiner Selbsteinschitzung ((schmunzelt)). Und dhm (...) das ist auch sowas, ich
denke eigentlich, dh, a, also, ich michte mit denen mal REDEN. Wie kommen die auf sowas?

66  T1,13(23)—14(11). Zitat in langerer Form: S.197.

67 Vgl.T6,16(17-19); T2, 7(1-3).

68 Inwiefern der Begriff der Solidaritdt passend ist, diskutiert Honneth auch selbst. Dazu wurden zu-
dem einige Debatten gefiihrt, auf die hier nicht weiter eingegangen wird, dassie fiir die vorliegende
Frage keine tiefere Relevanz haben. Daher arbeite ich mit den von Honneth gewihlten Begriffen.

69  Vgl. Miller 2019, 67-76.

70  Honneth 2016, 212.

71 T12,34(9-13).

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

221


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

Wie kommen die da hin? Ist mir vollig schleierhaft. Und was hat das mit meinem Glauben zu
tun, oder mit ihrem?”*

Meines Erachtens zeigen beide Zitate, dass es sich in der Missachtung des Musters der
Solidaritit sowohl um einen Angriff auf die Selbstverhiltnisse und damit einen Angrift
aufdie Wiirde handelt als auch immer damit zusammenhingend um Zugehorigkeit, also
um die gegenseitige Anerkennung als beteiligte Subjekte in einer Struktur.

Konfliktpotenzial

An die Feststellung, dass es in den Interviewerzihlungen um Anerkennung im Muster
des Rechts und der Solidaritit geht, schlief3t eine zentrale Beobachtung an: Die grundle-
gende Anerkennung im Muster der Liebe kann einer Pfarrperson nicht von der Gemein-
de entgegengebracht werden, denn diese Form der Anerkennung hat thren Raum allein
im Privaten und nicht in 6ffentlichen Rollen und gesellschaftlichen Beziigen.” Hier zeigt
sich die Vermischung, aber auch die notwendige Trennung von Amt und Person sehr
deutlich. Folgt man niamlich Honneth in seinen Ausfithrungen, so liegt die Unméglich-
keit der Liebes-Anerkennung durch Kirche oder Gemeinde schon allein darin begriindet,
dass die Anerkennung im Muster der Liebe einer dyadischen, an ein symbiotisches Ver-
hiltnis zwischen je zwei Individuen angelehnten Struktur folgt.”* Sofern sich Pfarrper-
sonen wiinschen, in ihrem Arbeitsumfeld basale Anerkennung im Muster der Liebe zu
erfahren, birgt dies ein hohes Konfliktrisiko. Dasselbe gilt, wenn Kirchenleitungen oder
auch Gemeindenversuchen, von Pfarrer_innen derartige Anerkennung zu erhalten, oder
sich eine symbiotische Beziehung erhoffen.” Konflikthafte Situationen entstehen dem-
nach vor allem, wenn nicht transparent geregelt ist, was der private Raum und was die
offentliche Rolle ist. Folgt man Honneth, dass es der Anerkennungsform der Liebe zu ei-
gen sei, die »individuelle biografische Besonderheit« hervorzubringen”, dann ergeben
sich unweigerlich Konflikte, wenn nicht fiir alle Beteiligten klar erkennbar ist, was Teil
privater (Liebe) und was 6ffentlicher Anerkennung (Recht und Solidaritdt) ist.

Kollektive Identitaten
Festhalten ldsst sich bis hierhin, dass bei den betrachteten Anerkennungsprozessen so-
wohl die rechtliche Anerkennung als Angehérige einer marginalisierten Gruppe und da-
mit die Zuerkennung gewisser Rechte — wie der Ermdglichung ihrer Lebensform - rele-
vantistals auch die wertschitzende Anerkennung alslesbische Pfarrerin, als transminn-
licher Pfarrer usw. (Kap. 5.1.1.1).

Letzteres — wertschitzende Anerkennung — wird nun aus verschiedenen Richtun-
gen entgegengebracht. Erstens wird sie aus der Gruppe LGBTIQ* heraus gegeben, zum

72 Tio0, 28(15-17.28-33).

73 Vgl. Braune-Krickau 2015, 89.

74  Die Subjekte befinden sich entweder in einem symbiotischen Verhiltnis, oder es werde versucht,
die erste erfahrene Symbiose nachzuahmen. Damit hange die Fahigkeit, allein sein zu kdnnen,
zusammen. Vgl. Honneth 2016, 167-169.

75  Zum Risiko, sogenannte religiose Ubertragungssituationen mit Bediirfnissen nach Liebe aufzula-
den, vgl. Klessmann 2012, 132.

76  Vgl. Braune-Krickau 2015, 91.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

Beispiel wenn sich Igbtiq* Personen Kasualien gezielt von der Igbtiq* Pfarrperson wiin-
schen. Dabei nehmen jene an, dass die Pfarrperson durch ihre eigene Gruppenzuge-
horigkeit bestimmte subkulturelle Codes und Narrative (und klassische Fauxpas) ken-
ne, was sie fiir solche Anfragen besonders qualifiziere.” Zweitens wird wertschitzen-
de Anerkennung aber auch von nicht Igbtiq* Personen gegeben. Denn fiir die Anerken-
nung als lesbische Pfarrerin ist die eigentliche Privatbeziehung letztlich nicht relevant, da
sich diese Anerkennung nicht auf die individuelle Identifizierung, sondern die Zuge-
horigkeit zu einer bestimmten Gruppe bezieht. Was die individuelle Person unter ih-
rem Begehren, ihrem Geschlecht und unter ihrer Identitit versteht, spielt in den ersten
Anerkennungsbegegnungen keine Rolle. Erst in weiteren Begegnungen und persénli-
chen Gesprichen wird gegebenenfalls die Artikulation der persénlichen Identifizierung
Teil der Anerkennungsinteraktionen.”

Vor dem Hintergrund des Konzeptes der kollektiven Identifizierung lisst sich se-
hen, dass auch hier Identitit erst produziert wird. Wenn in einer Interaktion sowohl die
rechtliche als auch die wertschitzende Anerkennung als transmannlicher und schwuler
Pfarrer gesucht wird, so wird dabei diese spezifische Identitit hergestellt. Denn bis da-
hin handelte es sich um Teilidentititen oder Rollen, aber nicht um eine zusammenge-
hérige Identifizierung. Die Erfahrung der Uberschneidung begriindet diese kollektive
Identitit. Ich verdeutliche dies an einem weiteren Beispiel: So kénnen wir eine kollek-
tive Identitit Lesbe annehmen und eine kollektive Identitit Pfarrerin; daraus nun kann,
sich auf Bekanntes berufend, eine neue Identitit erzeugt werden: die der lesbischen Pfar-
rerin.” Mit Bedorf kann hier vom Paradox der Stiftung in der Anerkennung gesprochen
werden.®°

Indem Anerkennung als lesbische Pfarrerin gegeben und somit diese kollektive Iden-
titit konstruiert wird, konnen andere Pfarrerinnen narrativ und selbstbestitigend dar-
auf zugreifen. Die wiederholte Interviewerzihlung iiber Vorginger_innen, iiber Litera-
tur und Orte, an denen bereits schwule/lesbische/trans Pfarrer_innen anzutreffen wa-
ren, sind derartige Fille.®* Mit dem Riickgriff auf diese anderen Personen wird narrativ
eine kollektive Identitit hergestellt. Zunichst haben die Erzihlenden zwar individuelle

77  Dabei ergibt sich unter Umstinden ein Erkennen-Anerkennen-Problem; so findet die Zuordnung
aufgrund bestimmter subkultureller Codes, nicht klarer Eigenarten der Person, statt. Anerkennung
benétigt dann die Kenntnis der Codes.

78  Interessantist hier, dass vorallem die lesbischen Interviewpartner_innen davon berichten, dass sie
ohne Partnerin nicht wiissten, wie sie sich outen sollten: Die Kollektivzugehorigkeit schien ihnen
einfacher artikulierbar, wenn sie eine Partnerin hatten.

79  In Emckes Typologien gesprochen, ist Erstere in der Tendenz Typ Il und Letztere Typ | zuzuordnen.
Cerade bei der Zuordnung der Pfarrerinnen, im Gegensatz zu Pfarrern, ist dies aber durchaus je
nach Kontext diskutabel.

80 Bedorf2010,105.

81  Auf die Frage von Studierenden, ob sie als Igbtiq* Personen Pfarrer_innen werden kénnten, folgt
meiner Beobachtung nach haufig ein Verweis auf Blicher oder Webseiten von Igbtq* Pfarrperso-
nen. Auch hierwird also auf eine kollektive Identitit verwiesen, um die Vermutung des Alleinseins
zu nehmen und Moglichkeit zur Anerkennung zu bieten.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

223


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

und andere Erfahrungen gemacht als diejenigen, von denen sie erzihlen; sie stellen sich
aber mit ihnen in einen gemeinsamen Erfahrungshorizont.®*

Dass Anerkennungsprozessen eine solche Stiftungslogik innewohnt und dass sie nie
vollends gelingen kénnen, macht sie zwar einerseits immer riskant, senkt zugleich aber
die Gefahr, in Vorurteilen verhaftet zu bleiben.®* Denn das, was eine Erzihlende persén-
lich unter Lesbischsein versteht, ist nur individuell zu erfassen: Es ist sowohl unterschie-
den vom Verstindnis der anderen lesbischen Pfarrerinnen als auch von dem, was nicht-
lesbische Personen unter einer lesbischen Pfarrerin verstehen, sowie von dem, was les-
bische Frauen, die selbst nicht Pfarrerin sind, annehmen. Die Innen- und Aufdensichten
differieren in allen Fillen. Des Weiteren sind die Genese der kollektiven Identitit und
der damit zusammenhingenden (Vor-)Urteile relevant fiir die erfolgende Anerkennung:
Ob es sich bei der Bezeichnung »lesbisch« um eine freiwillige Selbstzuordnung oder ei-
ne Fremdzuschreibung handelt, ist ein erheblicher Unterschied und beeinflusst, wie das
Lesbischsein der Pfarrerin eingeordnet wird. %

Gelungene Anerkennungen nach dem Muster der Wertschitzung kommen in den
Interviews hiufig zusammen mit Erwihnungen kollektiver Identifizierungen zur Spra-
che. Zum Beispiel erzahlt Pfarrerin Kentge, dass ihr durch die Erwihnung eines queeren
Weihnachtsgottesdienstes wihrend der Abkiindigungen in ihrem Vorstellungsgottes-
dienst deutlich wurde, dass es bereits eine Solidaritit zwischen sowie gegeniiber Igbtiq*
Gemeindegliedern gibt.* Sie betont, dass dieser Gottesdienst genau zu Beginn ihres
Dienstantritts in der Gemeinde stattgefunden habe, womit sie die besagte Erwihnung
in ihr Leben einbezieht: Fiir sie war es ein Neustart in der Gemeinde, und die Abkiindi-
gung vermittelte ihr ein gutes Gefiihl. Dies geschah allein dadurch, dass die Existenz von
Gemeindemitgliedern, die vermeintlich iiber dhnliche Erfahrungen verfiigen, zur Spra-
che kam. Die Relevanz dieses Ereignisses mag auf den ersten Blick gering erscheinen.
Zusammen mit weiteren, ihnlichen Momenten gegliickter Anerkennung fithrt es in der
Erzihlung von Frau Kentge letztlich aber nicht nur zur Aussage, dass sie sich in der Ge-
meinde wohlfithle, sondern sogar zur expliziten Feststellung, ein »Charisma« in threm
Lesbischsein zu besitzen.® Die besagte Erwihnung eines queeren Gottesdienstes miin-
det also in eine klare Artikulation der Selbstschitzung: Frau Kentge sieht sich als wert-
vollen Teil einer Gemeinschaft, hier der Gemeinde, mit eigenen, spezifischen Gaben, die
nicht beliebig durch andere ersetzt werden konnen.

82  Auf diese Weise geschieht auch ein eigenstindiges — und auch strategisches — Handeln, das
nicht auf den Diskurs beschrankt ist. Ich folge hier der Kritik vieler, dass Foucault das Subjekt in
unterdriickenden Diskursen verhaftet lasse. Vgl. Braune-Krickau 2015, 76—77 zu Honneths Umgang
mit Foucault sowie Lorey 1996.

83  Vgl.dieAusfithrungen zur Forderung»We're here, we're queer, get used to it«: Bedorf 2010, 154-156.

84  Zum Beispiel, ob lesbisch zu sein als Entscheidung wahrgenommen wird, ob es in Bezug zu bi-
blischen Schriften gesetzt wird, ob es als genetische Konstitution wahrgenommen wird oder als
eine Mischung aus Freiwilligkeit, Sozialisation und ontologischer Konstante. Besonders zeigt sich
das auch beim Begriff »homosexuell«, der zum Teil als Selbstbeschreibung genutzt wird, zum Teil
verpont ist.

85  T1,11(9-17).

86  T1,14(28).

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

Die kontingente Zuordnung zu kollektiven Identititen spielt aufgrund der Dynamik
von Verkennung und Anerkennung auch fiir die hervortretenden Amtsbilder eine Rolle.®”
Wie Frau Kentge berichteten nimlich einige weitere davon, von kirchenfernen Menschen
eher Vertrauen aufgrund ihrer Lebensform und somit trotz statt wegen ihres Amtes ent-
gegengebracht zu bekommen.®® Derart wird Anerkennung im Muster der Solidaritit ge-
geben, und zwar aufgrund angenommener dhnlicher Erfahrungen vor dem Hintergrund
geteilter kollektiver Identitit. Besonders deutlich schildert dies Herr Stake fiir die trans
Community:

ich hatte das Gefiihl, dass Transidentitdt sehr viel mehr verbindet, als das angestrebte Pfarramt
‘nen Differenzmoment auslost. [...] Also es war erstmal total klar, Ghm, dass es ein Mittrans-
identer. [...] Und danach war dann, ach ja und du wirst ja Pastor [...] Aber genauso war das eine
Maschinenbauingenieurin und das, [..] Also das spielte 'ne absolut untergeordnete Rolle. [...]
diese Transcommunity ist sehr cosy [...] Also weil, weil man einfach SO elementare Erfahrungen
[..] parallel erlebt oder oder so, dass man, dhm, (.) selbst wenn sich gar nicht grofRartig kennt,
sich an vielen Stellen doch aber sehr blind versteht.®

Dabei kann diese Anerkennung von der Selbstwahrnehmung abweichen. In Kapi-
tel 5.1.3.1 habe ich den Prozess der Rediskursivierung auf das Thema der Sexualitit
anhand einer Interviewstelle erliutert, in der Herr Thomas beklagt, dass nicht seine
individuelle Beziehung gesehen werde, sondern nur sein Schwulsein; dies geschah
zudem mit einem Bild schwulen Lebens, das nicht seiner eigenen Vorstellung ent-
spricht. Obwohl also die Identifizierung als schwuler Mann und unter Umstinden auch
gerade als schwuler Pfarrer durch Andere Anerkennung erfihrt, geschieht diese doch
in einer steten Verkennung. Schlieflich wird nicht seine Identifizierung anerkannt.*
Sowohl Anerkennung als auch Missachtung geschehen also, so der Schluss, aufgrund
der Zuordnung zu einer kollektiven Identitit, und zwar in der Auflensicht auf diese.”
Jene Missachtung, die durch kollektive Zuordnung geschieht, gestaltet sich beson-
ders dramatisch, wenn zum Beispiel aufgrund der Zuordnung zum lIgbtiq* Kollektiv die
Ordination verweigert oder das gemeinsame Wohnen nicht erlaubt wird. Aufgrund der
Zuordnung zu einer kollektiven Identitit werden gewisse Rechte nicht gewihrt. Wird
dabei eine Identitit anerkannt (LGBTIQ®) und zugleich Missachtung (Verweigerung von
Rechten) an diese Anerkennung gebunden, erklirt dies, warum die geschilderten Miss-
achtungen derart existenziell empfunden werden. In den Beschreibungen derartig ver-

87  Dabeiistdie Zuordnung zu kollektiven Identitdten eine andere als die zu sozialen Kategorien, vgl.
Sackmann et al. 2005, 32.

88  Vgl. Klessmann 2006, 538. Vgl. Hermelink 2014c, 143-144.

89  T8,35(1-8).

90  Vgl. zum grundsatzlichen Problem der Verkennung erneut Bedorf; Bedorf 2010, 154.

91  Die Bedeutung des Kollektivs ist unterschiedlich fiir diejenigen, die Teil davon sind, und diejeni-
gen, die es von aufen betrachten. Dasselbe gilt fiir die Wahl der Benennung: Die Benennung von
auflen wird zwar identitatsstiftend —was innen als Gemeinsamkeit der Gruppe gilt, kann davon je-
doch sehr abweichen. Emcke bringt das Beispiel Brodskys, der nicht Jude genannt werden maéchte:
»Der Junge schamt sich nicht dafiir, Jude zu sein, sondern er liigt Giber seine (also von auflen be-
wertete und gewichtete) Identitat.« Emcke 2000, 45 (Hervorhebung im Original).

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

225


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226  Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

mengter Anerkennungs- und Missachtungserfahrungen finden sich an dieser Stelle, ich
zitiere Emcke,

»[..] Konflikte, die durch die Diskrepanz zwischen eigenem voluntativem Selbst-
verstindnis und den sozialen-politischen [sic!] Bedeutungen und Wertungen der
dominanten Mehrheitskultur entstehen kénnen; beispielsweise wenn man sich mit
einem Lebensentwurf identifiziert, der einem aufgrund von persénlichen Eigenschaf-
ten oder Merkmalen verwehrt wird, die man selbst fir die eigene personale Identitat
fiir vollstandig irrelevant oder kontingent hilt.«**

Honneth schreibt, dass auf der Annahme gemeinsamer Erfahrungen der Ausgrenzung
eine Solidaritit innerhalb der Gruppe entstehe, die sich identititsstiftend auf das Kol-
lektiv und die Individuen in ihm auswirke.”> Werde ein solches Kollektiv auch von au-
f3en als marginalisiert wahrgenommen, konne ihm von nicht marginalisierten Personen
oder Gruppen Anerkennung gegeben werden — hier liege die Grundlage rechtlicher An-
erkennung in den Kimpfen von Kollektiven.* Eine solche Anerkennung aufgrund der
zugeschriebenen Gruppenidentitit als Marginalisierte kann auch Individuen entgegen-
gebracht werden.

Emckes Typologie hilft dabei, die verschiedenen erzihlten Positionen der Interview-
ten zu anderen Igbtiq* Personen und Orten einzuordnen. So kann die Distanzierung von
der Community und die Abgrenzung mancher Pfarrer zur Schwulenszene (5.1.3.2) vor die-
sem Hintergrund als eine ambivalente Beziehung und Suche nach einem eigenen Hand-
lungsraum gelesen werden: So sehen sich die Einzelnen aufgrund gemeinsam gemachter
Erfahrungen der Ausgrenzung und Diskriminierung zwar als Teil der kollektiven Identi-
tit LGBTIQ® (im Sinne von Typ II), zugleich aber distanzieren sie sich von Praktiken und
Haltungen, die sie nicht teilen mochten. Prinzipiell steht dies nicht im Widerspruch da-
zu, diese Praktiken und Haltungen anderen der Gruppe zuzugestehen. Die Konfliktsi-
tuation und die narrative Abgrenzung kommt vermutlich zustande, weil die Interview-
ten befiirchten, von auflen mit diesem Teil der kollektiven Identitit identifiziert zu wer-
den, mit dem sie sich selbst nicht identifizieren — weil sie also eine Anerkennung be-
kommen, die sie nicht mochten.® Daher sind kollektive Identititen immer, aufgrund
der individuellen Reflexionsprozesse und der Identifizierungen der in ihnen vereinten
Subjekte, in ihrer Heterogenitit zu sehen und treten letztlich nur zweckgebunden ho-
mogen auf.”® So sind die Haltungen der Befragten gegeniiber der Community Ausdriicke

92 Emcke 2000, 238 (Hervorhebung im Original).

93 Vgl. dazu auch Honneth 2016, 263—264.

94  Vgl. Honneth 2016, 263—264; Emcke 2000, 303—-330. Vgl. ebenfalls Butler 2018, 71-72.

95  Zuungewollter Anerkennung vgl. Emcke 2000, 300.

96  Vgl. Emcke 2000, 341-342 sowie Spivak: funktionaler Essentialismus, Spivak 1988, deutsch: Spivak
et al. 2011. Auch innerhalb von Gruppen und unter demselben Begriff (beispielsweise »schwul«)
wird um Anerkennungen und Rechte gekampft.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

individueller Reflexionsprozesse.”” Als Prozesse sind sie immer nur als ein Abbild einer
gegenwirtigen Position im gegenwirtigen Kontext zu lesen.”®

Dariiber hinaus ermoglicht die reflektierte Bezugnahme auf die kollektive Identitit
auch positive Positionierungen. Sie beziehen sich auf den positiven Umgang mit Krisen,
als Folge von Ausgrenzung, und auf Solidaritit zwischen LGBTIQ*. Von Solidaritit in-
nerhalb der Community berichtet zum Beispiel Frau Kentge. Sie erzihlt, dass sie sich
sogar mit Pfarrer_innen grundsitzlich verbunden fithle, mit denen sie sonst inhaltlich
und auch von der Lebensvorstellung nichts gemein habe, »aufler« dass sie alle lesbisch
oder schwul lebten:

Gemeinsamkeit, d, die recht, die, die, die in Verbundenheit auf’ne A-, bestimmte Art und Weise
schafft. Ob die mir nun irgendwie dhnlich sind oder ich die eigentlich schnarchig oder nervig
oder so finde, aber das ist, dh, ((lacht)) so.»Tach auch!«*®

Ausschliisse und soziale Ausgrenzungen im Amt

Mit einem Beispiel mochte ich das Problem von Ausschliissen vom Amt, welche mit Kon-
fliktlinien der Anerkennung kollektiver Identititen zusammenhingen, erliutern. Herr
Zechau dufierte eher beildufig, dass Verheiratete keine besseren Pfarrer seien als Nicht-
Verheiratete:

97  Alssolche bewegen sie sich aber weiterhin im Gesamthorizont der kollektiven Identitat und sind
somit auch in der Abgrenzung als Re-Inskribierung in jene zu verstehen.

98  Betrachtet man die Stellung intergeschlechtlicher Menschen im Kollektiv LGBTIQ*, wird die

Problematik kollektiver Identitaten, die Vielschichtigkeit der Reflexionsprozesse und die Hetero-
genitdt der Individuen anschaulich. KIoppel legt in ihrer historischen Forschung dar, dass die Pa-
thologisierungen und Medizingeschichte intergeschlechtlicher Menschen immer auch mit der Be-
urteilung und Einteilung von Begehrensstrukturen (»Neigungen«) zusammenhingen, da diese in
die Pathologisierung und Beurteilung von »Hermaphroditismus« eingeflossen seien. Gerade hier
zeige sich also, dass Geschlecht und Begehren nicht eindeutig zu trennen seien. »Aus einer quee-
ren historiografischen Perspektive muss deshalb konsequent der sexuellen und geschlechtlichen
Vielfalt quer zu Identititskategorien Rechnung getragen werden. Und es ist erforderlich, konse-
quent die Moglichkeit der nicht bindren Klassifikation und der Verwobenheit von Geschlecht und
Sexualitat mitzudenken.« Kl6ppel 2014, 112.
Zugleich jedoch kampfen intergeschlechtliche Menschen ebenso wie manche trans Personen
verstandlicherweise auch — gerade angesichts der Pathologisierungsgeschichte und nicht im Kon-
trast dazu — um eine Wahrnehmung ihrer Korper (sex) getrennt von ihrem Geschlecht (gender)
und ihrem Begehren (desire); nur so sind letztlich individuelle Positionen in ihrer Verschieden-
heit moglich. Um jedoch um gesellschaftliche Teilhabe zu kimpfen, missen sie sich mit anderen
zusammentun—und landen dabei in der Zusammenfassung LGBTIQ*. Das ist sinnvoll, weil es eben
um eine kollektive Identitat durch Marginalisierung aufgrund von Geschlecht —und durch die du-
Rere Zuschreibung auch von Begehren — geht und nicht um eine freiwillig zugeordnete Identitit.
Zugleich aber werden sie mit dieser Zuordnung oft unsichtbar, etwa wenn LGBTIQ* von aufien nur
als schwul (relativ dazu sind lesbische und bisexuelle Positionen unsichtbarer) gelesen wird.

99  T1,16(10-12). Auch Herr Plein, der von sich selbst berichtet, nie Ausgrenzung erlebt zu haben,
mochte sich in mancherlei Hinsicht einer ganz bestimmten Szene zuordnen (der seiner Vikari-
atsstadt), einer anderen (der seines heutigen Wohnortes) nicht. Erst mit einem differenzierten
Modell kollektiver Identititen und verschiedener Anerkennungsprozesse kollektiver Identitaten
konnen diese Heterogenititen als konstitutiver Teil kollektiver Identifizierung berticksichtigt wer-
den.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

227


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

Ich mache genauso ‘ne gute Arbeit wie alle anderen auch //1a.// die verheiratet sind. Das verhei-
ratet sein qualifiziert ja nicht automatisch dazu //schmunzelt// ein guter Pfarrer zu sein.'*®

Somit setzt er das Narrativ voraus, demzufolge das Zusammenleben als Paar ein rele-
vanter Teil des Pfarramtes sei, und zweifelt zugleich diese Setzung des (heterosexuellen)
Zusammenlebens als relevanten Inhalt und Bewertungsmafistab fiir das Pfarramt an.
Die Bindung des Pfarramtes an Heirat — und da diese noch vor der Ehedffnung war, an
Heterosexualitit — erscheint ihm willkiirlich. Ebenso beschreibt es Frau Becker:

also als Theologin bin ich immer mal FASSUNGSLOS, welches Gewicht unsere Lebensform ha-
ben soll, fiir die Art, wie wir arbeiten. [[mhm// Also als Pfarrerin, d(.)d(.) behaupte ich mal,
das spielt in praktisch keinem Gesprich irgendeine Rolle, ob ich mit 'ner Frau, 'nem Hund, 'nem
Mann oder zehn Kindern zusammenwohne. (.) Sondern es spielt 'ne Rolle, dass ich zuhdre, dass
ich wach bin, dass ich, Ghm, Sachen aufnehmen und ansprechen kann. Dass ich, dhm, (.) mit
biblischen Geschichten, mit Liedern, mit theologischen Grundthemen umgehen kann und die
kommunizieren kann. Und es spielt 'ne Rolle, dass Menschen mich als Person authentisch wahr-
nehmen kinnen.'™

Emcke schreibt zur Willkitr derartiger Zugangsbeschrankungen, die Formen der sozia-
len Ausgrenzung darstellen:

»Solche Formen der sozialen Ausgrenzung beruhen darauf, daR fiir die Ausiibung be-
stimmter Rechte, den Zugang zu bestimmten gesellschaftlichen Bereichen oder zu
bestimmten Ressourcen Kriterien aufgestellt werden, die in qualitativer Hinsicht
irrelevant sind. Mit irrelevant ist gemeint, dafd die Verweigerung des Zugangs oder
Anspruchs aufgrund dieser Kriterien willkiirlich ist.«'°*

Der Ausschluss von kirchlichen Amtern wurde und wird aber zum Teil als berechtigt dar-
gestellt und nicht als Willkiir angesehen. So wurde in den 8oer Jahren, zu der Zeit, in der
Herr Zechau die Ordination erlangen wollte, in den Ordinationsregelungen der EKiR
noch ausgefiihre, dass die geschlechtliche Orientierung fir den Zugang zum Pfarramt
durchaus theologisch relevant sei — und damit eine qualitative Wertung eingebracht.
Der beildufige Satz von Herrn Zechau tiber seine heterosexuellen Kollegen illustriert so-
mit anschaulich einen massiven Konflikt zwischen ihm als einzelnem Pfarrer, seiner per-
sonlichen Theologie, der landeskirchlichen Theologie, geltendem Kirchenrecht — und so-
gar dem Staatsrecht. Die Ubernahme des erneuerten Pfarrdienstgesetzes durch einzelne
Gliedkirchen ab 2010 lisst sich dahingehend lesen, dass zwar das familiire Zusammen-
leben weiterhin als fiir das Pfarramt qualitativ relevant gilt (ansonsten kénnte der § 39
ginzlich entfallen), dass es aber nach inhaltlichen Maf3stiben und nicht anhand der Ori-

entierung geregelt werden soll.'*

100 T3, 2(21-23).

101 Ti0, 28(1-8).

102 Emcke 2000, 296—297 (Hervorhebung im Original).
103 Vgl. dazu auch Stoellger 2016, 137—140.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

Somit ist die Anerkennung von Pfarrpersonen immer davon abhingig, ob die jewei-
ligen Wertesysteme sich auf dhnliche Relevanzsetzungen einigen kénnen. Pastoraltheo-
logische Entwiirfe und kirchliche Regelungen setzen an dieser Stelle einen Rahmen und
vermitteln derart Anerkennung oder Missachtung.'®* Theologie trigt in der Folge durch
die dargestellten Anerkennungsprozesse immer auch zur Identititsbildung der gegen-
wartigen Amtsanwarter_innen bei. Ich komme zur Veranschaulichung noch einmal auf
die Prozesse der Anerkennung kollektiver Identitit zuriick. Ich schlieRe mich Emckes
Sicht an, der zufolge

»ganze Sorten von Eigenschaften oder Lebensweisen (namlich sexuelle Orientierung),
die flr die betroffenen Personen selbst noch gar nicht einmal identitdr entscheidend
sein missen, als relevante Hinsicht der Unterscheidung und der Ungleichbehandlung
eingezogen werden kdnnen und erst daraufhin diese Merkmale oder Eigenschaften fiir
die betroffenen Personen zu einem identitir-relevanten Kriterium werden.«'%

An den Ausschliissen wird deutlich, dass der beschriebene Konflikt zwischen Amt und
Person auch ein Konflikt um die Deutungshoheit iiber die Inhalte des Pfarramtes ist.
Wenn es namlich als inhaltlich relevant gilt, ein bestimmtes Lebensmodell zu leben oder
sich auf eine bestimmte Art zu identifizieren, so wird dies zu einem Inhalt des Amtes.

Dabei spielen auch Sichtbarkeiten in der Theologie eine Rolle, also die Frage, an wen
bei Regelungen iiberhaupt gedacht wird. Welche Menschen und Identifizierungen fin-
den theologische Beachtung — und welche werden auch durch die Theologie aus der all-
gemeinen Wahrnehmung »herausgeschrieben«? Auf diesen Sachverhalt hat aus queerer
Perspektive ganz besonders Althaus-Reid aufmerksam gemacht.’*® Theologische Uber-
legungen finden auch tiber den Weg der Ordinationsregelungen Ausdruck und prigen
vor diesem Hintergrund die Identifizierung der Pfarrer_innen. Da diese wiederum die
Kirche und ihre Verkiindigung prigen, zeigt sich hier exemplarisch, wie sich theologi-
sche Wissenschaft auch im konkreten Leben und Identifizierungsprozessen von Nicht-
Theolog_innen wiederfindet.

Vertrauen: Anerkennung im Rahmen geteilter Wertsysteme

In der Interviewauswertung zeigte sich, dass reziproke Anerkennung, welche sich im
Zusammenspiel von Vertrauen und Handlungsspielrdumen ausdriickt, zur subjektiven
Wahrnehmung, eine »gute« Pfarrperson zu sein, fithrt."”” Nun ist es nicht nur in Be-
zug auf die Handlungsfihigkeit und die jeweilige pastorale Arbeit von Interesse, wann
Pfarrpersonen sich als selbstwirksam erleben und sich selbst »gut« bewerten; sondern
dariiber hinaus zeigt Hermelink in seiner Erorterung zur Frage der Qualititssicherung

104 Vgl. Honneth 2016, 221-223.

105 Emcke 2000, 299 (Hervorhebung im Original).

106 Althaus-Reid 2000.

107 Code »Ich bin ein guter Pfarrer«: T3, 2(21-23); T5, 40(13-14); T6,11(19); T10,10(19)—11(8); T10, 28(1-10);
T12, 23(11-20).

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

229


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230  Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

des Pfarramtes auf, dass eine Bewertung als »gute« Pfarrperson immer auch mit einer

Bewertung der gesamten Person einhergehe.’®®

»Die protestantische Unterscheidung von Person und Werk, die schon >coram Deo«
schwer fillt, ists>coram hominibus< noch viel schwieriger, erst recht bei einem so stark
mit der Person verbundenen Beruf wie dem der Pfarrerin. Vor allem damit diirfte die
allergische Reaktion auf den Begriff >Qualitatc wohl zu erkldren sein: Wenn nach der
Qualitat pastoraler, iberhaupt kirchlicher Arbeit gefragt wird, dann kommt eben nicht
nur die Qualitdt einzelner Vollziige in den Blick, und auch nicht nur die Qualitit eines
organisatorischen Zusammenhangs — von der Qualitat der gemeindlichen Arbeit«
zu sprechen, wire wahrscheinlich nicht so konflikttrachtig. Vielmehr wird hier auch
und wesentlich die Person beurteilt, die sich Erfolg und Wirkung, die sich Qualitat
zuschreiben kann:>Ich bin etwas<— oder eben nicht(s).«'%?

Die befragten Pfarrpersonen haben sich nicht allein aufgrund seelsorgerlicher Kompe-
tenzen als gute Seelsorgende oder wegen homiletischer Kenntnisse als gute Predigende
geschildert, sondern vielfach vor allem aufgrund ihrer Personlichkeit und ihrer Erfah-
rungen, die sie einbringen. Mit Honneths Wortwahl kann hier von den »Eigenschaften
und Fihigkeiten« der Einzelnen gesprochen werden. Anerkennung wird der betreffen-
den Person dann nicht als Teil eines Standes und wegen einer entsprechenden Ausbil-
dung - Geistliche, Theolog_in — zuteil, sondern gerade weil sie sich auf besondere Weise
hervortut.”® Es zeichnet sich in den Interviews also ein Amtsverstindnis ab, das vor al-
lem der individuellen Person Raum gibt. Das heiflt, wenn Pfarrer_innen beschreiben,
dass sie sich selbst als gut erleben und wirkméichtig empfinden, geht dieser Selbstein-
schitzung vermutlich eine intersubjektive Interaktion wertschitzender Anerkennung
voraus.™

Wie gezeigt kann die Pfarrperson durch die Trennung von rechtlicher und wertschit-
zender Anerkennung als einzelnes Subjekt anerkannt werden und nicht nur als Vertre-
ter_in einer Gruppe. Wenn zum Beispiel Schwulsein dienstrechtlich irrelevant ist oder
zumindest nicht negativ bedacht wird, und wenn die Wertschitzung als Teil der kollek-
tiven Identitit gegeben wird, kann der schwule Pfarrer mit seinen individuellen Hand-
lungen - und nicht nur als Vertreter einer Gruppe — gesehen werden.

Dementsprechend ist auch das Vertrauen in die Struktur des Amtes multidirektio-
nal."* Von Seiten der Gemeinde wird in die konkrete Kompetenz der Amtstriger_innen

108 Letztlich muss bei der Frage nach der Qualitit das gesamte Amt — also sowohl die Person als
auch der Hintergrund der Institution des kirchlichen Amtes — einbezogen werden. Hermelink
2014a,194.

109 Hermelink 2014a, 194.

110 Honneth 2016, 183.

111 Ein solches im Voraus gegebenes Vertrauen konnte auch ein Korrektiv bieten fiir die von Kless-
mann zu Recht kritisierte Uberforderung, die bereits im Studium beginne, da den Kandidat_in-
nen von Anfang an der Weg in eine bestimmte Existenzform vorgegeben werde. Vgl. Klessmann
2001¢, 14.

112 Das Vertrauen in die Pfarrperson korrespondiert mit Entwirfen, die vorrangig auf
Kompetenzorientierung und Professionalitit im Pfarrberuf abzielen.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

vertraut sowie in die Kompetenz hoherer Instanzen der Kirchenleitung, die die Ordi-
nation verantworten, die Ausbildung regeln und die Kompetenz der Amtstriger_innen
pritfen. Die Kirchenleitung vor Ort vertraut darauf, dass die Pfarrperson ihr Examen und
ihre Ordination zu Recht erlangt hat. Die Pfarrperson selbst vertraut darauf, dass sie ein
Amt ausiibt, in dem sie geschult und kompetent ist und in welches sie ordiniert wur-
de.™ Alle Beteiligten vertrauen dariiber hinaus auf die Geistkraft Gottes angesichts des-
sen, dass die Botschaft des Wortes letztlich unverfiigbar bleibt und nicht erwirkt werden
kann.

In der Forschungsliteratur wird hervorgehoben, dass Vertrauen in Pfarrer_innen
hiufig an das Wissen um die privaten Lebensverhiltnisse der Pfarrpersonen gebun-
den sei."™ Vorrangig die Ehe liegt hier als geteiltes Wertesystem zugrunde, auf dem
nach dem Muster der Solidaritit reziproke Anerkennung geschieht.” Das entgegenge-
brachte Vertrauen fuflt an dieser Stelle auf der Annahme eines geteilten Wertesystems

aufgrund eines bekannten Lebensmodells.”®

Die Kontingenz des Vertrauens ins Pfarr-
amt wird hier noch einmal deutlich — schlieflich hat die Ehe bei Weitem nicht mehr
dieselbe Bedeutung fiir die Beurteilung sittlichen Zusammenlebens wie vor 50 Jahren."”
Nun basiert das geschilderte Vertrauen kirchenferner Igbtiq* Personen ebenso auf der
Annahme geteilter Werte sowie auf der Vermutung dhnlicher Erfahrungshorizonte.
Die Heterogenitit unter Igbtiq* Personen kann dabei vorerst vernachlissigt werden
— die vermuteten Werthorizonte und die Einordnung in die kollektive Identitit und
erwartete Solidaritit geniigen als erste Vertrauensgrundlage. Mitunter zeigt sich in den
Schilderungen der Befragten sogar die Annahme, dass von ihnen erwartet werde, eine

hohere Loyalitit zur Igbtiq* Community als zur Kirche zu haben.™®

6.2.2 Authentizitat

Beim Systematisieren und In-Beziehung-Setzen der Kategorien (Selektives Codieren)
wurde deutlich, dass im Erlangen eines Selbstverhiltnisses durch Anerkennung letzt-

113 Diese Formen des Vertrauens in das Amt hat besonders Karle mit ihrem professionstheoretischen
Ansatz ausfihrlich und hilfreich bearbeitet; Karle 2001.

114 Hildenbrand 2016, 232. Ebenso Klessmann: Kirchenmitglieder erwarteten bei »ihren« Pfarrer_in-
nen eine vorbildliche private Lebensfithrung; Klessmann 2012, 98.

115 Dass dies allerdings nicht durch die duRere Form, sondern mittels innerer Ubereinkiinfte geregelt
werden miisse, zeigt Spilling-Noker auf. »Hier stellt sich erneut die Frage, weshalb nicht Freiwil-
ligkeit, Liebe, Vertrauen, dauerhafte Verbindlichkeit, Gewaltfreiheit und wechselseitige Verant-
wortlichkeit zum Leitbild erklart werden, das homosexuell lebende kirchliche Mitarbeiterinnen
und Mitarbeiter doch ausdriicklich bejahen, wenn sie eine Lebensgemeinschaft nach dem LPartG
eingegangen sind oder eingehen wollen. Die Tatsache, dass Ehebruch, Gewalt, Machtausiibung,
Cleichgiiltigkeit etc. erfahrungsgemafi auch in Pfarrehen vorkommen, zeigt, dass das Leitbild Ehe
kein Garant fir die eigentlich wesentliche Vorbildfunktion ist.« Spilling-Noker 2006, 162.

116 Dies wird auch bei Karle deutlich, die die Mitgliedschaft in der Organisation Kirche als eine Ver-
haltenserwartungen stabilisierende Gemeinsambkeit sieht; Karle 2001, 45.

117 Vgl. Honneth 2016, 310; Honneth 2018, 222—223 sowie in Bezug auf das PfDG Hermelink
2014d, 206.

118 Dies liefe sich etwa in Studien zu anderen Ausgrenzungserfahrungen wie Rassismus und Ableis-
mus intersektional weiterverfolgen.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

231


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

lich auch hiufig ein Gefiihl der Stimmigkeit angestrebt wurde.™ Im Folgenden méchte
ich der Frage nachgehen, wie hierfiir der Begriff der Authentizitit genutzt werden kann
und welche Implikationen damit verbunden sind.

Als Einstieg erdrtere ich Authentizititswiinsche als ein Symptom der Aushandlungs-
prozesse im Pfarramt vor dem Hintergrund der dargestellten Anerkennungstheorien
(Kap. 6.2.2.1). AnschliefRend stelle ich Charles Taylors Ausfithrungen der »Ethics of Au-
thenticity« vor (Kap. 6.2.2.2), um vor dem Hintergrund eines derartigen Authentizitits-
verstindnisses auf die Empirie zu blicken (Kap. 6.2.2.3). Auf das Gefiihl, sich als mit sich
selbst im Reinen zu erleben und in der Folge eine aufgerichtete Haltung zu verkérpern,

werde ich in Kapitel 6.3 erneut zu sprechen kommen."®

6.2.2.1 Authentizitatswiinsche: Aushandlung von Nahe und Distanz

Den Pfarrer_innen, in deren Erzihlungen gegenseitige Anerkennung und Vertrauen im
Zentrum stehen, scheint die Aushandlung von Nihe und Distanz in der Tendenz sehr
viel besser zu gelingen als jenen, die von viel erfahrener Missachtung zu berichten hat-
ten. Zugleich war in vielen Erzihlungen wiederholt von einer Spannung zu héren: Auf
der einen Seite wurde erzihlt, dass das Zeigen 6ffentlicher Zuneigung, wie Hindehal-
ten, vermieden werde, auf der anderen Seite wurde der Wunsch gedufiert, sich nicht
zu verstellen sowie mit der Gemeinde zu »leben«, wozu jene die ganze Person kennen
21 Mit dieser Unverstelltheit oder Ganzheit kénnte Authentizitit gemeint sein.
Jedoch scheint es in vielen Fillen dort, wo die Pfarrpersonen dariiber sprechen, dass sie

miisse.

gesehen werden wollen, dass sie sie selbst sein, sich nicht verstellen oder verstecken wol-
len, vorrangig um Anerkennung zu gehen und erst zweitrangig um ein Gefithl von Au-
thentizitit. Anerkennung ist dabei wie oben dargestellt als notwendige Voraussetzung
fiir Handlungsfihigkeit zu verstehen. Daher ist dieser Wunsch, sie selbst zu sein, sich
nicht verstellen zu miissen, keine Bagatelle, sondern sagt etwas itber das grundlegende
Amtsverstindnis der Befragten aus. So zeigt sich, dass einige sich erst dann als hand-
lungsfihig darstellen, wenn sie ein Gefiihl von Unverstelltheit — oft einhergehend mit
der Benennung von Stimmigkeit — erlangt haben; zugleich ist Handlungsfihigkeit un-
abdingbar fiir die Ausiibung des Pfarrberufs.

In den autobiografischen Narrativen tritt ein deutlicher Zusammenhang zwischen
Authentizitit, Identifizierung und Handlungsfihigkeit zutage: Die einzelnen Pfarrper-
sonen beschreiben sich dann als mit sich im Reinen und benennen Gefiihle wie »ange-
kommen« und »richtig fithlen«, wenn sie iitber Situationen sprechen, in denen sie das
Gefiihl hatten, sich zu identifizieren und viel Handlungsspielraum zu haben. Herr Tho-
mas beendet seine Stegreiferzihlung, nachdem er Konflikte und Krisen geschildert hat-
te, mit diesem Terminus:

119  Strauss und Corbin 2010, 94.

120 Vgl. Bieler und Gutmann 2008, 91; Bieler 2014, 21.

121 Herr Werner zum Beispiel reflektiert diese Spannung ganz konkret; er spricht von einer ihm feh-
lenden Kohérenz von »Rolle und Person« bzw. seiner schwulen und seiner beruflichen Identitit:
T7,5(22). Vgl. Kap. 5.1.3.4.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

Ahm, ja und bin dann seit [...] bin ich jetzt hier Krankenhauspfarrer. (.) und da kann man sagen,
angekommen.'?*

Authentizitit wird also dann thematisiert — oder, in abgeschwichter Form, zumindest
nicht als fehlend problematisiert —, wenn gelungene Anerkennung zu Handlungsspiel-
riumen fithrt."”® In der Konsequenz kann sich ein Gefiihl der Authentizitit kaum ein-
stellen, solange noch um Anerkennung gerungen werden muss.

Aufgrund dieser Zusammenhinge folgt dem Themenkomplex Anerkennung hier die
Kategorie Authentizitit.”* Authentizitit ist jedoch nicht im Sinne einer Abgeschlossen-
heit zu verstehen, sondern wird von mir ambivalent als Bedingung und Folge der Mog-
lichkeiten von Identifizierung verstanden.'” Jede andere Vorstellung von Authentizitit,
im Sinne von Ganzheit, wiirde eine zu enge Vorstellung der Machbarkeit eigener Iden-
titit beinhalten, die auch ein falsches Verstindnis von Kohirenz beinhalten wiirde, wie
Henning Luther sehr treffend ausfiihrte:

»Problematisch erscheintder Identititsgedanke in dem Moment, in dem er nicht mehr
kritisch-regulativ gebraucht wird, sondern zum normativen Leitbild erreichbarer (oder
herzustellender) Identitit wird und sich mit dem Begriff der Ich-ldentitit Vorstellun-
gen von Ganzheit, Vollstindigkeit sowie von Kontinuitdt und Dauerhaftigkeit verbin-
den.<'*

Daher mochte ich in meinen Ausfithrungen auch immer ein Verstindnis von Frag-
mentaritit wachhalten, auf welches ich im Anschluss zuriickkommen werde (Kap. 6.3
und 7.3).”*7 Authentizitit ist dabei auch als etwas Produziertes zu verstehen oder im
Anschluss an Goffman als »Spielc; so schreibt Schroth: »Authentizitit lisst sich also
in gewissem Sinn als eine Art Spiel auf der beschriebenen Schwelle zwischen 6ffentli-
cher Amtsrolle und privater Person verstehen.«'*® Ferner hilt ein solches Verstindnis
das Risiko prisent und wehrt der Vorstellung, dass zum Beispiel durch ein Coming-

122 T2,5(2). Vgl. Kap. 5.1.1.7. Ahnlich: T1,11(15.28-29); T6, 13(35)—14(3).

123 Vgl. zum Zusammenhang von Handlungsfihigkeit und Anerkennung Bedorf 2010, 187.

124 Andersherum fordert die Beschiftigung mit Authentizitit als Betrachtung von Identitdtskon-
struktionen hiufig eine Beschaftigung mit Anerkennungsprozessen. Vgl. Taylor 2003, 46. Fiir eine
ausfihrliche Diskussion der Aufnahme des Konzeptes Authentizitit in der Praktischen Theologie
vgl. Wiesinger 2019.

125 Dies entspricht der von Henning Luther beschriebenen, auf die Zukunft orientierten, kommuni-

kativ in der Gegenwart verankerten und sich erinnernden fragmentarischen Ich-Identitat. Luther
1992a, 168-169.
Auch aufgrund der von Bedorf aufgezeigten Mechanismen der Verkennung bleibt das authenti-
sche Selbst, dem Anerkennung entgegengebracht werden kann, letztlich eine Fiktion — dennoch
scheintdas Streben nach Authentizitatsempfinden leitend fir Gefiihle von Selbstwirksamkeit und
Handlungsfahigkeit.

126 Luther1992a,168.

127 »Blickt manjedoch auf menschliches Leben insgesamt, d.h. sowohl in seiner zeitlichen Erstreckung
alsauch inseinerinhaltlichen Breite, so scheint mir einzig der Begriff des Fragments als angemes-
sene Beschreibung legitim.« Luther 1992a, 168.

128 Schroth 2020, 565. Vgl. Goffman 2009.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

233


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

out Authentizitit erlangt werden kénne oder miisse.” Ein verengtes Verstindnis von
machbarer Authentizitit birgt die Gefahr, in einer Gestindniskultur zu verharren.°

6.2.2.2 The Ethics of Authenticity

In seinen Ausfithrungen »The Ethics of Authenticity« arbeitet Taylor heraus, dass an die
Stelle eines Gesellschaftsvertrags, wie er in der Sozialphilosophie hiufig vertreten werde,
eine Art Vertrag der Einzelnen mit sich selbst getreten sei. Er sieht darin eine Logik der
Innerlichkeit, die fordere, dass jede Einzelperson das wahrhaft eigene Selbst verwirkli-

131

che — welches sie zuvor entsprechend gesucht und gefunden habe.” Werde dies zum

Richtwert, so miisse die Suche nach dem Selbst und dessen Verwirklichung zum obers-

ten gesellschaftlichen wie individuellen Ziel werden.™”

Das Problem, auf Anerkennung
angewiesen zu sein, entstehe demnach erst, wenn Identitit im Paradigma der Authen-
tizitit als Verfolgung innerer Ziele — Selbstfindung und Selbstverwirklichung - verstan-
den werde und wenn diese Anschauung verinnerlicht worden sei. Der Gegensatz zu ei-
nem solchen Verstindnis von Identitit als Verfolgung innerer Ziele ist ein Verstindnis
von Identitit als etwas, das sich aus dufleren Gegebenheiten ergibt, etwa bei einem Be-
ruf, der aus Tradition, nicht aus Selbstverwirklichungsgriinden erlernt wird.”** Identitit

als Inneres kénne letztlich nur im Dialog mit Anderen entstehen.”* Die eigene Identi-

129 Vgl. Butler 2006, 196: Das Coming-out kann als Handlung das, was es zu beschreiben versucht,
nicht ganzlich konstruieren. Vgl. auch Wirth 2021a, 184—188. Wirth diskutiert den Imperativ des
»truth-telling«, der zwar beim Coming-out immer die Reaktion der Anerkennung — und somit das
Gelingen und Voranschreiten sozialer Interaktionen —ermogliche, als Imperativ aber zugleich auf
der einen Seite die Verantwortung verlagere und zum anderen nicht offenlasse, dass es keine
Pflicht auf Wahrheit gibe.

130 Vgl. Foucault 1991, 24. Foucault wies darauf hin, dass das Gestdndnis zur Technik der »Wahr-
heitsproduktion« geworden sei und sich kulturelles Leben entsprechend gliedere; Foucault 1991,
62.

131 Taylor schreibt: »There is a certain way of being human that is my way. | am called upon to live my
life in this way, and not in imitation of anyone else’s. But this gives a new importance to being true
to myself. If  am not, | miss the point of my life, | miss what being human is for me. [...] Being true
to myself means being true to my own originality, and that is something only | can articulate and
discover. Inarticulatingit, | amalso defining myself. | am realizing a potentiality thatis properly my
own. This is the background understanding to the modern ideal of authenticity, and to the goals of
self-fulfilment or self-realization in which it is usually couched. This is the background that gives
moral force to the culture of authenticity, including its most degraded, absurd, or trivialized forms.
Itis what gives sense to the idea of >doing your own thing<or>finding your own fulfilment.«Taylor
2003, 28-29.

132 Zur Kritik unter anderem von Foucault, dass dieses Modell den Kern des Selbst »wie eine feststell-
bare Tatsache behandle«, vgl. die Entgegnungen Menkes. Dieser fasst zusammen: »Die Ethik der
Authentizitit bezieht sich auf das Verhiltnis des Selbst zu einer sozialen Welt, genauer: zu den
Normen und Regeln, die eine soziale Welt ausmachen.« Menke 2011, 227 (Hervorhebung im Ori-
ginal).

133 Menke weist darauf hin, dass Selbstverwirklichung in dieser Taylor'schen Konstruktion nur im
normativen Raum existiere, die Normativitit selbst gebe es nur subjektiv. »Die Norm existiert
nicht vor, sondern in ihrer Anwendung; ihre Wirklichkeit ist ihre Verwirklichung. [..] In diesem
Sinne ist Verwirklichung der Norm ihre Selbstverwirklichung.« (Hervorhebung im Original) Menke
2011, 229.

134 Taylor 2003, 35. Ahnlich auch Luther1992a, 169.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

tit sei somit abhingig von der Anerkennung der Anderen, insofern sich das Individuum
dafiir selbst entdecken miisse, was wiederum nur in der Differenz geschehen kénne.
Hier geht Taylor einen dhnlichen Weg wie die Vertreter_innen der vorgestellten Aner-
kennungstheorien. Er bringt aber dariiber hinaus noch den Aspekt der »Werte« mit ein.
Der Identititsfindungsprozess des Subjekts erfolge, entsprechend der notwendigen An-
erkennung durch Andere und in der Differenz zu Anderen, vor einem gesellschaftlichen
»horizon of significance«: Nicht jede Identifizierung werde fiir das einzelne Individuum
relevant und benétige Anerkennung.”® Der Gefahr einer individualistischen Authentizi-
titsvorstellung — dass die Erfillung der eigenen Selbstverwirklichung als Gebrauch der
Freiheit zum obersten Ziel werde — setzt Taylor entgegen, dass Selbstverwirklichung zu-
gleich zu einer reicheren Existenz fithre. Pluralitit sei zwar kein Wert an sich, fithre aber
im besten Fall zu kulturellen Weiterentwicklungen.”

Taylor verbindet schlieflich die Idee der »Selbstentdeckung«, die die Basis der
Authentizititsbestrebungen darstelle, mit der Kunst. Basierend auf der Annahme,
dass Selbstentdeckung, moino, ein aktives, kreatives Schaffen bendétige, stellt er beide

in einen gemeinsamen Deutungshorizont.”*®

Authentizitit als Neuschaffung sei daher
auch immer vor dem Hintergrund der Nonkonformitit zu sehen und als Revolte gegen
Konventionen.”’

Des Weiteren beschreibt Taylor Liebesbeziehungen als den Ausdruck schlechthin fiir
eine als nach innen gerichtet verstandene Identititsfindung. Erst durch die historischen
Veranderungen des inner turns werde Anerkennung fiir Begehrensmuster und Liebesbe-

140

ziehungen tiberhaupt relevant."*® Die erst im 19. Jahrhundert entstandene Vorstellung

135 »My discovering my identity doesn't mean that | work it out in isolation but that | negotiate it
through dialogue, partly overt, partly internalized, with others. That is why the development of an
ideal of inwardly generated identity gives a new and crucial importance to recognition. My own
identity crucially depends on my dialogical relations with others. The point is not that this depen-
dence on others arose with the age of authenticity. A form of dependence was always there. The
socially derived identity was by its very nature dependent on society. But in the earlier age recogni-
tion never arose as a problem. Social recognition was built in to the socially derived identity from
the very fact that it was based on social categories everyone took for granted. The thing about in-
wardly derived, personal, original identity is that it doesn’t enjoy this recognition a priori. It has to
win it through exchange, and it can fail. What has come about with the modern age is not the need
for recognition but the conditions in which this can fail. And that is why the need is now acknowl-
edged for the first time. In premodern times, people didn't speak of >identity< and >recognitions,
not because people didn't have (what we call) identities or because these didn't depend on recog-
nition, but rather because these were then too unproblematic to be thematized as such.« Taylor
2003, 47-48.

136 Taylor 2003, 52.

137 Taylor 2003, 74. Butler spricht im Kontext der Selbsterfiillung von Lebbarkeit als Produkt der
Anerkennung; Butler 2018, 85. Zu dem Schluss, dass Selbsterfillung zu Weiterentwicklungen fiih-
re, kommtim Kontext des Pfarramts auch Klessmann, der den Begriff der Pluralitat daher auch fiir
Kirche und Pfarramt als leitend ansieht. Vgl. Klessmann 2012, 62-63.

138 Taylor 2003, 62.

139 Taylor 2003, 65.

140 »love relationships are not important just because of the general emphasis in modern culture on
the fulfilments of ordinary life. They are also crucial because they are the crucibles of inwardly
generated identity.« Taylor 2003, 49.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

235


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

von Innerlichkeit verbindet sich nun mit Idealen der romantischen Liebe.'* Die Vorstel-
lung von Liebe wiederum, so méchte ich erginzen, verbindet sich mit der ebenfalls im
19. Jahrhundert von aufRen erfolgten Benennung und Kategorisierung der »Homosexua-

litdt«. >

Im Hinblick auf das protestantische Pfarrverstindnis — und darin den Umgang
mit Fragen des privaten Zusammenlebens — scheint mir diese Verkniipfung von Iden-
tititskonstruktionen und Vorstellungen romantischer Liebe als Selbstentdeckung von
hoher Relevanz. So ist anzunehmen, dass sich in Amtsbildern und damit den Vorstel-
lungen des Beziehungslebens von Pfarrpersonen ein Beziehungsideal zeigt, das seinen
Ursprung im 19. Jahrhundert hat und von einer bestimmten Form der Liebe und Zwei-
samkeit — monogam, heterosexuell, romantisch, auf Fortpflanzung angelegt, in 6kono-
mischer Abhingigkeit — ausgeht.'* Dieses Ideal prigt sowohl das Selbstverstindnis der
einzelnen Personen in einer Beziehung, da Liebe und Beziehung individualistisch zuge-
spitzt werden, als auch die Rollenverteilung in Beziehungen und die damit einhergehen-
den Konstruktionen von Geschlecht.'** Diese Verkniipfung von individueller Identitit
und Beziehung zeigt sich recht simpel daran, dass die lesbischen Interviewpartner_in-
nen unsicher waren, wie sie sich outen konnten, ohne eine feste Partnerin zu haben, so-
wie daran, dass das Ideal selbst in den meisten Interviews angesprochen und problema-
tisiert wurde.

Die Ideale des 19. Jahrhunderts nehmen in Form von Liebesbeziehungs- und Ehe-
vorstellungen, die vorrangig ins Individuum verlagert werden, auch Einfluss auf das
Amtsverstindnis: etwa wenn Beziehungsgestaltung grundsitzlich als eine individuelle,
emotionsbegriindete, aber immer freie Entscheidung wahrgenommen wird — und nicht
als auch Zwingen (zum Beispiel 8konomischer Natur) und rein rationalen Uberlegun-
gen unterworfen.* Es wire sicherlich aufschlussreich, weitere Forschungen zu diesem
Komplex anzustellen, da die Vorstellungen von Beziehungen auch das Verstindnis des
Amtes pragen.™*® Dies zeigte sich sehr deutlich bei den Diskussionen um die Zulassung
von Frauen und spiter Lesben und Schwulen in den Pfarrdienst und um die Rolle der
»Pfarrfrau«.

141 Beck und Beck-Gernsheim 1990, 69.

142 »Der Homosexuelle des 19. Jahrhunderts ist zu einer Personlichkeit geworden.« Foucault 1991, 47.
Zum Begriff der Homosexualitdt: Harasta 2016, 134.

143 Die Urspriinge dieses Verstindnisses sieht Karle bereits im reformatorischen Eheverstindnis an-
gelegt. Vgl. Karle 2014, 193—211.

144 Zur Entstehung des personenbezogenen Verstindnisses von Liebesbeziehungen vgl. Beck und
Beck-Gernsheim 1990, 66—73 sowie zum Einfluss auf die Geschlechterverhiltnisse in heterosexuel-
len Partnerschaften vgl. Beck und Beck-Gernsheim 1990, 43—56. Zur Wirtschaftsgemeinschaft der
Ehe und den Auswirkungen auf das klassische Mutterbild vgl. Vinken 2001, 80—90. Zur Kritik an
dieser Wirtschaftseinheit als »christliche[m] Wert«: Josuttis 1994, 58.

145 Zum Zusammenhang von Ehevorstellungen und patriarchalen Werten im Christentum vgl.
Radford Ruether 2001.

146 Vgl. Harasta 2016, 80.

147 Vgl. Spilling-N6ker 2006, 162; Riemann 2015, 158—172; Enzner-Probst 1995, 127-167. Interessant ist
an dieser Stelle, dass die Interviewpartnerinnen von Enzner-Probst die fehlenden Rollenmodel-
le fiir Pfarrminner beklagen, die Ubertragbarkeit der typischen Arbeitsfelder der Pfarrfrau auf
den Pfarrmann ist offenbar nicht vorstellbar. In meinen eigenen Interviews sprechen durchaus ei-
nige von ihren Partner_innen als »Pfarrfrau« oder als »Pfarrmann« — zum Teil auch vom schwu-

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

6.2.2.3 Authentizitét in den Interviews

Ich argumentiere im Folgenden, dass LGBTIQ* und Pfarramt moéglicherweise als zwei
Identifizierungen empfunden werden, die in Konkurrenz zueinander stehen, und dass
eine gegenseitige Erginzung deshalb keine Erwihnung findet (Konkurrenz der Selbstver-
wirklichungen). Daran anschliefRend arbeite ich heraus, wie sich Amtsbild und Identitits-
konstruktionen als Modi der Selbsterkenntnis vermengen und erginzen, dies vor dem
Hintergrund von Anerkennungstheorien und des dargestellten Authentizititsverstind-
nisses; dafiir richte ich den Blick auf die Schilderungen der »Gestaltungsfreiheit« im
Pfarrberuf'in den Interviews (Gestaltungsfreiheit als Basis des Amtsverstindnisses).

Konkurrenz der Selbstverwirklichungen

Im Falle von LGBTIQ* und Pfarramt konkurrieren nun, so meine These, zwei Formen
der von Taylor beobachteten »Selbstverwirklichung«. Zunichst erscheint das Ringen um
Anerkennung und Handlungsfreiheiten mittels gezielter Strategien in den Erzihlun-
gen vorrangig wie ein Ringen um die kreative Freiheit im Pfarramt. Denn wie darge-
legt schiitzen die Regularien und Normen zwar einerseits das Amt und ermoglichen ge-
genseitiges Vertrauen, andererseits schrinken sie es aber auch deutlich ein, wenn sie zu
eng gefasst sind oder Gesetze als scheinbar naturgegeben iibernommen werden.*® Geht
man nun davon aus, dass die individuelle Gestaltung des Amtes gerade seine Nonkon-
formitit bedingt (s.u.), dann ist das Dilemma der gewiinschten und erwarteten Authen-
tizitat bereits im Amtsverstindnis angelegt.

Das Thema der Selbstentdeckung und -verwirklichung lisst sich gut im Topos der
Berufung finden. Den Pfarrberuf zu ergreifen erscheint in den Interviewerzihlungen,
die von einem Ruf Gottes sprechen, als eine Art Erfillung einer inneren Bewusstwer-
dung. Der Beruf wird weder als Folge einer stindischen Erbreihenfolge beschrieben,
noch wird die gottliche Berufung als rein von aufen kommend geschildert. Herr Zechau
zum Beispiel berichtet davon, dass er in dem Moment gewusst habe, dass Gott ihn zum
Pfarrer berufe, als er eines Tages in der Tageslosung gelesen habe.™ Auch das Gottesbild
wird in seiner Narration dieser Bewusstwerdung also nach innen verlagert. Bei denje-
nigen, die nicht von einem gottlichen Ruf, sondern ihrem Interesse berichten, folgen
die Erzihlungen iiber die Berufswahl hiufig einem fiir moderne Berufsbiografien nicht
uniiblichen Narrativ der Selbstverwirklichung. Die Berufung wird letztlich zu einer Be-

len Partner als »Pfarrfrau«, womit sie mit dem Erwartungshorizont des Pfarrhaushaltes sowie
Ceschlechterrollen spielen.

148 Anselm spricht daher von der Relevanz des »Common Sense« in der ethischen Urteilsfindung. Er
kritisiert, dass durch iiberh6hte Forderungen und eine destruktive Moralisierung der kontingen-
te Charakter des Common Sense, der die Grundlage der Anerkennungsordnung sei, nicht erkannt
werde; Anselm 2014, 85. Ahnlich fasst es Honneth, der in seiner Betrachtung der Hegel’schen Theo-
rie von einer kontingenten »Anerkennungsordnung« spricht. Die Kontingenz schiitze vor Absolut-
heit. Er warnt daher vor der Gefahr der »Naturalisierung< an sich kontingenter Verhaltensziige,
die er insbesondere in der ritualisierten Reproduktion von Amtern gegeben sehe; Honneth 2018,
223-224.

149 T3,1(22-24).

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

237


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

238

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

stitigung des inneren Findungsprozesses. Hier zeigt sich ein Anerkennungsprozess im
Taylor’schen Sinne.'°

Nun zdhlen, vor dem »horizon of significance« unserer Gesellschaft, Sexualitit und
Geschlechtsidentitit ebenso wie das Pfarramt als Beruf oder Berufung zu wichtigen
Bereichen des »Authentischen«: Bereiche, die der These Taylors zufolge entdeckt und
zur Entstehung einer kontingenten Identitit — als Bedingung von Handlungsfihig-
keit — verwirklicht werden miissten. Angesichts dessen geraten beide, Pfarrberuf und
Geschlechtsidentitit/Begehren, in eine fast konkurrierende Position zueinander. Ne-
ben den verschiedenen kollektiven Identifizierungen konkurrieren hier zudem zwei
Selbstverstindnisse, die beide auch einen hohen gesetzlichen Schutz beanspruchen.™
Aus diesem Grund kommt es zu den dargestellten Konfliktsituationen fir lgbtiq®
Pfarrer_innen: etwa wenn in pastoraltheologischer Literatur, in der Gemeinde oder
durch die Kirchenleitung in Frage gestellt wird, dass es iiberlebensrelevant fiir die
betreffende Person ist, ihre Igbtiq* Identifizierung offen und deutlich zu leben und
sich diesbeziiglich selbst zu verwirklichen, oder wenn die vor diesem Hintergrund
gesetzten Priorititen der betreffenden Person kritisiert werden und der Bereich der
privaten Selbstverwirklichung als etwas angesehen wird, das dem Amt grundsitzlich
unterzuordnen sei.

Ich gehe davon aus, dass das Ergreifen des Pfarrberufs, ob nun aus innerer Beru-
fung oder Interesse, immer auch eine Form der Selbsterfiillung darstellt, also eine krea-
tive Toinotg, die auf die Selbstentdeckung folgt.”” Deshalb zeigt sich an der Frage der
Selbstverwirklichung symptomatisch, warum der Bereich der Authentizitit so stark um-
kimpftist. Denn zum einen scheint die Erméglichung des Pfarramtes notwendig fiir die
eigene Selbstverwirklichung und damit Identifizierung, zum anderen scheint es eben-
so notwendig, lgbtiq* zu leben. Die eigene Sexualitit und das eigene Geschlecht bilden
dann nicht nur das Private, sondern einen entscheidenden Teil des Pfarramtes.’>

150 Taylor2003, 47—48. Der Kritik, dass Taylor zu einer Essentialisierung von Selbstverwirklichung bei-
trage, entgegnet Menke, dass Taylor vor dem Hintergrund der Authentizitit gerade Handlungen
und nicht Essentialitit betone; Menke 2011, 237-238.

151 Wenn ndmlich die private Lebensgestaltung gesamtgesellschaftlich eine so hohe Prioritdt bekom-
me, wenn also die Erfiillung eines passenden Lebensideals als hochstes Ziel des menschlichen Le-
bens gelte, fiihre dies, so Anselm, dazu, dass der Bereich des Privaten als politisch absolut schiit-
zenswert gelte; Anselm 2014, 84.

152 Eine Ausnahme ist womoglich das Folgen eines konkret formulierten transzendenten Rufes, das
ich eherals Gehorsam einordnen wiirde. Doch auch hier ware zu diskutieren, inwiefern nicht auch
darin noch Handlungsmacht und moinotg eine Rolle spielen. Dass der Ruf nicht zwingend als Be-
folgen eines transzendenten Rufes wahrgenommen wird, zeigen die Interviews in ihrer Verschie-
denheit; es gibt sowohl die explizite Benennung eines transzendenten Rufes als auch die gezielte
Abgrenzung von einer derartigen Narration: Kap. 5.1.2.

153 Anselm folgert im Anschluss an Taylor, dass die Logik der Authentizitat, die zu einer Ausweitung
des Privaten fiihre, unweigerlich relevant fiir das Pfarramt werde, da das Pfarramt als vermitteln-
des Amtindieser Logik von derindividuellen Lebensfiihrung der Person abhingig gemacht werde;
Anselm 2014, 84. In der Folge werde eher die individuelle Lebensfithrung — in Form privater Tu-
genden — als die theologische Ausbildung zum Maf3stab fir die Ausiibung des Amtes. Das decke
sich mit den Erwartungen der Kirchenmitglieder, aber nicht mit dem Selbstbild der Pfarrer_innen.
Anselm 2014, 85.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

Gestaltungsfreiheit als Basis des Amtsverstandnisses

Bevor ich Selbstverstindnisse und Identifikationsprozesse niher erdrtere, werde ich
nun auf die Verkniipfung von Identitits- und Amtsverstindnis vor dem Hintergrund der
individuellen Gestaltungsfreiheit der Person eingehen. Die Konstruktion der eigenen
Selbstverhiltnisse, Identifizierungen und Amtsverstindnisse als Ziel von Anerken-
nungsinteraktionen erscheint abhingig davon, welche Vorstellung von Authentizitit
zugrunde gelegt wird. Die Interviews verweisen auf einen Amtsbegriff, der mit ei-
ner hohen individuellen Freiheit im Beruf korrespondiert und auf dieser aufbauend
Verkiindigung ermoglicht.

In Reflexionen zum Pfarrberuf taucht hiufig der Begriff der Authentizitit auf.”* So-
fern Authentizitit im Pfarramt als Kohirenz von Privat- und Amtsperson verstanden
wird, beruht dies auch auf der Voraussetzung von Gestaltungsmoglichkeiten, die das
Pfarramt der einzelnen Pfarrperson bietet. Ohne Handlungsspielriume und gestalte-
rische Freiheit kann namlich auch keine individuelle Entfaltung der Person im Pfarramt
und entsprechend auch keine Fiillung des Pfarramts mit den eigenen Personlichkeitsan-
teilen erwartet werden.' Das lisst sich zum Beispiel daran nachvollziehen, was Kless-
mann zum Pfarramt als Predigtamt am Beispiel der Kirchenordnung der EKiR schreibt:

»Offentliche Verkiindigung des Evangeliums und Verwaltung der Sakramente stellen
denvorrangigen Auftrag des Pfarramtes dar. [...] Voraussetzung fiir die Ausfiihrung die-
ses Auftrags ist, dass Pfarrer und Pfarrerinnen ordiniert und in eine Pfarrstelle berufen
werden. [..] Ordination und Einfihrung begriinden das Recht, dass Pfarrer und Pfar-
rerinnen ihr Amtsselbstandig<ausiiben (Art. 51,1). Die Selbststandigkeit der Amtsfiih-
rung beinhaltet, dass der formale Auftrag zur Verkiindigung des Evangeliums in der
Praxis recht unterschiedlich akzentuiert werden kann [...].«'*

Besteht also die Erwartung, dass die individuelle Person im Pfarramt sichtbar wird und
selbststindig Akzente setzt, so miissen Pfarrer_innen die Moglichkeit haben, diejeni-
gen Anteile der eigenen Person, die fiir sie selbst von Bedeutung und identititsstiftend
sind,*’

Basis eines solchen Pfarrbildes ist damit eine doppelte Anerkennungssituation: 1) die

zu zeigen und einzubringen.

rechtliche Anerkennung als Pfarrperson, welche sich in der Ordination ausdriickt und die
Bedingung fiir Verkiindigung und Sakramentsverwaltung bildet; 2) die Anerkennung als
Pfarrperson, welche sich in wertschitzender Anerkennung mit privaten Personlichkeits-
anteilen ausdriickt und die in der Konsequenz zu einer glaubwiirdigen Amtsausitbung
fithrt. Glaubwiirdig wird die Amtsausfithrung, weil sich die Befragten selbstwirksam er-

154 Vgl Kap.2.3.3,2.3.6.

155  Vgl. die Ausfithrung Klessmanns, dass alle theologischen und fachlichen Kompetenzen letztlich
personell vermittelt werden miissten; Klessmann 2001a, 75.

156 Klessmann 2012, 86-87.

157 Vgl. Emcke 2000, 234. Im Gegensatz dazu stehen Anteile der Identitdt, die nur von Anderen als
bedeutsam wahrgenommen werden. Vgl. Emcke 2000, 45 sowie Emcke 2000, 246. Identitat ist
dabei als immer veranderbar zu verstehen und als im kommunikativen Prozess entstehend; d.h.
sie ist nicht als feststehende Ausgangslage, wie etwa das Theologiestudium, anzusehen.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

239


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

leben und persénlich erfahrbar in Erscheinung treten. Authentizitit und Anerkennung
stehen entsprechend Taylors Ausfithrungen in einem Kausalzusammenhang.
Einige Pfarrer_innen schildern in den Interviews Phasen des Zweifels, ob sie itber-

158 Dies geschieht dann, wenn sie selbst ihr

haupt richtige Pfarrer_innen werden kdnnten.
Pfarrbild mit heteronormativen Erwartungen fiillen und an Kinder und Ehe kniipfen —
wiederholt thematisieren sie, dass sie an diesen Bildern scheiterten (Kap. 5.1.3). Mit der-
artigen Narrativen binden sie ihre Eignung weniger an ihre theologischen und person-
lichen Qualititen als an ihre Lebensform.™ In den Pfarrbildern der Befragten zeigt sich
hier die weiterhin existierende Verkniipfung des Amtsverstindnisses an Ehe und daraus

hervorgehende Familie. So Herr Plein:

EIGENTLICH entspreche ich sehr den Klischee-Vorstellungen. Bis auf die Tatsache, dass ich eben
keine Frau und keine vier Kinder habe."*°

Wie geschildert, hingt das personliche Authentizititserleben, da es auf Anerkennung
grindet, auch von der Ermoglichung von Sichtbarkeit ab (die erst Anerkennung er-
moglicht; Kap. 6.2.1.4); entsprechend kann hier ein klarer Zusammenhang zwischen
dem Verlust des Authentizititsgefithls und Heteronormativitit sowie Cisnormativitit
ausgemacht werden.'®"

Die Betonung des Lebenswandels im Pfarrdienstgesetz zielt darauf ab, dass der
Lebenswandel der Pfarrperson die Verkiindigung nicht beeintrichtigen solle’®*. Nun
erscheint es aber im vorliegenden Feld eher so zu sein, dass die Vorstellungen von einem
angemessenen Lebenswandel mitunter die Verkiindigung beeintrichtigen.’®® Denn
wenn nun Verkiindigung als kreatives Geschehen, zum Beispiel als Inszenierung des
Evangeliums, verstanden wird, beeinflusst eine derartige internalisierte Heteronor-
mativitit, wie sie in Gestalt der Pfarrbilder hier auftritt, auch die Gestaltungsfreiheit
der Pfarrpersonen.’® Die Erméglichung/Einschrinkung der Gestaltungsfreiheit wirkt
sich zum einen auf die persinliche Glaubwiirdigkeit der Pfarrperson (das Stimmigkeits-
erleben) aus. Zum anderen beeinflusst sie die Verkiindigung selbst. Denn diese kann
nicht allein durch die Organisation der verfassten Kirche sichergestellt werden, wie
Hermelink ausfithrt:

158 Zum Beispiel T7, 5(16)—6(2).

159  Vgl. Anselm 2014, 84-85.

160 T4,38(14-16).

161 Zur Spannung der personlichen Akzentuierung vgl. Klessmann 2012, 85.

162 Vgl. die entsprechenden Regelungen der jeweiligen Pfarrdienstgesetze, insbesondere: »Die
Ordinierten sind durch die Ordination verpflichtet, [..] sich in ihrer Amts- und Lebensfiihrung so zu
verhalten, dass die glaubwiirdige Ausiibung des Amtes nicht beeintrachtigt wird.« Synode der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland 10. November 2010 sowie die Erklarung dessen in: Synode der Evange-
lischen Kirche in Deutschland 10. November 2010, Begriindung Teil 2 Ordination § 2 Ordination und spe-
zifische Regelungen fiir Ehe und Beziehung in: Synode der Evangelischen Kirche in Deutschland 10.
November 2010, Kapitel 2, § 39 (Kap. 3).

163 Zu den unterschiedlichen Formulierungen des PfDG, wie ein »des Evangeliums wiirdige[r] Wan-
del«zu leben sei, sowie dazu, dass Pfarrer_innen in ihrer Lebensfithrung »ihrem Auftrag verpflich-
tet« sind: Klessmann 2012, 119.

164 Vgl. Meyer-Blanck 1997.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

»Auch im Blick auf das kirchliche Christentum, genauer: auf die kirchliche Organisa-
tion symbolisiert die Pfarrerin nicht zuletzt die Grenze der kirchlichen Verfligungs-
macht. Sie ist zweifellos die Vertreterin der Kirche vor Ort, sie erscheint als >Filialistin<
des kirchlichen GrofRbetriebs (Herbert Lindner) — und diese ihre Leistung kann wohl
auch gemessen werden. Zugleich jedoch symbolisiert sie, dass Cott nicht nur in, mit
und unter der erfahrbaren Kirche prasent ist, sondern auch aufderhalb, ja trotz dieser
Organisation. Indem die Pfarrerin je und je auch die Freiheit von kirchlichen Vorga-
ben markiert, symbolisiert sie auch (nicht nur!) die Selbstbegrenzung des kirchlichen
Christentums. Oder, mitJosuttis gesagt: die Arbeitam Heiligen, die der Pfarrer real wie

symbolisch, vollzieht, geht in der kirchlichen Bindung des Heiligen nicht auf.«'®

Ich folge diesen Ausfithrungen und schliefRe daraus, dass die hohe Eigenverantwortung
und Selbstbestimmung im Pfarramt der Sorge um die Verkiindigung entspringt, die ein
hohes Maf} an aktivem Einbringen der eigenen Person erfordern kann. Pfarrpersonen
verwiesen in ihrem Wirken immer auch auf ein »Auflerhalb« der »Organisation« Kir-
che. Dieses Verweisen bleibe dabei Hermelink zufolge nicht nur allein auf der Ebene der
Vorbildfunktion; er selbst arbeitet an dieser Stelle mit den Begriffen der »gottlichen Pra-
senz« und des Segens.'® Auch in den Interviews sprechen einige Erzihlende nicht nur
ihre Vorbildfunktion als Igbtiq* Personen an, sondern auch ihre spezifischen Gaben, die
sie einbringen (Kap. 5.1.1.4 und 5.2.3).

Der Raum fir die Ermoglichung géttlicher Prasenz wird dann offen gehalten, wenn
er nicht zu eng reglementiert wird."” Demnach erméglicht die individuelle Gestaltungs-
freiheit der Pfarrperson, auf das Gottliche innerhalb, aber auch aufderhalb der Institu-
tion hinzuweisen. Wird an dieser Stelle eine Balance erreicht zwischen der Entfaltung
der individuellen Persénlichkeit und einem aber auch iiberfordernden Streben nach Au-
thentizitit, kann sich, so meine These, auch im Pfarramt die Stirke von Authentizitits-
erwartungen im Taylor’schen Sinne zeigen. Taylor spricht davon, dass Authentizitit bes-
tenfalls »a richer mode of existence« sein konne, da sie Subjekte zur Selbstreflexion her-
ausfordere und individuellen Potenzialen ermégliche, hervorzutreten.™®

Mein Befund deckt sich mit anderen Erhebungen zu Pfarrbildern, die als Idealbild
des Pfarramtes eine Mischung aus Personlichkeit sowie pfarramtlichen Sachkompeten-
zen vorschlagen.'® Jedoch gelingt es offenbar nur dort, die eingebrachte persénliche

165 Hermelink 2014a, 202—203.

166 Hermelink 2014a, 202—203. Anselm fiihrt, den Authentizititsiberlegungen Taylors folgend, aus,
dassdas private Handeln in Form des Vorbilds Relevanz fir die ethische Dimension des Pfarrberufs
habe, da ethische Urteilsbildung der personlichen Zustimmung letztlich eher zuganglich sei als
der argumentativen; Anselm 2014.

167 Vgl. Stoellger 2016.

168 Taylor 2003, 74. Diese Potenziale sind dabei nicht nur bei den Pfarrpersonen, sondern vor allem
auch in der Gemeinde zu erwarten.

169 Unter anderem zeigte bereits 2005 eine EKHN-Studie, dass sich Pfarrer_innen von Fortbildungen
vor allem eine Vertiefung von Methoden und Kompetenzen wiinschten, die die Profilierung und
Akzentuierung der eigenen Person bezweckten: Klessmann 2012, 97. Dies stehtim Widerspruch zu
den Ausfithrungen Anselms, dass gerade die personliche Amtsausfiillung und weniger die Kom-
petenzen relevant fiir das Pfarramt und dessen Wertevermittlung seien. »Es ist keinesfalls ausge-
macht, dass die Faktoren, die fiir die Einschatzung individueller Glaubwiirdigkeit von Bedeutung

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

241


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

Identitit als Stirke des Pfarramtes zu sehen, wo die Pfarrperson den Erwartungen von
Kirche und Gemeinde an ihre — kontingente, aber durch Reflexion und Selbstverwirk-
lichung produzierte — Identifizierung entspricht. Das Pfarrbild, das die Pfarrpersonen
im Kopf haben oder von dem sie denken, dass es von ihnen erwartet werde, muss von
ihnen auch selbst erfiillbar sein, damit sie ihre persénlichen Potenziale einbringen kon-
nen. Ein cis- und heteronormatives Pfarrbild, welches sich auch in Internalisierungen
und Regelungen zum Privatleben von Pfarrpersonen spiegelt, beschrinkt daher auch die
Potenziale, die sich fir die Verkiindigung ergeben.

Riickgreifend auf Emckes Begrifflichkeiten der kollektiven Identititen lisst sich viel-
leicht auch sagen, die Beteiligten miissten den Uberzeugungen und Praktiken der kol-
lektiven Identitit »Pfarrer_in« freiwillig affirmativ zustimmen."”° Sofern diese Prakti-
ken und Haltungen der kollektiven Identitit »Pfarrer_in« aber ihre eigene Lebensform,
ihr Geschlecht oder einen anderen Bereich ihrer Identifizierung einschrinken oder aus-
schliefien, ist eine solche affirmative Zustimmung nicht zu erwarten (sie ist zweifelsoh-

7 Dasselbe gilt, sofern Lebensform,

ne dennoch moglich, aber nicht selbstverstindlich).
Geschlecht oder andere Identifizierungen vor differenten Werthorizonten eingeordnet

werden, worauf ich im Folgenden zu sprechen komme.
6.2.3 Agency - Handlungsmacht

Der Grounded Theory Methodology liegt das Verstindnis eines intentional handelnden
Subjekts zugrunde — damitist eine grundlegende Handlungsfihigkeit vorausgesetzt. Da
diese Methodologie meiner Erhebung zugrunde liegt, erértere ich zu Beginn dieses Sub-
jektverstindnis und zeige die daraus folgenden Implikationen fiir den Amtsbegrift auf
(Kap. 6.2.3.1). Um dem Zusammenhang zwischen Identifizierung und Agency nachzu-
gehen, greife ich auf die Agency-Theorie Taylors zuriick, da sie in der Lage ist, ambiva-
lente Beziige zu Strukturen mit aufzunehmen (Kap. 6.2.3.2). Im Anschluss stelle ich das
funktionale Verstindnis von Agency in Narrativen nach Emirbayer/Mische und Lucius-
Hoene und Deppermann dar (Kap. 6.2.3.3) und ordne anschliefRend die Beobachtungen
aus den Interviews den unterschiedlichen Ansitzen zu Agency zu (Kap. 6.2.3.4).

sind, in einem Zusammenhang stehen mit den fir das Ausiiben einer ethischen Analyse oderauch
eines Berufs notwendigen Kompetenzen.« Anselm 2014, 85.

170 Dabeiist keine generalisierte affirmative Zustimmung vorauszusetzen, sondern in der Vielfalt der
Identitats- und Rollenangebote des Pfarrberufes muss diesen jeweils einzeln zugestimmt oder
aber sie miissen jeweils abgelehnt werden, um ein reflektiertes Verhaltnis zu ermoglichen. Vgl.
zur Vielfalt der Rollenangebote und zu deren Anteil an der individuellen Identitatsbildung Kless-
mann 2006, 547.

171 Eine Folge solcher fehlender Zustimmung kénnte eine innere Distanzierung von der Identitdt
Pfarrperson sein, wenn die zu ihr gehérigen Praktiken und Uberzeugungen einer anderen kollekti-
ven Identitit widersprechen. Im Zusammenhang mit beobachteten Uberforderungen ist in einer
solchen Distanzierung moglicherweise auch ein Potenzial zu sehen, da Grenzen besser gewahrt
werden kdnnen.Jedoch ist zu vermuten, dass sie dem Amt auch schadet: Denn dieses vertritt auch
die Institution Kirche, und eine ablehnende Distanzierung kann als erheblicher Bruch mit Verhal-
tenserwartungen der Gemeinde gelesen werden, sofern sie offen artikuliert wird.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

6.2.3.1 Agency: Voraussetzung des Subjektverstandnisses

Die bisher dargestellten Konzepte betreffen vorrangig die innere Haltung der Pfarrper-
sonen. Im Folgenden wird dariiber hinaus die Konstruktion von Handlungen betrachtet
werden, da diese insbesondere fiir die theologische Einordnung der Pfarrperson als han-
delnde Subjekte im Verkiindigungsgeschehen elementar ist.

Aus den methodologischen Uberlegungen folgte ein spezifisches, auch der Empirie
zugrunde gelegtes Subjektverstindnis (Kap. 4.1). Dieses beinhaltet die Vorstellung, dass
Menschen - immer kontingent und kontextuell verankert — grundsitzlich individuell
handlungsfihig sind, woraus trotz aller Einschrinkungen die Annahme der Subjekti-

172 Konzepte von Handlungsmacht, auf Eng-

vitit und von individueller Freiheit folgt.
lisch Agency, kniipfen an dieses Verstindnis menschlicher Akteur_innen, von »human
agents«, an.'” Im Folgenden verwende ich neben dem Begriff Handlungsmacht vorran-
gig den auch im deutschsprachigen Raum etablierten englischen Begriff Agency, der
den_die Agent_in sprachlich sichtbar hilt.'

Wahrend es bei Anerkennung und Authentizitit um Aushandlungen und Selbstver-
hiltnisse infolge von Interaktionen geht, bezeichnet Agency die Voraussetzungen und

Bedingungen individuellen und kollektiven intentionalen Handelns.””” Andersherum

172 Wobei hier ein westlich-kontinentalphilosophisch geprigtes Konzept zugrunde gelegt wird, was
schon allein dadurch gegeben ist, dass es von den Befragten vertreten wird. Qualitative Forschung,
darauf weist Reichertz zu Recht hin, arbeitet immer mit der Grundannahme eines gewordenen,
sich artikulierenden und handelnden Subjekts; Reichertz 2010, 46.

173 Geiger beschreibt die Entstehung des gegenwartig in der Soziologie und Ethnologie genutzten
Agency-Begriffs und machtdie prominentesten Streitpunkte aus: »In den Diskursen gehtes um die
Uberwindung des beschriebenen Dualismus, welcher auf der einen Seite Handlungen als sozial-
determiniert, auf der anderen Seite Individuen als autonome Subjekte konzipiert. Anstatt des-
sen wird versucht, Struktur und Agency aufeinander zu beziehen. Soziale und gesellschaftliche
Strukturen werden dabei als Rahmen fiir individuelle und kollektive Handlungen ebenso wie als
Produkt derer aufgefasst. Es geht darum, ssozial nicht determinierte Handlungsfihigkeit von In-
dividuen und sozialen Gruppen selbst als sozial ermoglicht< (Scherr 2013: 231) zu verstehen und
damit>das Soziale< (ebd. 2012: 231) nicht nur als beschrankend wahrzunehmen. Der Diskurs zielt
somit auf eine theoretisch angemessene Bestimmung von Handlungsfahigkeit von individuellen
und kollektiven Akteuren im Zusammenspiel mit strukturellen Kontexten.« Geiger 2016, 45.

174  Dabei kann die Handlungsmacht auf individueller oder struktureller Ebene verortet werden; wei-
ter kann sie unabhéngig sein von der faktischen, kontextuell gegebenen Méglichkeit von Hand-
lungen, sie kann also auch allein von der subjektiven Empfindung von Handlungsmacht getragen
sein sowie von der Empfindung von Ohnmacht eingeschrankt werden. Vgl. Helfferich 2012, 13—17.

175  Taylor fihrt aus, Entscheidungen zu treffen, sei die Bedingung fiir die Moglichkeit von Identifizie-
rung. Dies wird im Folgenden noch genauer dargelegt. Taylor 1985, 34—35.

Der Begriff der Handlungsfahigkeit ist in der Philosophie (und Soziologie) vielfach kritisch disku-
tiert worden. Es geht um eine der Kernfragen moderner und alter Philosophie: um die Fahigkeit
des Subjekts, autonome Entscheidungen in den Strukturen, in die es eingebettet ist, zu treffen. Ge-
rade in der poststrukturalistischen Tradition und in der Auseinandersetzung mit der Wirkmacht
des Diskurses, die besonders durch Foucault starkgemacht wurde, wurde und wird diese Debat-
te massiv gefiihrt. Die Kontroverse zwischen Judith Butler und Seyla Benhabib tber die Urspriin-
ge performativer Konstruktion und damit auch tber die Frage nach Widerspruch fasst Benhabib
treffend zusammen: »Im Mittelpunkt steht die Frage, wie wir die Aussage Das Ich ist zwar durch
den Diskurs konstituiert, aber nicht determiniert auslegen sollen.« Benhabib 1995, 241 (Hervorhebung
im Original). Spiter schlagt Benhabib den Begriff der »aktiven Handlungsfihigkeit« als Alterna-

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

243


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

setzt intentionales Handeln als Ausdruck eines die Welt erfahrenden und reflektieren-
den Subjekts jene Selbstverhiltnisse grundlegend voraus.”” Je intentionaler ein Subjekt
das eigene Handeln gestalten kann, desto héher ist die potenzielle Handlungsmacht.
Auch Nicht-Handeln ist mit Handlungsmacht ausgestattet, sofern es nicht als einzig
mogliche Reaktion geschieht (unfrei), sondern selbststindig gesetzt wird (freiwillig)."”’
Ein auf Gestaltungsfreiheit aufbauender Amtsbegriff, wie ihn die meisten Befragten
vertreten (Kap. 6.2.2.3), geht von einem freiheitlich handelnden — entscheidenden -
Subjekt aus, oder zumindest von der Moglichkeit freier Handlungen durch ein Sub-
jekt mit einem individuellen Erfahrungshorizont und dem Potenzial zu rationaler
Urteilsbildung (Kap. 6.2.2)."7

Vor dem Hintergrund dieser Arbeit eignet sich die Theorie Charles Taylors zur Erkla-
rung der Zusammenhinge von Identitit und Agency. Denn Taylor betont auf der einen
Seite die Abhingigkeiten von und in Strukturen und dass es keine kontextfreie Autono-
mie des Subjekts gebe, die einer Illusion totaler Freiheit gleichkime; auf der anderen
Seite aber hebt er die Fihigkeit und die Verantwortung jedes einzelnen Menschen fiir
sich selbst hervor.””” Daher eignet sich seine Theorie gut fiir die Analyse jener ambivalen-

tive vor, um die Widerspriiche zu vermeiden, die sich ergdben, wenn man Handlungsfiahigkeit im
Zwischenraum zwischen Subjekt und Struktur betrachte. Dieser Begriff wiirde »Handlungsmog-
lichkeit nicht als Attribut oder Willenszug autonomer individueller Subjekte verstehen, sondern
als Ergebnis eines Diskurses [...]«, Benhabib 1995, 246. Dies ist dem hier genutzten Agency-Begriff
nicht unihnlich; so nutze ich selbst einen funktionalen und situativen Agency-Begriff, der die Kon-
struktion von Agency in die Analyse mit aufnimmt. Agency wird also nicht als schlicht gegeben
betrachtet, sondern immer als diskursives Ceschehen.

176 Vgl. Taylor 1985, 37 sowie Hannah Arendts Uberlegungen zum Verhiltnis von Willen, Bewertung
und Wahrnehmung, insbes. Arendt und McCarthy 1978, 76.

177  Freiwilligkeitimpliziert einen freien Willen und dem folgende Handlungen. Vgl. zum Moment des
Wollens auch Ahmeds Ausfithrungen zu widerstindigem Handeln, zu dessen Zusammenhang mit
hierarchisch akzeptierten Seinsweisen, zur Moglichkeit des Aufbegehrens gegen Unterdriickung
durch ein»Nein« gegen ein»Nein«sowie zur grundlegenden Agency der Prasenz, die transformie-
rende Kraft besitze. Ahmed schreibt dazu in ihrer zum Teil zynischen, aber analytisch treffenden
Art:»Indeed, willfulness as ajudgement tend to fall on those who are not compelled by the reason-
ing of others. Willfulness might be what we do when we are judged as being not, as not meeting
the criteria for human for instance. Not to meet the criteria for human is often to be attached to
other nots, not human as not being: not being white, not being male, not being straight, not being
able-bodied. Not being in coming up against being can transform being.« Ahmed 2014, 15.

178 Es liegt nahe, bei den angeschnittenen Themen immer wieder auf Fragen des Subjekts und der
Willensfreiheit zu sprechen zu kommen. Die diesbezligliche philosophische Debatte wird im Fol-
genden allerdings nicht in der Tiefe behandelt, da dies fiir die Konkretion, die es an dieser Stelle
braucht, nicht méglich und notwendig ist. Diese Debatte soll damit keineswegs abgewertet wer-
den—im Gegenteil pladiere ich aus den gegebenen Griinden fiir eine Re-Evaluierung des Subjekt-
verstandnisses in der modernen Pastoraltheologie und der empirischen Theologie. Dies miisste
jedoch eherim Rahmen einer theoretischen—und erneuten methodologischen—Auseinanderset-
zung geschehen, weniger im Kontext einer Auslegung empirischer Ergebnisse. Letztere sind auf-
grund ihrer Kontextualitit gewiss immer auch Ergebnis solcher Auseinandersetzungen; sie kon-
nen daher Ausschnitte aus aktuellen Diskursen und Reflexionen darstellen, nicht aber deren Ge-
nealogie nachzeichnen. Vgl. Reichertz 2010, 39—40.

179 Innerhalb eines solchen ethischen Bezugsrahmens gibt es zwar keine absolute Freiheit, aber doch
immer eine Freiheit zu handeln. Vgl. zur Starke der Reflexivitat in der kommunikativen Ethik auch

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

ten Beziige innerhalb einer Gruppe, die sich in Strukturen bewegen muss, die sie nicht
selbst gewihlt hat und die ihr deutliche Grenzen auflegt — ohne aber ein fatalistisches
und defizitires Bild zu zeichnen.'®° Stattdessen erméglicht diese Theorie, die Handlun-
gen — hier in Form von Erzihlungen — nicht nur als Reaktionen auf ein dufieres Umfeld
zu verstehen, sondern auch als kreative Leistungen.

6.2.3.2 What is Human Agency?

In seinem Aufsatz »What is Human Agency?« erdrterte Charles Taylor 1985 in Abgren-
zung zur Radical Choice Theory seine anthropologische Primisse, dass der Mensch ein in-
terpretierendes Wesen sei.’®" Agency versteht er entsprechend dieser Primisse als Eva-
luierung von Wollen (»desires«), eingebettet in die Fihigkeit des Menschen, sich selbst

182 Wiinsche hitten verschiedene Wertigkei-

zu hinterfragen und Werturteile zu fillen
ten, die qualitativ abgewogen werden miissten, bevor Entscheidungen getroffen werden
kénnten.”® In einer ausfithrlichen Betrachtung verschiedener Bewertungsszenarien legt
Taylor dar, dass es keine wertfreien Entscheidungen gebe, da »reflection, evaluation and
will« bereits in dem, was wir unter »Person« verstinden, angelegt sei.'® Bereits die Art
und Weise, mit der auf eine Entscheidung geblickt werde, sei individuell geprigt und
unvergleichlich.’® Der Wille und die Evaluierung des Willens beinhaltet fiir Taylor somit
immer auch eine ethische Dimension: Die Wertung miisse begriindet erfolgen und habe
ethische Konsequenzen.’¢ So kénne auch Identitit nicht allein aus einem bestimmten
sozialen Hintergrund, individuellen Fihigkeiten, physischer Beschaffenheit und Ahnli-
chem bestehen, sondern Identitit speise sich vor allem durch die Bewertungen, die Men-
schen vornehmen. Dementsprechend werde Identitit erst im Subjekt gebildet, indem

187

dieses bewerte, welche Anteile identititstragend seien'’. Das eigene Wertsystem wird

somit zur Grundlage der Identititsbildung. Er schreibt:

Benhabib 1995, 59. Vgl. zu Autonomie als Unverwundbarkeitsmythos, der die situative Vulnerabi-
litat von Menschen — verortet nicht nur in ihrer Person, sondern auch in Struktur und Politik —
vernachléssige, Bieler 2017, 58—-59.

180 Zumindestum Pfarrer_inin der Landeskirche zu werden, muss sich die betreffende Person tatsich-
lich exakt in dieser Struktur bewegen.

181  Taylor198s, 16.

182 Der Begriff Wollen entstammt meiner Ubersetzung. Denkbar wire fiir desire auch: Verlangen, Vor-
haben, Begierde, Wiinsche.

183  Harry Frankfurts Einteilung in Entscheidungen erster und zweiter Ordnung folgend, unterscheidet
Taylor zwischen starker und schwacher Evaluierung; Taylor198s, 15. Der von Taylor betonte Zusam-
menhang von»value«und »evaluation«lésst sich im Deutschen am treffendsten mit den Begriffen
»Wert«und »bewerten«wiedergeben, das Fremdwort evaluieren ldsst diese Verbindung hingegen
nur iber den Umweg des Lateinischen zu.

184 Taylor198s, 23.

185 Taylor198s, 26.

186 Taylor 1985, 28—33. Hier kommt Taylors Kritik an der Radical-Choice-Theorie zum Tragen: Die-
se sei nicht dazu geeignet, eine ethische Theorie fiir Dilemma-Entscheidungen zu liefern, da sie
unbeeinflusste und »freie« Entscheidungen mit moralisch hoherwertigen Urteilen gleichsetze.
»But a choice utterly unrelated to the desirability of the alternatives would not be intelligible as
a choice. [..] It wants to have strong evaluations and yet deny their status as judgements.« Taylor
1985, 32.

187 Taylor198s, 34-35.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

245


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

246

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

»The notion of identity refers us to certain evaluations which are essential because they
are the indispensable horizon or foundation out of which we reflect and evaluate as
persons. To lose this horizon, or not to have found it, is indeed a terrifying experience
of disaggregation and loss. This is why we can speak of an >identity-crisisc when we
have lost our grip on who we are. A self decides and acts out of certain fundamental
evaluations.«'®

Dabei weist Taylor auch auf die wichtige Rolle der »Artikulation« und der »Selbstinter-
pretation« hin.'® So seien Selbstinterpretationen konstitutiv fiir die Rezeption der Welt.
Wenn der Mensch sich selbst als gesund interpretiert, nehme er Dinge anders wahr —und
entscheide anders —, als wenn er sich als krank einstuft. Die Wahrnehmung des Selbst
und die Interpretation dieser Wahrnehmung hingen entsprechend wechselseitig von-
einander ab."°

Dies lasst sich gut mit der Anerkennungstheorie in Einklang bringen. Das Selbst-
verhiltnis der einzelnen Person entsteht durch die Interaktionen mit anderen und prigt
weitere Interaktionen. So zeigte sich in den Interviews: Die Selbstwahrnehmung als gute
Pfarrperson fithrte zum Beispiel in der Tendenz eher zu weiteren gelingenden Anerken-
nungen als zu Missachtungen (Kap. 6.2.1.4).

Taylor sieht den Menschen als grundsitzlich zu tiefgehenden Reflexionen (abseits
von reinen Geschmacksurteilen) fihig. Daher sei die Verantwortung, die an Entschei-
dungen gebunden ist, auch stets als kontingent zu verstehen, alle Entscheidungen und
deren Einfluss unterliegen stetem Wandel. So konnten neue Einsichten immer zu Ver-
anderungen der Evaluation fithren — und damit auch zu einer Verinderung der Selbst-
interpretation und Identitit. Dies erginzt sich gut mit den Uberlegungen von Nancy
und Bedorf, die von Identifizierung sprechen, um diese Prozesshaftigkeit abzubilden.”"
Weil Einsichten moglich seien, ergebe sich, so Taylor, auch eine ethische Aufforderung
zur Re-Evaluierung bisheriger Entscheidungen.”* Solche identititsbezogenen Re-Eva-
luationen seien extrem komplex und kompliziert, da sie bereits die zugrundeliegenden
Werte, nach denen das Subjekt bewertet und entscheidet, in Frage stellten. Er schreibt:

»Now this kind of re-evaluation will be radical [...] in principle no formulations are con-
sidered unrevisable.

What is of fundamental importance for us will already have an articulation, some no-
tion of a certain mode of life as higher than others, or the belief that some cause is the
worthiest that can be served; or the sense that belonging to this community is essential
to my identity. A radical re-evaluation will call these formulations into question.«'*?

188 Taylor 1985, 35. Der Radical-Choice-Theorie gehe, da ihr der »horizon of evaluation« fehle, das
Selbst innerhalb der Entscheidung verloren. Dieses aber sei fiir ethisch relevante Entscheidungen
als Trager_in der Verantwortung unumganglich.

189 Taylor198s, 36.

190 Taylor198s,37.

191 Nancy 2010, 76; Bedorf 2010, 117.

192 »So that within the limits of my capacity to change myself by fresh insight, within the limits of
the first direction of causal influence, | am responsible in the full direct, smodern<sense for my
evaluations.« Taylor 1985, 39.

193 Taylor198s, 40.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

Derartig fundamentale Vorginge fithrten zu so viel Verwirrung, »pain of uncertainty«
und Bewusstwerdung von Unterdriickung, dass im Menschen hiufig ein Widerstand ge-
gen Anderung entstehe."*

Folgt man Taylors Konzept der Handlungsmacht, benétigen Selbstdeutungen also
Evaluierung, und diese braucht wiederum Wertesysteme, innerhalb derer die evaluie-
rende Selbstdeutung stattfindet.””” Wenn die Agency des Subjekts nun von den Wertur-
teilen der Umgebung massiv verschieden ist, fithrt dies entweder zu dufieren Spannun-
gen oder, wenn dufSeren Konflikten aus dem Weg gegangen wird oder gegangen werden
muss, zu starken inneren Konflikten. Letzteres gilt insbesondere dann, wenn das Subjekt
versucht, Wertsysteme zu itbernehmen und fiir die eigene Identitit zu nutzen, die den
eigenen Werten entgegenstehen (Kap. 6.2.2.3).

Wenn es nun, Taylor folgend, zur Verantwortung des Menschen gehort, sich zu eva-
luieren, zu indern und das eigene Potenzial als verantwortungsvoller Agent zu leben, ist
es wichtig, dass die einzelne Person sich treu ist, also eine Form der gegenwirtigen stim-
migen Bewertung der eigenen Identitit findet, die in diesem Sinne von ihm auch mit

6 Damit ist das Ausleben des eigenen

dem Begrift der Authentizitit verbunden wird.
Geschlechts und der eigenen sexuellen Orientierung nicht nur ein iiberlebensrelevanter
Akt, sondern auch eine Form aktiver Verantwortungsitbernahme. Andere kénnen dem
mit Anerkennung begegnen und ihren Teil dazu beitragen, die Ubernahme dieser Ver-
antwortung zu ermdglichen.””

Das Selbst ist durch die Begegnung mit anderen herausgefordert, Entscheidungen
iiber eigene Konturen zu treffen.”® Dies geschieht sowohl durch Re-Evaluierung eige-
ner Bewertungen als auch durch Akzeptanz ihrer Vorliufigkeit und Unvollstindigkeit
und letztlich auch, indem ein Umgang mit dieser tiefen Verunsicherung gesucht wird.
Die Kenntnis und das Wissen um die grundlegende Verkennung kann derart auch zu ei-
ner positiven Deutung fithren, nimlich dazu, zu akzeptieren, die_den Andere_n nicht
bestimmen zu konnen — und ebenso zu akzeptieren, immer verkannt zu werden. Dies
hitte zur Folge, ein Streben nach perfekter Authentizitit aufzugeben.”

194 Taylor198s, 42.

195 Taylor 2003, 52.

196 Taylor deutet dies mit Blick auf die Psychoanalyse Wolfs an; Taylor 1985, 44.

197 Denn erst mit der Anerkennung dessen, was das Subjekt wertend als essenziell — gleichwohl kon-
tingent — bestimmt, ist es in der Lage, sich selbst zu evaluieren und Wertesysteme miteinander
abzustimmen. Beide Akteur_innen werden sich in diesem Prozess verandern, sind aufeinander an-
gewiesen und verkennen sich zugleich immer. Vgl. auch Sabrina Miiller, die den Sachverhalt der
steten Produktion und Re-Evaluation von Identitat fir das Priestertum aller Glaubigen fruchtbar
macht; Miller 2019, 27.

198 Hier ist auch an den Gedanken von Emmanuel Levinas zu denken, dass der Andere das Selbst je-
weils in die Verantwortung rufe; Levinas 1998, 224. Zum Zusammenhang von Rechtfertigung und
dem Anblick des Anderen: Bieler und Gutmann 2008, 102.

199 Diese Unverfligbarkeit der Wahrnehmung des Anderen und damit immer auch des Selbst und
letztlich Gottes Unverfiigbarkeit hat besonders Martin Buber in seiner Ich-Du-Dialogizitat ausge-
driickt. »Stehe ich einem Menschen als meinem Du gegeniiber, spreche ich das Grundwort Ich-Du
zu ihm, ist er kein Ding unter Dingen und nicht aus Dingen bestehend. [..] Ich kann die Farbe sei-
ner Haare oder die Farbe seiner Rede oder die Farbe seiner Giite aus ihm holen, ich muf es immer
wieder; aber schon ist er nicht mehr Du.« Buber1983/1995, 8—9.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

247


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

248

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

6.2.3.3 Narrative Agency

In den Interviews finden sich die Erzdhler_innen linguistisch in beiden Rollen, als Agens
und als Patiens, mitunter klar unterschieden, mitunter in der Schwebe zwischen Aktivi-
tit und Passivitit. Diesem Umstand werde ich mich nun mittels Konzepten narrativer
Agency niher widmen.

Die Soziolog_innen Mustafa Emirbayer und Ann Mische legen in ihrer viel zitierten
Ausarbeitung itber Agency dar, dass menschliches Handeln weder als nur autonom aktiv
noch als nur heteronom passiv-reaktiv, weder als allein durch Strukturen bedingt noch
als rein im Individuum verankert zu bewerten sei.

»We define it as the temporally constructed engagement by actors of different structural en-
vironments — the temporal relational contexts of action — which, through the interplay of
habit, imagination, and judgment, both reproduces and transforms those structures in inter-
active response to the problems posed by changing historical situations.<**°

Emirbayer und Mische vertreten ein zeitlich-perspektivisches Agency-Verstindnis und
gehen davon aus, dass Handlungen durch vergangenes Erleben informiert sind und vor
diesem reflektiert werden (»iterational dimension«).*** Agency enthalte die Fihigkeit,
zukiinftige Alternativen von Handlungen zu imaginieren (»projective dimension«)***.
Des Weiteren umfasse Agency die Fihigkeit, Gewohnheiten und Erfahrungen mit der
Gegenwart und intervenierende Erfahrungen zu jenen zukiinftig projizierten Vorstel-

lungen in Bezug zu bringen (»practical-evaluative dimension«).**® Aus diesem Grund

200 Emirbayer und Mische 1998, 970 (Hervorhebung im Original). Zur soziologischen Nutzung von
Emirbayer und Misches sowie von Oevermanns Agency-Theorien vgl. Scherr 2012.

201 »Past experiences condition present actions >when they have taken on the organized structure of
tendencies< (Mead 1932, p.18). In this section, we examine how the past, through habit and repe-
tition, becomes a stabilizing influence that shapes the flow of effort and allows us to sustain iden-
tities, meanings, and interactions over time.« Emirbayer und Mische 1998, 975.

202 »Inour view, projectivity is neither radically voluntarist nor narrowly instrumentalist; the forma-
tion of projects is always an interactive, culturally embedded process by which social actors negoti-
ate their paths toward the future, receiving their driving impetus from the conflicts and challenges
of social life. The locus of agency here lies in the hypothesization of experience, as actors attempt to
reconfigure received schemas by generating alternative possible responses to the problematic sit-
uations they confront in their lives. Immersed in a temporal flow, they move sbeyond themselves«
into the future and construct changing images of where they think they are going, where they want
to go, and how they can get there from where they are at present. Such images can be conceived of
with varying degrees of clarity and detail and extend with greater or lesser reach into the future;
they entail proposed interventions at diverse and intersecting levels of social life. Projectivity is
thus located in a critical mediating juncture between the iterational and practical-evaluative as-
pects of agency. Itinvolves a first step toward reflectivity, as the response of a desirous imagination
to problems that cannot satisfactorily be resolved by the taken-for-granted habits of thought and
action that characterize the background structure of the social world.« Emirbayer und Mische 1998,
984.

203 »The problematization of experience in response to emergent situations thus calls for increasingly
reflective and interpretive work on the part of social actors. This exercise of situationally based
judgment has been variously termed practical wisdom, prudence, art, tact, discretion, applica-
tion, improvisation, and intelligence; here we designate it as the practical-evaluative dimension
of agency. The primary locus of agency in its practical-evaluative dimension lies in the contex-

J/dol. 14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

kann die narrative Konstruktion von Kohirenz in autobiografischen Schilderungen als
Moment grofSer Handlungsmacht interpretiert werden.*** Das Subjekt setzt Schwer-
punkte, schreibt sich wechselnd handelnd agentisch ein oder beschreibt sich passivisch
als Opfer. Diese Beschreibung ist ein Moment der eigenen Handlungsmacht, da das er-
zihlende Subjekt die Deutung der Situationen eigenmdchtig vornimmt.>%

Alle drei Bereiche, die Emirbayer und Mische benennen, werden in den Interview-
erzihlungen berithrt, es entstehen eigene — neue — Geschichten, die vom vergangenen
Erlebten informiert sind, eine andere Zukunft (eine machtvolle statt ohnmichtige) ima-
ginieren konnen sowie mit der gegenwirtigen Situation (einem wissenschaftlichen In-
terviewsetting) arbeiten. Dabei zeigt sich auch, wie die verschiedenen Dimensionen je
verschiedene Handlungsformen zur Folge haben.

Das Konzept von Emirbayer/Mische wird von mir um die Entwiirfe von Depper-
mann und Lucius-Hoehne erginzt, um den Fokus auf narrative Agency zu legen.
Deppermann gliedert fiir seine empirischen Erérterungen die gingigen Annahmen von
Agency in sechs Dimensionen und verortet Agency damit nicht binar (vorhanden/nicht
vorhanden), sondern graduell.>*® Lucius-Hoehne stellt zudem fiir Narrationen dar, dass
die Darstellung von Ereignissen vom Verstindnis der Erzihlenden abhingt und dass
sich dieses Verstindnis in der Sprache der Schilderung abbildet und gesehen werden

tualization of social experience. Again, we echo the pragmatists in stressing the communicative
transactional dimension of such processes; through deliberation with others (or sometimes, self-
reflexively, with themselves) about the pragmatic and normative exigencies of lived situations,
actors gain in the capacity to make considered decisions that may challenge received patterns of
action. This communicative process is what distinguishes the >strongc situational moment of de-
liberative decision making from the >weak«situatedness of what we call, in the iterational dimen-
sion, tacit maneuver. By increasing their capacity for practical evaluation, actors strengthen their
ability to exercise agency in a mediating fashion, enabling them (at least potentially) to pursue
their projects in ways that may challenge and transform the situational contexts of action them-
selves (although, given the contingency and uncertainty of interactions, the consequences of their
actions cannot be controlled and will often >feed back«in ways that necessitate new agentic inter-
ventions).« Emirbayer und Mische 1998, 994.

204 Vgl. Lucius-Hoene und Deppermann 2002. Zur theologischen Kritik an einem einseitigen
Koharenzbegriff und zur Forderung nach einem offenen Koharenzverstindnis als Wahrneh-
mungshilfe vgl. Bieler 2014, 24.

205 Zur genauen sprachlichen Einordnung von Pradikatsausdriicken, semantischen Rollen, Wirk-
machten und Darstellung vgl. Lucius-Hoene 2012, 49-56.

206 »Aufjeder [Dimension, Anm. FH] kann eine Handlung durch einen hohen oder niedrigen Grad von
Agency gekennzeichnet sein: 1. Aktivitadt vs. Passivitat, d.h., nicht Handelnder, sondern von Hand-
lungen Betroffener zu sein; dabei zihltintentionale Unterlassung auch als Handeln, 2. Handlungs-
verursachung durch das Selbst (Autonomie) oder andere (Heteronomie), 3. Bewusstheitsgrad des
Verhaltens, wobei vorbewusste Routinehandlungen eine wichtige Variante sind, 4. Kontrolle und
Kontrollierbarkeit und damit Verantwortlichkeit des Handelns, 5. Intentionalitats- und Planungs-
grad: Wahrend strategische und spezifisch situiert entworfene Handlungen einen hohen Grad von
Agency aufweisen, haben konventionelle, sozial praformierte Routinehandlungen einen mittleren
Grad und unabsichtliche, ungeplante Handlungen geringe Agency; autonomes Handeln impliziert
intentionales Handeln, 6. moralische Beurteilung hinsichtlich (Zweck-)Rationalitit und ethischer
Qualitat des Handelns.« Deppermann 2015, 65.

J/dol. 14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

249


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

250

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

kann.**” Sie unterscheidet verschiedene Ebenen, auf denen Agency in Erzihlungen
konstruiert wird:

- »Agentivierung seitens des Erzihlers in den Erzihlsitzeng,

— »Agentivitit des Erzihlers in der Interaktion mit dem Horer und den kommunikati-
ven Vorgaben der Erzahlsituationg,

- »narrative Agency des Erzihlers durch Art der Geschichtenversion, Evaluation und
Moral der Geschichte«.>*®

Die Betonung gradueller Uberginge, mit denen diese Ansitze arbeiten, sowie ihre Of-
fenheit fiir Gewohnheiten und wiederkehrende Routinen bedingen ihre Stirke fiir eine
theologische Nutzung des Konzepts Agency, welches einer binaren Aktiv-Passiv-Auftei-
lung widersteht.>®® Damit eignen sich die Konzepte auch sehr gut, um Narrationen zu
betrachten, die anekdotischen Charakter haben, was in den Interviews hiufig der Fall
war. Auch Routinen und Rituale konnen ein Ausdruck von Agency sein, da thnen die Mog-
lichkeit zu Reflexion und Anderung innewohnt.*° Sie unterscheiden sich somit auch von
iuferlichem Zwang.”"

AnschliefRend an Taylors Verstindnis der Re-Evaluation beinhalten diese Vorstellun-
gen von Agency in ihrer Vielschichtigkeit auch immer die Moglichkeit von Widerstand
und moralischem Urteilen, da die Handlung, auch die narrative, in der_dem Handeln-
den reflexiv verortet werden kann.** Sie stehen zugleich in einer gewissen kritischen
Distanz zu einer rein auf Aktivitit zugespitzten Lesart der Agency-Theorie Taylors, die
unreflektierte Handlungen, wie Routinen und Rituale, nicht als Aktivitit einstuft. Eine

207 Lucius-Hoene 2012, 44—45. »Die Sprache stellt der erzdhlenden Person durch ihre grammatikali-
schen und satzsemantischen Vorgaben das Repertoire zur Verfigung, ihre Erfahrung von Hand-
lungs- und Wirkmacht entsprechend zu markieren. [..] eine Analyse der semantisch-pragmati-
schen Aspekte der Darstellung bietet so einen Zugang zum Erleben der Erzdhlerin im Hinblick auf
ihre eigene Handlungsmaichtigkeit oder Ohnmacht.« Lucius-Hoene 2012, 45.

208 Lucius-Hoene 2012, 43.

209 Vgl. Geiger 2016, 53.

210 Vgl. Geiger 2016, 52.

211 Vgl. Emirbayer und Mische 1998, 976. »Even relatively unreflective action has its own moment of
effort; the typification and routinization of experience are active processes entailing selective re-
activation of received structures within expected situations, dynamic transactions between actor
and situation. We follow a current of thought (also documented by Camic) that never did succumb
to the aforementioned tendency to conceive of habit as a >fixed, mechanical reaction to stimulic
(Camic 1986, p.1046). According to this perspective, habit entails much more than biophysiologi-
cal (orinstitutional) processes; it includes as well the element of agency —no less than do the more
reflective and deliberative modes of action.« Zu Routinen als bewdhrtes Rationales in der Ratio-
nal Choice Theory: Reichertz 2010, 32—33. Im Hinblick auf duferlichen Zwang und Entscheidun-
gen aus freiem Willen macht Sarah Ahmed auf die Verstrickung von Machtverhiltnissen und auf
den wichtigen Sachverhalt aufmerksam, dass auch Cewalt als »gewollt« erscheinen kdnne — dass
ihr sogar rational zugestimmt werden kénne und sie nicht als Zwang empfunden werden misse,
wenn andere Zwinge in einem spezifischen Kontext dominanter ausgepragt seien. Wird also von
Zwanglosigkeit gesprochen oder vom »freien Willen« des Subjekts, stehe dies nicht grundsatzlich
in Opposition zu Gewalt und Erfahrungen von Ohnmacht. Vgl. Ahmed 2014, 55.

212 Vgl. Taylor 1985, 42.

J/dol. 14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

solch kritische Betrachtung hinterfragt die Moglichkeit des Subjekts, unter allen Um-
stinden aktiv aufzutreten, welche Strukturen vernachlissigt.

6.2.3.4 Narrative Konstruktion von Agency in den Interviews
Im Folgenden greife ich einzelne Punkte aus den Daten noch einmal heraus, um an ihnen
die Dimensionen von Agency im Verhiltnis zu Anerkennung zu konkretisieren.*”
Besonders deutlich traten in den Erzihlungen iiber Krisen verschiedene Dimensio-
nen der narrativen Konstruktion von Agency hervor (Kap. 5.1.1.7). Dies ist stimmig mit
den Ausfithrungen Taylors zur Re-Evaluierung des Selbst in der Identititskrise. Auffillig
istin den Interviews, dass die Erhaltung von Handlungs- und Identifikationsfreiriumen
meist mit Schilderungen der persénlichen Gottesbeziehung zusammenfillt. So berich-
ten die Befragten zwar, dass sie sich in manchen Bereichen ihrer Autonomie und Identi-
fikation stark eingeschrankt fihlten; deutlich wird aber auch, dass sie dadurch nicht je-
des Selbstverhiltnis verloren, sondern dieses vor allem in ihrer Gottesbeziehung und der
dortverspiirten Anerkennung bewahren konnten. Die Krisenerzihlungen der Interview-
ten sind immer auch dynamische Schilderungen voller Ambivalenz. In der Retrospektive
wird die Krise nie rein negativ geschildert. Nur in einem Fall verharrt die Schilderung in
Ohnmacht und Passivitit (Kap. 5.1.1.6). Durch narrative Agency mindern die Erzdhlen-
den die aktuellen persénlichen Folgen der ihnen widerfahrenen Gewalt in Form absicht-
licher oder unabsichtlicher Missachtung und Misshandlung. Die Erfahrungen verharren
derart nicht in der Empfindung, einer Fremdbestimmung ausgeliefert zu sein, vielmehr
wird durch kreative Eigenleistung und intentionale Kontrolle retrospektiv Agency und

somit auch Autonomie erlebt.*™*

dass ich schon schwierig finde, wie lange das braucht, bis so’n Tanker sich so’n bisschen bewegt,
also wen man alles mitnehmen muss. Das finde ich, also jetzt so als, Vertreterin der Institution
in der Kirche seh ich das, und ist das gut, wenn der Tanker sich so langsam bewegt, weil man
ganz, ganz viele mitnimmt.*"

Frau Kentge dufdert einerseits ihren Unmut itber die Dauer von Verinderungen in der
Kirche und betont zugleich aus ihrer gegenwartigen Perspektive (»also jetzt so«) ihr Ver-
stindnis. Sie nutzt die Metaphorik des Schiffs und nimmt derart auch eine mogliche
Routenverinderung in den Imaginationsraum auf.

Im Riickblick und aus der Distanz werden Krisen also auch angeeignet, oft werden
sie mit Begriffen aus der Wortfamilie des Sinns oder des Wachsens belegt (Kap. 5.1.1.7).

213 Wie auch bereits vorher in diesem Kapitel werden ebenso in diesem Textteil die empirischen Er-
gebnisse der Lesbarkeit halber gebiindelt paraphrasiert und nur an manchen Stellen in den FuR-
noten mit Beispielen versehen.

214  Die Wahrnehmung von Heteronomie und infolgedessen eine extrem geringe Agency liegen offen-
sichtlich dann vor, wenn sich die Befragten durch geltendes Recht nicht bestarkt, sondern einge-
schriankt sehen, Cleiches gilt fiir Gemeindeleitungsbeschlisse. Zum besonderen Verhalten von In-
stitutionen im Hinblick auf Anderungen, die zwar durchaus gewiinscht sind, aber dennoch schwer-
fallig geschehen, vgl. Ahmed 2014, 143—152. Im Unterschied zur »brick wall« beschrieben die be-
fragten Pfarrpersonen die Institution Kirche nicht als unbeweglich, sondern behibig.

215 T1,37 (22-25).

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

251


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

252

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

Sehr klar benennt dies zum Bespiel Herr Thomas: »[...Joft erkennt man auch im Nach-
hinein erst, welchen Sinn es hat.«**® Er kombiniert Zerstorung und Verinderung: »Dass
AUS den Triitmmern heraus was wichst, was (.) sonst nie gewachsen wire.«*”

Inwiefern die Befragten bereits in der Krise diese als »sinnstiftend« wahrnahmen,
ldsst sich natiirlich nicht rekonstruieren, daher ist hier von einer nachtriglichen Deu-
tung die Rede. Manche der Interviewten, zum Beispiel Herr Thomas und Frau Tohm,
sprechen explizit davon, dass sie diese Sicht erst nachtriglich gewonnen hitten.*®

Des Weiteren wird ein hohes Mafd an individueller Agency, und zwar in Form person-
licher Aktivitit, geschildert, wenn sich die Befragten an ihrem Arbeitsort willkommen
fithlen. Insbesondere wenn Interviewte davon erzihlen, dass die Zugehérigkeit zu einer
Gruppe, damit zusammenhingende Lebenserfahrungen oder das Wissen um besondere
Codes als spezifische personliche Qualitit — als Gabe — wahrgenommen und anerkannt
werden, tun sie dies in Form aktiv formulierter Schilderungen. Die Erfahrung, im po-
sitiven Sinne als besonders wahrgenommen zu werden, tritt zum Beispiel hervor, wenn
Interviewte erzihlen, dass sie von marginalisierten Menschen gezielt fiir Kasualien an-
gefragt wiirden.*” Dasselbe gilt fiir die Schilderung, dass die Arbeitgeberin (Gemeinde,
Kirchenkreis) um die Igbtiq* Identifizierung der betreffenden Pfarrperson wisse und ihr
in der Folge zum Beispiel die Telefonseelsorge fir LGBTIQ® anvertraue oder eine solche
Stelle einrichte. Wie etwa bei Frau Kentge:

das steht im Telefonbuch, das find ich, //Ah, Ja// deshalb find ich das wichtig, //Ja, ok// dass ich
das immer noch mache. Also unter KIRCHE steht dann irgendwann »Gleichgeschlechtliche Paa-
re«/[Aah,ja. Mmh// So, wenn man das Telefonbuch aufschligt, Diakonie, ahahahahah, Kinder-
girten, tadeltahahahah, Ghm, und ich, Ghm, ich bin ja seit 15 Jahren hier, in den ersten 5,6,7,8
Jahren kamen hdufiger Anrufe von, ihm, Leuten im Coming-out, oder von Eltern, und die ham
dann auch danach gefragt /[[mhm// Also es war weniger dann, das war, hab ich dann aber ir-
gendwann bald begriffen, weniger dieses »\Wir machten heiraten, kdnnen Sie uns da weiter-
helfen?«//]a// Die hab ich dann auch immer schdn an ihren Gemeindepfarrer verwiesen, hab
gesagt, »Wenn Sie da nicht weiter kommen, rufen Sie wieder an.« aber es waren ofter seelsor-
gerliche Gespriiche irgendwie darum. Ahm, und ich hatte AUCH dfter, in DEM Zusammenhang,
weil das da im Telefonbuch steht, glaub ich, aber auch weil man in [Stadtname] weif3, dass ich
'ne lesbische Pfarrerin bin. Mindestens in der Szene weifs man //mhm//, in der [Gemeindename]

216 T2, 4(28-29).

217 T2, 8(20-21).

218  Vgl. zur Erstellung von Sinn in narrativer Biografie und Konstruktion Reichertz 2010, 45-46; Linde
1993. Die Sicht auf eine Lebenskrise als sinnstiftend, oder als Katalysator fiir personliches Wachs-
tum, verbunden mit der eigenstdndigen Erlangung von Agency kann auch als eine mogliche Form
des von Tedeschi und Calhoun sogenannten »posttraumatischen Wachstums« (meine Uberset-
zung) gelesen werden. Vgl. Tedeschi und Calhoun 1995. Ob die Krisen fiir die Befragten eine trau-
matische Belastung darstellten, kann ich im Rahmen meiner Arbeit nicht sagen, mdchte aber den-
noch auf diesen maoglichen Sachverhalt hinweisen.

219 Hierwerdensie zudem doppelt anerkannt: sowohl als LGBTIQ* als auch aufgrund ihrer Kompetenz
als Pfarrpersonen. Dies trifft etwa zu fiir Anfragen, die eingeleitet werden mit »Sie wissen ja, wie
das ist ...«, auf die Frau Kentge hinweist. T1,13(34).

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

ist, die sind da offen fiir und, ich glaub die, also alle die irgendwie das kennen, wissen das, dass
ich lesbisch bin.**°

Es lasst sich hier sehen, wie Situationen gelingender Anerkennung mit der Empfindung
von Handlungsmacht verbunden sind; Voraussetzung dafiir ist die Erfahrbarkeit bzw.
Sichtbarkeit der prekiren Personlichkeitsanteile.***

Angesichts dessen lasst sich anschliefSend an Taylor folgern: Sofern die Pfarrperson
ihre sexuelle Orientierung oder ihre Geschlechtsidentitit (oder beides) in ihrer Erzih-
lung positiv hervorhebt, eventuell sogar als Gabe beschreibt und beurteilt, wird ihr damit
ermoglicht, ihrem dementsprechenden Handeln eine ethische Qualitit beizumessen.
Derart wird das Sichtbarmachen ihrer sexuellen Orientierung und Geschlechtsidenti-
tit — statt nur eine zweckrationale Handlung zur Selbsterhaltung (sich nicht verstecken
miissen) zu sein — zu einer Handlung, der ihrerseits ein spezifischer Wert beigemessen
wird.?”* Diese Einschitzung als Fihigkeit wird von den Befragten sehr bewusst reflek-

tiert und strategisch genutzt. Herr Werner schildert dies im Interview:

Trigt man seinen ja auch irgendwie anderen Blick //mhm// auf auf Theologie und auf Lebens-
entwurf/-entwiirfe und so, trigt man diese Sichtweise ein? Oder ldsst man’s lieber?**

Eine solche strategische Nutzung setzt ein Gefithl von Kontrollierbarkeit voraus.
Schlechte Erfahrungen in der Vergangenheit wirken sich in den Erzihlungen nega-
tiv auf die Einschitzung der eigenen Handlungsmacht aus (Kap. 5.1.1.6). Diejenigen, die
selbst Verletzungen durch Kirche und Gemeinde erfahren hatten oder denen derglei-
chen von Mentor_innen/Kolleg_innen vermittelt wurde, schitzen ihre Moglichkeiten in
der Tendenz negativer ein als diejenigen, denen vor allem positive Erlebnisse geschehen
sind oder vermittelt wurden. Die tragende Rolle der iterativen Dimension von Agency
fiir die individuellen Einschitzungen und ihr Einfluss auf Evaluation und Handlungen
werden hier konkret sichtbar.

Auch bei den Coming-out-Schilderungen kann ein hohes Maf3 an Aktivitit — in Ver-
bindung mit Intentionalitit und strategischer Planung — vernommen werden. Mit dem
Coming-out wurde zugleich das eigene Autonomieerleben gestirkt. Das genaue Gegen-
teil stellen die Schilderungen von Zwangsoutings dar, in denen der Verlust der autono-
men Identifizierung zutage tritt (Kap. 5.1.1.6). Dasselbe gilt fir Schilderungen von Ab-
berufungen. An dieser Stelle erlebten die Befragten Heteronomie als iiber die alltigliche
Kontingenzerfahrung hinausreichend, und damit als fiir Autonomie und Selbstbezie-
hung sehr bedrohlich. Wie andere Krisenerzihlungen auch, werden solche Schilderun-
gen meist durch Narrationen mit hoher Agency erganzt (Kap. 5.1.1.7).

220 T1,35(31)-36(8).

221 Ich benenne diese hier als prekar, da sie, Bedorf folgend, immer riskante Anerkennungssuchen
beinhalten; Bedorf 2010, 154.

222 Vgl. Taylor 1985, 42. Mit Sichtbarkeit meine ich eine grundsatzliche Erfahrbarkeit: dass zum Bei-
spiel eine Pfarrerin dariiber redet, mit einer Frau zusammenzuleben. Zum 6ffentlichen Charakter
des Amtes: Miiller 2019, 23.

223 T7, 3(2-4). Dieser Prozess wird gezielt gesteuert, wie Herr Zechau auch berichtet: T3, 6(13-19),
S.199.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

253


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

254

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

Was in den Biografieerzihlungen nicht vorkommrt, sind Schilderungen zufilliger
Coming-outs, die eine geringe Intentionalitit vermuten lassen wiirden. Alle Darstellun-
gen erzihlen von planvoll kontrolliertem Handeln.*** Hier lisst sich das Miteinander
von Agency und Verletzlichkeit exemplarisch wahrnehmen. Bei gezielten Coming-outs
konnen die Einzelnen ihre Verletzlichkeit zumindest teilweise steuern. Sie greifen hier
auf die praktisch-evaluative Dimension von Agency zu und kénnen die Situation sowohl
vorab imaginieren als auch selbststindig kontextualisieren. Derart konnen die Beteilig-
ten das Risiko der Missachtung besser einkalkulieren, da sie das konkrete Ziel vor Augen
haben, die eigene Identifizierung darzustellen und den eigenen Handlungsspielraum
zu behalten oder zu erweitern.”” So kénnen sie sich auf die Angste und die Nervositit
und auch auf die méglichen Ausginge der Interaktion emotional vorbereiten.?*

Nun kann die Betonung individueller Handlungsmacht so wirken, als ob das Subjekt
ginzlich selbst fiir seine Lage verantwortlich wire. Dies wiirde jedoch sowohl strukturel-
le Machtverhiltnisse als auch die Wirkung von Affekten (Angst, Sorge) vernachlissigen.
Sowohl der Kontext als auch die individuelle Verletzbarkeit, die Vorgeschichte der Per-
son, ihre emotionalen und kognitiven Ressourcen und die Gesamtstruktur sind einzube-
ziehen.?”” Eine Verkiirzung auf individuelle Handlungen kann beim Subjekt zu Selbst-
ausbeutung und Uberforderung fithren. Gerade Uberforderung und iiberhshte Selbst-
anspriiche sind ohnehin, wie vielfach herausgearbeitet wurde, typische Problemfelder
des Pfarramtes.**® Denn mit dem hohen Maf an Autonomie und der damit einherge-
henden Macht sowie der identititsstiftenden Komponente des Amtes kommen notwen-
digerweise viele Verantwortungen und Erwartungen, insbesondere Selbsterwartungen,
auf jede Pfarrperson zu.?” Herr Plein beschwerte sich im Interview, dass viele seiner
Kollegen (sic!) sich nur aus vorauseilendem Gehorsam nicht outen witrden. Damit fillt er
ein Werturteil, das die individuellen Kontexte seiner Kollegen ignoriert; zugleich macht
er auf einen wichtigen Punkt aufmerksam. Die Rolle von Agency bleibt ambivalent: Die
Ubernahme von Agency derart in Form einer undifferenzierten Forderung an Personen

224 Dass das Narrativ des Coming-outs von den meisten Interviewten nicht in Frage gestellt, sondern
dass dabei meist auf bekannte Narrative zuriickgegriffen wird (Kap. 5.1.1), liegt auch an der dis-
kursiven Einbettung in eine weifd-christliche und heteronormativ strukturierte Gesellschaft. Be-
reits der Terminus Coming-out, der dem Ausdruck »in the closet« gegeniibersteht, enthélt einen
Dualismus, der das Subjekt den Regeln des Systems unterwirft. Vgl. unter anderem Butler und
Athanasiou 2013. Ahmed macht darauf aufmerksam, dass die Annahme des Leidens unter dem
closet eine weifd und westlich zentrierte Perspektive sei. Vgl. Ahmed 2006, 175-176.

225 Vgl. Bedorf 2010, 154. Ich nutze hier das Wort »darstellen«, um die performative Dimension von
Coming-outs aufzugreifen.

226 Eine solche Vorbereitung ist natirlich immer nur bruchstiickhaft, weiterhin bleiben viele Risiken
der Verletzung bestehen; das Gefiihl einer grundlegenden Kontrollierbarkeit scheint aber bereits
ein guter Schutz zu sein — moglicherweise weil damit erméglicht werden kann, die eigene Identi-
fizierung nicht aus der Hand zu geben.

227 Vgl. Bieler 2017, 3337, 47-61.

228 Vgl. Wagner-Rau 2009, 21.

229 Beim vorliegenden Thema kommt die empirische Beobachtung hinzu, dass marginalisierte Per-
sonen haufigannehmen, besser als andere sein zu missen, um Anerkennung zu bekommen. Vgl.
unter anderem Séderblom 2013b, 143.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

heranzutragen, ignoriert die individuellen Situationen, und zugleich kann die Erinne-
rung an das Potenzial von Agency eine Moglichkeit sein, sich nicht vorbewusst oder un-
absichtlich in vorgefundene Strukturen zu ergeben.?*°

Trennungen und Normalisierungen - Schaffung von Privatraum
Eine besondere Form der Schaffung von Agency stellt in den Interviewnarrationen die
gezielte normalisierende Abgrenzung (Kap. 5.1.3) sowie die zumeist trennende Eintei-
lung in zwei Welten dar (Kap. 5.2). Meine Schlussfolgerung, die ich vor dem Hintergrund
des Konzepts Agency ziehen werde, lautet, dass eine derartige Trennung den Erzihlen-
den Schutz ihrer Person und ihres Privatlebens bietet.

Die Bereiche Pfarramt und Privat bzw. LGBTIQ* werden nimlich nicht nur riumlich
getrennt, wie im Fall von Dienstwohnsitzen und Funktionspfarraimtern, sondern auch
in der eigenen Wahrnehmung und Deutung, und zwar mit dem Narrativ der zwei Welten
(Kap. 5.2). Diese Trennung kann sowohl ein aktives Nutzen von Agency sein als auch eine
blof3e Reaktion auf mangelnde Anerkennung.

Die Schilderungen der Interviewten, so lisst sich zunichst festhalten, neigen dann
zu einer dichotomen Trennung, wenn diese von Missachtungen gegeniiber ihrer Person
erzihlen. Indem sie konstatieren, »da prallen WELTEN aufeinander«, gelingt es den
Pfarrer_innen, nicht allein bei sich Schuld oder Versagen zu verorten, sondern das Pro-
blem auch und vor allem in der Strukturierung von Kirche und Gesellschaft zu sehen.?"
Vor dem Hintergrund von Erfahrungen von Missachtung und Verkennung fihrt der
Wunsch nach Authentizitit in den verschiedenen Anteilen ihrer Identitit dazu, dass die
Pfarrpersonen ihre Handlungsmacht nutzen, indem sie Bereiche aktiv trennen — womit
sie aber auch zu einer Reproduktion und Vertiefung der besagten Trennung beitragen.

Diese narrative Trennung ist vermutlich weniger Abbild einer derart dichotom er-
lebten Struktur, sondern ist vielmehr ein deutlicher Versuch, in beiden Welten — mit den
verschiedenen Anteilen der eigenen Identifizierung und mit den dazugehdrigen kollek-
tiven Identititen — leben zu kénnen, Anerkennung zu erhalten und handlungsfihig zu
bleiben. Hier kommt die von Emirbayer und Mische als praktisch-evaluativ benannte Di-
mension von Agency deutlich zum Tragen. Die narrative Trennung ermoglicht den Pfar-
rer_innen, sich fiir sie selbst passend zu identifizieren und ihre Identitit nicht zu ver-
leugnen, ohne das Vertrauen des Gegeniibers und das Vertrauen in sich selbst zu verlie-
ren. Sie kénnen sich somit fluide und angemessen in sehr verschieden kulturellen Kon-

230 Andiese UberlegunganschlieRend: Das Konzept Agency ist auch in anderen theologischen Erdrte-
rungen duferst hilfreich, um bei Fragen der Pluralitat und Inklusion nicht die Spannung zwischen
Hilfe und Bevormundung zu iibergehen und um Nachfolge und widerstiandiges Christentum in
seiner Ambivalenz sichtbar zu halten. Es geht also darum, von wem in welchem Maf$ Befreiung,
aber auch Schutz erwartet wird und wann Schutz zu Paternalisierung und Bevormundung geréat.
Vor allem zu den Themen Alter und Behinderung sowie in feministischen Diskussionen werden
diese Debatten vielfach gefiihrt. Vgl. Falk et al. 2012.

231 T2,11(19).
Hiermit befreien sie sich davon, strukturelle Krisen als persénlich verschuldete Krisen zu iiberneh-
men, wie dies in der individualisierenden Erzahlung immer wieder geschieht. Vgl. zur Befreiung
aus dieser Ubernahme im Rechtfertigungsgeschehen Bieler und Gutmann 2008, 79. Zum Konzept
situativer Vulnerabilitat: Bieler 2017, 47-66.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

255


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

texten bewegen. In der Kirche kénnen sie — bewusst gesteuert und mit hoher Agency
— ein sie schiitzendes konservativeres Bild ihrer selbst vermitteln; zugleich kénnen sie
— ebenso bewusst gesteuert — in Igbtiq* Kreisen, die sie als grundsitzlich offener beim
Themenfeld Sexualitit schildern, ansprechbar und weniger konservativ wirken.*** Be-
fragte, die sich an einer hohen Sichtbarkeit von Igbtiq* Pfarrpersonen und ihrem pas-
toralen Wirken interessiert zeigten, unternahmen mitunter deutliche Bemithungen zur
Vereinbarkeit der beiden Welten, die anderen weniger.

Die Befragten ordnen zum Teil ihre Erzihlungen und Lebensgeschichten in ein nor-
matives Setting ein, um sich Riickzug zu ermdglichen. Manche benennen sich zum Bei-
spiel im Interview wiederholt als »normal«, was von mir ganz im Goffman’schen Sinne

2% Denn

der Inszenierung des eigenen Lebens und der eigenen Rollen verstanden wird.
wenn sie entlang gesellschaftlich erwarteter Scripts wahrgenommen werden, entgehen
sie Nachfragen.”* Dabei kann es sein, dass sie fiir diese Inszenierung selbst hintanstel-
len, dass sie sich an einem moglicherweise auch zunehmend schwindenden Ideal orien-
tieren. So kann in den Interviews ein biirgerlich-heteronormativer Erwartungskodex,
was die Gestaltung einer Ehe betrifft, festgestellt werden, den einige zu inszenieren ver-
suchen (Kap. 5.1.3.2 und 5.1.3.3). Die Pfarrer_innen nutzen die ihnen bekannte Erzih-
lung des heteronormativ orientierten Pfarrhaushaltes, um sich selbst aus der kritischen
Beobachtung herauszuziehen.

Meine Beobachtung, dass es keinen entspannten Artikulationsraum fiir die eigene
Lebensform gibt (Kap. 5.1.3), bringt folgenden — hier bewusst iiberspitzt formulierten —
Befund hervor: Als erméglichten Privatbereich gibt es im Pfarramt nur Heteronormativi-
tit.” Denn nur im idealtypischen (hetero-)normativen Narrativ scheint die Pfarrperson
keine zusitzlichen Strategien anwenden zu miissen, um zu zeigen, dass sie einen ethisch

236

vertretbaren Lebenswandel lebt.?*® Dies liegt an der Vertrautheit und Bekanntheit dieser

232 Diese Prozesse fliihren mitunter zu einer oberflachlichen Anpassung an ein erwartetes Lebensmo-
dell, ohne dass dieses auf explizite Weise an die Personen herangetragen worden wire. Der hier
beschriebene Spagat wurde von Althaus-Reid als eine leidverursachende Vermischung von Liebe
und Sexualitat in christlicher Theologie beschrieben; Althaus-Reid 2000, 88.

233 Vgl. Goffman 2009. Menke bringt Foucaults »Unbehagen« gegeniiber Prozessen der Normalisie-
rung in Dialog mit Wittgenstein und Taylors Ethik der Authentizitat; Menke 2011, 235.

234 Scripts verstehe ich, Emcke folgend, als tibliche, iberdurchschnittlich haufig auftretende Formen
sozialen Verhaltens, sozialer Herkunft und Gestaltung. Ein Beispiel: Einer Person, die in einem
Heim grof wird, da beide Eltern frith verstorben sind, wird eher mit Schweigen oder mit mehr
Nachfragen begegnet, da ihre Kindheit und Jugend nicht den tblichen Scripts entsprechend ver-
laufen ist. Vgl. Emcke 2000, 292.

235 Dies steht in spannungsvoller Entsprechung zur professionsethischen Forderung, dass die
»Selbstmitteilung« keine »Selbstexpression« sein solle, eine derartige Offenlegung des Selbst ha-
be ihren Raum im Privaten, in Freundschaften und Beziehungen. Vgl. Karle 2001, 107-108. In wel-
chem Ausmaf$ im Pfarramt Cisnormativitat vorherrscht, kann mit dieser Arbeit nicht zur Ganze
empirisch beantwortet werden, unter anderem da im Sample keine heterosexuelle trans Person
befragt wurde. Dazu miissten weitere Untersuchungen angestellt werden. Aufgrund der engen
Verkniipfung von Cisnormativitidt und Heteronormativitit und der gesellschaftlich in allen Berei-
chen vorherrschenden Cisnormativitit lasst sich eine starke Beeinflussung allerdings mit hoher
Wabhrscheinlichkeit vermuten. Vgl. Butler 2012.

236 Zu fragen ist, wann und wo diese Lebensform derart (iberhaupt gelebt wird. Daher gehe ich von
einem idealtypischen Bild aus.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

Lebensform. Nur wenn die Pfarrperson nicht als »anders« wahrgenommen wird, ent-
geht sie dem Othering und damit auch Nachfragen, oder hat zumindest eine erweiterte
Kontrolle itber die Nachfragen.”” Sie bekommt also einen Bereich zugesprochen, der
vor zu starker Nachfrage und Neugierde geschiitzt werden darf. Sozial etablierte Regeln
des Anstandes verbieten das tiefere Eindringen in den Privatbereich. Durch diese besse-
re Nihe-und-Distanz-Regelung gelingen auch Anerkennungsbegegnungen besser, wie
sich beim Umgang der Interviewten mit normativen Familienbildern zeigte (Kap. 5.1.3.2
und 5.1.3.4).

Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen kann die durch die Pfarrpersonen vorge-
nommene Normalisierung als ein bewusst eingeschlagener Weg zur Wahrung privater
Grenzen und zum Schutz vor Verletzung gelesen werden.?*® Somit kann diese Norma-
lisierung einen hohen Grad an Agency aufweisen, abhingig davon, ob sie bewusst und
intentional geschieht.”®® Angesichts meiner Erdrterung zur Handlungsfihigkeit prazi-
siere ich also: Auch auf den ersten Blick sehr restriktiv und subordinierend wirkende
Verhaltensweisen konnen Agency beinhalten, die iiber den reinen Selbstschutz hinaus-

reicht.*°

Wenn Anerkennung und in der Folge Identifizierung sowie Amtsbilder abhin-
gig sind vom gemeinsamen Werthorizont der beteiligten Akteur_innen und wenn dieser
differiert zwischen den sich gegenseitig Anerkennenden, ermdglichen die Normalisie-
rung sowie die Zwei-Welten-Trennung den interviewten Pfarrpersonen, dennoch wei-
terhin im Pfarramt titig zu sein.

Diese Strategien geraten jedoch mit dem Erleben von Authentizitit in Konflikt, so-
fern dieses Erleben an Anerkennung gekoppelt ist. Auch geht mit Normalisierung, ins-

besondere wenn sie nicht bewusst geschieht oder wenn sie als eine notwendige Zuriick-

237 Dass Pfarrpersonen, egal welchen Ceschlechts und welcher Orientierung, diesen Raum immer
wieder verteidigen miissen, wird in der pastoraltheologischen Empirie deutlich. Vgl. Hildenbrand
2016, 91.

238 Zur Erfahrung der Objektivierung als Erschaffung von Verletzlichkeit vgl. Bieler 2017, 50.

239 Vorbewusste und unabsichtliche Handlungen sind hingegen eher als reaktiv denn als aktiv einzu-

stufen. Die Lesart, die Foucault fiir Normalisierung anbietet, suggeriert eine starke Beschrinkung
der Handlungsfahigkeit des Subjekts. Ich schliefRe mich an dieser Stelle der Kritik Honneths und
Emckes in Bezug auf Anerkennungsméglichkeiten an. Bei Foucault fehle eine Wahrnehmung ver-
schiedener Machtsphéren und der entsprechenden unterschiedlichen Formen des Zwangs. Damit
fehle, darauf macht Emcke aufmerksam, auch eine Méglichkeit, diese zu messen. Vgl. Emcke 2000,
155-175.
Ahmeds Ausfithrungen zu eigensinnigen (willful) Handlungen des Subjekts innerhalb von
Machtstrukturen sind hier ebenfalls hilfreich: Sie zeigen, dass menschliche Interaktionen nicht
in einem reduktionistischen Verstiandnis von »Uberwachen und Strafen« aufgehen. Vgl. Ahmed
2014,137-138. Ahmed knipftihre grundsatzliche Kritik an einem durch Machtstrukturen reduzier-
ten Verstindnis von Handlungsmacht des Subjekts nicht allein an Foucault; es ist auch fraglich, ob
Foucault derart reduktionistisch zu lesen ist. Das Problem der Gleichurspriinglichkeit von Identitat
und Unterdriickung, auf das vielerorts aufmerksam gemacht wurde, bleibt jedoch selbst bei einer
differenzierten Foucault-Lektire bestehen. Vgl. Lorey 1996; Spivak et al. 2011; Benhabib 1995, 246;
Butler1997b, 99; Emcke 2000, 165.

240 Zum Thema Defizitorientierung vgl. auch Geigers Ausfiihrungen, was die Nutzung des Agency-
Konzeptes bei der Betrachtung extrem restriktiver und marginalisierter Felder der Sozialen Arbeit
betrifft, etwa im Hinblick auf Handlungsoptionen gefliichteter Menschen in Deutschland; Geiger
2016, 69.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

257


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

haltung der persénlichen Identifizierung wahrgenommen wird, ein potenzieller Zwang
einher.”* Bieler, Stoellger und Hermelink haben auf die gravierenden Folgen innerhalb
praktisch-theologischer und pastoraltheologischer Felder aufmerksam gemacht, wenn
eine normalisierende Disziplinierung unkritisch itbernommen oder sogar als inhdrenter
Bestandteil des Pfarrberufes nahegelegt wird.*** Stoellger fordert daher, dass Figur und
Grund (Pfarrperson und Lebensform) unterschieden werden miissten. Dies ist fur die
hier betrachteten Prozesse der Normalisierung aufschlussreich. Er schreibt in diesem
Zusammenhang zum Korper der Pfarrperson:

»In dieser Amtsrolle und Funktion hat auch der Pfarrer zwei Korper: den Talar und was
darunter ist, den Amtskorper und den natirlichen Kérper seiner Person. Der Amtskor-
per ist sichtbar, und darum auch visuell markiert und mit der Amtstracht (und allem,
was dazugehort) gestaltet.«**?

Esistdaher zu folgern, dass die Praxis der Normalisierung eine bewusste und reflektier-
te Entscheidung voraussetzt, um als solche positiv erfahren zu werden. Dies gelingt nur,
wenn das Ziel der Normalisierung im Sinne der oben erliuterten freien Zustimmung
erfolgt und nicht im Widerspruch zu einer anderen Verkérperung steht (Kap. 5.2.4 und
6.2.2.3).

In den Fillen, in denen sich Normalisierung iiber die Person allein nicht erreichen
ldsst — weil die Privatperson entweder korperlich sichtbar bleibt oder durch Dynamiken,
die sich nicht steuern kann, immer wieder in die Sichtbarkeit gerit —, ergeben sich Kon-
flikte (Kap. 5.2.4). In diesen vermag die Amtsrolle den »natiirlichen Kérper« durchaus zu
schiitzen. Es kann allerdings nicht das Ziel obiger Trennung von Figur und Grund sein,
dass sich die Pfarrperson so weit korperlich selbst verleugnen muss, dass ihr Kérper wie-
der in die Amtsrolle passt.

Im Bild des Talars wird die bewusste Steuerung der Wahrnehmung des Korpers auch
in den Interviews deutlich. Frau Kentge spricht von ihrer Wahrnehmung als Pfarrerin im
Anschluss an Amtskleidung und Amtshandlungen im Unterschied zum Studium:

Ahm, ich weif nicht mehr, wie das im Studium war, ob das, da, da war das weniger wichtig, aber
s0, von, da kam das mit der Identitit als lesbische Pfarrerin, weil man macht ja Beerdigungen
und hat diesen Talar an und macht sonntags die Gottesdienste, dhm, wie das dann ist, in der
Lesbenszene als Pfarrerin wahrgenommen zu werden.***

241 Im Hinblick auf Prozesse der Normalisierung und der Zuriickhaltung der eigenen Identifizierung
bleibt ein Verweis auf Foucaults Analysen unumganglich. Foucault spricht von Gouvernementali-
tat und beschreibt diese Form des unausgesprochenen Zwangs mit dem Konzept der Biomacht,
welches Ulrike Auga fiir die systematisch-theologische Diskussion von Familien nutzt. Foucault
20053a; Auga 2012.

242 Vgl. Bieler1999, 283; Hermelink 2014d.

243 Stoellger 2016, 136—137. Der Amtskorper sei somit Bild- und Biopolitik, also Gouvernementalitat
unterlegen.

244 T1, 6(25-29).

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

Der Talar verleiht der Person auch immer die Autoritit, ihre Rolle auszuiiben, und gibt
dem Korper die notwendige Freiheit, primir als Amtskorper wahrgenommen zu werden
- und erst danach zum Beispiel als transgeschlechtlich. Die Nutzung der Amtsinsigni-
en ist damit eine fiir den Pfarrberuf iiberaus bedeutsame und wohlbekannte agentische
Steuerung, die hier eine weitere Bedeutung erhilt. Eine trotz Talar missgliickte Aner-
kennungssituation, die aber auf die Wahrnehmung des Talars als Amtstracht verweist,
schildert Frau Tohm:

Dersaf3in diesem Gottesdienst, ich hatte 'nen Talar an, also kein, wahrlich kein Kleid //schmun-
zelt// (.) und am Schluss steht man als Pfarrerin an der Kirchentiir, oder Pfarrer, gibt jedem der
Besucher die Hand und der baut sich vor mir auf, verschrinkt die Arme, guckt mich von oben
bis unten an und verweigert mir den Handschlag.**

Der Wohnort: eingeforderter Handlungsraum
Der Wohnort der Pfarrperson — und damit das private Zusammenleben, zum Beispiel als
Paar oder Familie — ist der sichtbare, erfahrbare Ausdruck der Lebensformen von Pfar-

246 Gerade hier zeigt sich, was in der jeweili-

247

rer_innen und darum diskursiv umkimpft.
gen Gemeinde als »normal« angesehen wird.
Zugleich schildert ein Pfarrer im Interview das Pfarrhaus als denjenigen 6ffentlichen
Raum, der das »Andere« in der Gesellschaft ermégliche, der nicht nur Kontaktstelle zur
Gemeinde auflerhalb des Kirchraums sei, sondern auch Freiheit im Denken erlaube.

Und fiir mich ist es, dhm, soll es so ein HORT tatsdchlich des, des Nachdenkens und des Nachden-
kens in so einem geschiitzten Rahmen //)a// sein konnen. Also (.) wo man auch experimentell
denken darf. /[]a// Und auch mal in eine Sackgasse denken darf. Und so. Also durchaus schon
ein Stiickweit vielleicht auch als intellektuelles Haus. Das aber IMMER auch den Anspruch hat,
dhm, dann auszustrahlen. In die Praxis hinein.?*®

Diese Freiheit kénne von dort nach aufien getragen werden.**® Daraus folgere ich, dass
der Wunsch, im Pfarrhaus zu wohnen, nicht nur als ein Sehnen nach Anerkennung ver-
standen werden kann, sondern dariiber hinaus auch als (eingeforderte) Erméglichung

245 T6,24(28-32).

246 Esfalltauf wie hdufigin den undinVorbereitung der Interviews das Thema Pfarrhaus angeschnit-
ten wurde. Das Bild der Pfarrfamilie sowie das des Pfarrhauses tauchte in den Vorbesprechun-
gen am Telefon mit den Interviewpartner_innen — sowie spdter in den Interviews — immer wie-
der auf. Wenn ich von meiner Forschungsarbeit erzihlte, wurde hiufig »queeres Leben im Pfarr-
haus«gehort, obwohlich von»Amtsbegriffen« gesprochen hatte. Das Amt wird offenbar direkt mit
dem Pfarrhaus assoziiert. Interviewpartner_innen gingen wiederholt von sich aus darauf ein, ob-
wohl es weder in der Einleitungsfrage noch in den Nachfragen vorkam. Vgl. zur Rolle der Debatte
um gleichgeschlechtliches Leben im Pfarrhaus unter anderem Hildenbrand 2016, 279—280; Krohn
2011; Spilling-Noker 2006.

247 Vgl. Hildenbrand 2016, 235-236.

248 T8, 42(10-14).

249 »Vonjehertraute man dem Pfarrhaus zu, eine ethische Gegenwelt zu reprisentieren. Zur Ressour-
ce des politischen Personals wurde es jedoch erst nach der friedlichen Revolution 1989.« Eichel
2012, 12.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm

259


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

einer Tradition protestantischer Verkiindigungs- und Bildungsarbeit.>° Als solcher be-
wegt er sich insofern in den geschilderten Anerkennungsdynamiken, als die Pfarrperso-
nen mit ihrer sexuellen Orientierung und ihrer Geschlechtsidentitit — nicht trotz — ein
Teil dieser Tradition sein méchten.

6.3 Rechtfertigung

Die vorgestellten Theorien zu Anerkennung, Authentizitit, Identifizierung und
Handlungsfihigkeit sind allesamt Theorien iiber Beziehungsgeschehen und itber Sub-
jekte in Beziehungen und Strukturen, welche sowohl ermdglichen als auch einengen.
Vor diesem Hintergrund deute ich die in den Erzdhlungen erschaffenen Freiriume
der Einzelnen auch als Rechtfertigungsgeschehen, das aus einengenden Strukturen
der Macht befreit, die verhindern, dass sich das Subjekt als mit sich im Reinen und
handlungsfihig erleben kann.>"

Unter Rechtfertigungsgeschehen verstehe ich, anschlieflend an Bieler und Gut-
mann, die Herstellung eines »Beziehungsgeschehens«, das an die Stelle »todlicher

»? Die in diesem Beziehungsgeschehen entiuferte Liebe

Beziehungslosigkeit« tritt.
des geoffenbarten Gottes ist die gottliche Wesensiuflerung und damit zugleich immer
ultimativ frei gegeben.”* In Form der unverdienten, véllig frei geschenkten Liebe er-
moglicht sich im derartigen Beziehungsgeschehen heilschaffende Wirklichkeit. Dabei
gehe es, so Bieler und Gutmann, letztlich nicht um die Subjektbildung im Sinne einer
individualisierten Identititsformung, sondern »Subjektwerdung im Lichte des Recht-
fertigungsgeschehens« beinhalte immer schon eine eschatologische Perspektive.**
Entsprechend den vorherigen Ausfithrungen ist davon auszugehen, dass Anerken-
nung im Muster der Wertschitzung ebenso notwendig fiir die Ausitbung des Pfarrberu-
fes ist wie die rechtliche Anerkennung durch die Ordination.>* Die mitunter vorgetra-
gene Forderung nach Zuriickhaltung beim 6ffentlichen Zeigen der eigenen Lebensform

250 Vgl. Hildenbrand 2016, 62—64. Das Pfarrhaus mache exemplarisch die »Totalrolle«sichtbar, Kless-
mann 2012, 125.

251 Foucault folgend gehe ich davon aus, dass jeder Raum, in dem sich Interaktion ereignet, und jegli-
ches Beziehungsgeschehen immer machtvoll gegliedert ist. Dies sagt nichts tiber dessen Qualitit
aus, sondern besagt zuerst nur, dass in jeder Interaktion sowohl die Moglichkeit von Unterdrii-
ckung als auch von Befreiung besteht. »Es stimmt nicht, dass es in einer Gesellschaft Leute gibt,
die die Macht haben, und unterhalb davon Leute, die iiberhaupt keine Macht haben. Die Macht
istin der Form von komplexen und beweglichen strategischen Relationen zu analysieren, in denen
niemand dieselbe Position einnimmt und nichtimmer dieselbe behalt.« Foucault 2005b, 805-806.

252 Bieler und Gutmann 2008, 21.

253 Bieler und Gutmann erldutern Barths und Cremers Verstindnis der Selbstmitteilung Gottes der-
art: »Gott gibt sich in seinem Wesen als Liebe zu verstehen, und gerade darin als Ausdruck seiner
Freiheit—denn Liebe ereignet sich aus Freiheit und in Freiheit, oder sie ist nicht Liebe.« Bieler und
Gutmann 2008, 68.

254 Bieler und Gutmann 2008, 101 sowie Bieler und Gutmann 2008, 97.

255 Dass die Ordination an sich nicht genligt, zeigt sich in der Notwendigkeit des Vertrauens, das wie-
derum weder allein an die Ordination noch an die Unauffilligkeit gebunden werden kann, wie
oben ausgefiihrt.

14.02.2026, 12:45:54, https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - - TxEm


https://doi.org/10.14361/9783839409848-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

