
einander umzugehen.406 Denn dieser Ansatz meide dogmatische Ge-
wissheiten und halte der heutigen Bilderflut mit ihren digitalen Echt-
heitssimulationen ein Gefühl für die ikonische Differenz entgegen.407
Gerade in Zeiten des »iconic turn« komme es darauf an, die Funktion
der Repräsentation, des Zeigens auf etwas, wach zu halten und sich
um eine Semantik des Bildhaften zu bemühen.408 Höhn kritisiert die
Wiederzulassung des tridentinischen Ritus, mit dem man »dem
Trend nach mehr Sinnlichkeit im Religiösen nachgekommen« sei,
als rückwärtsgewandte »lehramtlich betriebene dogmatisch-ästheti-
sche Inszenierungskunst«, die »ein instrumentelles Verständnis von
Ästhetik« verrate: »Auf diese Weise lassen sich vorhandene Plausibi-
litätslücken in der kirchlichen Verkündigung kaum kompensie-
ren.«409 Und schließlich propagiert Höhn einen »Paradigmenwechsel«
von einer Substanzontologie zu einer relationalen Ontologie (!),
»wobei die Wirklichkeit, um die es geht, durch und als eine Bezie-
hung konstituiert zu denken ist«. Denn Gottes Wesen und Sein sei
Liebe (1. Joh 4,8). »Das Selbstverhältnis Gottes realisiert sein Wesen
als eine relationale Wirklichkeit, d.h. als ursprungsloses ›Woher‹ (Va-
ter), als ungeschaffenes ›Woraufhin‹ (Sohn), als unüberbietbares
›Was‹ (Heiliger Geist) unbedingter Zuwendung«.410 Und daher könne
man auch noch über eine individualistische Mystik der »Entwelt-
lichung, die sich in Ekstasen und Sondererfahrungen legitimiert«411

und über alle Bilder und Sprache hinaus ist, eine an Paulus (1, Kor
12–14) orientierte gemeindezentrierte Christus-Mystik setzen, die
die Liebe zum Inhalt hat.

2.3 Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

2.3.1 Bildniszerstörung als Reinigung

»Das ideelle Wesen des Göttlichen ist nach islamischem Glauben bildlich
nicht erfassbar, und die Sinnenwelt, die von der göttlichen Wahrheit durch
eine unüberbrückbare Kluft getrennt wird, ist bloßer Schein und der Dar-

180

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

406 Höhn, a. a.O., S. 87 f.
407 Höhn, a. a.O., S. 223 f.
408 Höhn, a. a.O., S. 202 f.
409 Höhn, a. a.O., S. 82 f.
410 Höhn, a. a.O., S. 139.
411 Langer, Christliche Mystik im Mittelalter, S. 79 (Kritik der »Pneumatiker«).

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellung nicht wert. Daher bleiben Gott und die Wirklichkeit […] der isla-
mischen Bildkunst durchaus fremd. Der Islam kennt im Sinne des Chris-
tentums weder das Gottesbild, noch eine getreue Nachahmung der diessei-
tigen Welt.«412

Zumindest der zweite Teil des letzten Satzes von Ipsiroglu muss
heute wohl relativiert werden, wie sich zeigen wird. Doch gehen wir
zurück:

Ein weltgeschichtlich bedeutsames Ereignis trug sich im Jahre
610 n.Chr. zu, als Muhammad auf dem Berg Hira in der Nähe von
Mekka die ersten göttlichen Offenbarungen empfing, die ihm der
Erzengel Gabriel übermittelt haben soll (Koran, Sure 2,97413). Die
Offenbarung ging mündlich und Stück für Stück über Jahre hinweg
vor sich (Muhammad konnte weder lesen noch schreiben). Muham-
mad rezitierte die Suren und ließ sie von Schreibern aufzeichnen.

Muhammad sah sich in der Tradition der großen Propheten, be-
trachtete sich selbst aber als »Siegel der Propheten«, dem die letzt-
gültige Offenbarung zuteil geworden war. Also erkennt der Koran
auch die Schriften der Offenbarungsreligionen vor ihm im Wesent-
lichen an (K 6,92).

»Herabgesandt hat Er auf Dich das Buch in Wahrheit, bestätigend, was ihm
vorausging. Und herabsandte er die Tora und das Evangelium zuvor als eine
Leitung für die Menschen und sandte (nun) die Unterscheidung.« (K 3,3)

Jesus (Isa) ist nämlich für Muhammad einer der größten Propheten,
»unbefleckt« von Maria (Marjam) durch den Heiligen Geist empfan-
gen (K, 21,91), doch nicht der Sohn Gottes. Das widerspricht der ab-
soluten Transzendenz eines sich nur über das Wort offenbarenden
Gottes; eine Inkarnation kann es nicht geben (K 4,163). Wer dies
glaubt, macht sich der Sünde des Polytheismus (»shirk«: »Beigesel-
lung«414) schuldig: »Und ich folge der Religion meiner Väter Abra-
ham, Isaak und Jakob. Und es ist nicht erlaubt, Allah etwas beizu-
gesellen.« (K 12,38)

Zur damaligen Zeit war die Kaaba in Mekka, die um einen
schwarzen Meteoriten herum als eine Art Einfassung gebaut worden

181

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

412 Ipsiroglu, Das Bild im Islam, S. 9.
413 Ich folge der von Annemarie Schimmel herausgegebenen Koranübersetzung von
Max Henning und zitiere zukünftig in der Form »K 2,97«, wobei ich die Nummerie-
rung der kufischen Verszählung der offiziellen ägyptischen Koranausgabe überneh-
me.
414 Cook, Der Koran, S. 25.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


war, nämlich als Heiligtum verschiedenster heidnischer Kulte in Ge-
brauch. Muhammad war also überzeugt, »zu seinen der Sünde des
Götzendienstes anheim gefallenen Landsleuten als Warner gesandt
zu sein«,415 und er begann zu predigen.

Im Koran tauchen also zahlreiche Gestalten des Alten und
Neuen Testaments auf, und für Schimmel lag dies »gewissermaßen
in der Luft«. Sie schreibt Muhammad »eine mehr oder minder be-
wusste Übernahme dieser Stoffe von christlichen und jüdischen Mit-
bürgern« zu.

(Die Könige Südarabiens waren nämlich schon im 6. Jahrhun-
dert zum Judentum übergetreten; und verschiedentlich befanden sich
jüdische Kolonien in Arabien. Und da es auch in der Einflusssphäre
Irans und Ostroms und des nestorianischen und monophysitischen
Christentums lag, wurde es zur damaligen Zeit auch von zahlreichen
Christen verschiedenster Bekenntnisse bewohnt.416)

Für Muslime ist dies aber keine Übernahme fremden Gedanken-
guts, sondern eine Bestätigung und teilweise Korrektur der bereits
ergangenen Offenbarungen.417 Muhammad Abdallah Draz, Professor
für Koranauslegung an der Universität Kairo, bestreitet jede Mög-
lichkeit eines fremden Einflusses und glaubt auch, der Prophet habe
nicht durch bloßes Nachdenken zu Erkenntnissen gelangen können,
deren Grundlagen ihm unbekannt waren.

»Nicht durch bloßes Denken können Fakten, gewusste und frühere Ereig-
nisse beschrieben werden, – und doch ist der Koran immer in völliger Über-
einstimmung mit den grundlegenden Gegebenheiten der Bibel, auch mit
solchen, die Mohammed unbekannt waren.«418

So wird Adam als Stammvater der Menschheit gesehen, aber Abra-
ham (Ibrahim) als erster Muslim bezeichnet, denn anders als Adam
unterwarf er sich dem Willen Gottes und war sogar bereit, seinen
Sohn zu opfern. Der Koran berichtet aber auch eine Geschichte, die
im Pentateuch fehlt: Abraham soll seinen Vater und sein Volk nach
den Bildern gefragt haben, die sie verehrten, und sie auf ihren offen-
kundigen Irrtum hingewiesen haben. Er habe also alle Götzenbilder

182

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

415 Schimmel (Hg.), Der Koran, Einführung, S. 7.
416 Schimmel, a. a.O., S. 12.
417 Schimmel, a. a.O., S. 13.
418 Abdallah Draz, The Origin of Islam, in: Morgan (Hg.), Islam. The Straight Path.
Islam Interpreted By Muslims, s. https://www.religion-online.org/book-chapter/
chapter-1-the-origin-of-islam-by- mohamad-abd-allah-draz/ (Übersetzung d.d.A.)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bis auf eines zerschlagen, damit sie es diesem zuschrieben. »Pfui über
Euch und über das, was Ihr außer Allah anbetet! Habt Ihr denn keine
Einsicht?«, wird er zitiert, worauf man ihn verbrennen wollte. Doch
»Wir sprachen: ›O Feuer, sei kühl und ein Frieden auf Abraham‹. Und
Gott machte jede List gegen Abraham zunichte« (K 21, 52–70). Mit
seinem späteren Sohn Ismael soll er dann inMekka das Heiligtum der
Kaaba gebaut haben, die allerdings in vorislamischer Zeit (Dschāhi-
līyya: Zeit der Unwissenheit) auch verschiedenen heidnischen Kulten
diente.

Daher geht es schon in der 2. Sure des Korans um »die Kuh«
(gemeint ist das goldene Kalb), das man keinesfalls anbeten darf, denn
diese Anbetung gebühre Gott allein:

»Und als Wir mit Moses 40 Nächte lang den Bund schlossen; alsdann in
seiner Abwesenheit nahmt Ihr Euch das Kalb und sündigtet.« – »Und als
Moses zu seinem Volke sprach: ›O mein Volk, Ihr habt Euch dadurch ver-
sündigt, dass Ihr Euch das Kalb nahmt. Kehret um zu Eurem Schöpfer und
schlagt (die Schuldigen unter Euch) tot. Dies wird Euch Gutes einbringen
bei Eurem Schöpfer.‹ Und so kehrte Er sich wieder zu Euch, denn er ist der
Vergeber, der Barmherzige.« – »Und doch gibt es Leute, die neben Allah
Götzen setzen und sie lieben, wie man Allah lieben soll […].« (K 2,51 und
2,54 sowie 2,165)

Gott ist also barmherzig zu den Rechtgläubigen und unnachsichtig
gegenüber denen, die sich der Sünde der »Beigesellung« schuldig ma-
chen: »Siehe, diejenigen, die sich das Kalb nahmen, wahrlich, ein-
holen wird sie Zorn von ihrem Herrn.« (K 7,152) Es wird also streng
unterschieden zwischen Freunden und Feinden Allahs. Erstere wer-
den im irdischen Leben und im Jenseits belohnt werden, letztere er-
wartet Strafe spätestens im »Dschahannam«, dem Höllenfeuer.

Da Muhammad zunächst in Mekka keine Gefolgschaft fand, zog
er im Jahr 622 (dem Beginn der islamischen Zeitrechnung) mit seinen
Anhängern nach Jathrib, das später nach ihmMedina (»Stadt des Pro-
pheten«) genannt wurde. Erst später kehrte er nach Mekka zurück
und gewann die Stadt für sich, und es gehört geradezu zu einem der
Gründungsmythen des Islam, dass er dort mit Hilfe seines Schwie-
gersohnes Ali die Kaaba erst von heidnischen Bildnissen reinigen
musste (siehe Bild 11), um dort beten zu können. (Dabei soll er ein
Bildnis von Maria mit dem Jesusknaben unangetastet gelassen ha-
ben.419)

183

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

419 Grabar, Die Entstehung der islamischen Kunst, S. 87.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einerseits wird berichtet, dass bereits Muhammad, wie auch spätere
arabische Potentaten (z.B. in Al-Andalus, dem maurischen Spanien)
tolerant gegenüber Juden und Christen gewesen sein sollen. Muham-
mad z.B. soll Achtung und Freundschaft gegenüber den »Leuten des
Buchs« gepredigt haben und in Medina zunächst noch die Gebets-
richtung (qibla) gen Jerusalem vorgegeben haben, die er erst später
genMekka änderte. (Noch heute gibt es in Medina eine Moschee »der
beiden Qibla«). Und er soll Christen in der Moschee, die sein Haus
war, erlaubt haben zu beten.420

Doch im Koran finden sich auch deutliche Abgrenzungen zu Ju-
dentum und Christentum, die sich aus dem Vorangegangenen schlüs-
sig ergeben: Juden haben die Propheten ungerechterweise ermordet
(K 4,155) und sind deshalb der Verdammnis anheimgefallen, und
Christen beten zu drei Gottheiten:

»Der Messias Jesus, der Sohn der Maria, ist der Gesandte Allahs und Sein
Wort, das er in Maria legte, und Geist von ihm. So glaubet an Allah und an
seinen Gesandten und sprechet nicht: ›Drei‹. Stehet ab davon, und gut ist’s
Euch. Allah ist nur ein einiger Gott […].« (K 4,171) (vgl. auch K 5,73:
»Wahrlich, ungläubig sind, die da sprechen: ›Siehe, Allah ist ein dritter von
drei.‹«)

Jesus und Maria wurden als Zeichen Gottes erhöht (K 43, 50), doch
die Christen beten sie, so der Vorwurf, neben Gott als göttlich an:

»Und wenn Allah sprechen wird: ›O Jesus, Sohn der Maria, hast Du zu dem
Menschen gesprochen: Nehmet mich und meine Mutter als zwei Götter
neben Allah an?‹ Dann wird er sprechen: ›Preis sei Dir! Es steht mir nicht
zu, etwas zu sprechen, das nicht wahr ist. Hätte ich es gesprochen, dann
wüsstest Du es. Du weißt, was im meiner Seele ist; ich aber weiß nicht,
was in Deiner Seele ist. Siehe, Du bist der Wisser der Geheimnisse.‹«
(K 5,116)421

184

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

420 Papadopoulo, Islamische Kunst, S. 28. Aus westlicher Sicht entstanden die Ab-
grenzungssuren zu Juden und Christen später, nachdem Muhammad weder von den
Juden als Prophet noch von den Christen als Nachfolger Christi (Papadopoulo, ebd.)
anerkannt worden war.
421 Ein gläubiger Muslim würde auf den Einwand der Christen, die Dreifaltigkeit
bestehe nicht aus Vater, Sohn und Maria, bzw. auf den der Juden, sie hätten nie neben
Gott Esra als Allahs Sohn angebetet (Sure 9,30), sagen, Allah habe aber immer recht,
da der Koran als Verkörperung des göttlichen Wortes gilt. (»Allah ist wissend und
weise«, K 48,4.)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beiden Religionen zusammen wirft Muhammad auch noch vor, dass
sie Rabbinen und Mönche zu ihren Herren machen. (K 9,31)

Der Koran propagiert also einen strikten Monotheismus. Die
Einzigartigkeit Gottes wird auch in seinen 99 Namen deutlich, denen
die 99 (manchmal auch 33) Perlen der islamischen Gebetskette ent-
sprechen, mit einer zusätzlichen großen Perle für den Unaussprechli-
chen Großen Namen, vergleichbar mit JHWH und dem »unbekann-
ten Gott« der Griechen. In der Tat gibt es im Koran viele teilweise
anthropomorphe Namen, die alle nicht hinreichen, um den Einzig-
artigen Einzigen zu beschreiben: Der Erbarmer, der König, der Heili-
ge, der Friede, der Mächtige und Prächtige, der Unterdrücker, der Ver-
gebende, der Allweise, der Allhörende, der Allsehende, der Richter,
der Gerechte, der Wohlwollende, der Langmütige, der Liebevolle, der
Wahre und die Wahrheit, der Starke, der Unerschütterliche, der

185

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

Bild 11: Mohammed, auf den Schultern seines Schwiegersohnes Ali,
entfernt heidnische Götzenbildnisse von der Kaaba (Ende 16. Jh.)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schöpfer des Lebens, des Todes, der Allmächtige, der Erste und der
Letzte, der Verborgene, Gütige, der Rächer, der Nachsichtige, das
Licht, der Ewige, der auf den geraden Weg führt, der voller Geduld
ist, um nur einige zu nennen.422 Der 100ste Name (große Perle) ist
unaussprechlich.

So groß war die Motivation des Korans und die Verheißung des
göttlichen Allerbarmers für die rechtgläubigen Muslime, dass die
Nachfolger Muhammads, die ersten Kalifen, einen arabischen Erobe-
rungssturm entfachen konnten und in nur einem Jahrhundert ein
Reich schufen, das sich im frühen 8. Jahrhundert vom heutigen Por-
tugal bis nach Pakistan erstreckte.423

Doch leider kam es schon in dieser frühen Zeit, da Muhammad
seine Nachfolge nicht geregelt und nur überlebende Töchter hatte, zu
Streitigkeiten. Denn die Schiiten wollten nur leibliche Nachkommen
als Muhammads Nachfolger anerkennen, was die ersten drei Kalifen
Abu Bakr, Omar und Uthman nicht waren. Erst Ali, der 4. Kalif, so-
wohl Vetter als auch Schwiegersohn Muhammads, wurde von ihnen
anerkannt, und seine Söhne Hasan und Husein. Aber Ali und Hasan
wurden ermordet, und Husain fiel in der Schlacht von Kerbala (Irak)
im Kampf gegen die Ummajjaden und wurde zum verehrten Märty-
rer der Schiiten, die heute ca. 10% der Muslime stellen. Nach der
Zeit der Fatimiden-Dynastie in Ägypten, die sich auf Muhammads
Tochter Fatima zurückführte, sind sie heute vor allem im Iran und
Irak und Jemen ansässig.

Die Sunniten werfen den Schiiten bis heute Heiligen- und
Gräberverehrung und so manchen laxen Umgang u.a. auch mit der
Bilderfrage vor.

Die schiitische Heterodoxie war nämlich bildtoleranter als die
sunnitische Orthodoxie; Grabar spricht hier sogar von »Ikono-
phobie«, da man »die potentielle magische Macht von Bildern unmit-
telbar als Täuschung, als Übel deutete.«424

Doch für beide Konfessionen sind der Koran, dessen endgültige

186

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

422 Trutwin, Wege zum Licht, S. 217. Die Namen repräsentieren zum Teil mensch-
liche Eigenschaften, obwohl die »Imago-Lehre«, nach der Gott den Menschen »nach
seinem Bilde geschaffen« haben soll, im Koran fehlt. (»Allah blies in ihn von seinem
Geiste«, K 32,9) Die Gefahr des gefährlichen Rückschlusses von menschlicher auf
göttliche Gestalt war also zunächst explizit nicht gegeben. (Doch vgl. K 24,39: »Allah
zahlt ihm seine Rechnung voll aus, denn Allah ist schnell im Rechnen.«)
423 Cook, Der Koran, S. 17.
424 Grabar, Die Entstehung der islamischen Kunst, S. 79 und 102.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fassung unter den ersten drei Kalifen festgelegt wurde, und die später
entstandenen Hadithe, zunächst mündlich tradierte Begebenheiten
aus dem Leben Muhammads, verpflichtend.

Hier gibt es allerdings Unterschiede zwischen den sunnitischen
und schiitischen Sammlungen. (Letztere enthalten auch Geschichten
aus dem Leben Fatimas, Alis und seiner Nachkommen, den Imamen.)
Während in den ersten 100 Jahren des Islam sich das Reich der Kali-
fen von Turkmenistan bis Spanien ausdehnte und auf Indien über-
griff,425 wurden die Hadithe mündlich tradiert und gesammelt.

Das Material mit Geschichten, meist auch mit Aussprüchen des
Propheten, hatte im 2. und 3. islamischen Jahrhundert, also im 8. und
9. Jahrhundert westlicher Zeitrechnung, bereits einen Umfang von
mehreren zehntausend Geschichten, war mündlich überliefert und
dann von falschen Hadithen gereinigt worden, bevor sich bei den
Sunniten 6 kanonische Sammlungen zwischen dem 9. und 10. Jahr-
hundert etablierten. Bei den Schiiten hingegen wurden zwischen dem
10. und 11. Jahrhundert die »Vier Bücher« (al-kutub al-arbaa) kano-
nisch.426

Trotz der Unterschiede finden sich aber auch viele Gemeinsam-
keiten, z.B. zunächst in der Bilderfrage, wobei schon im Koran zwi-
schen mindestens drei Bezeichnungen für »Bild« zu unterscheiden
ist: tamâthlîl (Plural von timthâl) als Bild, Abbild, bildliche Darstel-
lung, Standbild, Statue, sowie sanam für Götzenbild (vor allem aus
Metall) und sûra (Bild), das im Koran nur an einer Stelle verwendet
wird, die der Imago-Lehre des Judentums und Christentums ent-
spricht, aber ihr die Möglichkeit gefährlicher anthropomorpher Deu-
tung versperrt: Bei der Erschaffung des Menschen habe Gott ihn in
eine Gestalt (sûra) zusammengefügt »in der Form, die Ihm beliebte«
(K 82,8).427 (Eben nicht: »nach seinem Bilde.«)

In den Hadithen finden sich dann auch weitere Begründungen
und Einzelheiten zum Bilderverbot. Im Wesentlichen geht es hier um
drei Motive:

1. Die Sinnenwelt ist von der göttlichen Wahrheit durch eine
unüberbrückbare Kluft getrennt, sie ist bloßer Schein und Trug und
der Darstellung nicht wert, das Ideelle ist aber bildlich nicht erfassbar.
Daher ist auch die getreue Nachahmung der diesseitigen Welt ver-

187

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

425 Papadopoulo, a. a.O., S. 30.
426 Naef, Bilder und Bilderverbot im Islam, S. 13.
427 a. a.O., S. 12.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


boten, wobei aber Pflanzen als Wesen ohne »Lebensodem« abgebildet
werden dürfen. Figürliche Darstellungen können durch Enthauptung
oder Verstümmelung theologisch annehmbar gemacht werden, denn
das Bild gilt als Verrat am Lebendigen.428

2. Der Maler eines Bildes ist erschaffend tätig, was nur Gott
zugestanden wird. Einer der 99 Namen Allahs »musavvir« (vgl.
K 59.24, nach der Gott allein Bildner ist), ist gleichzeitig der Begriff
für »Maler«, und diese setzten sich mit figürlicher Malerei an die
Stelle Gottes, der aber allein nur erschaffen kann und darf. Diese
Sünde der Selbsterhebung von vielen Malern würde so zu einem
Polytheismus führen, der unbedingt zu vermeiden ist. (Beim Foto-
grafieren oder Abfilmen einer Realität werde der Mensch aber nicht
schöpferisch tätig, weshalb diverse Fatwas es erlauben.429)

3. Bilder sind als Unikate sehr teuer und bedeuten Luxus, den
man als frommer Muslim vermeiden sollte, weil er vom Wesent-
lichen ablenkt. Allenfalls sind Bilder als Ergänzung und Illustration
von Schrift erlaubt, sie dienen dann dem besseren Verständnis und
haben sich dem Text unterzuordnen. Bilder, auf die man tritt oder auf
denen man sitzt, wie Mosaiken oder Sofakissen, sind erlaubt, doch ein
isoliert an der Wand hängendes Bild oder ein bemalter Vorhang ohne
begleitende Geschichte, der es sich unterordnet, und schlimmer noch,
eine dreidimensionale Skulptur (die »Schatten wirft«), ist ein Sakri-
leg, da es den Betrachter auf den schönen Schein fixiert und den Geist
ablenkt, der in die Gefahr der Idolatrie geraten könnte. Diese Maß-
gaben haben für Ipsiroglu absolute Autorität und fordern Unterwer-
fung. Die dazu erwünschte Passivität ist auch in der Hinnahme eines
unabänderlichen Schicksals vonnöten, man muss auch Übles ertragen
und erdulden, da es von Gott kommt.430

(Für Naef hingegen können die Hadithe ausgelegt werden, und
so gibt es durchaus intrakulturelle Unterschiede im Hinblick auf den
Umgang mit Bildern. Sie argumentiert gegen Papadopoulo, der als
frankophoner Forscher dem Maghreb näher sei, in dem tatsächlich
eine fast bilderlose Kultur zu beobachten gewesen sei. Doch je weiter

188

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

428 Naef, a. a.O., S. 22 und Ipsiroglu, a. a.O., S. 22.
429 s. Naef, Bild und Bildverbot im Islam, S. 84 und 19ff sowie 118 und 134, wo das
Abfotografieren als mechanischer Vorgang beschrieben wird: Es sei einem Spiegelbild
vergleichbar. Doch in Saudi-Arabien wurde das Verbot, im Land öffentlich zu foto-
grafieren, erst 2006 aufgehoben (Naef, a. a.O., S. 121).
430 Ipsiroglu, a. a.O., S. 157.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man nach Osten komme, desto mehr Bilder – vor allem zum privaten
Gebrauch – seien üblich gewesen.431)

So etwa waren in der Frühzeit des Islam die Schiiten durchaus
bilderfreundlich, es gab in Persien eine vorislamischeMaltradition im
3.–7. Jahrhundert, die nachwirkte, als es im 13. Jahrhundert zur per-
sischen Miniaturmalerei (als Illustration von Texten) kam. Das ver-
tiefte die Ressentiments und den Abscheu, denn es scheint keinen
Propheten oder Heiligen gegeben zu haben, »der dem gottesläster-
lichen Pinsel eines persischen Malers entkommen wäre«.432

»Die zahlreichen Darstellungen Alis, die die in schiitischen Ländern in Mo-
scheen zu finden sind, kommen Kultbildern gleich, und man kann sie
durchaus als Gottesbilder bezeichnen. […] Tatsächlich wird auch dieses
von den Schiiten keineswegs abgelehnt. […] Das Schiitentum fand in isla-
mischen Ländern überall Anklang, aber es konnte im Iran, wo heidnische
Vorstellungen und Sitten im nationalen Bewusstsein nie ganz ausgelöscht
waren, einen besonders günstigen Nährboden finden, so dass die Mehrheit
der Bevölkerung dort sich zur Schiʾa bekannte.«433 (so Ipsiroglu als Sunnit)

Nachdem im »Urislam die Darstellung lebender Wesen – mit Aus-
nahme der Bilder von islamisch-religiösemWert – nicht nur toleriert,
sondern sogar geliebt« wurde (doch Muhammad und seine Gefährten
oder Engel nicht dargestellt wurden), gab es nun wieder Paläste und
Privathäuser mit reichem Bilderschmuck, nur in Sakralbauten nahm
man Rücksicht. Am strengsten in der Bilderfrage ist wohl der (sunni-
tische) wahabitische Islam in Saudi-Arabien, der sogar Fotografien
und Puppen verbietet, sofern sie ein Gesicht haben.434 Und am libe-
ralsten sind wohl die Aleviten (von »Ali«), die im 13. Jahrhundert in
der Türkei aus dem schiitischen Islam hervorgingen und in deren
Gottesdiensten sogar verpönterweise Gesang und Tanz üblich waren,
und die sich in ihren Gebeten nicht nach Mekka, sondern zueinander
neigen, um die göttliche Immanenz im Anderen zu betonen. Auch
Bilder und Alkoholkonsum sind ihnen erlaubt, was insgesamt zu vie-
len Anfeindungen und sogar zu Massakern führte.

Als Bagdad im Jahr 1258 von den Mongolen erobert wurde und
für etwa 200 Jahre Teil des mongolischen Weltreichs wurde, wechsel-
ten die Mäzene für Bildaufträge.

189

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

431 Naef, a. a.O., S. 69.
432 Papadopoulo, a. a.O., S. 51.
433 Ipsiroglu, a. a.O., S. 23.
434 Naef, Bilder und Bilderverbot im Islam, S. 24.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denn nun galt es nicht mehr – obwohl die Mongolen den Islam
annahmen – eine Weltabgewandtheit zu befördern, die dem chinesi-
schen und japanischen Denken fremd war. Hier galt vielmehr der
Imperativ einer Harmonie mit der Natur, der zu anderen Darstellun-
gen führte.435 Der sog. »Mongolenstil« prägte sich Mitte des 14. Jahr-
hunderts unter dem Eindruck der chinesischen Berg-Wasser-Malerei
(von der noch die Rede sein wird) aus.

»Eine Reihe nach chinesischen Vorlagen gemalter Kopien aus dieser Zeit
zeugen davon, welch grenzenlose Bewunderung man den Chinesen zollte.
[…]Man entdeckte an den chinesischen Vorbildern die Natur, und nachdem
man einmal gelernt hatte, nach »chinesischer Art« zu malen, begann man
die Natur mit eigenen Augen zu sehen.«436

Die Bildgestaltung wurde an einem anderen, nunmehr weniger welt-
abgewandten Sehen orientiert. Doch schon die Begegnung mit der
griechischen Philosophie, insbesondere mit dem Thema des Sehens,
wurde zu einem der Themen in der frühen islamischen Philosophie.

2.3.2 Al-Kindī, antike Theorien des Sehens und ihre Weiterentwick-
lung in der arabischen Philosophie

Ohne den »Umweg« über die »arabische« Philosophie437 und »Al-An-
dalus« wäre das Denken der Griechen dem europäischen Mittelalter
fremd geblieben. Doch haben die arabischen Denker keineswegs nur
Platon, Aristoteles und Plotin übersetzt und rezipiert und mit dem
Islam zu harmonisieren gesucht: Es gingen auch neue kreative Im-
pulse von ihnen aus, und dies soll exemplarisch an dem ersten genuin
arabischen Philosophen, Al-Kindī, gezeigt werden, auch weil er sich
intensiv mit einem Thema beschäftigte, das die Denker von Euklid bis
Cusanus und darüber hinaus mehr als 2000 Jahre lang aktuell fanden,
nämlich mit dem Thema des menschlichen Sehens. Er war es, der mit

190

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

435 Ipsiroglu, a. a.O., S. 51 ff und S. 60–63.
436 Ipsiroglu, a. a.O., S. 63.
437 nach Lerch, Denker des Propheten, S. 42, ist diese inzwischen übliche Bezeich-
nung irreführend, obwohl das Arabische neben dem Persischen die Sprache war, in
der man schrieb, doch viele der Denker seien Perser oder Berber gewesen. Doch »auf
dem Hintergrund der ohnehin universalistischen Religion des Islam, der nur Gläu-
bige kennt, keine Rassen oder Ethnien«, seien solche Benennungen »einigermaßen
obsolet«.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seiner spezifischen Lösung die Erfindung der Zentralperspektive in
der florentinischen Renaissance möglich machte.

Nach der Ermordung Alis und dem Tod seiner Nachkommen
hatte sich in Damaskus seit 661 die (sunnitische) Ummajjaden-Dy-
nastie etabliert, deren Kalifen nicht nur einen korangestützten uni-
versellen Machtanspruch demonstrierten, sondern auch eine erste
Blütezeit für Dichtung, Philosophie und Wissenschaft (besonders
Medizin) einleiteten. Diese hielt auch unter der sich ab 750 anschlie-
ßenden Dynastie der Abassiden, die die Hauptstadt des islamischen
Vielvölkerreichs nach Bagdad verlegten, weiter an. Die arabisch-isla-
mische Philosophie ist in das Klima des sich auflösenden Hellenismus
hineingeboren. Zuerst habe es, so Turki, ein »praktisches Interesse an
medizinischem und astronomischem Wissen, das seit Galen mit der
Philosophie in enger Verbindung stand«, gegeben,438 doch

»wahrscheinlich war auch Prestigedenken ein Motiv, der Versuch, Byzanz
zu übertreffen, den islamischen Bereich zum wahren Erben hellenistischer
Weisheit zu machen. Als Motiv sollte man auch nicht ausschließen, dass
einige Förderer echtes Interesse für Naturwissenschaft und Philosophie
um ihrer selbst willen hatten.«439

Nicht nur die Elite war wegen der Fixierung auf Schrift und Buch
belesen; überall sammelte man Handschriften und errichtete Biblio-
theken. Die ersten Übersetzungen aus dem Griechischen, so Turki,
geschahen durch syrische Christen, die zwischen der griechischen
und arabischen Sprache vermitteln konnten und die übersetztenWer-
ke nicht nur kommentierten und redigierten, sondern auch eigene
Abhandlungen verfassten, wodurch die »arabische Sprache, die
hauptsächlich als Sprache des Korans und der mit ihm verknüpften
Religionswissenschaften sowie der Poesie und Literatur hervorge-
treten war, nun zur Sprache der Naturwissenschaft und Philosophie«
avancierte.440

Als in Bagdad 810 das »Haus der Weisheit« (»bait al-ḥikma«)
gegründet wurde, wurde es nach Yousefi zum Erben der bereits 271
gegründeten persischen Akademie in Gondischapur, einem der ältes-
ten medizinischen Zentren der Welt, in dem nicht nur das persische,
griechische und indische Wissen zusammenfloss, sondern auch Na-

191

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

438 Turki, Einführung in die arabisch-islamische Philosophie, S. 29.
439 Watt/Marmura, Die islamische Philosophie des Mittelalters, in: Watt/Munir, Der
Islam, Bd. II, S. 326.
440 Turki, a. a.O., S. 31.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


turwissenschaften, Philosophie und Theologie gelehrt wurden.441
Nach Marmura gab es aber noch eine andere Schule, die am Über-
tragungsprozess griechischen Wissens in die arabische Kultur mit-
wirkte, die medizinische und philosophische Schule von Alexandria,
die 718 nach Antiochia gezogen war und in der Mitte des 9. Jahrhun-
derts nach Bagdad übersiedelte.442

Im »Haus der Weisheit« wurden viele Disziplinen unterrichtet.
Es sollte zur »Errichtung eines Reiches der Weisheit und des Frie-
dens« beitragen,443 denn nach K 49,13 heißt es »O Ihr Menschen,
wir erschufen Euch von einem Mann und einem Weib und machten
Euch zu Völkern und Stämmen, auf dass Ihr liebevoll einander ken-
nen möget.«444

Die griechische Philosophie sollte aber auch in den Dienst der
Theologie gestellt werden, »damit diese sich sowohl nach außen ge-
genüber der christlichen Konkurrenz behaupten könne, als auch nach
innen, um den unterschiedlichen Sekten und Häresien manichäischer
Provenienz besser begegnen zu können.«445

Damit schlug die Stunde der Muʾtaziliten, der rationalen Theo-
logen und Philosophen, die bestrebt waren, »die islamische Glaubens-
lehre nach logischen und rational strukturierten Grundsätzen zu er-
klären und nicht einfach als geoffenbartes Dogma hinzunehmen«.446

»Das Menschenbild der Muʾtaziliten ist universalistisch. Für sie sind alle
Menschen als Geschöpfe Allahs gleich. Hiernach ist der Mensch frei gebo-
ren und verfügt über einen freien Willen, weshalb er für seine Taten ver-
antwortlich ist. Die Muʾtaziliten erheben die Vernunft (aql) zur obersten
Instanz, welcher der Mensch prinzipiell verpflichtet ist. Mutakallimūn sind
also Theologen, die sich mit einer rationalen Begründung der Offen-
barungslehren beschäftigen. Sie sind aufgrund ihrer Logos-Theologie der
Meinung, dass alle Ansichten Gottes stets vernünftig begründet und be-
gründbar seien.«447

Als Methode verwenden die Muʾtaziliten eine nicht erst durch die
Griechen erfundene, sondern bereits ältere dialektische Methode,

192

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

441 Yousefi, Einführung in die islamische Philosophie, S. 41 f.
442 Watt /Marmura, Islamische Philosophie des Mittelalters, a. a.O., S. 326.
443 Yousefi, a. a.O., S. 41.
444 Für den letzten Halbsatz bin ich zur Übersetzung von Rudi Paret gewechselt.
445 Turki, a. a.O., S. 34 zitiert den leider nicht übersetzten al-Jabri, naḥnu wal–turāh
(»Wir und das Kulturerbe«), S. 51.
446 a. a.O., S. 34.
447 Yousefi, a. a.O., S. 43.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den kalam, der »mittels Überlegung und Gegenüberlegung sowie Re-
de und Gegenrede« logische Stimmigkeit und Folgerichtigkeit von
Aussagen und Behauptungen sichern soll.448

»Die Geschichte dieses Prinzips ist älter als sein Name. Bereits in der alt-
ägyptischen und altpersischen Dialektik ist dieses Grundprinzip späterer
Denktraditionen anzutreffen. Es geht sowohl um das Polaritätsprinzip des
ägyptischen Isisgottes Thot, einer Gottheit, deren Ideen durch Inschriften
in Bauwerken und Papyrus-Aufzeichnungen gut belegt sind, als auch um
das Dualitätsprinzip in den ›Gathas‹ des Sartoscht (Zarathustra), die eben-
falls erhalten sind.«449

Da die Muʾtaziliten keine Trennung von Theorie und Praxis, von Er-
kenntnis und Handeln wollten, verbinden sie die Prinzipien Vernunft
und Gerechtigkeit (»aql wa adl«).

»Alle anderen Instanzen sind der Vernunft als oberstem Kriterium unterge-
ordnet. Der menschliche Intellekt wird als Verpflichtung bedingungslosen
Dialogs verstanden, der sich zwischen Geschichte und Gegenwart sowie
Gegenwart und Zukunft bewegt.«450

In diese »bemerkenswerte Phase in der Geschichte des Islam, in der
ein Geist der freien Disputation und des freien Denkens, aber auch
der Toleranz herrschte«,451 wurde Abū Yaqūb bin Isḥāq al-Kindī
(800–870) hineingeboren, der später den Ehrentitel »failasuf al-
arab« (»Philosoph der Araber«) erhielt. In Kufa im Irak als Sohn des
dortigen Gouverneurs geboren, erhielt er in Basra und dann in Bag-
dad seine Ausbildung, wo er im »Haus der Weisheit« nicht nur eine
universale Bildung erhielt, nebenbei auch als Physiker, Astronom,
Astrologe, Mathematiker und Musiker, sondern »offenbar auch di-
rekt an der Quelle antiker philosophischer Texte« saß, »da er mit
einigen der Übersetzter persönliche Kontakte unterhielt«.452 Ob er
schließlich auch selber Texte übersetzte oder paraphrasierte, ist
strittig.453

193

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

448 Yousefi, a. a.O., S. 43; s. auch Turki, a. a.O., S. 36 ff.
449 Yousefi, a. a.O., S. 43.
450 a. a.O., S. 44.
451 Turki, a. a.O., S. 37.
452 Lerch, Denker des Propheten, S. 43.
453 Yousefi, a. a.O., S. 52 glaubt dies, wohingegen Adamson, Al-Kindi. In: The Cam-
bridge Companion to Arabic Philosophy, (Hg. Adamson/Taylor), S. 32–51 meint,
dass Al-Kindi selbst keine Übersetzungen angefertigt habe und auch kein Griechisch
konnte.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Er blieb lange Zeit mit der muʾtazilistischen Schule verbunden,
denn er geht auf allen Ebenen dialektisch vor; und es geht ihm um
eine Harmonisierung von Religion und Philosophie, da er die Auf-
gabe der Philosophie (»al falsafa«) in der Wahrheitssuche sieht und
von einem pluralistischen Philosophieverständnis ausgeht. Denn kei-
ner könne für sich alleine Besitzansprüche auf die absolute Wahrheit
erheben:

»Wir dürfen uns nicht schämen, die Wahrheit für gut zu erachten« und als
solche »anzuerkennen, woher sie auch kommen mag. Auch wenn sie von
Menschen kommt«, die uns fremd sind. »Es gibt nämlich nichts, was an-
gemessener für denjenigen wäre, der nach der Wahrheit strebt, als die
Wahrheit selbst. […] Auch wird niemand durch die Wahrheit gemindert,
sondern jeder wird durch sie geehrt.«454

Al-Kindī hielt gegen die aristotelische Auffassung von der Ewigkeit
der Welt an der Schöpfungslehre fest, schaffte es aber, dies mit der
aristotelischen Naturphilosophie zu begründen.455 (Später hielten
auch Avicenna (Ibn Sina) und Averroes (Ibn Ruschd) an der aristote-
lischen Auffassung fest.) Al-Kindi aber vertrat einen neuplatonisch
gefilterten Aristotelismus, der es erlaubt, alle drei Gottesbilder, die
den Traditionen des Aristotelismus, des Neuplatonismus und der
abrahamitischen Religionen entstammen, miteinander zu verknüpfen
und zu bekräftigen, da er – unter Verwendung der vier-Ursachen-
Lehre des Aristoteles – in Gott sowohl eine Wirk- als auch eine
Zweckursache sah:

»Seiner Auffassung nach ist Gott der unbewegte Beweger, aber auch ein
Handelnder, der seiner Schöpfung das Sein verleiht. In diesem Zusammen-
hang verwendet er den Ausdruck fayd (›Emanation‹), und er bekräftigt […]
die neuplatonische Vorstellung, nach der Gott durch vermittelnde Ursachen
auf die Welt einwirkt. Gottes Handeln ist Erschaffen, worunter er versteht,
›das Sein aus dem Nichts ins Sein zu bringen‹, und Gott ist Prinzip des
Seins, ›das wahre Sein‹ (anniya), ebenso wie er das Prinzip des Handelns
und des Einsseins ist.«456

194

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

454 Al-Kindi, Die erste Philosophie, S. 65 (ich folge i.w. den Kürzungen Yousefis,
a. a.O., S. 53).
455 Turki, a. a.O., S. 56.
456 Adamson, Al-Kindi und die frühe Rezeption der griechischen Philosophie, in:
Eichner et al. (Hg.), Islamische Philosophie im Mittelalter, S. 149 zitiert die arabische
Version von Al-Kindīs »Erster Philosophie«, S. 118.18 und S. 215.4.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit verknüpft ist eine sehr strenge negative Theologie: Unter Ver-
wendung der aristotelischen Kategorienlehre argumentiert Al-Kindī,
dass alles das, was sich von etwas anderem sagen lässt (etwa Attribute,
Eigenschaften), unmöglich von dem absolut Einen gesagt werden
könne.

»Wie Al-Kindi vorbringt, ›hat das wahrhaft Eine weder Materie noch Form,
weder Quantität noch Qualität sowie auch keine Relation; und es lässt sich
nicht durch eine der anderen Kategorien beschreiben. Es hat weder Genus
noch spezifische Differenz‹, (ist infolgedessen undefinierbar) ›es hat nichts
Individuelles und auch kein spezifisch Eigentümliches oder ein allgemeines
Akzidenz. Es bewegt sich nicht. […] Es ist folglich nichts als reines Eins-
sein.‹ […] Das Fazit lautet offenkundig, dass man von Gott überhaupt
nichts wissen und gar nichts sagen kann.«457

Dennoch nannten die im islamischen Rosenkranz (»rosary«458) zu
rezitierenden 99 Namen Gottes positive Attribute, die aber alle nicht
hinreichen, ihn zu beschreiben, was mit der 100. Perle ausgedrückt
werden sollte, der – in Analogie zum Altar für den unbekannten Gott
der Griechen – kein Name entsprach.

Dennoch weiß man aber, dass er »Eins« ist und der Ursprung
aller geschaffenen Dinge, und darauf kam es Al-Kindī an. Originalität
zeigt Al-Kindi z.B. dadurch, dass er den zwei Arten des Intellekts bei
Aristoteles, die sich wie Akt und Potenz zueinander verhalten, eine
dritte und vierte Dimension hinzufügt.459 Hier sollen aber als Beleg
für eigenständiges und weiterführendes Denken seine Überlegungen
zum Sehen angeführt werden, da sie in unmittelbarem Zusammen-
hang mit der Bilderthematik stehen.

In seiner »westöstlichen Geschichte des Blicks« weist Belting dem
arabischen Denken eine »Optik des Lichts« zu, im Gegensatz zur
»Optik des Blicks«, die er in der europäischen Renaissance ausmacht.
In Florenz und Bagdad, die er als paradigmatische Orte und Zentren

195

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

457 Adamson, a. a.O., S. 146 zitiert wieder die arabische Ausgabe von Al-Kindis »Ers-
ter Philosophie«, al-Falsafa al-ula, S. 160, und 13–16. Der Einschub in Klammern ist
von mir.
458 Glassé, The Concise Encyclopaedia of Islam, S. 337.
459 Abboud, Al-Kindi. Father of Arab Philosophy. (Vgl. auch die hervorragenden de-
taillierten Ausführungen und Begründungen bei Turki, a. a.O., S. 57–59).

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Denkens nennt, hätten sich je andere Traditionen des Sehens ent-
wickelt.460 Wie konnte es dazu kommen?

Diese je andere Prägung des Sehprozesses, man kann auch von
aisthetischer Normierung sprechen, hat ihre antike Vorgeschichte,
und ihr soll im Folgenden nachgegangen werden. Ob das Sehen ein
aktiver oder passiver Prozess ist, war auch deshalb theologisch bri-
sant, weil im Hintergrund die Frage der Willensfreiheit oder des im
Volksislam verbreiteten Prädestinationsglaubens (»Allah lacht, wenn
Menschen Pläne machen«, »Inschʾallah«) stand.

Die griechische Theorie des Sehens lieferte drei Zugriffe auf das
Sehen, da medizinische, physikalische und physiologische Bemühun-
gen um die Optik eine Erkenntnistheorie bewirkten, deren Main-
stream auf das Empfangen optischer Daten eingegrenzt war. Für die
Atomisten von Leusipp bis Lukrez galt, dass »alle Wahrnehmung
durch unmittelbare Berührung mit den Sinnesorganen verursacht
wird und deshalb ein materieller Ausfluss vom sichtbaren Gegen-
stand zum Auge gelangen muss«: »Wahrnehmung und Denken ent-
stehen, wenn Bilder (eidola) von außen eindringen.«461

Während bei Platon und Empedokles eine Sehfeuer- bzw. eine
Sendestrahltheorie zu vermerken ist, die Aristoteles kritisiert, ist für
letzteren wie für die Stoa (wie Lindberg sehr exakt nachgewiesen hat)
die Gesichtswahrnehmung nicht dadurch möglich, dass »Teilchen des
sichtbaren Gegenstands zum Auge ausgestrahlt würden, sondern
durch eine vom Gegenstand hervorgerufene Änderung eines Me-
diums« (Luft, Auge), »welches dank seiner Struktur geeignet ist, sol-
che Änderungen aufzunehmen.462

Doch hatte die mathematische Erforschung des Sehens, als erstes
bei Euklid (330 v.Chr.) mit seinen 7 Postulaten, auf denen er die Lehr-
sätze der Optik aufbaute, bereits angenommen, dass »die vom Auge
ausgehenden geradlinigen Strahlen unbegrenzt auseinanderstreben«,
einen Sehkegel mit Scheitelpunkt im Auge beschreiben, so dass die
Dinge, die unter einem größeren Winkel gesehen werden, kleiner er-
scheinen: »Strahlen gehen in geraden Linien vom Auge aus, […] und

196

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

460 Belting, Florenz und Bagdad. Eine westöstliche Geschichte des Blicks, z.B. S. 11 ff.
und S. 40 ff.
461 Lindberg, Theories of Vision from Al-Kindi to Kepler, deutsche Ausgabe: Auge
und Licht im Mittelalter, S. 18 f.
462 a. a.O., S. 33 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um gesehen zu werden, muss ein Gegenstand einen Sehstrahl ab-
schneiden.«463

Die meisten Sätze des Euklid beschäftigen sich mit mathemati-
schen Problemen der Perspektive, wobei fast vollständig die physika-
lischen Probleme übergangen werden. Sehen ist das Resultat von
Sehstrahlen, die aus dem Auge hervorquellen, eine Theorie, die auch
Ptolemäus (*127 n.Chr.) in sein Konzept aufnimmt und physikalisch
erweitert.464 Wir haben es also hier bereits mit einer Sendetheorie zu
tun, die im Gegensatz zu den üblichen Spielarten von Empfangstheo-
rien das Sehen als einen aktiven Prozess deutet. »Eine vom Auge aus-
gehende Sehkraft, die sich ihre Gegenstände nacheinander sucht,
wird umso schwächer, je weiter sie sich vom Zentrum des Sehfeldes
entfernt.«465 Weil die Empfangstheorien wie die des Aristoteles nicht
mit den Gesetzen der Perspektive vereinbar sind, wird Sehen hier also
als aktiver Vorgang gedeutet.

Doch in der Antike hatte man Angst vor dem bösen Blick, war
der frontale Blick – auch in den Spiegel – noch verpönt; die Medusa
(Gorgo), deren Blick alles in Stein verwandelt, kann durch einen Spie-
gel getötet werden, der ihren schauerlichen Blick auf sie selbst zu-
rückwirft.466 In Spiegeln lauerte generell die Gefahr, im eigenen Blick
das Leben oder das Selbst zu verlieren. Die Selbsterfahrung im Bild
führt zum Tod wie bei Narziss, der sich selbstverliebt seinem eigenen
Bild im Wasser zuneigt;467 und nur der wirklich Sehende wie der
blinde Teiresias war nicht durch das Augenlicht von der wahren Er-
kenntnis als Erkenntnis des Wahren abgelenkt.

Die Leistung der arabischen Philosophie besteht nun nicht nur
darin, dass sie das griechische, speziell hier das aristotelische und plo-
tinische Erbe für die Nachwelt bewahrt und kommentiert hat, son-
dern auch wichtige eigene, teilweise kritische Gedanken einbrachte,
und dies betraf auch die für die weitere Entwicklung so wichtige Op-
tik. Auch der entscheidende Impuls für die Erfindung der Zentralper-
spektive im Florenz der Renaissance kam von hier.

Viele Autoren gehen aber für die Erfindung der Zentralperspek-

197

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

463 a. a.O., S. 38.
464 a. a.O., S. 40.
465 a. a.O., S. 54 f.
466 Rakoczy, Böser Blick, Macht des Auges und Neid der Götter: Eine Untersuchung
zur Kraft des Blicks in der griechischen Literatur, S. 141.
467 Belting, Florenz und Bagdad – Eine westöstliche Geschichte des Blicks, S. 250 und
247.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tive in der italienischen Renaissance direkt auf die griechische Antike
zurück, in der die Emissionstheorie sich gegenüber der Intromis-
sionstheorie bzw. Rezeptionstheorie noch nicht so recht durchsetzen
konnte,468 bzw. auf Meister Eckhart und Ockham,469 umgehen und
übergehen also wie so oft die entscheidende Umarbeitung der Licht-
und Sehtheorie in der arabischen Optik. Das tut allerdings auch der
Florentiner Humanist Leon Battista Alberti selber, der den Flucht-
punkt eingeführt hat und neben Brunelleschi als Erfinder der Zen-
tralperspektive gilt, und auf den sich Sukale direkt bezieht. Dieser
betont, dass wir die Welt, so wie sie unabhängig von uns ist, linear-
perspektivisch sehen und geht dabei direkt auf Euklid zurück. Da »die
Emissionstheorie […] das Sehen von Bildern als Leistung der Sub-
jektivität« deuten kann, ist sie für ihn die Theorie der Wahl.470

Doch hatte Alberti sich selbst in seinen Schriften auf die »Alten«
berufen, die erst in arabischen Übersetzungen nach der spanischen
»Reconquista« zugänglich und dann in Toledo und andernorts ins
Lateinische übersetzt wurden, also auf die Philosophen der Sehtheo-
rie. Um an die griechische Antike anknüpfen zu können, unterwarf er
sich sowohl in seinem Traktat über die Malerei als auch über Bau-
kunst »fast bedingungslos einer antiken Terminologie, statt von einer
Neuerfindung zu sprechen.«471

Die Erfindung der Zentralperspektive und mit ihr einer neue
Bedeutsamkeit des sehenden Subjekts war aber nicht so sehr von Al-
Hazen vorbereitet, wie Belting meint: Die Erfindung des perspektivi-
schen Bildes im »Westen« beruhe auf dessen Forschungen und der
Erfindung der Camera obscura; Al-Hazen habe mitten in einer bilder-
losen Kultur eine Wahrnehmungstheorie geschaffen, die die Voraus-
setzung für die westliche Perspektivmalerei schuf.472 Zwar hatte Al-
Hazen, von Al-Kindī beeinflusst, eigene optische Versuche angestellt
und ein bedeutendes Lehrwerk veröffentlicht, das den gleichen Titel
wie das Al-Kindīs trug: »De aspectibus«. Die seit der Antike bekannte
Camera obscura (schon Aristoteles hatte darüber nachgedacht) hatte
ihn zu optischen Versuchen und Theorien über das Auge angeregt,

198

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

468 Sukale, Bild und Bildbewusstsein, in: Hogrebe (Hg.), Subjektivität, S. 223 ff.
469 Löffler, Über die Auswirkungen der Entdeckung der Zentralperspektive, http://
userpage.fu-berlin.de/miles/zp.htm.
470 Sukale, a. a.O., S. 26.
471 Belting, Florenz und Bagdad, S. 187 und 190.
472 a. a.O., S. 107–11.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dessen Analogie mit der Lochkamera offensichtlich war. Doch als
frommer Muslim war er nicht an der praktischen Seite, der Bildpro-
duktion, interessiert.

Es war vielmehr vor Al-Hazen, der die Kritik Avicennas und
Averroes an der Sendetheorie des Sehens, also am aktiven Sehen, auf-
nahm, Al-Kindī. Auch dieser stellte selber optische Studien an und
machte sich die Sendetheorie der Euklidischen Optik nicht nur zu
eigen, sondern verbesserte sie auch. Damit musste er sich gegen die
von Avicenna und Averroes favorisierte Empfangstheorie des Aristo-
teles, die zum Mainstream in der Optik wurde, aussprechen.473

»Al Kindis ›De aspectibus‹ nehmen eine Kritik an den Lücken in Euklids
Theorie vor und versuchen, sie zu füllen bzw. die Theorie zu verbessern.
Seine Strategie besteht darin, die Empfangstheorie der Atomisten, die kom-
binierte Sende- und Empfangstheorie Platons und die ein Medium fordern-
de Theorie von Aristoteles zu widerlegen und dadurch zu beweisen, dass
allein Euklids Theorie mit den bekannten Tatsachen der Gesichtswahrneh-
mung verträglich ist.«474

Denn alle anderen Theorien enthalten die Vorstellung vom passiven
Empfang, Al-Kindī aber startet einen grundlegenden Angriff auf die
Empfangsidee: Neben der anatomischen Formung des Ohrs und Au-
ges, die sich auch als Muschel und Kugel voneinander unterscheiden
(nur das erstere ist auf Empfang gerichtet), ist die Sendetheorie die
einzige, die »die Selektivität des Gesichtssinns und die Abhängigkeit
der Sehschärfe von der Stelle im Gesichtsfeld erklären kann.«475

Unhaltbar hingegen findet Al-Kindī Euklids Vorstellung eines
Sehkegels, nach der getrennte einzelne Strahlen mit Zwischenräu-
men anzunehmen sind, denn Strahlen können nicht eindimensional
sein, wenn sie Dreidimensionales abbilden sollen. (Al-Kindī sieht den
zusammenhängenden Charakter des Sehkegels, von dem es nicht
bloß einen gibt, denn von jedem Punkt auf der Augenoberfläche geht
einer aus.) Für Lindberg war Al-Kindī der erste, der das oft implizit
vorhandene Prinzip der punktweisen Auflösung explizit vertreten
hat, wobei kein körperliches Ding vom Auge zum sichtbaren Gegen-
stand transportiert wird. »Der Strahl ist gemäß Galens Pneuma-

199

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

473 Lindberg, a. a.O., S. 47 f, sowie Tachau, Vision and Certitude in the Age of Ock-
ham, S. XIV.
474 Lindberg, a. a.O., S. 53.
475 a. a.O., S. 54.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie eine Umwandlung der umgebenden Luft, die durch die Seh-
kraft des Auges hervorgerufen wird.«476

Ganz anders bei Al-Hazen: Dieser entwickelte daraus eine Alter-
native zu den zusammenhängenden Formen, die nach den antiken
Empfangstheorien in einem Stück übermittelt werden, was geradezu
die Grundlage einer neuen Sehtheorie bilden sollte: Al-Hazen ent-
wickelte eine neue Empfangstheorie des Sehens, und zwar nicht als
Theorie von zusammenhängenden Bildern oder Formen. Er benutzte
Al-Kindīs Idee einer punktweisen Auflösung eines sichtbaren Gegen-
standes, ließ also jeden einzelnen Punkt des Gegenstandes einen
Strahl aussenden, aber: das Sehen ist passiv. (Al-Hazens »De aspecti-
bus« oder auch »Perspectiva« beginnt mit einer Darstellung der
Schmerzen und Verletzungen, die das Auge erleidet, wenn man sehr
grelles Licht schaut.477)

Zu dem Irrtum mag beigetragen haben, dass Belting sich bei der
Interpretation Al-Hazens auf die 1529 in Basel herausgegebene latei-
nische Übersetzung von Friedrich Risner stützt, der Lindberg Verwir-
rungspotenzial bescheinigt. Wie Lindberg nachweist, hat Risner eige-
ne Zwischenüberschriften gesetzt und dabei durch Verwendung
platonischer Begriffe den Eindruck erweckt, als schwäche Al-Hazen
seine Ablehnung der Sehstrahltheorie ab. Im Gegensatz zu Al-Kindī
stand Al-Hazen aber auf der Seite der Empfangstheoretiker.478)

Das Licht ruft Wirkungen im Auge hervor: »Es ist eine Eigen-
schaft des Lichts, dass Auge zu beeinflussen, und es liegt in der Natur
des Auges, vom Licht beeinflusst zu werden.«479 Doch Al-Hazen
macht Zugeständnisse: Die zum Auge kommenden Strahlen können
ja nur dann empfangen werden, wenn das Auge sie auch empfangen
kann, also auf das Objekt gerichtet ist.

Damit nähert sich Al-Hazen gegen die so wirkmächtigen Aristo-
teles-Apologeten Avicenna und Averroes, die mit einer Empfangs-
theorie wütend gegen Al-Kindīs Sendetheorie agierten, wieder der
gemischten Sende-Empfangstheorie Platons an, dessen Denken zu-
sammen mit dem Plotins für das arabische Denken so folgenreich

200

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

476 a. a.O., S. 68.
477 Lindberg, a. a.O., S. 117.
478 Belting, a. a.O., S. 14 ff, dazu Lindberg, a. a.O., S. 128.
479 Lindberg, a. a.O., S. 122.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geworden ist. Ganz sicher ist auch Platons Mimesis-Ablehnung be-
deutsam geworden.480

Weltabgewandtheit – denn die Sinne können täuschen – und
Lichtmetaphysik, da das Licht als Ausfluss des All-Einen gesehen
wird, prägen hinfort das arabische Denken, indem man sich beim Se-
hen vom göttlichen Licht erfüllen lässt. Daher sieht Belting zu Recht
die geschnitzten oder gemeißelten Fenstergitter im arabischen Raum

201

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

Bild 12: 3 Fotos von Maschrabiyyas, klassisch und modern.

Üblicherweise wurden gedrechselte Holzteile auf Stäbe oder Drähte gezogen.
Eine moderne Version bietet die Front des Institut du Monde Arabe in Paris,
wo der Lichteinfall noch zusätzlich durch Fotolinsen gesteuert wird, die sich
bei großer Helligkeit enger stellen und bei schwachem Licht weiten. In den
Innenräumen lässt das göttliche Licht dann die unterschiedlichsten Formen
entstehen, was wie die Muqarnas als Symbol für die göttliche Schöpfungs-
tätigkeit interpretiert werden kann. (s.u.). (Es ist kein Zufall, dass derArchitekt
des Pariser »Institut duMonde Arabe«, JeanNouvel, eine theologisch korrekte
Maschrabiyya für den neuen Louvre in Abu Dhabi konzipieren durfte.)

480 Ich folge hier der Interpretation Lambert Wiesings in Wiesing, Artifizielle Prä-
senz, S. 125 ff, siehe auch Belting, a. a.O., S. 78.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(»Maschrabiyyas«, oder »Moucharabiehs«) als eine symbolische
Form für dieses Sehen, denn das göttliche Licht fällt so gefiltert in
die Innenräume und produziert je nach Tageszeit andere Schatten,
an denen man die Zeit ablesen kann Und sicherlich ist auch die Licht-
führung in den Kuppeln der Moscheen auf diese Weise symbolisch zu
deuten.

Die arabische Theorie des Sehens ist also zu einer Optik des Lichts
geworden (»Allah ist das Licht der Himmel und der Erde«, K 24,35).
Belting spricht zu Recht von einer »Zähmung des Auges«,481 – denn
Al-Kindīs Theorie wurde nicht zum Mainstream islamischen Den-
kens, wohingegen seine Optik über den Arzt Hunain ibn Ishāq, der
die abendländische und islamische Augenheilkunde maßgeblich be-
einflusst hat, und den Andalusier Abu Jaʾfar Ahmad ibn Muhamad
al Ghaibi (†1165) den Weg ins Abendland fand. Von diesem bezog
dann Roger Bacon, der später von Oxford nach Paris ging, seine Al-
Kindī -Kenntnisse,482 die zu einer Theorie des aktiven Sehens bzw. in
der Renaissance zu einer Theorie des Blicks wurden. Denn Al-Kindīs
Idee einer punktweisen Auflösung und Rasterung des Sehfeldes
machte es dann auch praktisch möglich, verkleinerte, aber perspekti-
visch richtige Bilder aus einer individuellen Perspektive zu fertigen.
Das konnte nach Sukale zu einer neuen Subjekt-Objekt-Konfronta-
tion und in der Folge durch die Nachbildung menschlichen Sehens zu
einer neuen Bewusstwerdung des Subjekts führen.

Al-Kindīs Lehrbuch De aspectibus wurde zwar im Islam ein po-
puläres Lehrbuch und beeinflusste die Optik jahrhundertelang. Doch
es hatte in den Verfechtern der aristotelischen Empfangstheorie
ernsthafte Konkurrenten, nicht nur die wortgewaltigen Avicenna
und Averroes. So z.B. heißt es in Al-Fārābīs »Musterstaat«: »Sehen
ist eine Möglichkeit und Verlagerung der Materie«: Es komme dank

202

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

481 Belting, a. a.O., S. 66 ff. Waldenfels, Sinnesschwellen, S. 138f bemerkt, dass es
auch im »höfischen Sehen« des europäischen Mittelalters Normierungen gab, wie
man sehen oder angeschaut werden durfte.
482 Für Tachau, Vision and Certitude in the Age of Ockham, S. 4 f war Bacon der erste
Gelehrte im lateinischenWesten, der Al-Hazens Theorien gemeistert hatte, Al-Kindīs
Werk gut kannte und der an einer Synthese der neuplatonischen und aristotelischen
Sehtheorie arbeitete sowie eine Camera obscura zur Beobachtung von Sonnenflecken
nachbaute. »Bacon was in many respects an innovative and even brilliant thinker who
read widely in the Greek, Muslim and Jewish sources still reaching the Latin west for
the first time in his lifetime […].«

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Tätigkeit des äußeren Lichts, nicht dank der Tätigkeit des Sehens,
dazu, dass das Licht selbst, die Sonne, von der es ausstrahlt, und
schließlich all die potentiell sichtbaren Gegenstände wirklich gesehen
würden.483 Und für Avicenna ist das Auge »wie ein Spiegel, und der
gesehene Gegenstand ist wie das in einem Spiegel durch Vermittlung
der Luft […] reflektierte Ding, und wenn Licht auf den sichtbaren
Gegenstand fällt, dann projiziert es das Bild des Gegenstandes auf
das Auge. […] Wenn ein Spiegel eine Seele besäße, so würde er
sehen.«484 Doch Avicenna bearbeitete auch Aspekte, die bei Aristo-
teles unerwähnt geblieben waren, z.B. die Aufnahme der Formen im

203

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

Bild 13: Jan de Vries, Perspective (1604)

483 Lindberg, a. a.O., S. 89.
484 nach Lindberg, a. a.O., S. 100.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auge und ihre anschließende Übertragung zum Sitz des Bewusst-
seins im Gehirn.

Für Lindberg zeigte das erneute Erstarken der Empfangstheorien
im Islam, dass gegen die mathematischen Interessen der Euklidischen
Richtung die anatomischen und physiologischen Interessen der Na-
turforscher stärker waren. Natürlich passt eine passive Sehtheorie,
die sich auf den Empfang des Lichts und seiner Wirkungen richtete,
besser zum Mainstream des Islam, der sich gegen die vernunftgelei-
teten Muʾtaziliten und ihre Vorstellung von Willensfreiheit wandte,
u. a. wohl auch, weil sie eine kritische Hermeneutik zur Auslegung
des Koran entwickelten. Sie unterschieden nämlich zwischen dem
»zahir«, dem äußeren Schein, und seiner »batin«, der tieferen Bedeu-
tung, und wollten vor die Kommentierung der heiligen Schrift Exe-
gese setzen.485 Sie hatten sich daher Widersacher aus dem Kreis der
Orthodoxie geschaffen, besonders in der erstarkenden Gegenbewe-
gung der Ashʾariten, die zwar an der Methode der Argumentations-
führung der Muʾtaziliten festhallten wollten, doch mit ihrem Grün-
der Al-Asharī die Inhalte völlig verwarfen.

»Insbesondere weist er jede Wirksamkeit und Bedeutung des logischen
Denkens bei der metaphysischen Erkenntnisgewinnung zurück und sieht
diese Gewissheit nur im Koran gegeben. In dieser Heiligen Schrift, die er
für ein unausschöpfbares Gotteswerk hält, sieht Al-Ashari die objektiv ge-
wordene Wahrheit, welche keiner Interpretation bedarf. Nach dieser Be-
wegung ist das im Koran geoffenbarte Wort absolut und eindeutig.«486

Die Idee des aktiven Sehens war vor allem deshalb theologisch bri-
sant, weil im Hintergrund das Problem des aktiven Handelns stand
und mit ihm das Thema Willensfreiheit lauerte, die die Muʿtaziliten
befürworteten. Dagegen formierte sich Widerstand, denn die (sunni-
tischen, also traditionalistischen) Ashʾariten wandten sich gegen jede
Form rational einsehbarer Verursachung, u. a. um rational nicht er-
klärbare Wunder zu legitimieren. Nach Al-Ascharīs Vorstellung ist
Gott nicht reiner Intellekt, sondern Wille, »Allmacht, die absolute
und unbegrenzte Freiheit, derart, dass das Wahre und das Gute und
das Schöne nur eine zufällige Schöpfung Gottes sind, die er anders
hätte machen können und die er jederzeit zurückrufen kann.«487

204

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

485 Yousefi, a. a.O., S. 44.
486 Yousefi, ebd.
487 Papadopoulo, a. a.O., S. 45.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese absolut theozentrische Vorstellung (gegen den grie-
chischen Humanismus), die später von Malebranche Okkasionalis-
mus genannt wurde, hatte Folgen für die Prädestinationslehre:

»Gott sieht zugleich auch das ganze Universum von innen und von außen,
wie die Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Diese ewige Sicht Gottes
begreift das Schicksal mit ein. Alles steht im Buch der menschlichen Taten
im voraus geschrieben und da Gott allmächtig ist, bedingt dies den Glauben
an die Vorausbestimmung aller Ereignisse und damit den Fatalismus. […]
Daraus entsteht auch die tiefe Überzeugung, dass der Mensch wie eine Ma-
rionette ist, deren Fäden Gott hält.«488

Die Ashʾariten gehen aber sogar noch weiter und lehnen es sogar ab,
die Materialität der gegenständlichen Welt anzuerkennen, um die
Allmacht und Allgegenwärtigkeit Gottes zu betonen. Sie orientieren
sich an Demokrit und Epikur und glauben, das einzig Wirkliche seien
die Atome, aus denen jeder Gegenstand bestehe und die nach Gottes
Willen nur einen Moment lang existierten, um dann durch Gottes
Eingreifen ständig neu gruppiert werden zu können. Eine wie immer
geartete materielle Realität wird damit zur Sinnestäuschung.489

2.3.3 Al-Ghazālī490 und die islamische Mystik

Die islamische Mystik ist fast so alt wie der Islam selbst, und es hat
auch berühmte Frauengestalten gegeben, die Allahs Nähe nicht auf
rationalem Wege suchten.

Nach Lerch kann »die islamische Mystik als Träger philosophi-
scher Ideen« gelten;491 und für Ipsiroglu ist es nur von den Lehren der
Sufis her zu verstehen, wenn es auf islamischem Boden zu einer isla-
mischen Malerei kommen konnte. Zwar bleibt die Wirklichkeit auch
für den Sufi bloßer Schein. Doch

»das Antlitz Gottes […] tut sich kund in seinen Schöpfungen, die nach su-
fischer Lehre seine Schatten und Spiegelungen sind; und wir können ihn in
seinem Werk schauen und erkennen. […] Die Welt ist der Spiegel Gottes.
Alles erscheint in ihm in einer spirituellen Lichttransparenz. Die Materie

205

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

488 ebd.
489 vgl. Leaman, Averroes, in: Niewöhner, KdRP, a. a.O., S. 151ff.
490 Eigentlich muss man auf die geläufige Arabisierung seines Namens »Al-Ghazali«
verzichten, da er Perser war.
491 Lerch, Denker des Propheten, S. 73.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verklärt sich, das Wirkliche wird unwirklich, der Mystiker sieht nur noch
Schemen, die in selbstleuchtenden Farben erglühen, Bilder aus einer inne-
ren Schau, in denen er die Spiegelung des göttlichen Lichts auf der Erde
erblickt.«492

Dieses innerliche Schauen ist neben dem Denken ein zweiter mögli-
cher Zugang zur transsubjektiven Welt.493

Zunächst bestanden frühe asketische Traditionen.494 Die frühen
Asketen trugen bewusst kratzige Wolle (arab.: suf), aßen sehr wenig
(manche nur zweimal im Monat), verzichteten häufig auf Schlaf, da
sie in der Nacht beteten (so soll Abu Bakr nach Aussage seiner Frau
40 Jahre lang nicht in seinem Bett gelegen haben), lebten oft sogar
zölibatär und legten keinerlei Wert auf ihre äußere Erscheinung (ob-
wohl sie natürlich durch die Gebetszeiten an fünf rituelle Waschun-
gen pro Tag gewohnt waren).495

Schon der schiitische Imam Jaʾfar as-Sadiq hatte eine Definition
der göttlichen Liebe als »göttliches Feuer, das den Menschen völlig
verzehrt« gegeben,496 die später von Mystikern oft wiederholt wurde,
doch es war wohl die vielfach als Heilige verehrte Mystikerin Rabiʾa
al Adawiyya, die im 8. Jahrhundert die Wende von der Askese zu
einer Liebeshaltung einleitete und »damit den Sufismus in eine echte
Liebes-Mystik« verwandelt hat. Sie war eine freigelassene Sklavin
aus Basra, »jene zweite unbefleckte Maria«,497 von der berichtet wird,
dass sie mit einer Fackel und einem Wassereimer in der Hand »Feuer
ans Paradies legen und Wasser in die Hölle gießen« wollte, »damit
diese beiden Schleier verschwinden und es deutlich wird, wer Gott
aus Liebe und nicht aus Höllenfurcht oder Hoffnung aufs Paradies
anbetet«.498

»Rabiʾas Gottesliebe war absolut. […] In solch vollkommener Liebe hat der
Mystiker aufgehört zu existieren und ist sich selbst entworden. ›Ich bin

206

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

492 Ipsiroglu, a. a.O., S. 47 und 46.
493 Lerch, a. a.O., S. 165.
494 Melchert, Origins and Early Sufism, in: Ridgeon (Hg.), The Cambridge Compa-
nion to Sufism, S. 3.
495 Melchert, a. a.O., S. 4–7, sowie Schimmel, Mystische Dimensionen des Islam,
S. 62 f. Auf S. 17 betont sie, dass auch in der christlichen Mystik erst nach eine langen
Zeit der Reinigung, nach der via purgativa, die via illuminativa erreicht werden
konnte.
496 Schimmel, Mystische Dimensionen des Islam, S. 70.
497 Schimmel, Mystische Dimensionen des Islam, S. 66 f.
498 Smith, Rabiʾa the Mystic and her Fellow Saints in Islam, S. 98.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eins mit ihm und ganz und gar sein‹. Rabiʾa hatte über die koranische Aus-
sage nachgedacht, dass Gottes Liebe der des Menschen vorausgeht: ›Er liebt
sie und sie lieben ihn.‹ (Sure 5/59) ›Ein paar Huris und Schlösser‹, wie sie
dem Frommen im Paradies versprochen sind, sind mehr oder weniger
Schleier, welche die ewige göttliche Schönheit verhüllen: ›Wenn er Deinen
Sinn mit Paradies und Huris füllt, dann wisse, dass er dich fern von sich
hält‹ […], denn Paradies und Hölle sind geschaffen, und daher von Gott
verschieden.«499

Da die Liebenden in der Einheit Gottes nicht länger mehr getrennte
Existenzen haben, gibt es dort auch keine Unterscheidung mehr zwi-
schen Mann und Frau.500 Solche Einheitserfahrungen waren der Or-
thodoxie suspekt, musste doch zwischen dem Schöpfergott und den
von ihm geschaffenen Menschen zum Zeichen seiner Größe ein un-
endlicher Abstand angenommen werden, weshalb auch die Sufi-Vor-
stellung von einer quasitrinitarischen Drei-Einheit des Liebenden
und Geliebten in der Liebe (oder des Denkenden und Gedachten im
Denken) suspekt waren. Es verwundert nicht, dass in Bagdad eine
Sufi-Inquisition eingerichtet wurde501 und dass Mystiker auch ver-
folgt und wegen Blasphemie hingerichtet wurden.

»Das widerfuhr auch Al-Halladj, als er gewagt hatte, den Ausspruch, ›ana
al-haqq‹, d.h. ›Ich bin die absolute Wahrheit‹ öffentlich zu äußern. Eine
solche Aussage, die das Aufgehen des Menschen in Gott bezeugt, wider-
spricht diametral dem Prinzip der Einzigkeit Gottes und stellt die transzen-
dente Stellung des Schöpfers gegenüber seiner Schöpfung in Frage.«502

Und das, obwohl der Perser Al-Halladj in seinem Buch Kitāb al-
Tawāsīn darauf hingewiesen hatte, dass zwischen dem Vorzeitlichen
und dem in der Zeit Geschaffenen keinerlei Ähnlichkeit vorstellbar
sei.503 Doch in seinem Werk sind auch manche christologischen As-
pekte untersucht worden, und er soll im Jahr 900 nach Indien und
Ostasien gereist sein.504 Doch die Ähnlichkeiten islamischer und

207

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

499 Schimmel, a. a.O., S. 66 f zitiert Fariduddin Attai, Tadhkirat al-auliya, (T) Bd. I,
S. 204 und 73.
500 a. a.O., T Bd. I, S. 59.
501 Melchert, a. a.O., S. 16 berichtet von einer »Inquisition of 264/877–8, in which
Ghulam Khalil, a popular preacher from Basra, procured the indictment of seventy
odd Sufis for allegedly saying they no longer feared God but, rather, loved him.« Vgl.
K 19,93: »Keiner darf sich dem Erbarmer anders nahen wie als Sklave.«
502 Turki, a. a.O., S. 149.
503 Diese Übersetzung wird zitiert von Lerch, Denker des Propheten, S. 83.
504 z.B. Schimmel, Der Sufismus, S. 34 und 32. Tatsächlich sollen Sufi-Prediger wie

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


buddhistischerMystik, aber z.B. auch mit der Advaita-Vedanta könn-
ten auch älteren Datums sein. Im 9. Jahrhundert wurde jedenfalls die
Lehre über die Vernichtung bzw. Auflösung des Selbst entwickelt,
sowie eine Theorie von intuitiver Gotteserkenntnis, ab dem 12. Jh.
wurden Sufi-Orden gegründet. Der Weg der Sufis folgt vier Stufen,
die möglicherweise auf den indischen Raum verweisen: 1. Auslöschen
sinnlicher Wahrnehmung, 2. Aufgabe des Verhaftetseins an indivi-
duelle Eigenschaften, 3. Sterben des Ego (»Sterben, bevor man
stirbt«, zugunsten einer mystischen Gotteserfahrung, der »unio
mystica«), 4. Auflösung in das göttliche Prinzip, wobei die letzten
Stufen nicht erreicht werden mussten.505

Nach einer 40-tägigen Vorbereitungsphase musste man durch
einen Meister per Handschlag initiiert werden506 und war dann Teil
einer Initiationskette, die bis in die Zeit der vier rechtgeleiteten Kali-
fen, auf Ali oder Abu Bakr zurückging.

Als Meilensteine des Sufismus sind Ibn Arabi und Ghazālī zu
nennen, der »den Weg für den Anschluss des Sufismus an den sunni-
tischen Islam ebnete.«507 (Melchert hat bemerkt, dass die Schia ent-
scheidend für die Emergenz des Sufismus gewesen sei, nicht nur im
Hinblick auf esoterische Elemente, sondern auch weil die Sufi-Idee
von charismatischen Individuen durch frühe schiitische Vorstellun-
gen vorgeprägt gewesen sei.508)

Ibn Arabi wurde 1165 im Kalifat Cordoba, in Murcia, geboren
und starb 1240 in Damaskus. Er wirkte traditionsbildend und hat die
islamische Mystik auch mit seiner Methodik509 nachhaltig beein-
flusst, denn er wurde unter den Sufi-Anhängern nicht nur der
»Größte Meister« (al Schaikh al-akbar), und »der Prediger religiöser
Toleranz« genannt, sondern ist nach Lerch auch der »Spinoza des
Islam«, da er vor diesem Verfechter des Seinsmonismus in der Neu-

208

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

Al-Halladj für die Islamisierung Ostindiens verantwortlich sein, denn ihre Vorstel-
lungen harmonierten aufs wunderbarste mit der viel älteren Hindu-Mystik; die Mis-
sionierung fand einen günstigen Boden.
505 Melchert, a. a.O., S. 10 ist eher nicht dieser Ansicht.
506 Schimmel, Der Sufismus, S. 18 ff.
507 Turki, a. a.O., S. 152.
508 Melchert, Origins and Early Sufism, in: Ridgeon (Hg.), The Cambridge Compa-
nion to Sufism, S. 15.
509 einen Einblick gibt Izutsu, der die Mystik Ibn Arabis in ihren einzelnen Stufen
genau analysiert und mit der taoistischen Mystik vergleicht, s. Izutsu, Sufism and
Taoism, S. 7–28.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeit bereits die These von der »Einheit des Seins« (al-Futûhât al Mak-
kiyya) vertrat510 und »das geistige Erbe des islamischen Ostens und
des islamischen Westens miteinander verbunden« hat.511

In Mekka wurde Ibn Arabi beim Umrunden der Kaaba eine ge-
waltige Vision zuteil, die in den Mekkanischen Offenbarungen ihren
Niederschlag fand.

Er soll »die göttliche Ipseität (huwiya) in der Gestalt des Buch-
stabens h in strahlendem Licht auf einem roten Teppich« geschaut
haben, »einem h, zwischen dessen beiden Armen das Wort hu (»ER«)
aufleuchtete und Strahlen nach allen Richtungen aussandte.«512

»Eine solche Vision des Göttlichen in der Gestalt eines Buchstabens ist cha-
rakteristisch für eine Religion, die figürliche Darstellung und vor allem jede
Darstellung des Göttlichen verbietet. Der Buchstabe ist tatsächlich die
höchste Manifestation des Göttlichen im islamischen Denksystem.«513

Man muss dabei bedenken, dass »die arabischen Buchstaben […] die
Gefäße der Offenbarung sind, die göttlichen Namen und Attribute
können nur mit Hilfe dieser Buchstaben ausgedrückt werden. Und
doch stellen die Buchstaben etwas von Gott Verschiedenes dar; sie
sind ›ein Schleier der Andersheit‹, den der Mystiker durchdringen
muss. Denn solange er von den Buchstaben gefesselt ist, ist er […]
gewissermaßen noch im Banne von Götzenbildern, er vollzieht Idola-
trie, statt an jenem Ort zu weilen, wo es keine Buchstaben und For-
men mehr gibt.«514

Wie in vielen Religionen steht der erste Buchstabe des Alpha-
bets, hier alif, mit dem Zahlwert 1 für den Schöpfergott, weist aber
für Schiiten auch auf Ali, und das b auf die 14 unschuldigen Märtyrer
der Schia.515

»Besondere Wichtigkeit wird dabei der Verbindung lam – alif = la zu-
geschrieben, die, wenn man sie als ein Wort liest, la, »nicht, kein« bedeutet
und damit das erste Wort des Glaubensbekenntnisses »Kein Gott …«. Ob-
gleich das lam-alif aus zwei Buchstaben besteht, wurde es oft als ein Buch-
stabe betrachtet und mit besonderem mystischem Sinn erfüllt. Es ist meist

209

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

510 Lerch, Denker des Propheten, S. 106.
511 Ramahi, Der Mensch als Spiegelbild Gottes in der Mystik Ibn Arabis, S. 1.
512 Ibn Arabi, Mekkanische Offenbarungen, I 51–83, nach Corbin, Imagination créa-
trice et prière créatrice, S. 171.
513 Schimmel, Mystische Dimensionen des Islam, S. 595.
514 Schimmel, a. a.O., S. 578.
515 a. a.O., S. 581.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Metapher für die sich eng umarmenden Liebenden, die zwei und
gleichzeitig nur eines sind.«516

Betrachte man hingegen das alif als Zeichen des Iblis, des Satans, und
verbinde es mit dem Buchstaben n, der nafs, Triebseele bedeutet, er-
gäben beide zusammen ana, »Ich«, womit man auf das Übel des
menschlichen »Ich« hinweisen kann.517

Den Buchstaben werden also je andere Bedeutungen unterlegt,
»die Gruppen von Einzelbuchstaben, die sich zu Beginn von 29 kora-
nischen Suren befinden, inspirierten die Sufis zu erstaunlichen alle-
gorischen Ausdeutungen«;518 dazu kommen jeweils Zahlenwerte.
(Die Araber hatten ja von den Indern die Zahlen übernommen und
die Null hinzugefügt, was ein viel einfacheres Rechnen ermöglichte.)
Im Zusammenhang mit der Emanationslehre ist es auch nicht ver-
wunderlich, dass die Kabbala für viele Sufis interessant wurde:

»Schon in vorislamischer Zeit hatten die arabischen Dichter verschiedene
Körperteile, oder auch ihre Wohnplätze, mit Buchstaben verglichen – Ver-
gleiche, die dann von den islamischen Dichtern in aller Welt übernommen
und ausgearbeitet wurden.«519

Ibn Arabi wurde vielleicht auch deshalb so populär, weil er auf dieser
alten Tradition aufbaute und sie theologisch umdeutete, und selbst in
fernen Grenzgebieten der islamischen Welt, wie in Indonesien, sind
Manuskripte mit Spekulationen über Buchstabenmystik zutage ge-
kommen.«520 (Hier zeigen sich also Ähnlichkeiten zur jüdischen
Mystik in der Kabbala, die ja ebenfalls in der Heimat Ibn Arabis, in
Al-Andalus entstand.)

Abū Hāmid Muhammad ibn Muhammad al-Ghazālī sollte diese
Mystik fortführen und mit einer rationalen Kritik an der rationalisti-
schen Ausrichtung der Philosophie der falasifa verbinden, die Al-
Kindī in Gang gesetzt hatte. Ghazālī wurde um das Jahr 1055 im
Nordosten des heutigen Iran geboren. Als Kind einer Gelehrtenfami-
lie wurde er von einem mit seinem Vater befreundeten Sufi er-
zogen521, lernte aber auch bei dem berühmten ashaʾritischen Theo-

210

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

516 a. a.O., S. 591.
517 a. a.O., S. 590.
518 a. a.O., S. 579.
519 a. a.O., S. 579.
520 ebd.
521 Zakzouk, Abu Hamid Muhammad al-Ghazali, in: Niewöhner, KdRP, S. 112.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logen al-Djuwajny.522 Seine Karriere führte ihn bis zum höchsten
Lehramt in Bagdad, doch er verließ die Professur im November 1095,
um unter dem Vorwand einer Pilgerfahrt nach Mekka zu einem Sufi
in Damaskus zu reisen und von dort an seiner privaten Schule zu
lehren.523 Auch wenn er später zurückkehrte, verstand er sich doch
als einer der vom Propheten vorhergesagten Erneuerer der Religion.
Denn seine Kritik richtete sich gegen bestimmte Haltungen der
Philosophen, die laut Al-Fārābī die Glückseligkeit auf dem Weg der
Apodiktik, des schlussfolgernden Erkennens mit Anspruch auf unbe-
dingte Wahrheit erreichten und sich dem anderen Weg, dem der Of-
fenbarungsreligion, überlegen fühlten. Denn das einfache Volk könne
eben aufgrund seiner intellektuellen Mängel nur auf die Religion zu-
rückgreifen, die ihnen zwar sagt, was tugendhaftes Verhalten sei, sie
aber nicht über das »warum« aufkläre.524 Ghazali betrachtet diese
Lehre der falasifa als alternative Religion zum Islam. Genau wie spä-
ter Derrida in der Apokalypseschrift stellt er Offenbarungswissen
und Vernunftreligion gegenüber und betätigt sich als Rationalis-
muskritiker. Durch unkritische Nachahmung werde die Religion der
falasifa wie die der Juden und Christen von einer Generation zur
nächsten übertragen, was sogar zum Hochmut gegenüber den Reli-
gionsgelehrten des Islam führe. »Ihm geht es darum, zu zeigen, dass
Rationalität allein nicht zu dem Wissen führen kann, das die falasifa
für sich in Anspruch nehmen.«525

Obwohl Ghazālī sich einige Teile der Lehre Avicennas durchaus
aneignete, wurde er doch mit seinem Werk Inkohärenz der Philoso-
phen (Tahafut al-Falasifa) zu einem scharfen Kritiker des philosophi-
schen Aristotelismus, wobei er natürlich selber ein qualifizierter Phi-
losoph war und in großer Kennerschaft kritisch Inkonsistenzen
philosophischer Systeme aufzuzeigen wusste.

Die Argumente der falasifa in der Metaphysik genügen nach
Ghazālī nicht den eigenen hohen Ansprüchen auf Apodiktik. Vor
allem geht aber »das aristotelische Konzept der falasifa davon aus,
dass die ganze Welt rational erfahrbar ist und dass wir auch gewisse
Aussagen über Gott, seinWesen und seine Attribute machen können,

211

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

522 Hendrich, a. a.O., S. 86.
523 Frank Griffel, Al-Ghazali als Kritiker, in: Heidrun Eichner et al (Hg.), Islamische
Philosophie im Mittelalter, S. 289–313, hier: S. 292.
524 a. a.O., S. 296.
525 a. a.O., S. 297.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst wenn ein ultimatives Verständnis von Gottes Wesen niemals
erreicht werden kann.«526 Doch für Ghazālī kann menschliche Ratio-
nalität nichts über Gottes Wesen aussagen.527

Den Hintergrund von Ghazālīs Kritik bilden natürlich die ortho-
doxen Theologen, besonders die der Ashʾarijjah, und er greift auch
die Emanationslehre an, denn »die Ausführungen der Philosophen
über die stufenmäßige Emanation vom ersten einfachen Prinzip bis
hin zu der mannigfaltigenMaterie sind nach Ghazālī willkürliche und
irreführende Behauptungen.«528

Dem liegt die radikale Kritik der Ashʾariten am Kausalitätsprin-
zip zugrunde, und Ghazālī präzisiert, dass zwischen Ursache undWir-
kung zwar eine Gleichzeitigkeit festgestellt werden kann, die aber
auch zufällig sein kann, denn ob und wie eine kausale Folge anzu-
nehmen sei, können wir nur vermuten und nicht beweisen. Damit
wurde Ghazālī wohl zum Vorgänger von Humes Kausalitätsargu-
ment,529 denn »unsere Überzeugung bezüglich der Verknüpfung zwi-
schen Ursache und Wirkung stellt bloß eine erfahrungsmäßige Er-
kenntnis dar; durch die Vernunft entsteht sie nicht.« Das deutet Abu
Ridah als Bemühen, »Gott, als dem einzigen Schöpfer, Seine Rechte
zu wahren.«530

Ghazalis Kritik richtet sich vor allem – wegen der Emanations-
lehre – gegen Al-Fārābī und Ibn Sina. Er will zwanzig philosophische
Theorien der falasifa widerlegen und erklärt siebzehn davon als »Ab-
weichung vom rechten Glauben« (wie z.B. Ibn Sinas Theorie der See-
le) und drei davon als »Ketzerei und Abfall vom Islam«, somit als
Unglauben, z.B. die Auffassung von der Ewigkeit der Welt.531

Für Spuhler war »mit dem Lebenswerk Ghazalis […] die schöp-
ferische Periode der sunnitischen Theologie auf Jahrhunderte hin ab-
geschlossen […] Die Tradition beherrschte die islamische Theo-
logie.«532

In der heutigen Zeit wird diese Position z.B. von Abdelwahab

212

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

526 a. a.O., S. 299.
527 a. a.O., S. 299f.
528 Abu Ridah, Al-Ghazali und seine Widerlegung der griechischen Philosophie,
S. 135 und 175.
529 a. a.O., S. 174f.
530 a. a.O., S. 176.
531 Hendrich, a. a.O., S. 87 f.
532 Spuhler, Der Islam. Ausbreitung und Entstehung einer Weltreligion, in: Sourdel-
Thomine/Spuhler (Hg.), Die Kunst des Islam, S. 50.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meddeb weitergeführt, der die Unübertrefflichkeit und Unfassbarkeit
des Koran (idschaz) zu achten mahnt, dem Signifikanten (hier also
der Schrift) einen hohen Stellenwert zuspricht und vor Verabsolutie-
rungen des Signifikats, also der jeweiligen Gottesvorstellungen
warnt. Meddeb behauptet »als Pointe des Islam die Verkörperung
des Wortes Gottes in dem (von Stimme und Graph unterstützten)
Buchstaben, während es sich in der christlichen Überlieferung »im
Leib«, in der jüdischen als »Gesetzestafel« verkörpere.533

Gegen Fanatismus und Dogmatismus gelte es, die symbolische
Funktion des Korans wieder zu erlangen – und damit den hinweisen-
den Gestus auf einen sich menschlichem Begreifen entziehenden
Gott, und »das hieße: auf die Unendlichkeit des Textes zu verweisen,
und aus seiner Interpretation eine fortwährende, nie vollendete Auf-
gabe zu machen.«534

Zurück zu Ghazālī: Neben dem durch Lernen und Studieren er-
worbenen Wissen gibt es für ihn noch ein unmittelbares Wissen, zu
dem der mystische Weg führt. Doch die »mystischen Ekstasen ver-
führen die Sufi, wie Ghazali feststellte, leicht zu subjektiven und ein-
seitigen Aussagen«, weswegen die zweite Grundfunktion der Ver-
nunft die kritische Beurteilung und Auswertung dieser mystischen
Erlebnisse sein muss.535

Man kann verstehen, dass der Sufismus dem orthodoxen Islam
oft suspekt war. Ghazālīs Primat des Religiösen vor der Philosophie
war zwar wie das Denken der Ashʾariten verantwortlich für Modelle
einer »geistfeindliche Theokratie«;536 innerislamisch würde man sa-
gen: »rechte Unterwerfung unter den Willen Gottes«, was natürlich
Averroes als seinen größten Kritiker auf den Plan rief. Dieser nämlich
unternahm es, u. a. in seiner »Widerlegung der Widerlegung« (Taha-
fut al Tahafut), sowohl Avicenna als auch Ghazālī (als Mystiker) im
Namen der falasifa zu kritisieren:537 Letzterer folge keiner einheit-
lichen Lehre, sondern sei

»mit den ashʾaritschen Theologen […] Theologe, mit den Mystikern […]
Mystiker, und mit den Philosophen […] Philosoph.«538

213

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

533 Meddeb, Der Koran als Mythos, S. 22 Sp 4, vgl. Petermann, a. a.O., S. 172.
534 Meddeb, a. a.O., S. 22, Sp 4, und Petermanmn, a. a.O., S. 173.
535 Zakzouk, Ghazali, in Niewöhner, a. a.O., S. 122.
536 Hendrich, a. a.O., S. 95.
537 Leaman, Averroes, in: Niewöhner (Hg.), KdRP, S. 146.
538 Nach Turki, a. a.O., S. 109.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch man muss auch betonen, dass Ghazālī es zu seinen Lebzeiten
geschafft hat, die Orthodoxie mit dem Sufismus zu versöhnen, indem
er »dem Sufismus zum Heimatrecht im Islam verhalf«.539 Heute ist
der Sufismus auch bei vielen Sunniten anerkannt.

Eine der bekanntesten Sufi-Gemeinschaften ist heute die der Mevle-
vis, die auf den im gesamten arabischen Raum geschätzten Sufi-Poe-
ten Dschalāl ad-Dīn Muhammad ar-Rūmī (auch Mawlānā, arabisch
Maulana – »Unser Herr«) zurückgeht, der nach Ghazālī lebte. Die
Derwische dieses Ordens praktizieren ein Gebet (Dhikr) mit religiö-
ser Musik und drehen sich dabei um die eigene Achse, um in trance-
ähnliche Zustände zu kommen. Es geht dabei immer um Transzen-
denzerfahrung, auch in den so überaus populären Liebesgedichten
Rumis, in dem vom Liebenden (Sufi) und dem Geliebten (Gott) die
Rede ist, und metaphorisch ist mit »Wein« die »Trunkenheit in
Gott«540 gemeint. Es geht Rumi um Liebe generell, denn »nur durch
die Liebe ist es möglich, mit der Unendlichkeit, mit der Basis aller
Existenz in Verbindung zu treten.«541 Und in der Tat ist die Erfahrung
der Auflösung des Ich im Du (wenn gleich auch nicht sofort im »ewi-
gen Du«, wie Buber das nennt) ja eine Transzendenzerfahrung, die
Erfahrung eines Aufgehens in einem Einheitsgefühl, das uns dem
Zeit- und Raumempfinden entheben kann. Es geht also um eine kos-
mische Liebe, die in allen Geschöpfen wirkt.

Für Öztürk bringt diese Liebe »die von ihr eroberten Seelen au-
ßerhalb der Normen zusammen, lässt sie sich umarmen, sich vereini-
gen. Deshalb gibt es bei jenen, die in das Fluidum der Liebe vordrin-
gen, kein Zanken, kein Streiten, kein Raufen. […] Sie werden zu
Liebesgeschwistern. Für den Wahrheitssucher gibt es jenseits der
Hautfarben, der Rassen und Religionen nur einen Verwandten: den
Liebenden.«542 Für Rumi mache die Liebe auch den Kern der Schöp-
fung aus. Zum Beleg einige Zitate aus Rumis Diwan:

»Die Welt entstand und wurde geboren aus den vier Elementen. Die 4 Ele-
mente sind aus der Liebe geboren.« – »Die Wärme der Welt entsteht durch
die Feuer der Liebe. […] Die Liebe ist einzig, doch zeigt sie sich in unter-
schiedlichen Arten und Formen« – »Ist die Liebe nicht die Seele aller Wesen

214

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

539 Zakzouk, a. a.O., S. 125.
540 Lerch, Denker des Propheten, S. 74 f.
541 Öztürk, Rumi und die islamische Mystik, S. 106.
542 Öztürk, a. a.O., S. 109 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Welt? Alles außer der Liebe stirbt, sie jedoch bleibt.« – »Was ist schon
die Liebe?, werden einige sagen. Denen sollst Du antworten: Liebe ist Ver-
zicht auf Verlangen, auf Wünsche, auf früheren Willen. Denn wer das Alte
nicht aufgibt, nützt niemandem.« – »Liebende, die sich zu einer Seele ver-
einen, sterben in Liebe zueinander.«543

Wenn in einer Seele keine Liebe wohne, so bestehe Religion aus blo-
ßer Täuschung, so Öztürk.544 Viele Sufis glauben, dass in allen Reli-
gionen eine grundlegende Wahrheit zu finden sei oder dass die gro-
ßen Religionen von ihrem Geist her dasselbe seien. »Jenseits von
richtig und falsch«, so Rumi, »liegt ein Ort. Dort treffen wir uns.«545

»Der Weg der Liebe verläuft jenseits aller 72 Konfessionen.«546

Heute ist der Sufismus u. a. auch spirituelle Quelle der Hizmet-
Bewegung des in der Türkei seit einiger Zeit in Ungnade gefallenen
Fetullah Güllen, denn er predigt eine allumfassende islamische Reli-
gion der Liebe und Toleranz.547

Turki führt also nicht von ungefähr Bloch an, für den »die Mys-
tik in den verschiedenen Kulturen eine wichtige Rolle im Widerstand
gegen die Macht der Orthodoxie« spiele, »weil sie sich mehr an dem

Freigeist als an Gesetzen orientiert, die an die Schrift gebunden
sind.«548

Dennoch muss man mit Schimmel betonen, dass der Sufismus
ohne seine spirituelle Quelle, den Koran, nicht denkbar gewesen
wäre und ein »eingeborenes Produkt des Islam« sei.549 Und zudem,
wie in vielen Religionen, kann diese Mystik als spirituelle Quelle der

215

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

543 Rumi, Aus dem Diwan 3/426, 4/264, 7/229, 2/302, 5/123.
544 a. a.O., S. 110, vgl. auch Ibn Arabi (spanischer Sufi aus Murcia), Abhandlung über
die Liebe und Al Ghazali, Das Elixier der Glückseligkeit.
545 Dieses Rumi-Zitat findet sich z.B. in Rosenberg, Gewaltfreie Kommunikation,
S. 31; vgl. auch David Loy, Nonduality (mit einem Vergleich von Derrida, Cusanus
und Nagarjuna).
546 Rumi, Diwan 3/92.
547 Gülen, Hin zu einer globalen Kultur der Liebe und Toleranz, S. 187: »Alle nam-
haften, dauerhaften und profunden Formen des Denkens entstanden auf der Grund-
lage vonMetaphysik und Spiritualität. Die ganze alteWelt gründete auf Schriften wie
dem Koran, der Bibel, den Veden und Upanishaden. Antimaterialistische Denker,
Wissenschaftler und Philosophen wie Kant, Descartes, Pascal, Hegel und Leibniz zu
vergessen hieße einen ganz wesentlichen Strang des westlichen Denkens zu ignorie-
ren.« Zum Sufismus s. S. 163–212.
548 Turki, a. a.O., S. 146 zitiert u. a. Bloch, Avicenna und die aristotelische Linke,
S. 486.
549 Schimmel, Mystische Dimensionen des Islam, S. 47 ff und S. 25.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erneuerung dienen. Man darf aber auch nicht unerwähnt lassen,
dass, so Schimmel, »eine Reihe moderner Bewegungen, die heute
als ›fundamentalistisch‹ bezeichnet werden, aus den Sufi-Milieu
stammen.«550Als Beispiele mit Sufi-Herkunft nennt sie hier den Be-
gründer der in Ägypten und den Nachbarländern so wirkmächtigen
Muslim-Brüder, Hasan al-Banna, sowie Maududi, den Gründer der
ichwan al-muslimin in Pakistan.

2.3.4 Lichtmetaphysik, Musterstaat und Prädetermination

Für das Denken des Islam ist die Lehre »Plotins, des Ägypters« noch
viel bedeutsamer geworden als für das Christentum. Zum einen kann
hier seine Theorie von Ur-Einen (hen) als bedeutend angesehen wer-
den, ebenso seine Lichtmetaphysik, in der das göttliche Licht, das die
Welt durchwaltet, als Emanation und »Überfluss« des göttlichen Ur-
grunds gesehen wird. Dieses Eine und vollkommene Erste, das Gute
schlechthin, strahlt und fließt in die Welt hinein:

»So strahlt die Emanation des Einen bzw. höchsten Wesens auf alles Be-
stehende aus; ohne dadurch etwas von seiner Substanz zu verlieren, wie
die Sonne ihre Licht und ihre Wärme auf die Erde ausstrahlt.«551

Dieser Ansatz passte, denn im Koran besagt Sure 24,35: »Allah ist das
Licht der Himmel und der Erde. Sein Licht ist gleich einer Nische, in
der sich eine Lampe befindet […] Allah leitet zu Seinem Licht, wen Er
will […].« (Weswegen die Nische in der islamischen Architektur eine
besondere Rolle spielen sollte552).

Diese Lichtmetaphysik übernahm also Abu Nasr Al-Fārābī,553
der zum eigentlichen Begründer der islamischen Philosophie wur-
de,554 denn er systematisierte und ordnete die Wissenschaften und
brachte in seinem System Metaphysik, Kosmologie, Psychologie, Er-
kenntnistheorie und Ethik in einen engen Zusammenhang mit sei-

216

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

550 Schimmel, Der Sufismus, S. 100.
551 Turki, a. a.O., S. 64.
552 Zur Metaphorik der Nische s. Ghazalis sufische Schrift zur Nische der Lichter.
553 Nach Yousefi, a. a.O., S. 25 wurde er in Persien geboren, nach Turki, a. a.O., S. 60
in Transoxanien, dem heutigen Turkmenistan, und war türkischer Herkunft. Eigent-
lich muss man also auch hier auf die geläufige Arabisierung »Al-Farabi« verzichten.
554 vgl. Endress, Die arabisch-islamische Philosophie. Ein Forschungsbericht. In: Zeit-
schrift für Geschichte der arabisch-islamischen Wissenschaften, Bd. 5, S. 11 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nem politischen Denken, war aber auch in den Bereichen Mathema-
tik, Logik und Grammatik zu Hause. So wurde er, als er hochbetagt
von Bagdad nach Aleppo und Damaskus zog, wo er 950 starb, mit dem
Titel »Zweiter Lehrer« (nach Aristoteles) geehrt.

Wegweisend war für ihn wohl eine durch den Plotin-Schüler
Porphyrios kommentierte und paraphrasierte Kurzfassung von Plo-
tins Enneaden, die unter dem Titel »Die Theologie des Aristoteles«
sehr wirkmächtig wurde und zunächst wegen des irreführenden Ti-
tels alsWerk des Aristoteles galt (obwohl dieser, wie wir wissen, keine
Emanationstheorie vertrat).

Nach de Boer soll Fārābī diese Schrift für ein echtes Werk des
Aristoteles gehalten haben, während er nach Marmura gezögert ha-
ben soll, die neuplatonische Theologie des Aristoteles als echt zu ak-
zeptieren.555 Jedenfalls kombinierte er diese Weltsicht mit Elementen
der Kosmologie des Ptolemäus, löste aber die irdische Welt von der
streng determinierten Emanationslehre ab und räumte Handlungs-
spielräume ein, denn »der Mensch muss sein Leben und seine Um-
welt selbst ordnen und sie in Harmonie mit dem kosmischen Univer-
sum bringen.«556

Das göttliche »Eine« emaniert in 10 Stufen aus der ersten Intel-
ligenz in die supralunare Sphäre und ist dort noch in einer immate-
rialisierten Welt auf der Ebene der Fixsternsphäre und der darunter
liegenden Planetensphären, bis schließlich der »intellectus agens«
unterhalb der Mondsphäre als letzte Stufe den Umschlag in die Welt
des Entstehens und Vergehens in der sublunaren Sphäre bewältigt
und in die menschliche Vernunftseele fließt, aus der intellectus habi-
tus, intellectus activus und intellectus potentialis557 fließen, die
schließlich auf Tiere, Pflanzen sowie die vier Elemente und die aus
ihnen zusammengesetzten Körper einwirken. Dabei wird die »Lehre
von der Bewegung bei Aristoteles zusammen mit dem abstrakten
Modell des Ptolemäus in den Dienst der Emanationslehre gestellt
und fungiert als Träger für den Ausströmungsfluss.«558 (Wie man
sieht, war auch eine ontologische Hierarchie impliziert.)

217

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

555 De Boer, Geschichte der Philosophie im Islam, S. 100 sowie Watt/Marmura, Die
islamische Philosophie des Mittelalters, a. a.O., S. 348.
556 Turki, a. a.O., S. 67.
557 Ferrari, Al-Farabi und der arabische Aristotelismus, in: Eichner/Perkams et al.
(Hg.), Islamische Philosophie im Mittelalter, S. 229 unterscheidet hier potentiellen,
aktuellen, erworbenen und aktiven Intellekt als vier »Potenzen der Erkenntnis«.
558 vgl. genauer Turki, a. a.O., S. 64 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Ziel des Erkennens ist es, die Stufe des reinen Denkens im
intellectus agens zu erreichen, wobei nur der Philosoph/Prophet dem
vollkommenen Einen am nächsten kommt, was auch der Grund ist,
dass Al-Fārābī ihn (analog zu Platons Philosophenkönigen) als Len-
ker eines Staates und Imam für am geeignetsten hält.559 Hier schließt
sich also Al-Fārābīs politische Philosophie an, denn höchstes Glück
im allgemeinen und menschliche Vollkommenheit als Ziel sind rück-
gebunden an die Gemeinschaft. Nach Ferrari hatte Al-Fārābī in einer
Epoche des Zerfalls des Kalifats höchstes Interesse, eine gesellschaft-
liche Ordnung als Fundament des Gemeinwesens und der isla-
mischen Religionsgemeinschaften zu schaffen, und orientierte sich
an der Politeia und den Nomoi Platons.560

»In der menschlichen Gemeinschaft hat, ebenso wie im Kosmos, jedes Mit-
glied seine bestimmten Platz und seine bestimmte Aufgabe. […] Ein gelun-
genes Leben außerhalb sozialen Regelwerks ist nicht möglich. Für sein
Überleben ist jedes Individuum auf die anderen angewiesen.«561

Al-Fārābī entwirft also einen »Musterstaat«, in dem nach Maßgabe
der göttlichen Vernunft die Menschen harmonisch zusammenleben
sollten, für Turki das »Modell einer metaphysischen und gesell-
schaftlichen Utopie, in der sowohl die Ziele des Individuums als
auch die der Gemeinschaft mit dem kosmischen Universum im Ein-
klang stehen«.562

Als gemeinschaftsbildende Maßnahmen sind natürlich auch die
fünf Pflichten (»Säulen«) des Islam zu verstehen: Neben dem Glau-
bensbekenntnis (Schahāda) führt das tägliche fünfmalige Gebet zu
festgelegten Zeiten (wozu man astronomische Kenntnisse benötigte,
die sich in Sonnenuhren und anderen Zeitmessern niederschlugen)
die Muslime in Gebetshäusern und Moscheen auch körperlich eng
zueinander, und die einzelnen Betenden wissen sich mit den zugleich
in der ganzenWelt Betenden der Umma, der religiösen Gemeinschaft
der Muslime, eng verbunden. Das Fasten imMonat der ersten Koran-
offenbarung soll Einfühlung in die Situation der Hungernden auf der
Welt ermöglichen, die Verpflichtung zum Almosengeben (Zakāt),

218

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

559 Yousefi, a. a.O., S. 65, sowie Turki, a. a.O., S. 66.
560 Das Konzept geht nach Yousefi, S. 66 aber über Platons Politeia hinaus, da es sich
dort nur um Uniformierung gehandelt habe, hier aber »die Selbstaufklärung zur
Grundlage eines gerechten Gemeinwesens« gemacht werde.
561 Ferrari, a. a.O., S. 228 f.
562 Turki, a. a.O., S. 67.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


manchmal in Form einer Art Steuer, aber auch individuell, soll an die
Armen der Welt und die Verpflichtung, ihnen zu helfen, erinnern;
und schließlich führt der Hadsch, die einmal im Leben vorgeschrie-
beneWallfahrt nachMekka aus allen Ländern derWelt zu einer über-
wältigenden Einheitserfahrung.563

Theologie (kalam) und Philosophie (falsafa) stehen also bei Al-
Fārābī keineswegs – wie bei den Ashʾariten – im Widerspruch zu-
einander und münden ein in Recht (fiqh) und Sozialwissenschaften
(al-ʾilm al-madani).

Dabei ist der Philosoph »kein Eingeschlossener im Elfenbein-
turm, sondern ein handelnder und beratender Mensch«,564 und als
solch ein Berater fühlt sich auch Al-Fārābī.

Al-Fārābī beschreibt also »Struktur, Aufgaben und Funktion
einer Zivilgesellschaft islamischer Prägung«, wobei er diese mit
einem großen Körper vergleicht, in dem alle Organe aufeinander an-
gewiesen sind. Dessen Herz, der durch die Umma, die religiöse Ge-
meinschaft, legitimierte Regent oder Imam müsse »weise, aufrichtig,
gerecht, gesetzestreu, redegewandt sein und dürfe Unterdrückung
und Ungerechtigkeit nicht dulden«. Fehlten einige dieser Eigenschaf-
ten, sei auch eine Aufteilung denkbar.565

Der »Musterstaat« legte also den Grundstein für die weitere
Ausarbeitung islamischen Rechts. Erwähnt werden sollte hier auch
die im islamischen Herrschaftsbereich der damaligen Zeit geübte To-
leranz gegenüber Juden und Christen als »Leuten der Schrift« (K 57/
29), also mit schriftlicher Offenbarung. Sie galten nicht als ungläu-
big, schließlich hatte der Koran »das Frühere« bestätigt (mit »der
Unterscheidung« einiger anderer Stellen im Koran, K 6,12 und
K 2,89). Sie galten als andersgläubig (auch Jesus habe das alte Testa-
ment bestätigt und auf einen nach ihm kommenden Propheten na-
mens Achmad hingewiesen). Sie konnten oft als »Dhimmis« gegen
eine Kopfsteuer Schutzanspruch als Mitglieder der Gemeinschaft gel-
tend machen, ihren Berufen nachgehen, waren allerdings von Staats-
ämtern ausgeschlossen.566

219

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

563 Ferrari, a. a.O., S. 229.
564 Goodman, Islamic Humanism, S. 8.
565 Yousefi, a. a.O., S. 65. Man lese Montesquieus Lettres Persannes!
566 Das Thema der Dhimmis behandelt ausführlich Khoury, Toleranz im Islam,
S. 138–176.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit legt Al-Fārābī die Basis für ein bis heute aktuelles trans-
zendenzverwurzeltes Staatsverständnis (Islam bedeutet ja »Hingabe«
bzw. auch »Unterwerfung«), in dem Staat und Religion nicht geschie-
den sind, sondern einander stützen. Die »westliche« Autonomie (im
populären, nicht im Kant’schen Sinn!) sieht aus dieser Perspektive
fast wie Dekadenz aus, denn der moralisch reife Muslim unterwirft
sich dem Willen Gottes und erkennt den Sinn göttlicher Gesetz-
gebung, einer Theonomie für alles Seiende. Im Gegensatz zur »igno-
ranten Gesellschaft«, in der »Habgier, Maßlosigkeit, und Dekadenz«
herrschen, ist hier eine »transzendenzverwurzelte und rational aus-
gerichtete Moral Basis der Politik«.567 Das Konzept kann damit aber
auch, so Yousefi, wegweisend für die heutige Moderne sein und »Ein-
heit angesichts der Vielfalt«568 verwirklichen helfen.

Ibn Sina (»Avicenna«), einer der größten und bekanntesten Philoso-
phen aus der Blütezeit der arabischen Philosophie, ist wesentlich von
Al-Fārābī beeinflusst. 980, also 40 Jahre nach Al-Fārābīs Tod, in Per-
sien geboren, entstammt er einer Kultur, die schon im Mithras- und
Zarathustra-Kult immer empfänglich für Lichtmetaphorik war, und
er gewinnt durch die Lektüre von Al-Fārābīs Werken Zugang zum
Aristotelismus, wenngleich erst einmal in seiner neuplatonischen
Färbung, und gab der »Metaphysik eine bis dahin beispiellose Einheit
und Kohärenz«,569 weshalb man ihn später »Fürst der Philosophen«
nannte.

Er arbeitete hochanerkannt als berühmter Arzt, war Autor eines
im lateinischen Mittelalter und darüber hinaus bis ins 17. Jahrhun-
dert geschätzten medizinischen Standardwerks, das nach der Erfin-
dung des Buchdrucks das erste weltweit verbreitete Buch nach der
Bibel wurde.570 Er beschäftigte sich aber auch ganz allgemein mit
Wissenschaft, und wie bei Al-Fārābī ist für ihn in seiner Philosophie
die neuplatonische Emanationslehre der Ausgangspunkt. Eines seiner
Hauptwerke, »Philosophie als Heilkunde«571, sieht die Philosophie als
Therapie für die menschliche Seele und betont die heilende Wirkung
des Wissens.

220

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

567 Yousefi, a. a.O., S. 65.
568 a. a.O., S. 64.
569 Germann, Avicennas Metaphysik, in: Eichner et al. (Hg.), a. a.O., S. 254.
570 Yousefi, a. a.O., S. 84.
571 Avicenna, Buch von der Genesung der Seele. Es enthält als 2. Band »Die Philoso-
phie«.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch für ihn ist es das »Ur-Eine« (Plotins hen), das er mit dem
Gott des Korans und der aristotelischen »ersten Ursache« gleichsetzt,
aus dem alle Vielfalt hervorgeht und aus dem die Welt ihre Existenz
und ihr Wesen erhält.572 Avicenna hatte aber auch Zugang zu echten
aristotelischen Schriften, und so ergab sich »ein Problem, das die Phi-
losophie in Gestalt der unter dem Titel Metaphysik versammelten,
ursprünglich aber gar nicht zusammengehörenden aristotelischen
Schriften geerbt hatte«:573 Als Gegenstand der Metaphysik werden
nämlich die separaten Substanzen (der aristotelischen Substanzonto-
logie), aber auch die Reflexion erster Ursachen und Prinzipien ge-
nannt; und damit auch ein Gott als allererste Ursache, aber ebenso
das Seiende, insofern es Seiendes ist. Eine Harmonisierung bzw. In-
terpretation war also der Nachwelt überlassen, und die einzelnen As-
pekte wurden dem islamischen Denken erst schrittweise verfügbar.

Avicenna legte sich für den Gegenstand der Metaphysik ganz
allgemein auf »Seiendes-als-Seiendes« als dem universalsten Begriff
fest, denn mit der aristotelischen Methodik der analytica posteriora
argumentierte er, dass man Ursachen und erste Ursachen nicht set-
zen, sondern erst beweisen müsse (was später Ibn Ruschd – Averroes
– kritisieren sollte).574

An den Dingen unterscheidet Avicenna Existenz und Essenz
(was später Thomas von Aquin aufgreifen sollte575): Sie haben eine
extramentale, affirmative Existenz und gemäß ihrer wahren Natur
eine spezifische intramentale, eigentümliche »Washeit« (Quiddität
oder Essenz). Dabei ist im Stofflichen (»materia«, mit einer Verbin-
dung zu mater, Mutter) die Möglichkeit der Formen (essentiae)
immer schon enthalten. Alle Dinge sind also Komposita von Existenz
und Essenz,576 und sie können notwendigerweise oder kontingent
existieren.

Eine Unterscheidung von zwei Notwendigkeitstypen, einer ab-
soluten und einer bedingten Notwendigkeit, macht deutlich, dass die
Dinge gemäß letzterer aufgrund einer externen Ursache existieren,

221

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

572 Hendrich, Arabisch-Islamische Philosophie, S. 80.
573 Germann, a. a.O., S. 253.
574 a. a.O., S. 254. (Averroes wird hier nicht behandelt, da er für die Bilderfrage weni-
ger relevant ist.)
575 Buschmann, Untersuchungen zum Problem der Materie bei Avicenna, S. 18 zeigt
auch Verbindungen zu Albertus Magnus und zum »non aliud«-Argument des Cusa-
nus auf.
576 ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wobei Avicenna der Auffassung ist, dass dieWirkursache für die Exis-
tenz eines Dinges mit diesem fortwährend koexistiert.577 Im Gegen-
satz dazu steht ein durch sich selbst notwendiges Ding, in dem dann
auch Existenz und Essenz zusammenfallen. Denn Avicenna verwen-
det die aus dem kalam bekannte Argumentation der Unmöglichkeit
einer infiniten Ursachenkette. Also wird das nicht verursachte not-
wendig Seiende in seiner Washeit als ewig bestimmt. Es ist »Geber
von Existenz, Wahrheit, reiner Intellekt und »dator formarum«.578
»Alle anderen Seienden in der Welt sind kontingent, nur der Mög-
lichkeit nach existent.«579

Wie kommt nun die Emanationslehre ins Spiel? Die nunmehr
als ewig erkannte erste Ursache des notwendig aus sich selbst heraus
Seienden in ihrer Fülle und reinen Geistigkeit fließt in die Welt über
und aktualisiert die im Stofflichen angelegten Möglichkeiten konkre-
ter Formen von Quiddität, und zwar anders als bei Al-Fārābī auf jeder
Stufe der Himmelssphären in je drei Dimensionen: in Seele, Intelli-
genz und Körper, bis sie schließlich auf der Ebene des 10. Intellekts,
des intellectus agens, auf der Grenze zur sublunaren Sphäre die sub-
lunare Wirklichkeit, also die Erde und ihre Bewohner erreicht und sie
in ihrer Washeit hervorbringt. Das erste Seiende ist also sowohl
transzendentes als auch immanentes Prinzip für die Welt. Nach
Buschmann müsste es also bei Avicenna analog zum späteren Des-
cartes »deus cogitat, ergo mundus est« heißen.580

»Die Seele ist zunächst eine rein geistige Substanz, die erst im Akt der Ent-
stehung des Körpers individualisiert und mit ihm verbunden wird. Nach
dem Tod löst sie sich wieder vom Leib ab, bleibt aber erhalten und kehrt zu
dem Ort zurück, von dem sie herabgestiegen ist. […] Bei der Erklärung der
Welt und der sie tragenden Materie meint Ibn Sina, diese sei der Möglich-
keit nach ein Substrat, inWirklichkeit aber kann sie nur in den Körpern und
nicht in ihrer Wesensform existieren. Insofern fungiert sie als ›Mutter des
Seins‹ bzw. als ›Schoß der Formen‹, wie sie Bloch zu bezeichnen pflegt.«581

Bloch hatte wegen der fehlenden Trennung von Stoff und Form bei
Ibn Sina einen Materiemonismus angenommen, interpretiert ihn

222

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

577 Avicenna, Das Buch der Genesung, 6,2.
578 Germann, a. a.O., S. 259f, S. 265 f.
579 Lerch, Denker des Propheten, S. 68.
580 Buschmann, a. a.O., S. 19 f.
581 Turki, a. a.O., S. 94 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber wohl zu Unrecht in Analogie zum marxistischen »Linkshegelia-
nismus« »linksaristotelisch« als Materialisten.582

(Buschmann zeigt durch Vergleich mit einer französischen und
englischen Übersetzung und dem arabischen Original, dass die Avi-
cenna-Übersetzungen durch Max Horten, die Bloch wohl einzig vor-
lagen und die durch Kommentare doppelt so lang wie das Original
wurden, oft danebengehen, im Gegensatz zur lateinischen Überset-
zung; dass zudem aber Bloch »auf der Suche nach geistigen Ahnen«
wohl ein Interesse hatte, Avicenna zu seinem 1000. Geburtstag als
frühen Materialisten auszumachen und für sich zu reklamieren.583)

Das Stoffliche ist bei Avicenna aber, anders als beim aristote-
lischen Dualismus – das mag Blochs Aufmerksamkeit erregt haben –,
nicht von der Form zu unterscheiden, sondern auf jeder Emanations-
stufe mit bestimmten Formen verbunden, weshalb

»Gott als reines Sein und reine Notwendigkeit auch im Stofflichen anwe-
send (ist), und zwar durch die notwendige Verbindung von Stoff und Form.
Das Universum besteht aus diesen notwendigen Verbindungen. Da sie aber
gleichzeitig mit Gott, der sie hervorgebracht hat, existieren, müssen sie wie
Gott auch ewig sein. Folglich besteht die Welt und das Stoffliche auch von
Ewigkeit her.«584

Man muss sich also eine Art creatio continua vorstellen, in der Gott
gleichzeitig transzendent und immanent ist und »in den stoffgebun-
denen Formen aufscheint«.585 Das aber ist für die Orthodoxie proble-
matisch und sogar anstößig, denn diese notwendigerweise auch ewige
Materie wie auch die zu Gott zurückgekehrten Seelen verletzen seine
ewige Einzigartigkeit und können der »Sünde der Beigesellung« be-
zichtigt werden, weshalb Ibn Sinas Bücher auch verbrannt wurden.
Das aber tat seinem Ruhm keinen Abbruch.586

Ibn Sina unterschied allerdings zwei Arten von Ewigkeit: eine
ontologische Ewigkeit und eine zeitliche. Da die Dinge im universalen
göttlichen Geist vor ihrer realen Existenz vorhanden sind (Gott denkt
sich also auch selber in seiner Essenz) und in reiner Potentialität »je-

223

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

582 Bloch, Avicenna und die aristotelische Linke, S. 500; im Gegensatz dazu s. Busch-
mann, Untersuchungen zum Problem der Materie bei Avicenna, S. 75.
583 Buschmann, a. a.O., S. 31–36, sowie 65–75.
584 Hendrich, a. a.O., S. 82.
585 ebd.
586 Lerch, Denker des Propheten, S. 66.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derzeit als Konzepte in seinem Denken«587 existieren (Berkeley!),
sind sie also zunächst im platonischen Sinn ante res, dann immanent
in rebus (im neuplatonisch-aristotelischen Sinn) und schließlich auch
post rem in einer Art von existenzlosem Sein (womit Ibn Sina den
mittelalterlichen Universalienstreit der lateinischen Scholastik ange-
regt hat588).

Es ist aber strittig, ob mit der Lehre von der göttlichen Emana-
tion in die Welt und der intramentalen Präexistenz aller Konzepte vor
ihrer Aktualisierung (sowie der »perfekten Prinzipienerkenntnis des
notwendig Seienden im Hinblick auf alle kontingenten Dinge und
Ereignisse«!589) eine strenge Auffassung von Prädetermination ver-
bunden sein muss.590

Zwar ist die Lehre von der göttlichen Vorausbestimmung zu
allen Zeiten zur Legitimation von Herrschaft verwendet worden, z.B.
bei den drei ersten rechtgeleiteten Kalifen. (Man könnte also viel-
leicht ein Erkenntnisinteresse unterstellen.) Doch für die zweite An-
nahme spricht, dass Ibn Sina an anderer Stelle von der Pflicht persön-
licher Vervollkommnung, z.B. durch Wissenszuwachs, spricht591 und
»die egoistischen Mechanismen im Menschen durch eine rechte Füh-
rung […] zügeln« will, wofür er »klare Strafen und Grenzen (for-
dert), welche die Menschen daran hindern, willkürlich zu han-
deln«.592 Dabei entwickelt auch er Vorstellungen von einem idealen
Gemeinwesen:

»Für ihn sind Vergehen zu sanktionieren, welche die Ordnung des Ganzen
zu stören drohen. […] Ibn Sina verlangt – und das ist die Kulmination
seiner Ethik – eine Verfassung, in der sowohl allgemeine ethische Grund-
sätze niedergelegt werden als auch Gewohnheiten der Völker Berücksichti-
gung finden. […] Dies soll ein harmonisches Gleichgewicht in der Gesell-
schaft herbeiführen und den Menschen dazu verhelfen, einen ethischen
Charakter auszubilden, in dem Weisheit, Enthaltsamkeit und Mut« (die
griechischen Kardinaltugenden!) »eine verhaltensbestimmende Rolle ein-

224

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

587 Germann, a. a.O., S. 258.
588 Lerch, Denker des Propheten, S. 70.
589 Germann, a. a.O., S. 269.
590 a. a.O., S. 271.
591 ebd. Germann bezieht sich u. a. auf Ivry, Destiny Revisited. Avicenna’s Concept of
Determinism.
592 Yousefi, a. a.O., S. 86 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nehmen. Die praktische Grundlage der friedlichen Koexistenz sieht Ibn Sina
in einer gerechten Verwaltung der Gesellschaft.«593

Doch im Sinne seiner ganzheitlichen Auffassung vom Menschen
sieht Ibn Sina in seinem Kitab al-ischaratwa al-tanbikat (Buch der
Zeichen und Ermahnungen, einer kurzen Enzyklopädie der mysti-
schen Begriffe), dass »der Rationalismus nur eine Seite des geistigen
Wesens des Menschen ausmacht« (my italics). Daneben sieht er die
Notwendigkeit, auch eine »Kultur des Herzens« zu pflegen.594

2.3.5 Ornamentik, Kalligraphie und islamische Kunst

Überall im Koran ist die Rede von Zeichen, die Allah den Menschen
schickt (dazu gehören auch die Schrift und die Propheten); und die
Menschen sollen diese Zeichen lesen und recht verstehen. So konnte
sich auf der Basis der bisher geschilderten Denksysteme eine ganz
besondere islamische Kunst entwickeln. Doch »Sollten wir nicht den
Schluss ziehen, dass das, was die Kunst prägte, die Existenz eines
sozialen Ethos war – sozial hier in einem sehr weiten Sinn verstanden
– und nicht so sehr die Existenz religiöser oder intellektueller und
schon gar nicht ästhetischer Doktrinen?« Das fragt allen Ernstes
Grabar als Kunsthistoriker in Bezug auf die frühislamische Kunst
und beklagt, dass die sich mit der Kunst beschäftigenden Texte höchs-
tens fragten: »Hier ist ein Bild. Wer hat es gemacht?« und »so gut wie
nie […] mit der theoretischen Frage nach dem Verhältnis zwischen
der Bildschöpfung und der Realität, die dem Bild zugrunde liegt«,
beginnen.595

Die Frage ist falsch gestellt und offenbart eine eurozentristische
Forschungsperspektive, die eigene Selbstverständlichkeiten (hier: das
an der Realität gemessene Abbilden) ins zu Erforschende projiziert
und damit gerade am Eigentümlichen des Anderen vorbeigeht. Denn
die (illusionäre) Realität war ja gerade nicht abzubilden, sie galt als
nicht der Rede bzw. Abbildung wert, als bloßer Schein, und so konnte
»die Kunst einer sich auf Religion gründenden Kultur« mit einer
»überlieferten, ursprünglichen Vorstellung von der Transzendenz
Gottes« ein »im wahrsten Sinne verschwommenes Bewusstsein von

225

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

593 a. a.O., S. 87 f.
594 Lerch, a. a.O., S. 71.
595 Grabar, Die Entstehung der islamischen Kunst, S. 81.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Irrealität der kreatürlichen Welt« entwickeln und »sich instinktiv
auf das erlaubte freie Spiel des Abstrahierens richten.«596

Es ist nachvollziehbar, dass mit der hohen Wertschätzung der
Schrift als Träger der göttlichen Offenbarung sich in der islamischen
Kunst eine besondere Kunst der Schönschrift (»Kalligraphie«) ent-
wickelt hat, die zur Dekoration auch von großen Flächen verwendet
werden konnte. Schließlich sollte der Koran nicht übersetzt, sondern
nur in der Ursprache gelehrt werden, was zur weiten Verbreitung der
arabischen Schrift beitrug und zum gemeinsamen Band verschie-
denster Kulturen unter dem Dach des Islam wurde597. Doch daneben
– und das ist bemerkenswert – sind viele Einflüsse religionsphilo-
sophischer Positionen für die charakteristische Besonderheit isla-
mischer Kunst bedeutsam geworden, vom Platonismus über den aris-
totelischen horror vacui, über Plotins Emanationslehre, besonders im
Zusammenhang mit Avicennas Vorstellung des 10. Intellekts als
»Schoß der Formen«,598 bis hin zum Occasionalismus und zum Sufis-
mus.

Für Ipsiroglu sind, wie bereits erwähnt, die Mystiker die Ur-
sache, dass es bereits zur Zeit Muhammads überhaupt im Islam zur
Malerei kommen konnte.599

»Die Begegnung des islamischen Geistes mit […] der Lichtmetaphysik Plo-
tins wird für das Schicksal des Bildes im islamischen Kulturbereich von ent-
scheidender Bedeutung. Dieser Vorgang fand in den intellektuellen Kreisen
der Muslime, vor allem aber in den Lehren der islamischen Mystiker, eine
lebhafte Resonanz. Die tiefe Kluft zwischen Gott und dem Menschen, zwi-
schen Himmel und Erde, wird nicht überwunden. An der Transzendenz
Gottes zweifelt der Sufi (der Mystiker) nicht, und die Sinnenwelt ist auch
für ihn nur ein Schein.«600

Doch – wie wir bereits sahen – ist dieser Schein nach neuplatonischer
Vorstellung Ausstrahlung des urseienden Göttlichen und hat, wenn-
gleich auch nur nach Art eines platonischen Schattens, am Urbild teil.
Zwar hat Gott sich in den Worten des Korans geoffenbart, doch der
Weise kann ihn auch im Schein, bzw. durch den Schein hindurch,

226

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

596 Sourdel-Thomine, Die Kunst des Islam, in: Sourdel-Thomine/Spuler (Hg.), Die
Kunst des Islam, S. 72 f.
597 Kühnel, Islamische Schriftkunst, S. 7.
598 vgl. Papadopoulo, Islamische Kunst, S. 41–62.
599 Ipsiroglu, Das Bild im Islam, S. 45.
600 Ipsiroglu, a. a.O., S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schauen. So wird »im Islam der Daseinsgrund des Bildes legitimiert«.
Allerdings entsteht eine ganz spezifische Art von Bildern, im »Be-
reich zwischen Diesseits und Jenseits […], in einer Welt der geistigen
Schau, in der die Eindrücke der Wirklichkeit sich zu einer inneren
Sicht verwandeln und ins Unwirkliche entgleiten.«601

So gibt es auch unwirkliche Darstellungen von Muhammad, es
ranken sich um die Erzählungen aus dem Leben Muhammads in den
Hadithen bildliche Darstellungen, in denen er meistens mit einem
Schleier vor dem Gesicht dargestellt wird.

Doch auch der Trick einer figürlichen Nichtdarstellung inner-
halb einer Darstellung, z.B. durch Aussparung von Farbe (Muham-
mad ist durch Schleier und Feuermandorla zu erkennen, das Pendant
zum christlichen Heiligenschein und zum buddhistischen Nimbus)
galt wie andere figürliche Darstellungen als suspekt und anstößig
und rief die Orthodoxie auf den Plan.

Bild 14 Muhammad auf dem Berg Hira

227

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

601 a. a.O., S. 9 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politisch korrekte Kunst war die des Ornaments und der geometri-
schen bzw. vegetabilen Formen, denn »Dinge mit Lebensodem« soll-
ten ja nicht dargestellt werden.

Geometrische Ornamentik, z.B. in den Kuppeln der Moscheen,
galt der Schau als Inbegriff göttlicher Gesetzmäßigkeit, besonders
wenn sie punktsymmetrisch von einem Zentrum aus ausstrahlte.

In diesem Zusammenhang sind die Muqarnas zu nennen, die die
Form der mit göttlichem Licht assoziierten Nische verbinden mit
einer stalaktitenartig – oft aus Moscheekuppeln (aber auch in Privat-
häusern) herabwachsenden Emanation von Formen (das ist jedenfalls
meine Deutung: Gott als »dator formarum«). Belting deutet sie zu
Recht wie die Maschrabiyyas als symbolische Formen:

»Ähnlich wie Alhazens mathematische Theorie die antiken Sehtheorien
von anthropomorphen Vorstellungen säubert« soll »das Sehen von allzu
viel Sinnlichkeit und Augenlust durch Geometrie gereinigt werden. […] In
diesen körperlosen Ordnungen scheinen sich Raumgrenzen und Wände
aufzulösen. Diese Wirkung kommt dadurch zustande, dass alle körperliche
Substanz oder Materie hinter dem Licht und dem Dekor zurücktritt.«602

Zusammen mit dem Einfallen des göttlichen Lichts regt dies zur Me-
ditation über das Ewige als Ursprung aller Formen an und bewirkt
eine Entrückung in transzendente Sphären.

In frühen Ausführungen, z.B. in preiswertem Stuck, der es möglich
machte, in Innenräumen noch ganz eigene neue Strukturen aufschei-
nen zu lassen und die Basisstruktur zu verhüllen, arbeitete man mit
Ornamenten in vollständiger Flächenausfüllung, mit den erlaubten
vegetabilen Formen, sowie mit Ranken und geometrischen Formen.
Letztere müssen im Hinblick auf ihren Sinngehalt als Symbole gött-
licher Gesetzmäßigkeit und überzeitlicher ewiger Ordnung gelten:

»Damit kommen wir wieder zur platonischen Grundanschauung des Islam,
denn wir haben hier genau die Vorstellung Platons von der Beziehung zwi-
schen den ›schönen Formen‹, die ewige Wesen sind, und der Vielfalt der
Objekte, aus denen sie zurückgestrahlt werden können, die aber niemals
die ›Formen‹ erschöpfen. Die abstrakte islamische Kunst ist um so mehr
im Sinne Platons, als die Formen, um die es geht, vollkommene mathema-
tische Figuren sind, […] wie die ›fünf platonischen Körper‹.«603

228

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

602 Belting, Florenz und Bagdad, S. 131.
603 Papadopoulo, a. a.O., S. 193.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die vielen sternförmigen Polygone z.B., besonders der aus zwei Qua-
draten entstehende achtzackige Stern, gingen unmittelbar zurück auf
die von Platon als die schönsten bezeichneten »fundamentalen Drei-
ecke«: Ziehe man in beiden Quadraten die Diagonalen, so erhalte man
schon acht dieser gleichschenklig-rechtwinkligen Dreiecke. Beson-
ders platonisch war das aber dadurch, dass man die Gleichheit der
Formen in jedem Material verfolgen konnte.604

Man experimentierte nämlich – auch im Falle der Muqarnas –
wie so oft mit anderen Materialien,605 z.B. solchen, die weitere Ver-
feinerung ermöglichten, wie Schnitzwerk oder in Stein gemeißelten
Formen, mit denen sich filigranere Wirkungen erreichen ließen, und
auch das kann man als eine Umsetzung der »göttlichen Emanation
der Formen« interpretieren. Belting hingegen spricht von einem
»kosmischen Schauspiel, das in islamischen Innenräumen aufgeführt
wird«. Die gezeigte Kuppel der Alhambra in Granada stelle das be-
wegte Himmelsgewölbe dar, werde durch die Muquarnas gleichsam
in Rotation versetzt und symbolisiere auf diese Weise den Tagesver-
lauf des Lichts und den Wandel der Sterne:

229

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

Bild 15: Muqarna Kuppel in Isfahan

604 ebd.
605 vgl. allgemeiner Sourdel-Thomine, a. a.O., S. 75.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Durch die Höhe entzieht sich die Kuppel unserem Blick. Ihre Schönheit ist
sichtbar und bleibt dennoch (unserem Blick) verborgen. […] Man könnte
sie für die himmlischen Sphären halten, denn sie scheinen aus Perlen zu
bestehen und Himmelskörper abzubilden. […] Spanische Mathematiker
können heute nachweisen, dass das gesamte Dekor der Alhambra, ob auf
dem Boden oder an den Wänden, originelle Lösungen für mathematische
Probleme verbirgt.«606

In das Dekor gliedert sich auch oft wunderbar die arabische Schrift
ein, wie z.B. im obigen Bild aus Isfahan deutlich wird. Die arabische
Schrift ist keine lautierende Schrift, sie muss mit Vokalen zuWörtern
ergänzt werden. Es entstanden als diakritische Zeichen Punkte über
den Buchstaben, deren Anzahl eine Art Intonation beim Lesen vor-
gab.607 In Moscheen gibt es keinerlei Bilder von lebenden Wesen, an
ihre Stelle tritt die Kalligraphie, das Gemeinte wird durch Zeichen
symbolisiert:

230

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

Bild 16: Kuppel des Saals der zwei Schwestern; Alhambra/Granada

606 Belting, a. a.O., S. 132f zitiert zum letzten Punkt einen Vortrag von José Monte-
linos auf einer Tagung der Academia Europea in Toledo im September 2007. Zum
geometrischen Aufbau der Muqarnas, s. sein Kapitel auf S. 222–228.
607 Grabar, The Mediation of Ornament, S. 69 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalligraphen waren hochangesehen, die Schreibkunst galt als das vor-
nehmste aller Gewerbe, und die Kalligraphen bekamen nach einer
langen Ausbildung ein Diplom und stellten Schreibgerät und Tinte
selbst her.608 Mit der Erfindung des Papiers, das irgendwann den
ägyptischen Papyrus ablöste, wandelte sich die Schrift.

Von der frühen eckigen Kufi-Schrift zum flüssigeren Naskhi
und zum andalusischen Maghribi wurden kunstvoll Buchstaben in-
einander und nebeneinander gestellt, und zwar nicht nur für Koran-
verse. Auch hier wurde das Verbot figürlicher Darstellung umgan-
gen, indem man aus Buchstaben und geheiligten Namen Vögel,
Tiger oder sogar Gesichter – wiederum zum Ärger der Orthodoxie –
zusammenstellte, in der auch die aus der Mystik bekannte Spielerei
mit Zeichen ihren Niederschlag fand.

231

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

Bild 17: Foto des Innenraums der Hagia Sophia, Istanbul.
Die vier Pfeiler im Zentrum zeigen keine Bilder

der vier rechtgeleiteten Kalifen, sondern ihre Namen

608 Kühnel, Islamische Schreibkunst, S. 82 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Scheinbar willkürlich verteilte Punkte, die das Nichts zwischen den
Atomen verdeutlichen sollen, tauchten später auch außerhalb der
Schrift als Elemente am Rand anderer Darstellungen auf und entspre-
chen so dem, was Papadopoulo die Ästhetik des Atomismus nennt.
(Grabar hingegen stellt fest, dass für »Schraffuren und Punkte auf
Keramiken oder bestimmte Randentwürfe […] im Augenblick noch
keine bestimmte Kategorie angegeben werden kann.«609) Doch die
occasionalistische Überzeugung der Ashʾariten von der nicht für
Menschen fasslichen Gesetzlichkeit der Schöpfung und der Unein-
sehbarkeit von Gottes Willen findet hier ihren Niederschlag. Und so
finden sich neben geometrischen Dekors auch kleine, scheinbar zu-
fällige nichtmathematische Formen in großer Anzahl, z.B. zwischen
Blumen und am Rand von Ornamenten:

»In der autonomenWelt des Kunstwerks finden sich beliebige nichtrationa-
le Formen, die ohne erkennbare Ordnung verteilt sind. Sie stellen das dar,
was wir ›auf Zufall beruhende Gruppen nicht rationaler Elemente‹ nennen,
das heißt, ›dekorative Atome‹, deren Anordnung dem Zufall überlassen
blieb. Dies ist die beste Verkörperung des Atomismus und des ashʾaritschen
Okkasionalismus.«610

Doch ist die für den Islam so typische »Arabeske« für Papadopoulo
keineswegs – und da gebe ich ihm recht – auf den Atomismus der
Ashʾariten zurückzuführen, wie man es versucht hat, da eine Linie

232

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

Bild 18: Gesicht aus den Namen von Allah, Muhammad, ʿAli, Husain

609 Grabar, Die Entstehung der islamischen Kunst, S. 286.
610 Papadopoulo, a. a.O., S. 47.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein sich bewegender Punkt ist. Wenn sich Punkte zufällig bewegten,
würden sie nie eine mathematische Form ergeben, aber die Basis der
Arabeske, die Spirale, komme als Formvorstellung von den Pythago-
reern und Platonikern und symbolisiere in ihrer schraubenförmigen
Bewegung »zugleich die mystische Bewegung, die von Gott zum
Menschen herab und vom Menschen wieder aufsteigt zu Gott.«611

(Man muss sich wundern, dass Grabar mit der »Idee der Arabeske«
wenig anfangen kann.612)

Der ashʾaritische Atomismus war nun entscheidend für eine Weiter-
entwicklung der islamischen Kunst: Da alle Atomkombinationen frei
durch Zufall entstehen, kann der Künstler beliebig und frei Formen
und Farben kombinieren und es werden Phantasiewesen möglich.
Boden, Felsen oder Meere erhalten die unwahrscheinlichsten Farben
und Formen, wodurch sie irreal werden und die Natur durchaus nicht
nachbilden, was für Papadopoulo direkt zu der später folgenden äs-
thetischen Revolution im bildnerischen Schaffen führen sollte. Der
Maler brauchte sich auch nicht um Gesetze der Perspektive zu küm-

233

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

Bild 19 Arabeskenkuppel, Saih Luthfulla Moschee, Isfahan

611 a. a.O., S. 46.
612 Grabar, a. a.O., S. 275.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mern, die ja durchaus bekannt waren. (»Man sieht, dass alle Freiheit
gegenüber der Wirklichkeit der Ästhetik der islamischen Malerei zu-
tiefst entspricht.«613)

So ist für das absolut theozentrische Weltbild der Ashʾariten
auch nicht die verpönte Zentralperspektive statthaft, die den Betrach-
ter nach Art des menschlichen Sehens sehen lässt, sondern allenfalls
die Überblicksperspektive (»God’s eye view«), die den Aufblick von
oben zeigt, oft mit bewusst verfälschten Perspektiven im Bild selber,
wie z.B. in der folgenden Aufsicht auf das alte Istanbul:

In der Darstellung belebter Wesen, vor allem in Moscheen, war man
aber streng, gemäß einem Hadith, nach dem die Engel nicht in ein
Haus eintreten, in dem ein Hund ist, und nicht in eines, in dem sich

234

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

Bild 20: Istanbul aus der Vogelperspektive (1. Hälfte 16. Jh.)

Man sieht links vom Goldenen Horn den Galaterturm, und rechts einander
gegenüber die Hagia Sophia und Blaue Moschee, aber eine Multiperspektivi-
tät z.B. bei den Stadtmauern und verschiedene Perspektiven bei den Gebäu-
den, da die Zentralperspektive gemieden werden musste: Der Maler hätte sich
sonst an die Stelle Gottes gesetzt.

613 ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bilder befinden, wobei wohl die Zentralidee die Nachbildung belebter
Wesen war, durch die der Künstler mit dem Schöpfergott konkurriert.
Ihre suggestive Realpräsenz im Bild rief die zu unterdrückenden ma-
gischen Aspekte des Bildhaften wieder ins Bewusstsein,614 und das
musste unterbunden werden.

Einer der entscheidenden Quellpunkte der bereits erwähnten
umwälzenden ästhetischen Revolution war wohl, folgt man Papado-
poulo, ein Hadith, nach dem Ibn Abbas von einem Maler gefragt
wurde, ob er nicht belebte Wesen darstellen dürfte, und eine zu-
stimmende Antwort bekam, mit der Auflage, er solle die Tiere ent-
haupten, damit sie nicht lebendig aussähen, und versuchen, dass sie
Blumen ähnlich seien.615 Und hier fanden die islamischen Maler die
Lösung ihres Problems.

In der Folge entstanden Rankenwerke mit Tierköpfen oder
Schriftzüge mit menschlichen Gesichtern an den Enden der Haspen,
und die Gesetzestreuen glaubten dieser Maßgabe Genüge zu tun, in-
dem sie, z.B. in den seit dem 13. Jh. entstehenden persischen Minia-
turen, den Dargestellten »den Hals abschnitten«, was mit einem Tin-
tenstrich vollzogen wurde. Oder sie konnten mit einem Loch, das auf
eine tödliche Wunde hinwies, dargestellt werden, wie die Marionet-
ten, die erlaubt waren, denn sie galten zudem wegen ihrer Fäden als
Symbole für Menschen unter Gottes Führung.616

Daher wurde möglicherweise auch das Bild vom unverschleier-
ten (!) Muhammad auf seinem nächtlichen Himmelsflug statthaft,
denn die Engel geleiten ihn, und unten im Bild betrauern seine Ge-
fährten seinen Weggang.

Viele dieser Himmelfahrtsdarstellungen wurden angefeindet und zer-
stört, diese jedoch fand ihren Weg nach Amerika. (Es ist vielleicht
hier noch anzumerken, dass mit der Eroberung Bagdads durch die
Mongolen im Jahr 1258 – sie traten dann zum Islam über – die
Auftraggeber andere waren, und die Ikonographie der Gestalten, wie
man auch am folgenden Beispiel sieht, asiatischen Schönheitsidealen
folgte: runde Gesichter, mandelförmige Augen, »ein Mund wie eine
Pistazie«).617

235

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

614 vgl. Papadopoulo, S. 54 f.
615 nach Papadopoulo, a. a.O., S. 57.
616 Papadopoulo, a. a.O., S. 45 und 57.
617 Ipsiroglu, Das Bild im Islam, S. 51–84.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man lernte also, dass man das Verbot der Abbildung lebender
Wesen umgehen kann, wenn man nicht die Absicht der Imitation
des Realen und Lebendigen hat. (Muhammads Pferd Buraq im obigen
Bildausschnitt hat z.B. einen Menschenkopf)

»So war es nötig, dass der Maler die sichtbare Erscheinungswelt aufgab,
also Perspektive, Tiefe, Licht und Unwahrscheinliches und Unmögliches in
die Details seines Werkes mischte. Damit bewies er seinen echten Glauben
und zeigte, dass er nie die Absicht hatte, das Leben nachzuahmen und es
dem Schöpfer gleichzutun.«618

Ein Bild musste also unähnlich und unwahrscheinlich sein, weswegen
natürlich Porträtmalerei streng verboten war, wenn sie Ähnlichkeit
beabsichtigte oder gar zuwege brachte.619 Ein Ausweg war z.B. auch,

236

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

Bild 21: Mohammeds Nachtflug (Ausschnitt)

618 a. a.O., S. 57.
619 Im Kriminalroman des türkischen Nobelpreisträgers für Literatur, Orhan Pamuk,
Rot ist mein Name, der möglicherweise refundamentalisierendeWirkung in der Bild-
frage hatte, wird ein Porträt zur Zeit des osmanischen Reiches zum Anlass für einen
Mord und eine Selbstblendung. Die Malerei der »Franken« mit Zentralperspektive
und Porträts wird dort als gottlos gebrandmarkt.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass man mit Menschen entindividualisierte Genres darstellte, z.B.
Krieger, Bauern, Weiße, Schwarze, Fürsten, Handwerker, sowie ihre
typischen Tätigkeiten.

Damit wurde die islamische Malerei schematisiert und abstrakt, zu
einer Typologie des Begriffs. Es gab also erlaubte und unerlaubte Ma-
lerei, und als einige Sultane des Osmanischen Reiches sich porträ-
tieren ließen – oft von christlichen Künstlern, z.B. als Geschenk für
andere Machthaber – musste dies streng geheim gehalten werden.
Das Osmanische Reich dauerte immerhin von 1281–1922 und nahm
vom nordwestlichen Anatolien aus nicht nur Byzanz ein. (Die Hagia
Sophia, damals noch christliche Basilika, wurde zur Moschee, und die
Gesichter der Cherubim in der Kuppel wurden mit schwarzen Ge-
sichtsmasken übermalt.) Es erstreckte sich auch im Norden über den
Balkan bis hin nach Österreich, breitete sich im Osten bis um das
Schwarze Meer herum aus, und reichte im Westen bis nach Nord-
afrika und Ägypten.620 Es bestand also Anerkennungsbedürfnis der
Sultane gegenüber den europäischen Machthabern.

237

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

Bild 22: Typisierte Astronomen (2. Hälfte 16 Jh.)

620 Spuhler, Das osmanische Reich, in: Sourdel-Thomine / Spuler (Hg.),Die Kunst des
Islam, S. 64–71.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als Sultan Selim II. sich von Bellini porträtieren ließ – auch
noch mit einem Weinbecher in der Hand –, galt dies vielen als Zei-
chen der Dekadenz. Nicht nur war Porträtmalerei aus religiösen
Gründen verboten; auch die Übernahme von bewusst vermiedenen
Stilelementen abendländischer Malerei, wie »Perspektive, Modellie-
rung, Licht und Schatten«, war aus Furcht, die Natur nachzubilden,
verpönt, und gerade das galt wegen der sündhaften Nachbildung der
sichtbaren Erscheinungen als »Ende der islamischen Ästhetik.«621

Man hatte also vor allen gelernt, wie man das Bilderverbot umgehen
kann, und auf dieser Grundlage war eine spezifisch islamische Kunst
in Fortsetzung der frühen Ornamentik entstanden.

Es gibt also Bilder im Islam, doch es ist nicht egal, was und wie
etwas gezeigt wird. Die konformen Sujets legen einen Schwerpunkt
auf die Abstraktion von Weltlichem, z.B. in einer geometrischen Or-
namentik, die aber nicht einfach nur Dekoration ist, sondern z.B. in
den Kuppeln von Moscheen mit der Bedeutung göttlicher Gesetz-
mäßigkeit unterlegt ist: Denn die Kunst »schwebt gleich dem Welt-
bild, von dem sie getragen wird, in einem Bereich zwischen Diesseits
und Jenseits, in einer Welt der geistigen Schau, in der die äußeren
Eindrücke der Wirklichkeit sich zu einer inneren Sicht wandeln […]
und ins Unwirkliche entgleiten«.622

Aber auch in der figürlichen Darstellung wurde schließlich, wie
wir gesehen haben, abstrahiert.

»Das Bild wird Gleichnis (mital), d.h. hinweisendes Zeichen. […] Ein grö-
ßerer Gegensatz zur christlichen Kunst lässt sich schwer vorstellen. Er-
scheint dort das Höchste leibhaftig auf der Erde, so rückt hier die Wirklich-
keit bis zu den untersten Seinsformen in eine unerreichbare Ferne, in jene
Regionen, wo, wie Schiller sagt, ›die reinen Formen wohnen‹.«623

Das Ornamentale hat hier seine ursprüngliche Bedeutung noch nicht
verloren: Es ist »Zeichen und Sinnbild und bedeutet die Verdichtung
einer in mystischer Schau erkannten Wahrheit«. So soll der Be-
trachter »zur inneren Schau und Kontemplation geführt werden«;
und daher muss die Wirklichkeit entindividualisiert und entmateria-
lisiert werden, denn der Weise sieht die Welt nur als Schatten. Nur
der Weltbesessene hält die Schatten(bilder) ganz im Sinne des Plato-

238

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

621 Papadopoulo, a. a.O., S. 60 f.
622 Ipsiroglu, a. a.O., S. 47 und 10.
623 Ipsiroglu, S. 10.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nischen Höhlengleichnisses für wahr.624 Die Geometrie hingegen
erlaubt die Darstellung der wunderbaren Harmonie kosmischer Ge-
setze, Ornament wie Schrift sind Träger einer Botschaft, deren Ent-
zifferung kulturelle Einübung voraussetzt.625 Im Gegensatz zur dar-
stellenden Geometrie einer Optik des Blicks im Abendland ist für
Belting hier eine dargestellte Geometrie einer Optik des Lichts vor-
zufinden,626 die sinnbildlich für göttliche Emanation steht und daher
wie die Kalligraphie Verweisungscharakter hat. Der Blick ist »ge-
zähmt«,627 denn sowohl das, was wir sehen (dürfen), als auch wie
wir es sehen (dürfen) (also keinesfalls aus einer individuellen subjek-
tiven Perspektive!) leitet und prägt das Sehen. Auch die figürlichen
Darstellungen folgten später dieser Tendenz zur Abstraktion und
Verfremdung, um als annehmbar zu gelten.

Nach dem Ende des osmanischen Reiches schaffte Kemal Ata-
türk das Kalifat endgültig ab und führte nicht nur für die inzwischen
wieder kleiner gewordene Türkei eine säkulare Verfassung ein, son-
dern auch die europäischen Schriftzeichen, da er das Land an den
»Westen« heranführen wollte. Als aber die türkischen Künstler seit
den 20er Jahren des letzten Jahrhunderts nach Paris kamen und im
Zuge der Liberalisierung »nach der Natur malen« lernen wollten,
hatte die Avantgarde dort bereits zu ihrer großen Enttäuschung das
gegenständliche Abbilden verlassen und sich auf den Weg der Abs-
traktion begeben.628

Doch die anderen Länder islamischen Glaubens – auch sie wur-
den selbständige Nationen – hielten bei aller Öffnung zum »Westen«
hin – wie z.B. die strengste sunnitische Ausprägung im arabischen
Wahabismus629 – oft an ihren Bild-Traditionen fest.

2.3.6 Moderne Strömungen

Zwar findet sich in den Propagandavideos des sog. »Islamischen
Staats« (IS) die Aufforderung, »den Westen« für seine »Idolatrie«
und Bildervergötzung zu strafen, und eine exemplarisch am (heid-

239

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

624 a. a.O., S. 109 und S. 48.
625 Belting, S. 128.
626 Belting, S. 43.
627 Belting, S. 67 ff überschreibt ein Kapitel mit »Das gezähmte Auge«.
628 Ipsiroglu, Das Bild im Islam, S. 168.
629 »wahab« bedeutet wie »salaf« »wie ehedem«.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nischen, durch hellenistische Kultur beeinflussten) Baal-Tempel in
Palmyra in Syrien vollzogene Zerstörung, besonders der Plastiken,
entsprach im Selbstverständnis der Handelnden genau dem Vorbild
des Propheten beim »Reinigen« der Kaaba.

Doch gleichzeitig ist auch innerislamisch seit Ende des 19. Jahr-
hunderts eine »Vermehrung der Bilder« in einer großen Bandbreite,
vor allem auch im Alltag, festzustellen, denn die neuen Techniken der
Produktion und Reproduktion und massenhaften Verbreitung von
Bildern erlauben problemlos ihre Ubiquität. Diese völlig neue – und
erschütternde – Situation stellte die Geistlichen vor die große He-
rausforderung, sich mit dieser neuen Realität, der Allgegenwart des
Bildhaften auch im muslimischen Raum, zu arrangieren.

So gibt es z.B. die Tendenz, »flache« und daher unähnliche Bil-
der zu erlauben, nur das, »was einen Schatten werfe« (also Statuen
und plastische Darstellungen), sei zu verdammen. In bestimmten Ge-
genden zog das ein Verbot von Puppen nach sich, zumindest solche
mit einem Gesicht, andernorts sind sie – eingedenk des bereits er-
wähnten Hadiths – als Ausnahmen erlaubt, da sie für die Erziehung
der Mädchen wichtig seien. (Die islamische Variante der verbotenen
Barbie, die verschleierte Fullah, wurde erlaubt.630)

Doch in der sunnitischen Türkei wie auch in Ägypten gab es,
wenngleich anfangs gegen Protest, plastische Standbilder. Kemal Pa-
scha (»Atatürk«) förderte die Bildhauerkunst ausdrücklich. Nachdem
im Osmanischen Reich über 700 Jahre lang keine einzige Statue auf-
gestellt worden war, gehörte es für ihn »zu einem zivilisierten Volk,
Denkmäler aufzustellen und Maler und Bildhauer zu beschäfti-
gen.«631 In der Tat fehlt die Atatürk-Statue heute in kaum einer tür-
kischen Stadt.

Doch im wahabitischen Saudi-Arabien erging auf Anfrage tat-
sächlich eine Fatwa, die das Tischfußballspiel mit plastisch aus-
geformten »Kickern« unter Strafe stellte632. Das Schachspiel aber
war erlaubt worden, da ja die Figuren abstrakter geworden waren.633

Vor dieser Zeit der »Vermehrung der Bilder« konnten »westliche
Orientreisende […] noch erstaunt auf jede bildliche Darstellung hin-

240

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

630 Naef, a. a.O., S. 122 f.
631 Naef, a. a.O., S. 95–98.
632 Naef, a. a.O., S. 122 zitiert Schammâʾî 1988, S. 326.
633 Tilman Nagel, Ist Schachspielen religiös zulässig? in: Nagel,Die Festung des Glau-
bens, S. 325–327.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weisen, die sie entdecken konnten«, und die Vorstellung verbreiten,
»im Orient gebe es keinerlei Bilder, und die wenigen dort angetroffe-
nen Spuren seien Ausnahmen, Verstöße gegen die religiösen Vor-
schriften«634, doch zeigt eine Reise in ein beliebiges islamisches Land
heute ein völlig anderes Bild:

»Überall auf den Straßen sieht man Photographien von Kinostars, Sängern
und Staatschefs sowie volkstümliche religiöse Darstellungen und riesige
Kino- und Werbeplakate. In den Privatwohnungen sind Familienfotos all-
gegenwärtig; oft läuft der Fernseher den ganzen Tag, und Riten wie Be-
schneidung und Hochzeit werden auf Videokassetten aufgezeichnet und
den Gästen vorgeführt.«635

Wie bereits erwähnt, muss man hier ergänzen, dass Fotografie und
Film als mechanisch bzw. maschinell, also nicht als durch einen mu-
savvir schöpferisch entstandene Formen von Bildlichkeit gelten, und
damit meist erlaubt sind. Die Fotografie schließlich ebnete dem Por-
trät den Weg, und Filmvorführungen (die ersten in Istanbul und Kai-
ro) wurden überaus populär. Doch hatte man in Saudi-Arabien die
Einrichtung eines Fernsehstudios erlaubt, um Filmsäle zu verhin-
dern. Das rief dann den Widerstand und eine Demonstration der
Geistlichkeit auf den Plan, wobei auch ein Prinz der Königsfamilie
ums Leben kam. Um die Geistlichkeit von der Nützlichkeit des neuen
Mediums zu überzeugen, wurden dann seit 1965 auch Koranlesungen
im Fernsehen ausgestrahlt.636

Amartya Sen hat darauf hingewiesen, dass viele der indischen
Bollywood-Regisseure Muslime sind,637 doch andererseits beklagt
Dorothee Kreutzer als Muslima die »Kollision von Transparenz und
Schleier« in der arabischen Welt »angesichts des westlichen Bilder-
gebots« (wobei sie den Schleier als symbolischen Ort deutet). Sie
mokiert sich über eine Titelzeile des »Spiegel« zum Ende der kriege-
rischen Auseinandersetzungen in Afghanistan: »Endlich ins Kino.
Über 5 Jahre mussten die Einwohner Kabuls warten, bis sie wieder
einen Film ansehen durften, bewegte Bilder.« Und zugleich kritisiert

241

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

634 Naef, Bilder und Bilderverbot im Islam, S. 7.
635 ebd.
636 Naef, a. a.O., S. 109 f.
637 Sen, Identity and Violence, S. 47. Zum indischen Film s. auch Martig, Indische
Mythologie und sozialkritischer Realismus, in Valentin (Hg.), Weltreligionen im
Film, S. 197–209.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie, dass auch die ZEIT sich nicht zu schade ist, in einem Leitartikel
»die Burka gegen den freien Nabel auszuspielen«.638

Enthüllung und Verhüllung stehen sich also paradigmatisch für
den jeweiligen Gottesbegriff gegenüber (wobei dessen Einheitlichkeit
ja auch Fiktion ist): »Geht man der Bilderflut auf den Grund, so
kommt man darauf, dass ein bestimmter Gottesbegriff eine bestimm-
te Semiotik setzt bzw. selbst ihr Ausdruck ist.« Daher könne man
»den jeweiligen Gottesbegriff als transzendentales Signifikat und als
transzendentalen Signifikanten das jeweilige Abbildungsverhältnis
von Sprache und Schrift« einsetzen.639 Denn »im Westen« werde die
»Transparenzfiktion des Alphabets durch seine Naturalisierung«
überall inszeniert, während dem Islam »die Verankerung der Wahr-
heit in der Materialität der Schrift« sehr bewusst sei, da jede Über-
setzung aus dem Arabischen nur als Interpretation gelten könne und
Muhammad ja ummî (d.h. des Schreibens und Lesens unkundig, im
Sinne von ›unberührt‹ oder ›jungfräulich‹) gewesen sei.640 Arabische
Sprache und Schrift sind also der Niederschlag einer göttlichen
Transzendenz, die sich so in die Welt hinein entäußert. (Kreutzer
stellt ganz prinzipiell »Inlibration« gegen »Inkarnation«641, und letz-
tere muss unterbleiben.

Natürlich kann man jede filmische Darstellung als – profane –
Repräsentation einer »Verkörperung«, z.B. einer Romanfigur sehen.
Das mag einer der Gründe sein, weshalb 1994 der ägyptische Film
»Der Auswanderer. Über das Leben Josephs« verboten wurde, weil
er »den Propheten Joseph personifizierte und dadurch gegen eine Fat-
wa aus dem Jahre 1983 verstieß«.642 Der ägyptische Regisseur meinte
in einem Interview mit der ägyptischen Tageszeitung Al-Hayât, dies

242

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

638 Kreutzer, Die Kollision von Transparenz und Schleier, in: Valentin, a. a.O., S. 89
bezieht sich auf den SPIEGEL-Artikel »Die unverschleierte Würde des Westens« in
Nr. 52/2001, S. 50–66, hier S. 50 und auf einen Leitartikel von Josef Joffe in der ZEIT
v. 27.12.2001 mit dem Zwischentitel »Bauchfrei ist besser als Burka«, wobei sie an-
merkt, dass in beiden Kulturen der weibliche Körper als Schauplatz des Symbolischen
konstruiert ist: »Das Pendant zum gesellschaftlichen Zwang zur Burka ist das inter-
nalisierte weibliche Körperbild, das seine Dysfunktionalität in Bulimie und Anorexie
geltend macht« (FN 3, S. 97).
639 Kreutzer, a. a.O., S. 96. Leider zeigt Kreutzers kluger Aufsatz eine zu starke Pola-
risierung der Gegensätze auf, denn sie unterschlägt völlig, dass es in vielen religiösen
Kulturen auch säkulare Tendenzen bis hin zum Agnostizismus gibt.
640 a. a.O., S. 97.
641 a. a.O., S. 96.
642 Le Monde v. 31. 12.94, S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sei ein Angriff auf den gesamten ägyptischen Film, worauf der Erlass
vom Berufungsgericht in Kairo aufgehoben wurde.643

Schon zu Beginn des 20. Jh. hatte es in Istanbul und Ägypten
etliche Kinosäle gegeben, und der ägyptische Film war durchaus er-
folgreich in der arabischen Welt.

»Das einzige Tabu scheint in der Darstellung des Propheten auf der Lein-
wand bestanden zu haben. […] al-Ashar sprach eine Fatwa aus, die besagte,
jegliche Darstellung Muhammeds und seiner nahen Angehörigen sei ver-
boten. […] 1947 wurde das Zensurgesetz verschärft und verbot von da an
nicht nur die Darstellung des Propheten, sondern auch seiner Familie, den
ersten 4 Kalifen […] sowie seiner engsten Gefährten, selbst auf symbolische
Art – wenn zum Beispiel nur ihr Schatten gezeigt wurde.«644

So zeigt die arabische Version eines Muhammad-Films von 1976 nie-
mals diesen selbst, man hört aber eine Stimme und sieht die Dinge
aus seiner Perspektive. Aber bei der Vorführung der internationalen
Version mit Anthony Quinn – vorsichtshalber in Washington – gab
es eine Geiselnahme durch eine aus den Black Muslims hervorge-
gangene extremistische Gruppierung.645

Und das bringt uns zum »Karikaturenstreit«.
Der Streit um die Muhammad-Karikaturen, die im September

2005 in der dänischen rechtsgerichteten Zeitung Jyllands Posten er-
schienen sind und später in anderen Zeitungen abgedruckt wurden,
wurden im sog. »Westen« viel zu oberflächlich unter der Überschrift
»Presse- und Meinungsfreiheit« oder gar »Freiheit der Kunst« abge-
handelt.646

Nach Saleh waren es nicht »irgendwelche Bilder zu irgendeinem
Anlass«. Man habe um das Abbildungsverbot gewusst (und vorher
sogar bei strikten Imamen nachgefragt). Gewollt war »die Zuspitzung
einer in Dänemark seit Jahren betriebenen, ausländer- und besonders
islamfeindlichen, von […] Jyllands Posten unterstützten Stimmungs-
mache, aus der politisches Kapital geschlagen werden konnte«.647

243

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

643 Al-Hayât v. 31.3. 95, S. 19.
644 Naef, a. a.O., S. 107 f.
645 ebd.
646 vgl. Debatin (Hg.), Der Karikaturenstreit und die Pressefreit, etwa die Beiträge
von Meier (S. 29–34) und Weber (S. 41–44) sowie Pöttker, Öffentlichkeit kann wich-
tiger sein als religiöses Empfinden, S. 73–84.
647 Saleh, Der Karikaturenstreit – Chance für Reflexion undVeränderungen, in Baatz /
Belting et al. (Hg.), Bilderstreit 2006: Pressefreiheit, Blasphemie? Globale Politik?,
S. 36.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der dänischen Redaktion ging es nach Kermani darum, »eine
Minderheit im eigenen Land über 4 Monate hinweg zu einer Re-
aktion zu provozieren, die zur Rechtfertigung dienen sollte, eben
diese Minderheit noch weiter zu marginalisieren: Es ging nicht um
das Recht auf Kritik und den Witz als die Speerspitze freier Mei-
nungsäußerung. Hier wurde und wird gelacht über eine andere
Kultur.«648

»Jyllands Posten bezeichnete ihre Aktion ursprünglich als ›Test‹ zur Über-
prüfung der Meinungsfreiheit. […] Trotz geduldiger Bemühungen der
muslimischen Dänen nach dem Abdruck der Karikaturen wurde jeder
Dialog verweigert. Es gehe dabei um eine ›notwendige Provokation zur
Verteidigung der Meinungsfreiheit‹. So unterstützte Ministerpräsident
Rasmussen die Aktion und lehnte ein Treffen mit elf muslimischen Bot-
schaftern ab. Diese Behandlung müsse man in einer Demokratie ertragen
können.«649

Doch Polarisierung und Feindbildklischees sind nur für bestimmte
Parteien förderlich, weshalb Saleh darauf hinweist, dass grundsätz-
lich die Meinungs- und Pressefreiheit auch von Muslimen keines-
wegs in Frage gestellt wird:650

»Die islamischen Quellen fordern übrigens – im modernen Sprachgebrauch
gesagt – zu Zivilcourage auf. Es muss ungestraft möglich sein, Kritik zu
üben, zu hinterfragen und dies auch mit Humor zu tun.«651 (Was von auto-
ritären Regimes und Terroristen eher nicht geteilt wird.)

Kermani übt Kritik an der Reaktion der Muslime weltweit in dem
»Skandal, in dem beide Seiten versagt haben«: Ein »beträchtlicher
Teil speziell der iranischen und arabischen Öffentlichkeit« habe nicht
begriffen, »dass man nicht zur Gewalt greift, nur weil man sich ärgert
oder beleidigt fühlt, und dass es in der globalisierten Welt weit effek-
tivere Mittel gebe, die eigene Position zu vertreten«.652

»Hätten die Muslime sich daran gehalten, sie hätten den aktuellen Konflikt
für sich entscheiden können und nebenbei aller Welt die lächerliche Prinzi-

244

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

648 Kermani, Hassbilder und Massenhysterie, in: Baatz / Belting et al. (Hg.) a. a.O.,
S. 67.
649 Saleh, a. a.O., S. 37.
650 Die Kairoer Erklärung der Menschenrechte im Islam enthält allerdings zum Pas-
sus der Meinungs- und Pressefreiheit den Zusatz »wenn das Ansehen Gottes nicht
beschädigt wird«. Blasphemie muss also ausgeschlossen sein.
651 Saleh, a. a.O., S. 35.
652 Kermani, a. a.O., S. 63.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pienlosigkeit des dänischen Ministerpräsidenten vorführen können, der
beim ersten nicht verkauften Feta-Käse bereit war, seine Verachtung für
die Muslime beiseite zu schieben und ›bittebitte Dialog‹ zu winseln. […]
Aber wieder einmal hat sich gezeigt, dass viele Muslime zwar in der moder-
nen Welt leben wollen, aber deren Spielregeln noch längst nicht begriffen
haben.«653

Auch Charlie Hebdo hat im Namen der in Frankreich traditionell
gegen Religion gerichteten Aufklärung nicht nur den Islam, sondern
auch andere Religionen verunglimpft, und zwar mit beispielhafter
Insensitivität für große Bevölkerungsteile nicht nur unter den fran-
zösischen Muslimen.

Die Karikatur, besonders die politische, soll überspitzen und
einen kritischen Impuls enthalten. Sie ist aber keineswegs ein Kind
der Aufklärung, die in anderen Ländern so nicht stattgefunden habe,
wie Schneider meint.654 Man erinnere sich an die Darstellung von
Luther als des Teufels Dudelsack oder an die in den christlichen Kata-
komben in Rom gefundene Wandzeichnung eines Gekreuzigten mit
Eselskopf und der Unterschrift »Christus asinus est« (»asinus« hat im
Lateinischen die gleiche Doppelbedeutung wie der deutsche »Esel«).

Doch bot der Karikaturenstreit die – leider vertane – Chance,
jenseits aller Empörung auf beiden Seiten tiefergehend die Frage zu
diskutieren, wo kulturelle Sensibilitäten liegen – im »Westen« bei-
spielsweise bei Enthauptungsvideos, die eine ultimative Menschen-
rechtsverletzung ja nicht nur darstellen, sondern auch (ganz im Sinne
von Roland Barthes655) bezeugen. In welcher Weise sollte man die oft
nötige Kritik üben? Und will man im Namen der Meinungsfreiheit
alle Bilder als »Kunst« legitimiert sehen oder doch bestimmte Gren-
zen setzen? (Wie es ja auch beim Verbot von Darstellungen des Miss-
brauchs von Kindern geschieht.)

Es entbehrte nicht einer inneren Logik, als die Taliban die zwei
riesengroßen Buddha-Statuen von Bamiyam in Afghanistan, Über-
reste des später noch zu schildernden Kushana-Reiches und
UNESCO-Weltkulturerbe, zerschossen und zersprengten. Für sie
waren es keine typisierten Darstellungen eines zur Erlösung bzw.

245

Bilderverbote in arabisch-islamischen Kulturen

653 Kermani, a. a.O., S. 63 f.
654 Schneider, Mit anderen Augen: »Die islamische Aufklärung ist historisch bedeu-
tend älter, anderen Inhalts – und ohne sie ist die westlich-christliche nicht denkbar.«
(taz zwei vom 14.2.06, S. 15)
655 s. das zweite Eingangsmotto zum Wesen der Fotografie zu Beginn dieses Buches.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180 - am 26.01.2026, 21:53:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.3.1 Bildniszerstörung als Reinigung
	2.3.2 Al-Kindī, antike Theorien des Sehens und ihre Weiterentwicklung in der arabischen Philosophie
	2.3.3 Al-Ghazālī und die islamische Mystik
	2.3.4 Lichtmetaphysik, Musterstaat und Prädetermination
	2.3.5 Ornamentik, Kalligraphie und islamische Kunst
	2.3.6 Moderne Strömungen

