X. Leiden und Leib

1. Allgemeine Vorbemerkung

Wie im Methodenkapitel betont reicht die phanomenologisch-deskrip-
tive Analyse iiber die Grenze des Anschaulich-Anschaubaren nicht
hinaus. Damit ist zwar ein tragfihiger Grund fiir alles Erkennen gelegt,
aber auch eine Grenze gezogen, die unendlich viel ausschliefit. Zu sol-
chen Gegenstianden, die phinomenologisch nicht mehr direkt erreich-
bar sind, gehort alles, was nur indirekt erfahrbar bzw. erschliefSbar ist,
50 vor allem der Leib in seiner totalen Materialitit, dann selbstver-
stindlich die Natur, das Unbewusste, der Andere, das Unendlichkleine
und UnendlichgrofSe und die Kausalitit im Allgemeinen. Denn nie-
mand kann das Sein der Materie auSerhalb des Bewusstseins wahrneh-
men, vielmehr muss es aus den Spuren der Sinnesempfindungen er-
schlossen werden; ebenso wenig kann das Unbewusste als solches
angeschaut werden, weil es, wenn in seinem Inhalt erkannt, nicht mehr
unbewusst ist. Dieser einfache, aber grundlegende epistemologische
Umstand, der oft missachtet wird, stellt den Hauptgrund dafiir dar, dass
eine Philosophie des Leibes, die sich — wie z.B. bei Merleau-Ponty
(1965) und Fuchs (2000) — ausschliefSlich auf die Phanomenologie
stiitzt, notwendig unzureichend ist, denn der Leib ist nicht nur das,
was erlebt wird, sondern reicht weit dariiber hinaus, vor allem in Hin-
sicht seiner wirkmachtigen Quellen. Und drittens iiberschreitet das
Problem der Kausalitit, also die Frage, wodurch und wie etwas ent-
steht, alle Phanomenologie, da die phianomenologische Analyse nur
Gegebenes bzw. die Bedingungsverhiltnisse des Gegebenen beschreibr,
soweit sie im Anschaubaren vorliegen. Das aber bedeutet, dass sie sich
nur auf das beziehen kann, was schon da ist. Was noch nicht da ist bzw.
erst entsteht (oder auch vergangen ist oder iiberhaupt nicht erscheinen
kann), kann sie logischerweise nicht ergriinden, dazu bedarf es einer
neuen Methode, eben der bereits vorgestellten regressiven Analyse.

256



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Leib als Quelle des Leidens

Schon der Begriff des »Erleidens« oder der » Affektion« transzendiert
daher streng genommen jegliche Phinomenologie: Zwar kann sie noch
beschreiben, wie z.B. auf einen Sturz ein Knochenbruch, auf eine De-
miitigung eine Depression folgt, aber wer oder was dieses rein zeitliche
Folgeverhiltnis verursacht, d.h. entstehen lasst, kann sie nicht mehr
geniigend aufkldren. Darum ist das Leiden in seiner vollen Gestalt, d. h.
unter Miteinbeziehung seiner unbewussten, seiner physisch-materia-
len und seiner welthaft-kausalen Wechselwirkungsverhiltnisse nicht
mehr rein phinomenologisch erhellbar, sondern verlangt notwendig
eine transempirische Methode und Wissenschaft, die nicht nur die we-
senhaft unselbstindigen, weil im und durch das Erleben konstituierten
Erscheinungen, sondern die realen, d.h. dem Erleben gegentiber selb-
stindigen, Seinsverhiltnisse zu ergriinden sucht. Mit den angegebenen
drei Themenkreisen — mit dem Unbewussten, dem Leib und der Kau-
salitdt — iiberschreiten wir daher die Phinomenologie des Leidens.
Trotzdem scheint es sinnvoll, in einem ersten Anlauf die phinomeno-
logische Grenze des Leidens, also die Leiblichkeit, das Unbewusste und
die Verursachung des Leidens, zu untersuchen. Eine zureichende
Durchklarung dieser drei Gegenstandsbereiche kann allerdings erst
eine Metaphysik des Leidens mit der regressiven Analytik leisten. Be-
ginnen wir mit dem uns Nichsten: mit dem Leib.

2. Der Leib als Quelle des Leidens

Der Mensch wohnt in der Welt in einem Haus, in das er nicht einzieht,
sondern in dem er erwacht und sich vorfindet: Dieses Haus ist der Leib,
sein Leib. Einen Zustand vor oder aufSer diesem Haus kennt er nicht, es
ist ihm vor- und mitgegeben, ja er erfihrt sich immer schon als Leib, in
und mit seiner Leiblichkeit. Sie ist darum das erste »Feld« seines Da-
seins, gewissermafSen der erste Moglichkeitsraum, in den er sich hi-
neinstreckt und durch diese »leibhafte« Urbewegung seiner selbst inne
und habhaft wird.

Da dieser Leib nun weder ein blofles solipsistisches Phantasie-
gebilde noch eine blofle Selbstsetzung und Selbstobjektivation eines
idealistischen Subjektes ist, sondern eine volle physische Weltrealitit,
die schon vormenschlich da ist und vormenschlich entwickelt und or-
ganisiert wurde, zuletzt als Primatenleib, ist der Mensch im vollen
Sinne ab ovo ein »Weltding«, ein lebendiger Korper, eine physische

257

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

Realitit. Und als ein solcher lebendig organisierter Korper untersteht
er allen physischen, d.h. physikalisch-chemischen und biologischen,
Gesetzmifligkeiten und ist allen physischen Widerfahrnissen dieses
Kosmos ausgesetzt. Nichts gibt es im realen Universum, das nicht di-
rekt oder indirekt auf ihn wirken konnte: Hartes und Weiches, Schwe-
res und Leichtes, Warmes und Kaltes, Helles und Dunkles, Siifles und
Bitteres, Forderliches und Schidliches, Schones und Hissliches, Erhe-
bendes und Bedriickendes, Klirendes und Verwirrendes.

Zum Widerfahrnis kann darum alles werden, nicht nur Unlustvol-
les, Schédliches, Nutzloses, Widriges, sondern auch Angenehmes,
Schones, Forderliches. Zum Leid wird ein Widerfahrnis vom Gesichts-
punkt des Leibes aus, wenn es seiner inneren Ordnung, seiner Hinord-
nung auf seine Umwelt und seinen Bediirfnissen und Intentionen wi-
derspricht. Stolpert ein Mensch, dann ist es nicht erst sein Ich, das
reagiert und das Gleichgewicht wiederherzustellen versucht, sondern
die vormenschlichen Instinkttdtigkeiten »springen an« und »wissen«
genau, was zu tun ist. Unordnung und drohende Gefihrdung werden
ausbalanciert, schon vom Leib her, instinktiv, also vormenschlich und
dennoch intentional.

Recht betrachtet ist der lebendige Organismus unentwegt Stérun-
gen seiner geordneten Weltbezogenheit und seiner inneren Kohirenz
ausgesetzt; und recht betrachtet ist er stindig titig, seine »Interessen«
zu wahren. Ja der vormenschliche Organismus ist auf eine Unzahl von
Storungen vorbereitet, ist gewappnet, von der zelluldren Ebene bis zu
komplexen instinkthaften Bewegungsmustern. Und trotzdem entgeht
er tief greifenden Storungen nicht, die ihn »zu Fall« bringen, behin-
dern, beeintrichtigen, erschopfen, verletzen, beschidigen, krank ma-
chen, entstellen und toten. Die Geschichte des Lebens ist eine Ge-
schichte der tiberwundenen und nicht iiberwundenen Verletzungen
und Krankheiten, und es liegt auf der Hand, dass der Mensch, ja das
Leben schlechthin, dem Leib die Moglichkeit, krank zu werden, ver-
dankt. Denn der Leib 6ffnet uns zur Welt, bietet eine » Auflenseite,
die allem zuginglich ist, ja er ist das Medium aller Einwirkungen und
Wechselwirkungen im Weltgeschehen. Ohne ihn, etwa gedacht als rei-
ne Geister, konnten wir fiir andere Subjekte nie zum Objekt werden. Es
ist der Leib, der uns zu Weltobjekten macht, aber er ist es auch, in, mit
und durch den wir als Subjekte in die Welt wirken und in der Welt
erscheinen kénnen.

Damit nicht genug, dass der Leib der Schauplatz endloser »Welt-

258

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Leib als Quelle des Leidens

kiampfe« ist, er ist auch noch in sich selbst ein Quell vieler Leiden.
Denn er wird geboren, er ist unreif, er wichst, reift, altert, er hat Gren-
zen, er verlernt, er vergisst, er irrt sich, er verwirrt nicht selten die
Vielzahl seiner nicht immer leicht zu koordinierenden Funktionen. Al-
les das nicht durch duflere Widerfahrnisse, sondern aus sich heraus. So
miindet fast schon zwangsldufig das Altern in Behinderung, Schwa-
chung, Dysfunktion und Krankheit, gleichsam ganz natiirlich. Vor al-
lem fiir den Menschen (wohl kaum fiir das Tier) ist darum das Altern
nicht ganz unberechtigt eine Art »natiirliche Krankheit«.

Auch das ist noch nicht alles. Der Leib des Menschen, und zwar
nur des Menschen, ist nicht nur von auflen und aus der Mitte seiner
biologischen Lebensquellen (die etwa das Altern bewirken), sondern
vielleicht am massivsten vom Ich her storbar, von seiner personalen
Mitte, seiner leiblichen Exzentrizitit, die iiber den Leib hinaus reicht
und aufgrund der anfianglichen und lange anhaltenden seelisch-geisti-
gen Unreife des Ich, der Person, des Bewusstseins zum Hauptstorfaktor
des menschlichen Lebens wird oder doch werden kann. Tiere erkranken
nicht psychosomatisch, psychiatrisch und psychosozial (aufler im do-
mestizierten Exil), die menschliche Existenz aber kann die Spannung
zwischen Person und Leib nie vollstindig schlichten, sie bleibt eine
ewige Aufgabe und latente Gefahr, und das um so mehr, als der Gegen-
satz zwischen der radikalen Endlichkeit des Leibes und der Potential-
unendlichkeit des personalen Bewusstseins, des Geistes (im nicht nur
rationalen Sinne) unaufhebbar ist. Wie viele Schlafstérungen haben
nicht ihren Grund in der Unruhe, Sorge, Angst, Griibelei des Ich? Hier
ist der Leib und sein vitales Leben schutzlos der wahrlich nicht gerin-
gen Wirkungsmacht des Ichs, der Person, des Geistes ausgeliefert, und
zwar »von innen« her, aber nicht von einem vitalen Innen, sondern aus
der Dimension des personalen Seins, das wohl im Leibe lebt, auch im
Leibe erwacht, aber nicht dem Leibe entstammt und in seiner »Tiefe«
und »Hohe« iiber den Leib hinausreicht.

Hiermit verkniipft sich ein Niachstes, in dem sich das Widerfahrnis
aus der dufseren, physischen Welt mit dem Widerfahrnis aus der per-
sonalen Welt verbindet: die Welt der symbolischen Kommunikation.
Wenn der Vater dem Sohn mit Worten droht, dann bedient er sich zwar
des Mediums der physischen Welt, er vermittelt aber seelisch-geistige
Gehalte, die, wenn sie aufgenommen werden (was eine Leistung ist!),
ihre storende Wirkung primir nicht im Leib, sondern im Erleben des
Betroffenen tun, so etwa, wenn der Sohn Angst vor Strafe entwickelt,

259

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

die sich dann auch im Leibe auswirken kann, obschon nicht muss,
schon gar nicht notwendig in schidlicher Weise. Es ist wichtig fest-
zuhalten, dass zwischen personalem Erleben und Leib eine Art Kapazi-
tatsdifferenz besteht. Wihrend die »Seele« schon lingst schwer ge-
schidigt sein kann (das sehen wir oft bei Kindern), fangt der Leib die
Storung durch allerlei Kompensationen noch auf und erkrankt oft viel
spéter, eben dann, wenn seine Regulationsressourcen erschopft sind.
Eine echte tiefe seelische Krinkung erzeugt nicht sogleich ein Magen-
geschwiir (ja nicht einmal notwendig eine leibliche Missempfindung),
aber wenn sie sich wiederholt oder lange anhilt und psychisch nicht
bewiltigt werden kann, sodass die seelische Erregung (etwa als Angst,
Arger, unterdriickter Hass etc.) ohne Unterlass auf die leiblichen Emp-
findungen, Strukturen und Funktionen einstromt, dann reifdt irgend-
wann ein leiblicher Zusammenhang und der Mensch wird krank. Wo
am Anfang eventuell nur Sprache stand, steht am Ende physischer
Schaden. Die Wucht der zwischenmenschlichen Symbolik und ihre
Wirkung bis tief in den Leib hinein kann gar nicht tiberschétzt werden
—denn sie kann téten! Nur, hier ist nicht primér der Leib die Quelle der
Schidigung, auch wenn sie ohne ihn nicht moglich wire, da er alle
symbolische Kommunikation vermittelt.

Auch das ist noch nicht alles, gibt es doch noch eine wahrlich ge-
heimnisvolle Dimension, die zum Quell des Leidens werden kann und
die sich des Leibes bedient: das personale Unbewusste, wie es sich in
den Trdumen, in Fehlleistungen, psychoneurotischen Symptomen usw.
offenbart. Dieses Unbewusste ist streng gegen das vitale Unbewusste,
also die letzten (metaphysischen) Quellen der leiblichen Triebe, Be-
diirfnisse und Instinkte abzugrenzen, wiewohl sich beide engstens ver-
binden und wechselwirken. Wohl alle neurotischen und primér psy-
chosomatischen Storungen speisen sich aus diesem Unbewussten,
dessen Natur von der Psychoanalyse zu erhellen versucht, aber im We-
sentlichen aufgrund einer naturalistisch-monistischen Trieb-Libido-
theorie verfehlt wurde. Doch auch die verschiedenen Schulen der mo-
dernen Phinomenologie und der Neurobiologie scheitern vor diesem
Seinsritsel, wenn sie es auf den Leib, den Organismus und sein »im-
plizites Unbewusstes« zuriickzufiihren suchen. Sobald ich etwas esse,
produziert der Leib (mir) unbewusst Speichel, Magensdure usw. Dies
ist gewiss keine Leistung meiner Person als Ich, als Subjekt, wihrend
ein Versprecher, mit dem sich ein Verbrecher »sinnvoll« demaskiert,
nicht dem Leib, sondern seiner personalen Sinnsphire entsteigt, die

260

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Zugang zum Leib: seine immanent-transzendente Wirklichkeit

bis in ein Un- oder Unterbewusstes reicht, dessen Existenz und Essenz
selbstverstindlich weder empirisch noch phinomenologisch direkt er-
kannt und daher nur durch ein geeignetes riickfragendes und riick-
schlielendes Verfahren ermittelt werden kénnen. Das aber durchaus!
(vgl. Brandenstein 1975, Kap. 6, S. 75: »Das Unbewusste«; Wandrusz-
ka 2008: »Der Traum und sein Ursprung«, Kap. D). Die Storungsmog-
lichkeiten, die von diesem personalen Unbewussten ausgehen und das
psychophysische Dasein betreffen konnen, sind grenzenlos und rei-
chen vom harmlosen Tic bis zum Voodootod.

3. Der Zugang zum Leib: seine immanent-transzendente
Wirklichkeit

Es wiire nicht abwegig, am Sinn der Frage nach dem Zugang zum Leib,
zu meinem Leib und zum Leib des anderen zu zweifeln. Denn, so liefSe
sich gegenfragen, ist der Leib, vor allem je meiner, nicht gerade die
Voraussetzung, das Medium aller Zuginge wozu auch immer? Wir
erwachen im Leib, so hief3 es weiter oben — aber erwachen wir denn
nicht nur in ihm, sondern auch mit ihm, am Ende gar durch ihn? Wenn
dem so wire, konnten wir dann jemals ein Wissen vom Leib, eine Ob-
jektivation seiner Realitdt erreichen? Nun, gegen diesen Zweifel lasst
sich dreierlei einwenden.

Zuerst: Wenn wir vom Leib in seiner Totalitit rein gar nichts wis-
sen konnten, dann wire jede Rede von ihm sinnlos, ja sie hdtte wohl nie
anheben konnen. Das wire etwa so, als wollten wir von der Sinnes-
wahrnehmung eines Tieres sprechen, fiir deren Existenz wir nicht den
geringsten Hinweis hitten, sodass sie nicht einmal indirekt und auf
langen Umwegen erschlossen oder doch wenigstens vermutet werden
konnte. Irgendetwas miissen wir also vom Leib wissen konnen, fragt
sich nur was und wie.

Zum zweiten gibt es keineswegs nur, wie man heute oft sagen
hort, das Wissen in objektivierter, gegenstindlicher Form. Wire dem
so, dann konnten wir von uns selbst, d.h. im strengen und engen Sinne
von je meiner Aktivitit, Tdtigkeit, meiner »Vollziiglichkeit«, nichts
wissen. Das ist aber offensichtlich nicht der Fall, weil wir uns auch
ungegenstindlich-reflexives Wissen eroffnen konnen, d. h. auch solche
Wirklichkeiten erleben, erfahren und erkennen konnen, die in keiner
Weise gegenstindlicher (sondern eben »instindlicher«) Natur sind und

261

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

dem Erkennenden gar nicht gegeniiberstellbar, dennoch aber (reflexiv)
einsehbar sind.

Und drittens konnte es sein, dass wir vom Leibe zwar einiges,
auch einiges Wesentliches, aber (wenigstens durch direkte Anschau-
ung) nicht alles erfahren und erkennen kénnen. Und genau das ist
erweisbar, denn es gibt drei Quellen der Leiblichkeit, die nur erschlos-
sen, aber wesenhaft nicht angeschaut werden konnen, sie seien schon
hier aufgezihlt. Erstens sind alle jene Wirk- und Aktivititsquellen
verborgen, die den Leib zeugen, aufbauen, die seine Bediirfnisse ini-
tileren und die Trieb- und Instinktvorgidnge »betreiben«. Kein Mensch
weifs, wie, woher und wodurch eine Farbempfindung, eine Sexual-
empfindung, eine Hungerempfindung, ein Schmerz entstehen. Sie
steigen aus dem Leib, aus seiner »dunklen Tiefe« auf und kommen
gleichsam tiber uns. Es ist nicht das Ich, die Person, das personale Sub-
jekt, das die Leibempfindungen und Leibregungen bewirkt, und die
neurophysiologischen, tiberhaupt physiologischen Prozesse sind nur
(notwendige) Bedingungen, aber erweisbar keine hervorbringenden
Ursachen, keine aktiv bewirkenden Griinde der leiblichen Regungen.
Wer oder was tut dies aber dann? Das ist empirisch und phinomeno-
logisch nicht aufklarbar, das kann jedoch durchaus erschlossen werden.
Zweitens tauchen in unserer gesamten Leiblichkeit unaufhérlich ich-
hafte oder doch wenigstens ichverbundene, also personale Phinomene
auf, von deren Herkunft und Zustandekommen wir uns ebenfalls un-
mittelbar keine Rechenschaft geben konnen. Zu ihnen zihlen die
Traume, aber auch der Gedanken-, Vorstellungs-, Phantasie-, Erinne-
rungs-, Gefiihlsstrom, der sich wie unwillkiirlich im Erleben einstellt.
Das Meiste davon habe ich nicht gewollt, sondern es »kommt einfach«
und ist »einfach da«. Woher, wie, wodurch, ja jetzt miissen wir fragen,
durch wen wird es aber in mein Erleben gesetzt? Eine Leibempfindung
wie ein Kribbeln mag noch eine apersonale Quelle zum Wirkgrund
haben, aber die unwillkiirlich einschieflende Erinnerung an meinen
verstorbenen Vater, das plotzlich auftauchende Bild eines Baches aus
der Kindheit lassen sich apersonal, nichtichhaft, instinkthaft nicht
denken. Und drittens erleben wir den Leib zwar als rdumliche Wirk-
lichkeit, als Korper, aber doch grundverschieden von allen Korpern
(und Leibern!), die uns umgeben: An je meinen Leib bin ich ndamlich
im Unterschied zu allen anderen Korpern und Leibern dieses Univer-
sums von Anbeginn und unauthebbar gebunden. Wer oder was bindet
mich da, hat mich gebunden, sogar gegen meinen Widerstand? Da

262



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Zugang zum Leib: seine immanent-transzendente Wirklichkeit

erweisbar alle drei Quellen der Leiblichkeit existieren, da je meine
Leiblichkeit ohne diese Quellen unméglich wire, und da sie alle drei
erweisbar nicht-gegenstindlicher Seinsart sind, eben weil sie originare
Aktivitdts-, Tatigkeits- und Wirkquellen darstellen, kann die Leiblich-
keit nicht bis auf ihren Grund durchschaut, bestenfalls erahnt und
erschlossen werden. Folgt daraus aber, dass wir nichts von ihr wissen
kénnen? Das ginge zu weit. Warum?

Wir sind unmittelbar Leib, sind Leiblichkeit und das erlebend, also
wissen wir um sie, irgendwie, in irgendeiner Weise des Inneseins, des
Leibhabens, des unmittelbaren und doch intentional vollzogenen (des-
halb nicht notwendig reflexiv bewussten) Spiirens oder Spiirbewusst-
seins. Ohne solche Spiirakte konnte sich der Leib gar nicht zeigen, wire
nicht erlebbar, und also sind diese spezifischen subjektiven Wahrneh-
mungsakte des Spiirens die »transzendentale« Voraussetzung der Leib-
erfahrung. Umgekehrt blieben diese Spiirakte leer und konnten sich
nicht vollziehen, wenn sich der Leib ihnen nicht eroffnete und mit
seinen spezifischen Empfindungsqualititen darbéte. Darin zeigt sich
wiederum, dass wir als Erlebende eo ipso Subjekte sind, selbsttitige,
in diesem Sinne substanziale Wesen, die sich sowohl auf Anderes als
auch reflexiv auf sich selber richten und beziehen kénnen und dabei
eine direkte, wenn auch immer perspektivische Anschauung des Er-
schauten vollziehen. Ja es lisst sich beweisen, dass zum Sein des Erle-
bens, des Erlebenkdnnens tiberhaupt notwendig die Fahigkeit gehort,
auch sich selbst erleben zu kénnen. Zwar erwacht im Falle des Men-
schen das reflexive Erleben, das Sichselbstwissenkénnen, spiter als das
Erleben des Anderen, der Welt, aber daraus, wie oft geschieht, zu
schlieflen, es kionne auch ein Erleben ohne Fihigkeit zur Reflexion,
ohne Sicherleben geben (etwa beim Tier oder beim Kleinkind) ist er-
weisbar falsch. Kurzum: Wir konnen uns selbst als Nicht-Gegenstinde,
als »Instiandliches«, damit auch in unserer eventuell bestehenden leib-
lichen Ungegenstindlichkeit erfahren und erkennen. Und schlief3lich
haben wir es im Falle der Leiblichkeit keineswegs nur mit einer unge-
genstindlich-instindlichen, sondern sogar wesentlich mit einer gegen-
stindlichen, dinghaften Wirklichkeit zu tun, die im Erleben sehr wohl
gegeniiberstellbar ist, und zwar (von ihren Quellen abgesehen) sogar in
ihrer Totalitét.

Was aber ist uns da zuallererst gegeben? Was erleben wir, wenn
wir vom Leib, von der Leiblichkeit sprechen? Der Leib in seiner spezi-
fischen Wirklichkeit taucht noch nicht mit dem Erleben tiberhaupt

263



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

auf, denn es gibt ein durchaus leibfreies Erleben z.B. von Gedanken,
Vorstellungen, Erinnerungen, Phantasien, Wiinschen, Hoffnungen,
Sorgen, Vorsitzen usw. wie etwa im Traum' oder in der weltvergesse-
nen Phantasie. Wohl ldsst sich demnach ein Subjekt denken, das nur
um solche Dinge weif3, aber dann wiirden wir annehmen miissen, es
wiisste nichts vom Leib, ja es besdfe einen solchen iiberhaupt nicht.
Nein, der Leib taucht da auf, vor allem mein Leib, wo ich mich an
ganz bestimmte sinnliche Qualititen gebunden fiihle — an die Schwe-
re des Leibes, seine Wirme und Kilte, an den Atem und seinen
Rhythmus von Enge und Weite, an Druck, Spannung und Entspan-
nung in den verschiedenen Leibesregionen, an Hunger, Durst, Miidig-
keit, Ermattung, Frische, Ausscheidungsdrang, Wollust, Kribbeln, Ju-
cken, Schmerzen, an das Pochen des Herzens, das Klopfen von Adern,
das Stromen des Blutes und vieles, vieles, ja endlos vieles mehr. Der
Leib erscheint zunachst als ein dynamisch-bewegtes und doch irgend-
wie festes und umgrenztes Ganzes von organisch verbundenen und
ineinander tibergehenden Empfindungsqualititen, von »Gespiirtemc,
das mit seiner Qualitdt (Schwere, Klang, Farbigkeit, Hunger etc.)
gleichsam randvoll gefiillt und im Gegensatz zu eher »abstrakten«
Gegenstandsbestimmungen wie Réaumlichkeit, zahlenhafter Glie-
derung, Zeitlichkeit und sonstigen formalen Bestimmtheiten der Leib-
wirklichkeit eigentiimlich »farbig«, »lebendig«, sinnlich-anschaulich,
konkret und einzeln-individual ist. Denken wir uns probatorisch alle
Empfindungsqualititen des Leibes weg, sowohl die epikritischen als
auch die protopathischen, die »dufleren« wie die inneren, die nahen
wie die fernen, die Lokal- wie die Vital- und Drangempfindungen,
dann bleibt nichts vom Leib iibrig bzw., es ist unméoglich, von ihm
noch irgendetwas bzw. etwas Weiteres zu erfahren. Kurz: Die spezi-
fischen Qualititen der Leiblichkeit, die sinnlichen Empfindungen, die
uns in der unmittelbaren Spiirwahrnehmung aufgehen, sind der erste,
unmittelbare und direkte Zugang zum Leib. Eine Leibgegebenheit vor
dieser Erfahrung, also a priori vor der sinnlich-gespiirten Erfahrung,
ist unmoglich. Wohl wird der Leib als ganzer erfahren und nicht erst

! Die erlebte Leiblichkeit im Traum ist natiirlich nicht die reale, sondern nur eine phan-
tasmagorierte Leiblichkeit und deswegen eigentlich gar keine Leiblichkeit. Wir sind
auch nicht unmittelbar in unserem Erleben an sie gebunden, was viele Traume bewei-
sen, in denen der »Leib« sich fundamental verindert, auflost, stirbt, wiederaufersteht
USW.

264

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Zugang zum Leib: seine immanent-transzendente Wirklichkeit

aus den einzelnen Sinnesqualititen sekundir zusammengesetzt, da
hat Scheler (1954, S. 410) Recht,? und natiirlich erfolgt diese Wahr-
nehmung intuitiv, d.h. unmittelbar und mit einem ganzheitlich-um-
fassenden »Griff«, aber sie bedarf der qualitativen Basis der »Emp-
findnisse« (Husserl, s. Kaulbach 1980, S.183), und eben diese sind
wesenhaft gegenstindlicher Natur, auch die allgemeinen Vitalempfin-
dungen der Frische, Kraft, Miidigkeit, die keine subjektiven Vollziige,
Akte, Zustinde, sondern entweder gegenstindliche Zustinde oder ge-
genstiandliche Prozesse sind. Darum ist es ein phidnomenologisches
Vorurteil, das jeden Zustand und jeden Prozess als Akt oder Aktiqui-
valent ansehen will. Auch die Dunkelheit der Nacht ist ein Zustand,
der Aufgang der Sonne ein Prozess, deswegen aber noch nicht ein
subjektiver Selbstvollzug, ein Akt oder selbstaktiver Zustand. Die Fra-
ge, welche Qualititen wir zuerst wahrnehmen, ob es vielleicht sogar
eine allererste, allerunterste, fundamentale und den gesamten Leib
einheitlich umfassende Empfindungsqualitit, einen solchen priméren
gegenstandlichen Empfindungszustand gibt, werden wir spéter ver-
suchen zu klaren. Es spricht vieles dafiir.

Mit der leiblichen Erfahrungsbasis der gegenstindlichen Empfind-
nisse ist natiirlich nicht geklirt, wie wir erlebnisméflig zu ihnen kom-
men, wer oder was sie erzeugt und uns gibt. Sicher ist nur, dass wir selbst
es nicht sind, die das zu leisten vermdgen. Ein von Geburt an Blinder
kann sich keine Farben erzeugen — Analoges gilt fiir alle Empfindungs-
qualititen; sie sind personal nicht erzeugbar. Aber wie und woher stam-
men sie dann? Vom Gehirn, wie es heute heif3t? Das fiihrt leicht erweis-
bar zu Zirkelschliissen und Selbstwiderspriichen. Die Quellen der
Empfindnisse sind zunichst verborgen, und das sollte nicht durch vor-
eilige »Erklarungen« und das ihnen zugrunde liegende Kausalbediirfnis
iibersprungen werden. Halten wir dieses Nichtwissen aus!

Am deutlichsten wird der Zugang zu unserer Leiblichkeit, wenn
sich der Leib in seiner spezifischen Seinsweise aufdrangt oder entzieht.
Das ist besonders der Fall bei den Trieb- und Drangempfindungen: Hun-
ger, Durst, Atemnot, Ausscheidungsdrang, Schlifrigkeit, Schmerz, Er-
schopfung, »Einschlafen« der Glieder, Appetitverlust usw. lassen sich
nur mithsam unterdriicken bzw. hervorholen und beweisen so ihre dy-
namische Prisenz, ja im Falle der sich aufdringenden Empfindungen

2 Der Leib »fundiert, oder seine unmittelbare Totalwahrnehmung fundiert sowohl die
Gegebenheit Leibseele wie die Gegebenheit Leibkorper.«

265

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

ihren an das Ich, an die Person gerichteten »Willen«, dem Leib, seinen
Intentionen und Bediirfnissen zu geniigen. Denn es ist die sehr wun-
dersame Eigenart der menschlichen Leiblichkeit, dass sie die hand-
lungsmiflig zu erreichende Befriedigung ihrer Grundbediirfnisse im
Gegensatz zum Tier aufgegeben und an die Person, das personale Ich
abgegeben hat. Nicht der Leib isst, wenn er Hunger hat, sondern ich
muss dafiir sorgen, dass der Hungerempfindung und dem Nahrungs-
bediirfnis entsprechend Speise zugefiihrt wird. Diese Handlung ist kei-
ne Instinkthandlung mehr, kein »Gattungsakt«, sondern ein Ichakt, der
auch verweigert, verschoben, variiert werden kann und im Ubrigen
verstanden und erlernt werden muss. Hier steht das Ich im Dienst des
vitalen Lebens.

Damit wird Weiteres offenbar: Wohl ist der Leib eine erlebte
Realitit, ein Phinomen, aber er entstammt und agiert aus nicht erleb-
baren Tiefen und Hintergriinden. Vor allem ist er ein selbstindiges
Wesen, eine material eigenstindige Wirklichkeit, die auch existiert,
ja sich erhilt, atmet, verdaut, Blut verteilt usw., wenn ich véllig be-
wusstlos bin wie im Tiefschlaf. Das, was ich von meiner Leiblichkeit
erlebe, ist das, was erlebbar ist, bewusst werden kann. Insofern ist sie
aber nicht mehr selbstindig, sondern abhingig von meiner Aufmerk-
samkeit, Intentionalitit, Wahrnehmung, meiner Kognition, meinen
Emotionen, Vorstellungen, Konzepten usw. Was der Leib in sich, als
an sich seiendes, selbstindig-substanziales Gebilde ist, ja worin seine
Selbstandigkeit tiberhaupt besteht, kann schon aus rein logischen
Griinden nicht erlebt und erfahren werden. Dies muss und kann er-
schlossen werden, eine wahrlich sehr schwierige und tief schiirfende
Analyse, die durchschlagend wohl erstmals Brandenstein (1966,
S.261-288) in seiner Wirklichkeitslehre (Metaphysik) geleistet hat
und dort ausfiihrlich studiert werden kann. Hier moge der Hinweis
geniigen, dass sowohl die wirkenden Quellen des leiblichen Gesche-
hens als auch die Leibgebundenheit je meines Erlebens und Bewusst-
seins als auch die anzunehmende, direkt nur im Handeln erfahrbare
widerstindige Selbstindigkeit der Leiblichkeit notwendig eine Trans-
zendenz implizieren, die sich zwar in die Immanenz des Leiberlebens
erstreckt, aber nicht unmittelbar erfahren werden kann, nichtsdesto-
trotz zwingend vorausgesetzt werden muss, wenn wir den Leib nicht
blof3 als Phantasma, als reines Bewusstseinsgebilde deklarieren wol-
len. Im Ubrigen wire jede Kommunikation und Wechselwirkung mit
der Welt, zumal mit anderen Subjekten unméglich, wenn der Leib nur

266

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Grundstruktur des Leibes

bewusstseinsimmanent (wie z.B. im Traum!) existierte. Verhielte es
sich so, fehlte das Medium, das der Leib neben der sonstigen physi-
schen Umwelt darstellt und das zwischen Subjekten vorliegen muss,
damit sie einander begegnen konnen. Die unmittelbare Wirkung eines
Subjektes auf ein (gleichrangig) anderes Subjekt wire namlich mit der
Zerstorung der Subjektivitdt des Letzteren verbunden. Der Leib ist die
notwendige Voraussetzung von Weltexistenz und Weltwechselwir-
kung, letztlich von aller Kommunikation, und er allein garantiert die
Unantastbarkeit der personalen Freiheit und Wiirde. Genau darin aber
manifestiert sich seine Bewusstseinstranszendenz, Bewusstseinsiiber-
stiegenheit. Damit wird klar, dass der Leib in seiner gesamten Realitét
notwendig eine jede Phinomenologie, also auch die hier vorgelegte,
iibersteigt. Doch soll wenigstens die Grenze angegeben werden, iiber
die der Leib als volle Realitit hinausreicht, des Weiteren die Methode
benannt werden, mit der dieser Ausgriff moglich ist. Darauf komme
ich wiederholt zurtick.

4. Die Grundstruktur des Leibes: sinnliche Fiille, dynamische
Ordnung, substantielle Medialitit

Die deutsche Sprache besitzt fiir eine der fundamentalsten Realititen,
ja in gewissem Sinne die fundamentale Realitdt des menschlichen Da-
seins ein Wort, das andere Sprachen auffilligerweise nicht vorweisen.
Es ist das Wort »Leib«, das sich im Mittelalter aus dem Wort »lip«
herausgebildet hatte und dort nicht nur Leib, sondern iiberhaupt Leben
bedeutete. Hierin offenbart sich eine tiefste Wahrheit und Weisheit,
die es allerdings philosophisch zu heben und zu klaren gilt. Was meint
hier Leben? Und wie héngen Leib und Leben zusammen? In jedem Fall
ist der Leib ein besonderer Korper, ndmlich ein lebendiger Korper. Aber
was heif3t dies genauer? Als »lebendiger Raum« ist der Leib irgendwie
zugleich aktiv und passiv, Vollzug und Erleiden, Wille und Vorstellung
(Schopenhauer, s. Kaulbach 1980, S. 182), Subjekt und Objekt, innen
und auflen, raumloses Zentrum und rdaumlich entfaltete Peripherie, er
ist ein zugleich ungeteiltes und doch raumlich teilbares Dasein (Hegel,
s. Kaulbach 1980, S. 182), ja er ist erlebnismaflig eine Ur- und Grund-
gegebenheit, die namlich des primordialen Einwohnens, besser noch,
wenn auch sprachlich unschén, des primordialen Eingewohntseins
eines subjektiven Seins, das weder auf blof8 physikalische Kérper noch

267



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

auf das reine Ich oder die Person zuriickgefiihrt werden kann (haben
doch auch Tiere einen Leib!).

Und trotzdem wird im Falle des Menschen diese unableitbare
Urgegebenheit des Leibes nur dadurch erlebbar, dass sie genommen,
angeeignet und »konstituiert«, d. h. rezeptiv aufgenommen und nach-
gestaltet, »rekonstruiert« wird. Das wird schon dadurch bewiesen, dass
wir z. B. so sehr in abstrakte, etwa mathematische Gedanken versunken
sein konnen, dass wir die eigene Leiblichkeit (obschon im Hintergrund
stets da) als erlebte Wirklichkeit vollig aus dem inneren Auge, ja aus
dem Spiirbewusstsein verlieren. Damit aber beinhaltet die menschliche
Leiblichkeit eine unauthebbare innere Differenz, eben die von Urgege-
benheit und Urgenommenheit, von Geworfenheit und Entwurf, von
Auferlegtheit und Konstitution — Zweiheiten, die eine innigste Lebens-
einheit in Lebenszweiheit bilden. Und nur aufgrund dieser Lebens-
zwei-einheit kann sich der Mensch an seinen Leib gebunden fiihlen,
denn ohne diese Differenz (die natiirlich immer schon da ist, aber erst
spéter explizit bewusst wird) wiren wir wie die Tiere: differenzlose
Leiblichkeit, blof3 tierischer Leib. Und in der Tat, das Tier, so unterstel-
len wir, kann sich gar nicht an seinen Leib gebunden und ausgeliefert
fithlen, und somit haben wir es hier mit einem Spezifikum der mensch-
lichen Existenz zu tun: An nichts anderes fithlen wir uns so unmittel-
bar gebunden wie an den eigenen Leib, an blofse physikalische Kérper
nicht, nicht an andere Leiber, nicht an ideale, z.B. gedachte Korper,
nicht an andere Personen. Wenn dem aber so ist, dringt sich erstens
die Frage nach dem innersten Verkniipfungspunkt dieser Gebunden-
heit auf, zweitens die Frage, wie sie zu denken ist, und drittens wie es
dazu kam. Am schonsten lasst sich diese fundamentale Gebundenheit
des Erlebens im Leib wohl als Einwohnung, Einfleischlichung (Inkar-
nation) umschreiben, eben als je mein Leib-Sein, »Sein« hier passiv
und aktiv zugleich genommen. Nur im Falle des Menschen diirfen wir
darum die Formeln aufstellen: Ich vollzieht sich als Leib, Leib vollzieht
sich als Ich. Was aber heif3t hier Leib genauer?

Zuallererst dies: Leib heifit, ein sinnlich-dynamisches, raumzeit-
liches Ganzes aus organisch ineinander gewobenen Teilen zu sein, be-
lebt, durchpulst von Bewegung, Strebung, Bediirfnis, Tat. Diese Be-
lebtheit ist das, was wir Vitalitit nennen, eine Qualitit, die den
ganzen Leib umfasst und durchgreift, eine grundlegende Gemeinemp-
findung, der wir uns in der Regel gar nicht bewusst werden, so nah, so
selbstverstiandlich ist sie da. Und doch ist sie spiirbar, durchaus, ganz

268

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Grundstruktur des Leibes

prézise, etwa als Kraft, Frische, Wohlsein oder vielleicht noch priagnan-
ter im Entzug als Unwohlsein, Schwiche, Erschépfung, Ermiidung,
Kraftlosigkeit, Adynamie, Antriebslosigkeit. Handelt es sich hierbei
um etwas typisch Menschliches? Aller Wahrscheinlichkeit nicht. Alles
Leben ist leibhaft, alles Leben erlebt sich ganzheitlich, schon das der
Amobe, vielleicht sogar des Virus und der plasmalosen DNA. Ja wir
diirfen annehmen, dass die ganzheitliche Gesamtempfindung der eige-
nen Leiblichkeit bei einer Amobe viel »klarer« da ist als bei uns, da der
Amobe die reich gegliederte Komplexitit unserer Leiblichkeit abgeht.
Schon die Vielfalt der einzelnen Sinnesorgane ist mit einer Fiille von
lokalen Sinnesempfindungen verbunden, die den einfachen Tieren
sicher fehlt und wechselnd prignante Inseln (Schmitz 1965, S. 25-28)
des Leibempfindens bilden. Von dieser Gemeinempfindung ist man-
ches zu sagen. Sie ist zunichst raumlich-ganzheitlich, nicht lokal be-
grenzt, nicht organgebunden; sie ist wohl auch kein Drang (wie der
Hunger etc.), sondern stellt eher den sinnesqualitativen Untergrund,
Boden, Trager aller lokalen und spezifisch triebhaften Empfindungen
dar. Variabler zeigt sie sich schon in der Zeit, eben z.B., wenn sie ge-
schwicht wird oder vergeht, aber sich auch wieder erfrischt und »auf-
ladt«, z.B. nach einer herzhaften Mahlzeit oder wenn sich ein Halb-
erfrorener aufwirmt und von ihrer sinnlichen Kraft durchstromt
wird. Dagegen muss entschieden betont werden, dass die Gemeinem-
pfindung keineswegs, wie Scheler (1947, S. 12) etwa von der Pflanze
annimmt, ein Gemeingefiihl ist. Sie ist tiberhaupt kein Gefiihl, das
immer ein Akt oder subjektiver Zustand ist, sondern die Gemeinem-
pfindung ist eine objekthafte Empfindung, kein Akt, kein subjektiver
Selbstvollzug, sondern das qualitative Moment der gegenstindlich-ba-
salen Zustindlichkeit des Leibes. Als solche muss sie akthaft vom erle-
bend-wahrnehmenden Subjekt gespiirt werden, weswegen es eine
empfindungshaft indifferente Leiblichkeit im Sinne Schelers (1954,
S. 413 ff.) nie geben kann. Alles Leibliche ist stets total konkret, quali-
tativ, sinnlich, einzeln (was das Dumpfe, Unscharfe, Strahlende z.B.
von Schmerzen nicht ausschlief3t). Ob die Pflanze schon Empfindungen
hat (was Scheler ablehnt, 1947, S. 12ff.), etwa auch eine umfassende
Gesamtempfindung aufweist, ist sicher schwer zu entscheiden. Da sie
nicht wie das Tier zentriert und zu einer geschlossenen Ganzheit ver-
dichtet ist, diirfte ihr Empfindungsleben weitaus lockerer, durchlissiger
und als Ganzheit nur schwach ausgeprigt sein, aber doch wohl nicht
prinzipiell fehlen. Im Gegensatz dazu kommt der basalen Gesamtem-

269



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

pfindung des Tierorganismus, schon des Einzellers, eine besondere
Funktion zu: Sie hebt das Lebewesen als ganzes qualitativ von seiner
Umwelt ab, definiert im Raum einen absoluten Ort, zentriert und in-
dividualisiert das Lebewesen und spannt auf diese Weise zwangslaufig
eine einmalige Perspektive auf (point de vue, Leibniz, s. Kaulbach 1980,
S.179), die bedingt, dass die Umwelten zweier Lebewesen nie gleich
sind. Wir sehen: Sowohl qualitativ als Gemeinempfindung als auch
quantitativ-geometrisch als Ort, Raum, Grofle, Gestalt, Perspektive
formiert sich das Lebewesen in neuer Weise gegeniiber der Umwelt.
Das ist aber nicht alles. Auch logisch-funktional bzw. kontextuell-rela-
tional stellen sich neue Strukturen ein. Denn mit jedem Lebewesen
wird durch seine qualitativ-quantitativ-kontextuelle Eigenart eine spe-
zifische Umwelt herausgehoben und organisiert: Schon der Malaria-
Einzeller hat eine andere Umwelt als der Amobenruhr-Einzeller. All
das leistet die erste und fundamentale Urqualitit des Lebens, die Ge-
meinempfindung, die auch noch bei den hochsten Lebewesen, wenn
auch unendlich »iiberbaut, da ist und im »Gemeinsinn« gespiirt und
erlebt werden kann. Ohne diese Ganzheitsempfindung verschwinde
das Leben, und die nach Locke filschlicherweise primir genannten
quantitativen Eigenschaften des Lebens verloren ihre Basis, was be-
weist, dass die Qualitit, die sinnliche Empfindung im Falle der Leib-
wirklichkeit das Erste und Grundlegende ist.

In diese oft verkannte ganzheitliche Gemeinempfindung gliedern
sich mit der Zunahme der organismischen Komplexitit immer mehr
neue Sinnesqualititen, Empfindungen ein, sicher schon beim Einzeller,
etwa beim hochkomplexen Pantoffeltierchen. Es kommen die Lokal-
empfindungen der einzelnen Sinnesorgane hinzu und die Drangemp-
findungen der einzelnen, sich immer differenzierter entwickelnden
Leibbediirfnisse, sodass sich ein dynamisch-wogendes, meist zyklisch
rhythmisiertes, dennoch fest gegliedertes Empfindungsleben ausbildet,
das aufgrund der zunehmenden Differenziertheit, Komplexitit und
Dynamik der leiblichen Prozesse, Funktionen und Gestalten neue, tie-
fere Dimensionen eroffnet und vermittelt. Mit der Zunahme der Ver-
netzung, der sinnhaften Bezogenheit offenbart sich namlich immer
stirker und reicher das, was wir mit Nietzsche (s. Kaulbach 1980,
S. 183) und Merleau-Ponty (s. Kaulbach 1980, S. 184) die leibliche In-
tentionalitit, das leibliche Sein-zur-Welt (etre au monde) nennen kén-
nen. Lebewesen streben, wollen, weisen zuriick, suchen aus, verwerfen,
probieren usw. Mit der Zunahme der differenzierten Gestaltbildung

270



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Grundstruktur des Leibes

kommt es dann immer offensichtlicher zur Selbstdarstellung des Lebe-
wesens: Es zeigt sich, will sich zeigen, zeigt etwas von sich, d.h. von
seiner »Innerlichkeit«, wie Portmann (1965, S. 193-212) sagt. Kurz: Es
driickt sich aus. Was es da zunehmend ausdriickt, sind nun Wesens-
ziige, die nicht mehr leiblich-empfindungshafter Natur sind und die
wir nur aus uns selbst unmittelbar kennen, im tierischen Leben aber
ausgedriickt finden: Gefiihle wie Wiinsche, Angste, Zorn, Neid, Liebe,
Vertrauen, Scham, Trauer, dann kognitive Strebungen und Regungen
wie Neugier, Interesse, Verwunderung, die Suche nach einer Problem-
lésung, ein freudiges Wiedererkennen, Gedichtnis, Erinnerung, dann
Vorstellungskraft und Phantasie, schliefilich das gesamte Aktivitatsfeld
des Wollens mit Kampf- oder Fluchtbereitschaft, Anpassung und Un-
terwerfung, Fithren und Folgen, Hegen und Pflegen, Bauen und Zer-
storen, mit Entschlusskraft, Durchsetzungswille, Lustaufschub, Selbst-
hingabe, Selbstaufgabe u.v.a.m. Auch wenn wir keinem Tier den
Besitz der vollen echten Personalitit zusprechen, so kann fiiglich im
Gegensatz zur alten, z. B. aristotelischen Tierpsychologie nicht geleug-
net werden, dass in den hoheren Tieren alle personalen Eigenschaften,
deren wir uns im Selbstgewahrsein bewusst sind, priludiert werden.
Wir konnen sagen: Im Tier ist keine Person, kein Ich unmittelbar da,
aber es driickt sich darin das Personale aus, analog etwa einem Gemalde
von Picasso, in dem sich ebenfalls die Person, der Geist, die Seele des
Malers unzweifelhaft und plastisch ausdriickt, ohne doch in diesem
Gemildeding anzuwesen. Allerdings, im Unterschied zum Picassoge-
milde, in dem sich eine individuelle Person ausdriickt, driickt sich im
Tier sein »Gattungsgeist«, eine »Gattungsperson« aus. Im Schimpan-
sen, in allen Schimpansen eine typisch andere als im Gorilla. Dabei
fungiert das Einzeltier wie ein Exemplar fiir die darin zum Vorschein
kommende Gattungskraft und ist dieser auch bis zur vélligen Instru-
mentalisierung untergeordnet. Das Individuum zdhlt nichts oder fast
nichts, die Gattung alles, wihrend im Falle des Menschen Individuum
und Gattung ranggleich sind. Wie die Erfahrung lehrt, ist in dieser
Diskrepanz, Spannung und Dialektik eine der grofiten Leidensquellen
des Menschen zu sehen. Damit sind wir bei einer neuen Realitiit, einer
neuen Stufe des Organischen, einer neuen Dimensionalitit des Welt-
seins angekommen: beim personalen Leib.

Wodurch wird der animalisch belebte Leib Person? Auch wenn die
moderne Biologie das Orthogenese-Modell, also die Annahme einer
tibergeordneten Sinnrichtung in der Evolution ablehnt, so bestreitet

271



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

doch niemand, dass in der dominierenden und am weitesten voran-
geschrittenen Evolutionsreihe der Organismen, niamlich der der Sau-
getiere und Primaten, eine Zunahme an Differenzierung, Komplexitit,
Integration und Zentrierung zu verzeichnen ist. Vor allem im Zentral-
nervensystem des Gehirns schlagt sich diese Entwicklung sichtbar nie-
der, und in der Tat hat sie zu Organismen gefiihrt, die im hohen Grade
gestaltmifig, funktional, ethologisch und im Ausdruck individualisiert
sind. Wenn die Interpretation der Befunde richtig ist, dann konnen
Schimpansen sogar das Ichsagen lernen (Thies 2004, S. 46), wobei hier
allerdings ein grundsatzlich unlgsbares Problem der Verifikation be-
steht. Wenn die Schimpansin Washoe, der die Zeichensprache der
Taubstummen beigebracht worden war, auf die Frage, was das da im
Spiegel sei, antwortet: »Ich, Washoe.«, dann folgt daraus nur, dass sie
das Objektding »Spiegelbild« mit dem Objektding (oder Subjekt?) des
eigenen Organismus identifiziert. Es folgt daraus aber keineswegs, dass
sie tiber die Moglichkeit eines direkten reflexiven Bewusstseins ver-
fiigt, eine Moglichkeit, die logischerweise nie, schon gar nicht von au-
en, d. h. empirisch-objektiv, nachgepriift werden kann. Vielleicht sieht
sich Washoe selbst auch nur als Ding und kann sich als Selbstvollzug
gar nicht konstituieren und wahrnehmen, was die »Selbstidentifizie-
rung« im Spiegel als blofe Identifikation zweier Objekte entlarven
wiirde.

Wie dem auch sei, gewiss jedenfalls ist das Gehirn der Menschen-
affen und Affenmenschen das komplexeste Organ im Tierreich und
spiegelt einen langen Zentralisationsprozess wider. Doch nie, auch
beim Menschen nicht, fiihrte diese Zentralisation zu einer eigenen
Zentralinstanz innerhalb des Gehirns. Natiirlich miisste eine solche
wieder rdumlich ausgedehnt sein, sodass auch in ihr nach einem wei-
teren Zentrum gefahndet werden konnte. Es scheint, dass die Evolution
das nicht benétigt und hier stoppte. Sicher aber ist es sinnlos, im rdum-
lich ausgedehnten Gehirn eine unriumliche Instanz, heifle sie nun
Geist, Seele, Ich, Bewusstsein oder wie auch immer zu suchen. Und
noch torichter ist es, eine solche Instanz zu leugnen, weil man sie im
Gehirn nicht gefunden hat. A priori aber ldsst sich immerhin sagen,
dass die nicht mehr tiberbietbare obere Grenze, der Apex der Zentrali-
sation des Organismus nicht ein rdumliches Gebilde sein kann (denn
das lie3e sich endlos weiter zentralisieren), sondern eine unraumliche
Wirklichkeit. Genau diese aber wiirde die organismische Zentralisation
nicht nur auf die Spitze treiben, sondern transzendieren, ja absolut,

272

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Grundstruktur des Leibes

d.h. durch einen »unendlichen« oder kategorialen Sprung, tiberbieten.
Denn auf raumlich zunehmend zentrierende Weise ldsst sich solch eine
Instanz nie erreichen und also auch nicht finden. Gibt es aber im Lebe-
wesen solch eine Instanz?

Empirisch lasst sich dies nicht kldren, aber phanomenologisch ist
die Antwort eindeutig: Ja es gibt sie, es handelt sich um je mich. Es ist
mein Ichsein, das ein Zentrum, einen innersten Bezugspunkt (ein
»Selbst«) bildet, das nicht gesteigert werden kann, schon allein deswe-
gen, weil das Ichsein nicht raumlich ausgedehnt ist, auch nicht sinnes-
qualitativ bestimmt ist, sprich objekthaft-dinglich angeschaut werden
kann, sondern nur als Vollzug und im reflexiven Vollzug erfahren
wird, das aber durchaus und ganz konkret, individual, anschaulich, et-
wa als wiinschendes, trauriges, entschlossenes, denkendes, fragendes
etc. Ichsein.

Stimmt all dies, dann ist in der natiirlichen Zentralisationsdyna-
mik der Evolution eine Zentralisationshohe erreicht worden, die auf
dem Wege der Evolution, d.h. der rdumlich zunehmenden Zentrie-
rung, gar nicht hat erreicht werden konnen! Und doch ist sie da, ja sie
wurde sozusagen virtuell von der Evolution angezielt, ndmlich als jene
letztmogliche Instanz, auf deren Stufe der Organismus aus einem un-
raumlichen »Punkt« heraus sich seiner selbst, und zwar nicht als du-
Beres Objekt wie Washoe, sondern als innerer, als unmittelbarer Voll-
zug selbst inne wird. Genau diese Instanz nennen wir Ich, und eben sie
macht den Kern dessen aus, was wir Person nennen, weil Person heifdt,
sich seiner selbst bewusst sein, sich selbst ergreifen, bestimmen und
steuern konnen.

Was aber ist das Ich?? In weiten Teilen der heutigen Philosophie
und Wissenschaft besteht eine ausgeprigte Ichfeindlichkeit. Entweder
wird das Ich als nicht existent oder als blof3 sprachliches bzw. logisches
Subjekt oder als blofles Reflexionsmoment des Selbstbewusstseins oder
als soziale Rolle, soziale Identitit angesehen. Schon am Anfang des
20. Jahrhunderts gab es einen regelrechten Ichstreit (Frobes 1920), auf
dessen einer Seite prominente Gegner wie Mach, Ziehen, Ebbinghaus
und Wundt, auf dessen anderer Seite prominente Befiirworter wie Lot-
ze, Brentano, Dilthey, Sigwart, James, Osterreich, Schuppe, Geyer
standen. Husserl schwankte und wechselte mit der 2. Auflage der Lo-

3 Ausfiihrlich zum Ich und der Ichstruktur vergleiche Brandenstein (1947, S. 340-413;
1955, Kap. 4)

273

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

gischen Untersuchungen von den Ichgegnern zu den Ichbefiirwortern

iiber. Ich kann an dieser Stelle das gesamte Problem nicht aufrollen, es

reicht in grofle metaphysische Tiefen. Einige Hauptfehler auch der
heutigen Ichgegner lassen sich jedoch zusammenfassend anfiihren:

— Wie schon Hume fahnden sie nach dem Ich im Bezirk der sinnlichen
oder auch unsinnlichen Vorstellungen, finden es nicht und bestrei-
ten darum seine Existenz.

— Aus der Tatsache, dass das Ich im Sinne des reflexiv expliziten
Selbstbewusstseins erst im Laufe der Ontogenese, etwa im 2. Le-
bensjahr entsteht, schlieflen sie auf seine Irrealitit oder epigeneti-
sche Bedeutungslosigkeit.

— Da die Gegner fast immer voraussetzen, dass es keine unrdumliche
Wirklichkeit gibt, sondern alle Wirklichkeit des Menschen leiblich
bzw. rdumlich sei, lehnen sie ein unrdumliches Ich von vorneherein
ab.

— Wenn, wie von den Gegnern vorausgesetzt, der Leib (bzw. die Evo-
lution) die reale Wirkursache alles seelisch-geistigen Lebens ist,
dann kann aus und durch ihn gar nichts Unraumlich-Ichhaftes ent-
stehen, also kann es kein Ich geben.

— Wenn iiberhaupt, dann gibt es, so viele Ichgegner, nur ein Du und
ein Wir bzw. ein Ichsein im Felde des Wir und niemals ein Ich als
substantiell-eigenstindige, gar noch wirkkriftige, geistig kausale
Wirklichkeit. Das Ich ist nur das Wissen um sich selbst (der Beob-
achter im Gehirn), aber wirken tut nur der Leib (bzw. der Organis-
mus bzw. das Gehirn). Hier stimmen Phanomenologen und Neuro-
biologen oft in seltsamer Eintracht iiberein.

Alle diese » Argumente« bzw. Behauptungen lassen sich als Vorurteile

oder Irrtiimer entkriften. Zunachst ist zu bestitigen, dass das explizit

reflexive Selbstbewusstsein (dessen Existenz niemand leugnet!) im

leiblichen und zwischenmenschlichen Leben in einer gewissen Ent-

wicklungsphase erscheint. Wenn wir nur dieses Reflexionsbewusstsein

Ich oder Person nennen, dann ist der Mensch vor diesem Zeitpunkt

rein definitorisch freilich keine Person und hat kein Ich. Ist aber ein

tieferes philosophisches Besinnen nicht aufgerufen zu fragen, wer oder
was den reflexiven Selbstbezug initiiert und herstellt? Und schon wird
klar, dass hier eine Fihigkeit, ein Aktivitdtspotential vorausgesetzt wer-
den muss, dessen Natur nicht einfach der Leib ist, da auch Tiere einen
Leib haben, aber jenen Selbstbezug nicht spontan zu Wege bringen.
Auch lehrt die Empirie, dass das kleine prireflexiv-vorsprachliche Kind

274

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Grundstruktur des Leibes

durchaus seiner selbst unmittelbar, etwa handelnd oder sich beziehend,
inne ist und seinen Willen, oft auch Widerwillen sehr deutlich zum
Ausdruck bringen kann. Wenn ein 8 Monate altes Kind im Moment
lacht, wo die Mutter zur Tiire hereinkommt (und z. B. erschrickt, wenn
ein Fremder hereinkommt), dann ist das bestimmt kein instinktiver
Reflex, sondern eine ganz personliche Reaktion, die die Fihigkeit des
Erkennens, Wiedererkennens, der freudigen Gebundenheit, des Zu-
sammenseinwollens usw. impliziert, also Fihigkeiten, die wir einer Per-
son zuschreiben. Wir wiirden doch auch einem Erwachsenen die Per-
sonalitit nicht absprechen, blofs weil er sich in einem Zustand der
Selbstvergessenheit befindet, z.B. so in die Lektiire eines spannenden
Buches versunken ist, dass er sich seiner selbst nicht gewahr wird. Per-
sonsein, Ichsein ist also mehr als explizit reflexives Selbstbewusstsein;
Person- und Ichsein ist genau jene geistig-emotionale Kraftquelle, die
den reflexiven Selbstbezug vollzieht. Damit ist aber klar, dass das Ich,
die Person Akt, Vollzug bzw. noch tiefer die Quelle solchen Selbstvoll-
zuges ist. Als Vollzug oder Quellgrund von Akten kann das Ich nun
gewiss niemals als Objekt, als Sinnesding, als Sinnesempfindung oder
als Vorstellung erscheinen und angeschaut werden! Darum muss es
notwendig verfehlt werden, wenn es dort gesucht wird. Ob nun ein
Anatom oder Neurobiologe im Gehirn nach dem Ich oder ein Phino-
menologe in seinem gegenstindlichen, z.B. leibbezogenen Empfin-
dungs- und Wahrnehmungsbewusstsein oder im Vorstellungsbewusst-
sein nach dem Ich fahnden, in jedem Falle kann es, wenn es doch Akt
und Aktquelle ist, nie gesichtet werden. Daraus aber, dass es kein Ob-
jekt des Denkens sei, zu folgern, es konne nicht identifiziert werden, ist
ein Kurzschluss, da auf reflexiv-instandliche Weise ungegenstindliche
Wirklichkeiten, und eine solche ist das Ich, durchaus erkannt werden
konnen, und sogar sehr konkret. So kann ich reflexiv um mein unge-
genstindliches Angstlichsein, Mutigsein, Entschlossensein, Denken-
wollen, Hoffen, Wiinschen, Nachsinnen, Planen, Irren, Bangen, Su-
chen, Finden usw. durchaus wissen, konkret und anschaulich, aber
unsinnlich und damit wesentlich unleiblich (auch wenn natiirlich an
den Leib gebunden und von seinen Empfindungen umhiillt).

Zum zweiten ist es richtig, dass das Bewusstsein, dann das Selbst-
bewusstsein im Leib »emergieren«. Nur verfallen hier viele Neurobio-
logen und Phinomenologen dem kausalistischen Kurzschluss, dass
Auftauchen, Emergenz ein bewirkendes Geschehen sei. Der Leib ist
gewiss eine Bedingung des Bewusstseins (im Leib), aber weder empi-

275

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

risch noch phanomenologisch ist es moglich zu kldren, wer oder was
das Bewusstsein unter diesen Bedingungen hervorbringt. Wenn ein
Taucher aus dem Meer auftaucht, ist das Meer nicht die Wirkursache
seiner Existenz. So kénnen weder der Leib noch die Evolution, insofern
sie wesentlich raumlich-gegenstindliche Gebilde und Vorginge sind,
das Bewusstsein (als Akt und Intentionalitit) hervorbringen, zumal
das Bewusstsein empirisch gewiss auf den Leib, ja die Evolution zu-
riickwirken und sie eingreifend verindern kann. Das Ich als Bewusst-
seinsquelle und als Selbstbewusstsein ist keineswegs blof3 der passive
Zuschauer leiblichen Handelns, vielmehr handelt das Ich im Leib, als
Leib, natiirlich in den meisten Hinsichten erméoglicht durch gewisse
Leibvorginge und vermittelt durch physiologische Prozesse. So kann
es z.B. gewisse Bewegungsmuster anstoflen oder auslosen, die im Leib
bereitliegen, etwa aufstehen und fortgehen. Vor allem wenn dies gegen
einen Widerstand geschieht, z. B. gegen miide Beine, dann merken wir
unmittelbar, wie sich mein Ich, meine Person leiblich-energetisch
durchsetzen muss und kann.

Viele Probleme der Ichphilosophie und Ichpsychologie werden da-
durch provoziert, dass das Ich als eine von allen Inhalten, z. B. Wunsch-
akten, Affekten, Stimmungen, willentlichen Zustinden, streng abge-
sonderte, sozusagen rein geistige, rein intellektual-reflexive Instanz
betrachtet wird, so z.B. von Thies (2004, S. 43ff.). Das ist eine Uber-
treibung in die andere, die gegensitzliche Richtung, die dem Ich nicht
nur jeden gegenstindlichen, sondern auch jeden instdndlichen Inhalt
nimmt und aus dem Ich ein rein rational-formales Prinzip macht, dem
aller Gehalt, alles Leben, alle Kraft abgesprochen wird. Das aber ist
fundamental falsch. Ein Ich, das auch instindlich inhaltslos ist, ist nicht
erfahrbar, nicht erlebbar, ja wohl nicht einmal denkbar, dann aber auch
nicht existent. Bei solcher Auffassung trotzdem an einem Ichbegriff
festzuhalten, fiihrt zu einem Selbstwiderspruch. In Wahrheit ist das
Ich durchaus erlebbar und erfahrbar, aber nicht weil es welthaft oder
leibhaft gegenstindlich bestimmt wiire, sondern weil es ungegenstind-
liche Wesensziige aufweist, wie sie sich in Akten, Zustdnden und un-
gegenstiandlichen Prozessen manifestieren, in Wunsch-, Denk- und
Willensakten, in Stimmungen, Affekten, Einstellungen usw.

Schlieflich und endlich ist es Unsinn, das Ich abzulehnen, das Du
und Wir aber zu akzeptieren. Das Du ist ja nur ein anderes Ich, und das
Wir lésst sich aus Dingen und Sachen nicht bilden, sondern nur aus
Personen, also aus Ichen, selbst wenn sich diese im Wirbewusstsein

276



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Grundstruktur des Leibes

hingeben und aufzulésen scheinen. Auch die blofle soziale Rolle oder
Identitat erklart nicht das Ichbewusstsein, sondern umgekehrt setzt
eine zugesprochene und vom Betroffenen angenommene Rollenfunk-
tion oder soziale Identitit das selbstvollzogene Annehmen voraus, also
das Ichsein, ebenso die Rollenzuteilung, die ohne einen ichhaften Zu-
teiler sinnlos ist.

Viele Probleme der Ichfrage erledigen sich, wenn das Ich nicht in
einem ausschliefllich rationalistischen Kontext gesehen wird. Schon
Descartes (1960, S. 25) verstand unter dem Cogito keineswegs, wie
ihm von Kant bis heute unterstellt wird, ein nur logisches, rationales
Ich, sondern ein erlebendes, also auch wahrnehmendes, fithlendes, wol-
lendes, bejahendes, verneinendes Ich. Zum zweiten muss in der Psy-
chologie und Philosophie ein fiir allemal klar werden, dass Gefiihle
nicht Empfindungen, sondern echte Akte besonderer Art sind und zur
Wesensstruktur des Ich gehoren. Ich freue mich, habe Angst, bin drger-
lich, schime mich, und nicht ein Es, ein Trieb, der Leib freuen und
schdamen sich (sondern driicken dies nur aus). Die Leibempfindungen
der Kraft, Frische, Miidigkeit, des Hungers, des Schmerzes usw. hat das
Icherleben rezeptiv aufzunehmen, es kann sie nicht originir setzen,
Gefiihle dagegen muss und kann es initiieren, vollziehen, gestalten,
auch im Falle, dass es Gefiihlsatmosphiren rezeptiv aufnimmt und
analog in sich nachgestaltet und nachfiihlt.

Ist dies erkannt, dann fillt die Behauptung, Ich, Geist, Bewusst-
sein seien nur Werkzeuge des Lebens, Leben vital verstanden, und
stiinden im Dienst des Organismus, der Gattung, der Evolution. Natiir-
lich ist auch das der Fall, doch keineswegs nur. Im Gegenteil tut der
Geist vieles, was dem vitalen Leben abtriglich bzw. biologisch betrach-
tet sinnlos ist, etwa die Konstruktion abstrakter mathematischer Theo-
rien. Doch schon da, wo das Ich im Dienst von Leib und Leben steht,
beweist es seinen iibervitalen Status. Denn wohl erzeugt der Leib die
Durstempfindung, aber trinken kann er nicht, das muss ich selbst wol-
len und tun, wenn auch mittels des Leibes.

Damit aber stiirzt auch jenes Konzept, z.B. von Merleau-Ponty
(1965), Fuchs (2000) und Schmitz (1965), das alle Intentionalititen
auf den Leib zuriickfithren, also letztlich Leib und Person identisch
setzen will. In Wahrheit gibt es drei Intentionalititen, die durchaus
verschiedenen Ursprungs sind. So haben die leiblichen Instinkte, schon
die einfachen Reflexe, zweifellos intentionalen Charakter: Wenn sich
die Pupille in einer Gefahrensituation weitet, dann leistet das gewiss

277



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

nicht mein Ich, sondern der Leib, und zweifellos liegt hier eine vor-
menschlich intentionale und vormenschlich sinnhafte (also geistige!)
Bestrebung vor, mittels mehr Lichteinfall einen klareren und grofSeren
Uberblick zu bekommen. Dieser Reflex erhéht also die Orientierungs-
moglichkeit des Leibes bzw. des Lebewesens. Um eine ganz andere In-
tentionalitdt handelt es sich, wenn ich bewusst einen Brief schreibe und
mich dabei der leiblichen Glieder bediene. Und wieder anders liegen die
Verhiltnisse, wenn ich ohne bewusste Wahrnehmung die Gangschal-
tung des Autos bediene. Die Behauptung, dies tue der Leib, ist zwar
nicht falsch, aber unzureichend. Denn hier handelt es sich weder um
blof3e Reflexe noch um blofle Gewohnheiten, wie der Umstand beweist,
dass bei einer unvorhersehbaren Verkehrssituation das Schalten sofort
sinnvoll und kontextgerecht angepasst werden kann. Das tut bestimmt
nicht der vitale, sondern der personale, spezifisch menschlich sinnver-
stehende Leib, dessen Personalitit erweisbar bis in unbewusste Tiefen
reicht. Ohne die Annahme einer mir zwar unzuginglichen, insofern
»unbewusstenc, in sich aber sehr bewussten Tiefenperson bleiben die
meisten Geschehnisse des menschlichen Lebens, allen voran das mor-
gendliche Erwachen, aber auch das Trdumen, spontane kreative Schop-
fungen, Fehlleistungen, Neurosen, ja der rasche und meist stimmige
Sprachablauf véllig ritselhaft.

So erweisen sich Leib und Leben hier nun umgekehrt als Werk-
zeuge des Ich, des Geistes, dienen etwa im Sinne von K. Marx der Ar-
beit und der Naturbeherrschung. Ja frither noch dienen sie der Person
als Medium des Selbstausdruckes und der Selbstdarstellung, womit der
Leib das mimische, gestische und handlungsmiflige Medium zur Welt
wird. Darin liegt die interessante Moglichkeit, den Leib als Maske zu
benutzen, hinter der sich die Person versteckt. Ohne die exzentrische
Position des Ich (Plessner 1981, S. 360ff.), ohne den Hiatus (Gehlen
1944, S. 422 ff.) zwischen Icherleben und Leib wire all dies undenkbar.
Damit nicht genug kann der Leib zur Lustquelle, zur Hohle, zum
Kunstwerk, zum Strafinstrument werden, ja bei Krankheit, Altern,
Vergewaltigung, Zwang erlebt die Person den Leib als Fessel, Gefing-
nis, Folterbett, deren sie sich zu entledigen sehnt und manchmal auch
entledigt. Im Suizid wird der Leib zum wegwerfbaren Objekt, was am
schirfsten beweist, dass der menschliche Leib nicht aus sich lebt, und
das Ich keineswegs nur der passive Beobachter des Lebens ist. Zwar
bringt es den Leib nicht originar hervor, wie Kant (s. Kaulbach 1980,
S. 180-181) im Opus postumum und Fichte (s. Kaulbach 1980, S. 181-

278



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Grundstruktur des Leibes

182) meinten, wenn sie den Leib als primire Selbstorganisation des
transzendentalen Ich verstehen, aber zweifellos gestaltet, formt, dres-
siert das Ich den vor- und mitgegebenen tierischen Leib und manchmal
sogar sehr tief greifend. Das gilt allerdings fiir die spétere Leibbeherr-
schung; am Anfang der Leiberfahrung steht nie das Instrumentale, das
Dressat, sondern das Wohnen, die Leibeinwohnung, ohne die alle an-
deren existenziell-personalen Funktionen des Leibes unméglich sind.
Zusammengefasst: Der Leib ist eine sinnlich-qualitativ gefiillte
und empfindungsmaflig vielfach gegliederte Lebensganzheit mit einer
dynamisch auf eine bestimmte Umwelt bezogenen, eingepassten Ord-
nung, die nicht nur bewusstseinsimmanent besteht, sondern dariiber
hinaus als selbstindig-substanziales Medium existiert und der Lebens-
erhaltung, der Fortpflanzung, dem Lebensausdruck und dem Lebens-
verkehr dient. In diesem lebendigem Raum driicken sich von Anbeginn
psychische Funktionen, Krifte, Strebungen aus, schon beim Einzeller,
und erscheinen im Falle des Menschen und nur bei ihm direkt als sol-
che selbst im und als Icherleben, das nicht nur eine Reflexionsgestalt
ist, sondern eine Aktquelle, und zwar die Quelle aller bekannten
kognitiven, emotionalen und volitionalen Akte. Es gibt keine ichlosen
Akte, wie es auch kein arationales, gefiihlloses, willenloses Ich gibt. Das
Ich ist seine Akte, entfaltet sich in Akten und ist noch tiefer gesehen
deren personale, subjektive Quelle, Mitte und einheitlich-zentrierter
Verkniipfungspunkt, als solcher in den Leib eingesenkt und unmittel-
bar an ihn gebunden. Die Aufbaumomente des Leibes, seine Empfin-
dungen, seine Gestalt, seine Funktionen sind nicht priméar das Werk des
Menschen, sondern sie sind das Werk vormenschlicher, erweisbar geis-
tiger Krifte, die den Leib als Naturwerk in einem langen evolutioniren
Prozess hervorbringen und vom Menschen dann sekundir weiterge-
staltet, auch empfindungsmifig, funktional und gestaltlich iiberbaut
werden. Vor allem die geistige Herkunft des vormenschlichen Leibes
kann hier nur behauptet, nicht erwiesen werden. In der Metaphysik
Brandensteins (1966, S. 288-377) sind die entsprechenden Argumen-
tationsketten nachzulesen. Die selbstindige Wirklichkeit des Leibes
schlieBlich wird durch den Aufweis der notwendigen Existenz einer
nur erschliefSbaren, transempirischen Materie moglich, die alles Welt-
geschehen »unsichtbar« wie eine Amme des Werdens (Platon, Timai-
os) triagt und vermittelt. Ohne sie ist Welt gar nicht moglich; ohne sie
bliebe alles Sein bewusstseinsimmanent, ein Spiel im Geiste solipsisti-
scher Monaden. Wahrnehmen konnen wir diese Materie nicht, aber im

279



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

physischen Handeln wird sie in ihrer widerstindigen Eigen- und Selb-
stindigkeit spiirbar, und im Denken ldsst sie sich mit Notwendigkeit
regressiv erschlieflen.

Somit erscheint der reale Leib als eine Wirklichkeit, deren ontolo-
gische Grundstruktur aus fiinf Momenten komponiert ist:

— aus sinnlich-empfindungshaften Qualitdten

— aus quantitativen Bestimmungen des Raums, der Zahl und der Zeit

— aus seinslogisch-funktionalen Zusammenhingen

— aus physischen Energien (die wiederum ihre eigenen quantitativen,
z.B. naturgesetzlichen Bestimmtheiten haben)

— und aus der metaphysischen, transempirischen Materie.*

Durch diese dynamische und sinnreiche Struktur hindurch offenbaren

sich die iiberempirischen Quellen des Leibes, seine Wirkfaktoren, Ur-

sachen, aktiven Krifte, die psychischer Natur sind und im mensch-

lichen Ich ihre letzte Offenbarung erreichen.

Auf dem Hintergrund der fiinf grundlegenden Leibkomponenten
kann schlieSlich und endlich die Basis aller Leibpathologie angegeben
werden. In der Tat konnen in allen Bereichen, abgesehen von der me-
taphysischen Materie, Storungen angetroffen werden — Empfindungs-
storungen (z.B. Appetitstorung, Taststorung, Horstorung usw.), Ge-
stalt- bzw. Zeit-Raum-Storungen, funktional-logische Stérungen (so
genannte Dysfunktionen) und Energiestorungen (z.B. im Erschop-
fungssyndrom). Da die metaphysische Materie die absolute Grundlage
des Leibes als physischer Realitit ist, die gar nicht direkt erfahren wer-
den kann, ist sie auch nicht storbar. Selbst das Vergehen, das Altern
und der Tod werden von ihr getragen, sind also nur an bzw. auf ihr
moglich, niemals »an sich«.

+ Durch diese Differenzierung kann die Andersartigkeit des getraumten Leibes prizise
angegeben werden: Letzterer weist die drei erstgenannten Gegenstandsaspekte, also die
sinnliche Qualitit, die Quantitit und die logische Ordnungsstruktur, aber nicht die
physische Energie und die metaphysische Materie auf. Mit den beiden letzten Realitits-
komponenten ist er zumindest nicht direkt, sondern hochstens indirekt (iiber den realen
Leib, der ja eine Bedingung des Traums, damit indirekt auch seiner Inhalte ist) verbun-
den. Der reale Leib dagegen ist immer und notwendig mit physischer Energie verbun-
den und an der metaphysischen Materie, die ihn trigt, mittels dieser Energie durch-
gesetzt.

280

am 16.01.2026, 08:48:21. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leib und Korper
5. Leib und Koérper

Der Mensch erwacht als personal erlebendes — wahrnehmendes, fiih-
lendes, handelndes — Wesen im Leib. Und da der Leib ein Stiick Welt,
die Welt aber Raum ist, lebt und erlebt er sich von Anbeginn im Rau-
me. Dadurch aber, dass sich der wesenhaft raumliche Leib schon vor-
menschlich, d.h. vor aller menschlichen Intentionalitit, zur Welt hin
transzendiert, »verfiihrt« der Leib das Menschenich gleichsam zur
Welt und nétigt es, in den Raum der Welt einzutreten. Das konnen
wir bereits beim Neugeborenen beobachten, dessen leiblich-anima-
lische Triebwelt sofort den Leib der Mutter, deren Wirme, Sicherheit,
Halt und im Besonderen deren Brust als Nahrungsquelle sucht. Ge-
wiss, der Leib kann sich von der Welt zuriickziehen, etwa im Schlaf,
doch ganz koppelt er sich von ihr nie ab, was heifst, dass er schon vor-
menschlich immer auf die Welt in rein leiblich-animalischer Intentio-
nalitit bezogen ist, etwa um zu atmen, Warme aufzunehmen und ab-
zugeben, sich so und so zu lagern, sich zu orientieren usw.

Primir lebt der Mensch also im Raum, aber in keinem leeren,
sondern in einem erstens sinnlich qualitativ gefiillten Raum und zwei-
tens in einem von ihm selbst durchfiihlten, vorstellungshaft-gedank-
lich durchstrukturierten und volitional »durchhandelten« Raum. Und
er lebt nicht nur primir in dieser leib-welt-raumlichen Weise, sondern
auch zumeist. Aber auch immer und notwendig? Obgleich dies von
modernen Anthropologen wiederholt behauptet wird, verhilt es sich
nicht so. Es gibt Formen des Erlebens, in denen die Raumerfahrung
keine oder nur eine randstindige, auf jeden Fall keine konstitutive Rol-
le spielt. Hierher gehdren unsinnlich-raumlose Traume, meditative
Versenkungen, reines Musikhoren und tiefe welt- und leibabgewandte
Gefiihlszustinde, aber auch raumlos-abstrakte, z.B. rein mathemati-
sche Gedankenabfolgen, die alles leibliche Empfinden und aulenwelt-
liche Wahrnehmen verschwinden oder doch in den Hintergrund treten
lassen. In all diesen Fillen ist der Raum (sei es der sinnlich wahr-
genommene, der leiblich gespiirte oder der imaginativ angeschaute)
nicht konstitutiv fiir das zentrale Erleben, also fiir das raumlose Triau-
men, das reine Musikhoren, das mathematische Rechnen usw.

Nichtsdestotrotz bleibt der Raum ein fundamentaler Aspekt
menschlichen Daseins und Erlebens, der sich in einer vielschichtigen
Ordnung ausgliedert. Am Leitfaden der existenziellen Nihe und Be-
deutung ergibt sich folgende Klassifikation:

281

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

Der existenziell wichtigste und unmittelbarste Raum ist zweifel-
los der eigene lebendige Leib, dessen einzigartige Stellung gegeniiber
anderen Raumkorpern vom Menschen immer schon gesehen wurde. Es
folgen die Leiber der anderen Menschen und die tierischen Leiber. Ob
wir vom Pflanzenleib sprechen sollen, ist schon fraglich, die anorgani-
schen Korper bezeichnen wir auf keinen Fall so. Damit erschopft sich
die Raum- und Koérperwelt jedoch keineswegs. Den bisherigen Korpern
am nichsten stehen die imaginierten Korper, also z.B. der nacht- und
taggetraumte Leib, die sinnlich vorgestellten und erinnerten Leiber
anderer Lebewesen und solche Dingkorper, in die noch sinnliche Qua-
litdten einverwoben sind. Abstrahieren wir, wie etwa in der Geometrie,
von den sinnlichen Aspekten, dann haben wir es mit unsinnlichen, aber
noch durchaus anschaulichen, vorgestellten Kérpern zu tun. Sie spie-
len in der Geometrie die zentrale Rolle. Die Korperlichkeit geht
schliefflich verloren, wenn wir eine dreidimensionale Riumlichkeit
nur noch begrifflich, d.h. ohne konkrete Anschauung, denken, z.B. als
a®. Wir sprechen dann von begrifflich-abstrakten Raumen. Schlief3lich
und endlich sind Rdume bzw. Raumkorper rein begrifflich denkbar, die
fiir das menschliche Denken erweisbar unvorstellbar sind, z.B. das
zweifellos raumliche Gebilde d?, wenn d die (endlich und rational nicht
ausdriickbare, weil erweisbar durch unendliche Gréflen mitbestimmte)
Diagonale eines Quadrates ist. Hier haben wir es mit einem Raum-
gebilde zu tun, das wesentlich durch unendliche Verhaltnisse bestimmt
ist; nennen wir die entsprechenden Korper infinite Korper.

Dass der menschliche Leib ein Korper ist, ist zweifelsfrei. Aber was
fiir einer? Und wodurch unterscheidet er sich von anderen Korpern?

Vom Leib der Tiere hebt er sich durch Personalitit, Ichhaftigkeit,
Jemeinigkeit ab. Denn nur der Mensch spricht von seinem Leib; nur er
nimmt die »exzentrische Position« (Plessner 1981, S.360) ein und
kann seinen Leib distanziert betrachten und relativieren, ja sogar als
Werkzeug, Maske, Mittel benutzen. Das Ich ist, wiewohl an den abso-
luten Ort seines Leibes gebunden, wie Plessner (1981, S. 364) sagt,
»ortlos«. Wir konnen nicht sagen, es sei im Leib, im Gehirn oder sonst
wo mit der und der Ausdehnung.

Vom Leib anderer Menschen hebt sich mein Leib vor allem durch
drei Aspekte ab: durch die gespiirte Leibgebundenheit meines Erlebens,
die subjektive Perspektivik und die motorische Fiihrbarkeit. Dadurch
wird der Leib zum absoluten, d.h. unaufhebbaren, dennoch dyna-
mischen Welt-Ort des Selbstseins, zur unhintergehbaren Mitte aller

282



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leib und Korper

Weltbeziige. In der Leibgebundenheit, der Perspektivik und in der Be-
wegungsinitiativik waltet ein nicht objektivierbares Moment, das nur
im eigenen Leib, nie am anderen Leib erlebt werden kann.

Von den anorganischen Korpern hebt sich der Leib durch die Be-
sonderheit seiner sinnlich-qualitativen Bestimmungen ab. Auch die
physikalischen Korper haben (zumindest phanomenologisch) qualitati-
ve Aspekte; sie sind schwer, leicht, warm, kalt, rau, weich, opak, durch-
sichtig, farbig, tonen usw., aber sie haben, um mit Scheler (1954,
S. 410) zu sprechen, keine »Leibseele«, empfinden keinen Durst, kei-
nen Hunger, keinen Schmerz, kein Jucken, Kribbeln, kein Unwohlsein,
keinen Schwindel usw. Zwar lassen sich auch am animalischen Leib alle
vororganischen Qualititen finden — der Leib ist schwer, warm, farbig,
tont usw. —, aber iiber diese Qualititen hinaus bauen sich in seinem
Falle neue, biochemische und biische Qualititen auf, die den Leib von
den anorganischen Kérpern absondern. Daraus folgt, dass der Leib auch
ein anorganischer Korper ist, schon qualitativ, und nicht, wie Scheler,
Schmitz und Fuchs meinen, in einem prinzipiellen Gegensatz zum
physikalisch-chemisch-physiologischen Korper steht. Auch der physi-
kalische, auch der physiologische Kérper, z. B. ein anatomisch oder neu-
robiologisch untersuchtes Gehirn, ldsst sich nur auf dem Wege seiner
sinnlichen Qualititen erfahren. Es gibt keine qualitatslose physiologi-
sche oder physikalische Funktion. Immerhin, der Unterschied zwischen
den verschiedenen Empfindungsschichten des Leibes bedingt das Pha-
nomen, dass sie aus ihrer normalen Koextension heraustreten kénnen,
sodass z.B. ein Arm viel linger empfunden wird, als er real ist bzw.
optisch gesehen wird.

Von den imaginierten sinnlichen Kérpern unterscheidet sich der
Leib rein phidnomenologisch oft in gar nichts, so etwa der Leib im
Traum. Aber metaphysisch betrachtet kann es den realen Leib ohne
physische Energie und ohne die transempirisch-substanziale Materie
nicht geben, wihrend imaginierte Korper beide Elemente entbehren.
Mentale Korper sind darum nie im vollen Sinne leibhaft. Das schlief3t
allerdings nicht aus, dass sie (wie im Traum oder im Meskalinrausch)
mit interozeptiven Empfindungen, also mit Schmerz, Schwere, Un-
wohlsein, Wollust, Warme usw. durchsetzt sind. Dies begriindet unsere
Kritik an der modernen Leibphdnomenologie etwa eines Scheler,
Schmitz, Fuchs, die das Wesen der Leiblichkeit ausschlieSlich auf die
interozeptiven, die innerlich gespiirten Empfindungen griinden wollen
(und die exterozeptiven samt den physiologischen Funktionen davon

283



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

ausschlieen). In Wahrheit gehéren zum Leib einerseits die vor-
biischen Empfindungsqualititen (Wirme, Schwere, Farbe, Klang etc.)
und die physiologischen Funktionskreise, andererseits die physischen
Weltkomponenten der physikalischen Energie und der metaphysischen
Materie. Der getraumte Leib ist also nur symbolisch ein Leib.

Mentale Korper, denen die sinnlichen Qualititen fehlen, sprich die
geometrisch-finiten und die infiniten Korper, entfernen sich am wei-
testen vom Leibkorper; sie konnen im Ubrigen iiberhaupt nicht selb-
stindig, sondern nur getragen von einem Bewusstsein, also wesentlich
unselbstindig bestehen. Hier wird am deutlichsten, dass der Leib eine
substanziale, d. h. selbstindige, nicht allein vom Erleben und Bewusst-
sein abhdngige Realitdt ist, sondern auch an sich in der Welt besteht.
Darum ist der getraumte Leib nur ein Scheinleib. Die Moglichkeit der
radikalen Metamorphose des getraumten Leibes, z. B. sein Ubergang in
einen anorganischen Stoff, in ein kiinstliches Ding usw., offenbart sei-
ne ginzlich andere Natur: Der Traumer ist gerade nicht wie der Wa-
chende an den erlebten Leib gebunden.

Zum vollen realen menschlichen Leib gehoren also die Jemeinig-
keit (Ichhaftigkeit), die Leibgebundenheit des personalen Erlebens, die
raum- und zeitbestimmte Perspektivik, die spezifisch leibhaften Sin-
nesqualititen, die leiblichen Bediirfnisse (»Triebe«) und das motorische
Potential, das bis ins handlungsfahige Ich hinaufreicht. Denn im Un-
terschied zu anorganischen Korpern kionnen sich organische Korper,
sprich Leiber, aus sich selbst in Bewegung versetzen.

Was die spezifisch sinnlich-empfindungshaften Qualititen des
Leibes angeht, lisst sich eine umfassende Lehre entwickeln, die ich hier
nur anreiflen kann. Zum einen konnen wir, wie bereits geschehen, die
Lokal-, die Drang- und die leibumfassenden Vitalempfindungen unter-
scheiden. Sie sind keineswegs, wie Scheler (1954, S. 409) meint, prin-
zipiell voneinander verschieden. Im Ubrigen gehen sie innigste Verbin-
dungen untereinander ein und bilden zahllose Uberginge. Nicht
weniger interessant ist jene Ordnungsstruktur, die die Leibqualititen
in die exterozeptiven, interozeptiven und intermediiren Empfindun-
gen unterscheidet. So gibt es in der Tat Qualititen, die nur das dem
Leib innewohnende Subjekt wahrnehmen kann, Qualititen wie den
Schmerz, das Jucken, den Hunger, den Durst, die Wollust, aber auch
bestimmte Farb-, Ton-, Geruchs-, Geschmacks-, Lage-, Druck- und
Spannungsempfindungen. Wenn ich auf meinen Augapfel driicke, so-
dass es »blitzt«, dann kann das aufler mir niemand sehen. In all diesen

284



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leib und Korper

Féllen sei von rein subjektiven oder interozeptiven oder auch rein leib-
stindigen Empfindungsqualititen gesprochen. Thnen stehen jene Qua-
litdten gegeniiber, die nur »von aufSen« bzw. objekthaft wahrnehmbar
sind, so z.B. die Farbe einer Bliite, die jedem zuginglich ist, oder die
Schwere, die Wirme, die Rauhigkeit, Weichheit eines Stiickes Holz.
Nennen wir sie die rein objektiven oder exterozeptiven Empfindungs-
qualititen. Selbstredend sind sie nie absolut objektiv, nie wirklich »von
auflen« wahrnehmbar, da auch sie von einem Subjekt, also aus seiner
inneren Perspektive erlebt und wahrgenommen werden. Drittens kon-
nen wir Empfindungsqualititen unterscheiden, die sowohl »von in-
nenc leiblich gespiirt als auch »von auflen« sinnlich wahrgenommen
werden konnen, z. B. die Wirme, Schwere, Rauhigkeit, Weichheit einer
Hand. Nennen wir sie die intermedidren Empfindungsqualititen; sie
bilden die selten gesehene Briicke zwischen den ersten beiden Empfin-
dungsgruppen. Wie gesagt, sind sie sowohl exterozeptiv als auch inte-
rozeptiv zuginglich und daher intersubjektiv teilbar.

Die Gruppe der interozeptiven und der intermedidren Empfin-
dungsqualititen lassen sich zu den Nahsinnen, die der exterozeptiven,
»weltstandigen« Qualititen zu den Fernsinnen zusammenfassen. Ent-
sprechend ihrer Funktion sind die letzteren meist differenzierter, feiner
und objektiver, d.h. »epikritisch«, wihrend die Qualititen der ersten
beiden Gruppen (oft, nicht immer) dumpfer, grober, subjektiver sind;
man nennt sie darum auch »protopathisch«.

Schon allein diese hier aufgewiesene innere Differenzierung der
sinnlichen Qualititen bekommt nur dann einen Sinn, wenn ihr ent-
sprechende echte Unterschiede in der Realitit gegeniiber stehen. Die
Annahme, alle Sinnesqualititen seien das ausschliellich innere Pro-
dukt des Subjekts (sei es der unbewussten Psyche, sei es des Gehirns),
verfingt sich in heillose Inkonsistenzen, auf die ich hier, da sie sich
leicht herleiten lassen, nicht weiter eingehen will.

Auf diesem Hintergrund kionnen einige kritische Bemerkungen
entwickelt werden. Schmitz sagt in seinem Buch »Der unerschopfliche
Gegenstand« (1990, S. 115), was er unter »Leib« versteht.

»Wenn ich vom Leib spreche, denke ich nicht an den menschlichen oder tieri-
schen Korper, den man besichtigen und betasten kann, sondern an das, was man
in dessen Gegend von sich spiirt, ohne {iber ein Sinnesorgan wie Auge oder
Hand zu verfiigen ...«5

5 An anderer Stelle (1965, S. 53-55) unterscheidet Schmitz zwischen dem reinen Leib,

285

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

Wollte man diesen Leibbegriff ernst nehmen, besife aufler je mir nie-
mand einen Leib, denn nur den eigenen Leib kann ich »spiirens, d.h.
interozeptiv empfinden. Den Leib der Anderen und der Tiere nehme
ich optisch, akustisch, haptisch, gustatorisch usw. wahr. Die Definition
von Schmitz ist also viel zu eng. Sie stimmt aber auch nicht fiir mich
und je meinen Leib. Wenn ein Patient erschreckt eine schwarze Verfir-
bung auf seinem Oberschenkel wahrnimmt und sofort an Hautkrebs
denkt, dann wire es doch ziemlich kiinstlich, hier nicht vom Leib, son-
dern nur vom physikalischen Kérper zu reden. Das gilt erst recht vom
haptisch wahrgenommenen eigenen Korper, den ich keineswegs als
blof3 physikalischen Korper, sondern leibhaftig erfahre. Ein abgetaste-
ter Stein ist erlebnismaflig keineswegs mit der abgetasteten eigenen
Brust identisch. Hinzu kommyt, dass die erkenntnistheoretische Unter-
scheidung von Leib und Kérper als von innen gespiirtem Leib und von
auflen empfundenem Korper nur relativ gilt. Auch der empfundene
Korper eines auf der Hand liegenden Steins wird »von innenc, d.h.
aus der Selbstperspektive, empfunden, ja gespiirt. Anders geht es gar
nicht: Ein wirkliches Erleben »von auflen« ist véllig unmoglich. Im
Ubrigen ist zwar ein Stein fiir jeden Anderen genauso abtastbar wie
von mir, aber das konkrete Abtasterlebnis jetzt von diesem Stein in
diesem Zustand (der Wirme etc.) ist absolut einmalig und nicht gene-
ralisierbar. Sage ich z.B.: »Hier nimm mal den Stein und spiire, wie
warm er ist! « —so hat sich der Warmezustand durch mein vorangegan-
genes Abtasten des Steins sicher so verandert, dass der Andere nicht
das identisch Selbe erleben kann.

Die Sichtweise von Schmitz geht auf Scheler (1954, S. 408 f.) zu-
riick, der zwischen der Leibseele und dem Leibkorper unterscheidet.
Die »Leibseele« umfasst alle interozeptiven Koérperempfindungen (die
Scheler leider auch als Gefiihle, eben als die lokalen Empfindungs- und
die vitalen Leibgefiihle bezeichnet und als »niedere« Gefiihle den »ech-
ten«, d.h. den seelischen und geistigen Gefiihlen gegeniiber stellt),
wihrend der »Leibkorper« nur die exterozeptiven (und intermediéren)
Empfindungsqualititen umfasst. Ist aber ein Kribbeln wirklich »see-
lischer« als ein tief innerlich bewegendes Rot oder Blau, ein Veilchen-

dem Leibkérper und dem reinen Kérper, und er tut dies anhand des Kriteriums der
Ausdehnung. M.E. kann seine Argumentation nicht iiberzeugen. Hier fiir uns spielt
seine Dreiteilung keine Rolle.

286

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leib und Korper

duft, der uns hinschmelzen ldsst? Diese Zuordnung scheint mir unhalt-
bar, da alle Sinnesqualititen seelenvoll sind oder doch seelenvoll sein
konnen, die epikritischen an den »Leibkdrpern« oft weitaus mehr als
die »protopathischen« der Leibseele. Andererseits ist iiberhaupt keine
Sinnes- und Empfindungsqualitit seelischer Natur im vollen Wort-
sinne, denn sie sind nie und nimmer subjektive Akte oder subjektive
Zustinde. Der Arger, die Angst, die zeitiiberdauernde Heiterkeit sind
echte seelisch-aktmafSige Vorginge, aber nicht ein Rot, eine Hunger-
oder eine Wollustempfindung. Dass sich die Drang- und Vitalempfin-
dungen leichter und enger mit seelischen Regungen, Wiinschen, Af-
fekten, Stimmungen verbinden, steht nicht zur Debatte und trifft
zweifellos zu, aber das macht jene noch nicht »seelisch« im vollen und
echten Wortsinne.

Der echte volle Leib umfasst also beides, die »Leibseele« und den
»Leibkorper«, die nur innerlich spiirbaren und die »duflerlich« sicht-
baren, betastbaren, horbaren, riech- und schmeckbaren Qualititen.
Auf keinen Fall sind die einen rein subjektiv, die anderen rein objektiv;
auf keinen Fall sind die einen seelisch, die anderen korperlich; auf kei-
nen Fall sind, wie Scheler (1954, S. 408ff.) meint und Fuchs (2000,
S. 54) zu Recht kritisiert, die ersten unausgedehnt und die zweiten aus-
gedehnt; auf keinen Fall gibt es einen funktionslosen Empfindungsleib
und einen empfindungslosen Funktionskorper, denn alle Funktionen
miissen, um erfahren zu werden, empfunden werden, und alle Empfin-
dungen stehen in einem leibfunktionalen Zusammenhang; und auf
keinen Fall gehoren zu Leibseele und Leibkorper die Gefiihle, Affekte,
Wiinsche und Stimmungen, die personale Akte und Zustinde sind, also
entgegen der apersonalen Leibseele zur personal-menschlichen Ich-
seele gehoren. Trotzdem ist die Unterscheidung berechtigt und sachan-
gemessen, handelt es sich doch um eine sinnesqualitative Schichtung:
Auf den physikalisch-chemischen Sinnesqualititen (Warme, Kalte,
Schwere, Farbe, Klang usw.) bauen die vielfiltigen biischen Sinnesqua-
litdten auf. Thre Einheit ist der ganze Leib. Da es sich aber um eine
different-differenzierte Einheit handelt, kann es zu Interferenzen und
Briichen zwischen den einzelnen Schichten und Empfindungsklassen
kommen. Dann spiiren wir, etwa in der Hypnose, den Arm um das
Doppelte verlidngert, sehen ihn aber normal lang. Oder umgekehrt,
was auch moglich, wenn auch seltener ist, sieht der Betroffene in der
Dysmorphopsie seinen Leib verzerrt, spiirt ihn u. U. aber normal. Ein
solcher Widerspruch kann natiirlich auch zwischen Sehen und Héren,

287



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

Sehen und Schmecken, Schmecken und Appetit usw.,, im Grunde zwi-
schen allen Sinneserfahrungen auftreten.

Wie wenig die Leibphdnomenologie dem Wesen des Leibes auf den
Grund kommt, sehen wir daran, dass z.B. Schmitz (1965, S. 194-217)
und Fuchs (2000, S. 269) keinen Unterschied zwischen dem getraumten
Leiberleben und dem wachen Leiberleben machen bzw. ersteres auf das
letztere zuriickzufiithren suchen. Wie gezeigt, ist dieser Unterschied
aber fundamental. Zudem gelingt es ihnen nicht, das Wesen der Sinnes-
bzw. Empfindungsqualitit aufzuhellen. Was ist ein Rot, ein Duft, eine
Schwere-, Wirme-, Schmerzempfindung? Und wie und woher kom-
men sie ins leibliche Sein und ins Bewusst-Sein? All das bleibt dunkel
oder wird nicht einmal befragt. Erst eine grundlegende Seinsstruktur-
lehre (Ontologie), zusammen mit einer Wirklichkeitslehre (Metaphy-
sik), kann diese beiden Fragen kliren. Wie gar der Leib (und iiberhaupt
jeder physikalische Korper) selbstindig real sein kann und nicht nur ein
Phantasma ist, eine der Grundfragen aller Metaphysik, wird von den
bekannten Leibphdnomenologen im Dunkeln gelassen.

Das bei vielen Leibphdnomenologen zu sehende Bestreben, den
Leib zur grundlegendsten, primaren und wichtigsten Realitit zu erkla-
ren, ja Leib und Person identisch zu setzen (und vom physischen/phy-
siologischen Korper strikt abzugrenzen), fiihrt zu einem weiteren kri-
tischen Punkt. Wenn es auch Merleau-Ponty (1965) zuzuerkennen ist,
dass er als einer der ersten die Intentionalitit des Leibes thematisierte,
so konfundiert er doch in folgenschwerer Weise die verschiedenen In-
tentionalitidtsebenen. Ist es wirklich der Leib, der die »automatischen«
Fingerldufe eines Pianisten bewirkt? Gewiss ist der Leib daran beteiligt,
aber initiiert er sie auch? Wer handelt, wenn der Pianist spontan wih-
rend seines Spiels das Tempo verlangsamt, aus dem Augenblick heraus
neu phrasiert, mehr Kraft in die Finger legt usw.? Handelt da der Leib?
Gewiss, aber nicht als Initiator, sondern es ist der Pianist als Person, als
Ich, das die Bewegungen umgestaltet, oft prireflexiv-spontan. Ganz
anders verhilt es sich, wenn der Speichel beim Duft einer Speise zu
flielen beginnt. Hier »handelt« wahrlich der Leib, hier liegen Initiative
und Ausfithrung bei ihm; wir haben es in der Tat mit einer im vollen
Wortsinne leiblichen Intentionalitit zu tun. Indem Merleau-Ponty und
Fuchs diese Intentionalititen nicht unterscheiden und beide dem Leib
zurechnen, wird der Leib zwangsldufig zur Person, und diese erschopft
sich in jenem. Daraus folgt zwangsliufig, dass entweder die Tiere kei-
nen Leib haben oder Personen sind. Wie schon weiter oben angedeutet,

288



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leib und Korper

miissen aber mindestens drei Intentionalititsebenen unterschieden
werden: die bewusst-explizite oder reflexive Intentionalitdt (der
»Geist«), die implizit-bewusste oder unterbewusste, nichtsdestotrotz
personale Intentionalitat (die »Seele«, z.B. im Traum, beim unreflek-
tierten Klavierspiel, Gangschalten usw.) und die vital-apersonale Inten-
tionalitit des Leibes, wie sie in Reflexen und Instinkthandlungen zur
Darstellung kommt. Keine der dreien ist einfach auf die andere riick-
fithrbar, sondern jede erdffnet eine neue Seinsdimension, die im kon-
kreten Leben natiirlich stets miteinander verwoben sind.

Wie man sieht, haben wir es bei den modernen Leibphdnomeno-
logien, die ja beanspruchen, vollwertige Anthropologien zu sein, mit
einer typischen Naturalisierung des Menschen zu tun. Der alte Leib-
Geist-Gegensatz wird verschoben und in einen Leib-Korper-Gegensatz
umgewandelt, vor allem dadurch, dass alles das, was den Menschen
gegeniiber dem Tier auszeichnet, also seine personale »Seele« und sein
»Geist«, mit dem Leib ineins gesetzt werden. Es findet eine dramati-
sche Aufwertung des Leibbegriffes statt, der konsequenterweise in die-
ser Form auf andere Lebewesen nicht mehr angewendet werden diirfte.
Dadurch wird natiirlich suggeriert, dass Seele, Person, Ich, Geist Deri-
vate des Leibes seien und natiirlicherweise aus der meist darwinistisch
verstandenen Evolution hervorgehen. So sieht es z. B. Fuchs (2000), fiir
dessen Theorie charakteristisch ist, dass er im Sinne eines »Seinsauf-
baues von unten« alles Mehr aus dem Weniger, also das Differenzier-
tere aus dem Undifferenzierteren, das Ausdrucksvolle aus dem Aus-
druckslosen, das Sinnreichere aus dem Sinnirmeren, das Werthohere
aus dem Wertniedrigeren ableitet. Entsprechend erklart er das Erschei-
nen und das Wesen der Person in psychologistischer Manier als Reak-
tion auf die Hemmung leiblicher Lebensvollziige (2000, S. 253 {f.). Als
konnte die Hemmung blofs als solche, d. h. als Nichtkénnen, etwas Po-
sitives hervorbringen! In Wahrheit kann eine Negation nie etwas Po-
sitives setzen, schon gar nicht eine kategorial vollig neue Realitit,
hochstens kann sie ein latent existentes Positivum wecken, hervor-
locken. Der Korper ist also erstens vom Leib nicht prinzipiell, nicht
wesenhaft unterschieden, sondern nur der verschiedenen Art der sinn-
lichen Qualititen nach. Und zweitens haben schon Tiere echte Leiber
und werden von seelisch-geistigen Prinzipien, die sich vornehmlich in
den Instinkt- und Triebregungen dufSern, aufgebaut und gelenkt. Darin
kommen alle uns bekannten seelischen Funktionen wie Wollen, Begeh-
ren, Wahrnehmen, Erinnern, Phantasieren, Fiihlen (Lieben, Hassen,

289

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

Neiden, Angst usw.), Erkennen und Denken zum Ausdruck. Im Unter-
schied zum Menschen sind diese Funktionen aber nicht personal ge-
bunden und gebiindelt, wir kénnen auch sagen: Im Tierleib erscheint
kein Ich, keine personale Seele, kein Geist; die seelischen Funktionen
werden nur »exekutiert«, nicht aus einem iiberleiblichen Zentrum frei
und selbstverantwortlich ergriffen. Das ist erst beim Menschen der
Fall, dessen Ich gewiss im Leibe erwacht, aber nicht des Leibes ist und
nicht vom Leibe stammt. Somit gilt es, den physikalisch-chemischen
Korper vom animalischen Korper (= Leib), die animalischen Seelen-
funktionen von den im Ich, in der seelisch-geistigen Person gebiindel-
ten menschlichen Seelenfunktionen zu unterscheiden. Dabei ist der
animalische Korper (= Leib) mitsamt dem physikalisch-chemischen
Korper der Wirkraum und Ausdrucksort der animalischen Seelenfunk-
tionen, dieses Ganze wiederum der »Wohnraum« der seelisch-geisti-
gen Person, des menschlichen Ich. Die Person wiederum baut sich aus
den drei Grundfunktionen Wille, Verstand (»Geist« im engeren Sinne)
und Gefiihl (»Seele« im engeren Sinne) und nicht etwa nur aus Wille
und Vernunft auf. Darum ist es unrichtig, das im Menschen wesenhaft
personale Gefiihl der »Tierseele« bzw. den Sinnesqualititen des Leibes
zuzuschlagen. Wenn man unter »Geist« das erwachte Bewusstsein
oder das reflexive Selbstbewusstsein versteht, dann umfasst er nicht
nur die intellektuelle, sondern die volitive und die emotionale Kom-
ponente. Allerdings ist zuzugeben, dass die intellektuelle Komponente,
die Ratio, den Menschen aufgrund ihrer objektivierenden Funktion am
stirksten vom Tier abhebt. Mit ihr vermag der Mensch, Dinge, Er-
eignisse und Geschehnisse weitgehend frei von irgendwelchen Nutz-
interessen in ihrem »Ansichsein« (nicht kantisch, sondern phino-
menologisch verstanden) zu betrachten, ja er vermag Werte, Ideale,
Wabhrheiten und Wesenheiten zu erfassen, die als »ewige SeinsmafSe«
iiber der veranderlichen Wirklichkeit stehen und durch den »Schleier
der Welt« hindurchleuchten. Wie allerdings Scheler zu Recht betont,
vermogen durchaus auch die Gefiihle objektive Werte zu erfassen, nach
Scheler vor allem im ethischen Bereich (was einer leiblichen Empfin-
dung, da sie kein Akt ist, niemals moglich ist!). Uns scheint es, dass im
ethischen Leben eher der Wille die sittlichen Werte hort (ndmlich als
Gewissen) und erfasst (ndmlich als Sollen), wihrend das Gefiihl dies
eher im Bereich des Schonen, der Kunst also, leistet, namlich als »Ge-
fallen«. Trotzdem: Auch wenn alle drei Grundfunktionen zur objekti-
ven Werterfassung befihigt sind (der Wille fiir das Gute, der Verstand

290



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leib, Bediirfnis und Leiden (das Rubikonmodell nach Heckhausen)

fiir das Wahre, das Getfiihl fiir das Schone), ist es doch der Verstand, der
in allen Lebensbereichen am stirksten die Objektivitit der Werterfas-
sung garantiert. Zwar erheben sich nicht alle Menschen bis zu dieser
Hohe, aber sie sind grundsitzlich dazu in der Lage und vor allem dazu
berufen, und eben das unterscheidet den Menschen am radikalsten
vom Tier, das weder iiber einen Willen zum Sinn noch einen Willen
zum Wert verfiigt.

6. Leib, Bediirfnis und Leiden (das Rubikonmodell
nach Heckhausen)

In gewissem Sinne sind die leiblichen Bediirfnisse die schopferischen,
die titigen Quellen der Leibwirklichkeit. Was wiire auch ein Leib, den
nicht hungerte, diirstete, der nicht atmen, sich nicht fortpflanzen woll-
te? Er wire nichts oder wiirde sehr bald zu nichts vergehen. Damit
erweisen sich die Bediirfnisse als Offenbarungen aktiver, dynamischer,
allerdings wesenhaft verborgener Quellen des leiblichen Daseins.

Diese Bediirfnisse wiederum zeigen sich primir und am bedeu-
tungsvollsten im leiblichen Empfindungsleben, im Sehen, Schmecken,
Appetithaben, Lusthaben usw. Diese Aussage ldsst sich sehr weit aus-
dehnen. So offenbart sich in der erlebten Farbe das Bediirfnis zu sehen,
im erlebten Ton das Bediirfnis zu horen, im Hunger das Bedtirfnis, der
stindigen leiblichen Selbstverzehrung neue Energie zuzufiihren. Ja
muss man nicht so weit gehen und sagen, dass die Farbe tiberhaupt in
der Welt ist, um gesehen zu werden, der Ton in der Welt ist, um gehort
zu werden, der Schmerz, um die eigenen physischen Grenzen und die
eigene Versehrbarkeit wahrnehmen zu kénnen?

Kurzum: Alle Empfindungen kénnen als Anzeichen tieferer Be-
diirfnisse gelesen werden, Bediirfnisse, die zugleich zweierlei sind:
Mangel und dynamische Fihigkeiten. Als solche spannen sie in ihrer
jeweiligen Eigenart a priori einen bestimmten leibweltlichen Sinn-
zusammenhang auf, so etwa der Hunger und das Bediirfnis nach Nah-
rung die Existenz von bestimmter Nahrung und die Fahigkeit, sie zu
finden und sich einzuverleiben. Auf diese Weise konstituieren alle Be-
diirfnisse von sich her »Welt«, d.h. einen Bedeutungs- und Sinn-
zusammenhang, ja sie geben Orientierung fiir ein Lebewesen, das an-
dernfalls véllig orientierungslos wire. Und damit waltet in allem
leiblichen Bediirfnis, schon vormenschlich, ja bei der ersten Zelle, In-

291



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

tentionalitit, damit Subjektivitit, damit, wenn konsequent zu Ende
gedacht, Geist. Der Leib spricht zwar nicht Ich, aber er tut Ich, sagt
Nietzsche treffend, auch wenn er leider nicht die nétige Konsequenz
daraus gezogen hat, die in der Erkenntnis besteht, dass das leibliche
Entstehen, Werden und Vergehen im Kern und Quell ungeistig und
sinnlos nicht gedacht werden kann.

Die Klassifikation der leiblichen Bediirfnisse lisst sich gewiss nicht,
wie es die Psychoanalyse tut, auf ein, zwei Triebe herunterbrechen. Im
Grunde gibt es so viele Bediirfnisse wie es unterscheidbare Empfin-
dungsqualititen gibt, und das sind sehr, sehr viele. Auch der Schmerz,
die Miidigkeit usw. sind Bediirfnisse oder zeigen ein solches an. Man
muss nur zu lesen verstehen, denn ihre Hermeneutik beginnt nicht erst
bei spezifisch menschlichen Geistesprodukten. Doch damit nicht genug,
weisen alle Bediirfnisse auch charakteristische Spannungsbdgen auf, ja
es lasst sich ein Bediirfnisablauf feststellen, der sich zyklisch wiederholt.
Heckhausen (1963, S. 604—628) hat diesen Zyklus in klassischer Weise
herausgearbeitet und nennt ihn das Rubikonmodell, wobei »Rubikon«
in Anlehnung an Caesars Uberquerung des gleichnamigen Flusses jene
psychologische Stelle meint, an der sich ein Individuum zu einem Ent-
schluss in Bezug auf seine Bediirfnisdynamik durchringt:

Am Anfang steht das mehr oder weniger diffus empfundene Be-
diirfnis, das, wenn es sich konkretisiert und ins seelische Erleben iiber-
nommen wird, zum bewussteren und klarer abgegrenzten Motiv wird.
Hier kann ein erstes Gefiihl grundsétzlicher Entschlossenheit aufkom-
men, in dem das Stadium der Intentionsbildung anhebt, das, wenn es
eine Handlung anzielt, in die priaktionale Vorbereitungsphase iiber-
geht. Aus dieser entspringt, in einmaliger Weise durch einen Ent-
schluss gesetzt, dann die Handlung selbst, der Rubikon zur Wirklich-
keit wird tberschritten und das Bediirfnis seiner Intention gemifs
erfiillt. Gelingt der Handlungsausfiihrung eine adiquate Bediirfnis-
befriedigung, dann wird die Bediirfnisspannung aufgehoben, es kommt
zur abschlieenden Phase der Desaktivierung. Ruhe und Spannungs-
losigkeit breiten sich aus und bleiben bis zum nichsten Bediirfnis-
impuls bestehen.

Dieses Schema lisst sich auf alle moglichen Bediirfnisse, also auch
auf nichtleibliche, etwa seelische, geistige und soziale Bediirfnisse aus-
dehnen, natiirlich nur analoger Weise. Das muss hier nicht nach-
gezeichnet werden, das leuchtet intuitiv ein. Fiir unsere Leidensthema-
tik ergeben sich nun interessante Zusammenhinge.

292



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leib, Bediirfnis und Leiden (das Rubikonmodell nach Heckhausen)

Zuallererst ist zu wiederholen: Das Bediirfnis ist die Einheits-
gestalt eines dynamischen Mangels und der Fahigkeit, den Mangel zu
empfinden und seine Uberwindung zu erstreben. In dieser Dialektik
liegen ein dynamisch-treibendes oder motivationales, ein kognitives
und ein handlungsanbahnendes Moment. Im Ganzen ist das Bediirfnis
auf ein »Mehr an Sein« bzw. auf eine Wiederherstellung eines ehemals
bestandenen Seinszustandes aus. Dies wiederum setzt ein seinsaktives
und seinsgebendes Prinzip voraus, das im Bediirfnis offenbar wird. Das
Mangelmoment im Bediirfnis ist es nun, das den gesamten Vorgang
dem Leiden annéhert. Und doch ist ein Bediirfnis per se noch kein Lei-
den, muss es auch nicht werden, wie Schopenhauer filschlicherweise
meint. Erst dann, wenn der Mangel nicht behoben und doch nicht ak-
zeptiert werden kann, entsteht Leiden. Anhand des Rubikonmodells
konnen die Stellen identifiziert werden, an denen der Bediirfnisprozess
in Leid umschligt.

Wird ein Bediirfnis bzw. werden mehrere Bediirfnisse nicht, nicht
geniigend oder nicht adiquat wahrgenommen und in ein Motiv {iber-
tithrt, dann haben wir es mit einem fundamentalen Leiden, ja dem
fundamentalsten Leiden zu tun, dem Leiden, nicht leiden, d. h. das Leid
nicht wirklich wahrnehmen, zu kénnen. Wie quilend dieses Nicht-
wahrnehmen-und-doch-irgendwie-wahrnehmen eines Bediirfnisses,
z.B. nach Respekt, sein kann, lehren bestimmte psychische Stérungen,
die zum Formenkreis der »frithen Storungen«, der Psychosen, Border-
line- und dissoziativen Stérungen gehdren. Von besonderer Art und
Bedeutung sind jene basalen Bediirfnisstorungen, bei denen mehrere
Bediirfnisse, z.B. Autonomie- und Bindungsbediirfnisse, konfligieren
und sich gegenseitig behindern.

Ist dagegen die zweite Phase, die Intentionsbildung, gestort, z.B.
durch eine Angst oder durch mangelndes Selbstwertgefiihl, dann kann
der Betroffene sein Bediirfnis wohl spiiren und als Motiv ergreifen,
aber nicht auf das immanente Erfiillungsziel ausrichten. Bei vielen
psychischen Storungen driickt sich dies als Unfihigkeit aus, die eigenen
Wiinsche zu duffern und zu formulieren. In diesen beiden ersten Pha-
sen ist vor allem das emotionale Erleben beeintrichtigt, das dndert sich
mit der ndchsten Phase.

Wird die dritte, die praaktionale Phase blockiert, ist die kognitive
und/oder praktische Handlungsvorbereitung beeintrichtigt. Der Be-
troffene kann zwar seine Bediirfnisse und Wiinsche nennen und &u-
Bern, aber er weif nicht, wie er sie realisieren soll. Entweder mangelt

293

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

es an Fihigkeiten der kognitiven Vorstrukturierung, z.B. an planender
Phantasie, oder die Umsetzung des Erkannten in die Tat ist gehemmt,
s0 z. B. bei Vorsatz- und Entschlussstérungen.

Doch auch der Vollzug der Handlung selbst kann psychisch und
natiirlich auch physiologisch beeintrichtigt sein, etwa bei Wahl- und
Durchsetzungsstorungen (»Exekutivstorungen).

Schliefllich und endlich kann auch die letzte Phase, die Desaktivie-
rung zum Problem werden, z.B. wenn das zu befriedigende Bediirfnis
so iibermachtig ist, dass es iiber alle Befriedigung hinaus weiterwirkt,
was bei allen Suchtkrankheiten der Fall ist. Oder wenn der Betroffene
die Desaktivierung nicht wahrnehmen bzw. nicht schitzen kann. Be-
kannt sind hier regelrechte Genussstorungen, die es dem Betroffenen
nicht erlauben, die Befriedigung zu empfinden und auszukosten. In
diesem Fall findet der gesamte Bediirfniszyklus kein Ende und kreist
endlos weiter, wihrend im gesunden Fall nach einer Zeit der Bediirf-
nisstille der normale Bediirfniszyklus wieder anhebt, natiirlicherweise
durch einen wieder entstandenen Mangelzustand bedingt.

Im Rahmen dieser Arbeit kann ich nicht das gesamte Feld der
Psychopathologie und der Neuropathologie dieses Bediirfniszyklus ab-
schreiten, doch schien es mir von Bedeutung, wenigstens einige Hin-
weise, die zu weiterem Nachdenken und Forschen anregen, zu geben.
Schliefllich und endlich ist das Wissen von grofer praktischer Bedeu-
tung, dass in Bezug auf das Rubikonmodell gewisse Therapieformen,
so die Psychoanalyse und die Tiefenpsychologie, eher die ersten Phasen
im Blick haben, wihrend sich z.B. die Verhaltenstherapie bei ihren
Interventionen vorzugsweise auf die kognitiv-praktischen Rubikon-
phasen stiitzt. Eine Therapie, die dem leidenden Menschen gerecht
werden will, muss allerdings das Modell mit allen seinen Phasen be-
riicksichtigen.

7. Grundformen leiblichen Leidens: Schmerz, Erschépfung,
Verletzung, Krankheit, Verstiimmelung, Behinderung,
Entstellung

Nachdem die synchrone und die diachrone Grundstruktur des Leidens,

ihre Bezogenheit auf das Bediirfnisleben und die grundlegenden Mog-
lichkeiten des Pathologischen ermittelt worden sind, sollen die klassi-

294



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Grundformen leiblichen Leidens

schen Grundgestalten des Krankseins wenigstens kursorisch erortert
werden.

Am Anfang muss die Erkenntnis stehen, dass der Kern alles Pa-
thologischen der Schaden ist, also solch ein Mangel, der der sinngemai-
fen Wesensstruktur einer beschadigten Wirklichkeit zuwider lduft und
vom Standpunkt dieser Sinnstruktur aus nicht sein soll. Damit ist klar,
dass der Schadensbegriff notwendig an einen Wertbegriff gebunden ist,
was keineswegs bedeutet, dass ihm jede objektive Grundlage fehle und
sein Status rein subjektiv-beliebiger Natur sei. Mingel haben die Le-
bewesen viele, ja die Endlichkeit eines jeden Lebewesens bedingt eine
unaufhebbare Mangelhaftigkeit. Aber nicht jeder Mangel ist ein Scha-
den, d.h. ein nichtseinsollender, »widernatiirlicher« Mangel.

Schiden sind nach dem hier vertretenen Konzept in allen existen-
ziellen Dimensionen moglich, also leiblich, psychisch, sozial und geis-
tig. Wenn ein Mensch durch einen Unfall eine Oberschenkelfraktur
erleidet, hat er insofern einen wesenswidrigen Mangel, einen echten
Schaden erlitten, als es im Wesen des Beines liegt, den Organismus zu
stiitzen und seine Fortbewegung zu ermoglichen. Wenn ein Mensch
schwer depressiv und antriebslos wird, dann hat er insofern einen we-
senswidrigen Mangel erlitten, als es in der Sinnstruktur der Psyche
liegt, das menschliche Leben, Verhalten und Wirken anzutreiben, zu
bewegen, zu motivieren. Wenn in einer Familie ein Ehekrieg ausbricht,
der die Lernfihigkeit der Kinder beeintrichtigt, dann hat die soziale
Wirklichkeit der Ehe bzw. der Familie insofern einen wesenswidrigen
Mangel, also einen Schaden erlitten, als es in der Sinnstruktur der Ehe
bzw. Familie liegt, das Gedeihen der Kinder zu schiitzen und zu for-
dern. Durch welche Schadigung ein Schaden eintritt, ist eine sekundare
Frage und gehort ins Fach der Atiologie, beriihrt also nicht die Frage
nach dem Wesen des Pathologischen. Das Wesen des Pathologischen
kann aus dem Atiologischen nicht abgeleitet werden, sondern muss
aus der dynamischen Seins-, Sinn- und Wertstruktur der betroffenen
Lebensgestalt entnommen werden. Das erhellt schon daraus, dass eine
Einwirkung fiir den einen wohltuend, fiir den anderen krankmachend
sein kann. Das Pathologische einer Einwirkung ldsst sich daher nur im
Rahmen der Wechselwirkung von Lebewesen und »Noxe« auf dem
Hintergrund der Wesens- und Sinnstruktur der betroffenen Lebens-
gestalt, die wiederum in den sinn- und wertbezogenen Kontext von
Lebensgeschichte, Lebenssituation und Lebensperspektive eingebettet
ist, bestimmen.

295

am16.01.2026, 08:43:21. - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

Mit all dem ist das Wesen des Krankhaften nicht zureichend be-
stimmt, da es noch andere, nicht krankhafte Schiden gibt, jene nim-
lich, die aus Freiheit und Verantwortung entspringen und nicht Krank-
heit, sondern Schuld und Versagen heifSen. Der entscheidende
Unterschied liegt darin, dass im Krankhaften das Schicksalhafte und
das Fremdbestimmende das Selbstbestimmende, im Schuldhaften das
Selbstbestimmende das Fremdbestimmende iiberwiegt. Gewiss ver-
mischen sich beide Seinsweisen im menschlichen Leben vielfach und
bis zur Unkenntlichkeit, trotzdem miissen sie, so gut es geht, separiert
werden. Immerhin hingt die Freiheit daran, die wir aufgeben, wenn
wir alles Schadhafte, alles Destruktive als krankhaft betrachten.
Nichtsdestotrotz sind die Uberginge hochst interessant, da z.B. eine
neurotische Erkrankung, deren Storung in der unbewussten, darum
schuldfreien Kindheit gesetzt wurde, zunehmend zur Schuld wird,
wenn der Erwachsene sie nicht in seine Verantwortung tibernimmt
und zu {iberwinden sucht.

Mit diesen Bestandsstiicken sollte sich das Krankhafte geniigend
charakterisieren lassen: Es ist im Kern ein Schaden, und zwar stets der
Schaden einer partial gesunden, also nur partial destruierten Lebens-
wirklichkeit (alles andere wire Verfall und Tod) und impliziert daher
immer die Priasenz von Vitalitit, Widerstand, Heilwille. Als solcher
Schaden ist das Krankhafte tiberwiegend die Folge eines schuldfreien
Erleidens, eines »Schicksals«, einer Fremdbestimmung, die in ihrem
letzten Grunde von auflen, d.h. nicht aus der Wesens-, Sinn- und
Wertmitte des Betroffenen selbst, kommt (weil sie sonst schuldhaft
wire). Aufgrund dieses Zusammenhanges stellt das Krankhafte eine
konfliktudse Diskrepanz dar und &ufSert sich im Ringen um die Vor-
herrschaft des einen oder des anderen Prinzips. Nie ist das Krankhafte
eine natiirliche Einheit, weswegen es natiirliche Krankheitseinheiten
nicht geben kann (und entsprechend der so genannte »ontologische
Krankheitsbegriff« inkonsistent ist). Dies bedingt, dass ein Geschehen,
das von der einen Seite pathologisch ist, im biologischen Gesamtkon-
text von der anderen Seite hochgesund sein kann. So ist die krankhafte
Schidigung des Organismus durch den Malariaerreger fiir diesen
selbst lebensnotwendig, lebensfordernd, gesund. Insofern ist das
Krankhafte im Horizont des gesamten Kosmos »natiirlich« und als
Ausdruck eines Widerstreites und eines Kampfes kontrirer Krifte »ge-
sund«, eben seinsnatiirlich, seinsgerecht. Krankheit kann darum
immer nur aus der Perspektive des geschadigten Lebewesens unnatiir-

296

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Grundformen leiblichen Leidens

lich, widernatiirlich, sinnwidrig sein, nie an und fiir sich oder iiber-
haupt (weshalb ein krankes Universum, ein kranker Gott etc. wider-
sinnige Begriffe sind). Dies ermoglicht die tiefe metaphysische Ein-
sicht, dass Krankheit notwendig eine Pluralitit dynamischer Krifte
und Sinnprinzipien in der Zeit impliziert. Jedes Weltbild, das einen
grundsitzlichen Monismus vertritt, muss daher entweder das Phéno-
men Krankheit (wie auch das der Schuld!) leugnen oder sich durch
inneren Widerspruch selbst auftheben. Hinzu kommt dies Letzte, dass
das Phinomen Schaden nicht wertfrei, d.h. ohne Zwecksetzung, ge-
dacht werden kann. Stimmt dies, dann muss das Universum, wenigs-
tens ab dem Zeitpunkt, als Lebewesen die Welt bevilkern, von wert-
setzenden bzw. werterkennenden, also geistigen Prinzipien erfiillt sein.
Genau dies kann durch die Analyse des Kausalititsproblems bewiesen
werden, durch die Antwort auf die Frage also, wodurch und wie iiber-
haupt etwas ins Sein tritt.

Die einfachste pathologische Alteration ist nun jene Einwirkung,
die zu einer voriiber gehenden Funktionsbeeintriachtigung und keinem
Strukturschaden fiihrt. In aller Regel ist das bei allen »Energieschiden«
der Fall, etwa bei einer anhaltenden oder rezidivierenden Erschépfung.
Die Erschépfung kann viele Ursachen haben; sie kann die Folge einer
mangelhaften Energiezufuhr, einer mangelhaften Energieaufnahme,
einer mangelhaften Energieverwertung, einer mangelhaften Energie-
distribution und eines pathologischen Energieverbrauches sein.

Anders verhilt es sich bei Funktionsstorungen, die weder auf
einem Energiemangel noch auf einer Strukturschidigung, sondern
auf einer Koordinationsstérung beruhen. Dies ist z.B. der Fall, wenn
aufgrund einer seelischen Belastung die Verdauung gehemmt oder
fehlkoordiniert ist. Hilt dieser Zustand an, kann es sekundir zu Er-
schopfungszustinden und zu Strukturschiden, z.B. zu einem Magen-
geschwiir kommen.

Die einfachste Strukturschidigung liegt im Falle einer einmaligen
unkomplizierten Verletzung vor, z.B. einer Schnittverletzung. Hier
kommt es zu einem strukturellen »Riss«, der meist auch irgendeine
Funktion beeintrichtigt. Bei komplizierten Verletzungen bestehen
gleichzeitig mehrere Verletzungen; sie nehmen héufig eine prozessu-
rale Dynamik an und werden dann zur Krankheit, so im Falle von
Wundheilungsstérungen.

Beim Phinomen Krankheit (somatische Krankheiten, Neurosen,
Psychosen, Soziopathien, Psychosomatosen) handelt es sich um eine

297

am16.01.2026, 08:43:21. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

sinnhaft bzw. irgendwie konsequent und nicht nur zuféllig zusammen-
hingende Reihung von Verletzungen, deren Ausgang offen ist; sie
kann in vélliger Heilung (restitutio ad integrum), partieller Wiederher-
stellung (restitutio partialis), Chronifizierung, zunehmendem Verfall
und Tod enden. Wie bei allen Gestaltungen des pathologischen Lebens
gibt es auch im Falle der Krankheit kein Pathologisches an sich, son-
dern immer ist es in noch Gesundes, Intaktes, Funktionierendes einge-
bettet. Daraus folgt die innere Zwiespiltigkeit, Spannung, Unruhe,
Konflikthaftigkeit, ja das Krisenhafte alles Pathologischen, insofern es
immer ein Seiendes ist, das ein Nichtseiendes erleidet und mit dessen
zerstorender Dynamik ringt. Alle Krankheit, alles Pathologische ist ein
Kampf, ein Krieg und kann daher nie einfach und geschlossen sein. Der
Vergleich der Krankheit mit einem Fremdkorper (»materia peccans«)
oder einem Parasit ist darum grundsitzlich falsch. Ein Fremdkérper, ein
Parasit kann am Krankheitsgeschehen beteiligt sein, aber er macht
noch keine Krankheit aus. Dazu muss er erst auf den betroffenen Or-
ganismus in schadlicher Weise einwirken und mit diesem in einem
Konflikt und Kampf wechselwirken. Andererseits ist das Vorliegen
eines klassischen Fremdkorpers gar nicht notwendig, die »Noxe« kann
z.B. auch eine genetische Funktionsstorung sein, die in der Regel aller-
dings in letzter Instanz auf eine »duflere« Schidigung (chemisches
Gift, Radioaktivitit etc.) zuriickgeht. Krankheit umfasst also wesenhaft
eine dynamische Schadensreihe, einen teilweise intakten und gegen-
regulierenden Organismus (auf psychischer Ebene sind es die Einzel-
person oder die Personengemeinschaft, die gegenregulieren), eine reale
Interaktion verschiedener und verschieden gerichteter Wirkungszen-
tren, damit einen Konflikt, einen Antagonismus, eine Diskrepanz und
einen offenen, damit krisenhaften Ausgang des Schidigungsgesche-
hens. Krankheit, auch psychische Krankheit kann sich daher unmoglich
nur intrapsychisch oder nur im Einzelorganismus unabhingig von sei-
ner Umwelt und Geschichte ereignen.

In den Formenkreis des Pathologischen gehoren schliefilich die
»asthetischen Schiden, also alle Formen der Entstellung, die oft ohne
Funktionsstorungen auftreten. Das ist anders, wenn eine Verletzung
nicht mehr voll restituiert wird, sondern eine Verstiimmelung zuriick-
lasst. In der Regel ist eine solche Mutilation mit einer Funktionsbeein-
trichtigung verbunden, die allerdings oft erstaunlich gut kompensiert
wird. Gelingt Letzteres nicht, dann liegt eine Behinderung vor. Sie ist
insofern keine Krankheit (oft aber die Folge einer solchen), als sie nicht

298

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

prozessual fortschreitet, sondern stagniert. Wenn eine Behinderung
fortgesetzt zu Schiden fiihrt, etwa zu abnormen Abniitzungen, dann
kommt sie einer Krankheit praktisch gleich.

Auch der Schmerz als reines Empfindungsphinomen kann Krank-
heitsstatus annehmen, niamlich dann, wenn er fortdauert und den Be-
troffenen in welcher Hinsicht auch immer beeintrichtigt und schadigt.
Das ist fast immer bei chronischen oder rezidivierenden Schmerz-
zustinden der Fall. Analoges gilt von anderen chronifizierten »Emp-
findungskrankheiten«, von chronischer Miidigkeit, Erschopfung, chro-
nischem Unwohlsein, Schwindel, chronischer Schwereempfindung,
pathologischer Enge, pathologischem Druck, von Appetitlosigkeit, Li-
bidostorung u.v.a.m. Auf dem Hintergrund all dieser Zusammenhéan-
ge fillt es nicht mehr schwer, das Wesen der Gesundheit zu bestimmen,
qualitativ, funktional-relational, quantitativ und energetisch.

8. Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

Nichts steht dem Menschen in seiner natiirlichen Lebenseinstellung so
nah und ist ihm so selbstverstindlich wie sein Leib, weswegen die Frage
nach seiner Erkennbarkeit beim manchem Kopfschiitteln auslgsen
muss. Bekanntlich ist dem Philosophen als Philosophen aber prinzipiell
alles fragwiirdig, und zwar im doppelten Sinne des Fraglichen und
Fragwiirdigen. Das Selbstverstindliche ist eine unphilosophische Kate-
gorie bzw. wird im Zuge des Philosophierens immer wieder hinterfragt.
So ist die Frage nach dem Wesen des Leibes wohl so alt wie die Phi-
losophie selbst, jedenfalls im Abendland und wurde mit der klassischen
Aussage beantwortet, dass der Leib im Unterschied zu allen anderen
Korpern ein beseelter, »selbstbewegter« Korper sei. Wer aber, so miis-
sen und wollen wir jetzt fragen, erkennt dies? Und wie? Und wenn
diese Erkenntnis zutrifft, wie wird sie bewahrheitet?
Philosophiegeschichtlich ist die Philosophie des Leibes eine Reak-
tion auf die Korporifizierung des Menschen seit dem Beginn der Neu-
zeit: Der Leib wird, so bei Descartes, als Maschine, als mechanisches
Uhrwerk betrachtet, das in keinem inneren Zusammenhang mit der
»Seele« und mit dem Denken im weiten Sinne steht. Er ist ein physika-
lisches Ding ohne Eigenleben, ausgedehnt, vermessbar, wigbar, bere-
chenbar, beherrschbar. Gegen diese mechanistische Leibanschauung
wendet sich die Lebensphilosophie, die auch in der frithen Neuzeit nie

299



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

ganz ausgestorben war und im 19. Jahrhundert einen neuen Auf-
schwung erfihrt, so bei Schopenhauer, dann bei Nietzsche, Bergson
u.v.a. Der Leib wird nun als lebendiges Korpersein, ja als eigenartiges
Subjekt wiederentdeckt, und erneut stellen sich ontologische und er-
kenntnistheoretische Grundfragen.

Auf die Frage nach seiner Erkennbarkeit werden zwei grundsitz-
lich divergente Antworten gegeben: Die eine lautet, der Leib sei nur im
Bewusstsein und deshalb nur als Phinomen, also nicht in seinem rea-
len An-sich-Sein erfahrbar und erkennbar — das ist die Husserlsche
Position, die auf Kant zuriickgeht.¢ Die andere sagt, wir seien nicht
nur in der Lage, den eigenen Leib, sondern auch den fremden Leib, ja
die gesamte physische Umwelt unmittelbar, d. h. ohne ein vermitteln-
des reprasentatives Wahrnehmungsbild, in ihrem An-sich-Sein zu er-
fassen — das ist die Schelersche Position, die auch heute noch bzw. heute
wieder von vielen, z.B. von Schmitz und Fuchs vertreten wird. Zwi-
schen diesen beiden Positionen bewegt sich eine dritte Konzeption, die
den erlebten phinomenalen Leib als Reprisentation des unmittelbar
nicht erkennbaren transphinomenalen realen Leibes, ja iberhaupt die
sinnliche Wahrnehmung als Représentant der physischen Welt (»Ding
an sich«) betrachtet und zwischen ihnen entweder ein unbestimmtes
oder ein mehr oder weniger analoges, sprich addquates Verhiltnis wal-
ten lasst. N. Hartmann, ein Hauptvertreter dieser Ansicht, breitet die-
se Konzeption in seinem Werk »Grundziige einer Metaphysik der Er-
kenntnis« (1925, S. 44-46) aus.” Thr folgen heute wahrscheinlich die
meisten Wissenschaftler und Philosophen.

¢ Vergleiche z. B. Husserl (1965, S. 37, EA 1911, S. 313): »Erst wenn immanente Schau-
ung und dingliche Erfahrung zur Synthese kommen, tritt geschautes Phianomen und
erfahrenes Ding in eine Beziehung.« Husserl sagt damit klar, dass ein reales Ding der
duBeren Erfahrung nur in der Beziehung zu einem Phanomen, d. h. zu seiner phinome-
nalen Erscheinung, erlebt werden kann, Erscheinung und reales Ding also nicht iden-
tisch sind.

7 »... so folgt, dass notwendig in aller Erkenntnis jenes Dritte in die Subjekt-Objekt-
Relation schon eingeflochten ist, und folglich unabhingig von seiner Bewusstheit oder
Unbewusstheit — ja unabhiingig auch vom Grade seiner Aufzeigbarkeit im Einzelfall -
immer schon vorhanden ist. Das aber heif3t, dass das »Bild« oder die »Vorstellung« ein
notwendiger Wesensbestandteil der Erkenntnisrelation ist. Es ist das die Erkenntnisrela-
tion mit bedingende und tragende, aber eben deswegen im reinen Objektbewusstsein
verschwindende »Erkenntnisgebilde« im Subjekt.« (Hartmann 1926, S. 45-46) In die-
sen Worten wird die radikal antipodische Position Hartmanns zu Scheler iiberdeutlich.
In Wahrheit gilt sie aber nur in Bezug auf gewisse Gegenstinde der Erkenntnis (beson-

300

am 16.01.2026, 08:48:21. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

Es ist klar, dass nicht alle drei Positionen zutreffen kénnen, sodass
sich die Frage nach ihrer Verifizierbarkeit stellt. Wie beginnen und wie
zur Kliarung kommen?

Zunichst gilt der Grundsatz, dass nur das unmittelbar erfahrbar
und erkennbar ist, was erlebt wird — das ist der berithmte »Satz des
Bewusstseins«, der erstens besagt, dass das Bewusstsein auf bewusst-
seinsméfsigem Wege nicht transzendiert werden kann, der zweitens
besagt, dass die Strukturen des Bewusstseins den bewusst gewordenen
Sachverhalt (stamme er aus der sinnlichen Welt, aus dem Unbewussten
oder aus der idealen Sphire) mitbestimmen, mitstrukturieren, und der
drittens besagt, dass die Erkenntnis eines bewusstseinstranszendenten
Gegenstandes nur moglich ist, wenn zum einen die Strukturen des
Gegenstandes (sein Sosein, sein Wesen) bewusstseinsfihig sind und
wenn zum anderen das Bewusstsein bzw. der wahrnehmend-erkennen-
de Mensch irgendwie in die bewusstseinstranszendente Sphire hinaus-
zugreifen vermag. Erleben, Wahrnehmen und Erfahren meinen hier
irgendeine Art Bewussthaben, wobei der Grad der Reflexivitdt unbe-
stimmt ist. Auch ein véllig areflexives oder prareflexives Erleben ist
ein Bewusstsein; wir begegnen ihm etwa beim kleinen Kinde. Da nun
jedes Erleben qua Er-Leben aktiv, intentional, »lebendig« ist, kann es
nicht vollstandig passiv und bewusstlos sein, wie prireflexiv und naiv
auch immer es sich vollziehen mag. Wenn also der Leib, d.h. je mein
realer (und nicht nur getrdumter oder imaginierter!) Leib, unmittelbar
erfahrbar sein sollte, dann miisste er erlebt werden konnen. Damit aber
befindet er sich eo ipso in der Sphire des Bewussthabens, und sei diese
noch so unreflektiert. Ein erlebter Leib kann aber unméglich mit dem
realen, d.h. mit jenem Leib véllig identisch sein, der iiber mein Be-
wussthaben hinaus existiert und mein Bewusstsein als leibhaftiges er-
moglicht und trigt, etwa auch dann, wenn ich bewusstlos bin. Denn
jener erlebte Leib ist keine selbstindige, unabhingige Realitit, sondern
ein Sachverhalt meines Erlebens, meines Bewusstseins, eben eine »Er-
scheinung«, ein Phanomen, ein Bewusstseinsinhalt, der vom Bewusst-
sein getragen und bestimmt wird, wihrend der reale Leib als physisch
selbstindiges Ding besteht (wenigstens der Annahme gemif3) und, da

ders die der Aulenwelt) und betrifft keineswegs, wie Hartmann hier sagt, alle Erkennt-
nis. So vollziehen sich z. B. alle reflexive Selbstanschauung (als Akterkenntnis) und ein
Grof3teil der idealen Erkenntnis ohne ein Drittes, das als »Erkenntnisgebilde« zwischen
Objekt der Erkenntnis und Subjekt treten wiirde.

301

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

nicht vom Bewusstsein getragen, eines anderen, selbstindigen, objek-
tiven Trigers bedarf. Hier also tiauscht sich die Schelersche Position und
verkennt den fundamentalen Unterschied zwischen dem erlebten und
dem realen Leib. Im Grunde verletzt sie den erkenntnistheoretischen
Grundsatz von der Unmdglichkeit der unmittelbaren, d. h. bewusst-
seinsmdfSigen, Transzendierbarkeit des Bewusstseins. Niemand kann
mit ausgestochenen Augen die Welt ansehen; niemand kann, um mit
Nietzsche (Menschliches, Allzumenschliches, Abschnitt 9) zu reden,
mit abgeschnittenem Kopfe die Welt betrachten. Wohin wir uns auch
geistig bewegen, wir nehmen immer und unweigerlich unsere Be-
wusstseinssphire mit. An dieser Stelle bleibt Kants transzendentaler
Idealismus im ewigen Recht, doch auch nur an dieser!

Noch einmal: Es ist die Substanzialitit des realen Leibes, sein selb-
stindiges Bestehen, das dem erlebten oder phinomenalen Leib nicht
zukommen kann und das wir dem Leib als physischer Realitit unter-
stellen (andernfalls wire er eben nur ein Phantasma). Diese Substan-
zialitit miissen wir aber unterstellen, wenn wir der Wechselwirkung
und der Kommunikation zwischen verschiedenen Subjekten, also zwi-
schen mehreren Erlebens- und Bewusstseinswelten, Raum und Mog-
lichkeit geben wollen. Das lasst sich noch weiter, auch empirisch, un-
termauern.

Die hirteste Probe der Schelerschen Position — nennen wir sie das
Theorem von der areprisentativ-unmittelbaren Wahrnehmbarkeit der
AufSenwelt oder des radikalen Antiillusionismus — dringt sich in jenen
Erfahrungen auf, in denen wir uns absolut leibhaft erleben, aber nicht
leiblich sind. So im Traum. Alles ist hier moglich: laufen, schwimmen,
essen, Schmerzen haben, frieren, hungern, diirsten, gegen die Schwer-
kraft ankdmpfen, nach Luft ringen, krank sein, verbluten, sich erbre-
chen, ja sogar sterben — und das alles leibhaft ohne Leib, d. h. mit einem
fingierten, nur erlebten Leib, einem phantasmagorischen Leib, der mit
dem Leib, der real im Bett liegt, nichts oder fast nichts zu tun hat. Die
Behautpung Schelers, wonach allein schon die volitive Widerstands-
erfahrung im direkten Weltkontakt die Erkenntnis der Realitit garan-
tiere, ist also nicht haltbar.

»Widerstand ist ein durchaus zentrales Erlebnis, eine Erfahrung des aktiven
Selbst und hat mit den peripheren Sinneserlebnissen, in denen sich das Sosein
des Widerstehenden hochstens darstellen kann (nicht muss), nichts zu tun.
Aber die Intention dieses zentralen Erlebens von Widerstand greift ihrerseits
iiber die Sinnesinhalte (wo iiberhaupt solche es vermitteln) hinaus und hin-

302

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

durch. Nicht Empfindungen widerstehen, sondern die Dinge selbst, die sich an
ihren qualitativen Attributen empfindungsmifig nur manifestieren.« (Scheler
1926, S. 463 1))

Gewiss ist die Widerstandserfahrung elementar, aber sie kommt ers-
tens auch im Traum vor und zweitens kann sie sich unméglich ohne
Sinnesempfindungen bzw. an ihnen vorbei der Dinge selbst beméchti-
gen. Das heif3t wiederum nicht, es kime zu iiberhaupt keinem direkten
Kontakt mit den Dingen selbst in der Sinneserfahrung — er erfolgt
durchaus, aber eben mittels und innerhalb der Sinneserfahrung und
(wie noch zu zeigen sein wird) durch die bewusstseinstranszendieren-
de, auf die Welt einwirkende Tathandlung! Wire dies unmoglich, blie-
ben erstens die Sinnesqualititen ein volliges Ritsel, und zweitens en-
deten wir in einem hoffnungslosen Solipsismus. Natiirlich gilt all dies
nur unter der Voraussetzung, dass die Sinneserfahrung vom Sosein der
Dinge selbst etwas wiederzugeben in der Lage ist, abbildméfig spiegelt
bzw. rekonstruiert.

Ein eindriickliches Experiment, das der Neurologe H. Ehrsson
(Gehirn und Geist, 2004, S. 11) an der University College in London
durchgefiihrt hat, kann uns in der Frage der Erkenntnis der AuSenwelt,
die den eigenen Leib einschlieft, weiterbringen. Probanden wurden so
auf einer Liege plaziert, dass ihr rechter Arm locker auf einem Kissen
ruhte. Auf einer Tischplatte, die den eigenen Arm verdeckte und fiir
den Probanden sichtbar war, lag eine Gummi-Attrappe. Strich der Ex-
perimentator nun mit zwei Pinseln gleichzeitig iiber den falschen und
den echten Arm, empfanden die Probanden binnen Sekunden den
Gummiarm als Teil ihres Korpers und spiirten dort die Beriihrung.
Aufgefordert, mit der freien Hand auf den eigenen Arm zu zeigen,
wihlten sie spontan das Imitat! Wie man sieht, spiirt der Proband die
Beriihrung dort, wo er sie zu sehen vermeint, und nicht dort, wo er sie
wirklich spiirt. Das beweist schlagend die Nicht-Identitit von realem
Leib und erlebtem Leib. Da das, was gespiirt wird (und natiirlich wird
die Beriihrung hier real gespiirt), dem sichtbaren Arm zugeordnet
wird, haben wir den Beweis, dass die leibliche Empfindung ein rezep-
tiv-aktiver, ja teilweise »konstruierter« Vorgang ist, in dem eine gegen-
stindliche Welt aufgebaut wird, die so in der Realitit nicht existiert,
nicht existieren kann, sondern imaginérer Natur ist. Der erlebte Leib
ist also ein Reprdsentant, ein mehr oder weniger addquat und immer
nur perspektivisch-ausschnitthaft nachempfundener und nachgezeich-

303

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

neter realer Leib, also eine komplexe dreidimensionale Vorstellungs-
realitit.

Vielleicht die einfachsten Tatsachen, die die Differenz von realem
Ding und phénomenalen Ding belegt, sind das Schwellenphinomen,
die Selektivitit der Weltwahrnehmung und das Reiz-Empfindungsver-
hiltnis. Im Falle des Schwellenphédnomens wird ein Reiz erst ab einer
bestimmten (meist schwankenden und von innerorganismischen Ein-
fliissen abhiangigen) Grofle wahrnehmbar. Im Falle der Selektivitat
hebt die Sinneswahrnehmung nur bestimmte Aspekte eines Welt-
gegenstandes heraus und unterschlidgt andere. Und im Falle des Ver-
haltnisses von Reiz und Empfindung konnte die Sinnesphysiologie zei-
gen, dass die einem Reiz entsprechende Empfindung langer anhalt als
dieser Reiz selbst. In allen drei Fillen gelangt demnach ein nicht-ob-
jektives, d.h. vom Subjekt eingefiihrtes, Moment in die Wahrneh-
mung, was beweist, dass wir unmoglich direkt und unvermittelt die
Dinge »sehen«.

Von der Seite der Neurobiologie wird dies durch den Befund be-
statigt, dass die Sinnesorgane und das Gehirn die verschiedenen, zu-
niichst getrennten Gegenstandseigenschaften (z.B. den Duft einer op-
tisch gesehenen und akustisch rauschenden Linde) analysieren und
integrieren, sodass erst sekundir ein simultaner Gesamteindruck
(»duftende, rauschende Linde«) entsteht. Noch deutlicher wird das
konstruktiv-rekonstruktive Potential des vormenschlichen Leibes,
wenn sein animalischer Nervenapparat innerhalb eines und desselben,
z.B. optischen Sinnessystems die simultan und synthetisch aufgefass-
ten Gegenstandseigenschaften (farbig, senkrecht, waagrecht, bewegt)
erst zerlegt und dann erneut zusammengesetzt. Was wir schlief3lich
intrapsychisch erleben (eben den Sinneseindruck), kann daher unmog-
lich ein unmittelbar und intuitiv erfasster Weltgegenstand in seinem
Ansichsein sein. Vielmehr ist das, was wir unmittelbar und intuitiv-
ganzheitlich erfassen, das Ergebnis eines komplizierten Prozesses, das
uns der Leib (zuletzt mittels des Gehirns) gleichsam vor die geistige
Anschauung stellt. Dieses Ergebnis, das ein Werk, eine Wirkung, eine
»Erscheinung« des Leibes ist, nehmen wir allerdings nicht mehr mit-
telbar, sondern direkt wahr, und an dieser Stelle greifen wir natiirlich
direkt in die materielle Welt hinein. Denn auch das sinnliche Wahr-
Nehmen ist eine Tat, ein Eingriff in die Welt, eben in die Welt des
realen, physischen Leibes (vgl. S. M. Zeki, Das geistige Abbild der
Welt, 1993, S. 26-35).

304



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

Diese Erkenntnis wird schliefSlich durch die sinnespsychologische
Forschung iiberboten, die feststellen konnte, dass wir aus praktischen
Orientierungsgriinden in der sinnlich vermittelten Realitit oft Dinge
wahrnehmen, die dort nachweisbar fehlen. Dazu gehoren z.B. Kon-
trastphinomene: Wo zwei weifle Wande aufeinander stoflen und eine
Kante bilden, sehen wir einen Schatten, der objektiv nicht da ist. Also
besitzt die Sinneserfahrung iiber ihren Abbild- oder Reprisentations-
sinn hinaus noch eine eigenstindige Kraft, der es nicht um Erkenntnis
allein, sondern um Bewiltigung des Daseins geht. Es waltet hier ein
pragmatisches Sinnmoment, das sogar bereit ist, um der physischen
Selbsterhaltung willen ein Stiick (nicht das Ganze!) der sinnlichen
Wahrheitszusammenhinge zu opfern. Damit beweist dieses einfache
Beispiel nun endgiiltig, dass die Sinneswahrnehmung bzw. sinnliche
Erfahrungserkenntnis erstens reprisentativ und zweitens konstrukti-
vistisch ist, woraus natiirlich noch lingst nicht geschlossen werden
darf, dass sie mit den Dingen selbst nicht in direkten Kontakt treten
und von ihnen nichts wiedergeben konne. Das Gegenteil ist der Fall.
Dabei ist zu beachten, dass der Konstruktivismus auf zwei wesenhaft
verschiedenen Ebenen stattfindet, auf einer physiologischen und einer
psychologischen. Jenes genannte Kontrastphinomen geht einzig und
allein auf die Physiologie des Nervensystems bzw. der Sinnesorgane
zuriick, denn lingst, bevor wir seiner bewusst werden, wurde es vom
Auge und dem Gehirn bewirkt und zur besseren Orientierung des
Organismus im Raume bereitgestellt. Anders verhilt es sich, wenn
ein Kind, das sich im dunklen Wald verirrt, einen Busch fiir ein boses
Tier oder ein Gespenst hilt. Auch hier wird »konstruiert«, aber nicht
von Seiten des Gehirnapparates, sondern von Seiten der individuellen
Psyche. Das Gehirn »zeigt« nur einen dunklen Fleck. Die Alterierbar-
keit beider »Systeme«, also des Nervensystems und der Psyche, mit
der Folge von Wahrnehmungsverzerrungen beweist schliefSlich voll-
ends, dass wir ein »Bild« von der Auflenwelt haben und nicht sie
selbst.®

8 Wenn jemand z. B. miide wird und darauthin Doppelbilder sieht, glaubt niemand, dass
sich die Welt wirklich verdoppelt habe, sondern nur die Reprisentation derselben. Als
weitere Beweise fiir den konstruktivistischen Anteil des Subjektes an der Wahrneh-
mung seien noch die Befunde genannt, die Piaget an Kindern entdeckte: Erfasste die
Wahrnehmung der Kinder unmittelbar den objektiven Seinsbestand der Weltdinge,
dann miissten sie ein intuitives Wissen von den Naturgesetzen haben. Das ist aber
keineswegs der Fall. Vielmehr »machenc sie sich ihr eigenes Weltbild mit eigenen, ob-

305

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

Von den oben angegebenen drei erkenntnistheoretischen Positio-
nen kann in Bezug auf die Auflenwelterfahrung® verniinftigerweise
nur die mittlere aufrechterhalten werden. Wihrend die erste im Soli-
psismus endet, der den Leib zur reinen Phantasie degradiert, endet die
Schelersche Position in einem naiven Realismus, der das aktive, repra-
sentative und konstruktivistische, nichtsdestotrotz nach Addquation
strebende Moment der Sinneswahrnehmung verkennt.!0

Wenn aber eine solche »Realphantasmogorie« moglich ist, dann
kann es kein absolutes Kriterium fiir die Erkennbarkeit des realen Lei-
bes (bzw. der realen Welt) geben, dann ist, was ja alle Stérungen der
sinnlichen Wahrnehmung beweisen, seine mogliche Irrealitit, Virtua-
litdt, Scheinrealitdt, wie Descartes (1960, 1. Meditation) richtig sah, nie
ganz auszuschliefen — und also ist die Annahme der unmittelbaren,
vom Bewusstsein unberiihrten (und damit absolut gewissen) Erfahr-
barkeit des realen Leibes briichig, labil, nicht absolut, sondern wesent-
lich vermittelt und bestenfalls probabilistisch anniherbar.

Wir miissen aber noch tiefer schiirfen. Was wire, wenn wir den
realen Leib mit seinen Organen und Gliedern unmittelbar, d. h. so, wie
er an sich selbst ist, erfahren konnten? Nun, wenn das moglich wire,
dann implizierte das die Moglichkeit, ganz direkt, eben unmittelbar bei
der Sache selbst sein zu konnen, etwa bei meinem Kopf, meinem Herz,
meinem Riicken, meiner Milz. Vermittelnde Sinnesorgane wiren tiber-
fliissig, und vor allem miisste es moglich sein, die Sache selbst, d.h. in
ihrem vollen Umfang und in ihrer inneren Totalitit, zu erleben und zu
erfassen. Genau das ist aber offensichtlich unméglich. Von meinem
Kopf sehe ich z.B. fast nichts, nur sehr wenig (und schon gar nicht sein
Inneres), also ist nur ein Ausschnitt von ihm erlebbar, bedingt gewiss

jektiv falschen GesetzmifBigkeiten. So miissen sie z.B. die Konstanz von in der Form
verdnderten Mengen erst lernen.

9 In Bezug auf die reflexive Selbsterfahrung und auf die Anschauung idealer Gegen-
stinde gelten, wie oben gesagt, andere Gesetzmifigkeiten — ein reprisentatives Wahr-
nehmungsmedium ist hier nicht von Néten. Das muss N. Hartmann entgegen gehalten
werden, der jeder menschlichen Erkenntnis die drei Wesenskomponenten Subjekt, Ob-
jekt und »Bild« (Erkenntnisgebilde) zuschreibt. Das lasst sich erweisbar nicht halten
(vgl. besonders Brandenstein 1966b, S. 171-185).

10 In seiner umfassenden Darlegung der Piagetschen Erkenntnistheorie zeigt Fetz
(1988a, S. 67-70), dass das konstruktivistische Moment sogar im Dienste einer grofSe-
ren Adédquation steht! Dadurch leistet Piagets genetisch-konstruktivistische Epistemo-
logie nach Fetz einen originalen Beitrag zur Philosophie der Erkenntnis {iberhaupt und
fiithrt die philosophische Tradition entscheidend iiber sich hinaus.

306

am 16.01.2026, 08:48:21. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

durch nichts anderes als durch die Perspektivik meiner sinnlich vermit-
telten Wahrnehmung. So kann ich nur bestimmte Aspekte meines
Kopfes, meines Rumpfes optisch sehen und innerlich spiiren. Dieser
begrenzte Ausschnitt kann aber unmdglich der reale Kopf, der reale
Rumpf, das reale Herz sein, da ein solcher Ausschnitt als Ausschnitt
(1) unmdglich selbstidndig, substanzial bzw. objektiv bestehen und im
Ubrigen auch nicht intersubjektiv geteilt werden kann. Die von mir
optisch gesehene Vorderseite des Rumpfes kann nur als Bewusstseins-
ding, als Phinomen, als geistig erlebtes und gestiitztes Flichending,
jedoch nicht physisch-real existieren. Physisch-real muss der Rumpf
dreidimensional sein, eine Fliche oder ein perspektivisch verzerrtes
quasidreidimensionales Ding kann in der Auflenwelt, d.h. an sich,
nicht bestehen. Offensichtlich bin ich also in wesentlicher Hinsicht ge-
rade nicht unmittelbar bei meinem realen Leib, sondern mache mir von
ihm in der Wahrnehmung nur ein »Bild«, eine perspektivisch verzerr-
te, konstruierte oder besser nachkonstruierte Ausschnittsrealitit, die
als solche nicht real bestehen kann.

Analoges gilt fiir die auSerleiblichen Dinge der physischen Welt.
Auch von ihnen behaupten einige Phinomenologen, so eben Scheler,
Heidegger, Fuchs, dass sich das sinnlich wahrnehmende Bewusstsein
nicht nur bei einer (mehr oder weniger addquaten) Reprisentation die-
ser Dinge, sondern unmittelbar und real (!) an ihnen befinde. Wenn ich
etwa vor mir einen realen Busch sehe und dahinter einen realen Baum,
dann befinde ich mich nach dieser radikal realistischen, ja positivisti-
schen (zugleich aber »mystischen«) Erkentnistheorie unmittelbar so-
wohl am Busch als auch am Baum. Ist damit aber die empirisch unleug-
bare, auch von jenen Denkern nicht geleugnete Perspektivik der
sinnlichen Wahrnehmung vereinbar? In keinem Fall! Alle Perspektivik
impliziert eine Distanzbildung, die nur dadurch zustande kommen
kann, dass ich in meinem Wahrnehmungserlebnis nicht unmittelbar
an den Dingen bin oder gleichsam tiber ihnen schwebe. Genau das
nehmen jene Autoren aber an, indem sie das Erleben als eine, als solche
real ausgedehnte und real sich iiber die Dinge wie ein Lichtteppich aus-
gebreitete Realitit auffassen. Eine reale Extensivitit von dieser Art ist
aber mit vielen fundamentalen Eigenschaften des Bewusstseins inkom-
patibel: mit seiner Zentriertheit und daraus entspringenden Perspekti-
vik, mit seiner (rdumlich unausgedehnten) Intentionalitit, mit seinem
unrdumlichen Aktstatus (der wiederum einen véllig welttranszenden-
ten Aktquell fordert), mit seiner Reflexivitit, mit seiner vollig anderen

307

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

als physischen Zeitstruktur, mit seiner Sinnbildungsfihigkeit und
Wertorientierung. Es ist darum kein Zufall, dass diese im Kern positi-
vistische Erkenntnistheorie zu einer naturalistisch-biologistischen Be-
wusstseinstheorie neigt. So sagt Fuchs (2007), dass das Bewusstsein
zwar nicht vom Gehirn, aber doch vom ganzen Organismus hervor-
gebracht werde, ja (womit er sich selbst unmittelbar widerspricht), dass
das Gehirn leibliche in mentale Prozesse transformiere, was ja unzwei-
felhaft eine Art Kausalitit darstellt, die dem Bewusstsein, dem Geist,
genau betrachtet, keine Moglichkeit freien Selbstbestimmens mehr
ldsst und ihn daher in seinem spezifischen Eigensein negiert. Die orga-
nismische Gehirn-Geist-Theorie hebt den Geist wesenhaft auf.

Hinzu kommt ein Weiteres: Wenn ich meinen Leib erlebe, ge-
schieht dies in der Modalitit, sprich in der Seinsweise des Erlebens,
und die ist eben bewusstseinsartig, z.B. vorstellend, anschauend, wis-
send usw. Der Leib als reale physische Wirklichkeit ist aber kein vor-
stellendes, anschauendes, erlebendes Ding, er ist wesentlich materiell,
z.B. mit physischer Energie aufgeladen, die in meinem erlebten, wahr-
genommenen Leib tiberhaupt nicht zur Darstellung kommt. Auch ist
er atomar, chemisch, biochemisch strukturiert — Seinsweisen, von de-
nen mein erlebter Leib, der Leib als Phinomen nichts zeigt. Miissten
aber nicht genau diese Seinsweisen, Seinsmomente zu Bewusstsein
kommen, wenn ich meinen realen Leib (bzw. die realen aufSerleiblichen
Dinge) unmittelbar, d. h. als der, der er an ihm selbst ist, bzw. als die, die
sie an ihnen selbst sind, anschauen konnte? In der Tat. Und da dies
unmoglich ist, irrt Scheler.

Wozu, fragt sich schlief3lich, sollten wir Sinnesorgane und vor al-
lem Sinnesorgane im Plural (!) besitzen, wenn wir unmittelbar bei den
physischen Dingen verweilen konnten? Und wie sollten wir uns ohne
Sinnesorgane von den Dingen distanzieren kénnen? Und welchen Sinn
machte die Vielfalt und Differenziertheit der Sinnesorgane, von denen
jeder doch nur eine Perspektive des wahrgenommenen Weltgegenstan-
des, also gerade nicht sein An-sich-Sein erfassen kann? Kurzum: Wir
konnen nur durch die Sinnesorgane hindurch und nicht, wie Scheler
(und z.B. Fuchs) meinen, iiber sie hinweg der Welt begegnen. Damit
aber konnen die Weltdinge nur im Licht der Sinnesorgane und im Lich-
te unserer Erlebens- bzw. Bewusstseinsstruktur erscheinen (da bleiben
Leibniz und Kant ewig im Recht), und eben diese beiden »Lichtkreise«
sind nicht einfach identisch mit dem physischen Sein. Das Bewusstsein
ist keineswegs nur eine Art Firnis, der sich in absoluter Diaphanie iiber

308

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

die Welt legt, eine Art Ather, der die Dinge, wenn er sie beriihrt, nicht
alteriert, sondern nur erhellt, d.h. bewusst und dadurch transparent
macht. Im Gegenteil ist das Bewusstsein vor allem aufgrund seiner
intentionalen (und sonstigen Eigen-) Struktur eine Kraft, eine Macht,
ein Zugriff, der das Ergriffene zwar nicht unbedingt verbiegen und ver-
dunkeln muss, aber doch von seiner Eigenstruktur nicht absehen kann
und sie in einem mithsamen und selbstkritischen Prozess der Welt an-
zupassen hat (und nie ganz anpassen kann). Und weil sich dies so ver-
hilt (und die Selbstkritik des Menschen recht beschriankt ist), wird die
erfahrene Welt bekanntlich so oft verfarbt, getriibt und verbogen. Folgt
aus all dem nun aber, dass das Phdanomen mit dem »Ding an sich«, wie
Kant meinte (und ebenfalls die modernen Neurobiologen meinen),
nichts zu tun habe? Dass es iiberhaupt keine unmittelbare Begegnung
mit der physischen Welt in ihrem An-sich-Sein und keine (mehr oder
weniger) addquate Reprisentation!! gebe? Keineswegs.

Hitte das Phinomen mit dem realen Ding rein gar nichts zu tun,
dann wire es auch nicht dessen Erscheinung, dann wire, wie Fichte
richtig schlief3t, die Annahme eines Dinges an sich sinnlos, tiberfliissig,
ja selbstwiderspriichlich. Selbst Kant unterstellt aber, dass das Ding an

1 Wenn die Neurobiologen heute von »Représentation« reden, meinen sie etwas fun-
damental anderes als die Philosophen friiherer Zeiten (z. B. Thomas v. Aquin). Bei jenen
représentiert ein neuronaler Zustand ein Auflenweltereignis, ohne dass sich dieses in
jenem in irgendeiner addquaten Weise abbildete. Im Grunde handelt es sich um ein
vollig arbitrdres, inaddquates Zeichenverhiltnis, das keinen Schluss vom Zeichen auf
das Bezeichnete zulisst. Die klassische Addquationstheorie geht dagegen von einer we-
nigstens niherungshaften Analogie allerdings nicht zwischen Neuronenzustand und
AufSenweltding, sondern zwischen dem sinnlich erlebten Phinomen (also einem gese-
henen Baum) und dem Auflending (dem realen Baum) aus. Nur innerhalb solch einer
Theorie ist die Welt fiir uns zu retten. Das Modell der Neurobiologen, das ja einen
radikalen Konstruktivismus darstellt, endet erweislich in einem radikalen Idealismus,
ja sogar Solipsismus. Dies kritisiert Fuchs (2007) zu Recht, auch wenn er leider dann
wieder in das andere Extrem, einen im Grunde naiven oder positivistischen Realismus
verfillt. Nach unserer Auffassung ist die sinnliche Wahrnehmung doppelt konstruiert,
einerseits durch den Funktionsleib, andererseits durch seelische Intentionalititen, doch
nicht freischwebend, sondern im Sinne einer (immer nur niherungshaften und irr-
baren, daher kritischen) Nachgestaltung oder Nachzeichnung der objektiven Welt, in
der sich unmittelbare Begegnung, aktive Konstruktion und sich an die Sache anzu-
schmiegen suchende Adiquation in natiirlicher Weise verbinden. Kurzum: Wir haben
es hier mit einer ideal-realistischen und kritischen Erkenntnistheorie der sinnlichen
Wahrnehmung zu tun, die im Rahmen eines addquationstheoretischen Reprisentati-
onsbegriffs sowohl das subjektiv-konstruktivistische als auch das objektiv-vorgegebene
Moment in der Wahrnehmung beriicksichtigt und vereinigt.

309

am 16.01.2026, 08:48:21. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

sich die sinnliche Erscheinung mitbedingt und in ihrer sinnesqualitati-
ven Seite (die bei ihm allerdings véllig dunkel bleibt) mitbewirkt. Und
also setzt er eine Verbindung voraus. Schon indem er behauptet, das
Ding an sich bewirke die Erscheinung, widerlegt er seine eigene dog-
matische Ansicht, wonach das Ding an sich vollig unerkennbar sei. Zu-
dem wissen wir mit Gewissheit, dass gerade die sinnesqualitativen Mo-
mente des Erfahrungsgegenstandes nicht vom Bewusstsein gesetzt
sind, sondern irgendwie aus dem Leib und damit natiirlich, da der Leib
ein Weltding ist, aus der Welt stammen. Das Zeugnis unserer Wahr-
nehmung bestitigt dies auch: Nicht unser Bewusstsein ist farbig,
schwer, duftend und tont, sondern die Dinge der Welt sind farbig, duf-
ten, sind schwer und tonen; nicht das Bewusstsein setzt originar Far-
ben, Tone, Diifte usw., vielmehr werden ihm diese Qualitdten »vor-
gesetzt«. Analog verhalt es sich mit den raumzeitlich-gestaltlichen
Momenten: Auch sie machen wir nicht, sondern wir empfangen sie
mit dem Sinnesgegenstand, und es wire nicht nur gegen alle unmittel-
bare Erfahrung, sondern véllig absurd, im Ubrigen empirisch auch nie-
mals verifizierbar, zu behaupten, dass die physisch-reale Welt zeitlos,
raumlos, gestaltlos, damit bewegungslos, unausgedehnt und zahlen-
mifig unstrukturiert sei. Wie sollten wir von einer solchen Welt wis-
sen konnen? Wie sollten unsere ausgedehnten, bewegten, quantitativ
strukturierten Sinnesorgane die Wahrnehmung einer solchen Welt
vermitteln? Sie wiren dafiir ja offensichtlich vollig ungeeignet und
mithin tberfliissig. Wenn wir aber unterstellen, dass die Welt aus-
gedehnt, bewegt, mengenmiflig gestaltet, ja auch qualitativ gefiillt ist,
dann werden die Sinnesorgane, ja der Leib in seiner Existenz verstind-
lich, ihre vielfiltig-differenzierte Funktion wird sinnvoll, und also ver-
mdogen sie uns etwas von der Qualitit und Struktur, vom Dasein und
Sosein der Welt zu sagen. Was sie vermitteln, vermitteln sie aber dann,
eben weil sie vermitteln, nur analog, und das wiederum schliefSt die
Moglichkeit der Addquatheit ein. Der Umstand z.B., dass von zwei
nebeneinander stehenden Biaumen der eine in der optischen Wahrneh-
mung doppelt so grof3 erscheint wie der andere, entspricht dann einem
realen Groflenverhiltnis, was doch nur dies eine heifSen kann, dass das
reale Grofienverhaltnis im Sehvorgang analog abgebildet und repra-
sentiert wird. Es liegt also keine einfache oder absolute Identitit, son-
dern nur eine Entsprechungs- oder Analogidentitit vor. Und das ge-
niigt, um von der Welt etwas wiederzugeben, was die Orientierung in
ihr sichert. Lage eine absolute Identitit vor, dann kénnten wir uns in

310

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

der Welt gar nicht bewegen! Wenn in der Wahrnehmung aber quanti-
tative Momente der Wirklichkeit analog wiedergegeben werden kon-
nen, dann gibt es keinen zureichenden Grund, solches fiir die seins-
logisch-relationalen und die qualitativen Strukturmomente der
physischen Welt, wie dies Locke tut, auszuschliefSen. Sinnestiuschun-
gen gibt es bei den so genannten priméren Sinnesqualititen (Raum,
Zeit, Gestalt, Bewegung) nicht weniger als bei den sekundéren Sinnes-
qualititen (Farbe, Klang usw.), das ist also kein Argument fiir die an-
geblich reine Subjektivitit der sekundiren und der angeblich reinen
Objektivitit der primiren Sinneseigenschaften.

Wenn die Ausfithrungen iiber das Analogieverhiltnis zwischen
sinnlichem Wahrnehmungsbild und realem Weltgegenstand bzw.
Weltverhiltnis zutreffen, gibt es dann, so fragt sich, iiberhaupt die
Maoglichkeit einer unmittelbaren Begegnung, ja Berithrung von wahr-
nehmendem Subjekt und wahrgenommener Welt, von Bewusstsein
und sinnlich gestalteter Materie? Es muss sie geben, denn andernfalls
konnte sich das Analogieverhiltnis in der Wahrnehmung nicht konsti-
tuieren. Allerdings, diese unmittelbare Berithrung kann unmdoglich
nur, wie Scheler wieder richtig sieht, auf Wahrnehmung beruhen, da
sich die Wahrnehmung als kontemplatives Geschehen nicht transzen-
dieren kann. Rein wahrnehmend iibersteigt kein Subjekt seine Erle-
bens- und Bewusstseinssphire, das ist sachlich und logisch unméglich.
Wie aber dann? In unmittelbarer Weise einzig und allein durch die Tat,
durch den tdtigen Eingriff in die Welt, durch die leibliche Handlung,
mit der das Ich sozusagen bis an seine Bewusstseinsgrenze geht und
iiber diese hinausgreift. Konnte das Bewusstsein, das Ich, der Geist
nicht in die Welt einwirken, d. h. seinen Leib nicht ergreifen und bewe-
gen, dann allerdings wire eine Begegnung mit der Welt unméglich
(und dann wiissten wir nicht einmal etwas von unserem Leib!). Alle
Erfahrung aber beweist das Gegenteil: Ich kann nicht nur wollen, son-
dern ich kann auch leiblich mein Wollen vollziehen, kann zumindest
gewisse Bewegungen im Leib auslésen und koordinieren, z.B. die Be-
wegungen meiner Sinnesorgane, meiner Glieder. Ja schon die welt-
gerichtete Aufmerksamkeit impliziert eine Ergreifung und Alteration
meines Sinnesorganes, z.B. meines Gehors, wenn ich, wie man sagt,
»die Ohren spitze«. Im leiblichen Agieren bin ich also unmittelbar bei,
ja in der Welt, und durch meinen Leib hindurch, der ja selbst im vollen
Sinne welthaft-physisch ist, bin ich in und bei der Welt. Selbstredend
ist mir die aufSerleibliche Welt niemals so unmittelbar gegeben wie der

311



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leiden und Leib

eigene Leib, sondern immer durch diesen vermittelt. Da aber der eigene
Leib selbst ein Weltding ist und unmittelbar in der auflerleiblichen
Welt besteht, in direkter Beriihrung, ja in vollster gegenseitiger Durch-
dringung mit ihr (etwa beim Atmen, bei der Nahrungsaufnahme, bei
der Ausscheidung etc.), konnen wir als erlebende, als bewusste Wesen
mittelbar-unmittelbar bei der auflerleiblichen Welt sein.

Durch diese vertieften Uberlegungen wird nicht nur die Scheler-
sche Position korrigiert und erginzt, sondern es wird auch die trans-
zendentale Position Husserls, die den Ubergang von Ich und Welt nie
aufklaren konnte, iiberwunden. Es ist aber auch dies klar: Wenn es die
Tat, die Handlung, der Eingriff ist und eben nicht die Wahrnehmung
(bzw. die Wahrnehmung nur »auf dem Riicken« der Tat), vermittels
der wir unmittelbar in Kontakt mit der physischen Welt treten, dann
kann es keinen theoretisch zureichenden Beweis fiir die Existenz einer
eigenstindigen realen Welt geben, sondern blof eine allerdings stets
wachsende Wahrscheinlichkeit. Nur in der immer einzelnen Tat wird
die Welt gegenwirtig, wird real spiirbar, sei es als Widerstand, Entzug
und Leid, sei es als Genuss und vitale Kraft. All das muss erlebt, das
kann nicht deduziert werden, und also wird es hier nie theoretische
Gewissheit, sondern nur theoretische Wahrscheinlichkeit und prakti-
sche Gewissheit geben. Die praktische Gewissheit aber kann ihrem We-
sen nach weder allgemeine Giiltigkeit noch axiomatische Notwendig-
keit erlangen und bleibt, da wesentlich an die Erfahrung des einzelnen
Subjekts gebunden, immer der grundsitzlichen Verunsicherung und
Ungewissheit ausgesetzt. Das In-der-Welt-Sein ist gewissermafSen ein
irrlichterndes Geschehen, keineswegs ein faktum brutum, und muss
immer wieder neu durch Selbsteinsatz und Engagement errungen wer-
den. Erst durch diese Arbeit wird das In-der-Welt-Sein zum Welt-fiir-
mich-Sein. Nur dem, der in die Welt eintaucht, taucht auch die Welt
auf.

312

am16.01.2026, 08:43:21. - [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Der Leib als Quelle des Leidens
	3.  Der Zugang zum Leib: seine immanent-transzendente Wirklichkeit
	4.  Die Grundstruktur des Leibes: sinnliche Fülle, dynamische Ordnung, substantielle Medialität
	5.  Leib und Körper
	6.  Leib, Bedürfnis und Leiden (das Rubikonmodell nach Heckhausen)
	7.  Grundformen leiblichen Leidens: Schmerz, Erschöpfung, Verletzung, Krankheit, Verstümmelung, Behinderung, Entstellung
	8.  Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

