
X. Leiden und Leib

1. Allgemeine Vorbemerkung

Wie im Methodenkapitel betont reicht die phänomenologisch-deskrip-
tive Analyse über die Grenze des Anschaulich-Anschaubaren nicht
hinaus. Damit ist zwar ein tragfähiger Grund für alles Erkennen gelegt,
aber auch eine Grenze gezogen, die unendlich viel ausschließt. Zu sol-
chen Gegenständen, die phänomenologisch nicht mehr direkt erreich-
bar sind, gehört alles, was nur indirekt erfahrbar bzw. erschließbar ist,
so vor allem der Leib in seiner totalen Materialität, dann selbstver-
ständlich die Natur, das Unbewusste, der Andere, das Unendlichkleine
und Unendlichgroße und die Kausalität im Allgemeinen. Denn nie-
mand kann das Sein der Materie außerhalb des Bewusstseins wahrneh-
men, vielmehr muss es aus den Spuren der Sinnesempfindungen er-
schlossen werden; ebenso wenig kann das Unbewusste als solches
angeschaut werden, weil es, wenn in seinem Inhalt erkannt, nicht mehr
unbewusst ist. Dieser einfache, aber grundlegende epistemologische
Umstand, der oft missachtet wird, stellt den Hauptgrund dafür dar, dass
eine Philosophie des Leibes, die sich – wie z.B. bei Merleau-Ponty
(1965) und Fuchs (2000) – ausschließlich auf die Phänomenologie
stützt, notwendig unzureichend ist, denn der Leib ist nicht nur das,
was erlebt wird, sondern reicht weit darüber hinaus, vor allem in Hin-
sicht seiner wirkmächtigen Quellen. Und drittens überschreitet das
Problem der Kausalität, also die Frage, wodurch und wie etwas ent-
steht, alle Phänomenologie, da die phänomenologische Analyse nur
Gegebenes bzw. die Bedingungsverhältnisse des Gegebenen beschreibt,
soweit sie im Anschaubaren vorliegen. Das aber bedeutet, dass sie sich
nur auf das beziehen kann, was schon da ist. Was noch nicht da ist bzw.
erst entsteht (oder auch vergangen ist oder überhaupt nicht erscheinen
kann), kann sie logischerweise nicht ergründen, dazu bedarf es einer
neuen Methode, eben der bereits vorgestellten regressiven Analyse.

256

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schon der Begriff des »Erleidens« oder der »Affektion« transzendiert
daher streng genommen jegliche Phänomenologie: Zwar kann sie noch
beschreiben, wie z.B. auf einen Sturz ein Knochenbruch, auf eine De-
mütigung eine Depression folgt, aber wer oder was dieses rein zeitliche
Folgeverhältnis verursacht, d.h. entstehen lässt, kann sie nicht mehr
genügend aufklären. Darum ist das Leiden in seiner vollen Gestalt, d.h.
unter Miteinbeziehung seiner unbewussten, seiner physisch-materia-
len und seiner welthaft-kausalen Wechselwirkungsverhältnisse nicht
mehr rein phänomenologisch erhellbar, sondern verlangt notwendig
eine transempirische Methode und Wissenschaft, die nicht nur die we-
senhaft unselbständigen, weil im und durch das Erleben konstituierten
Erscheinungen, sondern die realen, d.h. dem Erleben gegenüber selb-
ständigen, Seinsverhältnisse zu ergründen sucht. Mit den angegebenen
drei Themenkreisen – mit dem Unbewussten, dem Leib und der Kau-
salität – überschreiten wir daher die Phänomenologie des Leidens.
Trotzdem scheint es sinnvoll, in einem ersten Anlauf die phänomeno-
logische Grenze des Leidens, also die Leiblichkeit, das Unbewusste und
die Verursachung des Leidens, zu untersuchen. Eine zureichende
Durchklärung dieser drei Gegenstandsbereiche kann allerdings erst
eine Metaphysik des Leidens mit der regressiven Analytik leisten. Be-
ginnen wir mit dem uns Nächsten: mit dem Leib.

2. Der Leib als Quelle des Leidens

Der Mensch wohnt in der Welt in einem Haus, in das er nicht einzieht,
sondern in dem er erwacht und sich vorfindet: Dieses Haus ist der Leib,
sein Leib. Einen Zustand vor oder außer diesem Haus kennt er nicht, es
ist ihm vor- und mitgegeben, ja er erfährt sich immer schon als Leib, in
und mit seiner Leiblichkeit. Sie ist darum das erste »Feld« seines Da-
seins, gewissermaßen der erste Möglichkeitsraum, in den er sich hi-
neinstreckt und durch diese »leibhafte« Urbewegung seiner selbst inne
und habhaft wird.

Da dieser Leib nun weder ein bloßes solipsistisches Phantasie-
gebilde noch eine bloße Selbstsetzung und Selbstobjektivation eines
idealistischen Subjektes ist, sondern eine volle physische Weltrealität,
die schon vormenschlich da ist und vormenschlich entwickelt und or-
ganisiert wurde, zuletzt als Primatenleib, ist der Mensch im vollen
Sinne ab ovo ein »Weltding«, ein lebendiger Körper, eine physische

257

Der Leib als Quelle des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Realität. Und als ein solcher lebendig organisierter Körper untersteht
er allen physischen, d.h. physikalisch-chemischen und biologischen,
Gesetzmäßigkeiten und ist allen physischen Widerfahrnissen dieses
Kosmos ausgesetzt. Nichts gibt es im realen Universum, das nicht di-
rekt oder indirekt auf ihn wirken könnte: Hartes und Weiches, Schwe-
res und Leichtes, Warmes und Kaltes, Helles und Dunkles, Süßes und
Bitteres, Förderliches und Schädliches, Schönes und Hässliches, Erhe-
bendes und Bedrückendes, Klärendes und Verwirrendes.

ZumWiderfahrnis kann darum alles werden, nicht nur Unlustvol-
les, Schädliches, Nutzloses, Widriges, sondern auch Angenehmes,
Schönes, Förderliches. Zum Leid wird ein Widerfahrnis vom Gesichts-
punkt des Leibes aus, wenn es seiner inneren Ordnung, seiner Hinord-
nung auf seine Umwelt und seinen Bedürfnissen und Intentionen wi-
derspricht. Stolpert ein Mensch, dann ist es nicht erst sein Ich, das
reagiert und das Gleichgewicht wiederherzustellen versucht, sondern
die vormenschlichen Instinkttätigkeiten »springen an« und »wissen«
genau, was zu tun ist. Unordnung und drohende Gefährdung werden
ausbalanciert, schon vom Leib her, instinktiv, also vormenschlich und
dennoch intentional.

Recht betrachtet ist der lebendige Organismus unentwegt Störun-
gen seiner geordneten Weltbezogenheit und seiner inneren Kohärenz
ausgesetzt; und recht betrachtet ist er ständig tätig, seine »Interessen«
zu wahren. Ja der vormenschliche Organismus ist auf eine Unzahl von
Störungen vorbereitet, ist gewappnet, von der zellulären Ebene bis zu
komplexen instinkthaften Bewegungsmustern. Und trotzdem entgeht
er tief greifenden Störungen nicht, die ihn »zu Fall« bringen, behin-
dern, beeinträchtigen, erschöpfen, verletzen, beschädigen, krank ma-
chen, entstellen und töten. Die Geschichte des Lebens ist eine Ge-
schichte der überwundenen und nicht überwundenen Verletzungen
und Krankheiten, und es liegt auf der Hand, dass der Mensch, ja das
Leben schlechthin, dem Leib die Möglichkeit, krank zu werden, ver-
dankt. Denn der Leib öffnet uns zur Welt, bietet eine »Außenseite«,
die allem zugänglich ist, ja er ist das Medium aller Einwirkungen und
Wechselwirkungen imWeltgeschehen. Ohne ihn, etwa gedacht als rei-
ne Geister, könnten wir für andere Subjekte nie zumObjekt werden. Es
ist der Leib, der uns zu Weltobjekten macht, aber er ist es auch, in, mit
und durch den wir als Subjekte in die Welt wirken und in der Welt
erscheinen können.

Damit nicht genug, dass der Leib der Schauplatz endloser »Welt-

258

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kämpfe« ist, er ist auch noch in sich selbst ein Quell vieler Leiden.
Denn er wird geboren, er ist unreif, er wächst, reift, altert, er hat Gren-
zen, er verlernt, er vergisst, er irrt sich, er verwirrt nicht selten die
Vielzahl seiner nicht immer leicht zu koordinierenden Funktionen. Al-
les das nicht durch äußere Widerfahrnisse, sondern aus sich heraus. So
mündet fast schon zwangsläufig das Altern in Behinderung, Schwä-
chung, Dysfunktion und Krankheit, gleichsam ganz natürlich. Vor al-
lem für den Menschen (wohl kaum für das Tier) ist darum das Altern
nicht ganz unberechtigt eine Art »natürliche Krankheit«.

Auch das ist noch nicht alles. Der Leib des Menschen, und zwar
nur des Menschen, ist nicht nur von außen und aus der Mitte seiner
biologischen Lebensquellen (die etwa das Altern bewirken), sondern
vielleicht am massivsten vom Ich her störbar, von seiner personalen
Mitte, seiner leiblichen Exzentrizität, die über den Leib hinaus reicht
und aufgrund der anfänglichen und lange anhaltenden seelisch-geisti-
gen Unreife des Ich, der Person, des Bewusstseins zumHauptstörfaktor
des menschlichen Lebens wird oder doch werden kann. Tiere erkranken
nicht psychosomatisch, psychiatrisch und psychosozial (außer im do-
mestizierten Exil), die menschliche Existenz aber kann die Spannung
zwischen Person und Leib nie vollständig schlichten, sie bleibt eine
ewige Aufgabe und latente Gefahr, und das um so mehr, als der Gegen-
satz zwischen der radikalen Endlichkeit des Leibes und der Potential-
unendlichkeit des personalen Bewusstseins, des Geistes (im nicht nur
rationalen Sinne) unaufhebbar ist. Wie viele Schlafstörungen haben
nicht ihren Grund in der Unruhe, Sorge, Angst, Grübelei des Ich? Hier
ist der Leib und sein vitales Leben schutzlos der wahrlich nicht gerin-
gen Wirkungsmacht des Ichs, der Person, des Geistes ausgeliefert, und
zwar »von innen« her, aber nicht von einem vitalen Innen, sondern aus
der Dimension des personalen Seins, das wohl im Leibe lebt, auch im
Leibe erwacht, aber nicht dem Leibe entstammt und in seiner »Tiefe«
und »Höhe« über den Leib hinausreicht.

Hiermit verknüpft sich ein Nächstes, in dem sich dasWiderfahrnis
aus der äußeren, physischen Welt mit dem Widerfahrnis aus der per-
sonalen Welt verbindet: die Welt der symbolischen Kommunikation.
Wenn der Vater dem Sohnmit Worten droht, dann bedient er sich zwar
des Mediums der physischen Welt, er vermittelt aber seelisch-geistige
Gehalte, die, wenn sie aufgenommen werden (was eine Leistung ist!),
ihre störende Wirkung primär nicht im Leib, sondern im Erleben des
Betroffenen tun, so etwa, wenn der Sohn Angst vor Strafe entwickelt,

259

Der Leib als Quelle des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die sich dann auch im Leibe auswirken kann, obschon nicht muss,
schon gar nicht notwendig in schädlicher Weise. Es ist wichtig fest-
zuhalten, dass zwischen personalem Erleben und Leib eine Art Kapazi-
tätsdifferenz besteht. Während die »Seele« schon längst schwer ge-
schädigt sein kann (das sehen wir oft bei Kindern), fängt der Leib die
Störung durch allerlei Kompensationen noch auf und erkrankt oft viel
später, eben dann, wenn seine Regulationsressourcen erschöpft sind.
Eine echte tiefe seelische Kränkung erzeugt nicht sogleich ein Magen-
geschwür (ja nicht einmal notwendig eine leibliche Missempfindung),
aber wenn sie sich wiederholt oder lange anhält und psychisch nicht
bewältigt werden kann, sodass die seelische Erregung (etwa als Angst,
Ärger, unterdrückter Hass etc.) ohne Unterlass auf die leiblichen Emp-
findungen, Strukturen und Funktionen einströmt, dann reißt irgend-
wann ein leiblicher Zusammenhang und der Mensch wird krank. Wo
am Anfang eventuell nur Sprache stand, steht am Ende physischer
Schaden. Die Wucht der zwischenmenschlichen Symbolik und ihre
Wirkung bis tief in den Leib hinein kann gar nicht überschätzt werden
– denn sie kann töten! Nur, hier ist nicht primär der Leib die Quelle der
Schädigung, auch wenn sie ohne ihn nicht möglich wäre, da er alle
symbolische Kommunikation vermittelt.

Auch das ist noch nicht alles, gibt es doch noch eine wahrlich ge-
heimnisvolle Dimension, die zum Quell des Leidens werden kann und
die sich des Leibes bedient: das personale Unbewusste, wie es sich in
den Träumen, in Fehlleistungen, psychoneurotischen Symptomen usw.
offenbart. Dieses Unbewusste ist streng gegen das vitale Unbewusste,
also die letzten (metaphysischen) Quellen der leiblichen Triebe, Be-
dürfnisse und Instinkte abzugrenzen, wiewohl sich beide engstens ver-
binden und wechselwirken. Wohl alle neurotischen und primär psy-
chosomatischen Störungen speisen sich aus diesem Unbewussten,
dessen Natur von der Psychoanalyse zu erhellen versucht, aber imWe-
sentlichen aufgrund einer naturalistisch-monistischen Trieb-Libido-
theorie verfehlt wurde. Doch auch die verschiedenen Schulen der mo-
dernen Phänomenologie und der Neurobiologie scheitern vor diesem
Seinsrätsel, wenn sie es auf den Leib, den Organismus und sein »im-
plizites Unbewusstes« zurückzuführen suchen. Sobald ich etwas esse,
produziert der Leib (mir) unbewusst Speichel, Magensäure usw. Dies
ist gewiss keine Leistung meiner Person als Ich, als Subjekt, während
ein Versprecher, mit dem sich ein Verbrecher »sinnvoll« demaskiert,
nicht dem Leib, sondern seiner personalen Sinnsphäre entsteigt, die

260

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bis in ein Un- oder Unterbewusstes reicht, dessen Existenz und Essenz
selbstverständlich weder empirisch noch phänomenologisch direkt er-
kannt und daher nur durch ein geeignetes rückfragendes und rück-
schließendes Verfahren ermittelt werden können. Das aber durchaus!
(vgl. Brandenstein 1975, Kap. 6, S. 75: »Das Unbewusste«; Wandrusz-
ka 2008: »Der Traum und sein Ursprung«, Kap. D). Die Störungsmög-
lichkeiten, die von diesem personalen Unbewussten ausgehen und das
psychophysische Dasein betreffen können, sind grenzenlos und rei-
chen vom harmlosen Tic bis zum Voodootod.

3. Der Zugang zum Leib: seine immanent-transzendente
Wirklichkeit

Es wäre nicht abwegig, am Sinn der Frage nach dem Zugang zum Leib,
zu meinem Leib und zum Leib des anderen zu zweifeln. Denn, so ließe
sich gegenfragen, ist der Leib, vor allem je meiner, nicht gerade die
Voraussetzung, das Medium aller Zugänge wozu auch immer? Wir
erwachen im Leib, so hieß es weiter oben – aber erwachen wir denn
nicht nur in ihm, sondern auch mit ihm, am Ende gar durch ihn?Wenn
dem so wäre, könnten wir dann jemals ein Wissen vom Leib, eine Ob-
jektivation seiner Realität erreichen? Nun, gegen diesen Zweifel lässt
sich dreierlei einwenden.

Zuerst: Wenn wir vom Leib in seiner Totalität rein gar nichts wis-
sen könnten, dann wäre jede Rede von ihm sinnlos, ja sie hätte wohl nie
anheben können. Das wäre etwa so, als wollten wir von der Sinnes-
wahrnehmung eines Tieres sprechen, für deren Existenz wir nicht den
geringsten Hinweis hätten, sodass sie nicht einmal indirekt und auf
langen Umwegen erschlossen oder doch wenigstens vermutet werden
könnte. Irgendetwas müssen wir also vom Leib wissen können, fragt
sich nur was und wie.

Zum zweiten gibt es keineswegs nur, wie man heute oft sagen
hört, das Wissen in objektivierter, gegenständlicher Form. Wäre dem
so, dann könnten wir von uns selbst, d.h. im strengen und engen Sinne
von je meiner Aktivität, Tätigkeit, meiner »Vollzüglichkeit«, nichts
wissen. Das ist aber offensichtlich nicht der Fall, weil wir uns auch
ungegenständlich-reflexives Wissen eröffnen können, d.h. auch solche
Wirklichkeiten erleben, erfahren und erkennen können, die in keiner
Weise gegenständlicher (sondern eben »inständlicher«) Natur sind und

261

Der Zugang zum Leib: seine immanent-transzendente Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dem Erkennenden gar nicht gegenüberstellbar, dennoch aber (reflexiv)
einsehbar sind.

Und drittens könnte es sein, dass wir vom Leibe zwar einiges,
auch einiges Wesentliches, aber (wenigstens durch direkte Anschau-
ung) nicht alles erfahren und erkennen können. Und genau das ist
erweisbar, denn es gibt drei Quellen der Leiblichkeit, die nur erschlos-
sen, aber wesenhaft nicht angeschaut werden können, sie seien schon
hier aufgezählt. Erstens sind alle jene Wirk- und Aktivitätsquellen
verborgen, die den Leib zeugen, aufbauen, die seine Bedürfnisse ini-
tiieren und die Trieb- und Instinktvorgänge »betreiben«. Kein Mensch
weiß, wie, woher und wodurch eine Farbempfindung, eine Sexual-
empfindung, eine Hungerempfindung, ein Schmerz entstehen. Sie
steigen aus dem Leib, aus seiner »dunklen Tiefe« auf und kommen
gleichsam über uns. Es ist nicht das Ich, die Person, das personale Sub-
jekt, das die Leibempfindungen und Leibregungen bewirkt, und die
neurophysiologischen, überhaupt physiologischen Prozesse sind nur
(notwendige) Bedingungen, aber erweisbar keine hervorbringenden
Ursachen, keine aktiv bewirkenden Gründe der leiblichen Regungen.
Wer oder was tut dies aber dann? Das ist empirisch und phänomeno-
logisch nicht aufklärbar, das kann jedoch durchaus erschlossen werden.
Zweitens tauchen in unserer gesamten Leiblichkeit unaufhörlich ich-
hafte oder doch wenigstens ichverbundene, also personale Phänomene
auf, von deren Herkunft und Zustandekommen wir uns ebenfalls un-
mittelbar keine Rechenschaft geben können. Zu ihnen zählen die
Träume, aber auch der Gedanken-, Vorstellungs-, Phantasie-, Erinne-
rungs-, Gefühlsstrom, der sich wie unwillkürlich im Erleben einstellt.
Das Meiste davon habe ich nicht gewollt, sondern es »kommt einfach«
und ist »einfach da«. Woher, wie, wodurch, ja jetzt müssen wir fragen,
durch wen wird es aber in mein Erleben gesetzt? Eine Leibempfindung
wie ein Kribbeln mag noch eine apersonale Quelle zum Wirkgrund
haben, aber die unwillkürlich einschießende Erinnerung an meinen
verstorbenen Vater, das plötzlich auftauchende Bild eines Baches aus
der Kindheit lassen sich apersonal, nichtichhaft, instinkthaft nicht
denken. Und drittens erleben wir den Leib zwar als räumliche Wirk-
lichkeit, als Körper, aber doch grundverschieden von allen Körpern
(und Leibern!), die uns umgeben: An je meinen Leib bin ich nämlich
im Unterschied zu allen anderen Körpern und Leibern dieses Univer-
sums von Anbeginn und unaufhebbar gebunden. Wer oder was bindet
mich da, hat mich gebunden, sogar gegen meinen Widerstand? Da

262

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erweisbar alle drei Quellen der Leiblichkeit existieren, da je meine
Leiblichkeit ohne diese Quellen unmöglich wäre, und da sie alle drei
erweisbar nicht-gegenständlicher Seinsart sind, eben weil sie originäre
Aktivitäts-, Tätigkeits- und Wirkquellen darstellen, kann die Leiblich-
keit nicht bis auf ihren Grund durchschaut, bestenfalls erahnt und
erschlossen werden. Folgt daraus aber, dass wir nichts von ihr wissen
können? Das ginge zu weit. Warum?

Wir sind unmittelbar Leib, sind Leiblichkeit und das erlebend, also
wissen wir um sie, irgendwie, in irgendeiner Weise des Inneseins, des
Leibhabens, des unmittelbaren und doch intentional vollzogenen (des-
halb nicht notwendig reflexiv bewussten) Spürens oder Spürbewusst-
seins. Ohne solche Spürakte könnte sich der Leib gar nicht zeigen, wäre
nicht erlebbar, und also sind diese spezifischen subjektiven Wahrneh-
mungsakte des Spürens die »transzendentale« Voraussetzung der Leib-
erfahrung. Umgekehrt blieben diese Spürakte leer und könnten sich
nicht vollziehen, wenn sich der Leib ihnen nicht eröffnete und mit
seinen spezifischen Empfindungsqualitäten darböte. Darin zeigt sich
wiederum, dass wir als Erlebende eo ipso Subjekte sind, selbsttätige,
in diesem Sinne substanziale Wesen, die sich sowohl auf Anderes als
auch reflexiv auf sich selber richten und beziehen können und dabei
eine direkte, wenn auch immer perspektivische Anschauung des Er-
schauten vollziehen. Ja es lässt sich beweisen, dass zum Sein des Erle-
bens, des Erlebenkönnens überhaupt notwendig die Fähigkeit gehört,
auch sich selbst erleben zu können. Zwar erwacht im Falle des Men-
schen das reflexive Erleben, das Sichselbstwissenkönnen, später als das
Erleben des Anderen, der Welt, aber daraus, wie oft geschieht, zu
schließen, es könne auch ein Erleben ohne Fähigkeit zur Reflexion,
ohne Sicherleben geben (etwa beim Tier oder beim Kleinkind) ist er-
weisbar falsch. Kurzum:Wir können uns selbst als Nicht-Gegenstände,
als »Inständliches«, damit auch in unserer eventuell bestehenden leib-
lichen Ungegenständlichkeit erfahren und erkennen. Und schließlich
haben wir es im Falle der Leiblichkeit keineswegs nur mit einer unge-
genständlich-inständlichen, sondern sogar wesentlich mit einer gegen-
ständlichen, dinghaften Wirklichkeit zu tun, die im Erleben sehr wohl
gegenüberstellbar ist, und zwar (von ihren Quellen abgesehen) sogar in
ihrer Totalität.

Was aber ist uns da zuallererst gegeben? Was erleben wir, wenn
wir vom Leib, von der Leiblichkeit sprechen? Der Leib in seiner spezi-
fischen Wirklichkeit taucht noch nicht mit dem Erleben überhaupt

263

Der Zugang zum Leib: seine immanent-transzendente Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf, denn es gibt ein durchaus leibfreies Erleben z.B. von Gedanken,
Vorstellungen, Erinnerungen, Phantasien, Wünschen, Hoffnungen,
Sorgen, Vorsätzen usw. wie etwa im Traum1 oder in der weltvergesse-
nen Phantasie. Wohl lässt sich demnach ein Subjekt denken, das nur
um solche Dinge weiß, aber dann würden wir annehmen müssen, es
wüsste nichts vom Leib, ja es besäße einen solchen überhaupt nicht.
Nein, der Leib taucht da auf, vor allem mein Leib, wo ich mich an
ganz bestimmte sinnliche Qualitäten gebunden fühle – an die Schwe-
re des Leibes, seine Wärme und Kälte, an den Atem und seinen
Rhythmus von Enge und Weite, an Druck, Spannung und Entspan-
nung in den verschiedenen Leibesregionen, an Hunger, Durst, Müdig-
keit, Ermattung, Frische, Ausscheidungsdrang, Wollust, Kribbeln, Ju-
cken, Schmerzen, an das Pochen des Herzens, das Klopfen von Adern,
das Strömen des Blutes und vieles, vieles, ja endlos vieles mehr. Der
Leib erscheint zunächst als ein dynamisch-bewegtes und doch irgend-
wie festes und umgrenztes Ganzes von organisch verbundenen und
ineinander übergehenden Empfindungsqualitäten, von »Gespürtem«,
das mit seiner Qualität (Schwere, Klang, Farbigkeit, Hunger etc.)
gleichsam randvoll gefüllt und im Gegensatz zu eher »abstrakten«
Gegenstandsbestimmungen wie Räumlichkeit, zahlenhafter Glie-
derung, Zeitlichkeit und sonstigen formalen Bestimmtheiten der Leib-
wirklichkeit eigentümlich »farbig«, »lebendig«, sinnlich-anschaulich,
konkret und einzeln-individual ist. Denken wir uns probatorisch alle
Empfindungsqualitäten des Leibes weg, sowohl die epikritischen als
auch die protopathischen, die »äußeren« wie die inneren, die nahen
wie die fernen, die Lokal- wie die Vital- und Drangempfindungen,
dann bleibt nichts vom Leib übrig bzw., es ist unmöglich, von ihm
noch irgendetwas bzw. etwas Weiteres zu erfahren. Kurz: Die spezi-
fischen Qualitäten der Leiblichkeit, die sinnlichen Empfindungen, die
uns in der unmittelbaren Spürwahrnehmung aufgehen, sind der erste,
unmittelbare und direkte Zugang zum Leib. Eine Leibgegebenheit vor
dieser Erfahrung, also a priori vor der sinnlich-gespürten Erfahrung,
ist unmöglich. Wohl wird der Leib als ganzer erfahren und nicht erst

264

Leiden und Leib

1 Die erlebte Leiblichkeit im Traum ist natürlich nicht die reale, sondern nur eine phan-
tasmagorierte Leiblichkeit und deswegen eigentlich gar keine Leiblichkeit. Wir sind
auch nicht unmittelbar in unserem Erleben an sie gebunden, was viele Träume bewei-
sen, in denen der »Leib« sich fundamental verändert, auflöst, stirbt, wiederaufersteht
usw.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aus den einzelnen Sinnesqualitäten sekundär zusammengesetzt, da
hat Scheler (1954, S. 410) Recht,2 und natürlich erfolgt diese Wahr-
nehmung intuitiv, d.h. unmittelbar und mit einem ganzheitlich-um-
fassenden »Griff«, aber sie bedarf der qualitativen Basis der »Emp-
findnisse« (Husserl, s. Kaulbach 1980, S. 183), und eben diese sind
wesenhaft gegenständlicher Natur, auch die allgemeinen Vitalempfin-
dungen der Frische, Kraft, Müdigkeit, die keine subjektiven Vollzüge,
Akte, Zustände, sondern entweder gegenständliche Zustände oder ge-
genständliche Prozesse sind. Darum ist es ein phänomenologisches
Vorurteil, das jeden Zustand und jeden Prozess als Akt oder Aktäqui-
valent ansehen will. Auch die Dunkelheit der Nacht ist ein Zustand,
der Aufgang der Sonne ein Prozess, deswegen aber noch nicht ein
subjektiver Selbstvollzug, ein Akt oder selbstaktiver Zustand. Die Fra-
ge, welche Qualitäten wir zuerst wahrnehmen, ob es vielleicht sogar
eine allererste, allerunterste, fundamentale und den gesamten Leib
einheitlich umfassende Empfindungsqualität, einen solchen primären
gegenständlichen Empfindungszustand gibt, werden wir später ver-
suchen zu klären. Es spricht vieles dafür.

Mit der leiblichen Erfahrungsbasis der gegenständlichen Empfind-
nisse ist natürlich nicht geklärt, wie wir erlebnismäßig zu ihnen kom-
men,wer oderwas sie erzeugt unduns gibt. Sicher ist nur, dasswir selbst
es nicht sind, die das zu leisten vermögen. Ein von Geburt an Blinder
kann sich keine Farben erzeugen – Analoges gilt für alle Empfindungs-
qualitäten; sie sind personal nicht erzeugbar. Aber wie und woher stam-
men sie dann? VomGehirn, wie es heute heißt? Das führt leicht erweis-
bar zu Zirkelschlüssen und Selbstwidersprüchen. Die Quellen der
Empfindnisse sind zunächst verborgen, und das sollte nicht durch vor-
eilige »Erklärungen« und das ihnen zugrunde liegende Kausalbedürfnis
übersprungen werden. Halten wir dieses Nichtwissen aus!

Am deutlichsten wird der Zugang zu unserer Leiblichkeit, wenn
sich der Leib in seiner spezifischen Seinsweise aufdrängt oder entzieht.
Das ist besonders der Fall bei den Trieb- undDrangempfindungen:Hun-
ger, Durst, Atemnot, Ausscheidungsdrang, Schläfrigkeit, Schmerz, Er-
schöpfung, »Einschlafen« der Glieder, Appetitverlust usw. lassen sich
nur mühsam unterdrücken bzw. hervorholen und beweisen so ihre dy-
namische Präsenz, ja im Falle der sich aufdrängenden Empfindungen

265

Der Zugang zum Leib: seine immanent-transzendente Wirklichkeit

2 Der Leib »fundiert, oder seine unmittelbare Totalwahrnehmung fundiert sowohl die
Gegebenheit Leibseele wie die Gegebenheit Leibkörper.«

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihren an das Ich, an die Person gerichteten »Willen«, dem Leib, seinen
Intentionen und Bedürfnissen zu genügen. Denn es ist die sehr wun-
dersame Eigenart der menschlichen Leiblichkeit, dass sie die hand-
lungsmäßig zu erreichende Befriedigung ihrer Grundbedürfnisse im
Gegensatz zum Tier aufgegeben und an die Person, das personale Ich
abgegeben hat. Nicht der Leib isst, wenn er Hunger hat, sondern ich
muss dafür sorgen, dass der Hungerempfindung und dem Nahrungs-
bedürfnis entsprechend Speise zugeführt wird. Diese Handlung ist kei-
ne Instinkthandlung mehr, kein »Gattungsakt«, sondern ein Ichakt, der
auch verweigert, verschoben, variiert werden kann und im Übrigen
verstanden und erlernt werden muss. Hier steht das Ich im Dienst des
vitalen Lebens.

Damit wird Weiteres offenbar: Wohl ist der Leib eine erlebte
Realität, ein Phänomen, aber er entstammt und agiert aus nicht erleb-
baren Tiefen und Hintergründen. Vor allem ist er ein selbständiges
Wesen, eine material eigenständige Wirklichkeit, die auch existiert,
ja sich erhält, atmet, verdaut, Blut verteilt usw., wenn ich völlig be-
wusstlos bin wie im Tiefschlaf. Das, was ich von meiner Leiblichkeit
erlebe, ist das, was erlebbar ist, bewusst werden kann. Insofern ist sie
aber nicht mehr selbständig, sondern abhängig von meiner Aufmerk-
samkeit, Intentionalität, Wahrnehmung, meiner Kognition, meinen
Emotionen, Vorstellungen, Konzepten usw. Was der Leib in sich, als
an sich seiendes, selbständig-substanziales Gebilde ist, ja worin seine
Selbständigkeit überhaupt besteht, kann schon aus rein logischen
Gründen nicht erlebt und erfahren werden. Dies muss und kann er-
schlossen werden, eine wahrlich sehr schwierige und tief schürfende
Analyse, die durchschlagend wohl erstmals Brandenstein (1966,
S. 261–288) in seiner Wirklichkeitslehre (Metaphysik) geleistet hat
und dort ausführlich studiert werden kann. Hier möge der Hinweis
genügen, dass sowohl die wirkenden Quellen des leiblichen Gesche-
hens als auch die Leibgebundenheit je meines Erlebens und Bewusst-
seins als auch die anzunehmende, direkt nur im Handeln erfahrbare
widerständige Selbständigkeit der Leiblichkeit notwendig eine Trans-
zendenz implizieren, die sich zwar in die Immanenz des Leiberlebens
erstreckt, aber nicht unmittelbar erfahren werden kann, nichtsdesto-
trotz zwingend vorausgesetzt werden muss, wenn wir den Leib nicht
bloß als Phantasma, als reines Bewusstseinsgebilde deklarieren wol-
len. Im Übrigen wäre jede Kommunikation und Wechselwirkung mit
der Welt, zumal mit anderen Subjekten unmöglich, wenn der Leib nur

266

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bewusstseinsimmanent (wie z.B. im Traum!) existierte. Verhielte es
sich so, fehlte das Medium, das der Leib neben der sonstigen physi-
schen Umwelt darstellt und das zwischen Subjekten vorliegen muss,
damit sie einander begegnen können. Die unmittelbare Wirkung eines
Subjektes auf ein (gleichrangig) anderes Subjekt wäre nämlich mit der
Zerstörung der Subjektivität des Letzteren verbunden. Der Leib ist die
notwendige Voraussetzung von Weltexistenz und Weltwechselwir-
kung, letztlich von aller Kommunikation, und er allein garantiert die
Unantastbarkeit der personalen Freiheit und Würde. Genau darin aber
manifestiert sich seine Bewusstseinstranszendenz, Bewusstseinsüber-
stiegenheit. Damit wird klar, dass der Leib in seiner gesamten Realität
notwendig eine jede Phänomenologie, also auch die hier vorgelegte,
übersteigt. Doch soll wenigstens die Grenze angegeben werden, über
die der Leib als volle Realität hinausreicht, des Weiteren die Methode
benannt werden, mit der dieser Ausgriff möglich ist. Darauf komme
ich wiederholt zurück.

4. Die Grundstruktur des Leibes: sinnliche F�lle, dynamische
Ordnung, substantielle Medialit�t

Die deutsche Sprache besitzt für eine der fundamentalsten Realitäten,
ja in gewissem Sinne die fundamentale Realität des menschlichen Da-
seins ein Wort, das andere Sprachen auffälligerweise nicht vorweisen.
Es ist das Wort »Leib«, das sich im Mittelalter aus dem Wort »lip«
herausgebildet hatte und dort nicht nur Leib, sondern überhaupt Leben
bedeutete. Hierin offenbart sich eine tiefste Wahrheit und Weisheit,
die es allerdings philosophisch zu heben und zu klären gilt. Was meint
hier Leben? Und wie hängen Leib und Leben zusammen? In jedem Fall
ist der Leib ein besonderer Körper, nämlich ein lebendiger Körper. Aber
was heißt dies genauer? Als »lebendiger Raum« ist der Leib irgendwie
zugleich aktiv und passiv, Vollzug und Erleiden, Wille und Vorstellung
(Schopenhauer, s. Kaulbach 1980, S. 182), Subjekt und Objekt, innen
und außen, raumloses Zentrum und räumlich entfaltete Peripherie, er
ist ein zugleich ungeteiltes und doch räumlich teilbares Dasein (Hegel,
s. Kaulbach 1980, S. 182), ja er ist erlebnismäßig eine Ur- und Grund-
gegebenheit, die nämlich des primordialen Einwohnens, besser noch,
wenn auch sprachlich unschön, des primordialen Eingewohntseins
eines subjektiven Seins, das weder auf bloß physikalische Körper noch

267

Die Grundstruktur des Leibes

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf das reine Ich oder die Person zurückgeführt werden kann (haben
doch auch Tiere einen Leib!).

Und trotzdem wird im Falle des Menschen diese unableitbare
Urgegebenheit des Leibes nur dadurch erlebbar, dass sie genommen,
angeeignet und »konstituiert«, d.h. rezeptiv aufgenommen und nach-
gestaltet, »rekonstruiert« wird. Das wird schon dadurch bewiesen, dass
wir z.B. so sehr in abstrakte, etwa mathematische Gedanken versunken
sein können, dass wir die eigene Leiblichkeit (obschon im Hintergrund
stets da) als erlebte Wirklichkeit völlig aus dem inneren Auge, ja aus
dem Spürbewusstsein verlieren. Damit aber beinhaltet die menschliche
Leiblichkeit eine unaufhebbare innere Differenz, eben die von Urgege-
benheit und Urgenommenheit, von Geworfenheit und Entwurf, von
Auferlegtheit und Konstitution – Zweiheiten, die eine innigste Lebens-
einheit in Lebenszweiheit bilden. Und nur aufgrund dieser Lebens-
zwei-einheit kann sich der Mensch an seinen Leib gebunden fühlen,
denn ohne diese Differenz (die natürlich immer schon da ist, aber erst
später explizit bewusst wird) wären wir wie die Tiere: differenzlose
Leiblichkeit, bloß tierischer Leib. Und in der Tat, das Tier, so unterstel-
len wir, kann sich gar nicht an seinen Leib gebunden und ausgeliefert
fühlen, und somit haben wir es hier mit einem Spezifikum der mensch-
lichen Existenz zu tun: An nichts anderes fühlen wir uns so unmittel-
bar gebunden wie an den eigenen Leib, an bloße physikalische Körper
nicht, nicht an andere Leiber, nicht an ideale, z.B. gedachte Körper,
nicht an andere Personen. Wenn dem aber so ist, drängt sich erstens
die Frage nach dem innersten Verknüpfungspunkt dieser Gebunden-
heit auf, zweitens die Frage, wie sie zu denken ist, und drittens wie es
dazu kam. Am schönsten lässt sich diese fundamentale Gebundenheit
des Erlebens im Leib wohl als Einwohnung, Einfleischlichung (Inkar-
nation) umschreiben, eben als je mein Leib-Sein, »Sein« hier passiv
und aktiv zugleich genommen. Nur im Falle des Menschen dürfen wir
darum die Formeln aufstellen: Ich vollzieht sich als Leib, Leib vollzieht
sich als Ich. Was aber heißt hier Leib genauer?

Zuallererst dies: Leib heißt, ein sinnlich-dynamisches, raumzeit-
liches Ganzes aus organisch ineinander gewobenen Teilen zu sein, be-
lebt, durchpulst von Bewegung, Strebung, Bedürfnis, Tat. Diese Be-
lebtheit ist das, was wir Vitalität nennen, eine Qualität, die den
ganzen Leib umfasst und durchgreift, eine grundlegende Gemeinemp-
findung, der wir uns in der Regel gar nicht bewusst werden, so nah, so
selbstverständlich ist sie da. Und doch ist sie spürbar, durchaus, ganz

268

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


präzise, etwa als Kraft, Frische, Wohlsein oder vielleicht noch prägnan-
ter im Entzug als Unwohlsein, Schwäche, Erschöpfung, Ermüdung,
Kraftlosigkeit, Adynamie, Antriebslosigkeit. Handelt es sich hierbei
um etwas typisch Menschliches? Aller Wahrscheinlichkeit nicht. Alles
Leben ist leibhaft, alles Leben erlebt sich ganzheitlich, schon das der
Amöbe, vielleicht sogar des Virus und der plasmalosen DNA. Ja wir
dürfen annehmen, dass die ganzheitliche Gesamtempfindung der eige-
nen Leiblichkeit bei einer Amöbe viel »klarer« da ist als bei uns, da der
Amöbe die reich gegliederte Komplexität unserer Leiblichkeit abgeht.
Schon die Vielfalt der einzelnen Sinnesorgane ist mit einer Fülle von
lokalen Sinnesempfindungen verbunden, die den einfachen Tieren
sicher fehlt und wechselnd prägnante Inseln (Schmitz 1965, S. 25–28)
des Leibempfindens bilden. Von dieser Gemeinempfindung ist man-
ches zu sagen. Sie ist zunächst räumlich-ganzheitlich, nicht lokal be-
grenzt, nicht organgebunden; sie ist wohl auch kein Drang (wie der
Hunger etc.), sondern stellt eher den sinnesqualitativen Untergrund,
Boden, Träger aller lokalen und spezifisch triebhaften Empfindungen
dar. Variabler zeigt sie sich schon in der Zeit, eben z.B., wenn sie ge-
schwächt wird oder vergeht, aber sich auch wieder erfrischt und »auf-
lädt«, z.B. nach einer herzhaften Mahlzeit oder wenn sich ein Halb-
erfrorener aufwärmt und von ihrer sinnlichen Kraft durchströmt
wird. Dagegen muss entschieden betont werden, dass die Gemeinem-
pfindung keineswegs, wie Scheler (1947, S. 12) etwa von der Pflanze
annimmt, ein Gemeingefühl ist. Sie ist überhaupt kein Gefühl, das
immer ein Akt oder subjektiver Zustand ist, sondern die Gemeinem-
pfindung ist eine objekthafte Empfindung, kein Akt, kein subjektiver
Selbstvollzug, sondern das qualitative Moment der gegenständlich-ba-
salen Zuständlichkeit des Leibes. Als solche muss sie akthaft vom erle-
bend-wahrnehmenden Subjekt gespürt werden, weswegen es eine
empfindungshaft indifferente Leiblichkeit im Sinne Schelers (1954,
S. 413 ff.) nie geben kann. Alles Leibliche ist stets total konkret, quali-
tativ, sinnlich, einzeln (was das Dumpfe, Unscharfe, Strahlende z.B.
von Schmerzen nicht ausschließt). Ob die Pflanze schon Empfindungen
hat (was Scheler ablehnt, 1947, S. 12 ff.), etwa auch eine umfassende
Gesamtempfindung aufweist, ist sicher schwer zu entscheiden. Da sie
nicht wie das Tier zentriert und zu einer geschlossenen Ganzheit ver-
dichtet ist, dürfte ihr Empfindungsleben weitaus lockerer, durchlässiger
und als Ganzheit nur schwach ausgeprägt sein, aber doch wohl nicht
prinzipiell fehlen. Im Gegensatz dazu kommt der basalen Gesamtem-

269

Die Grundstruktur des Leibes

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


pfindung des Tierorganismus, schon des Einzellers, eine besondere
Funktion zu: Sie hebt das Lebewesen als ganzes qualitativ von seiner
Umwelt ab, definiert im Raum einen absoluten Ort, zentriert und in-
dividualisiert das Lebewesen und spannt auf diese Weise zwangsläufig
eine einmalige Perspektive auf (point de vue, Leibniz, s. Kaulbach 1980,
S. 179), die bedingt, dass die Umwelten zweier Lebewesen nie gleich
sind. Wir sehen: Sowohl qualitativ als Gemeinempfindung als auch
quantitativ-geometrisch als Ort, Raum, Größe, Gestalt, Perspektive
formiert sich das Lebewesen in neuer Weise gegenüber der Umwelt.
Das ist aber nicht alles. Auch logisch-funktional bzw. kontextuell-rela-
tional stellen sich neue Strukturen ein. Denn mit jedem Lebewesen
wird durch seine qualitativ-quantitativ-kontextuelle Eigenart eine spe-
zifische Umwelt herausgehoben und organisiert: Schon der Malaria-
Einzeller hat eine andere Umwelt als der Amöbenruhr-Einzeller. All
das leistet die erste und fundamentale Urqualität des Lebens, die Ge-
meinempfindung, die auch noch bei den höchsten Lebewesen, wenn
auch unendlich »überbaut«, da ist und im »Gemeinsinn« gespürt und
erlebt werden kann. Ohne diese Ganzheitsempfindung verschwände
das Leben, und die nach Locke fälschlicherweise primär genannten
quantitativen Eigenschaften des Lebens verlören ihre Basis, was be-
weist, dass die Qualität, die sinnliche Empfindung im Falle der Leib-
wirklichkeit das Erste und Grundlegende ist.

In diese oft verkannte ganzheitliche Gemeinempfindung gliedern
sich mit der Zunahme der organismischen Komplexität immer mehr
neue Sinnesqualitäten, Empfindungen ein, sicher schon beim Einzeller,
etwa beim hochkomplexen Pantoffeltierchen. Es kommen die Lokal-
empfindungen der einzelnen Sinnesorgane hinzu und die Drangemp-
findungen der einzelnen, sich immer differenzierter entwickelnden
Leibbedürfnisse, sodass sich ein dynamisch-wogendes, meist zyklisch
rhythmisiertes, dennoch fest gegliedertes Empfindungsleben ausbildet,
das aufgrund der zunehmenden Differenziertheit, Komplexität und
Dynamik der leiblichen Prozesse, Funktionen und Gestalten neue, tie-
fere Dimensionen eröffnet und vermittelt. Mit der Zunahme der Ver-
netzung, der sinnhaften Bezogenheit offenbart sich nämlich immer
stärker und reicher das, was wir mit Nietzsche (s. Kaulbach 1980,
S. 183) und Merleau-Ponty (s. Kaulbach 1980, S. 184) die leibliche In-
tentionalität, das leibliche Sein-zur-Welt (etre au monde) nennen kön-
nen. Lebewesen streben, wollen, weisen zurück, suchen aus, verwerfen,
probieren usw. Mit der Zunahme der differenzierten Gestaltbildung

270

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kommt es dann immer offensichtlicher zur Selbstdarstellung des Lebe-
wesens: Es zeigt sich, will sich zeigen, zeigt etwas von sich, d.h. von
seiner »Innerlichkeit«, wie Portmann (1965, S. 193–212) sagt. Kurz: Es
drückt sich aus. Was es da zunehmend ausdrückt, sind nun Wesens-
züge, die nicht mehr leiblich-empfindungshafter Natur sind und die
wir nur aus uns selbst unmittelbar kennen, im tierischen Leben aber
ausgedrückt finden: Gefühle wie Wünsche, Ängste, Zorn, Neid, Liebe,
Vertrauen, Scham, Trauer, dann kognitive Strebungen und Regungen
wie Neugier, Interesse, Verwunderung, die Suche nach einer Problem-
lösung, ein freudiges Wiedererkennen, Gedächtnis, Erinnerung, dann
Vorstellungskraft und Phantasie, schließlich das gesamte Aktivitätsfeld
des Wollens mit Kampf- oder Fluchtbereitschaft, Anpassung und Un-
terwerfung, Führen und Folgen, Hegen und Pflegen, Bauen und Zer-
stören, mit Entschlusskraft, Durchsetzungswille, Lustaufschub, Selbst-
hingabe, Selbstaufgabe u.v. a.m. Auch wenn wir keinem Tier den
Besitz der vollen echten Personalität zusprechen, so kann füglich im
Gegensatz zur alten, z.B. aristotelischen Tierpsychologie nicht geleug-
net werden, dass in den höheren Tieren alle personalen Eigenschaften,
deren wir uns im Selbstgewahrsein bewusst sind, präludiert werden.
Wir können sagen: Im Tier ist keine Person, kein Ich unmittelbar da,
aber es drückt sich darin das Personale aus, analog etwa einem Gemälde
von Picasso, in dem sich ebenfalls die Person, der Geist, die Seele des
Malers unzweifelhaft und plastisch ausdrückt, ohne doch in diesem
Gemäldeding anzuwesen. Allerdings, im Unterschied zum Picassoge-
mälde, in dem sich eine individuelle Person ausdrückt, drückt sich im
Tier sein »Gattungsgeist«, eine »Gattungsperson« aus. Im Schimpan-
sen, in allen Schimpansen eine typisch andere als im Gorilla. Dabei
fungiert das Einzeltier wie ein Exemplar für die darin zum Vorschein
kommende Gattungskraft und ist dieser auch bis zur völligen Instru-
mentalisierung untergeordnet. Das Individuum zählt nichts oder fast
nichts, die Gattung alles, während im Falle des Menschen Individuum
und Gattung ranggleich sind. Wie die Erfahrung lehrt, ist in dieser
Diskrepanz, Spannung und Dialektik eine der größten Leidensquellen
des Menschen zu sehen. Damit sind wir bei einer neuen Realität, einer
neuen Stufe des Organischen, einer neuen Dimensionalität des Welt-
seins angekommen: beim personalen Leib.

Wodurch wird der animalisch belebte Leib Person? Auch wenn die
moderne Biologie das Orthogenese-Modell, also die Annahme einer
übergeordneten Sinnrichtung in der Evolution ablehnt, so bestreitet

271

Die Grundstruktur des Leibes

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


doch niemand, dass in der dominierenden und am weitesten voran-
geschrittenen Evolutionsreihe der Organismen, nämlich der der Säu-
getiere und Primaten, eine Zunahme an Differenzierung, Komplexität,
Integration und Zentrierung zu verzeichnen ist. Vor allem im Zentral-
nervensystem des Gehirns schlägt sich diese Entwicklung sichtbar nie-
der, und in der Tat hat sie zu Organismen geführt, die im hohen Grade
gestaltmäßig, funktional, ethologisch und im Ausdruck individualisiert
sind. Wenn die Interpretation der Befunde richtig ist, dann können
Schimpansen sogar das Ichsagen lernen (Thies 2004, S. 46), wobei hier
allerdings ein grundsätzlich unlösbares Problem der Verifikation be-
steht. Wenn die Schimpansin Washoe, der die Zeichensprache der
Taubstummen beigebracht worden war, auf die Frage, was das da im
Spiegel sei, antwortet: »Ich, Washoe.«, dann folgt daraus nur, dass sie
das Objektding »Spiegelbild« mit dem Objektding (oder Subjekt?) des
eigenen Organismus identifiziert. Es folgt daraus aber keineswegs, dass
sie über die Möglichkeit eines direkten reflexiven Bewusstseins ver-
fügt, eine Möglichkeit, die logischerweise nie, schon gar nicht von au-
ßen, d.h. empirisch-objektiv, nachgeprüft werden kann. Vielleicht sieht
sich Washoe selbst auch nur als Ding und kann sich als Selbstvollzug
gar nicht konstituieren und wahrnehmen, was die »Selbstidentifizie-
rung« im Spiegel als bloße Identifikation zweier Objekte entlarven
würde.

Wie dem auch sei, gewiss jedenfalls ist das Gehirn der Menschen-
affen und Affenmenschen das komplexeste Organ im Tierreich und
spiegelt einen langen Zentralisationsprozess wider. Doch nie, auch
beim Menschen nicht, führte diese Zentralisation zu einer eigenen
Zentralinstanz innerhalb des Gehirns. Natürlich müsste eine solche
wieder räumlich ausgedehnt sein, sodass auch in ihr nach einem wei-
teren Zentrum gefahndet werden könnte. Es scheint, dass die Evolution
das nicht benötigt und hier stoppte. Sicher aber ist es sinnlos, im räum-
lich ausgedehnten Gehirn eine unräumliche Instanz, heiße sie nun
Geist, Seele, Ich, Bewusstsein oder wie auch immer zu suchen. Und
noch törichter ist es, eine solche Instanz zu leugnen, weil man sie im
Gehirn nicht gefunden hat. A priori aber lässt sich immerhin sagen,
dass die nicht mehr überbietbare obere Grenze, der Apex der Zentrali-
sation des Organismus nicht ein räumliches Gebilde sein kann (denn
das ließe sich endlos weiter zentralisieren), sondern eine unräumliche
Wirklichkeit. Genau diese aber würde die organismische Zentralisation
nicht nur auf die Spitze treiben, sondern transzendieren, ja absolut,

272

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


d.h. durch einen »unendlichen« oder kategorialen Sprung, überbieten.
Denn auf räumlich zunehmend zentrierende Weise lässt sich solch eine
Instanz nie erreichen und also auch nicht finden. Gibt es aber im Lebe-
wesen solch eine Instanz?

Empirisch lässt sich dies nicht klären, aber phänomenologisch ist
die Antwort eindeutig: Ja es gibt sie, es handelt sich um je mich. Es ist
mein Ichsein, das ein Zentrum, einen innersten Bezugspunkt (ein
»Selbst«) bildet, das nicht gesteigert werden kann, schon allein deswe-
gen, weil das Ichsein nicht räumlich ausgedehnt ist, auch nicht sinnes-
qualitativ bestimmt ist, sprich objekthaft-dinglich angeschaut werden
kann, sondern nur als Vollzug und im reflexiven Vollzug erfahren
wird, das aber durchaus und ganz konkret, individual, anschaulich, et-
wa als wünschendes, trauriges, entschlossenes, denkendes, fragendes
etc. Ichsein.

Stimmt all dies, dann ist in der natürlichen Zentralisationsdyna-
mik der Evolution eine Zentralisationshöhe erreicht worden, die auf
dem Wege der Evolution, d.h. der räumlich zunehmenden Zentrie-
rung, gar nicht hat erreicht werden können! Und doch ist sie da, ja sie
wurde sozusagen virtuell von der Evolution angezielt, nämlich als jene
letztmögliche Instanz, auf deren Stufe der Organismus aus einem un-
räumlichen »Punkt« heraus sich seiner selbst, und zwar nicht als äu-
ßeres Objekt wie Washoe, sondern als innerer, als unmittelbarer Voll-
zug selbst inne wird. Genau diese Instanz nennen wir Ich, und eben sie
macht den Kern dessen aus, was wir Person nennen, weil Person heißt,
sich seiner selbst bewusst sein, sich selbst ergreifen, bestimmen und
steuern können.

Was aber ist das Ich?3 In weiten Teilen der heutigen Philosophie
und Wissenschaft besteht eine ausgeprägte Ichfeindlichkeit. Entweder
wird das Ich als nicht existent oder als bloß sprachliches bzw. logisches
Subjekt oder als bloßes Reflexionsmoment des Selbstbewusstseins oder
als soziale Rolle, soziale Identität angesehen. Schon am Anfang des
20. Jahrhunderts gab es einen regelrechten Ichstreit (Fröbes 1920), auf
dessen einer Seite prominente Gegner wie Mach, Ziehen, Ebbinghaus
undWundt, auf dessen anderer Seite prominente Befürworter wie Lot-
ze, Brentano, Dilthey, Sigwart, James, Österreich, Schuppe, Geyer
standen. Husserl schwankte und wechselte mit der 2. Auflage der Lo-

273

Die Grundstruktur des Leibes

3 Ausführlich zum Ich und der Ichstruktur vergleiche Brandenstein (1947, S. 340–413;
1955, Kap. 4)

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gischen Untersuchungen von den Ichgegnern zu den Ichbefürwortern
über. Ich kann an dieser Stelle das gesamte Problem nicht aufrollen, es
reicht in große metaphysische Tiefen. Einige Hauptfehler auch der
heutigen Ichgegner lassen sich jedoch zusammenfassend anführen:
– Wie schon Hume fahnden sie nach dem Ich im Bezirk der sinnlichen
oder auch unsinnlichen Vorstellungen, finden es nicht und bestrei-
ten darum seine Existenz.

– Aus der Tatsache, dass das Ich im Sinne des reflexiv expliziten
Selbstbewusstseins erst im Laufe der Ontogenese, etwa im 2. Le-
bensjahr entsteht, schließen sie auf seine Irrealität oder epigeneti-
sche Bedeutungslosigkeit.

– Da die Gegner fast immer voraussetzen, dass es keine unräumliche
Wirklichkeit gibt, sondern alle Wirklichkeit des Menschen leiblich
bzw. räumlich sei, lehnen sie ein unräumliches Ich von vorneherein
ab.

– Wenn, wie von den Gegnern vorausgesetzt, der Leib (bzw. die Evo-
lution) die reale Wirkursache alles seelisch-geistigen Lebens ist,
dann kann aus und durch ihn gar nichts Unräumlich-Ichhaftes ent-
stehen, also kann es kein Ich geben.

– Wenn überhaupt, dann gibt es, so viele Ichgegner, nur ein Du und
ein Wir bzw. ein Ichsein im Felde des Wir und niemals ein Ich als
substantiell-eigenständige, gar noch wirkkräftige, geistig kausale
Wirklichkeit. Das Ich ist nur das Wissen um sich selbst (der Beob-
achter im Gehirn), aber wirken tut nur der Leib (bzw. der Organis-
mus bzw. das Gehirn). Hier stimmen Phänomenologen und Neuro-
biologen oft in seltsamer Eintracht überein.

Alle diese »Argumente« bzw. Behauptungen lassen sich als Vorurteile
oder Irrtümer entkräften. Zunächst ist zu bestätigen, dass das explizit
reflexive Selbstbewusstsein (dessen Existenz niemand leugnet!) im
leiblichen und zwischenmenschlichen Leben in einer gewissen Ent-
wicklungsphase erscheint. Wenn wir nur dieses Reflexionsbewusstsein
Ich oder Person nennen, dann ist der Mensch vor diesem Zeitpunkt
rein definitorisch freilich keine Person und hat kein Ich. Ist aber ein
tieferes philosophisches Besinnen nicht aufgerufen zu fragen, wer oder
was den reflexiven Selbstbezug initiiert und herstellt? Und schon wird
klar, dass hier eine Fähigkeit, ein Aktivitätspotential vorausgesetzt wer-
den muss, dessen Natur nicht einfach der Leib ist, da auch Tiere einen
Leib haben, aber jenen Selbstbezug nicht spontan zu Wege bringen.
Auch lehrt die Empirie, dass das kleine präreflexiv-vorsprachliche Kind

274

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durchaus seiner selbst unmittelbar, etwa handelnd oder sich beziehend,
inne ist und seinen Willen, oft auch Widerwillen sehr deutlich zum
Ausdruck bringen kann. Wenn ein 8 Monate altes Kind im Moment
lacht, wo die Mutter zur Türe hereinkommt (und z.B. erschrickt, wenn
ein Fremder hereinkommt), dann ist das bestimmt kein instinktiver
Reflex, sondern eine ganz persönliche Reaktion, die die Fähigkeit des
Erkennens, Wiedererkennens, der freudigen Gebundenheit, des Zu-
sammenseinwollens usw. impliziert, also Fähigkeiten, die wir einer Per-
son zuschreiben. Wir würden doch auch einem Erwachsenen die Per-
sonalität nicht absprechen, bloß weil er sich in einem Zustand der
Selbstvergessenheit befindet, z.B. so in die Lektüre eines spannenden
Buches versunken ist, dass er sich seiner selbst nicht gewahr wird. Per-
sonsein, Ichsein ist also mehr als explizit reflexives Selbstbewusstsein;
Person- und Ichsein ist genau jene geistig-emotionale Kraftquelle, die
den reflexiven Selbstbezug vollzieht. Damit ist aber klar, dass das Ich,
die Person Akt, Vollzug bzw. noch tiefer die Quelle solchen Selbstvoll-
zuges ist. Als Vollzug oder Quellgrund von Akten kann das Ich nun
gewiss niemals als Objekt, als Sinnesding, als Sinnesempfindung oder
als Vorstellung erscheinen und angeschaut werden! Darum muss es
notwendig verfehlt werden, wenn es dort gesucht wird. Ob nun ein
Anatom oder Neurobiologe im Gehirn nach dem Ich oder ein Phäno-
menologe in seinem gegenständlichen, z.B. leibbezogenen Empfin-
dungs- undWahrnehmungsbewusstsein oder im Vorstellungsbewusst-
sein nach dem Ich fahnden, in jedem Falle kann es, wenn es doch Akt
und Aktquelle ist, nie gesichtet werden. Daraus aber, dass es kein Ob-
jekt des Denkens sei, zu folgern, es könne nicht identifiziert werden, ist
ein Kurzschluss, da auf reflexiv-inständliche Weise ungegenständliche
Wirklichkeiten, und eine solche ist das Ich, durchaus erkannt werden
können, und sogar sehr konkret. So kann ich reflexiv um mein unge-
genständliches Ängstlichsein, Mutigsein, Entschlossensein, Denken-
wollen, Hoffen, Wünschen, Nachsinnen, Planen, Irren, Bangen, Su-
chen, Finden usw. durchaus wissen, konkret und anschaulich, aber
unsinnlich und damit wesentlich unleiblich (auch wenn natürlich an
den Leib gebunden und von seinen Empfindungen umhüllt).

Zum zweiten ist es richtig, dass das Bewusstsein, dann das Selbst-
bewusstsein im Leib »emergieren«. Nur verfallen hier viele Neurobio-
logen und Phänomenologen dem kausalistischen Kurzschluss, dass
Auftauchen, Emergenz ein bewirkendes Geschehen sei. Der Leib ist
gewiss eine Bedingung des Bewusstseins (im Leib), aber weder empi-

275

Die Grundstruktur des Leibes

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


risch noch phänomenologisch ist es möglich zu klären, wer oder was
das Bewusstsein unter diesen Bedingungen hervorbringt. Wenn ein
Taucher aus dem Meer auftaucht, ist das Meer nicht die Wirkursache
seiner Existenz. So können weder der Leib noch die Evolution, insofern
sie wesentlich räumlich-gegenständliche Gebilde und Vorgänge sind,
das Bewusstsein (als Akt und Intentionalität) hervorbringen, zumal
das Bewusstsein empirisch gewiss auf den Leib, ja die Evolution zu-
rückwirken und sie eingreifend verändern kann. Das Ich als Bewusst-
seinsquelle und als Selbstbewusstsein ist keineswegs bloß der passive
Zuschauer leiblichen Handelns, vielmehr handelt das Ich im Leib, als
Leib, natürlich in den meisten Hinsichten ermöglicht durch gewisse
Leibvorgänge und vermittelt durch physiologische Prozesse. So kann
es z.B. gewisse Bewegungsmuster anstoßen oder auslösen, die im Leib
bereitliegen, etwa aufstehen und fortgehen. Vor allem wenn dies gegen
einen Widerstand geschieht, z.B. gegen müde Beine, dann merken wir
unmittelbar, wie sich mein Ich, meine Person leiblich-energetisch
durchsetzen muss und kann.

Viele Probleme der Ichphilosophie und Ichpsychologie werden da-
durch provoziert, dass das Ich als eine von allen Inhalten, z.B. Wunsch-
akten, Affekten, Stimmungen, willentlichen Zuständen, streng abge-
sonderte, sozusagen rein geistige, rein intellektual-reflexive Instanz
betrachtet wird, so z.B. von Thies (2004, S. 43 ff.). Das ist eine Über-
treibung in die andere, die gegensätzliche Richtung, die dem Ich nicht
nur jeden gegenständlichen, sondern auch jeden inständlichen Inhalt
nimmt und aus dem Ich ein rein rational-formales Prinzip macht, dem
aller Gehalt, alles Leben, alle Kraft abgesprochen wird. Das aber ist
fundamental falsch. Ein Ich, das auch inständlich inhaltslos ist, ist nicht
erfahrbar, nicht erlebbar, ja wohl nicht einmal denkbar, dann aber auch
nicht existent. Bei solcher Auffassung trotzdem an einem Ichbegriff
festzuhalten, führt zu einem Selbstwiderspruch. In Wahrheit ist das
Ich durchaus erlebbar und erfahrbar, aber nicht weil es welthaft oder
leibhaft gegenständlich bestimmt wäre, sondern weil es ungegenständ-
liche Wesenszüge aufweist, wie sie sich in Akten, Zuständen und un-
gegenständlichen Prozessen manifestieren, in Wunsch-, Denk- und
Willensakten, in Stimmungen, Affekten, Einstellungen usw.

Schließlich und endlich ist es Unsinn, das Ich abzulehnen, das Du
undWir aber zu akzeptieren. Das Du ist ja nur ein anderes Ich, und das
Wir lässt sich aus Dingen und Sachen nicht bilden, sondern nur aus
Personen, also aus Ichen, selbst wenn sich diese im Wirbewusstsein

276

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hingeben und aufzulösen scheinen. Auch die bloße soziale Rolle oder
Identität erklärt nicht das Ichbewusstsein, sondern umgekehrt setzt
eine zugesprochene und vom Betroffenen angenommene Rollenfunk-
tion oder soziale Identität das selbstvollzogene Annehmen voraus, also
das Ichsein, ebenso die Rollenzuteilung, die ohne einen ichhaften Zu-
teiler sinnlos ist.

Viele Probleme der Ichfrage erledigen sich, wenn das Ich nicht in
einem ausschließlich rationalistischen Kontext gesehen wird. Schon
Descartes (1960, S. 25) verstand unter dem Cogito keineswegs, wie
ihm von Kant bis heute unterstellt wird, ein nur logisches, rationales
Ich, sondern ein erlebendes, also auch wahrnehmendes, fühlendes, wol-
lendes, bejahendes, verneinendes Ich. Zum zweiten muss in der Psy-
chologie und Philosophie ein für allemal klar werden, dass Gefühle
nicht Empfindungen, sondern echte Akte besonderer Art sind und zur
Wesensstruktur des Ich gehören. Ich freue mich, habe Angst, bin ärger-
lich, schäme mich, und nicht ein Es, ein Trieb, der Leib freuen und
schämen sich (sondern drücken dies nur aus). Die Leibempfindungen
der Kraft, Frische, Müdigkeit, des Hungers, des Schmerzes usw. hat das
Icherleben rezeptiv aufzunehmen, es kann sie nicht originär setzen,
Gefühle dagegen muss und kann es initiieren, vollziehen, gestalten,
auch im Falle, dass es Gefühlsatmosphären rezeptiv aufnimmt und
analog in sich nachgestaltet und nachfühlt.

Ist dies erkannt, dann fällt die Behauptung, Ich, Geist, Bewusst-
sein seien nur Werkzeuge des Lebens, Leben vital verstanden, und
stünden im Dienst des Organismus, der Gattung, der Evolution. Natür-
lich ist auch das der Fall, doch keineswegs nur. Im Gegenteil tut der
Geist vieles, was dem vitalen Leben abträglich bzw. biologisch betrach-
tet sinnlos ist, etwa die Konstruktion abstrakter mathematischer Theo-
rien. Doch schon da, wo das Ich im Dienst von Leib und Leben steht,
beweist es seinen übervitalen Status. Denn wohl erzeugt der Leib die
Durstempfindung, aber trinken kann er nicht, das muss ich selbst wol-
len und tun, wenn auch mittels des Leibes.

Damit aber stürzt auch jenes Konzept, z.B. von Merleau-Ponty
(1965), Fuchs (2000) und Schmitz (1965), das alle Intentionalitäten
auf den Leib zurückführen, also letztlich Leib und Person identisch
setzen will. In Wahrheit gibt es drei Intentionalitäten, die durchaus
verschiedenen Ursprungs sind. So haben die leiblichen Instinkte, schon
die einfachen Reflexe, zweifellos intentionalen Charakter: Wenn sich
die Pupille in einer Gefahrensituation weitet, dann leistet das gewiss

277

Die Grundstruktur des Leibes

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht mein Ich, sondern der Leib, und zweifellos liegt hier eine vor-
menschlich intentionale und vormenschlich sinnhafte (also geistige!)
Bestrebung vor, mittels mehr Lichteinfall einen klareren und größeren
Überblick zu bekommen. Dieser Reflex erhöht also die Orientierungs-
möglichkeit des Leibes bzw. des Lebewesens. Um eine ganz andere In-
tentionalität handelt es sich, wenn ich bewusst einen Brief schreibe und
mich dabei der leiblichen Glieder bediene. Und wieder anders liegen die
Verhältnisse, wenn ich ohne bewusste Wahrnehmung die Gangschal-
tung des Autos bediene. Die Behauptung, dies tue der Leib, ist zwar
nicht falsch, aber unzureichend. Denn hier handelt es sich weder um
bloße Reflexe noch um bloße Gewohnheiten, wie der Umstand beweist,
dass bei einer unvorhersehbaren Verkehrssituation das Schalten sofort
sinnvoll und kontextgerecht angepasst werden kann. Das tut bestimmt
nicht der vitale, sondern der personale, spezifisch menschlich sinnver-
stehende Leib, dessen Personalität erweisbar bis in unbewusste Tiefen
reicht. Ohne die Annahme einer mir zwar unzugänglichen, insofern
»unbewussten«, in sich aber sehr bewussten Tiefenperson bleiben die
meisten Geschehnisse des menschlichen Lebens, allen voran das mor-
gendliche Erwachen, aber auch das Träumen, spontane kreative Schöp-
fungen, Fehlleistungen, Neurosen, ja der rasche und meist stimmige
Sprachablauf völlig rätselhaft.

So erweisen sich Leib und Leben hier nun umgekehrt als Werk-
zeuge des Ich, des Geistes, dienen etwa im Sinne von K. Marx der Ar-
beit und der Naturbeherrschung. Ja früher noch dienen sie der Person
als Medium des Selbstausdruckes und der Selbstdarstellung, womit der
Leib das mimische, gestische und handlungsmäßige Medium zur Welt
wird. Darin liegt die interessante Möglichkeit, den Leib als Maske zu
benutzen, hinter der sich die Person versteckt. Ohne die exzentrische
Position des Ich (Plessner 1981, S. 360 ff.), ohne den Hiatus (Gehlen
1944, S. 422 ff.) zwischen Icherleben und Leib wäre all dies undenkbar.
Damit nicht genug kann der Leib zur Lustquelle, zur Höhle, zum
Kunstwerk, zum Strafinstrument werden, ja bei Krankheit, Altern,
Vergewaltigung, Zwang erlebt die Person den Leib als Fessel, Gefäng-
nis, Folterbett, deren sie sich zu entledigen sehnt und manchmal auch
entledigt. Im Suizid wird der Leib zum wegwerfbaren Objekt, was am
schärfsten beweist, dass der menschliche Leib nicht aus sich lebt, und
das Ich keineswegs nur der passive Beobachter des Lebens ist. Zwar
bringt es den Leib nicht originär hervor, wie Kant (s. Kaulbach 1980,
S. 180–181) im Opus postumum und Fichte (s. Kaulbach 1980, S. 181–

278

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


182) meinten, wenn sie den Leib als primäre Selbstorganisation des
transzendentalen Ich verstehen, aber zweifellos gestaltet, formt, dres-
siert das Ich den vor- und mitgegebenen tierischen Leib und manchmal
sogar sehr tief greifend. Das gilt allerdings für die spätere Leibbeherr-
schung; am Anfang der Leiberfahrung steht nie das Instrumentale, das
Dressat, sondern das Wohnen, die Leibeinwohnung, ohne die alle an-
deren existenziell-personalen Funktionen des Leibes unmöglich sind.

Zusammengefasst: Der Leib ist eine sinnlich-qualitativ gefüllte
und empfindungsmäßig vielfach gegliederte Lebensganzheit mit einer
dynamisch auf eine bestimmte Umwelt bezogenen, eingepassten Ord-
nung, die nicht nur bewusstseinsimmanent besteht, sondern darüber
hinaus als selbständig-substanziales Medium existiert und der Lebens-
erhaltung, der Fortpflanzung, dem Lebensausdruck und dem Lebens-
verkehr dient. In diesem lebendigem Raum drücken sich von Anbeginn
psychische Funktionen, Kräfte, Strebungen aus, schon beim Einzeller,
und erscheinen im Falle des Menschen und nur bei ihm direkt als sol-
che selbst im und als Icherleben, das nicht nur eine Reflexionsgestalt
ist, sondern eine Aktquelle, und zwar die Quelle aller bekannten
kognitiven, emotionalen und volitionalen Akte. Es gibt keine ichlosen
Akte, wie es auch kein arationales, gefühlloses, willenloses Ich gibt. Das
Ich ist seine Akte, entfaltet sich in Akten und ist noch tiefer gesehen
deren personale, subjektive Quelle, Mitte und einheitlich-zentrierter
Verknüpfungspunkt, als solcher in den Leib eingesenkt und unmittel-
bar an ihn gebunden. Die Aufbaumomente des Leibes, seine Empfin-
dungen, seine Gestalt, seine Funktionen sind nicht primär dasWerk des
Menschen, sondern sie sind das Werk vormenschlicher, erweisbar geis-
tiger Kräfte, die den Leib als Naturwerk in einem langen evolutionären
Prozess hervorbringen und vom Menschen dann sekundär weiterge-
staltet, auch empfindungsmäßig, funktional und gestaltlich überbaut
werden. Vor allem die geistige Herkunft des vormenschlichen Leibes
kann hier nur behauptet, nicht erwiesen werden. In der Metaphysik
Brandensteins (1966, S. 288–377) sind die entsprechenden Argumen-
tationsketten nachzulesen. Die selbständige Wirklichkeit des Leibes
schließlich wird durch den Aufweis der notwendigen Existenz einer
nur erschließbaren, transempirischen Materie möglich, die alles Welt-
geschehen »unsichtbar« wie eine Amme des Werdens (Platon, Timai-
os) trägt und vermittelt. Ohne sie ist Welt gar nicht möglich; ohne sie
bliebe alles Sein bewusstseinsimmanent, ein Spiel im Geiste solipsisti-
scher Monaden. Wahrnehmen können wir diese Materie nicht, aber im

279

Die Grundstruktur des Leibes

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


physischen Handeln wird sie in ihrer widerständigen Eigen- und Selb-
ständigkeit spürbar, und im Denken lässt sie sich mit Notwendigkeit
regressiv erschließen.

Somit erscheint der reale Leib als eine Wirklichkeit, deren ontolo-
gische Grundstruktur aus fünf Momenten komponiert ist:
– aus sinnlich-empfindungshaften Qualitäten
– aus quantitativen Bestimmungen des Raums, der Zahl und der Zeit
– aus seinslogisch-funktionalen Zusammenhängen
– aus physischen Energien (die wiederum ihre eigenen quantitativen,
z.B. naturgesetzlichen Bestimmtheiten haben)

– und aus der metaphysischen, transempirischen Materie.4

Durch diese dynamische und sinnreiche Struktur hindurch offenbaren
sich die überempirischen Quellen des Leibes, seine Wirkfaktoren, Ur-
sachen, aktiven Kräfte, die psychischer Natur sind und im mensch-
lichen Ich ihre letzte Offenbarung erreichen.

Auf dem Hintergrund der fünf grundlegenden Leibkomponenten
kann schließlich und endlich die Basis aller Leibpathologie angegeben
werden. In der Tat können in allen Bereichen, abgesehen von der me-
taphysischen Materie, Störungen angetroffen werden – Empfindungs-
störungen (z.B. Appetitstörung, Taststörung, Hörstörung usw.), Ge-
stalt- bzw. Zeit-Raum-Störungen, funktional-logische Störungen (so
genannte Dysfunktionen) und Energiestörungen (z.B. im Erschöp-
fungssyndrom). Da die metaphysische Materie die absolute Grundlage
des Leibes als physischer Realität ist, die gar nicht direkt erfahren wer-
den kann, ist sie auch nicht störbar. Selbst das Vergehen, das Altern
und der Tod werden von ihr getragen, sind also nur an bzw. auf ihr
möglich, niemals »an sich«.

280

Leiden und Leib

4 Durch diese Differenzierung kann die Andersartigkeit des geträumten Leibes präzise
angegeben werden: Letzterer weist die drei erstgenannten Gegenstandsaspekte, also die
sinnliche Qualität, die Quantität und die logische Ordnungsstruktur, aber nicht die
physische Energie und die metaphysische Materie auf. Mit den beiden letzten Realitäts-
komponenten ist er zumindest nicht direkt, sondern höchstens indirekt (über den realen
Leib, der ja eine Bedingung des Traums, damit indirekt auch seiner Inhalte ist) verbun-
den. Der reale Leib dagegen ist immer und notwendig mit physischer Energie verbun-
den und an der metaphysischen Materie, die ihn trägt, mittels dieser Energie durch-
gesetzt.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Leib und K�rper

Der Mensch erwacht als personal erlebendes – wahrnehmendes, füh-
lendes, handelndes – Wesen im Leib. Und da der Leib ein Stück Welt,
die Welt aber Raum ist, lebt und erlebt er sich von Anbeginn im Rau-
me. Dadurch aber, dass sich der wesenhaft räumliche Leib schon vor-
menschlich, d.h. vor aller menschlichen Intentionalität, zur Welt hin
transzendiert, »verführt« der Leib das Menschenich gleichsam zur
Welt und nötigt es, in den Raum der Welt einzutreten. Das können
wir bereits beim Neugeborenen beobachten, dessen leiblich-anima-
lische Triebwelt sofort den Leib der Mutter, deren Wärme, Sicherheit,
Halt und im Besonderen deren Brust als Nahrungsquelle sucht. Ge-
wiss, der Leib kann sich von der Welt zurückziehen, etwa im Schlaf,
doch ganz koppelt er sich von ihr nie ab, was heißt, dass er schon vor-
menschlich immer auf die Welt in rein leiblich-animalischer Intentio-
nalität bezogen ist, etwa um zu atmen, Wärme aufzunehmen und ab-
zugeben, sich so und so zu lagern, sich zu orientieren usw.

Primär lebt der Mensch also im Raum, aber in keinem leeren,
sondern in einem erstens sinnlich qualitativ gefüllten Raum und zwei-
tens in einem von ihm selbst durchfühlten, vorstellungshaft-gedank-
lich durchstrukturierten und volitional »durchhandelten« Raum. Und
er lebt nicht nur primär in dieser leib-welt-räumlichen Weise, sondern
auch zumeist. Aber auch immer und notwendig? Obgleich dies von
modernen Anthropologen wiederholt behauptet wird, verhält es sich
nicht so. Es gibt Formen des Erlebens, in denen die Raumerfahrung
keine oder nur eine randständige, auf jeden Fall keine konstitutive Rol-
le spielt. Hierher gehören unsinnlich-raumlose Träume, meditative
Versenkungen, reines Musikhören und tiefe welt- und leibabgewandte
Gefühlszustände, aber auch raumlos-abstrakte, z.B. rein mathemati-
sche Gedankenabfolgen, die alles leibliche Empfinden und außenwelt-
liche Wahrnehmen verschwinden oder doch in den Hintergrund treten
lassen. In all diesen Fällen ist der Raum (sei es der sinnlich wahr-
genommene, der leiblich gespürte oder der imaginativ angeschaute)
nicht konstitutiv für das zentrale Erleben, also für das raumlose Träu-
men, das reine Musikhören, das mathematische Rechnen usw.

Nichtsdestotrotz bleibt der Raum ein fundamentaler Aspekt
menschlichen Daseins und Erlebens, der sich in einer vielschichtigen
Ordnung ausgliedert. Am Leitfaden der existenziellen Nähe und Be-
deutung ergibt sich folgende Klassifikation:

281

Leib und K�rper

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der existenziell wichtigste und unmittelbarste Raum ist zweifel-
los der eigene lebendige Leib, dessen einzigartige Stellung gegenüber
anderen Raumkörpern vomMenschen immer schon gesehen wurde. Es
folgen die Leiber der anderen Menschen und die tierischen Leiber. Ob
wir vom Pflanzenleib sprechen sollen, ist schon fraglich, die anorgani-
schen Körper bezeichnen wir auf keinen Fall so. Damit erschöpft sich
die Raum- und Körperwelt jedoch keineswegs. Den bisherigen Körpern
am nächsten stehen die imaginierten Körper, also z.B. der nacht- und
taggeträumte Leib, die sinnlich vorgestellten und erinnerten Leiber
anderer Lebewesen und solche Dingkörper, in die noch sinnliche Qua-
litäten einverwoben sind. Abstrahieren wir, wie etwa in der Geometrie,
von den sinnlichen Aspekten, dann haben wir es mit unsinnlichen, aber
noch durchaus anschaulichen, vorgestellten Körpern zu tun. Sie spie-
len in der Geometrie die zentrale Rolle. Die Körperlichkeit geht
schließlich verloren, wenn wir eine dreidimensionale Räumlichkeit
nur noch begrifflich, d.h. ohne konkrete Anschauung, denken, z.B. als
a3. Wir sprechen dann von begrifflich-abstrakten Räumen. Schließlich
und endlich sind Räume bzw. Raumkörper rein begrifflich denkbar, die
für das menschliche Denken erweisbar unvorstellbar sind, z.B. das
zweifellos räumliche Gebilde d3, wenn d die (endlich und rational nicht
ausdrückbare, weil erweisbar durch unendliche Größen mitbestimmte)
Diagonale eines Quadrates ist. Hier haben wir es mit einem Raum-
gebilde zu tun, das wesentlich durch unendliche Verhältnisse bestimmt
ist; nennen wir die entsprechenden Körper infinite Körper.

Dass der menschliche Leib ein Körper ist, ist zweifelsfrei. Aber was
für einer? Und wodurch unterscheidet er sich von anderen Körpern?

Vom Leib der Tiere hebt er sich durch Personalität, Ichhaftigkeit,
Jemeinigkeit ab. Denn nur der Mensch spricht von seinem Leib; nur er
nimmt die »exzentrische Position« (Plessner 1981, S. 360) ein und
kann seinen Leib distanziert betrachten und relativieren, ja sogar als
Werkzeug, Maske, Mittel benutzen. Das Ich ist, wiewohl an den abso-
luten Ort seines Leibes gebunden, wie Plessner (1981, S. 364) sagt,
»ortlos«. Wir können nicht sagen, es sei im Leib, im Gehirn oder sonst
wo mit der und der Ausdehnung.

Vom Leib anderer Menschen hebt sich mein Leib vor allem durch
drei Aspekte ab: durch die gespürte Leibgebundenheit meines Erlebens,
die subjektive Perspektivik und die motorische Führbarkeit. Dadurch
wird der Leib zum absoluten, d.h. unaufhebbaren, dennoch dyna-
mischen Welt-Ort des Selbstseins, zur unhintergehbaren Mitte aller

282

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Weltbezüge. In der Leibgebundenheit, der Perspektivik und in der Be-
wegungsinitiativik waltet ein nicht objektivierbares Moment, das nur
im eigenen Leib, nie am anderen Leib erlebt werden kann.

Von den anorganischen Körpern hebt sich der Leib durch die Be-
sonderheit seiner sinnlich-qualitativen Bestimmungen ab. Auch die
physikalischen Körper haben (zumindest phänomenologisch) qualitati-
ve Aspekte; sie sind schwer, leicht, warm, kalt, rau, weich, opak, durch-
sichtig, farbig, tönen usw., aber sie haben, um mit Scheler (1954,
S. 410) zu sprechen, keine »Leibseele«, empfinden keinen Durst, kei-
nen Hunger, keinen Schmerz, kein Jucken, Kribbeln, kein Unwohlsein,
keinen Schwindel usw. Zwar lassen sich auch am animalischen Leib alle
vororganischen Qualitäten finden – der Leib ist schwer, warm, farbig,
tönt usw. –, aber über diese Qualitäten hinaus bauen sich in seinem
Falle neue, biochemische und biische Qualitäten auf, die den Leib von
den anorganischen Körpern absondern. Daraus folgt, dass der Leib auch
ein anorganischer Körper ist, schon qualitativ, und nicht, wie Scheler,
Schmitz und Fuchs meinen, in einem prinzipiellen Gegensatz zum
physikalisch-chemisch-physiologischen Körper steht. Auch der physi-
kalische, auch der physiologische Körper, z.B. ein anatomisch oder neu-
robiologisch untersuchtes Gehirn, lässt sich nur auf dem Wege seiner
sinnlichen Qualitäten erfahren. Es gibt keine qualitätslose physiologi-
sche oder physikalische Funktion. Immerhin, der Unterschied zwischen
den verschiedenen Empfindungsschichten des Leibes bedingt das Phä-
nomen, dass sie aus ihrer normalen Koextension heraustreten können,
sodass z.B. ein Arm viel länger empfunden wird, als er real ist bzw.
optisch gesehen wird.

Von den imaginierten sinnlichen Körpern unterscheidet sich der
Leib rein phänomenologisch oft in gar nichts, so etwa der Leib im
Traum. Aber metaphysisch betrachtet kann es den realen Leib ohne
physische Energie und ohne die transempirisch-substanziale Materie
nicht geben, während imaginierte Körper beide Elemente entbehren.
Mentale Körper sind darum nie im vollen Sinne leibhaft. Das schließt
allerdings nicht aus, dass sie (wie im Traum oder im Meskalinrausch)
mit interozeptiven Empfindungen, also mit Schmerz, Schwere, Un-
wohlsein,Wollust, Wärme usw. durchsetzt sind. Dies begründet unsere
Kritik an der modernen Leibphänomenologie etwa eines Scheler,
Schmitz, Fuchs, die das Wesen der Leiblichkeit ausschließlich auf die
interozeptiven, die innerlich gespürten Empfindungen gründen wollen
(und die exterozeptiven samt den physiologischen Funktionen davon

283

Leib und K�rper

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ausschließen). In Wahrheit gehören zum Leib einerseits die vor-
biischen Empfindungsqualitäten (Wärme, Schwere, Farbe, Klang etc.)
und die physiologischen Funktionskreise, andererseits die physischen
Weltkomponenten der physikalischen Energie und der metaphysischen
Materie. Der geträumte Leib ist also nur symbolisch ein Leib.

Mentale Körper, denen die sinnlichen Qualitäten fehlen, sprich die
geometrisch-finiten und die infiniten Körper, entfernen sich am wei-
testen vom Leibkörper; sie können im Übrigen überhaupt nicht selb-
ständig, sondern nur getragen von einem Bewusstsein, also wesentlich
unselbständig bestehen. Hier wird am deutlichsten, dass der Leib eine
substanziale, d.h. selbständige, nicht allein vom Erleben und Bewusst-
sein abhängige Realität ist, sondern auch an sich in der Welt besteht.
Darum ist der geträumte Leib nur ein Scheinleib. Die Möglichkeit der
radikalen Metamorphose des geträumten Leibes, z.B. sein Übergang in
einen anorganischen Stoff, in ein künstliches Ding usw., offenbart sei-
ne gänzlich andere Natur: Der Träumer ist gerade nicht wie der Wa-
chende an den erlebten Leib gebunden.

Zum vollen realen menschlichen Leib gehören also die Jemeinig-
keit (Ichhaftigkeit), die Leibgebundenheit des personalen Erlebens, die
raum- und zeitbestimmte Perspektivik, die spezifisch leibhaften Sin-
nesqualitäten, die leiblichen Bedürfnisse (»Triebe«) und das motorische
Potential, das bis ins handlungsfähige Ich hinaufreicht. Denn im Un-
terschied zu anorganischen Körpern können sich organische Körper,
sprich Leiber, aus sich selbst in Bewegung versetzen.

Was die spezifisch sinnlich-empfindungshaften Qualitäten des
Leibes angeht, lässt sich eine umfassende Lehre entwickeln, die ich hier
nur anreißen kann. Zum einen können wir, wie bereits geschehen, die
Lokal-, die Drang- und die leibumfassenden Vitalempfindungen unter-
scheiden. Sie sind keineswegs, wie Scheler (1954, S. 409) meint, prin-
zipiell voneinander verschieden. Im Übrigen gehen sie innigste Verbin-
dungen untereinander ein und bilden zahllose Übergänge. Nicht
weniger interessant ist jene Ordnungsstruktur, die die Leibqualitäten
in die exterozeptiven, interozeptiven und intermediären Empfindun-
gen unterscheidet. So gibt es in der Tat Qualitäten, die nur das dem
Leib innewohnende Subjekt wahrnehmen kann, Qualitäten wie den
Schmerz, das Jucken, den Hunger, den Durst, die Wollust, aber auch
bestimmte Farb-, Ton-, Geruchs-, Geschmacks-, Lage-, Druck- und
Spannungsempfindungen. Wenn ich auf meinen Augapfel drücke, so-
dass es »blitzt«, dann kann das außer mir niemand sehen. In all diesen

284

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fällen sei von rein subjektiven oder interozeptiven oder auch rein leib-
ständigen Empfindungsqualitäten gesprochen. Ihnen stehen jene Qua-
litäten gegenüber, die nur »von außen« bzw. objekthaft wahrnehmbar
sind, so z.B. die Farbe einer Blüte, die jedem zugänglich ist, oder die
Schwere, die Wärme, die Rauhigkeit, Weichheit eines Stückes Holz.
Nennen wir sie die rein objektiven oder exterozeptiven Empfindungs-
qualitäten. Selbstredend sind sie nie absolut objektiv, nie wirklich »von
außen« wahrnehmbar, da auch sie von einem Subjekt, also aus seiner
inneren Perspektive erlebt und wahrgenommen werden. Drittens kön-
nen wir Empfindungsqualitäten unterscheiden, die sowohl »von in-
nen« leiblich gespürt als auch »von außen« sinnlich wahrgenommen
werden können, z.B. die Wärme, Schwere, Rauhigkeit, Weichheit einer
Hand. Nennen wir sie die intermediären Empfindungsqualitäten; sie
bilden die selten gesehene Brücke zwischen den ersten beiden Empfin-
dungsgruppen. Wie gesagt, sind sie sowohl exterozeptiv als auch inte-
rozeptiv zugänglich und daher intersubjektiv teilbar.

Die Gruppe der interozeptiven und der intermediären Empfin-
dungsqualitäten lassen sich zu den Nahsinnen, die der exterozeptiven,
»weltständigen« Qualitäten zu den Fernsinnen zusammenfassen. Ent-
sprechend ihrer Funktion sind die letzteren meist differenzierter, feiner
und objektiver, d.h. »epikritisch«, während die Qualitäten der ersten
beiden Gruppen (oft, nicht immer) dumpfer, gröber, subjektiver sind;
man nennt sie darum auch »protopathisch«.

Schon allein diese hier aufgewiesene innere Differenzierung der
sinnlichen Qualitäten bekommt nur dann einen Sinn, wenn ihr ent-
sprechende echte Unterschiede in der Realität gegenüber stehen. Die
Annahme, alle Sinnesqualitäten seien das ausschließlich innere Pro-
dukt des Subjekts (sei es der unbewussten Psyche, sei es des Gehirns),
verfängt sich in heillose Inkonsistenzen, auf die ich hier, da sie sich
leicht herleiten lassen, nicht weiter eingehen will.

Auf diesem Hintergrund können einige kritische Bemerkungen
entwickelt werden. Schmitz sagt in seinem Buch »Der unerschöpfliche
Gegenstand« (1990, S. 115), was er unter »Leib« versteht.

»Wenn ich vom Leib spreche, denke ich nicht an den menschlichen oder tieri-
schen Körper, den man besichtigen und betasten kann, sondern an das, was man
in dessen Gegend von sich spürt, ohne über ein Sinnesorgan wie Auge oder
Hand zu verfügen …«5

285

Leib und K�rper

5 An anderer Stelle (1965, S. 53–55) unterscheidet Schmitz zwischen dem reinen Leib,

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wollte man diesen Leibbegriff ernst nehmen, besäße außer je mir nie-
mand einen Leib, denn nur den eigenen Leib kann ich »spüren«, d.h.
interozeptiv empfinden. Den Leib der Anderen und der Tiere nehme
ich optisch, akustisch, haptisch, gustatorisch usw. wahr. Die Definition
von Schmitz ist also viel zu eng. Sie stimmt aber auch nicht für mich
und je meinen Leib. Wenn ein Patient erschreckt eine schwarze Verfär-
bung auf seinem Oberschenkel wahrnimmt und sofort an Hautkrebs
denkt, dann wäre es doch ziemlich künstlich, hier nicht vom Leib, son-
dern nur vom physikalischen Körper zu reden. Das gilt erst recht vom
haptisch wahrgenommenen eigenen Körper, den ich keineswegs als
bloß physikalischen Körper, sondern leibhaftig erfahre. Ein abgetaste-
ter Stein ist erlebnismäßig keineswegs mit der abgetasteten eigenen
Brust identisch. Hinzu kommt, dass die erkenntnistheoretische Unter-
scheidung von Leib und Körper als von innen gespürtem Leib und von
außen empfundenem Körper nur relativ gilt. Auch der empfundene
Körper eines auf der Hand liegenden Steins wird »von innen«, d.h.
aus der Selbstperspektive, empfunden, ja gespürt. Anders geht es gar
nicht: Ein wirkliches Erleben »von außen« ist völlig unmöglich. Im
Übrigen ist zwar ein Stein für jeden Anderen genauso abtastbar wie
von mir, aber das konkrete Abtasterlebnis jetzt von diesem Stein in
diesem Zustand (der Wärme etc.) ist absolut einmalig und nicht gene-
ralisierbar. Sage ich z.B.: »Hier nimm mal den Stein und spüre, wie
warm er ist!« – so hat sich der Wärmezustand durchmein vorangegan-
genes Abtasten des Steins sicher so verändert, dass der Andere nicht
das identisch Selbe erleben kann.

Die Sichtweise von Schmitz geht auf Scheler (1954, S. 408 ff.) zu-
rück, der zwischen der Leibseele und dem Leibkörper unterscheidet.
Die »Leibseele« umfasst alle interozeptiven Körperempfindungen (die
Scheler leider auch als Gefühle, eben als die lokalen Empfindungs- und
die vitalen Leibgefühle bezeichnet und als »niedere« Gefühle den »ech-
ten«, d.h. den seelischen und geistigen Gefühlen gegenüber stellt),
während der »Leibkörper« nur die exterozeptiven (und intermediären)
Empfindungsqualitäten umfasst. Ist aber ein Kribbeln wirklich »see-
lischer« als ein tief innerlich bewegendes Rot oder Blau, ein Veilchen-

286

Leiden und Leib

dem Leibkörper und dem reinen Körper, und er tut dies anhand des Kriteriums der
Ausdehnung. M.E. kann seine Argumentation nicht überzeugen. Hier für uns spielt
seine Dreiteilung keine Rolle.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


duft, der uns hinschmelzen lässt? Diese Zuordnung scheint mir unhalt-
bar, da alle Sinnesqualitäten seelenvoll sind oder doch seelenvoll sein
können, die epikritischen an den »Leibkörpern« oft weitaus mehr als
die »protopathischen« der Leibseele. Andererseits ist überhaupt keine
Sinnes- und Empfindungsqualität seelischer Natur im vollen Wort-
sinne, denn sie sind nie und nimmer subjektive Akte oder subjektive
Zustände. Der Ärger, die Angst, die zeitüberdauernde Heiterkeit sind
echte seelisch-aktmäßige Vorgänge, aber nicht ein Rot, eine Hunger-
oder eine Wollustempfindung. Dass sich die Drang- und Vitalempfin-
dungen leichter und enger mit seelischen Regungen, Wünschen, Af-
fekten, Stimmungen verbinden, steht nicht zur Debatte und trifft
zweifellos zu, aber das macht jene noch nicht »seelisch« im vollen und
echten Wortsinne.

Der echte volle Leib umfasst also beides, die »Leibseele« und den
»Leibkörper«, die nur innerlich spürbaren und die »äußerlich« sicht-
baren, betastbaren, hörbaren, riech- und schmeckbaren Qualitäten.
Auf keinen Fall sind die einen rein subjektiv, die anderen rein objektiv;
auf keinen Fall sind die einen seelisch, die anderen körperlich; auf kei-
nen Fall sind, wie Scheler (1954, S. 408 ff.) meint und Fuchs (2000,
S. 54) zu Recht kritisiert, die ersten unausgedehnt und die zweiten aus-
gedehnt; auf keinen Fall gibt es einen funktionslosen Empfindungsleib
und einen empfindungslosen Funktionskörper, denn alle Funktionen
müssen, um erfahren zu werden, empfunden werden, und alle Empfin-
dungen stehen in einem leibfunktionalen Zusammenhang; und auf
keinen Fall gehören zu Leibseele und Leibkörper die Gefühle, Affekte,
Wünsche und Stimmungen, die personale Akte und Zustände sind, also
entgegen der apersonalen Leibseele zur personal-menschlichen Ich-
seele gehören. Trotzdem ist die Unterscheidung berechtigt und sachan-
gemessen, handelt es sich doch um eine sinnesqualitative Schichtung:
Auf den physikalisch-chemischen Sinnesqualitäten (Wärme, Kälte,
Schwere, Farbe, Klang usw.) bauen die vielfältigen biischen Sinnesqua-
litäten auf. Ihre Einheit ist der ganze Leib. Da es sich aber um eine
different-differenzierte Einheit handelt, kann es zu Interferenzen und
Brüchen zwischen den einzelnen Schichten und Empfindungsklassen
kommen. Dann spüren wir, etwa in der Hypnose, den Arm um das
Doppelte verlängert, sehen ihn aber normal lang. Oder umgekehrt,
was auch möglich, wenn auch seltener ist, sieht der Betroffene in der
Dysmorphopsie seinen Leib verzerrt, spürt ihn u.U. aber normal. Ein
solcher Widerspruch kann natürlich auch zwischen Sehen und Hören,

287

Leib und K�rper

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sehen und Schmecken, Schmecken und Appetit usw., im Grunde zwi-
schen allen Sinneserfahrungen auftreten.

Wie wenig die Leibphänomenologie demWesen des Leibes auf den
Grund kommt, sehen wir daran, dass z.B. Schmitz (1965, S. 194–217)
und Fuchs (2000, S. 269) keinen Unterschied zwischen dem geträumten
Leiberleben und dem wachen Leiberleben machen bzw. ersteres auf das
letztere zurückzuführen suchen. Wie gezeigt, ist dieser Unterschied
aber fundamental. Zudem gelingt es ihnen nicht, dasWesen der Sinnes-
bzw. Empfindungsqualität aufzuhellen. Was ist ein Rot, ein Duft, eine
Schwere-, Wärme-, Schmerzempfindung? Und wie und woher kom-
men sie ins leibliche Sein und ins Bewusst-Sein? All das bleibt dunkel
oder wird nicht einmal befragt. Erst eine grundlegende Seinsstruktur-
lehre (Ontologie), zusammen mit einer Wirklichkeitslehre (Metaphy-
sik), kann diese beiden Fragen klären. Wie gar der Leib (und überhaupt
jeder physikalische Körper) selbständig real sein kann und nicht nur ein
Phantasma ist, eine der Grundfragen aller Metaphysik, wird von den
bekannten Leibphänomenologen im Dunkeln gelassen.

Das bei vielen Leibphänomenologen zu sehende Bestreben, den
Leib zur grundlegendsten, primären und wichtigsten Realität zu erklä-
ren, ja Leib und Person identisch zu setzen (und vom physischen/phy-
siologischen Körper strikt abzugrenzen), führt zu einem weiteren kri-
tischen Punkt. Wenn es auch Merleau-Ponty (1965) zuzuerkennen ist,
dass er als einer der ersten die Intentionalität des Leibes thematisierte,
so konfundiert er doch in folgenschwerer Weise die verschiedenen In-
tentionalitätsebenen. Ist es wirklich der Leib, der die »automatischen«
Fingerläufe eines Pianisten bewirkt? Gewiss ist der Leib daran beteiligt,
aber initiiert er sie auch? Wer handelt, wenn der Pianist spontan wäh-
rend seines Spiels das Tempo verlangsamt, aus dem Augenblick heraus
neu phrasiert, mehr Kraft in die Finger legt usw.? Handelt da der Leib?
Gewiss, aber nicht als Initiator, sondern es ist der Pianist als Person, als
Ich, das die Bewegungen umgestaltet, oft präreflexiv-spontan. Ganz
anders verhält es sich, wenn der Speichel beim Duft einer Speise zu
fließen beginnt. Hier »handelt« wahrlich der Leib, hier liegen Initiative
und Ausführung bei ihm; wir haben es in der Tat mit einer im vollen
Wortsinne leiblichen Intentionalität zu tun. IndemMerleau-Ponty und
Fuchs diese Intentionalitäten nicht unterscheiden und beide dem Leib
zurechnen, wird der Leib zwangsläufig zur Person, und diese erschöpft
sich in jenem. Daraus folgt zwangsläufig, dass entweder die Tiere kei-
nen Leib haben oder Personen sind. Wie schon weiter oben angedeutet,

288

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


müssen aber mindestens drei Intentionalitätsebenen unterschieden
werden: die bewusst-explizite oder reflexive Intentionalität (der
»Geist«), die implizit-bewusste oder unterbewusste, nichtsdestotrotz
personale Intentionalität (die »Seele«, z.B. im Traum, beim unreflek-
tierten Klavierspiel, Gangschalten usw.) und die vital-apersonale Inten-
tionalität des Leibes, wie sie in Reflexen und Instinkthandlungen zur
Darstellung kommt. Keine der dreien ist einfach auf die andere rück-
führbar, sondern jede eröffnet eine neue Seinsdimension, die im kon-
kreten Leben natürlich stets miteinander verwoben sind.

Wie man sieht, haben wir es bei den modernen Leibphänomeno-
logien, die ja beanspruchen, vollwertige Anthropologien zu sein, mit
einer typischen Naturalisierung des Menschen zu tun. Der alte Leib-
Geist-Gegensatz wird verschoben und in einen Leib-Körper-Gegensatz
umgewandelt, vor allem dadurch, dass alles das, was den Menschen
gegenüber dem Tier auszeichnet, also seine personale »Seele« und sein
»Geist«, mit dem Leib ineins gesetzt werden. Es findet eine dramati-
sche Aufwertung des Leibbegriffes statt, der konsequenterweise in die-
ser Form auf andere Lebewesen nicht mehr angewendet werden dürfte.
Dadurch wird natürlich suggeriert, dass Seele, Person, Ich, Geist Deri-
vate des Leibes seien und natürlicherweise aus der meist darwinistisch
verstandenen Evolution hervorgehen. So sieht es z.B. Fuchs (2000), für
dessen Theorie charakteristisch ist, dass er im Sinne eines »Seinsauf-
baues von unten« alles Mehr aus dem Weniger, also das Differenzier-
tere aus dem Undifferenzierteren, das Ausdrucksvolle aus dem Aus-
druckslosen, das Sinnreichere aus dem Sinnärmeren, das Werthöhere
aus demWertniedrigeren ableitet. Entsprechend erklärt er das Erschei-
nen und das Wesen der Person in psychologistischer Manier als Reak-
tion auf die Hemmung leiblicher Lebensvollzüge (2000, S. 253 ff.). Als
könnte die Hemmung bloß als solche, d.h. als Nichtkönnen, etwas Po-
sitives hervorbringen! In Wahrheit kann eine Negation nie etwas Po-
sitives setzen, schon gar nicht eine kategorial völlig neue Realität,
höchstens kann sie ein latent existentes Positivum wecken, hervor-
locken. Der Körper ist also erstens vom Leib nicht prinzipiell, nicht
wesenhaft unterschieden, sondern nur der verschiedenen Art der sinn-
lichen Qualitäten nach. Und zweitens haben schon Tiere echte Leiber
und werden von seelisch-geistigen Prinzipien, die sich vornehmlich in
den Instinkt- und Triebregungen äußern, aufgebaut und gelenkt. Darin
kommen alle uns bekannten seelischen Funktionen wieWollen, Begeh-
ren, Wahrnehmen, Erinnern, Phantasieren, Fühlen (Lieben, Hassen,

289

Leib und K�rper

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Neiden, Angst usw.), Erkennen und Denken zum Ausdruck. Im Unter-
schied zum Menschen sind diese Funktionen aber nicht personal ge-
bunden und gebündelt, wir können auch sagen: Im Tierleib erscheint
kein Ich, keine personale Seele, kein Geist; die seelischen Funktionen
werden nur »exekutiert«, nicht aus einem überleiblichen Zentrum frei
und selbstverantwortlich ergriffen. Das ist erst beim Menschen der
Fall, dessen Ich gewiss im Leibe erwacht, aber nicht des Leibes ist und
nicht vom Leibe stammt. Somit gilt es, den physikalisch-chemischen
Körper vom animalischen Körper (= Leib), die animalischen Seelen-
funktionen von den im Ich, in der seelisch-geistigen Person gebündel-
ten menschlichen Seelenfunktionen zu unterscheiden. Dabei ist der
animalische Körper (= Leib) mitsamt dem physikalisch-chemischen
Körper der Wirkraum und Ausdrucksort der animalischen Seelenfunk-
tionen, dieses Ganze wiederum der »Wohnraum« der seelisch-geisti-
gen Person, des menschlichen Ich. Die Person wiederum baut sich aus
den drei Grundfunktionen Wille, Verstand (»Geist« im engeren Sinne)
und Gefühl (»Seele« im engeren Sinne) und nicht etwa nur aus Wille
und Vernunft auf. Darum ist es unrichtig, das im Menschen wesenhaft
personale Gefühl der »Tierseele« bzw. den Sinnesqualitäten des Leibes
zuzuschlagen. Wenn man unter »Geist« das erwachte Bewusstsein
oder das reflexive Selbstbewusstsein versteht, dann umfasst er nicht
nur die intellektuelle, sondern die volitive und die emotionale Kom-
ponente. Allerdings ist zuzugeben, dass die intellektuelle Komponente,
die Ratio, den Menschen aufgrund ihrer objektivierenden Funktion am
stärksten vom Tier abhebt. Mit ihr vermag der Mensch, Dinge, Er-
eignisse und Geschehnisse weitgehend frei von irgendwelchen Nutz-
interessen in ihrem »Ansichsein« (nicht kantisch, sondern phäno-
menologisch verstanden) zu betrachten, ja er vermag Werte, Ideale,
Wahrheiten und Wesenheiten zu erfassen, die als »ewige Seinsmaße«
über der veränderlichen Wirklichkeit stehen und durch den »Schleier
der Welt« hindurchleuchten. Wie allerdings Scheler zu Recht betont,
vermögen durchaus auch die Gefühle objektiveWerte zu erfassen, nach
Scheler vor allem im ethischen Bereich (was einer leiblichen Empfin-
dung, da sie kein Akt ist, niemals möglich ist!). Uns scheint es, dass im
ethischen Leben eher der Wille die sittlichen Werte hört (nämlich als
Gewissen) und erfasst (nämlich als Sollen), während das Gefühl dies
eher im Bereich des Schönen, der Kunst also, leistet, nämlich als »Ge-
fallen«. Trotzdem: Auch wenn alle drei Grundfunktionen zur objekti-
ven Werterfassung befähigt sind (der Wille für das Gute, der Verstand

290

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


für das Wahre, das Gefühl für das Schöne), ist es doch der Verstand, der
in allen Lebensbereichen am stärksten die Objektivität der Werterfas-
sung garantiert. Zwar erheben sich nicht alle Menschen bis zu dieser
Höhe, aber sie sind grundsätzlich dazu in der Lage und vor allem dazu
berufen, und eben das unterscheidet den Menschen am radikalsten
vom Tier, das weder über einen Willen zum Sinn noch einen Willen
zumWert verfügt.

6. Leib, Bed�rfnis und Leiden (das Rubikonmodell
nach Heckhausen)

In gewissem Sinne sind die leiblichen Bedürfnisse die schöpferischen,
die tätigen Quellen der Leibwirklichkeit. Was wäre auch ein Leib, den
nicht hungerte, dürstete, der nicht atmen, sich nicht fortpflanzen woll-
te? Er wäre nichts oder würde sehr bald zu nichts vergehen. Damit
erweisen sich die Bedürfnisse als Offenbarungen aktiver, dynamischer,
allerdings wesenhaft verborgener Quellen des leiblichen Daseins.

Diese Bedürfnisse wiederum zeigen sich primär und am bedeu-
tungsvollsten im leiblichen Empfindungsleben, im Sehen, Schmecken,
Appetithaben, Lusthaben usw. Diese Aussage lässt sich sehr weit aus-
dehnen. So offenbart sich in der erlebten Farbe das Bedürfnis zu sehen,
im erlebten Ton das Bedürfnis zu hören, im Hunger das Bedürfnis, der
ständigen leiblichen Selbstverzehrung neue Energie zuzuführen. Ja
muss man nicht so weit gehen und sagen, dass die Farbe überhaupt in
der Welt ist, um gesehen zu werden, der Ton in der Welt ist, um gehört
zu werden, der Schmerz, um die eigenen physischen Grenzen und die
eigene Versehrbarkeit wahrnehmen zu können?

Kurzum: Alle Empfindungen können als Anzeichen tieferer Be-
dürfnisse gelesen werden, Bedürfnisse, die zugleich zweierlei sind:
Mangel und dynamische Fähigkeiten. Als solche spannen sie in ihrer
jeweiligen Eigenart a priori einen bestimmten leibweltlichen Sinn-
zusammenhang auf, so etwa der Hunger und das Bedürfnis nach Nah-
rung die Existenz von bestimmter Nahrung und die Fähigkeit, sie zu
finden und sich einzuverleiben. Auf diese Weise konstituieren alle Be-
dürfnisse von sich her »Welt«, d.h. einen Bedeutungs- und Sinn-
zusammenhang, ja sie geben Orientierung für ein Lebewesen, das an-
dernfalls völlig orientierungslos wäre. Und damit waltet in allem
leiblichen Bedürfnis, schon vormenschlich, ja bei der ersten Zelle, In-

291

Leib, Bed�rfnis und Leiden (das Rubikonmodell nach Heckhausen)

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tentionalität, damit Subjektivität, damit, wenn konsequent zu Ende
gedacht, Geist. Der Leib spricht zwar nicht Ich, aber er tut Ich, sagt
Nietzsche treffend, auch wenn er leider nicht die nötige Konsequenz
daraus gezogen hat, die in der Erkenntnis besteht, dass das leibliche
Entstehen, Werden und Vergehen im Kern und Quell ungeistig und
sinnlos nicht gedacht werden kann.

Die Klassifikation der leiblichenBedürfnisse lässt sich gewiss nicht,
wie es die Psychoanalyse tut, auf ein, zwei Triebe herunterbrechen. Im
Grunde gibt es so viele Bedürfnisse wie es unterscheidbare Empfin-
dungsqualitäten gibt, und das sind sehr, sehr viele. Auch der Schmerz,
die Müdigkeit usw. sind Bedürfnisse oder zeigen ein solches an. Man
muss nur zu lesen verstehen, denn ihre Hermeneutik beginnt nicht erst
bei spezifischmenschlichenGeistesprodukten. Doch damit nicht genug,
weisen alle Bedürfnisse auch charakteristische Spannungsbögen auf, ja
es lässt sich ein Bedürfnisablauf feststellen, der sich zyklischwiederholt.
Heckhausen (1963, S. 604–628) hat diesen Zyklus in klassischer Weise
herausgearbeitet und nennt ihn das Rubikonmodell, wobei »Rubikon«
in Anlehnung an Caesars Überquerung des gleichnamigen Flusses jene
psychologische Stelle meint, an der sich ein Individuum zu einem Ent-
schluss in Bezug auf seine Bedürfnisdynamik durchringt:

Am Anfang steht das mehr oder weniger diffus empfundene Be-
dürfnis, das, wenn es sich konkretisiert und ins seelische Erleben über-
nommen wird, zum bewussteren und klarer abgegrenzten Motiv wird.
Hier kann ein erstes Gefühl grundsätzlicher Entschlossenheit aufkom-
men, in dem das Stadium der Intentionsbildung anhebt, das, wenn es
eine Handlung anzielt, in die präaktionale Vorbereitungsphase über-
geht. Aus dieser entspringt, in einmaliger Weise durch einen Ent-
schluss gesetzt, dann die Handlung selbst, der Rubikon zur Wirklich-
keit wird überschritten und das Bedürfnis seiner Intention gemäß
erfüllt. Gelingt der Handlungsausführung eine adäquate Bedürfnis-
befriedigung, dann wird die Bedürfnisspannung aufgehoben, es kommt
zur abschließenden Phase der Desaktivierung. Ruhe und Spannungs-
losigkeit breiten sich aus und bleiben bis zum nächsten Bedürfnis-
impuls bestehen.

Dieses Schema lässt sich auf alle möglichen Bedürfnisse, also auch
auf nichtleibliche, etwa seelische, geistige und soziale Bedürfnisse aus-
dehnen, natürlich nur analoger Weise. Das muss hier nicht nach-
gezeichnet werden, das leuchtet intuitiv ein. Für unsere Leidensthema-
tik ergeben sich nun interessante Zusammenhänge.

292

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zuallererst ist zu wiederholen: Das Bedürfnis ist die Einheits-
gestalt eines dynamischen Mangels und der Fähigkeit, den Mangel zu
empfinden und seine Überwindung zu erstreben. In dieser Dialektik
liegen ein dynamisch-treibendes oder motivationales, ein kognitives
und ein handlungsanbahnendes Moment. Im Ganzen ist das Bedürfnis
auf ein »Mehr an Sein« bzw. auf eine Wiederherstellung eines ehemals
bestandenen Seinszustandes aus. Dies wiederum setzt ein seinsaktives
und seinsgebendes Prinzip voraus, das im Bedürfnis offenbar wird. Das
Mangelmoment im Bedürfnis ist es nun, das den gesamten Vorgang
dem Leiden annähert. Und doch ist ein Bedürfnis per se noch kein Lei-
den, muss es auch nicht werden, wie Schopenhauer fälschlicherweise
meint. Erst dann, wenn der Mangel nicht behoben und doch nicht ak-
zeptiert werden kann, entsteht Leiden. Anhand des Rubikonmodells
können die Stellen identifiziert werden, an denen der Bedürfnisprozess
in Leid umschlägt.

Wird ein Bedürfnis bzw. werden mehrere Bedürfnisse nicht, nicht
genügend oder nicht adäquat wahrgenommen und in ein Motiv über-
führt, dann haben wir es mit einem fundamentalen Leiden, ja dem
fundamentalsten Leiden zu tun, dem Leiden, nicht leiden, d.h. das Leid
nicht wirklich wahrnehmen, zu können. Wie quälend dieses Nicht-
wahrnehmen-und-doch-irgendwie-wahrnehmen eines Bedürfnisses,
z.B. nach Respekt, sein kann, lehren bestimmte psychische Störungen,
die zum Formenkreis der »frühen Störungen«, der Psychosen, Border-
line- und dissoziativen Störungen gehören. Von besonderer Art und
Bedeutung sind jene basalen Bedürfnisstörungen, bei denen mehrere
Bedürfnisse, z.B. Autonomie- und Bindungsbedürfnisse, konfligieren
und sich gegenseitig behindern.

Ist dagegen die zweite Phase, die Intentionsbildung, gestört, z.B.
durch eine Angst oder durch mangelndes Selbstwertgefühl, dann kann
der Betroffene sein Bedürfnis wohl spüren und als Motiv ergreifen,
aber nicht auf das immanente Erfüllungsziel ausrichten. Bei vielen
psychischen Störungen drückt sich dies als Unfähigkeit aus, die eigenen
Wünsche zu äußern und zu formulieren. In diesen beiden ersten Pha-
sen ist vor allem das emotionale Erleben beeinträchtigt, das ändert sich
mit der nächsten Phase.

Wird die dritte, die präaktionale Phase blockiert, ist die kognitive
und/oder praktische Handlungsvorbereitung beeinträchtigt. Der Be-
troffene kann zwar seine Bedürfnisse und Wünsche nennen und äu-
ßern, aber er weiß nicht, wie er sie realisieren soll. Entweder mangelt

293

Leib, Bed�rfnis und Leiden (das Rubikonmodell nach Heckhausen)

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


es an Fähigkeiten der kognitiven Vorstrukturierung, z.B. an planender
Phantasie, oder die Umsetzung des Erkannten in die Tat ist gehemmt,
so z.B. bei Vorsatz- und Entschlussstörungen.

Doch auch der Vollzug der Handlung selbst kann psychisch und
natürlich auch physiologisch beeinträchtigt sein, etwa bei Wahl- und
Durchsetzungsstörungen (»Exekutivstörungen«).

Schließlich und endlich kann auch die letzte Phase, die Desaktivie-
rung zum Problem werden, z.B. wenn das zu befriedigende Bedürfnis
so übermächtig ist, dass es über alle Befriedigung hinaus weiterwirkt,
was bei allen Suchtkrankheiten der Fall ist. Oder wenn der Betroffene
die Desaktivierung nicht wahrnehmen bzw. nicht schätzen kann. Be-
kannt sind hier regelrechte Genussstörungen, die es dem Betroffenen
nicht erlauben, die Befriedigung zu empfinden und auszukosten. In
diesem Fall findet der gesamte Bedürfniszyklus kein Ende und kreist
endlos weiter, während im gesunden Fall nach einer Zeit der Bedürf-
nisstille der normale Bedürfniszyklus wieder anhebt, natürlicherweise
durch einen wieder entstandenen Mangelzustand bedingt.

Im Rahmen dieser Arbeit kann ich nicht das gesamte Feld der
Psychopathologie und der Neuropathologie dieses Bedürfniszyklus ab-
schreiten, doch schien es mir von Bedeutung, wenigstens einige Hin-
weise, die zu weiterem Nachdenken und Forschen anregen, zu geben.
Schließlich und endlich ist das Wissen von großer praktischer Bedeu-
tung, dass in Bezug auf das Rubikonmodell gewisse Therapieformen,
so die Psychoanalyse und die Tiefenpsychologie, eher die ersten Phasen
im Blick haben, während sich z.B. die Verhaltenstherapie bei ihren
Interventionen vorzugsweise auf die kognitiv-praktischen Rubikon-
phasen stützt. Eine Therapie, die dem leidenden Menschen gerecht
werden will, muss allerdings das Modell mit allen seinen Phasen be-
rücksichtigen.

7. Grundformen leiblichen Leidens: Schmerz, Ersch�pfung,
Verletzung, Krankheit, Verst�mmelung, Behinderung,
Entstellung

Nachdem die synchrone und die diachrone Grundstruktur des Leidens,
ihre Bezogenheit auf das Bedürfnisleben und die grundlegenden Mög-
lichkeiten des Pathologischen ermittelt worden sind, sollen die klassi-

294

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen Grundgestalten des Krankseins wenigstens kursorisch erörtert
werden.

Am Anfang muss die Erkenntnis stehen, dass der Kern alles Pa-
thologischen der Schaden ist, also solch ein Mangel, der der sinngemä-
ßen Wesensstruktur einer beschädigten Wirklichkeit zuwider läuft und
vom Standpunkt dieser Sinnstruktur aus nicht sein soll. Damit ist klar,
dass der Schadensbegriff notwendig an einenWertbegriff gebunden ist,
was keineswegs bedeutet, dass ihm jede objektive Grundlage fehle und
sein Status rein subjektiv-beliebiger Natur sei. Mängel haben die Le-
bewesen viele, ja die Endlichkeit eines jeden Lebewesens bedingt eine
unaufhebbare Mangelhaftigkeit. Aber nicht jeder Mangel ist ein Scha-
den, d.h. ein nichtseinsollender, »widernatürlicher« Mangel.

Schäden sind nach dem hier vertretenen Konzept in allen existen-
ziellen Dimensionen möglich, also leiblich, psychisch, sozial und geis-
tig. Wenn ein Mensch durch einen Unfall eine Oberschenkelfraktur
erleidet, hat er insofern einen wesenswidrigen Mangel, einen echten
Schaden erlitten, als es im Wesen des Beines liegt, den Organismus zu
stützen und seine Fortbewegung zu ermöglichen. Wenn ein Mensch
schwer depressiv und antriebslos wird, dann hat er insofern einen we-
senswidrigen Mangel erlitten, als es in der Sinnstruktur der Psyche
liegt, das menschliche Leben, Verhalten und Wirken anzutreiben, zu
bewegen, zu motivieren. Wenn in einer Familie ein Ehekrieg ausbricht,
der die Lernfähigkeit der Kinder beeinträchtigt, dann hat die soziale
Wirklichkeit der Ehe bzw. der Familie insofern einen wesenswidrigen
Mangel, also einen Schaden erlitten, als es in der Sinnstruktur der Ehe
bzw. Familie liegt, das Gedeihen der Kinder zu schützen und zu för-
dern. Durch welche Schädigung ein Schaden eintritt, ist eine sekundäre
Frage und gehört ins Fach der Ätiologie, berührt also nicht die Frage
nach dem Wesen des Pathologischen. Das Wesen des Pathologischen
kann aus dem Ätiologischen nicht abgeleitet werden, sondern muss
aus der dynamischen Seins-, Sinn- und Wertstruktur der betroffenen
Lebensgestalt entnommen werden. Das erhellt schon daraus, dass eine
Einwirkung für den einen wohltuend, für den anderen krankmachend
sein kann. Das Pathologische einer Einwirkung lässt sich daher nur im
Rahmen der Wechselwirkung von Lebewesen und »Noxe« auf dem
Hintergrund der Wesens- und Sinnstruktur der betroffenen Lebens-
gestalt, die wiederum in den sinn- und wertbezogenen Kontext von
Lebensgeschichte, Lebenssituation und Lebensperspektive eingebettet
ist, bestimmen.

295

Grundformen leiblichen Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mit all dem ist das Wesen des Krankhaften nicht zureichend be-
stimmt, da es noch andere, nicht krankhafte Schäden gibt, jene näm-
lich, die aus Freiheit und Verantwortung entspringen und nicht Krank-
heit, sondern Schuld und Versagen heißen. Der entscheidende
Unterschied liegt darin, dass im Krankhaften das Schicksalhafte und
das Fremdbestimmende das Selbstbestimmende, im Schuldhaften das
Selbstbestimmende das Fremdbestimmende überwiegt. Gewiss ver-
mischen sich beide Seinsweisen im menschlichen Leben vielfach und
bis zur Unkenntlichkeit, trotzdem müssen sie, so gut es geht, separiert
werden. Immerhin hängt die Freiheit daran, die wir aufgeben, wenn
wir alles Schadhafte, alles Destruktive als krankhaft betrachten.
Nichtsdestotrotz sind die Übergänge höchst interessant, da z.B. eine
neurotische Erkrankung, deren Störung in der unbewussten, darum
schuldfreien Kindheit gesetzt wurde, zunehmend zur Schuld wird,
wenn der Erwachsene sie nicht in seine Verantwortung übernimmt
und zu überwinden sucht.

Mit diesen Bestandsstücken sollte sich das Krankhafte genügend
charakterisieren lassen: Es ist im Kern ein Schaden, und zwar stets der
Schaden einer partial gesunden, also nur partial destruierten Lebens-
wirklichkeit (alles andere wäre Verfall und Tod) und impliziert daher
immer die Präsenz von Vitalität, Widerstand, Heilwille. Als solcher
Schaden ist das Krankhafte überwiegend die Folge eines schuldfreien
Erleidens, eines »Schicksals«, einer Fremdbestimmung, die in ihrem
letzten Grunde von außen, d.h. nicht aus der Wesens-, Sinn- und
Wertmitte des Betroffenen selbst, kommt (weil sie sonst schuldhaft
wäre). Aufgrund dieses Zusammenhanges stellt das Krankhafte eine
konfliktuöse Diskrepanz dar und äußert sich im Ringen um die Vor-
herrschaft des einen oder des anderen Prinzips. Nie ist das Krankhafte
eine natürliche Einheit, weswegen es natürliche Krankheitseinheiten
nicht geben kann (und entsprechend der so genannte »ontologische
Krankheitsbegriff« inkonsistent ist). Dies bedingt, dass ein Geschehen,
das von der einen Seite pathologisch ist, im biologischen Gesamtkon-
text von der anderen Seite hochgesund sein kann. So ist die krankhafte
Schädigung des Organismus durch den Malariaerreger für diesen
selbst lebensnotwendig, lebensfördernd, gesund. Insofern ist das
Krankhafte im Horizont des gesamten Kosmos »natürlich« und als
Ausdruck eines Widerstreites und eines Kampfes konträrer Kräfte »ge-
sund«, eben seinsnatürlich, seinsgerecht. Krankheit kann darum
immer nur aus der Perspektive des geschädigten Lebewesens unnatür-

296

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lich, widernatürlich, sinnwidrig sein, nie an und für sich oder über-
haupt (weshalb ein krankes Universum, ein kranker Gott etc. wider-
sinnige Begriffe sind). Dies ermöglicht die tiefe metaphysische Ein-
sicht, dass Krankheit notwendig eine Pluralität dynamischer Kräfte
und Sinnprinzipien in der Zeit impliziert. Jedes Weltbild, das einen
grundsätzlichen Monismus vertritt, muss daher entweder das Phäno-
men Krankheit (wie auch das der Schuld!) leugnen oder sich durch
inneren Widerspruch selbst aufheben. Hinzu kommt dies Letzte, dass
das Phänomen Schaden nicht wertfrei, d.h. ohne Zwecksetzung, ge-
dacht werden kann. Stimmt dies, dann muss das Universum, wenigs-
tens ab dem Zeitpunkt, als Lebewesen die Welt bevölkern, von wert-
setzenden bzw. werterkennenden, also geistigen Prinzipien erfüllt sein.
Genau dies kann durch die Analyse des Kausalitätsproblems bewiesen
werden, durch die Antwort auf die Frage also, wodurch und wie über-
haupt etwas ins Sein tritt.

Die einfachste pathologische Alteration ist nun jene Einwirkung,
die zu einer vorüber gehenden Funktionsbeeinträchtigung und keinem
Strukturschaden führt. In aller Regel ist das bei allen »Energieschäden«
der Fall, etwa bei einer anhaltenden oder rezidivierenden Erschöpfung.
Die Erschöpfung kann viele Ursachen haben; sie kann die Folge einer
mangelhaften Energiezufuhr, einer mangelhaften Energieaufnahme,
einer mangelhaften Energieverwertung, einer mangelhaften Energie-
distribution und eines pathologischen Energieverbrauches sein.

Anders verhält es sich bei Funktionsstörungen, die weder auf
einem Energiemangel noch auf einer Strukturschädigung, sondern
auf einer Koordinationsstörung beruhen. Dies ist z.B. der Fall, wenn
aufgrund einer seelischen Belastung die Verdauung gehemmt oder
fehlkoordiniert ist. Hält dieser Zustand an, kann es sekundär zu Er-
schöpfungszuständen und zu Strukturschäden, z.B. zu einem Magen-
geschwür kommen.

Die einfachste Strukturschädigung liegt im Falle einer einmaligen
unkomplizierten Verletzung vor, z.B. einer Schnittverletzung. Hier
kommt es zu einem strukturellen »Riss«, der meist auch irgendeine
Funktion beeinträchtigt. Bei komplizierten Verletzungen bestehen
gleichzeitig mehrere Verletzungen; sie nehmen häufig eine prozessu-
rale Dynamik an und werden dann zur Krankheit, so im Falle von
Wundheilungsstörungen.

Beim Phänomen Krankheit (somatische Krankheiten, Neurosen,
Psychosen, Soziopathien, Psychosomatosen) handelt es sich um eine

297

Grundformen leiblichen Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sinnhaft bzw. irgendwie konsequent und nicht nur zufällig zusammen-
hängende Reihung von Verletzungen, deren Ausgang offen ist; sie
kann in völliger Heilung (restitutio ad integrum), partieller Wiederher-
stellung (restitutio partialis), Chronifizierung, zunehmendem Verfall
und Tod enden. Wie bei allen Gestaltungen des pathologischen Lebens
gibt es auch im Falle der Krankheit kein Pathologisches an sich, son-
dern immer ist es in noch Gesundes, Intaktes, Funktionierendes einge-
bettet. Daraus folgt die innere Zwiespältigkeit, Spannung, Unruhe,
Konflikthaftigkeit, ja das Krisenhafte alles Pathologischen, insofern es
immer ein Seiendes ist, das ein Nichtseiendes erleidet und mit dessen
zerstörender Dynamik ringt. Alle Krankheit, alles Pathologische ist ein
Kampf, ein Krieg und kann daher nie einfach und geschlossen sein. Der
Vergleich der Krankheit mit einem Fremdkörper (»materia peccans«)
oder einem Parasit ist darum grundsätzlich falsch. Ein Fremdkörper, ein
Parasit kann am Krankheitsgeschehen beteiligt sein, aber er macht
noch keine Krankheit aus. Dazu muss er erst auf den betroffenen Or-
ganismus in schädlicher Weise einwirken und mit diesem in einem
Konflikt und Kampf wechselwirken. Andererseits ist das Vorliegen
eines klassischen Fremdkörpers gar nicht notwendig, die »Noxe« kann
z.B. auch eine genetische Funktionsstörung sein, die in der Regel aller-
dings in letzter Instanz auf eine »äußere« Schädigung (chemisches
Gift, Radioaktivität etc.) zurückgeht. Krankheit umfasst also wesenhaft
eine dynamische Schadensreihe, einen teilweise intakten und gegen-
regulierenden Organismus (auf psychischer Ebene sind es die Einzel-
person oder die Personengemeinschaft, die gegenregulieren), eine reale
Interaktion verschiedener und verschieden gerichteter Wirkungszen-
tren, damit einen Konflikt, einen Antagonismus, eine Diskrepanz und
einen offenen, damit krisenhaften Ausgang des Schädigungsgesche-
hens. Krankheit, auch psychische Krankheit kann sich daher unmöglich
nur intrapsychisch oder nur im Einzelorganismus unabhängig von sei-
ner Umwelt und Geschichte ereignen.

In den Formenkreis des Pathologischen gehören schließlich die
»ästhetischen Schäden«, also alle Formen der Entstellung, die oft ohne
Funktionsstörungen auftreten. Das ist anders, wenn eine Verletzung
nicht mehr voll restituiert wird, sondern eine Verstümmelung zurück-
lässt. In der Regel ist eine solche Mutilation mit einer Funktionsbeein-
trächtigung verbunden, die allerdings oft erstaunlich gut kompensiert
wird. Gelingt Letzteres nicht, dann liegt eine Behinderung vor. Sie ist
insofern keine Krankheit (oft aber die Folge einer solchen), als sie nicht

298

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


prozessual fortschreitet, sondern stagniert. Wenn eine Behinderung
fortgesetzt zu Schäden führt, etwa zu abnormen Abnützungen, dann
kommt sie einer Krankheit praktisch gleich.

Auch der Schmerz als reines Empfindungsphänomen kann Krank-
heitsstatus annehmen, nämlich dann, wenn er fortdauert und den Be-
troffenen in welcher Hinsicht auch immer beeinträchtigt und schädigt.
Das ist fast immer bei chronischen oder rezidivierenden Schmerz-
zuständen der Fall. Analoges gilt von anderen chronifizierten »Emp-
findungskrankheiten«, von chronischer Müdigkeit, Erschöpfung, chro-
nischem Unwohlsein, Schwindel, chronischer Schwereempfindung,
pathologischer Enge, pathologischem Druck, von Appetitlosigkeit, Li-
bidostörung u.v. a.m. Auf dem Hintergrund all dieser Zusammenhän-
ge fällt es nicht mehr schwer, das Wesen der Gesundheit zu bestimmen,
qualitativ, funktional-relational, quantitativ und energetisch.

8. Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

Nichts steht demMenschen in seiner natürlichen Lebenseinstellung so
nah und ist ihm so selbstverständlich wie sein Leib, weswegen die Frage
nach seiner Erkennbarkeit beim manchem Kopfschütteln auslösen
muss. Bekanntlich ist dem Philosophen als Philosophen aber prinzipiell
alles fragwürdig, und zwar im doppelten Sinne des Fraglichen und
Fragwürdigen. Das Selbstverständliche ist eine unphilosophische Kate-
gorie bzw. wird im Zuge des Philosophierens immer wieder hinterfragt.
So ist die Frage nach dem Wesen des Leibes wohl so alt wie die Phi-
losophie selbst, jedenfalls im Abendland und wurde mit der klassischen
Aussage beantwortet, dass der Leib im Unterschied zu allen anderen
Körpern ein beseelter, »selbstbewegter« Körper sei. Wer aber, so müs-
sen und wollen wir jetzt fragen, erkennt dies? Und wie? Und wenn
diese Erkenntnis zutrifft, wie wird sie bewahrheitet?

Philosophiegeschichtlich ist die Philosophie des Leibes eine Reak-
tion auf die Korporifizierung des Menschen seit dem Beginn der Neu-
zeit: Der Leib wird, so bei Descartes, als Maschine, als mechanisches
Uhrwerk betrachtet, das in keinem inneren Zusammenhang mit der
»Seele« und mit dem Denken im weiten Sinne steht. Er ist ein physika-
lisches Ding ohne Eigenleben, ausgedehnt, vermessbar, wägbar, bere-
chenbar, beherrschbar. Gegen diese mechanistische Leibanschauung
wendet sich die Lebensphilosophie, die auch in der frühen Neuzeit nie

299

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ganz ausgestorben war und im 19. Jahrhundert einen neuen Auf-
schwung erfährt, so bei Schopenhauer, dann bei Nietzsche, Bergson
u.v. a. Der Leib wird nun als lebendiges Körpersein, ja als eigenartiges
Subjekt wiederentdeckt, und erneut stellen sich ontologische und er-
kenntnistheoretische Grundfragen.

Auf die Frage nach seiner Erkennbarkeit werden zwei grundsätz-
lich divergente Antworten gegeben: Die eine lautet, der Leib sei nur im
Bewusstsein und deshalb nur als Phänomen, also nicht in seinem rea-
len An-sich-Sein erfahrbar und erkennbar – das ist die Husserlsche
Position, die auf Kant zurückgeht.6 Die andere sagt, wir seien nicht
nur in der Lage, den eigenen Leib, sondern auch den fremden Leib, ja
die gesamte physische Umwelt unmittelbar, d. h. ohne ein vermitteln-
des repräsentatives Wahrnehmungsbild, in ihrem An-sich-Sein zu er-
fassen – das ist die Schelersche Position, die auch heute noch bzw. heute
wieder von vielen, z.B. von Schmitz und Fuchs vertreten wird. Zwi-
schen diesen beiden Positionen bewegt sich eine dritte Konzeption, die
den erlebten phänomenalen Leib als Repräsentation des unmittelbar
nicht erkennbaren transphänomenalen realen Leibes, ja überhaupt die
sinnliche Wahrnehmung als Repräsentant der physischenWelt (»Ding
an sich«) betrachtet und zwischen ihnen entweder ein unbestimmtes
oder ein mehr oder weniger analoges, sprich adäquates Verhältnis wal-
ten lässt. N. Hartmann, ein Hauptvertreter dieser Ansicht, breitet die-
se Konzeption in seinem Werk »Grundzüge einer Metaphysik der Er-
kenntnis« (1925, S. 44–46) aus.7 Ihr folgen heute wahrscheinlich die
meisten Wissenschaftler und Philosophen.

300

Leiden und Leib

6 Vergleiche z.B.Husserl (1965, S. 37, EA 1911, S. 313): »Erst wenn immanente Schau-
ung und dingliche Erfahrung zur Synthese kommen, tritt geschautes Phänomen und
erfahrenes Ding in eine Beziehung.« Husserl sagt damit klar, dass ein reales Ding der
äußeren Erfahrung nur in der Beziehung zu einem Phänomen, d.h. zu seiner phänome-
nalen Erscheinung, erlebt werden kann, Erscheinung und reales Ding also nicht iden-
tisch sind.
7 »… so folgt, dass notwendig in aller Erkenntnis jenes Dritte in die Subjekt-Objekt-
Relation schon eingeflochten ist, und folglich unabhängig von seiner Bewusstheit oder
Unbewusstheit – ja unabhängig auch vom Grade seiner Aufzeigbarkeit im Einzelfall –
immer schon vorhanden ist. Das aber heißt, dass das »Bild« oder die »Vorstellung« ein
notwendiger Wesensbestandteil der Erkenntnisrelation ist. Es ist das die Erkenntnisrela-
tion mit bedingende und tragende, aber eben deswegen im reinen Objektbewusstsein
verschwindende »Erkenntnisgebilde« im Subjekt.« (Hartmann 1926, S. 45–46) In die-
sen Worten wird die radikal antipodische Position Hartmanns zu Scheler überdeutlich.
In Wahrheit gilt sie aber nur in Bezug auf gewisse Gegenstände der Erkenntnis (beson-

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es ist klar, dass nicht alle drei Positionen zutreffen können, sodass
sich die Frage nach ihrer Verifizierbarkeit stellt. Wie beginnen und wie
zur Klärung kommen?

Zunächst gilt der Grundsatz, dass nur das unmittelbar erfahrbar
und erkennbar ist, was erlebt wird – das ist der berühmte »Satz des
Bewusstseins«, der erstens besagt, dass das Bewusstsein auf bewusst-
seinsmäßigem Wege nicht transzendiert werden kann, der zweitens
besagt, dass die Strukturen des Bewusstseins den bewusst gewordenen
Sachverhalt (stamme er aus der sinnlichenWelt, aus dem Unbewussten
oder aus der idealen Sphäre) mitbestimmen, mitstrukturieren, und der
drittens besagt, dass die Erkenntnis eines bewusstseinstranszendenten
Gegenstandes nur möglich ist, wenn zum einen die Strukturen des
Gegenstandes (sein Sosein, sein Wesen) bewusstseinsfähig sind und
wenn zum anderen das Bewusstsein bzw. der wahrnehmend-erkennen-
de Mensch irgendwie in die bewusstseinstranszendente Sphäre hinaus-
zugreifen vermag. Erleben, Wahrnehmen und Erfahren meinen hier
irgendeine Art Bewussthaben, wobei der Grad der Reflexivität unbe-
stimmt ist. Auch ein völlig areflexives oder präreflexives Erleben ist
ein Bewusstsein; wir begegnen ihm etwa beim kleinen Kinde. Da nun
jedes Erleben qua Er-Leben aktiv, intentional, »lebendig« ist, kann es
nicht vollständig passiv und bewusstlos sein, wie präreflexiv und naiv
auch immer es sich vollziehen mag. Wenn also der Leib, d.h. je mein
realer (und nicht nur geträumter oder imaginierter!) Leib, unmittelbar
erfahrbar sein sollte, dann müsste er erlebt werden können. Damit aber
befindet er sich eo ipso in der Sphäre des Bewussthabens, und sei diese
noch so unreflektiert. Ein erlebter Leib kann aber unmöglich mit dem
realen, d.h. mit jenem Leib völlig identisch sein, der über mein Be-
wussthaben hinaus existiert und mein Bewusstsein als leibhaftiges er-
möglicht und trägt, etwa auch dann, wenn ich bewusstlos bin. Denn
jener erlebte Leib ist keine selbständige, unabhängige Realität, sondern
ein Sachverhalt meines Erlebens, meines Bewusstseins, eben eine »Er-
scheinung«, ein Phänomen, ein Bewusstseinsinhalt, der vom Bewusst-
sein getragen und bestimmt wird, während der reale Leib als physisch
selbständiges Ding besteht (wenigstens der Annahme gemäß) und, da

301

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

ders die der Außenwelt) und betrifft keineswegs, wie Hartmann hier sagt, alle Erkennt-
nis. So vollziehen sich z.B. alle reflexive Selbstanschauung (als Akterkenntnis) und ein
Großteil der idealen Erkenntnis ohne ein Drittes, das als »Erkenntnisgebilde« zwischen
Objekt der Erkenntnis und Subjekt treten würde.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht vom Bewusstsein getragen, eines anderen, selbständigen, objek-
tiven Trägers bedarf. Hier also täuscht sich die Schelersche Position und
verkennt den fundamentalen Unterschied zwischen dem erlebten und
dem realen Leib. Im Grunde verletzt sie den erkenntnistheoretischen
Grundsatz von der Unmöglichkeit der unmittelbaren, d. h. bewusst-
seinsmäßigen, Transzendierbarkeit des Bewusstseins. Niemand kann
mit ausgestochenen Augen die Welt ansehen; niemand kann, um mit
Nietzsche (Menschliches, Allzumenschliches, Abschnitt 9) zu reden,
mit abgeschnittenem Kopfe die Welt betrachten. Wohin wir uns auch
geistig bewegen, wir nehmen immer und unweigerlich unsere Be-
wusstseinssphäre mit. An dieser Stelle bleibt Kants transzendentaler
Idealismus im ewigen Recht, doch auch nur an dieser!

Noch einmal: Es ist die Substanzialität des realen Leibes, sein selb-
ständiges Bestehen, das dem erlebten oder phänomenalen Leib nicht
zukommen kann und das wir dem Leib als physischer Realität unter-
stellen (andernfalls wäre er eben nur ein Phantasma). Diese Substan-
zialität müssen wir aber unterstellen, wenn wir der Wechselwirkung
und der Kommunikation zwischen verschiedenen Subjekten, also zwi-
schen mehreren Erlebens- und Bewusstseinswelten, Raum und Mög-
lichkeit geben wollen. Das lässt sich noch weiter, auch empirisch, un-
termauern.

Die härteste Probe der Schelerschen Position – nennen wir sie das
Theorem von der arepräsentativ-unmittelbaren Wahrnehmbarkeit der
Außenwelt oder des radikalen Antiillusionismus – drängt sich in jenen
Erfahrungen auf, in denen wir uns absolut leibhaft erleben, aber nicht
leiblich sind. So im Traum. Alles ist hier möglich: laufen, schwimmen,
essen, Schmerzen haben, frieren, hungern, dürsten, gegen die Schwer-
kraft ankämpfen, nach Luft ringen, krank sein, verbluten, sich erbre-
chen, ja sogar sterben – und das alles leibhaft ohne Leib, d.h. mit einem
fingierten, nur erlebten Leib, einem phantasmagorischen Leib, der mit
dem Leib, der real im Bett liegt, nichts oder fast nichts zu tun hat. Die
Behautpung Schelers, wonach allein schon die volitive Widerstands-
erfahrung im direkten Weltkontakt die Erkenntnis der Realität garan-
tiere, ist also nicht haltbar.

»Widerstand ist ein durchaus zentrales Erlebnis, eine Erfahrung des aktiven
Selbst und hat mit den peripheren Sinneserlebnissen, in denen sich das Sosein
des Widerstehenden höchstens darstellen kann (nicht muss), nichts zu tun.
Aber die Intention dieses zentralen Erlebens von Widerstand greift ihrerseits
über die Sinnesinhalte (wo überhaupt solche es vermitteln) hinaus und hin-

302

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durch. Nicht Empfindungen widerstehen, sondern die Dinge selbst, die sich an
ihren qualitativen Attributen empfindungsmäßig nur manifestieren.« (Scheler
1926, S. 463 f.)

Gewiss ist die Widerstandserfahrung elementar, aber sie kommt ers-
tens auch im Traum vor und zweitens kann sie sich unmöglich ohne
Sinnesempfindungen bzw. an ihnen vorbei der Dinge selbst bemächti-
gen. Das heißt wiederum nicht, es käme zu überhaupt keinem direkten
Kontakt mit den Dingen selbst in der Sinneserfahrung – er erfolgt
durchaus, aber eben mittels und innerhalb der Sinneserfahrung und
(wie noch zu zeigen sein wird) durch die bewusstseinstranszendieren-
de, auf die Welt einwirkende Tathandlung! Wäre dies unmöglich, blie-
ben erstens die Sinnesqualitäten ein völliges Rätsel, und zweitens en-
deten wir in einem hoffnungslosen Solipsismus. Natürlich gilt all dies
nur unter der Voraussetzung, dass die Sinneserfahrung vom Sosein der
Dinge selbst etwas wiederzugeben in der Lage ist, abbildmäßig spiegelt
bzw. rekonstruiert.

Ein eindrückliches Experiment, das der Neurologe H. Ehrsson
(Gehirn und Geist, 2004, S. 11) an der University College in London
durchgeführt hat, kann uns in der Frage der Erkenntnis der Außenwelt,
die den eigenen Leib einschließt, weiterbringen. Probanden wurden so
auf einer Liege plaziert, dass ihr rechter Arm locker auf einem Kissen
ruhte. Auf einer Tischplatte, die den eigenen Arm verdeckte und für
den Probanden sichtbar war, lag eine Gummi-Attrappe. Strich der Ex-
perimentator nun mit zwei Pinseln gleichzeitig über den falschen und
den echten Arm, empfanden die Probanden binnen Sekunden den
Gummiarm als Teil ihres Körpers und spürten dort die Berührung.
Aufgefordert, mit der freien Hand auf den eigenen Arm zu zeigen,
wählten sie spontan das Imitat! Wie man sieht, spürt der Proband die
Berührung dort, wo er sie zu sehen vermeint, und nicht dort, wo er sie
wirklich spürt. Das beweist schlagend die Nicht-Identität von realem
Leib und erlebtem Leib. Da das, was gespürt wird (und natürlich wird
die Berührung hier real gespürt), dem sichtbaren Arm zugeordnet
wird, haben wir den Beweis, dass die leibliche Empfindung ein rezep-
tiv-aktiver, ja teilweise »konstruierter« Vorgang ist, in dem eine gegen-
ständliche Welt aufgebaut wird, die so in der Realität nicht existiert,
nicht existieren kann, sondern imaginärer Natur ist. Der erlebte Leib
ist also ein Repräsentant, ein mehr oder weniger adäquat und immer
nur perspektivisch-ausschnitthaft nachempfundener und nachgezeich-

303

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


neter realer Leib, also eine komplexe dreidimensionale Vorstellungs-
realität.

Vielleicht die einfachsten Tatsachen, die die Differenz von realem
Ding und phänomenalen Ding belegt, sind das Schwellenphänomen,
die Selektivität der Weltwahrnehmung und das Reiz-Empfindungsver-
hältnis. Im Falle des Schwellenphänomens wird ein Reiz erst ab einer
bestimmten (meist schwankenden und von innerorganismischen Ein-
flüssen abhängigen) Größe wahrnehmbar. Im Falle der Selektivität
hebt die Sinneswahrnehmung nur bestimmte Aspekte eines Welt-
gegenstandes heraus und unterschlägt andere. Und im Falle des Ver-
hältnisses von Reiz und Empfindung konnte die Sinnesphysiologie zei-
gen, dass die einem Reiz entsprechende Empfindung länger anhält als
dieser Reiz selbst. In allen drei Fällen gelangt demnach ein nicht-ob-
jektives, d.h. vom Subjekt eingeführtes, Moment in die Wahrneh-
mung, was beweist, dass wir unmöglich direkt und unvermittelt die
Dinge »sehen«.

Von der Seite der Neurobiologie wird dies durch den Befund be-
stätigt, dass die Sinnesorgane und das Gehirn die verschiedenen, zu-
nächst getrennten Gegenstandseigenschaften (z.B. den Duft einer op-
tisch gesehenen und akustisch rauschenden Linde) analysieren und
integrieren, sodass erst sekundär ein simultaner Gesamteindruck
(»duftende, rauschende Linde«) entsteht. Noch deutlicher wird das
konstruktiv-rekonstruktive Potential des vormenschlichen Leibes,
wenn sein animalischer Nervenapparat innerhalb eines und desselben,
z.B. optischen Sinnessystems die simultan und synthetisch aufgefass-
ten Gegenstandseigenschaften (farbig, senkrecht, waagrecht, bewegt)
erst zerlegt und dann erneut zusammengesetzt. Was wir schließlich
intrapsychisch erleben (eben den Sinneseindruck), kann daher unmög-
lich ein unmittelbar und intuitiv erfasster Weltgegenstand in seinem
Ansichsein sein. Vielmehr ist das, was wir unmittelbar und intuitiv-
ganzheitlich erfassen, das Ergebnis eines komplizierten Prozesses, das
uns der Leib (zuletzt mittels des Gehirns) gleichsam vor die geistige
Anschauung stellt. Dieses Ergebnis, das ein Werk, eine Wirkung, eine
»Erscheinung« des Leibes ist, nehmen wir allerdings nicht mehr mit-
telbar, sondern direkt wahr, und an dieser Stelle greifen wir natürlich
direkt in die materielle Welt hinein. Denn auch das sinnliche Wahr-
Nehmen ist eine Tat, ein Eingriff in die Welt, eben in die Welt des
realen, physischen Leibes (vgl. S. M. Zeki, Das geistige Abbild der
Welt, 1993, S. 26–35).

304

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese Erkenntnis wird schließlich durch die sinnespsychologische
Forschung überboten, die feststellen konnte, dass wir aus praktischen
Orientierungsgründen in der sinnlich vermittelten Realität oft Dinge
wahrnehmen, die dort nachweisbar fehlen. Dazu gehören z.B. Kon-
trastphänomene: Wo zwei weiße Wände aufeinander stoßen und eine
Kante bilden, sehen wir einen Schatten, der objektiv nicht da ist. Also
besitzt die Sinneserfahrung über ihren Abbild- oder Repräsentations-
sinn hinaus noch eine eigenständige Kraft, der es nicht um Erkenntnis
allein, sondern um Bewältigung des Daseins geht. Es waltet hier ein
pragmatisches Sinnmoment, das sogar bereit ist, um der physischen
Selbsterhaltung willen ein Stück (nicht das Ganze!) der sinnlichen
Wahrheitszusammenhänge zu opfern. Damit beweist dieses einfache
Beispiel nun endgültig, dass die Sinneswahrnehmung bzw. sinnliche
Erfahrungserkenntnis erstens repräsentativ und zweitens konstrukti-
vistisch ist, woraus natürlich noch längst nicht geschlossen werden
darf, dass sie mit den Dingen selbst nicht in direkten Kontakt treten
und von ihnen nichts wiedergeben könne. Das Gegenteil ist der Fall.
Dabei ist zu beachten, dass der Konstruktivismus auf zwei wesenhaft
verschiedenen Ebenen stattfindet, auf einer physiologischen und einer
psychologischen. Jenes genannte Kontrastphänomen geht einzig und
allein auf die Physiologie des Nervensystems bzw. der Sinnesorgane
zurück, denn längst, bevor wir seiner bewusst werden, wurde es vom
Auge und dem Gehirn bewirkt und zur besseren Orientierung des
Organismus im Raume bereitgestellt. Anders verhält es sich, wenn
ein Kind, das sich im dunklen Wald verirrt, einen Busch für ein böses
Tier oder ein Gespenst hält. Auch hier wird »konstruiert«, aber nicht
von Seiten des Gehirnapparates, sondern von Seiten der individuellen
Psyche. Das Gehirn »zeigt« nur einen dunklen Fleck. Die Alterierbar-
keit beider »Systeme«, also des Nervensystems und der Psyche, mit
der Folge von Wahrnehmungsverzerrungen beweist schließlich voll-
ends, dass wir ein »Bild« von der Außenwelt haben und nicht sie
selbst.8

305

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

8 Wenn jemand z.B. müde wird und daraufhin Doppelbilder sieht, glaubt niemand, dass
sich die Welt wirklich verdoppelt habe, sondern nur die Repräsentation derselben. Als
weitere Beweise für den konstruktivistischen Anteil des Subjektes an der Wahrneh-
mung seien noch die Befunde genannt, die Piaget an Kindern entdeckte: Erfasste die
Wahrnehmung der Kinder unmittelbar den objektiven Seinsbestand der Weltdinge,
dann müssten sie ein intuitives Wissen von den Naturgesetzen haben. Das ist aber
keineswegs der Fall. Vielmehr »machen« sie sich ihr eigenes Weltbild mit eigenen, ob-

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von den oben angegebenen drei erkenntnistheoretischen Positio-
nen kann in Bezug auf die Außenwelterfahrung9 vernünftigerweise
nur die mittlere aufrechterhalten werden. Während die erste im Soli-
psismus endet, der den Leib zur reinen Phantasie degradiert, endet die
Schelersche Position in einem naiven Realismus, der das aktive, reprä-
sentative und konstruktivistische, nichtsdestotrotz nach Adäquation
strebende Moment der Sinneswahrnehmung verkennt.10

Wenn aber eine solche »Realphantasmogorie« möglich ist, dann
kann es kein absolutes Kriterium für die Erkennbarkeit des realen Lei-
bes (bzw. der realen Welt) geben, dann ist, was ja alle Störungen der
sinnlichen Wahrnehmung beweisen, seine mögliche Irrealität, Virtua-
lität, Scheinrealität, wieDescartes (1960, 1. Meditation) richtig sah, nie
ganz auszuschließen – und also ist die Annahme der unmittelbaren,
vom Bewusstsein unberührten (und damit absolut gewissen) Erfahr-
barkeit des realen Leibes brüchig, labil, nicht absolut, sondern wesent-
lich vermittelt und bestenfalls probabilistisch annäherbar.

Wir müssen aber noch tiefer schürfen. Was wäre, wenn wir den
realen Leib mit seinen Organen und Gliedern unmittelbar, d.h. so, wie
er an sich selbst ist, erfahren könnten? Nun, wenn das möglich wäre,
dann implizierte das die Möglichkeit, ganz direkt, eben unmittelbar bei
der Sache selbst sein zu können, etwa bei meinem Kopf, meinem Herz,
meinem Rücken, meinerMilz. Vermittelnde Sinnesorgane wären über-
flüssig, und vor allem müsste es möglich sein, die Sache selbst, d.h. in
ihrem vollen Umfang und in ihrer inneren Totalität, zu erleben und zu
erfassen. Genau das ist aber offensichtlich unmöglich. Von meinem
Kopf sehe ich z.B. fast nichts, nur sehr wenig (und schon gar nicht sein
Inneres), also ist nur ein Ausschnitt von ihm erlebbar, bedingt gewiss

306

Leiden und Leib

jektiv falschen Gesetzmäßigkeiten. So müssen sie z.B. die Konstanz von in der Form
veränderten Mengen erst lernen.
9 In Bezug auf die reflexive Selbsterfahrung und auf die Anschauung idealer Gegen-
stände gelten, wie oben gesagt, andere Gesetzmäßigkeiten – ein repräsentatives Wahr-
nehmungsmedium ist hier nicht von Nöten. Das mussN. Hartmann entgegen gehalten
werden, der jeder menschlichen Erkenntnis die drei Wesenskomponenten Subjekt, Ob-
jekt und »Bild« (Erkenntnisgebilde) zuschreibt. Das lässt sich erweisbar nicht halten
(vgl. besonders Brandenstein 1966b, S. 171–185).
10 In seiner umfassenden Darlegung der Piagetschen Erkenntnistheorie zeigt Fetz
(1988a, S. 67–70), dass das konstruktivistische Moment sogar im Dienste einer größe-
ren Adäquation steht! Dadurch leistet Piagets genetisch-konstruktivistische Epistemo-
logie nach Fetz einen originalen Beitrag zur Philosophie der Erkenntnis überhaupt und
führt die philosophische Tradition entscheidend über sich hinaus.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durch nichts anderes als durch die Perspektivik meiner sinnlich vermit-
telten Wahrnehmung. So kann ich nur bestimmte Aspekte meines
Kopfes, meines Rumpfes optisch sehen und innerlich spüren. Dieser
begrenzte Ausschnitt kann aber unmöglich der reale Kopf, der reale
Rumpf, das reale Herz sein, da ein solcher Ausschnitt als Ausschnitt
(!) unmöglich selbständig, substanzial bzw. objektiv bestehen und im
Übrigen auch nicht intersubjektiv geteilt werden kann. Die von mir
optisch gesehene Vorderseite des Rumpfes kann nur als Bewusstseins-
ding, als Phänomen, als geistig erlebtes und gestütztes Flächending,
jedoch nicht physisch-real existieren. Physisch-real muss der Rumpf
dreidimensional sein, eine Fläche oder ein perspektivisch verzerrtes
quasidreidimensionales Ding kann in der Außenwelt, d.h. an sich,
nicht bestehen. Offensichtlich bin ich also in wesentlicher Hinsicht ge-
rade nicht unmittelbar bei meinem realen Leib, sondern mache mir von
ihm in der Wahrnehmung nur ein »Bild«, eine perspektivisch verzerr-
te, konstruierte oder besser nachkonstruierte Ausschnittsrealität, die
als solche nicht real bestehen kann.

Analoges gilt für die außerleiblichen Dinge der physischen Welt.
Auch von ihnen behaupten einige Phänomenologen, so eben Scheler,
Heidegger, Fuchs, dass sich das sinnlich wahrnehmende Bewusstsein
nicht nur bei einer (mehr oder weniger adäquaten) Repräsentation die-
ser Dinge, sondern unmittelbar und real (!) an ihnen befinde. Wenn ich
etwa vor mir einen realen Busch sehe und dahinter einen realen Baum,
dann befinde ich mich nach dieser radikal realistischen, ja positivisti-
schen (zugleich aber »mystischen«) Erkentnistheorie unmittelbar so-
wohl am Busch als auch am Baum. Ist damit aber die empirisch unleug-
bare, auch von jenen Denkern nicht geleugnete Perspektivik der
sinnlichenWahrnehmung vereinbar? In keinem Fall! Alle Perspektivik
impliziert eine Distanzbildung, die nur dadurch zustande kommen
kann, dass ich in meinem Wahrnehmungserlebnis nicht unmittelbar
an den Dingen bin oder gleichsam über ihnen schwebe. Genau das
nehmen jene Autoren aber an, indem sie das Erleben als eine, als solche
real ausgedehnte und real sich über die Dinge wie ein Lichtteppich aus-
gebreitete Realität auffassen. Eine reale Extensivität von dieser Art ist
aber mit vielen fundamentalen Eigenschaften des Bewusstseins inkom-
patibel: mit seiner Zentriertheit und daraus entspringenden Perspekti-
vik, mit seiner (räumlich unausgedehnten) Intentionalität, mit seinem
unräumlichen Aktstatus (der wiederum einen völlig welttranszenden-
ten Aktquell fordert), mit seiner Reflexivität, mit seiner völlig anderen

307

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als physischen Zeitstruktur, mit seiner Sinnbildungsfähigkeit und
Wertorientierung. Es ist darum kein Zufall, dass diese im Kern positi-
vistische Erkenntnistheorie zu einer naturalistisch-biologistischen Be-
wusstseinstheorie neigt. So sagt Fuchs (2007), dass das Bewusstsein
zwar nicht vom Gehirn, aber doch vom ganzen Organismus hervor-
gebracht werde, ja (womit er sich selbst unmittelbar widerspricht), dass
das Gehirn leibliche in mentale Prozesse transformiere, was ja unzwei-
felhaft eine Art Kausalität darstellt, die dem Bewusstsein, dem Geist,
genau betrachtet, keine Möglichkeit freien Selbstbestimmens mehr
lässt und ihn daher in seinem spezifischen Eigensein negiert. Die orga-
nismische Gehirn-Geist-Theorie hebt den Geist wesenhaft auf.

Hinzu kommt ein Weiteres: Wenn ich meinen Leib erlebe, ge-
schieht dies in der Modalität, sprich in der Seinsweise des Erlebens,
und die ist eben bewusstseinsartig, z.B. vorstellend, anschauend, wis-
send usw. Der Leib als reale physische Wirklichkeit ist aber kein vor-
stellendes, anschauendes, erlebendes Ding, er ist wesentlich materiell,
z.B. mit physischer Energie aufgeladen, die in meinem erlebten, wahr-
genommenen Leib überhaupt nicht zur Darstellung kommt. Auch ist
er atomar, chemisch, biochemisch strukturiert – Seinsweisen, von de-
nen mein erlebter Leib, der Leib als Phänomen nichts zeigt. Müssten
aber nicht genau diese Seinsweisen, Seinsmomente zu Bewusstsein
kommen, wenn ich meinen realen Leib (bzw. die realen außerleiblichen
Dinge) unmittelbar, d.h. als der, der er an ihm selbst ist, bzw. als die, die
sie an ihnen selbst sind, anschauen könnte? In der Tat. Und da dies
unmöglich ist, irrt Scheler.

Wozu, fragt sich schließlich, sollten wir Sinnesorgane und vor al-
lem Sinnesorgane im Plural (!) besitzen, wenn wir unmittelbar bei den
physischen Dingen verweilen könnten? Und wie sollten wir uns ohne
Sinnesorgane von den Dingen distanzieren können? Und welchen Sinn
machte die Vielfalt und Differenziertheit der Sinnesorgane, von denen
jeder doch nur eine Perspektive des wahrgenommenenWeltgegenstan-
des, also gerade nicht sein An-sich-Sein erfassen kann? Kurzum: Wir
können nur durch die Sinnesorgane hindurch und nicht, wie Scheler
(und z.B. Fuchs) meinen, über sie hinweg der Welt begegnen. Damit
aber können dieWeltdinge nur im Licht der Sinnesorgane und im Lich-
te unserer Erlebens- bzw. Bewusstseinsstruktur erscheinen (da bleiben
Leibniz und Kant ewig im Recht), und eben diese beiden »Lichtkreise«
sind nicht einfach identisch mit dem physischen Sein. Das Bewusstsein
ist keineswegs nur eine Art Firnis, der sich in absoluter Diaphanie über

308

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Welt legt, eine Art Äther, der die Dinge, wenn er sie berührt, nicht
alteriert, sondern nur erhellt, d.h. bewusst und dadurch transparent
macht. Im Gegenteil ist das Bewusstsein vor allem aufgrund seiner
intentionalen (und sonstigen Eigen-) Struktur eine Kraft, eine Macht,
ein Zugriff, der das Ergriffene zwar nicht unbedingt verbiegen und ver-
dunkeln muss, aber doch von seiner Eigenstruktur nicht absehen kann
und sie in einem mühsamen und selbstkritischen Prozess der Welt an-
zupassen hat (und nie ganz anpassen kann). Und weil sich dies so ver-
hält (und die Selbstkritik des Menschen recht beschränkt ist), wird die
erfahreneWelt bekanntlich so oft verfärbt, getrübt und verbogen. Folgt
aus all dem nun aber, dass das Phänomen mit dem »Ding an sich«, wie
Kant meinte (und ebenfalls die modernen Neurobiologen meinen),
nichts zu tun habe? Dass es überhaupt keine unmittelbare Begegnung
mit der physischen Welt in ihrem An-sich-Sein und keine (mehr oder
weniger) adäquate Repräsentation11 gebe? Keineswegs.

Hätte das Phänomen mit dem realen Ding rein gar nichts zu tun,
dann wäre es auch nicht dessen Erscheinung, dann wäre, wie Fichte
richtig schließt, die Annahme eines Dinges an sich sinnlos, überflüssig,
ja selbstwidersprüchlich. Selbst Kant unterstellt aber, dass das Ding an

309

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

11 Wenn die Neurobiologen heute von »Repräsentation« reden, meinen sie etwas fun-
damental anderes als die Philosophen früherer Zeiten (z.B. Thomas v. Aquin). Bei jenen
repräsentiert ein neuronaler Zustand ein Außenweltereignis, ohne dass sich dieses in
jenem in irgendeiner adäquaten Weise abbildete. Im Grunde handelt es sich um ein
völlig arbiträres, inadäquates Zeichenverhältnis, das keinen Schluss vom Zeichen auf
das Bezeichnete zulässt. Die klassische Adäquationstheorie geht dagegen von einer we-
nigstens näherungshaften Analogie allerdings nicht zwischen Neuronenzustand und
Außenweltding, sondern zwischen dem sinnlich erlebten Phänomen (also einem gese-
henen Baum) und dem Außending (dem realen Baum) aus. Nur innerhalb solch einer
Theorie ist die Welt für uns zu retten. Das Modell der Neurobiologen, das ja einen
radikalen Konstruktivismus darstellt, endet erweislich in einem radikalen Idealismus,
ja sogar Solipsismus. Dies kritisiert Fuchs (2007) zu Recht, auch wenn er leider dann
wieder in das andere Extrem, einen im Grunde naiven oder positivistischen Realismus
verfällt. Nach unserer Auffassung ist die sinnliche Wahrnehmung doppelt konstruiert,
einerseits durch den Funktionsleib, andererseits durch seelische Intentionalitäten, doch
nicht freischwebend, sondern im Sinne einer (immer nur näherungshaften und irr-
baren, daher kritischen) Nachgestaltung oder Nachzeichnung der objektiven Welt, in
der sich unmittelbare Begegnung, aktive Konstruktion und sich an die Sache anzu-
schmiegen suchende Adäquation in natürlicher Weise verbinden. Kurzum: Wir haben
es hier mit einer ideal-realistischen und kritischen Erkenntnistheorie der sinnlichen
Wahrnehmung zu tun, die im Rahmen eines adäquationstheoretischen Repräsentati-
onsbegriffs sowohl das subjektiv-konstruktivistische als auch das objektiv-vorgegebene
Moment in der Wahrnehmung berücksichtigt und vereinigt.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich die sinnliche Erscheinung mitbedingt und in ihrer sinnesqualitati-
ven Seite (die bei ihm allerdings völlig dunkel bleibt) mitbewirkt. Und
also setzt er eine Verbindung voraus. Schon indem er behauptet, das
Ding an sich bewirke die Erscheinung, widerlegt er seine eigene dog-
matische Ansicht, wonach das Ding an sich völlig unerkennbar sei. Zu-
dem wissen wir mit Gewissheit, dass gerade die sinnesqualitativen Mo-
mente des Erfahrungsgegenstandes nicht vom Bewusstsein gesetzt
sind, sondern irgendwie aus dem Leib und damit natürlich, da der Leib
ein Weltding ist, aus der Welt stammen. Das Zeugnis unserer Wahr-
nehmung bestätigt dies auch: Nicht unser Bewusstsein ist farbig,
schwer, duftend und tönt, sondern die Dinge der Welt sind farbig, duf-
ten, sind schwer und tönen; nicht das Bewusstsein setzt originär Far-
ben, Töne, Düfte usw., vielmehr werden ihm diese Qualitäten »vor-
gesetzt«. Analog verhält es sich mit den raumzeitlich-gestaltlichen
Momenten: Auch sie machen wir nicht, sondern wir empfangen sie
mit dem Sinnesgegenstand, und es wäre nicht nur gegen alle unmittel-
bare Erfahrung, sondern völlig absurd, im Übrigen empirisch auch nie-
mals verifizierbar, zu behaupten, dass die physisch-reale Welt zeitlos,
raumlos, gestaltlos, damit bewegungslos, unausgedehnt und zahlen-
mäßig unstrukturiert sei. Wie sollten wir von einer solchen Welt wis-
sen können? Wie sollten unsere ausgedehnten, bewegten, quantitativ
strukturierten Sinnesorgane die Wahrnehmung einer solchen Welt
vermitteln? Sie wären dafür ja offensichtlich völlig ungeeignet und
mithin überflüssig. Wenn wir aber unterstellen, dass die Welt aus-
gedehnt, bewegt, mengenmäßig gestaltet, ja auch qualitativ gefüllt ist,
dann werden die Sinnesorgane, ja der Leib in seiner Existenz verständ-
lich, ihre vielfältig-differenzierte Funktion wird sinnvoll, und also ver-
mögen sie uns etwas von der Qualität und Struktur, vom Dasein und
Sosein der Welt zu sagen. Was sie vermitteln, vermitteln sie aber dann,
eben weil sie vermitteln, nur analog, und das wiederum schließt die
Möglichkeit der Adäquatheit ein. Der Umstand z.B., dass von zwei
nebeneinander stehenden Bäumen der eine in der optischen Wahrneh-
mung doppelt so groß erscheint wie der andere, entspricht dann einem
realen Größenverhältnis, was doch nur dies eine heißen kann, dass das
reale Größenverhältnis im Sehvorgang analog abgebildet und reprä-
sentiert wird. Es liegt also keine einfache oder absolute Identität, son-
dern nur eine Entsprechungs- oder Analogidentität vor. Und das ge-
nügt, um von der Welt etwas wiederzugeben, was die Orientierung in
ihr sichert. Läge eine absolute Identität vor, dann könnten wir uns in

310

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Welt gar nicht bewegen! Wenn in der Wahrnehmung aber quanti-
tative Momente der Wirklichkeit analog wiedergegeben werden kön-
nen, dann gibt es keinen zureichenden Grund, solches für die seins-
logisch-relationalen und die qualitativen Strukturmomente der
physischen Welt, wie dies Locke tut, auszuschließen. Sinnestäuschun-
gen gibt es bei den so genannten primären Sinnesqualitäten (Raum,
Zeit, Gestalt, Bewegung) nicht weniger als bei den sekundären Sinnes-
qualitäten (Farbe, Klang usw.), das ist also kein Argument für die an-
geblich reine Subjektivität der sekundären und der angeblich reinen
Objektivität der primären Sinneseigenschaften.

Wenn die Ausführungen über das Analogieverhältnis zwischen
sinnlichem Wahrnehmungsbild und realem Weltgegenstand bzw.
Weltverhältnis zutreffen, gibt es dann, so fragt sich, überhaupt die
Möglichkeit einer unmittelbaren Begegnung, ja Berührung von wahr-
nehmendem Subjekt und wahrgenommener Welt, von Bewusstsein
und sinnlich gestalteter Materie? Es muss sie geben, denn andernfalls
könnte sich das Analogieverhältnis in der Wahrnehmung nicht konsti-
tuieren. Allerdings, diese unmittelbare Berührung kann unmöglich
nur, wie Scheler wieder richtig sieht, auf Wahrnehmung beruhen, da
sich die Wahrnehmung als kontemplatives Geschehen nicht transzen-
dieren kann. Rein wahrnehmend übersteigt kein Subjekt seine Erle-
bens- und Bewusstseinssphäre, das ist sachlich und logisch unmöglich.
Wie aber dann? In unmittelbarer Weise einzig und allein durch die Tat,
durch den tätigen Eingriff in die Welt, durch die leibliche Handlung,
mit der das Ich sozusagen bis an seine Bewusstseinsgrenze geht und
über diese hinausgreift. Könnte das Bewusstsein, das Ich, der Geist
nicht in die Welt einwirken, d.h. seinen Leib nicht ergreifen und bewe-
gen, dann allerdings wäre eine Begegnung mit der Welt unmöglich
(und dann wüssten wir nicht einmal etwas von unserem Leib!). Alle
Erfahrung aber beweist das Gegenteil: Ich kann nicht nur wollen, son-
dern ich kann auch leiblich mein Wollen vollziehen, kann zumindest
gewisse Bewegungen im Leib auslösen und koordinieren, z.B. die Be-
wegungen meiner Sinnesorgane, meiner Glieder. Ja schon die welt-
gerichtete Aufmerksamkeit impliziert eine Ergreifung und Alteration
meines Sinnesorganes, z.B. meines Gehörs, wenn ich, wie man sagt,
»die Ohren spitze«. Im leiblichen Agieren bin ich also unmittelbar bei,
ja in der Welt, und durch meinen Leib hindurch, der ja selbst im vollen
Sinne welthaft-physisch ist, bin ich in und bei der Welt. Selbstredend
ist mir die außerleibliche Welt niemals so unmittelbar gegeben wie der

311

Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eigene Leib, sondern immer durch diesen vermittelt. Da aber der eigene
Leib selbst ein Weltding ist und unmittelbar in der außerleiblichen
Welt besteht, in direkter Berührung, ja in vollster gegenseitiger Durch-
dringung mit ihr (etwa beim Atmen, bei der Nahrungsaufnahme, bei
der Ausscheidung etc.), können wir als erlebende, als bewusste Wesen
mittelbar-unmittelbar bei der außerleiblichen Welt sein.

Durch diese vertieften Überlegungen wird nicht nur die Scheler-
sche Position korrigiert und ergänzt, sondern es wird auch die trans-
zendentale Position Husserls, die den Übergang von Ich und Welt nie
aufklären konnte, überwunden. Es ist aber auch dies klar: Wenn es die
Tat, die Handlung, der Eingriff ist und eben nicht die Wahrnehmung
(bzw. die Wahrnehmung nur »auf dem Rücken« der Tat), vermittels
der wir unmittelbar in Kontakt mit der physischen Welt treten, dann
kann es keinen theoretisch zureichenden Beweis für die Existenz einer
eigenständigen realen Welt geben, sondern bloß eine allerdings stets
wachsende Wahrscheinlichkeit. Nur in der immer einzelnen Tat wird
die Welt gegenwärtig, wird real spürbar, sei es als Widerstand, Entzug
und Leid, sei es als Genuss und vitale Kraft. All das muss erlebt, das
kann nicht deduziert werden, und also wird es hier nie theoretische
Gewissheit, sondern nur theoretische Wahrscheinlichkeit und prakti-
sche Gewissheit geben. Die praktische Gewissheit aber kann ihremWe-
sen nach weder allgemeine Gültigkeit noch axiomatische Notwendig-
keit erlangen und bleibt, da wesentlich an die Erfahrung des einzelnen
Subjekts gebunden, immer der grundsätzlichen Verunsicherung und
Ungewissheit ausgesetzt. Das In-der-Welt-Sein ist gewissermaßen ein
irrlichterndes Geschehen, keineswegs ein faktum brutum, und muss
immer wieder neu durch Selbsteinsatz und Engagement errungen wer-
den. Erst durch diese Arbeit wird das In-der-Welt-Sein zum Welt-für-
mich-Sein. Nur dem, der in die Welt eintaucht, taucht auch die Welt
auf.

312

Leiden und Leib

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256 - am 16.01.2026, 08:43:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-256
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Der Leib als Quelle des Leidens
	3.  Der Zugang zum Leib: seine immanent-transzendente Wirklichkeit
	4.  Die Grundstruktur des Leibes: sinnliche Fülle, dynamische Ordnung, substantielle Medialität
	5.  Leib und Körper
	6.  Leib, Bedürfnis und Leiden (das Rubikonmodell nach Heckhausen)
	7.  Grundformen leiblichen Leidens: Schmerz, Erschöpfung, Verletzung, Krankheit, Verstümmelung, Behinderung, Entstellung
	8.  Der Leib als erkenntnistheoretisches Problem

