Das Museum: Ein Umriss | 75

Aura nur vorgefunden werden kann, sind Atmosphdren machbar (vgl. ebd.: 34ft.).
Ubertragen wir diese Uberlegung nun auf das Museum, dann prisentiert sich sein
affektives Funktionieren als analog zu seinem epistemischen. Museen sind nicht nur
Sinn-, sondern auch Atmosphéirenmaschinen, in denen die von Rheinberger beschrie-
bene Bricolage der Objekte nicht nur bestimmte Bedeutungen, sondern auch Anmu-
tungen hervorbringt. Sie produziert nicht nur Wissensstrukturen, sondern auch Be-
findlichkeiten, die sich einem rein interpretatorischen Zugang widersetzen.

1.4 STATT EINER DEFINITION:
DAS MUSEUM ALS DISPOSITIV

Weder die Museologie selbst, noch die sie umgebenden Rechtssysteme sind bis jetzt
iibereingekommen, was ein »Museums< im Wesentlichen ist oder zu sein habe, und
entsprechend ist der Begriff auch nirgendwo geschiitzt. Dieses Fehlen eines definito-
rischen Schlusses fiihrt unweigerlich dazu, dass jedes individuelle Museumskonzept
zugleich eine Stellungnahme dariiber ist, worin seine Kuratoren Rolle und Funktion
der Institution Museum iiberhaupt sehen. Friedrich Waidacher erteilt dementspre-
chend jedem Versuch einer finalen Definition des Museumsbegriffs eine Absage und
pladiert stattdessen in der Museumsforschung fiir eine Pluralitét von Arbeitsdefiniti-
onen, welche sich jeweils den akuten wissenschaftlichen Erkenntnisinteressen anpas-
sen (vgl. Waidacher 2000: 1f.). Werner Schweibenz schldgt dhnliche Téne an und
besteht zugleich darauf, solche Definitionen weit und offen zu halten, um der Viel-
gestaltigkeit ihres Gegenstandsbereiches gerecht zu werden. Er selbst verwendet ein
von der United Kingdom Museums Association ausgelobtes mission statement, wel-
ches das Museum — wie es eben ist, wenn epistemische Dinge Form annehmen —
anhand einer Auflistung von Tétigkeiten beschreibt (vgl. Schweibenz 2001: 2):

Museums enable people to explore collections for inspiration, learning and enjoyment. They
are institutions that collect, safeguard and make accessible artefacts and specimens, which they

hold in trust for society.'!

Minimalanforderung an ein Museum ist also, dass es erstens die materiellen Hinter-
lassenschaften unserer Vorzeit sammelt und diese zweitens einer wie auch immer
beschaffenen Offentlichkeit zur Rezeption anbietet. Gottfried Korff hat genau diesen
Dualismus mit dem Begriffspaar des Deponierens und Exponierens belegt.
Erweitern miissen wir diese Definition hier zusammenfassend folgendermafen:
Indem Museen Objekte auf eine bestimmte Art im Raum anordnen, machen sie aus

11 http://www.museumsassociation.org/about/frequently-asked-questions vom 12.04.2018,
vgl. auch Schweibenz 2001: 3.

am 14.02.2026, 14:37:15. @)


http://www.museumsassociation.org/about/frequently-asked-questions
https://doi.org/10.14361/9783839442326-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.museumsassociation.org/about/frequently-asked-questions

76 | Dinge — Nutzer — Netze

diesen mediale Triger von Bedeutungsinhalten — nach Waidacher »Nouophoren< —
die fiir sich allein genommen meist unspezifisch sind und keine geschlossenen Aus-
sagen formulieren. Darin unterscheidet sich das Museum grundlegend vom Archiv
und der Bibliothek, die geschlossene Textkdrper sammeln, welche sich auch aufer-
halb ihrer Raumlichkeiten rezipieren lassen. Die historischen Uberreste, welche Mu-
seen sammeln, weisen hingegen (wie »authentisch« sie auch immer seien mégen) von
sich aus meist keinen klaren epistemischen Charakter auf. Musealisierung ist jener
Prozess, in welchem diese Objekte iiber kontextuelle Einbindungen in Ausstellungs-
und Verwaltungskontexte mit jenen Vermittlungs- und Anmutungsattributen belegt
werden, welche das Museum zur Ausfiihrung seines gesellschaftlichen Auftrages be-
notigt.

Gottfried Korff beschreibt diesen Auftrag als eine »Authebung« mit drei Ebenen:
Die erste Aufhebung ist die Zerstérung jener Bedeutungszusammenhénge, in wel-
chen die Objekte »urspriingliche, also in ihrer historischen Entstehungs- und Ge-
brauchssituation, gestanden haben. Das zweite »>Autheben« meint das Sammeln und
Aufbewahren, eben das Deponieren der Exponate. Die dritte Aufhebung schlieBlich
beschreibt die Erh6hung und Adelung der Dinge, die vom Museum als Tréger kultu-
rellen Sinns ausgezeichnet und in seine symbolische Ordnung aufgesogen worden
sind (vgl. Korff 2005: 97).

Dartiber hinaus ist das Museum auch eine Stitte des dsthetischen Erlebens. Mu-
seale Rdume sind nicht nur mit intellektuell zu dechiffrierenden Bedeutungen und
Narrativen aufgeladen, sondern auch mit den auratischen und atmosphérischen Qua-
litdten ihrer Exponate — die allerdings, so miissen wir uns vor Augen halten, in weiten
Teilen selbst das Produkt des Musealisierungsprozesses und damit der Einbindung
der Objekte in kulturelle Deutungsmuster sind. Authentizitdt und »Aura< sind keine
Eigenschaften, welche dem Objekt physikalisch innewohnen. Sie werden im Mu-
seum deshalb erfahrbar, weil sich die Institution fiir die Authentizitét ihrer Ausstel-
lungsstiicke verbiirgt.

Fiir eine wissenschaftliche Arbeit drdngt sich hiermit aber notwendigerweise
auch die Frage nach einem brauchbaren analytischen Zugang zu einer auf diese
Weise umrissenen Institution auf. SchlieSlich gilt es offenbar, nach sehr viel mehr
als nur Museumpidagogik und Authentizitét zu fragen: Im Museum wird Wissen ge-
ordnet und vermittelt, werden Erlebnis- und Gefiihlswelten geschaffen, werden Men-
schen gebildet, belehrt und erzogen, werden aber auch (Gedéchtnis-)Inhalte kanoni-
siert, die weit tiber die Museumswinde hinauswirken und das kulturelle Bewusstsein
und die Identititen ganzer Gesellschaften mitinformieren. Das Museum &dufBert sich,
gibt aber auch seinen Besuchern Gelegenheit zur AuBerung. Dabei existiert keiner
dieser Wirkungsbereiche des Museums losgeldst von allen anderen. Wissen, Emp-
finden, Belehrung, Sinnstiftung usw. greifen vielmehr ineinander und sind funktional
nicht zu trennen. Um das Museum und den medialen Wandel zu verstehen, den seine
Virtualisierung darstellt, muss eine analytische Kategorie hinzugezogen werden, die

am 14.02.2026, 14:37:15. @)


https://doi.org/10.14361/9783839442326-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 77

gerade das Zusammenwirken seiner Funktionsebenen akzentuiert. Die vorliegende
Studie wird zu diesem Zweck auf den in seiner heutigen Konnotation von Michel
Foucault gepréigten Begriff des Dispositivs zurlickgreifen.

Das Dispositiv nach Foucault steht in enger Verbindung mit dem Konzept des
Diskurses und verweist wie dieses nicht auf ein bestimmtes Repertoire methodischer
Zuginge, sondern vor allem auf eine bestimmte Art, liber soziokulturelle Phénomen-
bereiche bzw. die Schaffung dessen nachzudenken, was sich als »soziale Tatsachen¢
oder umfassender noch »soziale Wirklichkeit< bezeichnen lieBe. Und ebenfalls dem
Diskurs dhnlich ist das Dispositiv eine sehr forschungspraktisch orientierte Begrift-
lichkeit, die Foucault aus gegenstandsbezogenen Arbeiten heraus entwickelt, anstatt
sie ihnen programmatisch voranzustellen.

Die wohl meistzitierte Ausformulierung seiner Dispositiv-Vorstellung lieferte
Foucault dementsprechend auch nicht in seinen Biichern, sondern 1977 in einem Ge-
spréch tliber seine damals noch in der Entstehung begriffene dreibéndige Histoire de
la sexualité (im Deutschen erschienen als Sexualitdiit und Wahrheit) mit dem Litera-
turhistoriker Alain Grosrichard. Das Dispositiv, so erklédrt Foucault hier, sei vor allem
dreierlei: Erstens sei es ein »entschieden heterogenes Ensemble« (Foucault 1978:
119), zu welchem »Diskurse, Institutionen, architekturale Einrichtungen, reglemen-
tierende Entscheidungen, Gesetze, administrative Maflnahmen, wissenschaftliche
Aussagen, philosophische, moralische oder philanthropische Lehrsatze, kurz: Gesag-
tes ebenso wie Ungesagtes« (ebd.: 119f.) gehdren. Zweitens aber erschopfe sich das
Dispositiv nicht in der bloen Zusammenstellung dieser Einzelelemente. Der Begriff
unterstreiche vielmehr die Beziehungen und Verbindungen zwischen ihnen — tatséch-
lich setzten Dispositive sich erst eigentlich aus diesen zusammen. Nicht statische und
klar lokalisierbare Konstellationen von Einfliissen seien ihr Wesen, sondern beweg-
liche Allianzgefiige, deren »Positionswechsel und Funktionsverdnderungen« (ebd.:
120) es zu erfassen heif3t. Drittens und letztens sieht Foucault in Dispositiven zutiefst
historische Erscheinungen. Sie seien »Formationen, die in bestimmten geschichtli-
chen Situationen als Antworten auf »Notstdnde« (urgences) (ebd.) in Erscheinung
treten: »Das Dispositiv hat eine vorwiegend strategische Funktion« (ebd.). Als sinn-
félliges Beispiel hierfiir nennt Foucault die Geburt der Psychiatrie und die ihr zugrun-
deliegenden, historisch wechselhaften Konzepte von Wahnsinn, Geisteskrankheit
und schlieBlich Neurose. Die Psychiatrie sei, so seine These, als Dispositiv aus einem
»strategischen Imperativ« (ebd.) hervorgegangen — namlich jenem der »Resorption
einer freigesetzten Volksmasse [...], die einer Gesellschaft mit einer Okonomie we-
sentlich merkantilistischen Typs léstig erscheinen mufite« (ebd.).

Es fallt nicht schwer, das in diesem Sinne >Dispositivhafte« des Museums aufzu-
zeigen. Museen sind heterogene Gefiige aus Objekten, Architekturen, didaktischen
Leitlinien und Vorstellungen, dsthetischen Prinzipien und Programmen, institutionel-
ler Ein- und Anbindung, usw. Zugleich sind sie stets das Produkt von Wechselwir-
kungen zwischen diesen Elementen, das in der Weite seiner Effekte deren blofle

am 14.02.2026, 14:37:15. @)


https://doi.org/10.14361/9783839442326-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | Dinge — Nutzer — Netze

Summe tibertrifft und das in seiner Beschaffenheit historischen Verdnderungen un-
terliegt. Nicht zuletzt sind natiirlich auch Museen und ihre Vorgingerinstitutionen,
vom antiken Tempel bis zur Wunderkammer, strategisch in soziale Unternehmungen
wie z.B. die biirgerliche Aufkldrung eingebunden gewesen und weiterhin eingebun-
den.

In den beinahe vier Jahrzehnten, die zwischen den obigen Ausfithrungen
Foucaults und der Entstehung der vorliegenden Arbeit liegen, ist der Dispositivbe-
griff iiber seine urspriingliche Konzeption hinaus erweitert und in modifizierten For-
men in das Vokabular verschiedenster Forschungsgebiete importiert worden. Unter
dem beiden Texten gemeinsamen Titel Was ist ein Dispositiv? verfassten mit Gilles
Deleuze (1991) und Giorgio Agamben (2006) zwei zentrale Vertreter der zeitgends-
sischen kontinentalen Philosophie Versuche, aus den disparaten AuBerungen
Foucaults iiber das Dispositiv verbindliche definitorische Kriterien herauszudestillie-
ren, bzw. diese gleichzeitig zu erweitern und zu prizisieren.

Deleuze bedient sich in seinem Aufsatz einer geometrischen Metaphorik. Fiir ihn
ist das Dispositiv zunéchst ein »Durcheinander, ein multilineares Ensemble« (De-
leuze 1991: 153), das sich aus »Linien verschiedener Natur« (ebd.) zusammensetzt.
Diese >Linien< aber, so fiahrt Deleuze fort, seien nicht etwa die Umrisse statischer
Systeme, »deren jedes fiir sich homogen wére« (ebd.), sondern vielmehr die gedach-
ten Abbilder gerichteter Prozesse: »Die sichtbaren Objekte, die formulierbaren Aus-
sagen, die zur Ausiibung kommenden Kriéfte, die in Positionen befindlichen Subjekte
sind wie Vektoren oder Tensoren« (ebd.). Deleuze legt dabei besonderen Wert auf
die Beobachtung, dass diese Vektoren und Tensoren selten gradlinig sind, sondern
meist »gebrochen und damit Richtungsdnderungen« oder aber »verzweigt und gega-
belt und damit Abweichungen unterworfen« seien (ebd.).

Das, was entlang der Vektorenlinien ausgerichtet wird, sind nach Deleuze die drei
»groflen Instanzen« Macht, Wissen und Subjektivitét (ebd.), die Linien selbst ver-
wendet er als Metaphern fiir »Ketten von Variablen, die sich voneinander abldsen«
(ebd.). Die Erforschung von Dispositiven gleiche daher dem Erkunden neuer Lénder,
man konne sie nicht auf einfache Erkldrungsmodelle reduzieren und definitorisch ab-
schlielen, sondern lediglich kartieren, vermessen und beschreiben (vgl. ebd.).

Fiir das, was Dispositive in der sozialen und kulturellen Welt tatséchlich leisten,
verwendet Deleuze eine weitere Metapher — und zwar bezeichnenderweise jene der
»Maschine<. Dispositive sind fiir ihn maschinelle Anordnungen, die Sichtbarkeiten
und Sagbarkeiten produzieren. Sie sollen Menschen dazu bringen, auf bestimmte Ar-
ten zu sehen und zu sprechen. Den Sichtbarkeitsaspekt verdeutlicht er naheliegender-
weise mit dem von Foucault selbst in Uberwachen und Strafen eingehend diskutier-
ten Dispositiv des Panoptikons — jenes Gefangnistypus also, in welchem die latente
Moglichkeit des Uberwachtwerdens den Hiftling zur Selbstdisziplinierung auch
dann zwingt, wenn augenblicklich gar keine Uberwachung stattfindet. Es entsteht so
ein Machtsystem, in welchem die Macht selbst von keiner benennbaren Person mehr

am 14.02.2026, 14:37:15. @)


https://doi.org/10.14361/9783839442326-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 79

ausgeiibt werden muss, um wirksam zu sein. Sie ergibt sich vielmehr virtuell aus
einem bestimmten Arrangement von Sichtbarkeit (der Uberwachten) und Unsicht-
barkeit (der Uberwacher). Der Faktor der Sagbarkeit wiederum manifestiert sich fiir
Deleuze in Aussagevektoren, welche die verschiedenen Elemente von AuBerungs-
prozessen verbinden (also z.B. Personen, die sprechen, Orte, an denen gesprochen
wird, Institutionen, welche die Modalititen des Sprechens reglementieren, usw.).

Quer zu diesen Linien von Sichtbarkeit und Sagbarkeit laufen bei Deleuze »Kraf-
telinien, entlang welcher »Macht« ausgeiibt wird. Eine letzte Variante von Vektoren
bilden fiir ihn jene, welche das Wirken der Subjektivitdt beschreiben (vgl. ebd.:
1541t.). Schon Foucault selbst hatte Subjektivierungsprozesse als eine der zentralen
Funktionen von Dispositiven ausgemacht. Im Vorwort zur deutschen Ausgabe von
Der Wille zum Wissen hebt Foucault ausdriicklich hervor, dass im Zentrum seiner
Sexualitatsgeschichte die Frage stehe, welche diskursiven Praktiken innerhalb des
Dispositivs »Sexualitidt< den Sex zum konstitutiven Element von Selbstwahrnehmung
und sozialer Verortung von Menschen werden lieen. Damit ist fiir Foucault zugleich
die Frage aufgeworfen, wie der Mensch entlang seiner Sexualitéit als begehrendes
Subjekt und damit als modernes Individuum schlechthin konstruiert wurde (vgl.
Foucault 2012: 7f.).!? Deleuze sieht in den >Linien< der Subjektivierung gewisserma-
Ben jene Grenzen der Wirksamkeit des Dispositivs, die es aus sich selbst hervor-
bringt. Indem es eine bestimmte Form von Subjekten produziert, kdnnen seine Vek-
toren auch nur insoweit auf sie einwirken, wie es ihre spezifische Subjektivitit erlaubt
(Deleuze 1991: 156).

Ubersetzen wir uns dies in einfachere Termini, so begreift Deleuze Dispositive
als Ordnungsgefiige der kulturellen Welt. Dispositive sind in seiner Diktion kom-
plexe Systeme aus Prozessen, die niemals vollkommen gradlinig verlaufen und stets
unweigerlich im Fluss sind. Sie bestimmen dariiber, was in sozialen Gefiigen wahr-
genommen werden kann und welche Aussagen aus ihnen heraus formulierbar sind.
Diese Ausrichtungen von Sagbarkeit und Sichtbarkeit produzieren bestimmte Macht-
strukturen, und diese wiederum soziale Verortungen von Menschen — eben »Subjek-
tivierungen« — innerhalb derer sie beherrschbar sind. Am Museum lésst sich auch dies
sehr gut nachvollziehen. Museumsausstellungen sind inszenatorische Sichtbarkeits-
geflige: Die Ausstellung kann nur auf bestimmten Pfaden erlebt werden, und auch
die Kommunikationswege sind beschriankt. Der Museumsgénger kann zwar typi-
scherweise mit seinesgleichen, selten aber mit den Ausstellungsmachern und Kura-
toren sprechen. Damit wird ein bestimmtes Machtgefiige im Museum etabliert, und
dieses wiederum schafft erst jene soziale Subjektrolle des »Besuchers¢, in die man
schliipft, wenn man am Eingang seine Eintrittskarte erwirbt und sich in das Muse-
umsdispositiv hineinbegibt. Als Forschungsperspektive greift das Dispositivkonzept
damit

12 Vgl. fiir eine eingehendere Diskussion dieser Stelle Bithrmann u. Schneider 2008: 29f.

am 14.02.2026, 14:37:15. @)


https://doi.org/10.14361/9783839442326-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | Dinge — Nutzer — Netze

[...] die (begrifflich-theoretisch wie empirisch-forschungspraktisch vorzunehmende) Bestim-
mung des je liber Wissen vermittelten Verhéltnisses von Diskurs, Macht und dem gesellschafi-
lichen Sein. —>Das Seinc ist hier zu verstehen als sinnlich-materiale gesellschaftliche Praxis,
die die sozialen Beziehungen zwischen Menschen, ihren Umgang mit den sie umgebenden
»Dingen« sowie ihre damit jeweils verbundenen (Selbst-)Erfahrungen — als Subjekte — konsti-
tuiert und formiert. (Bithrmann u. Schneider 2008: 32f.)

Giorgio Agamben geht iiber Deleuzes Ausfithrungen hinaus und erldutert Foucaults
Dispositiv-Vorstellung nicht nur, sondern unterzieht sie zugleich einer begriffsge-
schichtlich-kritischen Revision. Er beobachtet, dass Foucault in seiner Archdologie
des Wissens aus dem Jahre 1969 noch nicht von Dispositiven spricht, sondern viel-
mehr fiir dispositivartige Machtgefiige den Begriff der Positivitdten verwendet.
Agamben fiihrt diesen {iber einen von Focaults frithen Lehrern, den Philosophen Jean
Hyppolite, auf die hegelianische Religionsphilosophie zuriick. Hyppolite setzte sich
in seinen Arbeiten ausfiihrlich mit Hegels Unterscheidung zwischen »natiirlicher«
und »positiver« Religion auseinander, wobei die natiirliche eine direkte, verinner-
lichte Bezichung zwischen Mensch und Gottheit beschrieb, die positive hingegen den
Ritenschatz, die abstrakten Glaubensgrundlagen, die Regelwerke der Glaubensge-
meinschaft — die Gesamtheit der institutionalisierten Religionspraxis also, die durch
zeremonielle Verrichtung und Gehorsam das soziale Bekenntnis zur Kultgemein-
schaft erzwingen soll (vgl. Agamben 2008: 11ff.). Aber nicht nur den Positivititsbe-
griff siecht Agamben urspriinglich in einem religiosen Kontext verortet. Auch der Be-
griff des Dispositivs selbst entstammt nach seinem Dafiirhalten der Kirchensprache.
Das Wort dispositio tauche ndmlich erstmals in frithchristlichen lateinischen Texten
als Ubersetzung des griechischen oikonomia auf. Dieses wiederum sei nicht etwa als
eine Entsprechung unserer modernen Vorstellung von >Okonomie« zu lesen, sondern
vielmehr als eine Metaphorik fiir die christliche Dreifaltigkeit, in welcher Gott der
Vater Christus den Sohn als Verwalter seines irdischen Hauses oder oikos einsetzt
(vgl. ebd.). Aus dieser begriffsgeschichtlichen Dimension leitet Agamben die Folge-
rung ab, dass Dispositive etwas seien, »in dem und durch das ein reines Regierungs-
handeln ohne jegliche Begriindung im Sein realisiert wird« (ebd.: 23). Dies wiederum
veranlasst ihn, eine erweiterte Definition des Dispositivs vorzuschlagen:

Als Dispositiv bezeichne ich alles, was irgendwie dazu imstande ist, die Gesten, das Betragen,
die Meinungen und die Reden der Lebewesen zu ergreifen, zu lenken, zu bestimmen, zu hem-
men, zu formen, zu kontrollieren und zu sichern. Also nicht nur die Gefangnisse, die Irrenan-
stalten, das Panoptikum, die Schulen, die Beichte, die Fabriken, die Disziplinen, die juristischen
MalBnahmen etc., deren Zusammenhang mit der Macht in gewissem Sinne offensichtlich ist,
sondern auch der Federhalter, die Schrift, die Literatur, die Philosophie, die Zigarette, die Schif-
fahrt, die Computer, die Mobiltelefone, und — warum nicht — die Sprache selbst, die das viel-
leicht lteste Dispositiv ist [...] (Ebd.: 26)

am 14.02.2026, 14:37:15. @)


https://doi.org/10.14361/9783839442326-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 81

Diese zugespitzte Verwendung des Begriffs, bei der plotzlich kein Element unseres
sozialen Lebens mehr aulerhalb von Dispositiven stattfindet, verweist auf den enor-
men >Boomy, den das Dispositiv seit seiner Entstehung als Denkfigur erlebt hat. An-
drea Bithrmann und Werner Schneider, die 2008 eine ausfiihrliche Einfiihrungsmo-
nographie zur Dispositivanalyse vorgelegt haben, sehen vor allem seit den 1990er
Jahren eine explosive Ausbreitung des Konzeptes in den verschiedensten Disziplinen
der Geistes- und Kulturwissenschaften. Die Initialziindung dieser Entwicklung sei
dabei von den Gender Studies ausgegangen: Besonders Judith Butlers Ankniipfen an
das Foucaultsche Sexualitétsdispositiv als Beschreibungsmodell fiir geschlechtliche
Korperlichkeit in ihrem Buch Bodies That Matter (erschienen 1993) habe dem Ter-
minus zu neuer Aufmerksamkeit verholfen (vgl. Bithrmann & Schneider 2008: S.
11f.). Gerade die Medienwissenschaft habe ihn dankbar angenommen, um das »kom-
plexe Zusammenspiel von technischer Apparatur, Medieninhalten sowie institutio-
nellen Praktiken ihrer Produktion und vor allem ihrer Rezeption bzw. Nutzung«
(ebd.: 121.) greifbar zu machen, welches die zentrale Herausforderung fiir jeden kul-
turwissenschaftlichen Zugang zu Medienphdnomenen darstellt.

Zu diesen ist eben auch das Museum zu rechnen. Die Frage, die sich die vorlie-
gende Arbeit daher stellen muss, ist, ob und wie genau sich das Funktionieren des
Museums als Dispositiv iiber unterschiedliche Medientechnologien hinweg reprodu-
zieren lasst, und welche Rolle dabei insbesondere das Moment des »Virtuellen« spielt.
Wenn wir in der gegenwirtigen medien- und technikgeschichtlichen Situation von
Museumsvirtualisierung sprechen, dann bildet dabei fast immer implizit das Internet
als Ubertragungstechnologie fiir museale Inhalte die Szenerie der Diskussion. Es
lasst sich trefflich dariiber streiten, ob die Entwicklung zu irgendeinem Zeitpunkt
eine andere Richtung hitte einschlagen kdnnen — verstanden sich doch die ersten
selbsterkldrten Online-Museen in den 1990er Jahren haufig noch als Gegenmodelle
zur proprietdren Museums-CD-ROM und damit auch zur Kontrolle von Kulturgiitern
durch Patente und Copyrights (vgl. Kac 1997: 295f.). Mit dem Internet (oder genauer
dem World Wide Web, das fiir die iiberwéltigende Mehrzahl der Nutzer dessen »Ge-
sicht« darstellt) hat sich nicht nur eine bestimmte technische Anordnung fiir die digi-
tale Verbreitung musealer Inhalte durchgesetzt, sondern ein umfassendes mediales
Dispositiv, das nun mit jenem des Museums zu konvergieren scheint. Dabei stoft uns
schon die Metapher der »Vernetzung< unweigerlich auf die Tatsache, dass Dispositive
eben mehr sind als bloBe »Diskurs-Infrastrukturen« (Bithrmann & Schneider 2008:
51). Wiren sie lediglich das mediale Gefiige hinter der stattfindenden Kommunika-
tion, wire ihre Analyse eine Angelegenheit fiir Systemingenieure. Dispositive sind
vielmehr Analysemodelle, welche die Wechselwirkungen zwischen diesen Teilen in
den Mittelpunkt der Betrachtung riicken:

Das Dispositiv selbst ist das Netz [Hervorhebung D.N.], das zwischen diesen Elementen ge-
kniipft werden kann. (Foucault 1978: 120)

am 14.02.2026, 14:37:15. @)


https://doi.org/10.14361/9783839442326-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | Dinge — Nutzer — Netze

Dispositive existieren damit also immer nur implizit innerhalb laufender Machtpro-
zesse und sind nicht etwa die Plattformen, auf der solche stattfinden. Entsprechend
entstehen sie weder zufillig oder chaotisch, noch sind sie aber das Produkt allge-
meingiiltiger und iiberhistorischer sozialer Mechanismen. Sie gehen vielmehr aus
zielgerichteten und immer historisch verorteten Diskursstrategien hervor, auf die sie
zugleich formend und ordnend zuriickwirken (vgl. ebd.: 132ff.; vgl. auch Biihrmann
& Schneider 2008: 51ff.). Das Zusammenspiel von Museum und Computer ldsst sich
entsprechend nicht als ein reiner Medienwandel greifen — und aus diesem Grunde
beschreibt auch der Begriff der »Digitalisierung« es nur unzureichend. Wir wollen
uns daher im ndchsten Kapitel dem Begriff der »Virtualitit« zuwenden und in den
Blick nehmen, in welcher besonderen Beziehung dieser sowohl zum Museum als
auch zu Computernetzwerken steht.

am 14.02.2026, 14:37:15. @)


https://doi.org/10.14361/9783839442326-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

