
Das Museum: Ein Umriss | 75 

Aura nur vorgefunden werden kann, sind Atmosphären machbar (vgl. ebd.: 34ff.). 

Übertragen wir diese Überlegung nun auf das Museum, dann präsentiert sich sein 

affektives Funktionieren als analog zu seinem epistemischen. Museen sind nicht nur 

Sinn-, sondern auch Atmosphärenmaschinen, in denen die von Rheinberger beschrie-

bene Bricolage der Objekte nicht nur bestimmte Bedeutungen, sondern auch Anmu-

tungen hervorbringt. Sie produziert nicht nur Wissensstrukturen, sondern auch Be-

findlichkeiten, die sich einem rein interpretatorischen Zugang widersetzen. 

 

 

1.4 STATT EINER DEFINITION:    

 DAS MUSEUM ALS DISPOSITIV 

 

Weder die Museologie selbst, noch die sie umgebenden Rechtssysteme sind bis jetzt 

übereingekommen, was ein ›Museums‹ im Wesentlichen ist oder zu sein habe, und 

entsprechend ist der Begriff auch nirgendwo geschützt. Dieses Fehlen eines definito-

rischen Schlusses führt unweigerlich dazu, dass jedes individuelle Museumskonzept 

zugleich eine Stellungnahme darüber ist, worin seine Kuratoren Rolle und Funktion 

der Institution Museum überhaupt sehen. Friedrich Waidacher erteilt dementspre-

chend jedem Versuch einer finalen Definition des Museumsbegriffs eine Absage und 

plädiert stattdessen in der Museumsforschung für eine Pluralität von Arbeitsdefiniti-

onen, welche sich jeweils den akuten wissenschaftlichen Erkenntnisinteressen anpas-

sen (vgl. Waidacher 2000: 1f.). Werner Schweibenz schlägt ähnliche Töne an und 

besteht zugleich darauf, solche Definitionen weit und offen zu halten, um der Viel-

gestaltigkeit ihres Gegenstandsbereiches gerecht zu werden. Er selbst verwendet ein 

von der United Kingdom Museums Association ausgelobtes mission statement, wel-

ches das Museum – wie es eben ist, wenn epistemische Dinge Form annehmen – 

anhand einer Auflistung von Tätigkeiten beschreibt (vgl. Schweibenz 2001: 2): 

 

Museums enable people to explore collections for inspiration, learning and enjoyment. They 

are institutions that collect, safeguard and make accessible artefacts and specimens, which they 

hold in trust for society.11 

 

Minimalanforderung an ein Museum ist also, dass es erstens die materiellen Hinter-

lassenschaften unserer Vorzeit sammelt und diese zweitens einer wie auch immer 

beschaffenen Öffentlichkeit zur Rezeption anbietet. Gottfried Korff hat genau diesen 

Dualismus mit dem Begriffspaar des Deponierens und Exponierens belegt.  

Erweitern müssen wir diese Definition hier zusammenfassend folgendermaßen: 

Indem Museen Objekte auf eine bestimmte Art im Raum anordnen, machen sie aus 

                                                             

11  http://www.museumsassociation.org/about/frequently-asked-questions vom 12.04.2018, 

vgl. auch Schweibenz 2001: 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-006 - am 14.02.2026, 14:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.museumsassociation.org/about/frequently-asked-questions
https://doi.org/10.14361/9783839442326-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.museumsassociation.org/about/frequently-asked-questions


76 | Dinge – Nutzer – Netze 

diesen mediale Träger von Bedeutungsinhalten – nach Waidacher ›Nouophoren‹ – 

die für sich allein genommen meist unspezifisch sind und keine geschlossenen Aus-

sagen formulieren. Darin unterscheidet sich das Museum grundlegend vom Archiv 

und der Bibliothek, die geschlossene Textkörper sammeln, welche sich auch außer-

halb ihrer Räumlichkeiten rezipieren lassen. Die historischen Überreste, welche Mu-

seen sammeln, weisen hingegen (wie ›authentisch‹ sie auch immer seien mögen) von 

sich aus meist keinen klaren epistemischen Charakter auf. Musealisierung ist jener 

Prozess, in welchem diese Objekte über kontextuelle Einbindungen in Ausstellungs- 

und Verwaltungskontexte mit jenen Vermittlungs- und Anmutungsattributen belegt 

werden, welche das Museum zur Ausführung seines gesellschaftlichen Auftrages be-

nötigt.  

Gottfried Korff beschreibt diesen Auftrag als eine »Aufhebung« mit drei Ebenen: 

Die erste Aufhebung ist die Zerstörung jener Bedeutungszusammenhänge, in wel-

chen die Objekte ›ursprünglich‹, also in ihrer historischen Entstehungs- und Ge-

brauchssituation, gestanden haben. Das zweite ›Aufheben‹ meint das Sammeln und 

Aufbewahren, eben das Deponieren der Exponate. Die dritte Aufhebung schließlich 

beschreibt die Erhöhung und Adelung der Dinge, die vom Museum als Träger kultu-

rellen Sinns ausgezeichnet und in seine symbolische Ordnung aufgesogen worden 

sind (vgl. Korff 2005: 97).  

Darüber hinaus ist das Museum auch eine Stätte des ästhetischen Erlebens. Mu-

seale Räume sind nicht nur mit intellektuell zu dechiffrierenden Bedeutungen und 

Narrativen aufgeladen, sondern auch mit den auratischen und atmosphärischen Qua-

litäten ihrer Exponate – die allerdings, so müssen wir uns vor Augen halten, in weiten 

Teilen selbst das Produkt des Musealisierungsprozesses und damit der Einbindung 

der Objekte in kulturelle Deutungsmuster sind. Authentizität und ›Aura‹ sind keine 

Eigenschaften, welche dem Objekt physikalisch innewohnen. Sie werden im Mu-

seum deshalb erfahrbar, weil sich die Institution für die Authentizität ihrer Ausstel-

lungsstücke verbürgt. 

Für eine wissenschaftliche Arbeit drängt sich hiermit aber notwendigerweise 

auch die Frage nach einem brauchbaren analytischen Zugang zu einer auf diese 

Weise umrissenen Institution auf. Schließlich gilt es offenbar, nach sehr viel mehr 

als nur Museumpädagogik und Authentizität zu fragen: Im Museum wird Wissen ge-

ordnet und vermittelt, werden Erlebnis- und Gefühlswelten geschaffen, werden Men-

schen gebildet, belehrt und erzogen, werden aber auch (Gedächtnis-)Inhalte kanoni-

siert, die weit über die Museumswände hinauswirken und das kulturelle Bewusstsein 

und die Identitäten ganzer Gesellschaften mitinformieren. Das Museum äußert sich, 

gibt aber auch seinen Besuchern Gelegenheit zur Äußerung. Dabei existiert keiner 

dieser Wirkungsbereiche des Museums losgelöst von allen anderen. Wissen, Emp-

finden, Belehrung, Sinnstiftung usw. greifen vielmehr ineinander und sind funktional 

nicht zu trennen. Um das Museum und den medialen Wandel zu verstehen, den seine 

Virtualisierung darstellt, muss eine analytische Kategorie hinzugezogen werden, die 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-006 - am 14.02.2026, 14:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 77 

gerade das Zusammenwirken seiner Funktionsebenen akzentuiert. Die vorliegende 

Studie wird zu diesem Zweck auf den in seiner heutigen Konnotation von Michel 

Foucault geprägten Begriff des Dispositivs zurückgreifen.  

Das Dispositiv nach Foucault steht in enger Verbindung mit dem Konzept des 

Diskurses und verweist wie dieses nicht auf ein bestimmtes Repertoire methodischer 

Zugänge, sondern vor allem auf eine bestimmte Art, über soziokulturelle Phänomen-

bereiche bzw. die Schaffung dessen nachzudenken, was sich als ›soziale Tatsachen‹ 

oder umfassender noch ›soziale Wirklichkeit‹ bezeichnen ließe. Und ebenfalls dem 

Diskurs ähnlich ist das Dispositiv eine sehr forschungspraktisch orientierte Begriff-

lichkeit, die Foucault aus gegenstandsbezogenen Arbeiten heraus entwickelt, anstatt 

sie ihnen programmatisch voranzustellen. 

Die wohl meistzitierte Ausformulierung seiner Dispositiv-Vorstellung lieferte 

Foucault dementsprechend auch nicht in seinen Büchern, sondern 1977 in einem Ge-

spräch über seine damals noch in der Entstehung begriffene dreibändige Histoire de 

la sexualité (im Deutschen erschienen als Sexualität und Wahrheit) mit dem Litera-

turhistoriker Alain Grosrichard. Das Dispositiv, so erklärt Foucault hier, sei vor allem 

dreierlei: Erstens sei es ein »entschieden heterogenes Ensemble« (Foucault 1978: 

119), zu welchem »Diskurse, Institutionen, architekturale Einrichtungen, reglemen-

tierende Entscheidungen, Gesetze, administrative Maßnahmen, wissenschaftliche 

Aussagen, philosophische, moralische oder philanthropische Lehrsätze, kurz: Gesag-

tes ebenso wie Ungesagtes« (ebd.: 119f.) gehören. Zweitens aber erschöpfe sich das 

Dispositiv nicht in der bloßen Zusammenstellung dieser Einzelelemente. Der Begriff 

unterstreiche vielmehr die Beziehungen und Verbindungen zwischen ihnen – tatsäch-

lich setzten Dispositive sich erst eigentlich aus diesen zusammen. Nicht statische und 

klar lokalisierbare Konstellationen von Einflüssen seien ihr Wesen, sondern beweg-

liche Allianzgefüge, deren »Positionswechsel und Funktionsveränderungen« (ebd.: 

120) es zu erfassen heißt. Drittens und letztens sieht Foucault in Dispositiven zutiefst 

historische Erscheinungen. Sie seien »Formationen«, die in bestimmten geschichtli-

chen Situationen als Antworten auf »Notstände« (urgences) (ebd.) in Erscheinung 

treten: »Das Dispositiv hat eine vorwiegend strategische Funktion« (ebd.). Als sinn-

fälliges Beispiel hierfür nennt Foucault die Geburt der Psychiatrie und die ihr zugrun-

deliegenden, historisch wechselhaften Konzepte von Wahnsinn, Geisteskrankheit 

und schließlich Neurose. Die Psychiatrie sei, so seine These, als Dispositiv aus einem 

»strategischen Imperativ« (ebd.) hervorgegangen – nämlich jenem der »Resorption 

einer freigesetzten Volksmasse [...], die einer Gesellschaft mit einer Ökonomie we-

sentlich merkantilistischen Typs lästig erscheinen mußte« (ebd.). 

Es fällt nicht schwer, das in diesem Sinne ›Dispositivhafte‹ des Museums aufzu-

zeigen. Museen sind heterogene Gefüge aus Objekten, Architekturen, didaktischen 

Leitlinien und Vorstellungen, ästhetischen Prinzipien und Programmen, institutionel-

ler Ein- und Anbindung, usw. Zugleich sind sie stets das Produkt von Wechselwir-

kungen zwischen diesen Elementen, das in der Weite seiner Effekte deren bloße 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-006 - am 14.02.2026, 14:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | Dinge – Nutzer – Netze 

Summe übertrifft und das in seiner Beschaffenheit historischen Veränderungen un-

terliegt. Nicht zuletzt sind natürlich auch Museen und ihre Vorgängerinstitutionen, 

vom antiken Tempel bis zur Wunderkammer, strategisch in soziale Unternehmungen 

wie z.B. die bürgerliche Aufklärung eingebunden gewesen und weiterhin eingebun-

den. 

In den beinahe vier Jahrzehnten, die zwischen den obigen Ausführungen 

Foucaults und der Entstehung der vorliegenden Arbeit liegen, ist der Dispositivbe-

griff über seine ursprüngliche Konzeption hinaus erweitert und in modifizierten For-

men in das Vokabular verschiedenster Forschungsgebiete importiert worden. Unter 

dem beiden Texten gemeinsamen Titel Was ist ein Dispositiv? verfassten mit Gilles 

Deleuze (1991) und Giorgio Agamben (2006) zwei zentrale Vertreter der zeitgenös-

sischen kontinentalen Philosophie Versuche, aus den disparaten Äußerungen 

Foucaults über das Dispositiv verbindliche definitorische Kriterien herauszudestillie-

ren, bzw. diese gleichzeitig zu erweitern und zu präzisieren.  

Deleuze bedient sich in seinem Aufsatz einer geometrischen Metaphorik. Für ihn 

ist das Dispositiv zunächst ein »Durcheinander, ein multilineares Ensemble« (De-

leuze 1991: 153), das sich aus »Linien verschiedener Natur« (ebd.) zusammensetzt. 

Diese ›Linien‹ aber, so fährt Deleuze fort, seien nicht etwa die Umrisse statischer 

Systeme, »deren jedes für sich homogen wäre« (ebd.), sondern vielmehr die gedach-

ten Abbilder gerichteter Prozesse: »Die sichtbaren Objekte, die formulierbaren Aus-

sagen, die zur Ausübung kommenden Kräfte, die in Positionen befindlichen Subjekte 

sind wie Vektoren oder Tensoren« (ebd.). Deleuze legt dabei besonderen Wert auf 

die Beobachtung, dass diese Vektoren und Tensoren selten gradlinig sind, sondern 

meist »gebrochen und damit Richtungsänderungen« oder aber »verzweigt und gega-

belt und damit Abweichungen unterworfen« seien (ebd.). 

Das, was entlang der Vektorenlinien ausgerichtet wird, sind nach Deleuze die drei 

»großen Instanzen« Macht, Wissen und Subjektivität (ebd.), die Linien selbst ver-

wendet er als Metaphern für »Ketten von Variablen, die sich voneinander ablösen« 

(ebd.). Die Erforschung von Dispositiven gleiche daher dem Erkunden neuer Länder, 

man könne sie nicht auf einfache Erklärungsmodelle reduzieren und definitorisch ab-

schließen, sondern lediglich kartieren, vermessen und beschreiben (vgl. ebd.). 

Für das, was Dispositive in der sozialen und kulturellen Welt tatsächlich leisten, 

verwendet Deleuze eine weitere Metapher – und zwar bezeichnenderweise jene der 

›Maschine‹. Dispositive sind für ihn maschinelle Anordnungen, die Sichtbarkeiten 

und Sagbarkeiten produzieren. Sie sollen Menschen dazu bringen, auf bestimmte Ar-

ten zu sehen und zu sprechen. Den Sichtbarkeitsaspekt verdeutlicht er naheliegender-

weise mit dem von Foucault selbst in Überwachen und Strafen eingehend diskutier-

ten Dispositiv des Panoptikons – jenes Gefängnistypus also, in welchem die latente 

Möglichkeit des Überwachtwerdens den Häftling zur Selbstdisziplinierung auch 

dann zwingt, wenn augenblicklich gar keine Überwachung stattfindet. Es entsteht so 

ein Machtsystem, in welchem die Macht selbst von keiner benennbaren Person mehr 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-006 - am 14.02.2026, 14:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 79 

ausgeübt werden muss, um wirksam zu sein. Sie ergibt sich vielmehr virtuell aus 

einem bestimmten Arrangement von Sichtbarkeit (der Überwachten) und Unsicht-

barkeit (der Überwacher). Der Faktor der Sagbarkeit wiederum manifestiert sich für 

Deleuze in Aussagevektoren, welche die verschiedenen Elemente von Äußerungs-

prozessen verbinden (also z.B. Personen, die sprechen, Orte, an denen gesprochen 

wird, Institutionen, welche die Modalitäten des Sprechens reglementieren, usw.).  

Quer zu diesen Linien von Sichtbarkeit und Sagbarkeit laufen bei Deleuze »Kräf-

telinien«, entlang welcher »Macht« ausgeübt wird. Eine letzte Variante von Vektoren 

bilden für ihn jene, welche das Wirken der Subjektivität beschreiben (vgl. ebd.: 

154ff.). Schon Foucault selbst hatte Subjektivierungsprozesse als eine der zentralen 

Funktionen von Dispositiven ausgemacht. Im Vorwort zur deutschen Ausgabe von 

Der Wille zum Wissen hebt Foucault ausdrücklich hervor, dass im Zentrum seiner 

Sexualitätsgeschichte die Frage stehe, welche diskursiven Praktiken innerhalb des 

Dispositivs ›Sexualität‹ den Sex zum konstitutiven Element von Selbstwahrnehmung 

und sozialer Verortung von Menschen werden ließen. Damit ist für Foucault zugleich 

die Frage aufgeworfen, wie der Mensch entlang seiner Sexualität als begehrendes 

Subjekt und damit als modernes Individuum schlechthin konstruiert wurde (vgl. 

Foucault 2012: 7f.).12 Deleuze sieht in den ›Linien‹ der Subjektivierung gewisserma-

ßen jene Grenzen der Wirksamkeit des Dispositivs, die es aus sich selbst hervor-

bringt. Indem es eine bestimmte Form von Subjekten produziert, können seine Vek-

toren auch nur insoweit auf sie einwirken, wie es ihre spezifische Subjektivität erlaubt 

(Deleuze 1991: 156). 

Übersetzen wir uns dies in einfachere Termini, so begreift Deleuze Dispositive 

als Ordnungsgefüge der kulturellen Welt. Dispositive sind in seiner Diktion kom-

plexe Systeme aus Prozessen, die niemals vollkommen gradlinig verlaufen und stets 

unweigerlich im Fluss sind. Sie bestimmen darüber, was in sozialen Gefügen wahr-

genommen werden kann und welche Aussagen aus ihnen heraus formulierbar sind. 

Diese Ausrichtungen von Sagbarkeit und Sichtbarkeit produzieren bestimmte Macht-

strukturen, und diese wiederum soziale Verortungen von Menschen − eben ›Subjek-

tivierungen‹ – innerhalb derer sie beherrschbar sind. Am Museum lässt sich auch dies 

sehr gut nachvollziehen. Museumsausstellungen sind inszenatorische Sichtbarkeits-

gefüge: Die Ausstellung kann nur auf bestimmten Pfaden erlebt werden, und auch 

die Kommunikationswege sind beschränkt. Der Museumsgänger kann zwar typi-

scherweise mit seinesgleichen, selten aber mit den Ausstellungsmachern und Kura-

toren sprechen. Damit wird ein bestimmtes Machtgefüge im Museum etabliert, und 

dieses wiederum schafft erst jene soziale Subjektrolle des ›Besuchers‹, in die man 

schlüpft, wenn man am Eingang seine Eintrittskarte erwirbt und sich in das Muse-

umsdispositiv hineinbegibt. Als Forschungsperspektive greift das Dispositivkonzept 

damit 

                                                             

12  Vgl. für eine eingehendere Diskussion dieser Stelle Bührmann u. Schneider 2008: 29f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-006 - am 14.02.2026, 14:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | Dinge – Nutzer – Netze 

[...] die (begrifflich-theoretisch wie empirisch-forschungspraktisch vorzunehmende) Bestim-

mung des je über Wissen vermittelten Verhältnisses von Diskurs, Macht und dem gesellschaft-

lichen Sein. – ›Das Sein‹ ist hier zu verstehen als sinnlich-materiale gesellschaftliche Praxis, 

die die sozialen Beziehungen zwischen Menschen, ihren Umgang mit den sie umgebenden 

›Dingen‹ sowie ihre damit jeweils verbundenen (Selbst-)Erfahrungen – als Subjekte – konsti-

tuiert und formiert. (Bührmann u. Schneider 2008: 32f.) 

 

Giorgio Agamben geht über Deleuzes Ausführungen hinaus und erläutert Foucaults 

Dispositiv-Vorstellung nicht nur, sondern unterzieht sie zugleich einer begriffsge-

schichtlich-kritischen Revision. Er beobachtet, dass Foucault in seiner Archäologie 

des Wissens aus dem Jahre 1969 noch nicht von Dispositiven spricht, sondern viel-

mehr für dispositivartige Machtgefüge den Begriff der Positivitäten verwendet. 

Agamben führt diesen über einen von Focaults frühen Lehrern, den Philosophen Jean 

Hyppolite, auf die hegelianische Religionsphilosophie zurück. Hyppolite setzte sich 

in seinen Arbeiten ausführlich mit Hegels Unterscheidung zwischen »natürlicher« 

und »positiver« Religion auseinander, wobei die natürliche eine direkte, verinner-

lichte Beziehung zwischen Mensch und Gottheit beschrieb, die positive hingegen den 

Ritenschatz, die abstrakten Glaubensgrundlagen, die Regelwerke der Glaubensge-

meinschaft – die Gesamtheit der institutionalisierten Religionspraxis also, die durch 

zeremonielle Verrichtung und Gehorsam das soziale Bekenntnis zur Kultgemein-

schaft erzwingen soll (vgl. Agamben 2008: 11ff.). Aber nicht nur den Positivitätsbe-

griff sieht Agamben ursprünglich in einem religiösen Kontext verortet. Auch der Be-

griff des Dispositivs selbst entstammt nach seinem Dafürhalten der Kirchensprache. 

Das Wort dispositio tauche nämlich erstmals in frühchristlichen lateinischen Texten 

als Übersetzung des griechischen oikonomia auf. Dieses wiederum sei nicht etwa als 

eine Entsprechung unserer modernen Vorstellung von ›Ökonomie‹ zu lesen, sondern 

vielmehr als eine Metaphorik für die christliche Dreifaltigkeit, in welcher Gott der 

Vater Christus den Sohn als Verwalter seines irdischen Hauses oder oikos einsetzt 

(vgl. ebd.). Aus dieser begriffsgeschichtlichen Dimension leitet Agamben die Folge-

rung ab, dass Dispositive etwas seien, »in dem und durch das ein reines Regierungs-

handeln ohne jegliche Begründung im Sein realisiert wird« (ebd.: 23). Dies wiederum 

veranlasst ihn, eine erweiterte Definition des Dispositivs vorzuschlagen: 

 

Als Dispositiv bezeichne ich alles, was irgendwie dazu imstande ist, die Gesten, das Betragen, 

die Meinungen und die Reden der Lebewesen zu ergreifen, zu lenken, zu bestimmen, zu hem-

men, zu formen, zu kontrollieren und zu sichern. Also nicht nur die Gefängnisse, die Irrenan-

stalten, das Panoptikum, die Schulen, die Beichte, die Fabriken, die Disziplinen, die juristischen 

Maßnahmen etc., deren Zusammenhang mit der Macht in gewissem Sinne offensichtlich ist, 

sondern auch der Federhalter, die Schrift, die Literatur, die Philosophie, die Zigarette, die Schif-

fahrt, die Computer, die Mobiltelefone, und − warum nicht − die Sprache selbst, die das viel-

leicht älteste Dispositiv ist [...] (Ebd.: 26) 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-006 - am 14.02.2026, 14:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 81 

Diese zugespitzte Verwendung des Begriffs, bei der plötzlich kein Element unseres 

sozialen Lebens mehr außerhalb von Dispositiven stattfindet, verweist auf den enor-

men ›Boom‹, den das Dispositiv seit seiner Entstehung als Denkfigur erlebt hat. An-

drea Bührmann und Werner Schneider, die 2008 eine ausführliche Einführungsmo-

nographie zur Dispositivanalyse vorgelegt haben, sehen vor allem seit den 1990er 

Jahren eine explosive Ausbreitung des Konzeptes in den verschiedensten Disziplinen 

der Geistes- und Kulturwissenschaften. Die Initialzündung dieser Entwicklung sei 

dabei von den Gender Studies ausgegangen: Besonders Judith Butlers Anknüpfen an 

das Foucaultsche Sexualitätsdispositiv als Beschreibungsmodell für geschlechtliche 

Körperlichkeit in ihrem Buch Bodies That Matter (erschienen 1993) habe dem Ter-

minus zu neuer Aufmerksamkeit verholfen (vgl. Bührmann & Schneider 2008: S. 

11f.). Gerade die Medienwissenschaft habe ihn dankbar angenommen, um das »kom-

plexe Zusammenspiel von technischer Apparatur, Medieninhalten sowie institutio-

nellen Praktiken ihrer Produktion und vor allem ihrer Rezeption bzw. Nutzung« 

(ebd.: 12f.) greifbar zu machen, welches die zentrale Herausforderung für jeden kul-

turwissenschaftlichen Zugang zu Medienphänomenen darstellt.  

Zu diesen ist eben auch das Museum zu rechnen. Die Frage, die sich die vorlie-

gende Arbeit daher stellen muss, ist, ob und wie genau sich das Funktionieren des 

Museums als Dispositiv über unterschiedliche Medientechnologien hinweg reprodu-

zieren lässt, und welche Rolle dabei insbesondere das Moment des ›Virtuellen‹ spielt. 

Wenn wir in der gegenwärtigen medien- und technikgeschichtlichen Situation von 

Museumsvirtualisierung sprechen, dann bildet dabei fast immer implizit das Internet 

als Übertragungstechnologie für museale Inhalte die Szenerie der Diskussion. Es 

lässt sich trefflich darüber streiten, ob die Entwicklung zu irgendeinem Zeitpunkt 

eine andere Richtung hätte einschlagen können – verstanden sich doch die ersten 

selbsterklärten Online-Museen in den 1990er Jahren häufig noch als Gegenmodelle 

zur proprietären Museums-CD-ROM und damit auch zur Kontrolle von Kulturgütern 

durch Patente und Copyrights (vgl. Kac 1997: 295f.). Mit dem Internet (oder genauer 

dem World Wide Web, das für die überwältigende Mehrzahl der Nutzer dessen ›Ge-

sicht‹ darstellt) hat sich nicht nur eine bestimmte technische Anordnung für die digi-

tale Verbreitung musealer Inhalte durchgesetzt, sondern ein umfassendes mediales 

Dispositiv, das nun mit jenem des Museums zu konvergieren scheint. Dabei stößt uns 

schon die Metapher der ›Vernetzung‹ unweigerlich auf die Tatsache, dass Dispositive 

eben mehr sind als bloße »Diskurs-Infrastrukturen« (Bührmann & Schneider 2008: 

51). Wären sie lediglich das mediale Gefüge hinter der stattfindenden Kommunika-

tion, wäre ihre Analyse eine Angelegenheit für Systemingenieure. Dispositive sind 

vielmehr Analysemodelle, welche die Wechselwirkungen zwischen diesen Teilen in 

den Mittelpunkt der Betrachtung rücken: 

 

Das Dispositiv selbst ist das Netz [Hervorhebung D.N.], das zwischen diesen Elementen ge-

knüpft werden kann. (Foucault 1978: 120)  

https://doi.org/10.14361/9783839442326-006 - am 14.02.2026, 14:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | Dinge – Nutzer – Netze 

Dispositive existieren damit also immer nur implizit innerhalb laufender Machtpro-

zesse und sind nicht etwa die Plattformen, auf der solche stattfinden. Entsprechend 

entstehen sie weder zufällig oder chaotisch, noch sind sie aber das Produkt allge-

meingültiger und überhistorischer sozialer Mechanismen. Sie gehen vielmehr aus 

zielgerichteten und immer historisch verorteten Diskursstrategien hervor, auf die sie 

zugleich formend und ordnend zurückwirken (vgl. ebd.: 132ff.; vgl. auch Bührmann 

& Schneider 2008: 51ff.). Das Zusammenspiel von Museum und Computer lässt sich 

entsprechend nicht als ein reiner Medienwandel greifen – und aus diesem Grunde 

beschreibt auch der Begriff der ›Digitalisierung‹ es nur unzureichend. Wir wollen 

uns daher im nächsten Kapitel dem Begriff der ›Virtualität‹ zuwenden und in den 

Blick nehmen, in welcher besonderen Beziehung dieser sowohl zum Museum als 

auch zu Computernetzwerken steht.

https://doi.org/10.14361/9783839442326-006 - am 14.02.2026, 14:37:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

