
Einführung

Vom autoritären Baum

How to explain the paradox that urbanism, as a profession, has disappeared at themo-

ment when urbanization everywhere – after decades of constant acceleration – is on

its way to establishing a definitive, global »triumph« of the urban condition? (Koolhaas

3: 961)

Unsere Disziplin, die Architektur, verstanden im weit übergreifenden Sinne der Raum-

planung, befindet sich heute in der Verlegenheit eines klaren Autoritätsverlustes ihrer

eigentlichen Repräsentanten, der Architekten. Schon Venturi äußerte, »die Architekten

sollten sich ihrer relativen Bedeutungslosigkeit bewußt sein« (Venturi 1: 67). Jene bereits

in den 60er-Jahren identifizierten Probleme des Bauens haben sich nur noch verschärft

und auf den Bereich der Stadtplanung ausgedehnt (Conrads: 158). Der ›spezialisierte‹

Stadtplaner ist immer weniger selbstverständlich ein großmaßstäblich denkender Ar-

chitekt. Das könnte a priori eine zu begrüßende Tendenz unseres interdisziplinären

Zeitalters sein, würde man nicht eine immer auffälligere Nivellierung der Intentionen

und der umzusetzenden Ideen der Landesplanung1 beobachten können.

Landesplaner zeichnen sich gewiss in erster Linie als Generalisten aus.Dochwas für

Architekten wie Rudolf Schwarz geradezu eine vorausgesetzte Kompetenz zum Begrei-

fender großmaßstäblichenZusammenhänge imEntwurfsprojekt darstellt, gehtmit den

verschiedenen landesüblichen Bezeichnungen und Ausbildungen dieser ›neuen Kunst‹

globalen Denkens und Entwerfens vielerorts verloren: der Raumspezialist. Man substi-

tuiert alsonichtdenaltenSpezialistendieses entscheidendenGebietesmit einemneuen,

sondern verliert schlicht und ergreifend die Hauptkomponente der Raumplanung (die

beispielhaften topologischen Kompetenzen einiger Geografen stehen hier nicht zur Re-

de). Aber sindwir Architekten denn noch die Raumspezialisten für den heutigen Städte-

bau? Sindwir noch Sphärologen imSinne Sloterdijks (vgl. Sloterdijk 6 u. 7), auf derHöhe

von Nietzsches ewigem Werden, der sich wiederholenden »Differenz« (Deleuze 2), des

1 »Das Volk selbst gibt den neuen Auftrag, und die neue Kunst, die ihm zugeordnet ist, heißt nicht

mehr Technik, auch nicht mehr Architektur, sondern Landesplanung« (Schwarz: 113).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Nietzsches Architektur der Erkennenden

unvorhersehbar innovativen Driftens des Lebens (Maturana/Varela)? Was wiegen diese

nötigen Spezialisten im Vergleich zu den überwiegenden Teleologen und ›Experten‹ der

Historie,derBestimmungen,der StrukturenundBedeutungenoder Signifikationender

›wahren‹ Zeichen? Sind wir Generalisten noch die kompetentesten Kenner der Kunst im

Sinne Le Corbusiers (Boesiger, B1: 6), und hat die Kunst noch etwas mit dem Menschli-

chen zu tun (Ortega 1)? Wo ist die vom großen Generalisten geleitete interdisziplinäre

Raumforschung, das gesteuerte Zusammenwirken von Anthropologie, Architektur, Bio-

logie, Geografie, Philosophie, Psychologie und Soziologie? Ist solch eine ganzheitliche

(monadische) Kunst-Forschung für unsmodernenKinder der spezialisierten Arbeitstei-

lung, also als »zerbrocheneGelehrte« (KSA7, § 19[136]) mit einer eher »desperatenErkenntnis«

(KSA7,§ 19[35]), nochdenkbar? Es reicht nachdemMangel derModerne ganz offensicht-

lich nicht mehr, das Studium nun mit vereinzelten Kursen der Humanwissenschaften

aufzugießen, ohne ein bündiges Raumforschungsprogramm zu entwickeln (z.B. kann

Geddes’ offenes Erbe der Civics durchaus noch als gedanklicher Anstoß dienen)!

Dasunter zerbrochenenGelehrtenüblicheAbwägenundSummierender vielseitigen

Spezialgebiete unserer interdisziplinären Planungsgremienwird es selten ermöglichen,

die desperaten Erkenntnisse zu einem überzeugenden Ganzen zusammenzufügen. Bö-

ser gesagt: Wir befinden uns so mancherorts in einer Art intellektueller Flaute, und dies

auch – oder aus historisch leicht nachvollziehbaren Gründen vielleicht sogar vor allem

– in unsererDisziplin der Raum-Planung.Trotz ausgezeichneter theoretischer Abhand-

lungen läutete bereits die frühe Postmoderne vielerorts eine Phase der Rückkehr zu ver-

trauten Stadtmodellen ein. Camillo Sitte wurde als zeitlos erklärt, städtebauliche Inno-

vation steht selten auf der Tagesordnung, das Zeitgemäße ist das Altbewährte (Ascher

2). An Orten mit mehr Risikobereitschaft heißt planen, sich mehr und mehr zurückzu-

ziehen von (insbesondere strukturellen) Prozessen, denen die (häufig rein formale) Ar-

chitektur ohnehin nicht mehr gewachsen zu sein scheint. Ideen werden durch Gelegen-

heiten ersetzt, Denken durch Handeln. Rem Koolhaas sprach schon 1987 von der Kapi-

tulation unserer Disziplin, »architecture/urbanism as a form of letting go...« (Koolhaas

3: 850). 1994 zog er schließlich eine harte Bilanz über den Städtebau des 20. Jh.: »This

century has been a losing battle with the issue of quantity« (Koolhaas 3: 961).

Aber selbstverständlich istQuantität kein fatalesProblemansich imStädtebau (noch

eher eine Voraussetzung). Sie akzentuiert lediglich ein viel tiefgreifenderes Problemun-

seres westlichen Denkens. Schon 1965 zeigte uns Christopher Alexander, dass die Stadt

kein Baum sein kann, sondern ein Halbverband sein muss. Gleichzeitig machte Alexan-

der auf das grundlegende Problem aufmerksam, dass auch unser Denken der Struktur

eines Baumes entspricht. Die gedachten Stadtstrukturen entsprechen der Struktur un-

seres Denkens. Darin liegt die fatale Kernaussage seines frühen Artikels, weit hinausge-

hend über das hier nur rein topologisch (d.h. hauptsächlich technisch) angesprochene

›Problem‹ des Baumes. Bringt man also diesen vielleicht doch eher kulturell program-

mierten ›strukturellen Kurzschluss‹ zwischen Denken und Planen oder Bauen mit dem

Problem Menge/Zeit des 20. Jh. zusammen (Landflucht, europäischer Wiederaufbau,

Bevölkerungsexplosion und insbesondere Stadt als Kapital [›Wachstum durch Wachs-

tum‹]...), so erscheint der dramatische Ausgang der Schlacht in der Tat unvermeidlich.

Dies skizziert natürlich nur eine sehr vereinfachte und zugespitzte Sicht unserer ar-

chitektonischen Ideengeschichte sowie deren konkreter Folgen für die Stadt und den

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung 21

intellektuellen Autoritätsverlust der Architekten/Stadtplaner. Aber es ist eine hilfreiche

Ausgangshypothese,mit der wir den noch viel grundlegenderen Problemen des Zusam-

menhangs vonArchitekturundDenkennachspürenkönnen.Dennesbleibenunsmitun-

ter zwei scheinbar komplementäreMöglichkeiten offen: einerseits das Denken zu boos-

ten oder andererseits das Denken zu hinterfragen und eventuell neu auszulegen. Ganz

trivial undpraxisnahausgelegt hießeErsteres imSinneAlexanders, inderStruktur eines

Halbverbands denken zu lernen, um Halbverbände besser entwerfen zu können. Noch

Anfang des 21. Jh. versuchten brillante Stadtplaner auf diesemWegüber die Baumstruk-

turen hinauszugehen, die raumplanerische Komplexität anhand der Geometrie erneut

zu mathematisieren und die verdeckten topologischen Strukturen der urbanen Land-

schaften zu identifizieren bzw. die Formen derMetropole zu entschlüsseln und dadurch

nahezu ›logisch‹ weiterzuentwickeln.

Vermehrt finden sich auch Werke, die den Versuch darstellen, die ›reflexive Praxis‹

der Architektur als eine Form der ›Produktion von Erkenntnis‹ zu verstehen, um sie da-

mit (abermals) auf das Niveau der Wissenschaft zu heben, allerdings ohne es für nötig

zu halten, erneut die vielleicht etwas unerhörte Frage zu stellen: »Was ist eigentlich Er-

kenntnis, was Wissenschaft?« Alles, was diese wissenschaftlichen Analysen mit oft er-

staunlicher Originalität zeigen, ist, dass es auch im Städtebau keine Prämissen gibt und

geben kann, dass auch hier nur konzeptuelles Denken herrscht, d.h. dasHineinlegen ei-

nes Sinnes, in unsereWelt der Fiktion.

Der Baum repräsentiert als topologisches Schema einerseits ganz konkret ein viel-

leicht strukturelles Problem der Stadtplanung, andererseits fungiert er als Zeichen oder

Symbol für ein nicht weniger konkretes Problem des Denkens. Der Baum ist damit ein

äußerst lehrreiches Beispiel für den Zusammenhang von Denken und Entwerfen, von

allgemeinen geistigen Funktionen und spezifisch gebauter Umwelt. Deshalb sollte man

natürlich als kritischer Denker im Sinne Sokrates’ immer sich selbst am meisten miss-

trauen.Der Baum,weit jenseits seiner topologischen Aufbereitung für die Stadt, ist tie-

fer verwurzelt, als man vielleicht meinenmöchte. Der Versuch, das Denken zu boosten,

könnte leicht in einem Boosten des Baumes enden. Denn der Baum ist wahrscheinlich

das kulturelle Erbe unserer westlichen Ideengeschichte schlechthin (Deleuze 1: 31f.).Wi-

der allen harmlosen metaphorischen Augenschein repräsentiert er die eigentliche Ex-

klusivität und IntoleranzunseresDenkens.Aber denBaumentwurzeln zuwollen bedeu-

tet nicht nur, zweitausend Jahre westlicher Kultur über Bord werfen zu wollen, sondern

möglicherweise auch, gegen unsere menschliche, allzumenschliche Natur arbeiten zu

wollen.

Lob desWaldes. (KSA10, § 5[1]: 210)

Wirwollen also vorerst einmal demUrsprungdesBaumesnachgehen,zu seiner zerebra-

len Einpflanzung zurückkehren und untersuchen, ob es nicht einen effizienteren Weg

gibt, seine Autorität zu untergraben und den Sinn des Baumes, oder besser gesagt: den

Sinn von Bäumen, neu auszulegen.Denn gibt es eine wirkungsvollereMethode, den au-

toritären Baum zu neutralisieren, als neue Bäume zu pflanzen und einen Wald anzule-

gen (oder neu zu entdecken)? »Es gibt so viele Morgenröten, die noch nicht geleuchtet

haben« (M, Untertitel).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Das klingt nach Soft Power, entspricht aber inWirklichkeit dem totalen Krieg. Bäu-

me pflanzen heißt hier, die Nostalgie des Baumes, gleichbedeutend mit der »Nostalgie

des Absoluten« (Steiner), zu brechen. Nach dem Zurück zum Ursprung gibt es kein Zu-

rück mehr zu denWurzeln im Sinne Rousseaus. Kein Zurück zu den Griechen, sondern

eine Kontinuität, eine Aussicht, ein ewigesWerden (Deleuze 8: 160). Eine Darlegung der

Natur des Denkens entzieht auch der Idee eines Zurücks zurNatur im Sinne derModer-

ne jegliche solide Grundlage. Apropos solide Grundlage: Hier geht es ausschließlich um

eine Erläuterung der von Koolhaas erwähnten »Nietzschean frivolity« als neue Perspek-

tive der Raumplanung. Denn Städtebau kann mit Nietzsche letztlich wirklich auf einer

soliden wissenschaftlichen Grundlage beruhen, aber eben ausschließlich im Sinne der

FröhlichenWissenschaft. »We have to imagine 1,001 other concepts of city; […] Gay Science

– Lite Urbanism« (Koolhaas 3: 971).

Das Problem der Quantität ist also kein Problem der Architektur/des Städtebaus, es

ist ein Problem der modernen Wissenschaft, ein Problem des autoritären Baumes, der

das Viele nicht duldet und das Fröhliche gar verachtet. Dort liegt die eigentliche »Fri-

volität Nietzsches« und der Ansatz seiner Kritik der Moderne: mit der Hinterfragung

des Einen dessen (Un-)Wert für das Leben zu messen/zu demonstrieren und im glei-

chen Zuge das Fröhliche anstelle der Tugend des Teilnahmslosen zur Grundlage eines

äußerst seriösen Denkens zu machen. Gott ist eben alles andere als tot und die from-

meWissenschaft derModerne liefert Nietzsche hierfür den Beweis.Man hat Nietzsches

Formel »Gott ist tot« eben nicht richtig hörenwollen,man ›missverstand‹ sie als intellek-

tuelle Kaution (Gutheißung oder Untermauerung) für die moderne Wissenschaft, man

nahm das ›Missverständnis‹ als Versuch, Nietzsche für die Moderne zu gewinnen, ihn,

ihrengrundlegendstenAnfechter, in sie einzupassen (die effizientesteMethodedazuwar

beispielsweise, ihn schon mit einer der ersten Biografien als Schriftsteller oder gar als

Künstler zu ›ehren‹ [Riehl]).

Das Abstrahieren oder totalitäre Wegschneiden alles Inkommensurablen (Adorno/

Horkheimer: 19), das Eine, die Einheit, das Absolute und dasWahre gehen durch die ge-

samte Geschichte (derTheorie) der Stadt, von Platons idealem Stadt-Staat über Albertis

Stadtkörper zur Objekt-Stadt in den Technotopias des späteren 20. Jh., die der erhörten

Kritik mit einer Flucht nach vorne zu entfliehen versuchen. Doch diese mitunter faszi-

nierenden späten Visionen konnten den Mangel an seriöser humanwissenschaftlicher

Auseinandersetzung seitens der Architekten natürlich nicht wettmachen. So lässt sich

beobachten, dass mit steigender Tendenz versucht wird, den Architekten je nach seiner

Begabung immer mehr in die Ecke des Ingenieurs oder des Künstlers für kleinere und

isolierte Bauaufgaben (von S bis XL) und »Spezialeffekte« zu schieben (Grassi2). Die Lei-

tung großmaßstäblich übergreifender Stadtplanungen (seitens der Behörden) überlässt

man jedoch vorsorglich immer häufiger den etwas ›seriöseren‹ oder mit Städtebau le-

diglich leicht aufbereiteten Berufen (beispielsweise den Geografen), und eine wahrlich

solide Theorie der Stadt liefern in den Augen nicht weniger (des Öfteren auch aus rei-

nem Kenntnismangel vieler ›Generalisten‹) mittlerweile fast ausschließlich die Geistes-

wissenschaftler, allen voran die Soziologen.

2 G. Grassi, Kolloquium: »La ville contemporaine« an der ETH Lausanne, 23.11.2001

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung 23

In a situation where architecture is no longer the construction of city but, like a new

branch of physics, the outcome of the dynamics of force fields in perpetual motion,

that precious professional alibi of the architect – the mystical »spark« of inspiration –

is obviously outdated. No one can wait for it, least of all the architects. His task is truly

impossible: to express increasing turbulence in a stable medium. (Koolhaas 3: 847)

Als Essenz sämtlicher Texte Koolhaas’ könnte man sagen, die heutige Metropole über-

steige unser Denken, genauer gesagt unsere Denktradition. Man kann fatalerweise

auch immer mehr feststellen, dass die heutige Stadt unser Denken nicht braucht. Der

massive Produktionsdruck, den beispielsweise Lampugnani in seinem Plädoyer der

NZZ (02.11.2019) andeutet, gehorcht vor allem äußerst effizienten ›Gesetzen‹ derMarkt-

wirtschaft, die selbstverständlich nicht das Geringste mit Städtebau zu tun haben.

Lassen wir uns nicht täuschen, der Städtebau der Kapitulation, den Koolhaas für Atlan-

ta beschrieb, hat heute schon Einzug gehalten in den Alltag der Planungsabteilungen

der lange verschont gebliebenen und relativ kleinmaßstäblichen Schweizer Städte. Die

Kapitulation bezieht sich insbesondere auf die Abwesenheit eines (kritischen) Denkens,

einer wirklichen Denkkultur in unseren Planungsabteilungen – und das eben nicht

nur in Atlanta. Nichts erscheint heute unzeitgemäßer (aber im Zeitalter von Bologna

nötiger) als Albertis (Alberti: 9–14 u. 516) hoher Anspruch einer nahezu universellen

Bildung des Architekten bzw. Landesplaners. Die Postmoderne war eben keine neue

Architekturbewegung: »it is a new form of professionalism, of architectural education,

not one that creates knowledge or culture, but a technical training that creates a new

unquestioning, a new efficacy in applying new, streamlined dogma« (Koolhaas 3: 847).

Sie leitete mit dem scheinbaren Ende des Metadiskurses (Lyotard) einen Zweifel des

Denkens ein, der nicht selten auf ein wahres Ende des Denkens im Sinne Koolhaas’

hinauslief, sie erkannte im potenziellen Ende des universellen Textes nicht das univer-

sell wirkende Potenzial des Denkens. Nietzsches Vorausdeutung eines konsequenten

Willens zur Wahrheit, der sich letztlich gegen die Wahrheit selbst wendet, blieb im

Nihilismus stecken. Man glaubte, mit einem Verlust der Hinterwelt letztlich noch den

Verlust der Welt selbst zu riskieren. Somit versperrte abermals, analog der ›antiken

Moderne‹, eine Hegelei das große Tor zurWelt (undman wollte selbst noch die Ästhetik

weiter mit Hegel denken). Hinter potenziell neuer, postmoderner Geschichte, wieder-

belebte man nur erneut die alte Welt, wiederbelebte man den nun ›geschichtlichen‹

Widerspruch der ›Hinterwelt‹ mit dem Leben.

Koolhaas’ Forderung nach Nietzsches Frivolität wollen wir hier nicht einfach als ge-

wöhnliche Provokation stehen lassen, sondern als seriösen Ausgangspunkt einer leider

recht unzeitgemäßen Betrachtung der Architektur verstehen. Unzeitgemäß vor allem

deshalb, weil die Philosophie in der heutigen Ausbildung zumArchitekten entweder gar

keine oder wenigstens keine wesentliche Rolle spielt. Dass unsere älteste überlieferte

theoretische Schrift der Architektur,VitruvsBaukunst, auf der Philosophie Platons grün-

dete,weißheute schon fast niemandmehr,undwasdasEreignis Platondamals bedeute-

te und auch für uns heute noch bedeutet, noch weniger. Die Entstehungsgeschichte des

westlichen Denkens und ihrer kulturellen Blüten nötigen uns sozusagen zu einer philo-

sophischen Analyse der Architektur.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Dass Koolhaas gerade an Nietzsche appelliert, entspricht nicht nur seiner persönli-

chen Gesinnung. Er hatte keine Wahl, wollte er dem Problem des autoritären Baumes

ernsthaft auf den Grund gehen. So wie nahezu sämtliche Abhandlungen über die Ar-

chitektur indirekterweise mit Platon verstrickt sind, wollen wir in einem bescheidenen

Versuch wagen, das Potenzial einer konsequenten Gründung der Baukunst auf Nietz-

sche zu verdeutlichen. Auch gehen wir diesen krummenWeg der alten Ideengeschichte

nochmals mit Nietzsche, als Quelle und perspektivische Linse, um eine 1966 von Aldo

Rossi potenziell neu gestellte Ausrichtung der Architekturtheorie weiter zu verfolgen:

Wenn ich versuche, diesen Schauplatz [die Stadt] vermittels seiner Architektur zu deu-

ten, so frage ich mich manchmal, wieso die Stadt erst jetzt als »das Menschliche« ver-

standen wird und weshalbman nicht schon früher darauf aufmerksamwurde, dass sie

dieWirklichkeit durch dieAusformungderMaterie nach ästhetischenGesetzen gestal-

tet. (Rossi: 20)

Wenige Architekten haben so grundlegende Aussagen getroffen wie Rossi mit diesen

Worten. Aber die Aussage bleibt intuitiv, ihre Tragweite wurde nicht konsequent in das

Denken eingepasst. Auch hier könnte noch ein Baum hinter der Intuition verbleiben.

Man wird es bereits verstanden haben, von welchem Baum wir sprechen, »vom Baum

der Erkenntnis« (MA, II: 167), und von dem, was demMotiv des Baumes zugrunde liegt:

die Idee derWahrheit.Wahrheit ist immer autoritär, ist immerBedingung für Autorität.

Wollen wir Autorität erlangen, so brauchen wir Wahrheit. Dies ist eine scheinbare Fa-

talität unserer postsokratischen Kultur. Unser Anliegen ist keine weiterführende Kritik

der architektonischen Moderne (wie z.B. bei Choay, Huse oder Mumford), sondern das

erneute Aufgreifen eines von Rossi angedeuteten viel grundsätzlicheren Problems der

westlichen Kultur, unseres Verständnisses ästhetischer Gesetze. Immer noch, vielleicht

sogar immermehr, liegtunsererKulturdasAmalgamzwischenÄsthetikundscheinbarer

Welt zugrunde.Dortwobeispielsweise LeCorbusier potenziell dasTor zudenwirkenden

Gesetzen einermenschlichenWelt aufstößt, setzen die ›wahrenWeltler‹ ihre fundamen-

taleKritik an,und verurteilen ihn als reinenÄsthetiker (Huse: 58).Unsere ganz allgemei-

ne Auffassung der Kunst gründet auf diesemdialektischenMissverständnis der ›wahren

Welt‹ und der ›scheinbarenWelt‹. Unser Anliegen ist es also (und hier liegt eine gewisse

Abgrenzung der Architekturphilosophie zur Architekturtheorie bzw. der unausweichli-

chen Vertiefung Letzterer), anhand eines philosophischen Verständnisses des Denkens,

das Potenzial einer neuen Ausrichtung der Architektur auszuleuchten, an die Ästhetik

als philosophische Disziplin zu erinnern, an die Philosophie als Ursprung und Funda-

ment der Wissenschaft (KSA7, § 19[136]) und an Nietzsches Unternehmung der ästheti-

schenÜberwindungPlatons (Kessler)!Denn »nur ästhetisch giebt es eineRechtfertigung

derWelt« (KSA12, § 2[110]).Wäre es demnach nicht die eigentliche Aufgabe derWissen-

schaft, an den ästhetischen Gesetzen, an der ästhetischen Rechtfertigung des Daseins,

des Lebens mitzuarbeiten?!

Rossis menschliche, allzumenschliche Ausformung der Welt (seine wissenschaftli-

che Instrumentalisierung) entspricht eben schon ›der‹ AufgabeEuropas, ihre »Geschich-

te zu einer Fortsetzung der griechischen zu machen« (MA: 305). Kein Zurück, nicht zur Na-

tur,wiediesnochvieleModernewollten (angefangenmitder inCollageCitygeschilderten

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung 25

Nostalgie Rousseaus [Rowe/Koetter: 28]), nicht zu den Griechen (zum metaphysischen

»Grund«Heideggers [Heidegger 7]), sondern fortsetzen,weiterdenken, den ›Willen zum

Wissen‹ im Sinne der Tool-Box von Deleuze und Foucault, also als Wille zum Schaffen

zu instrumentalisieren. Nietzsches Hauptgedanke desWillens zur Macht verstanden als

Wille zur Kunst lässt sein gesamtes Werk als die konsequenteste und vollständigste un-

zeitgemäßeTheorie der Kunst erscheinen!

Aber was hat Architektur (der Erkennenden) mit Wahrheit zu tun? Natürlich nichts!

Nun ist aber diese eigentlich schonalles sagendeAntwort nicht klar genug,umdamit der

›Essenz‹ der Architektur nachzuspüren (und imgleichenZuge auchnoch den offensicht-

lichenWiderspruch dieser ›Klarheit‹ zum Begriff des Erkennens zu klären). Dieses Pro-

blemtritt fürunsKinderderModerneklarerhervor,wennwirdieAntwort anders formu-

lieren: dass Architektur ausschließlich mit Unwahrheit zu tun hat und haben muss, ist

wahrscheinlich noch nicht ausdrücklich hergeleitet bzw.weitergedacht worden, ebenso

nicht, dass »dasMenschliche« (Rossi: 20) der Architektur gerade die Unwahrheit ist und

das Unmenschliche eben die Wahrheit! Damit wird Architektur abermals zum Spiegel

eines kapitalen Problems unserer abendländischen Kultur. Die aus Nietzsches Aphoris-

mus abgeleitete Frage nach einem (un)zeitgemäßeren Wesen der Architektur führt uns

zu derweitaus fundamentaleren Frage desDenkens:Was ist dasmenschliche Erkennen?

Architektur als Lüge, pure Illusion und Schein zu bezeichnenmag für den Architek-

ten jedoch noch sonderbarer klingen als eine hypothetische Beziehung zum Begriff der

Wahrheit herzustellen, denn nichts in seinem Alltag ist konkreter als die zu bewerkstel-

ligende Baustelle. In diesem mühseligen Handwerk findet er natürlich keine Spur von

Schein oder Illusion. Die vorläufige Bezeichnung der Architektur als Lüge zielt darauf,

den Feinddes scheinbar aufgeklärtenGeistes klarer zudesignieren, also gewissermaßen

die Wahrheit als immer noch ›moralisches‹ Problem der Wissenschaft zu identifizieren

(undderenBindunganden»BaumderErkenntnis vonGutundBöse«,BuchderGenesis).

Später,wennwirmitNietzschedenSinnderUnwahrheit als Lebensbedingungerkennen

(JGB: 10), den ›Sinn‹ aller Genesis, kannman eine präzisere und subtilere Definition des

Bauens (und aller Kultur) ansetzen.

Was ist Architektur? Wir schreiben keine neue kunsthistorische Erzählung oder

Analyse der Bau(stil)geschichte (Bussagli), auch keine substanzielle Erweiterung der

Geschichte der Architekturtheorie. Auch behandelt unsere Betrachtung keine optischen

Illusionen, Maskeraden, Manierismen oder Dekonstruktionen von suggerierten Be-

deutungen gebauter Architektur, sondern ausschließlich die Phase des Entwerfens, des

eigentlichen Entscheidungsprozesses, der sämtliche Grundlagen des Bauens festlegt

(ob Haus oder Stadt). Es wird also nur der ausschlaggebende konzeptuelle Bereich be-

handelt, der das ›Wesen‹ der Architektur bestimmt (ihre wesentliche allzumenschliche

Dimension prägt, umhier sofort einer essenzialistischen Sichtweise zuwidersprechen).

Architektur als intellektuelle Disziplin, als konzeptuelles Denken oder konkrete, aktive

Fiktion derWelt.

Die Wissenschaft denkt nicht. Das ist ein anstößiger Satz. Lassen wir dem Satz seinen

anstößigen Charakter auch dann, wenn wir sogleich den Nachsatz anfügen, daß die

Wissenschaft es gleichwohl stets und auf besondereWeisemit demDenken zu tunhat.

Diese Weise ist allerdings nur dann eine echte und in der Folge eine fruchtbare, wenn

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Nietzsches Architektur der Erkennenden

die Kluft sichtbar geworden ist, die zwischen dem Denken und den Wissenschaften

besteht, und zwar besteht als eine unüberbrückbare. Es gibt keine Brücke, sondern nur

den Sprung. (Heidegger 6: 8)

Mit Nietzsche Wissenschaft zu betreiben wirft die »Frage nach der Möglichkeit eines

Denkens« auf, »das sich von den Wissenschaften unterscheidet« (Heidegger 6: 74ff.).

Denn, wie es Nietzsche undHeidegger veranschaulichen, undmag es auch immer noch

frevelhaft klingen: Die Wissenschaft schafft Wissen, aber denkt nicht. Sie ist genauso

wie die Architektur durch ein Denken geprägt, das sie allein und ihrem entwerferischen

Wesen gemäß in der Regel nicht kritisch reflexiv aufzuspüren und anzudenken weiß.

Genauso wie die Architektur ist auch die Wissenschaft abhängig von philosophischen

Ansichten, sie »vergißt dies aber leicht« (KSA7, § 19[24]). Aber die Kluft existiert natürlich

auch zwischen den philosophischen Ansichten, dazu insbesondere noch zwischen der

Welt und der ›Hinter-Welt‹. Die Hinterweltler glauben mit der vorsätzlich abgebroche-

nen Brücke zur (scheinbaren) Welt auch das Springen abgeschafft zu haben; auch sie

glauben ihre wahre Welt frei von unüberbrückbaren Kluften. Jedoch werden wir das

Aufdecken der fatalen Kluften auch des Diesseits und das obligatorisch künstlerische

Springen des Denkens nur von wenigen Metaphysikern und Ontologen lernen können.

Nietzsches unzählige vorweggenommenen Einsichten der heutigen Neurobiologie

bleiben hierfür wegweisend: Nur eine höhere Physiologie wird erkennen, »daß mit

dem Organischen auch das Künstlerische beginnt« (KSA7, § 19[50])! In der vorauseilenden

Zusammenführung eben nur scheinbar völlig zusammenhangloser Bereiche liegt schon

derKeim für einwahrlich interaktives (Raum-)Forschungsprogrammeiner ästhetischen

Rechtfertigung des Daseins, des Diesseits, mit dem der Erkennende keine (metaphy-

sischen) Kluften mehr überbrückt, sondern das dem Leben immanente Driften und

Springen lernt.

Auch im Denken des Bauens erliegen wir dem Denken.Man kann nicht in die Tech-

nik flüchten, auch nicht in die Kunst.Man kann noch weniger von einer eigenständigen

Disziplin reden und behaupten, die Architektur läge irgendwo zwischen diesen schein-

bar komplementären Disziplinen der Kunst und der Wissenschaft. Man kann letztlich

nur wählen zwischen ›freiem Denken‹ (einer physiologisch bedingten Freiheit!) und ei-

ner Versklavung durch Historie, Zeitgeist, Freiheitsglaube des Willens, Wahrheit oder

anderen bedenklichen Vorurteilen.Mit seiner ›amor fati‹ geht Nietzsche aber noch wei-

ter: Manmuss auch noch dieses Erliegen des Denkens wollen!

Zur kritischen Rezeption von Nietzsches Werk

Ganzoffensichtlich trugKarl Popper zumZeitpunktderAusarbeitung seiner offenenGe-

sellschaft (London 1938–1945) Nietzsche nicht in seinemHerzen, und auch 75 Jahre spä-

ter, nach intensiver kritischer Aufarbeitung von Nietzsches Werk, finden wir vor allem

im deutschsprachigen Raum noch einige Zurückhaltung und Verlegenheit im Umgang

mit diesem kritischen Denker.Wir spielen dabei weniger auf diemoralische Konfronta-

tion mit dem vehementesten Anti-Antisemiten des 19. Jh. an, auch nicht auf seine un-

vergängliche Kritik der deutschen (Un-)Kultur (die dannmit Hegel ganz Europa verdor-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung 27

ben hat), sondern auf das störrische Lesen einiger vielleicht immer noch unverdaulicher

Aphorismen und Abschnitte seinesWerkes.

Man diskreditiert das Ganze durch die unter Umständen gerechtfertigte Kritik

der unbehaglichen Teile. Man könnte dies dann Konsequenz nennen, doch es ist reine

›Verschwendung‹. Nietzsche ist und bleibt, wie es Habermas auf den Punkt brachte, die

Drehscheibe der modernen Philosophie (Habermas 1: 104). Er ist ein noch effektiveres

Gegengift für Europas Erkrankung am »plumpen und geistlosen Hegel« (Schopenhau-

er: 536) als sein polemischer ›Erzieher‹ Schopenhauer3. Auch kann man eigentlich nicht

(mehr) Platon kritisieren, ohne Nietzsches Umkehrung des Platonismus zu bedenken.

Und darin liegt vielleicht eine Schwäche in Poppers Kritik am ersten ›falschen Prophe-

ten‹ und Feind der offenen Gesellschaft – eine Verschwendung, die aber allenfalls noch

der damalige nationalsozialistische Kontext erklären mag. Beispielsweise unterliegen

auch noch C. Rowe und F. Koetter in Collage City (S. 41) dieser Tendenz einer besonders

für ihr antihegelianisches Werk fatalen Verschwendung Nietzsches: Sie verwerfen das

Ganze wegen eines Bruchteils, haben dasWesentliche nicht an-erkannt, vielleicht sogar

niemals wirklich erkannt. Anhand der 1978 schon weit fortgeschrittenen Aufarbeitung

Nietzsches hätte man in Gelehrtenkreisen vielleicht eine etwas differenziertere Re-

zeption der Götzen-Dämmerung (ihrer einzigen und inadäquaten Referenz Nietzsches)

erwarten können. Rückblickend auf ein recht intensives Jahrhundert der Nietzsche-

Forschung, darf man sich doch fragen, warum auch heute mitunter noch ein gewisses

Unbehagen in seiner Nähe bestehen bleibt.

Nietzsche liefert uns nur scheinbar ein leicht zugänglichesWerk, denn es gibt wahr-

scheinlich keinen anderen Philosophen, den man weniger wörtlich nehmen kann, den

manmehr interpretierenmuss.Er ist unter anderemeinwahrerSpezialist derMetapher.

Dazu einige sehr unterschiedliche Beispiele: »Du gehst zu Frauen? Vergiß die Peitsche

nicht (Z: 71)!«Will man verschiedene Erklärungen und Interpretationen hierzu nicht ak-

zeptieren, beispielsweise jene von Lou Salomé (Salomé: 29ff.) oder jene von Jacques Der-

rida (Derrida 1: 39), mag man ruhig den äußerst galanten realen Nietzsche als literari-

schen Frauenfeind stehenlassen.

Schwieriger wird es für viele dort,wo Interpretationen fehlschlagenmüssen, falsche

Zusammensetzungen (desWillens zurMacht) oder gar Fälschungen ausgemerzt wurden,

Metaphern nicht politisch korrekt ausgedeutet werden können und Nietzsche schlicht

und ergreifend problematisch bleibt. Dies ist insbesondere bei seinem notorischen Eli-

tismus der Fall, denn Nietzsche blieb konstant durch sein ganzesWerk einem radikalen

Aristokratismus verbunden. Trotz seines Elitismus, seiner die Zucht des Menschen ein-

schließenden Erläuterungen eines pyramidalen Aufbaus der Gesellschaft möchten wir

dennoch behaupten, dass Nietzsche der Menschheit einen großen humanistischen Ge-

danken hinterlegt, der nahezu unbeachtet ist, dessen schöpferisches Potenzial noch un-

3 »Jedoch die größte Frechheit im Auftischen baren Unsinns, im Zusammenschmieren sinnleerer,

rasender Wortgeflechte, wie man sie bis dahin nur in Tollhäusern vernommen hatte, trat endlich

im Hegel auf und wurde das Werkzeug der plumpesten allgemeinen Mystifikation, die je gewe-

sen, mit einem Erfolg, welcher der Nachwelt fabelhaft erscheinen und ein Denkmal Deutscher

Niaiserie bleiben wird« (Schopenhauer: 548, Anhang Band 1).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Nietzsches Architektur der Erkennenden

ermessen bleibt. Und dieser zentrale, aber unzeitgemäße Gedanke Nietzsches ist der

Ausgangspunkt der vorliegenden Betrachtung.

Aber vielleicht ist es gar nicht so wichtig, zu wissen, dass Nietzsches Wahnsinn

bereits völlig durchbrach, als er den für nicht wenige äußerst unverdaulichen Ecce homo

schrieb. Denn es geht hier um ein zwar grundsätzlich verschiedenes, aber dennoch

durchaus vergleichbares Problem wie beispielsweise bei den Antisemiten Céline und

Wagner, beim kompromittierten Gehlen oder Heidegger: Kann man eine rein inhalt-

liche Auseinandersetzung mit ihren Werken noch guten Gewissens verantworten?

Die Antwort kann selbstverständlich nur affirmativ sein, außer man will sich, wie für

Philosophen besonders im Falle Heideggers zutreffend, zu bewusster Beschränktheit

verurteilen.

Jede Philosophie ist selektiv zu lesen, selbst Nietzsche (auch bei ihmmuss man oft-

mals wegschauen können, ohne gleich entschuldigen zumüssen).Man kann also durch-

aus Nietzsches Forderung nach selektivem Lesen und außermoralischem Denken auch

noch bei ihm selber anwenden und nötigenfalls, je nach Sensibilität, Temperament und

Ziel des Lesers, seine eigene Trennung von Spreu und Weizen vornehmen. Das Krite-

rium der Selektion ist dabei eben jenseits von Gut und Böse, d.h. wir verwenden das

für die Konstruktion einer neuen Perspektive nötige Material und lassen beispielswei-

se die im Kontext unserer nihilistischen Sklaven-moral delikat zu interpretierende und

post mortem garantiert missbrauchte »blonde Bestie« (GM: 268; vgl. Gadamer: 51) ein-

fach ohne größere Aufregung beiseite [»Gilt Nietzsche nicht als der Antreiber zumWil-

len zur Macht, zu Gewaltpolitik und Krieg, zur Raserei der ›blonden Bestie‹?« (Heideg-

ger 5: 106) Selbst der kompromittierte Heidegger hat nicht nur in diesem Text Wesent-

liches zur fatalerweise nötigen entkompromittierenden Nietzsche-Forschung beigetra-

gen]. Manche mögen vielleicht Nietzsche zur Unterhaltung lesen, und die noch immer

nicht ausgemerzte Behandlung Nietzsches als Künstler und vor allem die des Zarathu-

stras als Klassiker der deutschen Literatur zeugt von diesem verschwenderischen Miss-

verständnis (»es wurde ein Buch für jedermann, und kein Denkender zeigt sich bis zur

Stunde, der demGrundgedanken dieses Buches gewachsen wäre und seine Herkunft in

ihrer Tragweite ermessen könnte« [Heidegger 5: 97]). Doch seinWerk ist, wie prinzipiell

alle Philosophie, ein Werkzeugkasten und Materiallager der Zukunft. Und das brauch-

bareMaterial dieses Denkers ist enorm, insbesondere für sämtliche Bereiche der Kunst.

Anders ausgedrückt, was kümmert uns Planer und Baumeister neuer Lebensmöglich-

keiten bei aller Fülle seinesWerkes und »begrifflichen ›Rohmaterials‹« (Balke: 23), insbe-

sondere der immense Nachlass, noch das unter Umständen ›unbrauchbare‹ Material?!

Das ›Lesen‹ eines alten Philosophen sagt wenig über den Philosophen, aber viel über

denLeser, viel über die neueZeit.Der Sinndes Lesens liegt ebennicht in derBegleichung

alter Rechnungen, in der objektiven Geschichtsschreibung, sondern im Aufgreifen bzw.

befindlichenKonstruieren neuer Problemstellungen.Wir lesen eben nicht zurUnterhal-

tung; wir lesen, wie Nietzsche sagt, mit »Hintergedanken, mit offen gelassenen Türen«

(M: 10), wir arbeiten, wir entwerfen, wir haben ein Ziel. Und das Ziel, ›unsere‹ grundle-

gendeThese über dasDenken zu verdeutlichen, aus der eine unzeitgemäße Betrachtung

der Architektur entstehen kann, beeinflusst wiederum rückwirkend dieMethodik unse-

rer Betrachtung.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung 29

Dieses rein ›baumeisterliche‹Denken scheint vielleicht fürmanchmoralischenMen-

schen zu einfach,mithin nicht hinreichend, um sich einer zumindest ethischen Verant-

wortung (Abwägung) in der Deutung vonNietzschesWerk zu entziehen.Undwir wollen

in der Tat die ethische Verantwortung für die Verteidigung Nietzsches in den Vorder-

grund stellen (falls dies nach einem Jahrhundert gewissenhafter Nietzsche-Forschung

wirklich noch nötig ist). Denn es ist recht billig und eben unverantwortlich, dasWesent-

liche, außerhalb derMoral Stehende seinesWerkes zu diskreditieren oder einfach unbe-

handelt zu lassen (oder schlimmer noch, zu assimilieren), mit dem Vorwand partieller

moralischer Entgleisungen (falls man sie wirklich als solche stehen lassen will). Es ist

ein zu einfachesMittel, sich der fundamentalstenKritik unserer europäischenKultur zu

entziehen, die Moral mit inbegriffen. Es ist vielleicht nicht sehr überraschend, dass ei-

nige Kritiker denWeg Nietzsches nochmals gehen, ohne den schon getretenen, teilwei-

se geradezu betonierten Pfad ihres Vorgängers zu erwähnen. Einige machen sich damit

entweder der Ignoranz oder der akademischenUnredlichkeit schuldig.Das vielleicht be-

rühmteste Beispiel für dieses, manchmal recht heikle Dilemma ist natürlich Freud, bei

dem man selbstverständlich weder in seinen Texten übergreifender kultureller Zusam-

menhänge noch in seiner psychoanalytischen ›Revolution‹ eine Spur von dem weit vor-

greifenden und eben teilweise auch über ihn hinausgehenden Nietzsche finden kann.

ImGegensatz dazumachen jene das bedeutendeErbe respektierenden Forscher,wie

beispielsweise Foucault amCollège de France,Nietzsches immense Baustellen zumAus-

gangspunkt ihres akademischen Programmes, ohne dabei auch nur im Geringsten an

Unabhängigkeit und Originalität einzubüßen. ImGegenteil, jeglichesWiederholen und

Einrennen offener Türenwird eben von vornherein ausgeschlossen.Hätte PopperNietz-

sches fundamentales Erbe (der Umkehrung des Platonismus) nachvollziehbar einbezo-

gen, hätte seine Kritik an Platon und Hegel nur an Durchschlagskraft gewonnen. Auch

Rowes und Koetters Kritik des Hegelianismus und Historizismus in Collage City (S. 41)

hätte ihre besten Argumente bei Nietzsche finden müssen (stattdessen wird Nietzsche

ein einzigesMal als ›kriegsfertiger‹ Mensch zitiert und noch dazu in einer ihm so entge-

gengesetzten und inadäquaten Verwendung der Moderne). Es gibt also einige Forscher,

die alles nochmals oder scheinbar selbst ›entdecken‹ wollen, aber auch solche, diemit al-

len Mitteln ihren gefürchtetsten Gegner auszuschalten versuchen. Denn wer von Hegel

verdorben wurde, kann keinen Nietzsche gelten lassen.

Nietzsche ist der große Kritiker der Moderne. Es ist aber nicht die geschichtliche

Moderneder französischenoderder industriellenRevolution,auchnicht jenederEntde-

ckung Amerikas, der italienischen Renaissance, Descartes und der kommenden Aufklä-

rung, sondern der intellektuelle Aufbruch des ›bösen Sokrates‹. Nietzsche hat also zwei-

tausend Jahrewestliche Kultur gegen sich.Hier liegt das eigentliche Problemder Rezep-

tion seines Werkes und nicht in irgendwelchen amoralischen An- bzw. Ausdeutungen.

Es ist nicht sein Kampf gegen die jüdisch-christliche Moral, der auch heute selbst noch

der überzeugteste Atheist ausgeliefert bleibt, sondern es ist ein viel tiefgreifenderes Pro-

blem.

Hier beginnt auch das heikle Modephänomen im 20. Jh.: Man greift auf diesen

scheinbar provokativen Querdenker zurück, ohne die konsequente Inkompatibilität

Nietzsches und der modernen Ideen auch nur zu ahnen oder sehen zu wollen. Le

Corbusier etwa ist stark geprägt vom Zarathustra, aber mehr um seine provokative

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Nietzsches Architektur der Erkennenden

künstlerische Persönlichkeit zu entwickeln (Cohen4), als das denkerische Potenzial in

seinen eigenen Schriften zu assimilieren.Mies van der Rohes ebenso große Faszination

überspringt leichten Fußes den totalenWiderspruch zu seinen intellektuellen hegeliani-

schen Tendenzen.Man spürt zwar die Radikalität des Bruches mit einer Tradition,man

glaubt einen Begleiter im Kampf gegen die alteWelt gefunden zu haben, dochman ahnt

wenig von der Tiefe des Bruches, man versteht nicht, dass die letzte Moderne nur die

Blüte einer viel älteren Tradition war und der eigentliche Kampf Nietzsches vor allem

dieser zweitausend Jahre zurückliegenden Moderne gilt. Und genau hier, in unserer

Stellung zur eigentlichen griechischen Moderne, entscheidet sich, ob wir sein »Vorspiel

einer Philosophie der Zukunft […] gegen das Jahr 2000«5 wirklich schon wahrnehmen

können.

Schon Heidegger wies darauf hin, dass das umfassendere Werk Nietzsches in sei-

nemNachlass bestünde. So steht auch der sehr frühe TextUeberWahrheit undLüge imaus-

sermoralischen Sinne von 1873 nicht im Rampenlicht seiner zu Lebzeiten veröffentlichten

Bücher, und dies aus gutem Grunde. Er bleibt, als wahres Fundament seiner zukünfti-

gen philosophischen Konzepte, für das westliche Denken einfach unassimilierbar.Ueber

Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne ist eben mehr als eine Stellungnahme zur

Sprachtheorie. Nietzsches sehr frühes Postulat läuft später auf den Willen zur Macht

hinaus. Auch sämtliche Gedanken vonWissenschaft undWeisheit im Kampf, ZwischenWis-

senschaft und Kunst... (PHG, Stuttgart: Reclam 1994, III) sind auf diesem Fundament ge-

gründet.Habermas’ Formulierung eines Nietzsches als Drehscheibe dermodernen Phi-

losophie darf man deshalb natürlich nicht falsch interpretieren, denn es handelt sich

mehr um ein Potenzial als um ein verbreitetes effektives Umdenken. Dieses noch weit

unausgeschöpfte Potenzial gab uns den Anlass, eine unzeitgemäße Betrachtung der Ar-

chitektur zu skizzieren.

Methodik: Organon, Instrumentalisierung, Iteration

In irgend einem abgelegenen Winkel des in zahllosen Sonnensystemen flimmernd

ausgegossenen Weltalls gab es einmal ein Gestirn, auf dem kluge Thiere das Erken-

nen erfanden. Es war die hochmüthigste und verlogenste Minute der »Weltgeschich-

te«: aber doch nur eine Minute. Nach wenigen Athemzügen der Natur erstarrte das

Gestirn, und die klugen Thiere mussten sterben. (WL, 1873)

4 »A des moments décisifs de son histoire intime et de ses stratégies mondaines, il lui aura aussi

servi de guide dans la construction de sa propre personnalité d’artiste provocant« (Cohen, in: Kost-

ka: 330).

5 »Sein Titel ist ›Jenseits von Gut und Böse, Vorspiel einer Philosophie der Zukunft‹. (Verzeihung! Sie

sollen es nicht etwa lesen, noch weniger mir Ihre Empfindungen darüber ausdrücken. Nehmen

wir an, daß es gegen das Jahr 2000 gelesen werden darf…).« (Brief Nietzsches an Malwida von

Meysenbug vom 24. September 1886)

Unsere Erinnerung an Nietzsches Kritik am Christentum sorgte noch 2020 im Vortrag Penser l’art

de bâtir avec Nietzsche für nicht geringe Aufregung mancher Studenten und Lehrer an der HEPIA

Genf.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung 31

Verallgemeinerungen aufzustellen ist seit zwei Jahrtausenden ein heikles Unterfangen.

Im Namen der Wahrheit glaubt man keine Wahrheiten mehr. Dies ist der Hintergrund

der philosophischen Kontroversen, der Ursprung jeder neuen Philosophie, der Fortgang

ihrer Tragödie, die Vereinzelte sogar Fortschritt nennen oder die man ganz einfach als

die schon recht lange dauernde Moderne bezeichnen kann. Egal, was man darlegt, im-

mermeint einer, es besser zu wissen. Alles wird sogleich hinterfragt, ausgeleuchtet, wi-

derlegt und alsdann neu begründet. UnserWissen, also auch das Besserwissen, gründet

auf unserem Begriff der Wahrheit; es steht und fällt mit diesem Begriff, mit unserem

Begreifen vonWahrheit und Erkenntnis. Von Platons hochstehender Akademie bis hin-

ab zur heutigen Meinungsgesellschaft finden wir eine solide Tradition, den absoluten

Glauben an die Wahrheit, schlimmer noch, den Glauben an den unbestreitbaren Wert

der Wahrheit. Der Weg zu ihr, sagt man, sei steinig, nur für wenige Auserwählte, aber

ihr Versprechenwiegtmehr als alles Erlittene, dennnur derWeg zur absolutenWahrheit

führt auf den Weg zum absoluten Glück. Dies ist das Grundfundament unserer westli-

chen Kultur, ist noch immer ihre einzige unbestrittene Verallgemeinerung, und wer sie

in Erinnerung ruft, rennt lediglich offene Türen ein.Dochwehe dem,der sie bestreitet...

Kritikvermögen sollte nicht als Ziel jeglicher Erziehung verstanden sein, sondern le-

diglich als Grundvoraussetzung des Schaffens. Reine Kritik der Erkenntnis führt uns

nur weiter in den Nihilismus (Problem der Zyniker), wenn das Kritisierte nicht im glei-

chen Zuge ersetzt oder neu orientiert wird, d.h. sich schon als Versuch des Schaffens ei-

ner neuen Lebensmöglichkeit versteht. Dieses Schaffen umfasst aber selbstverständlich

auch die Abschaffung von Unnützem, allen voran der wahrenWelt, mit der gleichzeitig

aber auch die scheinbareWelt abgeschafft wird.

Nochmals: Jede hypothetische Wahrheit wird unter dem Joch der Idee einer abso-

luten Wahrheit kritisiert (im besten Fall wenigstens konstruktiv), um Letzterer etwas

näher zu rücken. Dies entspricht dem geisteswissenschaftlichen Fortschrittsideal des

Abendlandes. Dieses Ideal ist jedoch gleichzeitig der Ursprung einer entrückten Welt,

d.h., unserer scheinbar realenWelt wird eine ideale wahreWelt übergeordnet. Diese sei

unerreichbar oderwenigstens stark verschleiert, aber all unser Strebenmuss auf sie zie-

len.Wirhabendamit eineHierarchieundWertungeingeführt zwischendieser und jener

Welt, den beiden Extremen einer fatalen Werteskala. Fortschritt und Rückschritt ent-

sprechen einer Verschiebung auf der zwischen scheinbarer undwahrerWelt gespannten

Werteskala. So finden wir in einer nahezu binären Vision am einen Ende beispielswei-

se das Böse, das Hässliche, das Körperliche, das Scheinbare, das Viele sowie dasWerden

und am anderen folglich das Gute, das Schöne, das Geistige, das Wahre, das Eine und

das Sein. Philosophieren heißt meist nicht mehr, als diese Werteskala zu bespielen: ein

eher klägliches Spiel traurigerTheoretiker.

Doch definierte (synthetisierte) der fröhlicheWissenschaftler GillesDeleuze die Phi-

losophie plötzlich ganz anders und behauptete zusammenfassend, ihre eigentliche Auf-

gabe sei es, Konzepte zu entwickeln, also Begriffe, Theorien und Ideen zu prägen, de-

ren Wert einzig am Leben zu messen sei. Das Entscheidende an dieser Definition ist,

dass nicht mehr das Leben selbst mit der altgediegenenWerteskala gewertet wird, son-

dern dass umgekehrt, im Sinne Nietzsches, das Leben über denWert eines Begriffs ent-

scheidet (JGB: 7). Entgegen der zweitausendjährigen Tradition des Denkens, deren zu

Ende gedachte Entwicklung den Nihilismus bedeutet, besteht die Grundeinsicht dieses

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Nietzsches Architektur der Erkennenden

›Neuansatzes‹ aber ganz einfach darin, dass es für das Leben absolut irrelevant ist, ob ei-

neTheorie wahr oder falsch ist, dass wir sozusagen vorher von einem falschen Problem

ausgingen. Diese Grundeinsicht Nietzsches entzweite die Geschichte des Denkens oder

richtiger ausgedrückt: Seit Nietzsche gibt es nichtmehr nahezu ausschließlich gespens-

tische Hinterweltler, sondern wieder vermehrt auch lebendige Geister. Letztere gehen

in ihrem Aufbegehren ohne Zögern weit in der Zeit zurück und bereiten selbst manches

argGespenstischederHinterweltlerwieder fürneueLebensperspektiven auf.Mit diesen

authentischen Künstlern wollen wir der Frage »Was ist Architektur?« nachgehen, ohne

uns dabei um das scheinbar noch immer zeitgemäße Problem einer wahren Definition

zu sorgen.6

Zum klassischen Aufbau des Buches: Martin Heidegger unterstrich in seinemNietz-

sche I, Letzterer hätte nur einen einzigen Gedanken gehabt, ein einziges und seine ge-

samte geistige Arbeit umspannendes Konzept, als letztes Faktum allen Geschehens ent-

wickelt. Hat man diesen Gedanken, den Nietzsche in die Formel »derWille zur Macht«7

geprägt hat, einmal verinnerlicht, könnte man eigentlich nur noch Bücher wie Tausend

Plateaus von Deleuze und Guattari schreiben, die wie deren Gras und Rhizom von der

Mitte aus in alle Richtungen wachsen. Lesen und Denken entsprächen dann eher einer

Art Meditation.

Wir versuchen hingegen, diesen ›unlogischen‹ Gedanken der absoluten ›Unwahr-

heit‹ als wahrlich ›letztes Faktum‹ dennoch in einen annähernd logischen Aufbau zu

gliedern, denn wir Normalsterblichenmeditieren nicht, sondern unser Denken ist noch

zutiefst geprägt von der klassischen Logik (Kausalität, Folgerungen,Prägungen derDia-

lektik...), d.h. einer noch allzumenschlich eingezwängten Form des Willens zur Macht.

Dennoch versuchenwir, trotz eines konventionellenAufbaus der einzelnenKapitel keine

allzu klassische Herleitung oder gar Beweisführung darzulegen, sondern eher eine ite-

rative Illustration dieses einen Grundgedankens, die Unwahrheit als Lebensbedingung

zuzugestehen, in unterschiedlichenThemenbereichen zu entwickeln.

Trotz verschiedenerPlanskizzenhatNietzsche seinen»VersucheinerUmwertungal-

lerWerte« nie in Formeines einzelnenWerkes konkretisiert.Dieser vorläufigeUntertitel

desWillens zurMacht erklärt aber eindeutig das Ziel seines geplanten Hauptwerkes, und

man könnte vielleicht mit Recht fragen, ob es nach seinem Gesamtwerk und dem noch

umfangreicheren Nachlass wirklich noch etwas umzuwerten gab.War sein Ziel rein in-

haltlich gesehen nicht schon erreicht? Vielleicht fehlte lediglich eine Synthese oder so

manche Vertiefung wichtiger Teile und ihrer Zusammenhänge?

Um sein Denken zu erfassen (d.h. vor allen den Hauptgedanken des Willens zur

Macht), hat man also keine andere Wahl, als die gesammelten Werke als ein mehr oder

weniger kohärentes Ganzes zu verstehen. Denn Nietzsche hat im Grunde genommen

6 »So eine Theorie basiert nicht auf dem Bedürfnis, die Grundannahmen anderer als falsch zu be-

weisen, sondern versucht lieber bestimmte Projekte zu finden, bei denen die Perspektiven sich

gegenseitig bestärken« (Graeber 2: 25).

7 Nicht zu verwechseln mit dem gleichnamigen Buch, welches lediglich eine zweifelhafte Auswahl

aus dem Nachlass der Schaffensperiode 1884–88 zusammenfügt. Und um hier gleich jegliche Be-

denken auszuschließen: Nietzsches Konzept des Willens zur Macht gehört insbesondere der Psy-

chologie an (dem Phänomenalismus der ›inneren Welt‹) und nicht dem Bereich politisch-gesell-

schaftlicher Überlegungen.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung 33

keinewirklich thematisch geordnetenBücher geschrieben.Sofindetmanbeispielsweise

zum Thema Wissenschaft weitaus mehr seiner schwerwiegendsten Aussagen über das

Gesamtwerk verteilt als in der Fröhlichen Wissenschaft. Fast alle von Nietzsche behan-

delten Themen unserer Kultur kehren in seinen Schriften wieder und wieder, werden

von Buch zu Buch neu aufgegriffen und weiterentwickelt. Der Kontext eines Zitates,

eines Aphorismus, ist somit fast immer das gesamte Werk. Mit Missverständnissen

aus dem Kontext isolierter Aphorismen Nietzsches ist unsere jüngste Geschichte reich-

lich bestückt, aber eben auch unsere Architekturgeschichte. Aus dieser ›Gesamtskizze

des Willens zur Macht‹ beschränken wir uns aber in dieser ›abgekürzten‹ Schrift auf

eine konzentrierte Auswahl nur einiger wesentlicher, dem dominierenden westlichen

Denken jegliche Grundlage entziehenden Gedanken.

Übrigens istmir alles verhaßt, wasmich bloß belehrt, ohnemeine Tätigkeit zu vermeh-

ren oder unmittelbar zu beleben. (Goethe, in: UB: 97)

Dieses Buch ist somit keine Definition, sondern ein experimenteller Ausgangspunkt,

ein Provisorium, eine Möglichkeit. Die vorliegende Abhandlung hat in diesem Sinne ei-

ne entschiedene Tendenz zu weit übergreifenden Vereinfachungen. Es wurden mit der

›Kürze‹ des Textes nicht nur sämtliche ›Herleitungen‹ reduziert, sondern auch metho-

disch kategorisiert (überzogen). Dieses Vereinfachen begründet sich aber durch das Er-

gebnis der Analyse, das rückwirkend die Methodik der Abhandlung prägt. Das Darzu-

stellende fließt bereits in die Darstellungmit ein.

Eine wissenschaftliche Arbeit über Nietzsche ist stetig dem Angriff Nietzsches auf

sämtliche unangefochtene Fundamente der Wissenschaft ausgesetzt (Logik, Dialektik,

Kausalität...). So kommt der (fröhliche) Wissenschaftler nicht umher, das Wissen zu

werten, also Werte für das Leben zu schaffen, bescheidener ausgedrückt, zu testen,

und Werte einzig und allein am Leben zu messen. Im idealen und für uns Kinder der

Moderne wahrscheinlich unmöglichen Fall könnte beispielsweise eine Arbeit über die

Umkehrung des Platonismus in ihrer Methodik, wie es Nietzsche beabsichtigte, den

Platonismus schon umkehren. Das Ergebnis bestimmt den Anfang bzw. rückwirkend

die Forschungsweise. Das Vereinfachen, dessen Bedeutung fürs Leben das eigentliche

Thema dieses Buches ist und weit mehr als nur einen offensichtlichen Bindestrich

zwischen Architektur und Philosophie bedeutet, wird also nicht nur philosophisch

ausgeleuchtet (Inhalt), sondern auch unmittelbar in der Darstellung illustriert (Form).

Statt einer ausführlichen Vertiefung eines Spezialgebietes innerhalb des breit ge-

fächerten kulturellen Arbeitsfeldes Nietzsches wurde der allgemeineren Zugänglichkeit

wegen, aber vor allem auch zur Illustration der übergreifenden Zusammenhänge und

gegenseitigen Abhängigkeiten verschiedener Bereiche versucht, eine möglichst synthe-

tischeund iterativeDarstellungdesGedankensderUnwahrheit fürdiehervorstechends-

ten Bereiche unserer Kultur zu komponieren: Wir werden also gesonderte Bereiche der

Architekturgeschichte (den elenden Historizismus), des Denkprozesses (kognitiveWis-

senschaften), der Philosophie (kurzeGeschichte desDenkens), der Physik (als Repräsen-

tant der Naturwissenschaften), der Religion und der Sprache (als Instrument des Den-

kens) ansprechen. Trotz eines mitunter wissenschaftlich angehauchten Kleids handelt

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Nietzsches Architektur der Erkennenden

es sich eben bei vorliegender Abhandlung ausdrücklich um ein reines Gedankenexperi-

ment bzw. eine Streitschrift der Fiktion.

Plato’s freie Art, mit Socrates zu verfahren […]. Die freie Art sich Socrates zurecht zu

machen (Xenophon ebenso). (KSA10, § 8[15])

In der ausdrücklichen Absicht eines über eher ›orthodoxe Forschung‹ hinauszielenden

Gedankenexperimentes nehmen wir uns in dieser Streitschrift bedenkliche Freiheiten,

die man sich in einer streng akademischen Studie selbstverständlich nicht erlauben

dürfte. Wir befinden uns damit etwas näher an jenem von Breitschmid dargelegten

Gegenpol zu den traditionell akademischen Arbeiten über Nietzsches Baugedanken8,

ohne Letztere auch nur imGeringsten kritisieren zuwollen und ohne hier den Anspruch

auf Wissenschaftlichkeit beider Pole geltend machen zu wollen.Warum aber keine rein

wissenschaftliche Arbeit erstellen? Weil der Wissenschaft mit Nietzsches unerhörter

Abschaffung derWahrheit eben unter Umständen ihr eigentliches Fundament entzogen

wäre! Weil dies nichts weniger hieße, als die Unwahrheit unsinnigerweise beweisen

zu wollen, um anhand letzter Prämissen die Wahrheit aus der Welt zu schaffen. Das

Gedankenexperiment geht vielmehr von der frivolen Annahme aus, dass die Welt nicht

im Geringsten der Wahrheit bedarf und dass neben sämtlichen lebensfördernden auch

ein Großteil der lebensnegierenden Unwahrheiten (Konzepte) nur wegen der Erfindung

derWahrheit bewahrheitet werden – und unnötig fortbestehen – konnten.

DieMethodik einer vorzugsweisen Instrumentalisierung aller verwendetenQuellen,

nicht zu verwechseln mit ihrer vorangehenden Interpretation, entspricht einer Argu-

mentation mit klaren »Hintergedanken, mit offen gelassenen Türen« (M: 10) und stellt

unter Goethes Leitmotiv, bloße Belehrung auszuschalten, den Versuch dar, kein kalt-

blütiges, objektiv hinnehmendes StückWissenschaft zu liefern, sondern eine neue Aus-

gangsposition zu schaffen, eine neue Perspektive der Architekturtheorie zu skizzieren.

Wir schenken also ausschließlich den fröhlichen Wissenschaften unsere Aufmerksam-

keit, denn auch wir sind, um mit Nietzsche fortzufahren, »keine denkenden Frösche,

keine Objektivier- und Registrier-Apparate mit kalt gestellten Eingeweiden« (FW: 7).

Unser Versuch ist das Testen einer Welt ohne Wahrheit, eine Untersuchung und

Auslotung dieser Hypothese in den verschiedenen Bereichen der westlichen Kultur (Ar-

chitektur, Philosophie, Religion, Kunst und Wissenschaft). Wir wollen nichts erfinden,

nur anwenden, aber selbst jede Anwendung ist nicht zu trennen von Interpretation

und Instrumentalisierung, d.h. es geht um eine klare Abgrenzung des Resultats von

seiner Quelle (ein Sprung). Unser Denken nimmt Nietzsche als Ausgangspunkt, doch

kann dieses Denken selbstverständlich niemals Nietzsche zur Verantwortung ziehen.

Denn wie Nietzsche selbst sagt, ist jeder Gedanke eine Vergewaltigung. Es gibt keinen

Nietzscheanismus, wollen wir seinem Denken auch noch so treu bleiben (Nietzsche be-

endet jeglichen Ismus, auch jeden auf ihn selber bezogenen). Alles kommt vonNietzsche

und doch kann und darf sich nichts auf Nietzsche berufen. Nietzsche braucht keine

Interpreten, aber der Mensch braucht Interpretation, braucht schließlich den Begriff,

8 »[…], bei dem es nicht mehr um Inhalte, sondern um das experimentierende Weiterdenken der

Texte geht, also umMobilität des Denkens selbst« (Breitschmid: 32).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung 35

das Konzept, zum Überleben. So wie Nietzsche die Griechen instrumentalisiert, um

Konzepte (Begriffe) zu schaffen,d.h.Philosophie zu betreiben, instrumentalisieren auch

wir Nietzsche, um über unsere Frage »Was ist Architektur?« hinaus die Frage »Was ist

Erkenntnis?« (Ortega 2: 50) zu erörtern und schließlich denWeg zu (s)einer Architektur

der Erkennenden zu öffnen.

Diese Methode kann manchmal auch aus dem Kontext gerissene Zitate mitein-

schließen, d.h. erstaunlich ›präzise‹ Formulierungen aus einem anderen, für unseren

Ansatz (der Metaphysik der Kunst) immerhin verwandten Themenbereich, ohne aber

davon übertriebenen Gebrauch zu machen. Mehrfach dienen die verwendeten Quellen

als Tool-Box im Sinne Michel Foucaults, in der man rumstöbert, bis man etwas für

unseren Fachbereich Brauchbares und Zweckorientierbares findet (Foucault 2: 1391).Mit

Deleuze9 ist nochmals das Wesentliche über den Sinn von Theorien zusammengefasst:

»Eine Theorie, das ist genau wie eine Werkzeugkiste. Nichts zu tun mit dem Signifi-

kant... Es muss von Nutzen sein, es muss funktionieren. Und nicht für sich. Wenn es

niemanden zu seiner Anwendung gibt, angefangen beim Theoretiker selbst, der damit

aufhört Theoretiker zu sein, ist sie wertlos, oder der richtige Moment ist noch nicht

gekommen. Man revidiert keine Theorien, man macht neue, man muss neue davon

anfertigen.«

Eine neue Perspektive setzt aber die Analyse des Gegebenen voraus. Das Neue be-

nötigt abermals das Ausmerzen des Alten, besonders alter Mythen, wie beispielsweise

die Fabel unserer Moderne. Und genau hier liegt der Grund der Zusammenführung von

PhilosophieundArchitektur,umebendiesesAmmenmärchenderGeschichtsschreibung

aufzudecken und – wie Le Corbusier lakonisch an seine modernen Kollegen schrieb –

»chasser la bétise« (»to banish stupidity« [Boesiger, B1: 6]).Wennwir also die – rein

geisteswissenschaftlich betrachtet, – absolut unhaltbare Fabel von derModerne des frü-

hen 20. Jh. aus dem Weg räumen, könnte diese neue Perspektive vielleicht eine Archi-

tektur der Erkennenden umreißen. Doch dazu ist es für Nietzsche vor allem nötig, das

letzte Faktum der ›Unwahrheit als Lebensbedingung‹ nicht nur zu begreifen (JGB: 10),

sondern durchdringend zu pflegen.

Mit diesen beiden schon allesWesentliche enthaltendenGrundsätzen gehenwir den

Weg der Moderne nochmals, diesmal ohne Abkürzungen, nicht nur mit Fragmenten,

nichtmit einigenwenigen kanonischenAphorismenNietzsches herumschleudernd,wie

dies leider zu jenem Zeitpunkt weitläufig geschah, sondern bis an den Ausgangspunkt

seines Denkens, bis an den Ursprung unseres westlichen Denkens. Um das (architekto-

nische) Denken neu zu begründen, muss man selbstverständlich erst den alten Grund

erfassen. Wenn wir also den Aufbruch wollten, und dies wollte in der Tat die Moderne

des frühen 20. Jh., so können wir uns nicht im Sinne der Renaissance auf ›die‹ Antike

beziehen (man denke beispielsweise an Le Corbusiers Ausblick auf eine Architektur,man

9 »C’est ça, une théorie, c’est exactement comme une boîte à outils. Rien à voir avec le signifiant… Il

faut que ça serve, il faut que ça fonctionne. Et pas pour soi-même. S’il n’y a pas des gens pour s’en

servir, à commencer par le théoricien lui-même qui cesse alors d’être un théoricien, c’est qu’elle ne

vaut rien, ou que le moment n’est pas venu. On ne revient pas sur une théorie, on en fait d’autres,

on en a d’autres à faire.« (Deleuze 5: 290)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Nietzsches Architektur der Erkennenden

denke an die ›moderne‹ Fehlinterpretation der griechischen Tempelarchitektur...), son-

dernmüssen zurück bisThales, zurück zurGeburt unserer abendländischenPhilosophie

gehen.

Diesen Weg ist Nietzsche gegangen, um seinem ›einzigen‹ philosophischen Ziel

nachzugehen, der Umkehrung des Platonismus. Für uns Spätgeborene ist immer alles

leichter, der Weg existiert schon. Mit Nietzsche zurückzukehren heißt, nicht ständig

die nicht nur unbedeutende, sondern auch unverantwortliche Frage stellen zu müssen,

ob es denn noch der gute, der richtige Weg sei. Denn mit seinen Genealogien bewältigt

Nietzsche ›gut‹ und ›böse‹, ›wahr‹ oder ›falsch‹, d.h.unsere abendländischeMoral; er un-

terscheidet lediglich Lebens-Förderndes und -Hemmendes und schlägt den Weg eines

eher ethischen Denkens ein (Deleuze 7: 138). Anders ausgedrückt, es ist völlig irrelevant,

ob nun Nietzschemit seinen Untersuchungen der Vorsokratiker das ›wissenschaftliche‹

Vorrecht hat oder beispielsweise vielmehr der späte Heidegger, der selbstverständlich

ebenfalls diesen obligatorischen Weg zu Thales gegangen ist, allerdings auf anderer

Fährte (der ontologischen). Es kommt lediglich auf den Wert dieser Auslegung für das

Leben an und ihrer Nutzbarmachung für unsere zentrale Frage »Was ist Architektur

(der Erkennenden)?«.

»Nichts ist wahr, alles ist erlaubt« (Z: 303). Nun scheint alles möglich zu sein. Aber

dies ist ebennureinSchein.Undmanwirdesbereits verstandenhaben,auchdiesesBuch

ist nur scheinbar möglich, und kann nichts anderes sein, als der bescheidene Versuch,

eine fördernde Lüge im außermoralischen Sinne zu verfassen.

[Bemerkung zur rohen Form des Textes (insbesondere der unzähligen integrierten

Textverweise): »Moral für Häuserbauer. – Man muß die Gerüste wegnehmen, wenn das

Haus gebaut ist« (M: 326). Wie Mandelbrot es mit »dem geflügelten Wort von Gauss:

›Wenn ein Haus erst fertig ist, sieht niemand mehr eine Spur des Gerüsts‹« (Mandel-

brot: 413) erläutert, wird mit dem Verputzen sämtlicher Spuren auch die präzise Ent-

stehungsgeschichte des Hauses verwischt. Wir wollen aber aus Gründen der absoluten

Transparenz sämtliche Gerüste stehen lassen und statt eines scheinbar fertigenHauses,

eine ewige, für jedermann zugängliche und komplett nachvollziehbare Baustelle erstel-

len. Präziser gesagt,wollenwir eben noch keinHaus bauen (beispielsweise eine neue Ar-

chitekturtheorie), sondern vorerst nur ein möglichst transparentes Baugerüst erstellen;

und das Gerüst, imGegensatz zumHaus,muss eben nicht unbedingt schön und pracht-

voll in Erscheinung treten.Es gehört noch in die Sparte derWerkzeuge, einer bescheide-

nenMoral fürGerüstbauer.Abermandarf beruhigt bleiben: Lediglich das vordergründi-

geGerüst ist strengwissenschaftlich,dashintergründige, sich stetig entwickelndeHaus,

ist aber selbstverständlich reine Fiktion.Wir entschuldigen uns also nicht für die fehlen-

de Nachvollziehbarkeit eines spurlos gereinigten Textes, sondern umgekehrt für dessen

Überladenheit an Quellen- und Querverweisen. Erst wenn der komplette Entstehungs-

prozess des ewig werdenden Hauses des Seins wahrhaftig als Kunst erkannt wird, als

eine untrügliche Architektur der Erkennenden, darfman auch das Gerüst wegnehmen.]

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung 37

Problemstellung: die Ethik der Kunst

DemNichtphysiker fällt es schwer zu glauben, daß die gewöhnlichen Gesetze der Phy-

sik, die er als Musterbilder unverletzbarer Genauigkeit betrachtet, auf der statistisch

faßbaren Tendenz der Materie, in Unordnung überzugehen, beruhen sollen. (Schrö-

dinger: 122)

DasRelativieren derWahrheit, ohne demeigentlichenRelativismus fürsprechen zuwol-

len, betrifft nicht nur die Geisteswissenschaften, sondern in gewisser Weise auch die

Naturwissenschaften. In einerWelt, in der immer noch alles außer der Stetigkeit unsin-

nig erscheint (Schrödinger: 94), wollen wir mit Nietzsche erneut den ›Sinn‹ der Wahr-

heit überprüfen.Wir wollen uns dabei jegliche intellektuellen Freiheiten erlauben, da es

in diesem Versuch eben nicht umWahrheit an sich, sondern ausschließlich um ihre Le-

benstauglichkeit geht (analog zu Nietzsches zweiter unzeitgemäßen Betrachtung: Vom

Nutzen undNachteil der Historie für das Leben).

Wie schon erwähnt, handelt es sich in diesem Sinne nicht um eine analytisch-em-

pirische Wissensermittlung, denn es wird geradezu das Wissen hinterfragt, nicht nur

dessen Möglichkeit, sondern insbesondere dessen Sinn und Wert für das Leben. Für so

manchen orthodoxen Forscher befinden wir uns damit also außerhalb jedes streng wis-

senschaftlichen Spektrums. Wir nähern uns dennoch nicht dem Bereich einer philoso-

phischenAbhandlung (fallsmanhier noch einen grundlegendenUnterschied geltenma-

chenwill bzw. denWiderspruch einer solchen Aussage unberücksichtigt lässt), dennwir

entwickeln kein neues philosophisches Konzept, sondern betrachten nur die Tragweite

eines fundamentalen Gedankens Nietzsches insbesondere für den Fachbereich der Ar-

chitektur, aber eben auch auf einer allgemeineren Ebene für die gesamte Kultur. (Aber

wie wir noch sehen werden, braucht auch der Philosoph einen fantastischen Rückspie-

gel, um seine wahrhaftige Vision zu erreichen und nachwirkend vorwärts zu gelangen.)

SämtlichewissenschaftlicheReferenzenwerdenunter dem Jochdieses einenGedankens

für unsere Abhandlung instrumentalisiert (wie oben bemerkt, ist dieses Instrumentali-

sieren schon eine Konsequenz der ganzen Abhandlung). Es geht nicht umdasWissen an

sich, nicht um ein Kritisieren, Präzisieren oder Korrigieren, sondern um seine perspek-

tivische Verwendung, um Konstruktion, man möchte fast schon sagen, um Baukunst.

Das beste Beispiel einer ›frivolen‹ Instrumentalisierung finden wir bei Nietzsche selber,

wie unsCh.Andler erinnert (Andler: 340), indemer seineGriechenderGeburt derTragödie

schopenhauerisches Blut trinken ließ und ihre Nationalhymne neumitWagner kompo-

nierte. Das berühmteste, fatalste Beispiel bleibt aber selbstverständlich Platons Instru-

mentalisierung von Sokrates.10

Die Kritik der Wahrheit ist natürlich praktisch schon so alt wie die Erfindung der

Wahrheit selbst. Doch wird mit Nietzsche potenziell ein entscheidender Bruch in diese

Tradition der Kritik eingeleitet: Er stellt den Wert der Unwahrheit für das Leben in den

10 »NietzschesDionysos ist ebensowenig dermythischeDionysoswie Platons Sokrates der geschicht-

liche Sokrates.Werden ist nicht sein, undDionysoswird zur gleichenZeit Philosoph,wieNietzsche

Dionysos wird. Auch hier machte Platon den Anfang: Er wurde Sokrates, während er zugleich So-

krates Philosoph werden ließ.« (Deleuze 10: 74)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Vordergrund und erkennt in der Wahrheit ein geradezu lebensfeindliches Prinzip. Mit

diesem Bruch ist aber zugleich auch das (auf Wahrheit zielende) Brechen beendet oder

zumindest wird die Kritik im Sinne einer konkreten Lebensperspektive neu orientiert.

Es wird also nicht mehr widerlegt (im wissenschaftlichen Sinne), da das alte Problem

derWahrheit nunmehr eineThemaverfehlungdarstellt, sondernamLebengemessen (im

philosophischen Sinne). Denn wie uns Nietzsche klar zu verstehen gibt, hat es sich als

»unmöglich erwiesen, eine Kultur auf Wissen zu bauen« (KSA7, § 19[105]), und da wir ja

kein Organ der Erkenntnis besitzen (GT: 196), ist dies selbstverständlich auch nirgends

der Fall.

Wo liegt also das Problem? Es liegt imMangel der Innovation! Innovation nicht ver-

standen als Möglichkeit, sondern als Voraussetzung des Lebens. Nehmen wir nochmals

Nietzsches Bild von der wachsenden Wüste zur Hand: Die Welt wird von ungefähr vier

Weltreligionen und einer nicht weit davon entfernten Zahl sozioökonomischer Systeme

umstellt, allesamt mit stark hegemonischer Tendenz, also einer potenziellen Reduktion

dieser schon jetzt beunruhigend kleinen Zahl.Man ist geneigt, Spengler recht zu geben,

wenn er vomEndedesKampfes der Ideen spricht unddamit vomEnde einer letzten Idee

der Zivilisation, deren Umriss nun formuliert ist, deren Geist, Technik und Wirtschaft

im Problemsinne fertig sind und die mit der Globalisierung nur noch ihre Anwendung

auf das universale (Da-)Sein erwarten (Spengler: 686). Nichts als Einheitsdenken,11 der

nun erstellte universelle Prototyp geht in Serie. Ein Baum steht da, für viele noch ›der‹

Baum, aber keinWald ist mehr in Sicht. DasWaldsterben ist unser größtes intellektuel-

les Problem. Insbesondere unser dialektischesDenken führt geradewegs zuMonokultur

undAbtöten jeglichenKeimes an Innovation.UnsereDialektik ist nur das kulturelle Kor-

relat derWahrheit.

GreifenwirbeispielsweisedasvonC.Lévi-Strauss’ ›wildemDenken‹ (Lévi-Strauss: 29ff.)

übernommene Begriffspaar des Bastlers und des Ingenieurs in Collage City auf (Rowe/

Koetter: 148ff.). Das wilde Denken ist mitten in allem wissenschaftlichen Denken. »Es

springt voraus auf leichten Stützen: schwerfällig keucht der Verstand hinter drein und

sucht bessere Stützen, nachdem ihm das Zauberbild erschienen ist« (KSA7, § 19[75]).

Innovation ist geprägt von sprunghaftem Denken, sehr entfernt vergleichbar mit den

sprunghaften molekularbiologischen Mutationen der Evolution. Wir müssen zuerst

kreativer ›Bastler‹ sein und nur in einem zweiten Schritt strenger ›Ingenieur‹, um das

Funktionieren des Versuches zu überprüfen, zu ändern, zu perfektionieren.

Was die intellektuelle Fruchtbarkeit und Innovation betrifft, ist die nahezu ›empiri-

sche‹ Methode, »das Fremdeste paarend und das Nächste trennend« (GT: 240), bzw. das

scharfe Zusammendrängen des Nächstenmit dem Fernsten (UB: 307) mit Sicherheit ein

brauchbarerWink.Wir nannten dieses ungestüme Denken anfangs schon ganz einfach

das Instrumentalisieren. Hier darf es keinen würzlosen, orthodoxen Foschungsdogma-

11 »Die sogenannten sozialistischen Länder ihrerseits haben ebenfalls die ›eindimensionalisieren-

den‹ Wertsysteme des Westens verinnerlicht. So macht der einstige, nach außen gezeigte Egali-

tarismus der kommunistischenWelt der massenmedialen Serialisierung Platz (gleiches Ideal von

Status und gehobenem Lebensstandard, gleiche Moden, gleiche Art von Rockmusik und so wei-

ter).« (Guattari 2: 15)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung 39

tismus geben12 (kulturelle Fruchtbarkeit hat eben nichtsmit Korrektheit zu tun).Das hat

auch ganz klar Le Corbusier in den griechischen Tempeln gelesen (Le Corbusier 2: 159),

und man kann dies deshalb nur begrenzt den Architekten der frühen Moderne vorwer-

fen,13 als sie weiterhin durch ihre Brille der Sachlichkeit exklusiv weiß konzipierte Tem-

pel sahen und nichts von der ursprünglich extravaganten Polychromie wissen wollten

(Neumeyer 1: 38).Denn es gibt sicher kein Rezept für kreativesDenken, aber es gibt ganz

offensichtlich eines, es zu vermeiden.

Wahrheit und Fiktion stehen natürlich nicht im Widerspruch, ganz im Gegenteil,

sie stehen ebenmitNietzsche nichtmehr inOpposition, da die Erste ja geradezu aus der

Zweitenentsteht14.Trotzdemistder künstlerischeProzessdesLebens (d.h.desDenkens)

durch den scheinbaren Widerspruch von wahr und falsch kompromittiert. Ein Poten-

zial bleibt unausgeschöpft, ein von Nietzsche entdeckter Kontinent ging uns systema-

tisch verloren.15 Eine wahrhaftige Kultur der Innovation blieb unterbunden, eine Kultur

desWerdenswurde unter demMantel des abendländischen (postsokratischen) Seins er-

stickt. Wir sehen nicht den unmittelbaren Zusammenhang des Organischen mit dem

Künstlerischen (KSA7, § 19[50]), nicht, dass eben das Organische des Künstlerischen be-

darf. Unser gesamtes Kunstverständnis gründet auf diesemMissverständnis, wir miss-

verstehen die Lebens-Kunst. Wir Generalisten befinden uns weit ab vom kompetentes-

tenKunstspezialisten imSinneLeCorbusiers (Boesiger,B1: 6),weitabvonderErkenntnis

der Lebensbedingung durch Kunst. Wahrheit und Leben stehen im Widerspruch. Mit

unserer widersprüchlichen Auffassung der Kunst entziehen wir uns ihrer ungeheuren

Aufgabe und Würde, denn nur sie allein kann alles neu schaffen und das Leben neu ge-

bären (KSA7, § 19[36]). Hierin liegt die ethische Verantwortung der Kunst!

Es existiert eine ethische Wahl zugunsten der Reichhaltigkeit des Möglichen, eine

Ethik und eine Politik des Virtuellen, die die Kontingenz, die lineare Kausalität, die Last

12 »Une ›raison‹ plutôt fade, voilà tout notre potage, et nul ne songe plus à réformer aucun logos« (J.-L.

Nancy, in: F. Nietzsche, Sur Démocrite, Paris: Éditions Metaillé 1990, S. 148).

13 »Wir haben das übrig gebliebene entseelte Knochengebäude alter Kunst für etwas Ganzes und

Lebendes angesehen und es so, wie wir es fanden, nachzuahmen für gut empfunden. Es fehlt die-

sen Copien nach dem Tode, diesen Wachslarven, natürlich an Originalität und Leben. Das Eben-

maass der Grundformen, die man an diesen Trümmern noch bewundern muss, obgleich sie al-

les bedungen nothwendigen Schmuckes beraubt sind, verleitete uns, im Schmucklosen und Kah-

len die Griechische Reinheit zu suchen, und diese ganz unrichtige Idee in Ausführung zu bringen.

Weit entfernt, dasWesentliche der Antike aufzusuchen, brachten wir in geistloser Nachäfferei je-

ne Mammuthsknochen erstorbener Vorzeit ganz in dem Zustande, wie wir sie fanden, für unsere

ärmlichen Bedürfnisse in Anwendung.« (Semper: 11)

14 »La vie est la condition de la connaissance, l’erreur est la condition de la vérité, et cela dans son

fondement le plus profond. Le savoir de l’erreur ne le transcende pas… Nous devons aimer l’erreur

et veiller sur elle, c’est le sein maternel de la connaissance. A cause de la connaissance aimer la vie

et la promouvoir, c’est là la condition fondamentale de toute passion de la connaissance.« (Niet-

zsche, in: Jaspers: 201)

15 »Nietzsche a découvert un continent, celui de la Volonté de Puissance – et nous l’avons perdu.

Délibérément, consciencieusement perdu, avec un acharnement à la mesure de l’effroi qu’il nous

inspire.« (Edelman: 3)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Nietzsches Architektur der Erkennenden

der Sachverhalte und der Bedeutung, die uns quält, entkörpert und deterritorialisiert.

(Guattari 1: 43)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

