Einfiihrung

Vom autoritdren Baum

How to explain the paradox that urbanism, as a profession, has disappeared at the mo-
ment when urbanization everywhere — after decades of constant acceleration —is on
its way to establishing a definitive, global »triumph«of the urban condition? (Koolhaas
3:961)

Unsere Disziplin, die Architektur, verstanden im weit iibergreifenden Sinne der Raum-
planung, befindet sich heute in der Verlegenheit eines klaren Autorititsverlustes ihrer
eigentlichen Reprisentanten, der Architekten. Schon Venturi duflerte, »die Architekten
sollten sich ihrer relativen Bedeutungslosigkeit bewuf3t sein« (Venturi 1: 67). Jene bereits
in den 60er-Jahren identifizierten Probleme des Bauens haben sich nur noch verschirft
und auf den Bereich der Stadtplanung ausgedehnt (Conrads: 158). Der >spezialisierte«
Stadtplaner ist immer weniger selbstverstindlich ein grofmafistiblich denkender Ar-
chitekt. Das konnte a priori eine zu begrifende Tendenz unseres interdiszipliniren
Zeitalters sein, witrde man nicht eine immer auffilligere Nivellierung der Intentionen
und der umzusetzenden Ideen der Landesplanung' beobachten konnen.

Landesplaner zeichnen sich gewiss in erster Linie als Generalisten aus. Doch was fur
Architekten wie Rudolf Schwarz geradezu eine vorausgesetzte Kompetenz zum Begrei-
fen der grofmafistiblichen Zusammenhinge im Entwurfsprojekt darstellt, geht mit den
verschiedenen landesiiblichen Bezeichnungen und Ausbildungen dieser >neuen Kunst«
globalen Denkens und Entwerfens vielerorts verloren: der Raumspezialist. Man substi-
tuiert also nicht den alten Spezialisten dieses entscheidenden Gebietes mit einem neuen,
sondern verliert schlicht und ergreifend die Hauptkomponente der Raumplanung (die
beispielhaften topologischen Kompetenzen einiger Geografen stehen hier nicht zur Re-
de). Aber sind wir Architekten denn noch die Raumspezialisten fiir den heutigen Stadte-
bau? Sind wir noch Sphirologen im Sinne Sloterdijks (vgl. Sloterdijk 6 u. 7), auf der Hohe
von Nietzsches ewigem Werden, der sich wiederholenden »Differenz« (Deleuze 2), des

1 »Das Volk selbst gibt den neuen Auftrag, und die neue Kunst, die ihm zugeordnet ist, heifdt nicht
mehr Technik, auch nicht mehr Architektur, sondern Landesplanung« (Schwarz: 113).

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Nietzsches Architektur der Erkennenden

unvorhersehbar innovativen Driftens des Lebens (Maturana/Varela)? Was wiegen diese
notigen Spezialisten im Vergleich zu den iberwiegenden Teleologen und >Expertenc der
Historie, der Bestimmungen, der Strukturen und Bedeutungen oder Signifikationen der
>swahren« Zeichen? Sind wir Generalisten noch die kompetentesten Kenner der Kunst im
Sinne Le Corbusiers (Boesiger, B1: 6), und hat die Kunst noch etwas mit dem Menschli-
chen zu tun (Ortega 1)? Wo ist die vom grofien Generalisten geleitete interdisziplinire
Raumforschung, das gesteuerte Zusammenwirken von Anthropologie, Architektur, Bio-
logie, Geografie, Philosophie, Psychologie und Soziologie? Ist solch eine ganzheitliche
(monadische) Kunst-Forschung fiir uns modernen Kinder der spezialisierten Arbeitstei-
lung, also als »zerbrochene Gelehrte« (KSA7, § 19[136]) mit einer eher »desperaten Erkenntnis«
(KSA7,$19[35]), noch denkbar? Es reicht nach dem Mangel der Moderne ganz offensicht-
lich nicht mehr, das Studium nun mit vereinzelten Kursen der Humanwissenschaften
aufzugieflen, ohne ein biindiges Raumforschungsprogramm zu entwickeln (z.B. kann
Geddes’ offenes Erbe der Civics durchaus noch als gedanklicher Anstof3 dienen)!

Dasunter zerbrochenen Gelehrten iibliche Abwigen und Summieren der vielseitigen
Spezialgebiete unserer interdiszipliniren Planungsgremien wird es selten erméglichen,
die desperaten Erkenntnisse zu einem tiberzeugenden Ganzen zusammenzufiigen. B4-
ser gesagt: Wir befinden uns so mancherorts in einer Art intellektueller Flaute, und dies
auch — oder aus historisch leicht nachvollziehbaren Griinden vielleicht sogar vor allem
- in unserer Disziplin der Raum-Planung. Trotz ausgezeichneter theoretischer Abhand-
lungen liutete bereits die frithe Postmoderne vielerorts eine Phase der Riickkehr zu ver-
trauten Stadtmodellen ein. Camillo Sitte wurde als zeitlos erklirt, stidtebauliche Inno-
vation steht selten auf der Tagesordnung, das Zeitgemif3e ist das Altbewihrte (Ascher
2). An Orten mit mehr Risikobereitschaft heifft planen, sich mehr und mehr zuriickzu-
ziehen von (insbesondere strukturellen) Prozessen, denen die (hiufig rein formale) Ar-
chitektur ohnehin nicht mehr gewachsen zu sein scheint. Ideen werden durch Gelegen-
heiten ersetzt, Denken durch Handeln. Rem Koolhaas sprach schon 1987 von der Kapi-
tulation unserer Disziplin, »architecture/urbanism as a form of letting go...« (Koolhaas
3:850). 1994 zog er schliefilich eine harte Bilanz iiber den Stidtebau des 20. Jh.: »This
century has been a losing battle with the issue of quantity« (Koolhaas 3: 961).

Aber selbstverstindlich ist Quantitit kein fatales Problem an sich im Stidtebau (noch
eher eine Voraussetzung). Sie akzentuiert lediglich ein viel tiefgreifenderes Problem un-
seres westlichen Denkens. Schon 1965 zeigte uns Christopher Alexander, dass die Stadt
kein Baum sein kann, sondern ein Halbverband sein muss. Gleichzeitig machte Alexan-
der auf das grundlegende Problem aufmerksam, dass auch unser Denken der Struktur
eines Baumes entspricht. Die gedachten Stadtstrukturen entsprechen der Struktur un-
seres Denkens. Darin liegt die fatale Kernaussage seines frithen Artikels, weit hinausge-
hend tber das hier nur rein topologisch (d.h. hauptsichlich technisch) angesprochene
sProblem« des Baumes. Bringt man also diesen vielleicht doch eher kulturell program-
mierten >strukturellen Kurzschluss< zwischen Denken und Planen oder Bauen mit dem
Problem Menge/Zeit des 20. Jh. zusammen (Landflucht, europiischer Wiederaufbau,
Bevolkerungsexplosion und insbesondere Stadt als Kapital fWachstum durch Wachs-
tumd]...), so erscheint der dramatische Ausgang der Schlacht in der Tat unvermeidlich.

Dies skizziert natiirlich nur eine sehr vereinfachte und zugespitzte Sicht unserer ar-
chitektonischen Ideengeschichte sowie deren konkreter Folgen fir die Stadt und den

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

intellektuellen Autorititsverlust der Architekten/Stadtplaner. Aber es ist eine hilfreiche
Ausgangshypothese, mit der wir den noch viel grundlegenderen Problemen des Zusam-
menhangs von Architektur und Denken nachspiiren konnen. Denn es bleiben uns mitun-
ter zwei scheinbar komplementire Moglichkeiten offen: einerseits das Denken zu boos-
ten oder andererseits das Denken zu hinterfragen und eventuell neu auszulegen. Ganz
trivial und praxisnah ausgelegt hief3e Ersteres im Sinne Alexanders, in der Struktur eines
Halbverbands denken zu lernen, um Halbverbinde besser entwerfen zu kénnen. Noch
Anfang des 21. Jh. versuchten brillante Stadtplaner auf diesem Weg tiber die Baumstruk-
turen hinauszugehen, die raumplanerische Komplexitit anhand der Geometrie erneut
zu mathematisieren und die verdeckten topologischen Strukturen der urbanen Land-
schaften zu identifizieren bzw. die Formen der Metropole zu entschliisseln und dadurch
nahezu logisch« weiterzuentwickeln.

Vermehrt finden sich auch Werke, die den Versuch darstellen, die >reflexive Praxis«
der Architektur als eine Form der sProduktion von Erkenntnis< zu verstehen, um sie da-
mit (abermals) auf das Niveau der Wissenschaft zu heben, allerdings ohne es fiir nétig
zu halten, erneut die vielleicht etwas unerhérte Frage zu stellen: »Was ist eigentlich Er-
kenntnis, was Wissenschaft?« Alles, was diese wissenschaftlichen Analysen mit oft er-
staunlicher Originalitit zeigen, ist, dass es auch im Stddtebau keine Primissen gibt und
geben kann, dass auch hier nur konzeptuelles Denken herrscht, d.h. das Hineinlegen ei-
nes Sinnes, in unsere Welt der Fiktion.

Der Baum reprisentiert als topologisches Schema einerseits ganz konkret ein viel-
leicht strukturelles Problem der Stadtplanung, andererseits fungiert er als Zeichen oder
Symbol fiir ein nicht weniger konkretes Problem des Denkens. Der Baum ist damit ein
aulerst lehrreiches Beispiel fir den Zusammenhang von Denken und Entwerfen, von
allgemeinen geistigen Funktionen und spezifisch gebauter Umwelt. Deshalb sollte man
natiirlich als kritischer Denker im Sinne Sokrates’ immer sich selbst am meisten miss-
trauen. Der Baum, weit jenseits seiner topologischen Aufbereitung fiir die Stadt, ist tie-
fer verwurzelt, als man vielleicht meinen méchte. Der Versuch, das Denken zu boosten,
konnte leicht in einem Boosten des Baumes enden. Denn der Baum ist wahrscheinlich
das kulturelle Erbe unserer westlichen Ideengeschichte schlechthin (Deleuze 1: 31f.). Wi-
der allen harmlosen metaphorischen Augenschein reprisentiert er die eigentliche Ex-
klusivitit und Intoleranz unseres Denkens. Aber den Baum entwurzeln zu wollen bedeu-
tet nicht nur, zweitausend Jahre westlicher Kultur iiber Bord werfen zu wollen, sondern
moglicherweise auch, gegen unsere menschliche, allzumenschliche Natur arbeiten zu
wollen.

Lob des Waldes. (KSA10, § 5[1]: 210)

Wir wollen also vorerst einmal dem Ursprung des Baumes nachgehen, zu seiner zerebra-
len Einpflanzung zuriickkehren und untersuchen, ob es nicht einen effizienteren Weg
gibt, seine Autoritit zu untergraben und den Sinn des Baumes, oder besser gesagt: den
Sinn von Biumen, neu auszulegen. Denn gibt es eine wirkungsvollere Methode, den au-
toritiren Baum zu neutralisieren, als neue Biume zu pflanzen und einen Wald anzule-
gen (oder neu zu entdecken)? »Es gibt so viele Morgenréten, die noch nicht geleuchtet
haben« (M, Untertitel).

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access

2


https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Das klingt nach Soft Power, entspricht aber in Wirklichkeit dem totalen Krieg. Biu-
me pflanzen heifdt hier, die Nostalgie des Baumes, gleichbedeutend mit der »Nostalgie
des Absoluten« (Steiner), zu brechen. Nach dem Zuriick zum Ursprung gibt es kein Zu-
riick mehr zu den Wurzeln im Sinne Rousseaus. Kein Zuriick zu den Griechen, sondern
eine Kontinuitit, eine Aussicht, ein ewiges Werden (Deleuze 8: 160). Eine Darlegung der
Natur des Denkens entzieht auch der Idee eines Zuriicks zur Natur im Sinne der Moder-
ne jegliche solide Grundlage. Apropos solide Grundlage: Hier geht es ausschliefilich um
eine Erliuterung der von Koolhaas erwihnten »Nietzschean frivolity« als neue Perspek-
tive der Raumplanung. Denn Stidtebau kann mit Nietzsche letztlich wirklich auf einer
soliden wissenschaftlichen Grundlage beruhen, aber eben ausschliefllich im Sinne der
Frohlichen Wissenschaft. »We have to imagine 1,001 other concepts of city; [...] Gay Science
— Lite Urbanism« (Koolhaas 3: 971).

Das Problem der Quantitit ist also kein Problem der Architektur/des Stidtebaus, es
ist ein Problem der modernen Wissenschaft, ein Problem des autoritiren Baumes, der
das Viele nicht duldet und das Frohliche gar verachtet. Dort liegt die eigentliche »Fri-
volitit Nietzsches« und der Ansatz seiner Kritik der Moderne: mit der Hinterfragung
des Einen dessen (Un-)Wert fiir das Leben zu messen/zu demonstrieren und im glei-
chen Zuge das Frohliche anstelle der Tugend des Teilnahmslosen zur Grundlage eines
duflerst seriésen Denkens zu machen. Gott ist eben alles andere als tot und die from-
me Wissenschaft der Moderne liefert Nietzsche hierfiir den Beweis. Man hat Nietzsches
Formel »Gott ist tot« eben nicht richtig horen wollen, man >missverstand« sie als intellek-
tuelle Kaution (GutheifSung oder Untermauerung) fiir die moderne Wissenschaft, man
nahm das >Missverstindnis« als Versuch, Nietzsche fiir die Moderne zu gewinnen, ihn,
ihren grundlegendsten Anfechter, in sie einzupassen (die effizienteste Methode dazu war
beispielsweise, ihn schon mit einer der ersten Biografien als Schriftsteller oder gar als
Kiinstler zu >ehrenc [Riehl]).

Das Abstrahieren oder totalitire Wegschneiden alles Inkommensurablen (Adorno/
Horkheimer:19), das Eine, die Einheit, das Absolute und das Wahre gehen durch die ge-
samte Geschichte (der Theorie) der Stadt, von Platons idealem Stadt-Staat iiber Albertis
Stadtkdrper zur Objekt-Stadt in den Technotopias des spiteren 20. Jh., die der erhorten
Kritik mit einer Flucht nach vorne zu entflichen versuchen. Doch diese mitunter faszi-
nierenden spiten Visionen konnten den Mangel an seriéser humanwissenschaftlicher
Auseinandersetzung seitens der Architekten natiirlich nicht wettmachen. So lisst sich
beobachten, dass mit steigender Tendenz versucht wird, den Architekten je nach seiner
Begabung immer mehr in die Ecke des Ingenieurs oder des Kiinstlers fiir kleinere und
isolierte Bauaufgaben (von S bis XL) und »Spezialeffekte« zu schieben (Grassi®). Die Lei-
tung grofimafistiblich iibergreifender Stadtplanungen (seitens der Behdrden) iiberlisst
man jedoch vorsorglich immer hiufiger den etwas >seridseren< oder mit Stidtebau le-
diglich leicht aufbereiteten Berufen (beispielsweise den Geografen), und eine wahrlich
solide Theorie der Stadt liefern in den Augen nicht weniger (des Ofteren auch aus rei-
nem Kenntnismangel vieler Generalisten<) mittlerweile fast ausschlief3lich die Geistes-
wissenschaftler, allen voran die Soziologen.

2 GC. Grassi, Kolloquium: »La ville contemporaine« an der ETH Lausanne, 23.11.2001

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

In a situation where architecture is no longer the construction of city but, like a new
branch of physics, the outcome of the dynamics of force fields in perpetual motion,
that precious professional alibi of the architect — the mystical »spark« of inspiration —
is obviously outdated. No one can wait for it, least of all the architects. His task is truly
impossible: to express increasing turbulence in a stable medium. (Koolhaas 3: 847)

Als Essenz simtlicher Texte Koolhaas’ kénnte man sagen, die heutige Metropole tiber-
steige unser Denken, genauer gesagt unsere Denktradition. Man kann fatalerweise
auch immer mehr feststellen, dass die heutige Stadt unser Denken nicht braucht. Der
massive Produktionsdruck, den beispielsweise Lampugnani in seinem Plidoyer der
NZZ (02.11.2019) andeutet, gehorcht vor allem duflerst effizienten >Gesetzen« der Markt-
wirtschaft, die selbstverstindlich nicht das Geringste mit Stidtebau zu tun haben.
Lassen wir uns nicht tiuschen, der Stidtebau der Kapitulation, den Koolhaas fiir Atlan-
ta beschrieb, hat heute schon Einzug gehalten in den Alltag der Planungsabteilungen
der lange verschont gebliebenen und relativ kleinmaf3stiblichen Schweizer Stidte. Die
Kapitulation bezieht sich insbesondere auf die Abwesenheit eines (kritischen) Denkens,
einer wirklichen Denkkultur in unseren Planungsabteilungen — und das eben nicht
nur in Atlanta. Nichts erscheint heute unzeitgemifier (aber im Zeitalter von Bologna
notiger) als Albertis (Alberti: 9-14 u. 516) hoher Anspruch einer nahezu universellen
Bildung des Architekten bzw. Landesplaners. Die Postmoderne war eben keine neue
Architekturbewegung: »it is a new form of professionalism, of architectural education,
not one that creates knowledge or culture, but a technical training that creates a new
unquestioning, a new efficacy in applying new, streamlined dogma« (Koolhaas 3: 847).
Sie leitete mit dem scheinbaren Ende des Metadiskurses (Lyotard) einen Zweifel des
Denkens ein, der nicht selten auf ein wahres Ende des Denkens im Sinne Koolhaas’
hinauslief, sie erkannte im potenziellen Ende des universellen Textes nicht das univer-
sell wirkende Potenzial des Denkens. Nietzsches Vorausdeutung eines konsequenten
Willens zur Wahrheit, der sich letztlich gegen die Wahrheit selbst wendet, blieb im
Nihilismus stecken. Man glaubte, mit einem Verlust der Hinterwelt letztlich noch den
Verlust der Welt selbst zu riskieren. Somit versperrte abermals, analog der »antiken
Moderne, eine Hegelei das grofie Tor zur Welt (und man wollte selbst noch die Asthetik
weiter mit Hegel denken). Hinter potenziell neuer, postmoderner Geschichte, wieder-
belebte man nur erneut die alte Welt, wiederbelebte man den nun >geschichtlichens
Widerspruch der >Hinterwelt« mit dem Leben.

Koolhaas’ Forderung nach Nietzsches Frivolitit wollen wir hier nicht einfach als ge-
wohnliche Provokation stehen lassen, sondern als seriésen Ausgangspunkt einer leider
recht unzeitgemifien Betrachtung der Architektur verstehen. Unzeitgemaf} vor allem
deshalb, weil die Philosophie in der heutigen Ausbildung zum Architekten entweder gar
keine oder wenigstens keine wesentliche Rolle spielt. Dass unsere ilteste tiberlieferte
theoretische Schrift der Architektur, Vitruvs Baukunst, auf der Philosophie Platons griin-
dete, weifd heute schon fast niemand mehr, und was das Ereignis Platon damals bedeute-
te und auch fiir uns heute noch bedeutet, noch weniger. Die Entstehungsgeschichte des
westlichen Denkens und ihrer kulturellen Blitten nétigen uns sozusagen zu einer philo-
sophischen Analyse der Architektur.

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access

23


https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Dass Koolhaas gerade an Nietzsche appelliert, entspricht nicht nur seiner persénli-
chen Gesinnung. Er hatte keine Wahl, wollte er dem Problem des autoritiren Baumes
ernsthaft auf den Grund gehen. So wie nahezu simtliche Abhandlungen iiber die Ar-
chitektur indirekterweise mit Platon verstrickt sind, wollen wir in einem bescheidenen
Versuch wagen, das Potenzial einer konsequenten Griindung der Baukunst auf Nietz-
sche zu verdeutlichen. Auch gehen wir diesen krummen Weg der alten Ideengeschichte
nochmals mit Nietzsche, als Quelle und perspektivische Linse, um eine 1966 von Aldo
Rossi potenziell neu gestellte Ausrichtung der Architekturtheorie weiter zu verfolgen:

Wenn ich versuche, diesen Schauplatz [die Stadt] vermittels seiner Architektur zu deu-
ten, so frage ich mich manchmal, wieso die Stadt erst jetzt als »das Menschliche« ver-
standen wird und weshalb man nicht schon frither darauf aufmerksam wurde, dass sie
die Wirklichkeit durch die Ausformung der Materie nach dsthetischen Gesetzen gestal-
tet. (Rossi: 20)

Wenige Architekten haben so grundlegende Aussagen getroffen wie Rossi mit diesen
Worten. Aber die Aussage bleibt intuitiv, ihre Tragweite wurde nicht konsequent in das
Denken eingepasst. Auch hier kénnte noch ein Baum hinter der Intuition verbleiben.
Man wird es bereits verstanden haben, von welchem Baum wir sprechen, »vom Baum
der Erkenntnis« (MA, 11:167), und von dem, was dem Motiv des Baumes zugrunde liegt:
die Idee der Wahrheit. Wahrheit ist immer autoritir, ist immer Bedingung fiir Autoritit.
Wollen wir Autoritit erlangen, so brauchen wir Wahrheit. Dies ist eine scheinbare Fa-
talitidt unserer postsokratischen Kultur. Unser Anliegen ist keine weiterfithrende Kritik
der architektonischen Moderne (wie z.B. bei Choay, Huse oder Mumford), sondern das
erneute Aufgreifen eines von Rossi angedeuteten viel grundsitzlicheren Problems der
westlichen Kultur, unseres Verstindnisses dsthetischer Gesetze. Immer noch, vielleicht
sogar immer mehr, liegt unserer Kultur das Amalgam zwischen Asthetik und scheinbarer
Welt zugrunde. Dort wo beispielsweise Le Corbusier potenziell das Tor zu den wirkenden
Gesetzen einer menschlichen Welt aufsté{3t, setzen die swahren Weltler<ihre fundamen-
tale Kritik an, und verurteilen ihn als reinen Asthetiker (Huse: 58). Unsere ganz allgemei-
ne Auffassung der Kunst griindet auf diesem dialektischen Missverstindnis der >wahren
Welt< und der sscheinbaren Welt<. Unser Anliegen ist es also (und hier liegt eine gewisse
Abgrenzung der Architekturphilosophie zur Architekturtheorie bzw. der unausweichli-
chen Vertiefung Letzterer), anhand eines philosophischen Verstindnisses des Denkens,
das Potenzial einer neuen Ausrichtung der Architektur auszuleuchten, an die Asthetik
als philosophische Disziplin zu erinnern, an die Philosophie als Ursprung und Funda-
ment der Wissenschaft (KSA7, § 19[136]) und an Nietzsches Unternehmung der dstheti-
schen Uberwindung Platons (Kessler)! Denn »nur dsthetisch giebt es eine Rechtfertigung
der Welt« (KSA12, § 2[110]). Wire es demnach nicht die eigentliche Aufgabe der Wissen-
schaft, an den dsthetischen Gesetzen, an der isthetischen Rechtfertigung des Daseins,
des Lebens mitzuarbeiten?!

Rossis menschliche, allzumenschliche Ausformung der Welt (seine wissenschaftli-
che Instrumentalisierung) entspricht eben schon >der< Aufgabe Europas, ihre »Geschich-
te zu einer Fortsetzung der griechischen zu machen« (MA: 305). Kein Zuriick, nicht zur Na-
tur, wie dies noch viele Moderne wollten (angefangen mit der in Collage City geschilderten

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

Nostalgie Rousseaus [Rowe/Koetter: 28]), nicht zu den Griechen (zum metaphysischen
»Grund« Heideggers [Heidegger 7]), sondern fortsetzen, weiterdenken, den >Willen zum
Wissen« im Sinne der Tool-Box von Deleuze und Foucault, also als Wille zum Schaffen
zu instrumentalisieren. Nietzsches Hauptgedanke des Willens zur Macht verstanden als
Wille zur Kunst lisst sein gesamtes Werk als die konsequenteste und vollstindigste un-
zeitgemafie Theorie der Kunst erscheinen!

Aber was hat Architektur (der Erkennenden) mit Wahrheit zu tun? Natiirlich nichts!
Nunist aber diese eigentlich schon alles sagende Antwort nicht klar genug, um damit der
»Essenz«der Architektur nachzuspiiren (und im gleichen Zuge auch noch den offensicht-
lichen Widerspruch dieser >Klarheit« zum Begriff des Erkennens zu kliren). Dieses Pro-
blem tritt fiir uns Kinder der Moderne klarer hervor, wenn wir die Antwort anders formu-
lieren: dass Architektur ausschliefdlich mit Unwahrheit zu tun hat und haben muss, ist
wahrscheinlich noch nicht ausdriicklich hergeleitet bzw. weitergedacht worden, ebenso
nicht, dass »das Menschliche« (Rossi: 20) der Architektur gerade die Unwahrheit ist und
das Unmenschliche eben die Wahrheit! Damit wird Architektur abermals zum Spiegel
eines kapitalen Problems unserer abendlindischen Kultur. Die aus Nietzsches Aphoris-
mus abgeleitete Frage nach einem (un)zeitgemifieren Wesen der Architektur fithrt uns
zu der weitaus fundamentaleren Frage des Denkens: Was ist das menschliche Erkennen?

Architektur als Liige, pure Illusion und Schein zu bezeichnen mag fiir den Architek-
ten jedoch noch sonderbarer klingen als eine hypothetische Beziehung zum Begriff der
Wahrheit herzustellen, denn nichts in seinem Alltag ist konkreter als die zu bewerkstel-
ligende Baustelle. In diesem mithseligen Handwerk findet er natiirlich keine Spur von
Schein oder Illusion. Die vorliufige Bezeichnung der Architektur als Liige zielt darauf,
den Feind des scheinbar aufgeklarten Geistes klarer zu designieren, also gewissermafien
die Wahrheit als immer noch >moralisches< Problem der Wissenschaft zu identifizieren
(und deren Bindung an den »Baum der Erkenntnis von Gut und Bose«, Buch der Genesis).
Spater, wenn wir mit Nietzsche den Sinn der Unwahrheit als Lebensbedingung erkennen
(JGB:10), den >Sinnc« aller Genesis, kann man eine prizisere und subtilere Definition des
Bauens (und aller Kultur) ansetzen.

Was ist Architektur? Wir schreiben keine neue kunsthistorische Erzihlung oder
Analyse der Bau(stil)geschichte (Bussagli), auch keine substanzielle Erweiterung der
Geschichte der Architekturtheorie. Auch behandelt unsere Betrachtung keine optischen
Hlusionen, Maskeraden, Manierismen oder Dekonstruktionen von suggerierten Be-
deutungen gebauter Architektur, sondern ausschlieflich die Phase des Entwerfens, des
eigentlichen Entscheidungsprozesses, der simtliche Grundlagen des Bauens festlegt
(ob Haus oder Stadt). Es wird also nur der ausschlaggebende konzeptuelle Bereich be-
handelt, der das >Wesen« der Architektur bestimmt (ihre wesentliche allzumenschliche
Dimension prigt, um hier sofort einer essenzialistischen Sichtweise zu widersprechen).
Architektur als intellektuelle Disziplin, als konzeptuelles Denken oder konkrete, aktive
Fiktion der Welt.

Die Wissenschaft denkt nicht. Das ist ein anstofRiger Satz. Lassen wir dem Satz seinen
anstofligen Charakter auch dann, wenn wir sogleich den Nachsatz anfligen, daf$ die
Wissenschaft es gleichwohl stets und auf besondere Weise mit dem Denken zu tun hat.
Diese Weise ist allerdings nur dann eine echte und in der Folge eine fruchtbare, wenn

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access

25


https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Nietzsches Architektur der Erkennenden

die Kluft sichtbar geworden ist, die zwischen dem Denken und den Wissenschaften
besteht, und zwar besteht als eine uniiberbriickbare. Es gibt keine Briicke, sondern nur
den Sprung. (Heidegger 6: 8)

Mit Nietzsche Wissenschaft zu betreiben wirft die »Frage nach der Moglichkeit eines
Denkens« auf, »das sich von den Wissenschaften unterscheidet« (Heidegger 6: 74ff.).
Denn, wie es Nietzsche und Heidegger veranschaulichen, und mag es auch immer noch
frevelhaft klingen: Die Wissenschaft schafft Wissen, aber denkt nicht. Sie ist genauso
wie die Architektur durch ein Denken geprigt, das sie allein und ihrem entwerferischen
Wesen gemifs in der Regel nicht kritisch reflexiv aufzuspiiren und anzudenken weif3.
Genauso wie die Architektur ist auch die Wissenschaft abhingig von philosophischen
Ansichten, sie »vergifSt dies aber leicht« (KSA7, § 19[24]). Aber die Kluft existiert natirlich
auch zwischen den philosophischen Ansichten, dazu insbesondere noch zwischen der
Welt und der >sHinter-Welt«. Die Hinterweltler glauben mit der vorsitzlich abgebroche-
nen Briicke zur (scheinbaren) Welt auch das Springen abgeschafft zu haben; auch sie
glauben ihre wahre Welt frei von uniiberbriickbaren Kluften. Jedoch werden wir das
Aufdecken der fatalen Kluften auch des Diesseits und das obligatorisch kiinstlerische
Springen des Denkens nur von wenigen Metaphysikern und Ontologen lernen kénnen.
Nietzsches unzihlige vorweggenommenen Einsichten der heutigen Neurobiologie
bleiben hierfiir wegweisend: Nur eine hohere Physiologie wird erkennen, »dafl mit
dem Organischen auch das Kiinstlerische beginnt« (KSA7, § 19[50])! In der vorauseilenden
Zusammenfithrung eben nur scheinbar vollig zusammenhangloser Bereiche liegt schon
der Keim fiir ein wahrlich interaktives (Raum-)Forschungsprogramm einer dsthetischen
Rechtfertigung des Daseins, des Diesseits, mit dem der Erkennende keine (metaphy-
sischen) Kluften mehr iiberbriickt, sondern das dem Leben immanente Driften und
Springen lernt.

Auch im Denken des Bauens erliegen wir dem Denken. Man kann nicht in die Tech-
nik fliichten, auch nicht in die Kunst. Man kann noch weniger von einer eigenstindigen
Disziplin reden und behaupten, die Architektur lige irgendwo zwischen diesen schein-
bar komplementiren Disziplinen der Kunst und der Wissenschaft. Man kann letztlich
nur wihlen zwischen >freiem Denkenc (einer physiologisch bedingten Freiheit!) und ei-
ner Versklavung durch Historie, Zeitgeist, Freiheitsglaube des Willens, Wahrheit oder
anderen bedenklichen Vorurteilen. Mit seiner »amor fatic< geht Nietzsche aber noch wei-
ter: Man muss auch noch dieses Erliegen des Denkens wollen!

Zur kritischen Rezeption von Nietzsches Werk

Ganz offensichtlich trug Karl Popper zum Zeitpunkt der Ausarbeitung seiner offenen Ge-
sellschaft (London 1938-1945) Nietzsche nicht in seinem Herzen, und auch 75 Jahre spi-
ter, nach intensiver kritischer Aufarbeitung von Nietzsches Werk, finden wir vor allem
im deutschsprachigen Raum noch einige Zuriickhaltung und Verlegenheit im Umgang
mit diesem kritischen Denker. Wir spielen dabei weniger auf die moralische Konfronta-
tion mit dem vehementesten Anti-Antisemiten des 19. Jh. an, auch nicht auf seine un-
vergingliche Kritik der deutschen (Un-)Kultur (die dann mit Hegel ganz Europa verdor-

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

ben hat), sondern auf das storrische Lesen einiger vielleicht immer noch unverdaulicher
Aphorismen und Abschnitte seines Werkes.

Man diskreditiert das Ganze durch die unter Umstinden gerechtfertigte Kritik
der unbehaglichen Teile. Man kénnte dies dann Konsequenz nennen, doch es ist reine
>Verschwendung«. Nietzsche ist und bleibt, wie es Habermas auf den Punkt brachte, die
Drehscheibe der modernen Philosophie (Habermas 1:104). Er ist ein noch effektiveres
Gegengift fiir Europas Erkrankung am »plumpen und geistlosen HEGEL« (Schopenhau-
er: 536) als sein polemischer >Erzieher< Schopenhauer?®. Auch kann man eigentlich nicht
(mehr) Platon kritisieren, ohne Nietzsches Umkehrung des Platonismus zu bedenken.
Und darin liegt vielleicht eine Schwiche in Poppers Kritik am ersten >falschen Prophe-
ten< und Feind der offenen Gesellschaft — eine Verschwendung, die aber allenfalls noch
der damalige nationalsozialistische Kontext erkliren mag. Beispielsweise unterliegen
auch noch C. Rowe und F. Koetter in Collage City (S. 41) dieser Tendenz einer besonders
fir ihr antihegelianisches Werk fatalen Verschwendung Nietzsches: Sie verwerfen das
Ganze wegen eines Bruchteils, haben das Wesentliche nicht an-erkannt, vielleicht sogar
niemals wirklich erkannt. Anhand der 1978 schon weit fortgeschrittenen Aufarbeitung
Nietzsches hitte man in Gelehrtenkreisen vielleicht eine etwas differenziertere Re-
zeption der Gotzen-Dimmerung (ihrer einzigen und inadiquaten Referenz Nietzsches)
erwarten konnen. Riickblickend auf ein recht intensives Jahrhundert der Nietzsche-
Forschung, darf man sich doch fragen, warum auch heute mitunter noch ein gewisses
Unbehagen in seiner Nihe bestehen bleibt.

Nietzsche liefert uns nur scheinbar ein leicht zugingliches Werk, denn es gibt wahr-
scheinlich keinen anderen Philosophen, den man weniger wortlich nehmen kann, den
man mehr interpretieren muss. Erist unter anderem ein wahrer Spezialist der Metapher.
Dazu einige sehr unterschiedliche Beispiele: »Du gehst zu Frauen? Vergif3 die Peitsche
nicht (Z: 71)l« Will man verschiedene Erklirungen und Interpretationen hierzu nicht ak-
zeptieren, beispielsweise jene von Lou Salomé (Salomé: 29ft.) oder jene von Jacques Der-
rida (Derrida 1:39), mag man ruhig den duflerst galanten realen Nietzsche als literari-
schen Frauenfeind stehenlassen.

Schwieriger wird es fiir viele dort, wo Interpretationen fehlschlagen miissen, falsche
Zusammensetzungen (des Willens zur Macht) oder gar Filschungen ausgemerzt wurden,
Metaphern nicht politisch korrekt ausgedeutet werden kénnen und Nietzsche schlicht
und ergreifend problematisch bleibt. Dies ist insbesondere bei seinem notorischen Eli-
tismus der Fall, denn Nietzsche blieb konstant durch sein ganzes Werk einem radikalen
Aristokratismus verbunden. Trotz seines Elitismus, seiner die Zucht des Menschen ein-
schlieRenden Erliuterungen eines pyramidalen Aufbaus der Gesellschaft méchten wir
dennoch behaupten, dass Nietzsche der Menschheit einen groflen humanistischen Ge-
danken hinterlegt, der nahezu unbeachtet ist, dessen schépferisches Potenzial noch un-

3 »Jedoch die grofite Frechheit im Auftischen baren Unsinns, im Zusammenschmieren sinnleerer,
rasender Wortgeflechte, wie man sie bis dahin nur in Tollhdusern vernommen hatte, trat endlich
im Hegel auf und wurde das Werkzeug der plumpesten allgemeinen Mystifikation, die je gewe-
sen, mit einem Erfolg, welcher der Nachwelt fabelhaft erscheinen und ein Denkmal Deutscher
Niaiserie bleiben wird« (Schopenhauer: 548, Anhang Band 1).

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access

21


https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Nietzsches Architektur der Erkennenden

ermessen bleibt. Und dieser zentrale, aber unzeitgemifle Gedanke Nietzsches ist der
Ausgangspunkt der vorliegenden Betrachtung.

Aber vielleicht ist es gar nicht so wichtig, zu wissen, dass Nietzsches Wahnsinn
bereits véllig durchbrach, als er den fiir nicht wenige duferst unverdaulichen Ecce homo
schrieb. Denn es geht hier um ein zwar grundsitzlich verschiedenes, aber dennoch
durchaus vergleichbares Problem wie beispielsweise bei den Antisemiten Céline und
Wagner, beim kompromittierten Gehlen oder Heidegger: Kann man eine rein inhalt-
liche Auseinandersetzung mit ihren Werken noch guten Gewissens verantworten?
Die Antwort kann selbstverstindlich nur affirmativ sein, aufler man will sich, wie fiir
Philosophen besonders im Falle Heideggers zutreffend, zu bewusster Beschrinktheit
verurteilen.

Jede Philosophie ist selektiv zu lesen, selbst Nietzsche (auch bei ihm muss man oft-
mals wegschauen konnen, ohne gleich entschuldigen zu miissen). Man kann also durch-
aus Nietzsches Forderung nach selektivem Lesen und auflermoralischem Denken auch
noch bei ihm selber anwenden und nétigenfalls, je nach Sensibilitit, Temperament und
Ziel des Lesers, seine eigene Trennung von Spreu und Weizen vornehmen. Das Krite-
rium der Selektion ist dabei eben jenseits von Gut und Bose, d.h. wir verwenden das
fiir die Konstruktion einer neuen Perspektive nétige Material und lassen beispielswei-
se die im Kontext unserer nihilistischen Sklaven-moral delikat zu interpretierende und
post mortem garantiert missbrauchte »blonde Bestie« (GM: 268; vgl. Gadamer: 51) ein-
fach ohne grofiere Aufregung beiseite [»Gilt Nietzsche nicht als der Antreiber zum Wil-
len zur Macht, zu Gewaltpolitik und Krieg, zur Raserei der >blonden Bestie<« (Heideg-
ger 5:106) Selbst der kompromittierte Heidegger hat nicht nur in diesem Text Wesent-
liches zur fatalerweise nétigen entkompromittierenden Nietzsche-Forschung beigetra-
gen]. Manche mogen vielleicht Nietzsche zur Unterhaltung lesen, und die noch immer
nicht ausgemerzte Behandlung Nietzsches als Kiinstler und vor allem die des Zarathu-
stras als Klassiker der deutschen Literatur zeugt von diesem verschwenderischen Miss-
verstindnis (»es wurde ein Buch fiir jedermann, und kein Denkender zeigt sich bis zur
Stunde, der dem Grundgedanken dieses Buches gewachsen wire und seine Herkunft in
ihrer Tragweite ermessen konnte« [Heidegger 5: 97]). Doch sein Werk ist, wie prinzipiell
alle Philosophie, ein Werkzeugkasten und Materiallager der Zukunft. Und das brauch-
bare Material dieses Denkers ist enorm, insbesondere fiir simtliche Bereiche der Kunst.
Anders ausgedriickt, was kiimmert uns Planer und Baumeister neuer Lebensmdoglich-
keiten bei aller Fiille seines Werkes und »begrifflichen >Rohmaterials« (Balke: 23), insbe-
sondere der immense Nachlass, noch das unter Umstinden unbrauchbare« Material?!

Das>Lesenc eines alten Philosophen sagt wenig tiber den Philosophen, aber viel itber
den Leser, viel iiber die neue Zeit. Der Sinn des Lesens liegt eben nicht in der Begleichung
alter Rechnungen, in der objektiven Geschichtsschreibung, sondern im Aufgreifen bzw.
befindlichen Konstruieren neuer Problemstellungen. Wir lesen eben nicht zur Unterhal-
tung; wir lesen, wie Nietzsche sagt, mit »Hintergedanken, mit offen gelassenen Tiiren«
(M: 10), wir arbeiten, wir entwerfen, wir haben ein Ziel. Und das Ziel, sunsere« grundle-
gende These iiber das Denken zu verdeutlichen, aus der eine unzeitgemifle Betrachtung
der Architektur entstehen kann, beeinflusst wiederum riickwirkend die Methodik unse-
rer Betrachtung.

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

Dieses rein>baumeisterliche« Denken scheint vielleicht fiir manch moralischen Men-
schen zu einfach, mithin nicht hinreichend, um sich einer zumindest ethischen Verant-
wortung (Abwigung) in der Deutung von Nietzsches Werk zu entziehen. Und wir wollen
in der Tat die ethische Verantwortung fir die Verteidigung Nietzsches in den Vorder-
grund stellen (falls dies nach einem Jahrhundert gewissenhafter Nietzsche-Forschung
wirklich noch nétig ist). Denn es ist recht billig und eben unverantwortlich, das Wesent-
liche, auflerhalb der Moral Stehende seines Werkes zu diskreditieren oder einfach unbe-
handelt zu lassen (oder schlimmer noch, zu assimilieren), mit dem Vorwand partieller
moralischer Entgleisungen (falls man sie wirklich als solche stehen lassen will). Es ist
ein zu einfaches Mittel, sich der fundamentalsten Kritik unserer europiischen Kultur zu
entziehen, die Moral mit inbegriffen. Es ist vielleicht nicht sehr tiberraschend, dass ei-
nige Kritiker den Weg Nietzsches nochmals gehen, ohne den schon getretenen, teilwei-
se geradezu betonierten Pfad ihres Vorgingers zu erwihnen. Einige machen sich damit
entweder der Ignoranz oder der akademischen Unredlichkeit schuldig. Das vielleicht be-
rithmteste Beispiel fur dieses, manchmal recht heikle Dilemma ist natiirlich Freud, bei
dem man selbstverstindlich weder in seinen Texten iibergreifender kultureller Zusam-
menhinge noch in seiner psychoanalytischen >Revolution« eine Spur von dem weit vor-
greifenden und eben teilweise auch iiber ihn hinausgehenden Nietzsche finden kann.

Im Gegensatz dazu machen jene das bedeutende Erbe respektierenden Forscher, wie
beispielsweise Foucault am Collége de France, Nietzsches immense Baustellen zum Aus-
gangspunkt ihres akademischen Programmes, ohne dabei auch nur im Geringsten an
Unabhingigkeit und Originalitit einzubiifien. Im Gegenteil, jegliches Wiederholen und
Einrennen offener Tiiren wird eben von vornherein ausgeschlossen. Hitte Popper Nietz-
sches fundamentales Erbe (der Umkehrung des Platonismus) nachvollziehbar einbezo-
gen, hitte seine Kritik an Platon und Hegel nur an Durchschlagskraft gewonnen. Auch
Rowes und Koetters Kritik des Hegelianismus und Historizismus in Collage City (S. 41)
hitte ihre besten Argumente bei Nietzsche finden miissen (stattdessen wird Nietzsche
ein einziges Mal als >kriegsfertiger< Mensch zitiert und noch dazu in einer ihm so entge-
gengesetzten und inadiquaten Verwendung der Moderne). Es gibt also einige Forscher,
die alles nochmals oder scheinbar selbst >entdecken<wollen, aber auch solche, die mit al-
len Mitteln ihren gefiirchtetsten Gegner auszuschalten versuchen. Denn wer von Hegel
verdorben wurde, kann keinen Nietzsche gelten lassen.

Nietzsche ist der grofie Kritiker der Moderne. Es ist aber nicht die geschichtliche
Moderne der franzgsischen oder der industriellen Revolution, auch nichtjene der Entde-
ckung Amerikas, der italienischen Renaissance, Descartes und der kommenden Aufkli-
rung, sondern der intellektuelle Aufbruch des>bdsen Sokrates«. Nietzsche hat also zwei-
tausend Jahre westliche Kultur gegen sich. Hier liegt das eigentliche Problem der Rezep-
tion seines Werkes und nicht in irgendwelchen amoralischen An- bzw. Ausdeutungen.
Es ist nicht sein Kampf gegen die jiidisch-christliche Moral, der auch heute selbst noch
der iiberzeugteste Atheist ausgeliefert bleibt, sondern es ist ein viel tiefgreifenderes Pro-
blem.

Hier beginnt auch das heikle Modephinomen im 20. Jh.: Man greift auf diesen
scheinbar provokativen Querdenker zuriick, ohne die konsequente Inkompatibilitit
Nietzsches und der modernen Ideen auch nur zu ahnen oder sehen zu wollen. Le
Corbusier etwa ist stark gepragt vom Zarathustra, aber mehr um seine provokative

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access

29


https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Nietzsches Architektur der Erkennenden

kiinstlerische Personlichkeit zu entwickeln (Cohen*), als das denkerische Potenzial in
seinen eigenen Schriften zu assimilieren. Mies van der Rohes ebenso grofde Faszination
tiberspringt leichten Fufles den totalen Widerspruch zu seinen intellektuellen hegeliani-
schen Tendenzen. Man spiirt zwar die Radikalitit des Bruches mit einer Tradition, man
glaubt einen Begleiter im Kampf gegen die alte Welt gefunden zu haben, doch man ahnt
wenig von der Tiefe des Bruches, man versteht nicht, dass die letzte Moderne nur die
Blitte einer viel dlteren Tradition war und der eigentliche Kampf Nietzsches vor allem
dieser zweitausend Jahre zuriickliegenden Moderne gilt. Und genau hier, in unserer
Stellung zur eigentlichen griechischen Moderne, entscheidet sich, ob wir sein »Vorspiel
einer Philosophie der Zukunft [...] gegen das Jahr 2000« wirklich schon wahrnehmen
konnen.

Schon Heidegger wies darauf hin, dass das umfassendere Werk Nietzsches in sei-
nem Nachlass bestiinde. So steht auch der sehr frithe Text Ueber Wahrheit und Liige im aus-
sermoralischen Sinne von 1873 nicht im Rampenlicht seiner zu Lebzeiten veréffentlichten
Biicher, und dies aus gutem Grunde. Er bleibt, als wahres Fundament seiner zukiinfti-
gen philosophischen Konzepte, fiir das westliche Denken einfach unassimilierbar. Ueber
Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne ist eben mehr als eine Stellungnahme zur
Sprachtheorie. Nietzsches sehr frithes Postulat liuft spater auf den Willen zur Macht
hinaus. Auch simtliche Gedanken von Wissenschaft und Weisheit im Kampf, Zwischen Wis-
senschaft und Kunst... (PHG, Stuttgart: Reclam 1994, III) sind auf diesem Fundament ge-
griindet. Habermas’ Formulierung eines Nietzsches als Drehscheibe der modernen Phi-
losophie darf man deshalb natiirlich nicht falsch interpretieren, denn es handelt sich
mehr um ein Potenzial als um ein verbreitetes effektives Umdenken. Dieses noch weit
unausgeschopfte Potenzial gab uns den Anlass, eine unzeitgemif3e Betrachtung der Ar-
chitektur zu skizzieren.

Methodik: Organon, Instrumentalisierung, Iteration

In irgend einem abgelegenen Winkel des in zahllosen Sonnensystemen flimmernd
ausgegossenen Weltalls gab es einmal ein Gestirn, auf dem kluge Thiere das Erken-
nen erfanden. Es war die hochmuthigste und verlogenste Minute der »Weltgeschich-
te«: aber doch nur eine Minute. Nach wenigen Athemziigen der Natur erstarrte das
Cestirn, und die klugen Thiere mussten sterben. (WL, 1873)

4 »A des moments décisifs de son histoire intime et de ses stratégies mondaines, il lui aura aussi
servi de guide dans la construction de sa propre personnalité d’artiste provocant« (Cohen, in: Kost-
ka: 330).

5 »Sein Titel ist>)enseits von Gut und Bose, Vorspiel einer Philosophie der Zukunft«. (Verzeihung! Sie
sollen es nicht etwa lesen, noch weniger mir Ihre Empfindungen dariiber ausdriicken. Nehmen
wir an, daf es gegen das Jahr 2000 gelesen werden darf..).« (Brief Nietzsches an Malwida von
Meysenbug vom 24. September 1886)

Unsere Erinnerung an Nietzsches Kritik am Christentum sorgte noch 2020 im Vortrag Penser I'art
de batir avec Nietzsche fiir nicht geringe Aufregung mancher Studenten und Lehrer an der HEPIA
Genf.

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

Verallgemeinerungen aufzustellen ist seit zwei Jahrtausenden ein heikles Unterfangen.
Im Namen der Wahrheit glaubt man keine Wahrheiten mehr. Dies ist der Hintergrund
der philosophischen Kontroversen, der Ursprung jeder neuen Philosophie, der Fortgang
ihrer Tragddie, die Vereinzelte sogar Fortschritt nennen oder die man ganz einfach als
die schon recht lange dauernde Moderne bezeichnen kann. Egal, was man darlegt, im-
mer meint einer, es besser zu wissen. Alles wird sogleich hinterfragt, ausgeleuchtet, wi-
derlegt und alsdann neu begriindet. Unser Wissen, also auch das Besserwissen, griindet
auf unserem Begriff der Wahrheit; es steht und fillt mit diesem Begriff, mit unserem
Begreifen von Wahrheit und Erkenntnis. Von Platons hochstehender Akademie bis hin-
ab zur heutigen Meinungsgesellschaft finden wir eine solide Tradition, den absoluten
Glauben an die Wahrheit, schlimmer noch, den Glauben an den unbestreitbaren Wert
der Wahrheit. Der Weg zu ihr, sagt man, sei steinig, nur fiir wenige Auserwahlte, aber
ihr Versprechen wiegt mehr als alles Erlittene, denn nur der Weg zur absoluten Wahrheit
fithrt auf den Weg zum absoluten Gliick. Dies ist das Grundfundament unserer westli-
chen Kultur, ist noch immer ihre einzige unbestrittene Verallgemeinerung, und wer sie
in Erinnerung ruft, rennt lediglich offene Tiiren ein. Doch wehe dem, der sie bestreitet...

Kritikvermogen sollte nicht als Ziel jeglicher Erziehung verstanden sein, sondern le-
diglich als Grundvoraussetzung des Schaffens. Reine Kritik der Erkenntnis fithrt uns
nur weiter in den Nihilismus (Problem der Zyniker), wenn das Kritisierte nicht im glei-
chen Zuge ersetzt oder neu orientiert wird, d.h. sich schon als Versuch des Schaffens ei-
ner neuen Lebensmaglichkeit versteht. Dieses Schaffen umfasst aber selbstverstindlich
auch die Abschaffung von Unniitzem, allen voran der wahren Welt, mit der gleichzeitig
aber auch die scheinbare Welt abgeschafft wird.

Nochmals: Jede hypothetische Wahrheit wird unter dem Joch der Idee einer abso-
luten Wahrheit kritisiert (im besten Fall wenigstens konstruktiv), um Letzterer etwas
niher zu riicken. Dies entspricht dem geisteswissenschaftlichen Fortschrittsideal des
Abendlandes. Dieses Ideal ist jedoch gleichzeitig der Ursprung einer entriickten Welt,
d.h., unserer scheinbar realen Welt wird eine ideale wahre Welt iibergeordnet. Diese sei
unerreichbar oder wenigstens stark verschleiert, aber all unser Streben muss auf sie zie-
len. Wir haben damit eine Hierarchie und Wertung eingefithrt zwischen dieser und jener
Welt, den beiden Extremen einer fatalen Werteskala. Fortschritt und Riickschritt ent-
sprechen einer Verschiebung auf der zwischen scheinbarer und wahrer Welt gespannten
Werteskala. So finden wir in einer nahezu biniren Vision am einen Ende beispielswei-
se das Bose, das Hissliche, das Korperliche, das Scheinbare, das Viele sowie das Werden
und am anderen folglich das Gute, das Schone, das Geistige, das Wahre, das Eine und
das Sein. Philosophieren heifdt meist nicht mehr, als diese Werteskala zu bespielen: ein
eher kligliches Spiel trauriger Theoretiker.

Doch definierte (synthetisierte) der frohliche Wissenschaftler Gilles Deleuze die Phi-
losophie plétzlich ganz anders und behauptete zusammenfassend, ihre eigentliche Auf-
gabe sei es, Konzepte zu entwickeln, also Begriffe, Theorien und Ideen zu prigen, de-
ren Wert einzig am Leben zu messen sei. Das Entscheidende an dieser Definition ist,
dass nicht mehr das Leben selbst mit der altgediegenen Werteskala gewertet wird, son-
dern dass umgekehrt, im Sinne Nietzsches, das Leben iiber den Wert eines Begriffs ent-
scheidet (JGB: 7). Entgegen der zweitausendjihrigen Tradition des Denkens, deren zu
Ende gedachte Entwicklung den Nihilismus bedeutet, besteht die Grundeinsicht dieses

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access

31


https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Nietzsches Architektur der Erkennenden

>Neuansatzes«aber ganz einfach darin, dass es fiir das Leben absolut irrelevant ist, ob ei-
ne Theorie wahr oder falsch ist, dass wir sozusagen vorher von einem falschen Problem
ausgingen. Diese Grundeinsicht Nietzsches entzweite die Geschichte des Denkens oder
richtiger ausgedriickt: Seit Nietzsche gibt es nicht mehr nahezu ausschliefilich gespens-
tische Hinterweltler, sondern wieder vermehrt auch lebendige Geister. Letztere gehen
in ihrem Aufbegehren ohne Zégern weit in der Zeit zuriick und bereiten selbst manches
arg Gespenstische der Hinterweltler wieder fiir neue Lebensperspektiven auf. Mit diesen
authentischen Kiinstlern wollen wir der Frage »Was ist Architektur?« nachgehen, ohne
uns dabei um das scheinbar noch immer zeitgeméifie Problem einer wahren Definition
zu sorgen.®

Zum klassischen Aufbau des Buches: Martin Heidegger unterstrich in seinem Nietz-
sche I, Letzterer hitte nur einen einzigen Gedanken gehabt, ein einziges und seine ge-
samte geistige Arbeit umspannendes Konzept, als letztes Faktum allen Geschehens ent-
wickelt. Hat man diesen Gedanken, den Nietzsche in die Formel »der Wille zur Macht«’
gepragt hat, einmal verinnerlicht, kdnnte man eigentlich nur noch Biicher wie Tausend
Plateaus von Deleuze und Guattari schreiben, die wie deren Gras und Rhizom von der
Mitte aus in alle Richtungen wachsen. Lesen und Denken entsprichen dann eher einer
Art Meditation.

Wir versuchen hingegen, diesen >unlogischen< Gedanken der absoluten >Unwahr-
heit« als wahrlich sletztes Faktum« dennoch in einen annihernd logischen Aufbau zu
gliedern, denn wir Normalsterblichen meditieren nicht, sondern unser Denken ist noch
zutiefst geprigtvon der klassischen Logik (Kausalitit, Folgerungen, Prigungen der Dia-
lektik...), d.h. einer noch allzumenschlich eingezwingten Form des Willens zur Macht.
Dennoch versuchen wir, trotz eines konventionellen Aufbaus der einzelnen Kapitel keine
allzu klassische Herleitung oder gar Beweisfithrung darzulegen, sondern eher eine ite-
rative Illustration dieses einen Grundgedankens, die Unwahrheit als Lebensbedingung
zuzugestehen, in unterschiedlichen Themenbereichen zu entwickeln.

Trotz verschiedener Planskizzen hat Nietzsche seinen »Versuch einer Umwertung al-
ler Werte« nie in Form eines einzelnen Werkes konkretisiert. Dieser vorliufige Untertitel
des Willens zur Macht erklirt aber eindeutig das Ziel seines geplanten Hauptwerkes, und
man konnte vielleicht mit Recht fragen, ob es nach seinem Gesamtwerk und dem noch
umfangreicheren Nachlass wirklich noch etwas umzuwerten gab. War sein Ziel rein in-
haltlich gesehen nicht schon erreicht? Vielleicht fehlte lediglich eine Synthese oder so
manche Vertiefung wichtiger Teile und ihrer Zusammenhinge?

Um sein Denken zu erfassen (d.h. vor allen den Hauptgedanken des Willens zur
Macht), hat man also keine andere Wahl, als die gesammelten Werke als ein mehr oder
weniger kohirentes Ganzes zu verstehen. Denn Nietzsche hat im Grunde genommen

6 »So eine Theorie basiert nicht auf dem Bedurfnis, die Grundannahmen anderer als falsch zu be-
weisen, sondern versucht lieber bestimmte Projekte zu finden, bei denen die Perspektiven sich
gegenseitig bestarken« (Graeber 2: 25).

7 Nicht zu verwechseln mit dem gleichnamigen Buch, welches lediglich eine zweifelhafte Auswahl
aus dem Nachlass der Schaffensperiode 1884—88 zusammenfiigt. Und um hier gleich jegliche Be-
denken auszuschlieRen: Nietzsches Konzept des Willens zur Macht gehort insbesondere der Psy-
chologie an (dem Phdnomenalismus dersinneren Weltq) und nicht dem Bereich politisch-gesell-
schaftlicher Uberlegungen.

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

keine wirklich thematisch geordneten Biicher geschrieben. So findet man beispielsweise
zum Thema Wissenschaft weitaus mehr seiner schwerwiegendsten Aussagen iiber das
Gesamtwerk verteilt als in der Frohlichen Wissenschaft. Fast alle von Nietzsche behan-
delten Themen unserer Kultur kehren in seinen Schriften wieder und wieder, werden
von Buch zu Buch neu aufgegriffen und weiterentwickelt. Der Kontext eines Zitates,
eines Aphorismus, ist somit fast immer das gesamte Werk. Mit Missverstindnissen
aus dem Kontext isolierter Aphorismen Nietzsches ist unsere jiingste Geschichte reich-
lich bestiickt, aber eben auch unsere Architekturgeschichte. Aus dieser >Gesamtskizze
des Willens zur Macht« beschrinken wir uns aber in dieser >abgekiirzten« Schrift auf
eine konzentrierte Auswahl nur einiger wesentlicher, dem dominierenden westlichen
Denken jegliche Grundlage entziehenden Gedanken.

Ubrigens ist miralles verhafit, was mich blof belehrt, ohne meine Tatigkeit zu vermeh-
ren oder unmittelbar zu beleben. (Goethe, in: UB: 97)

Dieses Buch ist somit keine Definition, sondern ein experimenteller Ausgangspunke,
ein Provisorium, eine Moglichkeit. Die vorliegende Abhandlung hat in diesem Sinne ei-
ne entschiedene Tendenz zu weit iibergreifenden Vereinfachungen. Es wurden mit der
»Kiirze« des Textes nicht nur simtliche >Herleitungen«< reduziert, sondern auch metho-
disch kategorisiert (iiberzogen). Dieses Vereinfachen begriindet sich aber durch das Er-
gebnis der Analyse, das riickwirkend die Methodik der Abhandlung pragt. Das Darzu-
stellende flieRt bereits in die Darstellung mit ein.

Eine wissenschaftliche Arbeit iiber Nietzsche ist stetig dem Angriff Nietzsches auf
samtliche unangefochtene Fundamente der Wissenschaft ausgesetzt (Logik, Dialektik,
Kausalitit...). So kommt der (frohliche) Wissenschaftler nicht umher, das Wissen zu
werten, also Werte fiir das Leben zu schaffen, bescheidener ausgedriickt, zu testen,
und Werte einzig und allein am Leben zu messen. Im idealen und fir uns Kinder der
Moderne wahrscheinlich unméglichen Fall konnte beispielsweise eine Arbeit iiber die
Umkehrung des Platonismus in ihrer Methodik, wie es Nietzsche beabsichtigte, den
Platonismus schon umkehren. Das Ergebnis bestimmt den Anfang bzw. riickwirkend
die Forschungsweise. Das Vereinfachen, dessen Bedeutung fiirs Leben das eigentliche
Thema dieses Buches ist und weit mehr als nur einen offensichtlichen Bindestrich
zwischen Architektur und Philosophie bedeutet, wird also nicht nur philosophisch
ausgeleuchtet (Inhalt), sondern auch unmittelbar in der Darstellung illustriert (Form).

Statt einer ausfithrlichen Vertiefung eines Spezialgebietes innerhalb des breit ge-
facherten kulturellen Arbeitsfeldes Nietzsches wurde der allgemeineren Zuginglichkeit
wegen, aber vor allem auch zur lllustration der iibergreifenden Zusammenhinge und
gegenseitigen Abhingigkeiten verschiedener Bereiche versucht, eine méglichst synthe-
tische und iterative Darstellung des Gedankens der Unwahrheit fir die hervorstechends-
ten Bereiche unserer Kultur zu komponieren: Wir werden also gesonderte Bereiche der
Architekturgeschichte (den elenden Historizismus), des Denkprozesses (kognitive Wis-
senschaften), der Philosophie (kurze Geschichte des Denkens), der Physik (als Reprisen-
tant der Naturwissenschaften), der Religion und der Sprache (als Instrument des Den-
kens) ansprechen. Trotz eines mitunter wissenschaftlich angehauchten Kleids handelt

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access

33


https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Nietzsches Architektur der Erkennenden

es sich eben bei vorliegender Abhandlung ausdriicklich um ein reines Gedankenexperi-
ment bzw. eine Streitschrift der Fiktion.

Plato’s freie Art, mit Socrates zu verfahren [..]. Die freie Art sich Socrates zurecht zu
machen (Xenophon ebenso). (KSA10, § 8[15])

In der ausdriicklichen Absicht eines iiber eher >orthodoxe Forschung« hinauszielenden
Gedankenexperimentes nehmen wir uns in dieser Streitschrift bedenkliche Freiheiten,
die man sich in einer streng akademischen Studie selbstverstindlich nicht erlauben
diirfte. Wir befinden uns damit etwas niher an jenem von Breitschmid dargelegten
Gegenpol zu den traditionell akademischen Arbeiten iiber Nietzsches Baugedanken®,
ohne Letztere auch nur im Geringsten kritisieren zu wollen und ohne hier den Anspruch
auf Wissenschaftlichkeit beider Pole geltend machen zu wollen. Warum aber keine rein
wissenschaftliche Arbeit erstellen? Weil der Wissenschaft mit Nietzsches unerhérter
Abschaffung der Wahrheit eben unter Umstinden ihr eigentliches Fundament entzogen
wire! Weil dies nichts weniger hiefRe, als die Unwahrheit unsinnigerweise beweisen
zu wollen, um anhand letzter Primissen die Wahrheit aus der Welt zu schaffen. Das
Gedankenexperiment geht vielmehr von der frivolen Annahme aus, dass die Welt nicht
im Geringsten der Wahrheit bedarf und dass neben simtlichen lebensférdernden auch
ein Grofteil der lebensnegierenden Unwahrheiten (Konzepte) nur wegen der Erfindung
der Wahrheit bewahrheitet werden — und unnétig fortbestehen — konnten.

Die Methodik einer vorzugsweisen Instrumentalisierung aller verwendeten Quellen,
nicht zu verwechseln mit ihrer vorangehenden Interpretation, entspricht einer Argu-
mentation mit klaren »Hintergedanken, mit offen gelassenen Tiiren« (M: 10) und stellt
unter Goethes Leitmotiv, blofle Belehrung auszuschalten, den Versuch dar, kein kalt-
bliitiges, objektiv hinnehmendes Stiick Wissenschaft zu liefern, sondern eine neue Aus-
gangsposition zu schaffen, eine neue Perspektive der Architekturtheorie zu skizzieren.
Wir schenken also ausschlieRlich den fréhlichen Wissenschaften unsere Aufmerksam-
keit, denn auch wir sind, um mit Nietzsche fortzufahren, »keine denkenden Frésche,
keine Objektivier- und Registrier-Apparate mit kalt gestellten Eingeweiden« (FW: 7).

Unser Versuch ist das Testen einer Welt ohne Wahrheit, eine Untersuchung und
Auslotung dieser Hypothese in den verschiedenen Bereichen der westlichen Kultur (Ar-
chitektur, Philosophie, Religion, Kunst und Wissenschaft). Wir wollen nichts erfinden,
nur anwenden, aber selbst jede Anwendung ist nicht zu trennen von Interpretation
und Instrumentalisierung, d.h. es geht um eine klare Abgrenzung des Resultats von
seiner Quelle (ein Sprung). Unser Denken nimmt Nietzsche als Ausgangspunkt, doch
kann dieses Denken selbstverstindlich niemals Nietzsche zur Verantwortung ziehen.
Denn wie Nietzsche selbst sagt, ist jeder Gedanke eine Vergewaltigung. Es gibt keinen
Nietzscheanismus, wollen wir seinem Denken auch noch so treu bleiben (Nietzsche be-
endetjeglichen Ismus, auch jeden aufihn selber bezogenen). Alles kommt von Nietzsche
und doch kann und darf sich nichts auf Nietzsche berufen. Nietzsche braucht keine
Interpreten, aber der Mensch braucht Interpretation, braucht schliefflich den Begriff,

8 »[...], bei dem es nicht mehr um Inhalte, sondern um das experimentierende Weiterdenken der
Texte geht, also um Mobilitit des Denkens selbst« (Breitschmid: 32).

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

das Konzept, zum Uberleben. So wie Nietzsche die Griechen instrumentalisiert, um
Konzepte (Begriffe) zu schaffen, d.h. Philosophie zu betreiben, instrumentalisieren auch
wir Nietzsche, um iiber unsere Frage »Was ist Architektur?« hinaus die Frage »Was ist
Erkenntnis?« (Ortega 2: 50) zu erdrtern und schliefilich den Weg zu (s)einer Architektur
der Erkennenden zu 6ffnen.

Diese Methode kann manchmal auch aus dem Kontext gerissene Zitate mitein-
schlieRen, d.h. erstaunlich s>prizise« Formulierungen aus einem anderen, firr unseren
Ansatz (der Metaphysik der Kunst) immerhin verwandten Themenbereich, ohne aber
davon tibertriebenen Gebrauch zu machen. Mehrfach dienen die verwendeten Quellen
als Tool-Box im Sinne Michel Foucaults, in der man rumstdbert, bis man etwas fiir
unseren Fachbereich Brauchbares und Zweckorientierbares findet (Foucault 2: 1391). Mit
Deleuze’ ist nochmals das Wesentliche iiber den Sinn von Theorien zusammengefasst:
»Eine Theorie, das ist genau wie eine Werkzeugkiste. Nichts zu tun mit dem Signifi-
kant... Es muss von Nutzen sein, es muss funktionieren. Und nicht fiir sich. Wenn es
niemanden zu seiner Anwendung gibt, angefangen beim Theoretiker selbst, der damit
aufhort Theoretiker zu sein, ist sie wertlos, oder der richtige Moment ist noch nicht
gekommen. Man revidiert keine Theorien, man macht neue, man muss neue davon
anfertigen.«

Eine neue Perspektive setzt aber die Analyse des Gegebenen voraus. Das Neue be-
notigt abermals das Ausmerzen des Alten, besonders alter Mythen, wie beispielsweise
die Fabel unserer Moderne. Und genau hier liegt der Grund der Zusammenfithrung von
Philosophie und Architektur, um eben dieses Ammenmairchen der Geschichtsschreibung
aufzudecken und - wie Le Corbusier lakonisch an seine modernen Kollegen schrieb —
»CHASSER LA BETISE« (»TO BANISH STUPIDITY« [Boesiger, B1: 6]). Wenn wir also die — rein
geisteswissenschaftlich betrachtet, — absolut unhaltbare Fabel von der Moderne des frii-
hen 20. Jh. aus dem Weg riumen, konnte diese neue Perspektive vielleicht eine Archi-
tektur der Erkennenden umreifien. Doch dazu ist es fiir Nietzsche vor allem nétig, das
letzte Faktum der >Unwahrheit als Lebensbedingung« nicht nur zu begreifen (JGB: 10),
sondern durchdringend zu pflegen.

Mit diesen beiden schon alles Wesentliche enthaltenden Grundsitzen gehen wir den
Weg der Moderne nochmals, diesmal ohne Abkiirzungen, nicht nur mit Fragmenten,
nicht mit einigen wenigen kanonischen Aphorismen Nietzsches herumschleudernd, wie
dies leider zu jenem Zeitpunkt weitliufig geschah, sondern bis an den Ausgangspunkt
seines Denkens, bis an den Ursprung unseres westlichen Denkens. Um das (architekto-
nische) Denken neu zu begriinden, muss man selbstverstindlich erst den alten Grund
erfassen. Wenn wir also den Aufbruch wollten, und dies wollte in der Tat die Moderne
des frithen 20. Jh., so kénnen wir uns nicht im Sinne der Renaissance auf >die« Antike
beziehen (man denke beispielsweise an Le Corbusiers Ausblick auf eine Architektur, man

9 »C’est ¢a, une théorie, Cest exactement comme une boite a outils. Rien a voir avec le signifiant... 1|
faut que ca serve, il faut que ¢a fonctionne. Et pas pour soi-méme. S'il 'y a pas des gens pour s'en
servir, a commencer par le théoricien lui-méme qui cesse alors d’étre un théoricien, cest quelle ne
vaut rien, ou que le moment nest pas venu. On ne revient pas sur une théorie, on en fait d’autres,
on en a d’autres a faire.« (Deleuze 5: 290)

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access

35


https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Nietzsches Architektur der Erkennenden

denke an die >moderne« Fehlinterpretation der griechischen Tempelarchitektur...), son-
dern miissen zuriick bis Thales, zuriick zur Geburt unserer abendlindischen Philosophie
gehen.

Diesen Weg ist Nietzsche gegangen, um seinem seinzigen< philosophischen Ziel
nachzugehen, der Umkehrung des Platonismus. Fiir uns Spitgeborene ist immer alles
leichter, der Weg existiert schon. Mit Nietzsche zuriickzukehren heif3t, nicht stindig
die nicht nur unbedeutende, sondern auch unverantwortliche Frage stellen zu miissen,
ob es denn noch der gute, der richtige Weg sei. Denn mit seinen Genealogien bewiltigt
Nietzsche >gut<und >boses, »wahr« oder>falschs, d.h. unsere abendlindische Moral; er un-
terscheidet lediglich Lebens-Forderndes und -Hemmendes und schligt den Weg eines
eher ethischen Denkens ein (Deleuze 7: 138). Anders ausgedriickt, es ist vollig irrelevant,
ob nun Nietzsche mit seinen Untersuchungen der Vorsokratiker das >wissenschaftliche«
Vorrecht hat oder beispielsweise vielmehr der spite Heidegger, der selbstverstindlich
ebenfalls diesen obligatorischen Weg zu Thales gegangen ist, allerdings auf anderer
Fihrte (der ontologischen). Es kommt lediglich auf den Wert dieser Auslegung fiir das
Leben an und ihrer Nutzbarmachung fiir unsere zentrale Frage »Was ist Architektur
(der Erkennenden)?«.

»Nichts ist wahr, alles ist erlaubt« (Z: 303). Nun scheint alles méglich zu sein. Aber
diesisteben nur ein Schein. Und man wird es bereits verstanden haben, auch dieses Buch
ist nur scheinbar moglich, und kann nichts anderes sein, als der bescheidene Versuch,
eine férdernde Liige im auflermoralischen Sinne zu verfassen.

[Bemerkung zur rohen Form des Textes (insbesondere der unzihligen integrierten
Textverweise): »Moval fiir Hiuserbauer. — Man muf} die Geriiste wegnehmen, wenn das
Haus gebaut ist« (M:326). Wie Mandelbrot es mit »dem gefliigelten Wort von Gauss:
>Wenn ein Haus erst fertig ist, sieht niemand mehr eine Spur des Geriists« (Mandel-
brot: 413) erliutert, wird mit dem Verputzen simtlicher Spuren auch die prizise Ent-
stehungsgeschichte des Hauses verwischt. Wir wollen aber aus Griinden der absoluten
Transparenz simtliche Geriiste stehen lassen und statt eines scheinbar fertigen Hauses,
eine ewige, fiir jedermann zugingliche und komplett nachvollziehbare Baustelle erstel-
len. Praziser gesagt, wollen wir eben noch kein Haus bauen (beispielsweise eine neue Ar-
chitekturtheorie), sondern vorerst nur ein moglichst transparentes Baugeriist erstellen;
und das Geriist, im Gegensatz zum Haus, muss eben nicht unbedingt schén und pracht-
vollin Erscheinung treten. Es gehort noch in die Sparte der Werkzeuge, einer bescheide-
nen Moral fiir Geriistbauer. Aber man darf beruhigt bleiben: Lediglich das vordergriindi-
ge Geriistist streng wissenschaftlich, das hintergriindige, sich stetig entwickelnde Haus,
ist aber selbstverstindlich reine Fiktion. Wir entschuldigen uns also nicht fiir die fehlen-
de Nachvollziehbarkeit eines spurlos gereinigten Textes, sondern umgekehrt fir dessen
Uberladenheit an Quellen- und Querverweisen. Erst wenn der komplette Entstehungs-
prozess des ewig werdenden Hauses des Seins wahrhaftig als Kunst erkannt wird, als
eine untriigliche Architektur der Erkennenden, darf man auch das Geriist wegnehmen.]

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung
Problemstellung: die Ethik der Kunst

Dem Nichtphysiker fallt es schwer zu glauben, dafl die gewchnlichen Gesetze der Phy-
sik, die er als Musterbilder unverletzbarer Genauigkeit betrachtet, auf der statistisch
faRbaren Tendenz der Materie, in Unordnung (iberzugehen, beruhen sollen. (Schré-
dinger:122)

Das Relativieren der Wahrheit, ohne dem eigentlichen Relativismus fiirsprechen zu wol-
len, betrifft nicht nur die Geisteswissenschaften, sondern in gewisser Weise auch die
Naturwissenschaften. In einer Welt, in der immer noch alles aufer der Stetigkeit unsin-
nig erscheint (Schrodinger: 94), wollen wir mit Nietzsche erneut den >Sinn< der Wahr-
heit tiberpriifen. Wir wollen uns dabei jegliche intellektuellen Freiheiten erlauben, da es
in diesem Versuch eben nicht um Wahrheit an sich, sondern ausschlief3lich um ihre Le-
benstauglichkeit geht (analog zu Nietzsches zweiter unzeitgemifien Betrachtung: Vom
Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben).

Wie schon erwihnt, handelt es sich in diesem Sinne nicht um eine analytisch-em-
pirische Wissensermittlung, denn es wird geradezu das Wissen hinterfragt, nicht nur
dessen Moglichkeit, sondern insbesondere dessen Sinn und Wert fiir das Leben. Fiir so
manchen orthodoxen Forscher befinden wir uns damit also aufierhalb jedes streng wis-
senschaftlichen Spektrums. Wir nihern uns dennoch nicht dem Bereich einer philoso-
phischen Abhandlung (falls man hier noch einen grundlegenden Unterschied gelten ma-
chen will bzw. den Widerspruch einer solchen Aussage unberiicksichtigt lisst), denn wir
entwickeln kein neues philosophisches Konzept, sondern betrachten nur die Tragweite
eines fundamentalen Gedankens Nietzsches insbesondere fiir den Fachbereich der Ar-
chitektur, aber eben auch auf einer allgemeineren Ebene fiir die gesamte Kultur. (Aber
wie wir noch sehen werden, braucht auch der Philosoph einen fantastischen Riickspie-
gel, um seine wahrhaftige Vision zu erreichen und nachwirkend vorwirts zu gelangen.)
Samtliche wissenschaftliche Referenzen werden unter dem Joch dieses einen Gedankens
fiir unsere Abhandlung instrumentalisiert (wie oben bemerket, ist dieses Instrumentali-
sieren schon eine Konsequenz der ganzen Abhandlung). Es geht nicht um das Wissen an
sich, nicht um ein Kritisieren, Prazisieren oder Korrigieren, sondern um seine perspek-
tivische Verwendung, um Konstruktion, man mdochte fast schon sagen, um Baukunst.
Das beste Beispiel einer >frivolen«< Instrumentalisierung finden wir bei Nietzsche selber,
wie uns Ch. Andler erinnert (Andler: 340), indem er seine Griechen der Geburt der Tragodie
schopenhauerisches Blut trinken lief und ihre Nationalhymne neu mit Wagner kompo-
nierte. Das berithmteste, fatalste Beispiel bleibt aber selbstverstindlich Platons Instru-
mentalisierung von Sokrates.*

Die Kritik der Wahrheit ist natiirlich praktisch schon so alt wie die Erfindung der
Wabhrheit selbst. Doch wird mit Nietzsche potenziell ein entscheidender Bruch in diese
Tradition der Kritik eingeleitet: Er stellt den Wert der Unwahrheit fiir das Leben in den

10  »Nietzsches Dionysosist ebensowenig der mythische Dionysos wie Platons Sokrates der geschicht-
liche Sokrates. Werden ist nicht sein, und Dionysos wird zur gleichen Zeit Philosoph, wie Nietzsche
Dionysos wird. Auch hier machte Platon den Anfang: Er wurde Sokrates, wihrend er zugleich So-
krates Philosoph werden lief3.« (Deleuze 10: 74)

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access

37


https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Vordergrund und erkennt in der Wahrheit ein geradezu lebensfeindliches Prinzip. Mit
diesem Bruch ist aber zugleich auch das (auf Wahrheit zielende) Brechen beendet oder
zumindest wird die Kritik im Sinne einer konkreten Lebensperspektive neu orientiert.
Es wird also nicht mehr widerlegt (im wissenschaftlichen Sinne), da das alte Problem
der Wahrheit nunmehr eine Themaverfehlung darstellt, sondern am Leben gemessen (im
philosophischen Sinne). Denn wie uns Nietzsche klar zu verstehen gibt, hat es sich als
»unmoglich erwiesen, eine Kultur auf Wissen zu bauen« (KSA7, § 19[105]), und da wir ja
kein Organ der Erkenntnis besitzen (GT:196), ist dies selbstverstindlich auch nirgends
der Fall.

Wo liegt also das Problem? Es liegt im Mangel der Innovation! Innovation nicht ver-
standen als Moglichkeit, sondern als Voraussetzung des Lebens. Nehmen wir nochmals
Nietzsches Bild von der wachsenden Wiiste zur Hand: Die Welt wird von ungefihr vier
Weltreligionen und einer nicht weit davon entfernten Zahl sozioskonomischer Systeme
umstellt, allesamt mit stark hegemonischer Tendenz, also einer potenziellen Reduktion
dieser schon jetzt beunruhigend kleinen Zahl. Man ist geneigt, Spengler recht zu geben,
wenn er vom Ende des Kampfes der Ideen spricht und damit vom Ende einer letzten Idee
der Zivilisation, deren Umriss nun formuliert ist, deren Geist, Technik und Wirtschaft
im Problemsinne fertig sind und die mit der Globalisierung nur noch ihre Anwendung
auf das universale (Da-)Sein erwarten (Spengler: 686). Nichts als Einheitsdenken," der
nun erstellte universelle Prototyp geht in Serie. Ein Baum steht da, fiir viele noch >der«
Baum, aber kein Wald ist mehr in Sicht. Das Waldsterben ist unser grofites intellektuel-
les Problem. Insbesondere unser dialektisches Denken fithrt geradewegs zu Monokultur
und Abtoten jeglichen Keimes an Innovation. Unsere Dialektik ist nur das kulturelle Kor-
relat der Wahrheit.

Greifen wir beispielsweise das von C. Lévi-Strauss’>wildem Denkenc (Lévi-Strauss: 29ff.)
iibernommene Begriffspaar des Bastlers und des Ingenieurs in Collage City auf (Rowe/
Koetter: 148ff.). Das wilde Denken ist mitten in allem wissenschaftlichen Denken. »Es
springt voraus auf leichten Stiitzen: schwerfillig keucht der Verstand hinter drein und
sucht bessere Stiitzen, nachdem ihm das Zauberbild erschienen ist« (KSA7, § 19[75]).
Innovation ist gepragt von sprunghaftem Denken, sehr entfernt vergleichbar mit den
sprunghaften molekularbiologischen Mutationen der Evolution. Wir miissen zuerst
kreativer >Bastler< sein und nur in einem zweiten Schritt strenger >Ingenieur<, um das
Funktionieren des Versuches zu iiberpriifen, zu dndern, zu perfektionieren.

Was die intellektuelle Fruchtbarkeit und Innovation betrifft, ist die nahezu »empiri-
sche« Methode, »das Fremdeste paarend und das Nichste trennend« (GT: 240), bzw. das
scharfe Zusammendringen des Nichsten mit dem Fernsten (UB: 307) mit Sicherheit ein
brauchbarer Wink. Wir nannten dieses ungestiime Denken anfangs schon ganz einfach
das Instrumentalisieren. Hier darf es keinen wiirzlosen, orthodoxen Foschungsdogma-

11 »Die sogenannten sozialistischen Lander ihrerseits haben ebenfalls die >eindimensionalisieren-
den< Wertsysteme des Westens verinnerlicht. So macht der einstige, nach aufien gezeigte Egali-
tarismus der kommunistischen Welt der massenmedialen Serialisierung Platz (gleiches Ideal von
Status und gehobenem Lebensstandard, gleiche Moden, gleiche Art von Rockmusik und so wei-
ter).« (Guattari 2: 15)

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

tismus geben' (kulturelle Fruchtbarkeit hat eben nichts mit Korrektheit zu tun). Das hat
auch ganz klar Le Corbusier in den griechischen Tempeln gelesen (Le Corbusier 2:159),
und man kann dies deshalb nur begrenzt den Architekten der frithen Moderne vorwer-
fen,"” als sie weiterhin durch ihre Brille der Sachlichkeit exklusiv weifd konzipierte Tem-
pel sahen und nichts von der urspriinglich extravaganten Polychromie wissen wollten
(Neumeyer 1: 38). Denn es gibt sicher kein Rezept fiir kreatives Denken, aber es gibt ganz
offensichtlich eines, es zu vermeiden.

Wahrheit und Fiktion stehen natiirlich nicht im Widerspruch, ganz im Gegenteil,
sie stehen eben mit Nietzsche nicht mehr in Opposition, da die Erste ja geradezu aus der
Zweiten entsteht™. Trotzdem ist der kiinstlerische Prozess des Lebens (d.h. des Denkens)
durch den scheinbaren Widerspruch von wahr und falsch kompromittiert. Ein Poten-
zial bleibt unausgeschépft, ein von Nietzsche entdeckter Kontinent ging uns systema-
tisch verloren.” Eine wahrhaftige Kultur der Innovation blieb unterbunden, eine Kultur
des Werdens wurde unter dem Mantel des abendlindischen (postsokratischen) Seins er-
stickt. Wir sehen nicht den unmittelbaren Zusammenhang des Organischen mit dem
Kinstlerischen (KSA7, § 19[50]), nicht, dass eben das Organische des Kiinstlerischen be-
darf. Unser gesamtes Kunstverstindnis griindet auf diesem Missverstindnis, wir miss-
verstehen die Lebens-Kunst. Wir Generalisten befinden uns weit ab vom kompetentes-
ten Kunstspezialisten im Sinne Le Corbusiers (Boesiger, B1: 6), weitabvon der Erkenntnis
der Lebensbedingung durch Kunst. Wahrheit und Leben stehen im Widerspruch. Mit
unserer widerspriichlichen Auffassung der Kunst entziehen wir uns ihrer ungeheuren
Aufgabe und Wiirde, denn nur sie allein kann alles neu schaffen und das Leben neu ge-
biren (KSA7, § 19[36]). Hierin liegt die ethische Verantwortung der Kunst!

Es existiert eine ethische Wahl zugunsten der Reichhaltigkeit des Méglichen, eine
Ethik und eine Politik des Virtuellen, die die Kontingenz, die lineare Kausalitat, die Last

12 »Uneoraison<plutdt fade, voila tout notre potage, et nul ne songe plus a réformer aucun logos« (J.-L.
Nancy, in: F. Nietzsche, Sur Démocrite, Paris: Editions Metaillé 1990, S.148).

13 »Wir haben das iibrig gebliebene entseelte Knochengebiude alter Kunst fir etwas Ganzes und
Lebendes angesehen und es so, wie wir es fanden, nachzuahmen fiir gut empfunden. Es fehlt die-
sen Copien nach dem Tode, diesen Wachslarven, natiirlich an Originalitit und Leben. Das Eben-
maass der Grundformen, die man an diesen Triimmern noch bewundern muss, obgleich sie al-
les bedungen nothwendigen Schmuckes beraubt sind, verleitete uns, im Schmucklosen und Kah-
len die Criechische Reinheit zu suchen, und diese ganz unrichtige Idee in Ausfithrung zu bringen.
Weit entfernt, das Wesentliche der Antike aufzusuchen, brachten wir in geistloser Nachifferei je-
ne Mammuthsknochen erstorbener Vorzeit ganz in dem Zustande, wie wir sie fanden, fir unsere
armlichen Bediirfnisse in Anwendung.« (Semper: 11)

14 »lavie est la condition de la connaissance, I'erreur est la condition de la vérité, et cela dans son
fondement le plus profond. Le savoir de 'erreur ne le transcende pas... Nous devons aimer I'erreur
etveiller surelle, c’est le sein maternel de la connaissance. A cause de la connaissance aimer la vie
et la promouvoir, c’est |a la condition fondamentale de toute passion de la connaissance.« (Niet-
zsche, in: Jaspers: 201)

15 »Nietzsche a découvert un continent, celui de la Volonté de Puissance — et nous I'avons perdu.
Délibérément, consciencieusement perdu, avec un acharnement a la mesure de I'effroi qu'il nous
inspire.« (Edelman: 3)

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access

39


https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 Nietzsches Architektur der Erkennenden

der Sachverhalte und der Bedeutung, die uns qualt, entkérpert und deterritorialisiert.
(Guattari1: 43)

https://dol.org/1014361/9783839470725-004 - am 13.02.2026, 21:45:51. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470725-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

