
 

 

Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit 

 

 

I.1 Die nachklassische Physik als Anlass der Reflexion 

auf die praktische Vermitteltheit von Erkenntnis 

 

Die Überwindung der Newton’schen Mechanik durch die Relativitätstheorie und 

die Quantenphysik wird landläufig als bedeutsame Wende innerhalb der Physik 

beschrieben, prägte erstere doch über mehr als zwei Jahrhunderte nicht nur das 

Selbstbild der Physik, sondern auch das Bild von Naturwissenschaftlichkeit 

schlechthin. In der Folge waren auch die zentralen wissenschafts- und erkennt-

nistheoretischen Debatten im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts durch die Refle-

xion auf die Neuartigkeit der nachklassischen Physik bestimmt. Besonders in der 

deutschsprachigen Philosophie wurden die modernen naturwissenschaftlichen 

Entwicklungen vielfach unter dem Topos einer Krise angesprochen. Sei es als 

Krise des Naturverständnisses, als Krise der Naturwissenschaften, als Krise des 

Kantianismus oder als Krise der Anschauung. Ein wesentlicher Aspekt der Kri-

sendiagnosen ist die Einschätzung, dass mit der nachklassischen Physik eine 

Form von Naturerfahrung auftritt, welche die bis dato philosophisch dominante 

Erkenntnisauffassung zu überdenken herausfordert. Denn insbesondere im 

deutschsprachigen Raum war die Erkenntnistheorie bis dahin weitgehend kantia-

nisch und somit transzendentalphilosophisch geprägt. Aus dieser Konstellation 

heraus wurde, wie im Folgenden herausgearbeitet wird, an der Erkenntnistheorie 

Kants vermehrt kritisiert, dass sie, erstens, systematisch davon ausgehe, jegliche 

empirische Erfahrung hebe damit an, dass die ausschließlich rezeptive Sinnlich-

keit Anschauungen von Gegenständen empfängt. Als Transzendentalphilosophie 

müsse sie, zweitens, voraussetzen, dass Erfahrung durch im Erkenntnissubjekt 

verortete überzeitliche und allgemeingültige Bedingungen strukturiert ist und 

sich damit der Form nach prinzipiell nicht ändern kann. Die Kritik lautet dann, 

dass unter diesen Voraussetzungen weder der Erkenntnisakt selbst als Tätigkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

aufgefasst werden kann noch die Erfahrungsbedingungen als sich im Tun her-

ausbildende begriffen werden können.  

In Form eines ersten Auftaktes dient dieses Kapitel dazu, jenen Problemhori-

zont zu umreißen, vor dessen Hintergrund Bachelard seine immanenzphilosophi-

schen Überlegungen entwickelt, um diese zeithistorisch zu kontextualisieren. So 

arbeite ich anhand der von sehr verschiedenen Philosophieverständnissen ge-

prägten Krisendiagnosen durch Hans Hahn und Helmuth Plessner exemplarisch 

heraus, dass zentrale Debatten dieser Zeit von der Suche nach einer alternativen 

Bestimmung der Form des Erkenntnisprozesses geprägt waren, die der (experi-

mental-)praktischen Vermittlung wissenschaftlicher Erkenntnis Rechnung trägt. 

Und diese Suche firmierte maßgeblich unter dem Topos der Krise der Anschau-

lichkeit.
1 
 

In systematischer Hinsicht zeigt sich damit an den Diagnosen der Krise der 

Anschaulichkeit, dass sich in den 1930er Jahren in der Philosophie vermehrt 

Stimmen zu Wort meldeten, die gegen eine passiv-rezeptive Stellung des Er-

kenntnissubjektes verschiedene Aktivitätsaspekte an Erkenntnisbeziehungen in 

den Vordergrund rückten. Während Hahn die aktiv-spontane Seite des mathema-

tischen Verstandes im naturwissenschaftlichen Tun betont, dabei allerdings ge-

wissermaßen die rezeptiven Momente der physikalischen Erfahrung ausblendet, 

zielt Plessner weitergehend auf die Reflexion (experimentaltechnischer) Mittel 

in den wissenschaftlichen Erkenntnispraxen. Plessner skizziert damit eine ähnli-

che Neujustierung der epistemologischen Problematik wie Bachelard.
2
 Gegen 

eine abbildtheoretische Erkenntnisauffassung treten also mit den Krisendiagno-

sen erneut tätigkeitsreflexive Aspekte in den philosophischen Diskurs. Erneut 

deshalb, weil in der Geschichte der Philosophie immer wieder Positionen aufge-

                                                           

1  Aus diesem Grund ziehe ich im Folgenden die Rede von einer „Krise der Anschau-

lichkeit“ derjenigen von einer „Krise der Anschauung“ vor. Denn was hier in eine 

Krise zu geraten scheint, ist schließlich nicht ein Vermögen namens Anschauung als 

solches, sondern ein bestimmter Modus der Erfahrung, welcher als Anschaulichkeit zu 

bezeichnen ist.  

2  Grundsätzlich stellen die Parallelen in der philosophischen Herangehensweise der 

deutschsprachigen philosophischen Anthropologie im Ausgang von Plessner und der 

Historischen Epistemologie im Anschluss an Bachelard ein weitgehend unerforschtes 

philosophisches Feld dar. Eine systematische Studie dahingehend bezogen auf eine 

Epistemologie des Lebendigen legt Thomas Ebke (2012) vor, indem er den Bache-

lard-Schüler Georges Canguilhem in Bezug zu Plessner setzt. Das ambivalente Ver-

hältnis zwischen dem logischen Empirismus und der Wissenschaftsphilosophie  

Bachelards zeigt demgegenüber die jüngst erschienene Studie von Pravica (2015) auf. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 47 

 

treten sind, die bezogen auf das traditionell der theoretischen Philosophie vorbe-

haltene Problem der Erkenntnis verschiedene mit der Reflexion auf Praxen bzw. 

Praxis anhebende Ansätze anführten. Zu denken sei hier insbesondere an die 

Hegel’sche und Marx’sche Dialektik sowie an den angelsächsischen Pragmatis-

mus. Trotz mitunter rezeptionsgeschichtlicher Hochphasen dieser Ansätze sind 

allerdings die konsequent tätigkeitsreflexiven Argumentationszüge stets margi-

nale Positionen innerhalb der Philosophie geblieben. Zwar bieten beispielsweise 

Hahn und Plessner wie auch Bachelard als Reaktion auf die konstatierte An-

schaulichkeitskrise jeweils eigene Lösungsansätze zur Neubestimmung der er-

kenntnistheoretischen Subjekt-Objekt-Beziehung. Gleichwohl gingen zumindest 

im Falle von Plessner und Hahn keine weitergehenden praxistheoretischen Im-

pulse in die dominanten deutschsprachigen und angelsächsischen Diskurse der 

Wissenschafts- und Erkenntnistheorie ein. Im Unterschied zum deutschsprachi-

gen und angelsächsischen Raum hat sich hingegen in Frankreich im Ausgang 

von Bachelard, wie erwähnt, mit der Épistémologie eine Theorielinie herausge-

bildet, die zentral die praktische Vermittlung von Welt- und Selbstverhältnissen 

in den Blick nimmt und damit den klassischen erkenntnistheoretischen Subjekt-

Objekt-Dualismus grundlegend in Frage stellt. Dass die Problemstellung der 

Épistémologie keine bloße Abgrenzungsallüre der französischen Intellektuellen 

darstellt, sondern sich an einem höchst relevanten philosophisch-systematischen 

Problem abarbeitet, zeigt sich nicht zuletzt daran, dass zeitgenössisch Rouse 

ganz ähnliche Fragestellungen aufgreift. 

Die nachklassische Physik bietet nun in vielerlei Hinsichten Anlässe, eine 

passiv-rezeptive Stellung der forschenden Subjekte zu hinterfragen.
3
 So muss 

aufgrund der festgestellten Wechselwirkungen zwischen einem Messergebnis 

und anschließender erneuter Messung auf Teilchenebene von einem Einfluss des 

Messinstruments auf den gemessenen Zustand ausgegangen werden. Eindrück-

lich illustrieren dies Doppelspalt-Experimente in der Quantenphysik, welche den 

Welle-Teilchen-Dualismus der quantenphysikalischen Gegenstände demonstrie-

ren. Wenn aber der Vorgang des Messens in der Quantenphysik den gemessenen 

                                                           

3  Mir geht es im Folgenden nicht um eine vollständige Rekonstruktion der erkenntnis-

theoretischen Grundlagen der nachklassischen Physik, sondern vielmehr um eine ex-

emplarische Illustration der Anschaulichkeitsproblematik.  

 Siehe zu einer detailliert an den physikalischen Bestimmungen entwickelten Studie zu 

naturphilosophischen Aspekten der Raum-Zeit angesichts der Quantenphysik und der 

Relativitätstheorien aus analytisch-philosophischer Perspektive: Carrier 2009. Siehe 

zu einer wissenschaftstheoretischen Rekonstruktion von Raum-Begriffen in der Phy-

sik ausführlicher: Mainzer 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Zustand beeinflusst, dann legt dies grundsätzlich nahe, das experimentaltechni-

sche Tun in den Blick zu nehmen. Die philosophische Reflexion der Praxen der 

nachklassischen Physik verdeutlicht insofern plakativ, dass die physikalischen 

Erkenntnisgegenstände wie etwa Elektronen in der Teilchenphysik nicht als bloß 

rezeptiv empfangene Erscheinungen, sondern in weiten Teilen ausschließlich 

vermittelt über experimentaltechnische Effekte zugänglich sind. Verschiedene 

Messgeräte können dabei zu unterschiedlichen Darstellungen der gemessenen 

Gegenstände führen. 

Diese experimentaltechnischen Effekte können allererst mit Rückgriff auf 

Experimentierapparate wie bspw. die Nebelkammer hervorgebracht, zumeist erst 

mithilfe von Messinstrumenten bestimmt, mittels mathematischer Darstellungs-

mittel zueinander in Bezug gesetzt und häufig nur in einer elaborierten Termino-

logie beschrieben werden. Auch wenn die Tätigkeit des wissenschaftlichen Ex-

perimentierens sich immer schon technischer Mittel bediente, so wird spätestens 

mit den Experimentalpraxen der nachklassischen Physik die technische Ver-

mitteltheit der Forschungsgegenstände virulent, denn sie treten als unanschauli-

che in Erscheinung – als Phänomene, die in der alltäglichen Erfahrungswelt kei-

ne Entsprechungen finden und mitunter auf so rätselhafte Umstände wie eine 

Welle-Teilchen-Dualität schließen lassen. Angesichts dessen kann das, was in 

den Experimenten sichtbar wird, nicht (länger) als unmittelbar in der „Anschau-

ung“ gegebenes „Ding für uns“ begriffen werden, sondern muss als erst in der 

experimentellen Vermittlung gegenständlich Gewordenes verstanden werden.  

Auch die Relativitätstheorie fordert auf Seiten der nachklassischen Physik 

zentrale kantische Grundannahmen heraus. So gilt im Rahmen der Kant’schen 

Konzeption der dreidimensionale euklidische Raum als unhintergehbare An-

schauungsform. Positionen und Lageverhältnisse äußerer Gegenstände können 

also im Kant’schen Sinne ausschließlich euklidisch vorgestellt werden. Nun legt 

aber Einstein eine nichteuklidische Bestimmung der kosmologischen ‚Natursei-

te‘ vor: Mithilfe einer Verallgemeinerung der Riemann’schen (und damit einer 

nichteuklidischen) Geometrie bestimmt die allgemeine Relativitätstheorie ein 

nichtlineares Raum-Zeit-Kontinuum, welches nicht bloß seinerseits die Bewe-

gungen von Materie beeinflusst, sondern zugleich durch die spezifischen Mate-

rieverteilungen Krümmungen erfährt. Neben zahlreicher anderer philosophischer 

Fragen, die die allgemeine Relativitätstheorie angeregt hat, ist für die Anschau-

lichkeitsfrage hier insbesondere von Bedeutung, dass mit dem Raum-Zeit-

Kontinuum gerade ein weder euklidisches noch absolutes Bezugssystem zur ma-

thematischen Modellierung physikalischer Systeme in kosmischer Größenord-

nung vorgelegt wird. Bedeutsam daran ist, dass diese vierdimensionale Raum-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 49 

 

Zeit-Bestimmung gerade nicht unmittelbar in der Anschauung angetroffen wird, 

sondern Konzeptualisierungspraxen erwächst.  

In der wissenschaftsphilosophischen Reflexion wurden diese Aspekte unter 

dem Topos der Krise der Anschauung (bspw. Hahn 1988) bzw. der Anschaulich-

keit reflektiert (bspw. Plessner 1985). Bevor ich mit den Krisendiagnosen und 

Lösungsvorschlägen von Hans Hahn und Helmuth Plessner zwei sehr verschie-

dene deutschsprachige Positionen aus den 1930er Jahren vorstellen werde, 

möchte ich die Problematik der kantischen Erkenntnisauffassung kurz skizzie-

ren. Meine Darstellung orientiert sich dabei an derjenigen philosophisch wirk-

mächtigen Lesart, welche moniert, Kant könne im Rahmen der erkenntnistheore-

tischen Problematik in der Kritik der reinen Vernunft die Vermittlung von Sinn-

lichkeit und Verstand nicht bestimmen.
4
 Diese Lesart teilen die Kritiken von 

Plessner, Hahn und Bachelard. 

 

 

I.2  Das Anschaulichkeitsproblem der Kant’schen 

Erkenntnistheorie 

 

Die Erkenntnistheorie Kants zeichnet sich dadurch aus, dass sie die Erkenntnis-

möglichkeit auf zwei transzendentale Vermögen zurückführt, die Kant als „zwei 

Stämme der menschlichen Erkenntnis [...], die vielleicht aus einer gemeinschaft-

lichen, aber uns unbekannten Wurzel entspringen“ (Kant KrV B 29, 1974: 66), 

beschreibt: Die rezeptive Sinnlichkeit einerseits und den spontanen Verstand an-

dererseits. Beide Vermögen operieren nun an und mit unterschiedlichen Vorstel-

lungsarten: der Verstand mit Begriffen, die Sinnlichkeit mit Anschauungen.
5 

Be-

reits die Metapher von den unvermittelt nebeneinander stehenden Erkenntnis-

stämmen drückt dabei das grundlegende Problem der kantischen Erkenntnis-

auffassung aus: Obwohl Kant ausdrücklich darum bemüht ist, zwischen aktiven 

                                                           

4  Vielfach ist angemerkt worden, dass Kant dieser Vermittlungsfrage, die die Kritik der 

reinen Vernunft aufwirft, in der Kritik der Urteilskraft nachgeht. Zu Alternativen zu 

der im Folgenden dargestellten Interpretation siehe insb.: Kaulbach 1978; Hubig 

1985; Nerurkar 2012. 

5  Das Projekt von Kant ist es also, eine erkenntnistheoretische Geltungsbegründung auf 

den transzendentalen Bedingungen der Erfahrung aufzubauen. In anderen Worten, die 

Konstitutionsprinzipien der Erfahrung stellen in seiner Konzeption zugleich die er-

kenntnistheoretischen Geltungsbedingungen dar (vgl. dazu Schnädelbach 2000: 

191f.). Damit setzt Kant die transzendentalen Erfahrungsbedingungen und die Bedin-

gungen der Möglichkeit von Erkenntnis in eins.  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

und passiven Momenten am Erfahrungsakt zu vermitteln, bleibt in seinem Lö-

sungsvorschlag die Rolle der praktischen Vermittlung unterbestimmt. Und so ge-

lingt es ihm im Rahmen der Zwei-Stämme-Problematik in der Kritik der reinen 

Vernunft nicht, den vorausgesetzten Dualismus aufzuheben. Angesichts der 

hochgradig experimentaltechnisch vermittelten Gegenstände der nachklassischen 

Physik stellt dies den Kern der konstatierten Anschaulichkeitskrisen dar.  

Die Unterscheidung zwischen Sinnlichkeit und Verstand führt Kant im ersten 

Absatz der Transzendentalen Ästhetik in der Kritik der reinen Vernunft folgen-

dermaßen ein: 

 

„Auf welche Art und durch welche Mittel sich auch immer eine Erkenntnis auf Gegen-

stände beziehen mag, so ist doch diejenige, wodurch sie sich auf dieselbe unmittelbar be-

zieht, und worauf alles Denken als Mittel abzweckt, die A n s c h a u u n g . Diese findet 

aber nur statt, so fern uns der Gegenstand gegeben wird; dieses aber ist wiederum, uns 

Menschen wenigstens, nur dadurch möglich, daß er das Gemüt auf gewisse Weise affizie-

re. Die Fähigkeit (Rezeptivität), Vorstellungen durch die Art, wie wir von Gegenständen 

affiziert werden, zu bekommen, heißt S i n n l i c h k e i t . Vermittelst der Sinnlichkeit al-

so werden uns Gegenstände gegeben, und sie allein liefert uns A n s c h a u u n g e n ; 

durch den Verstand aber werden sie gedacht, und von ihm entspringen B e g r i f f e .“  

(Kant KrV: B 33, 1974: 69; Herv. i.O.) 

 

Im Sinne Kants beruht die Erfahrung von Gegenständen und mithin empirische 

wissenschaftliche Forschung also auf unmittelbar sinnlichen Anschauungen; ge-

gebene Anschauungen können sodann mittels Verstandestätigkeit unter Begriffe 

gebracht werden. Kant gesteht dabei zwar zu, dass in tatsächlichen Erkenntnis-

prozessen Erkenntnisgegenstände sehr wohl – „[a]uf welche Art und durch wel-

che Mittel“ – auch immer vermittelt erscheinen können. In letzter Instanz ist es 

jedoch die Sinnlichkeit, die Anschauungen von Gegenständen empfängt, auf die 

sich anschließend das Denken unmittelbar bezieht. Sinnlichkeit ist dann das pas-

siv-rezeptive Vermögen, Anschauungen zu empfangen, Verstand das aktiv-

spontane Vermögen, Anschauungen unter Begriffe zu bringen. Der Erkenntnis-

akt im Sinne Kants hebt damit mit einer Determination durch die Objektseite an: 

Die Objektseite affiziert zunächst das Subjekt. Der äußere Reiz wird dem Sub-

jekt in den Bahnen seiner transzendentalen Anschauungsformen als konkrete 

Anschauung gegenständlich. Erst nachdem dem Erkenntnissubjekt Erscheinun-

gen von Dingen gegeben sind, setzt der begriffliche Verstand als aktives Vermö-

gen auf der Seite des Subjekts ein. Damit muss Kant bereits eine vorgängige 

dingliche Gliederung der Welt voraussetzen, so dass Dinge in der Welt (be-

stimmt als Dinge an sich) die Quelle von Sinnesaffektionen (in Form von Din-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 51 

 

gen als Erscheinungen) darstellen.
6
 Dies stellt das erste Moment des Anschau-

lichkeitsproblems dar, denn ein Elektron wird nicht als passiv rezeptive Erschei-

nung gegenständlich, die dann erst begriffliches Denken hinzutreten lässt. 

Schließlich ist das Experimentieren, innerhalb dessen ein Elektron gegenständ-

lich wird, als ein reflexives Tun bereits begrifflich vermittelt. So erfordert bereits 

die (Re-)Produktion der Experimentalgeräte physikalische Messtheorien. 

Das zweite, damit systematisch verschränkte Moment wurzelt im transzen-

dentalphilosophischen Anspruch Kants. So setzt er voraus, dass die Vermögen 

Sinnlichkeit und Verstand jeweils durch spezifische transzendentale Prinzipien 

konstitutiv bestimmt werden: Der Verstand durch die reinen Verstandesbegriffe 

(die Kategorien), die Sinnlichkeit durch die reinen Anschauungsformen Zeit und 

Raum. Das Projekt Kants ist es, auf diesen Prinzipien die Möglichkeit unumstöß-

licher synthetischer Urteile a priori zu gründen. Er sieht in ihnen also eine von 

den Kontingenzen der empirischen Erfahrung befreite Begründungsbasis. In den 

reinen Anschauungsformen Raum und Zeit verortet er dabei die Scharnierstelle 

der Möglichkeit synthetischer und dennoch apriorischer Urteile, die über bloß 

begriffsanalytische Bestimmungen hinausgehen. Insofern verlängert er gleich-

sam die Priorisierung der ‚sinnlichen‘ Seite, die er für die synthetischen Urteile a 

posteriori (empirische Erfahrung) veranschlagt, auf die synthetischen Urteile a 

priori: Die reinen Anschauungsformen gehen den reinen Verstandesbegriffen 

dann systematisch voran, „weil die Bedingungen, worunter allein die Gegen-

stände der menschlichen Erkenntnis gegeben werden, denjenigen vorgehen, 

unter welchen selbige gedacht werden“ (Kant KrV: B 30f., 1974: 66). 

Entscheidend für die in die Krise geratene Anschauungskonzeption ist also, 

dass Kant Raum und Zeit als im Sinnesapparat verortete transzendentale Bedin-

gungen und damit (für menschliche Erkenntnissubjekte) unveränderliche und un-

hintergehbare Formprinzipien jeder möglichen empirischen Erfahrung versteht. 

Der dreidimensionale Raum, der in der euklidischen Geometrie seine mathemati-

sche Darstellung findet, wird somit von Kant als unveränderliche „Eigenschaft 

unsres Gemüts“ (Kant KrV: B 37, 1974: 71) angesehen. Für mit einem menschli-

chen Erkenntnisapparat ausgestattete Wesen sind damit Anschauungen von äu-

ßeren Gegenständen nur möglich, wenn sie der Form nach im dreidimensionalen 

Raum vorgestellt werden (vgl. Kant KrV: B 42ff.,1974: 75ff.). Euklidische Geo-

metrie, welcher Kant zuschreibt, apriorisch eindeutige, synthetische Urteile über 

                                                           

6  Auf die von Kant dabei veranschlagte Noumenon-Phänomenon-Unterscheidung sowie 

deren Problematisierung werde ich in Kapitel 2.3 näher eingehen. Dort werde ich  

Bachelards Umdeutungsvorschlag, das Verhältnis von Noumena zu Phänomena als 

experimentalpraktische Vermittlung zu bestimmen, diskutieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

die Eigenschaften von Lagebeziehungen fällen zu können, ist in diesem Sinne 

genau deshalb möglich, weil der dreidimensionale euklidische Raum die unver-

änderliche Anschauungsform des äußeren Sinns darstellt (Kant KrV: B 40f., 

1974: 74), also in Absehung davon, ob uns überhaupt Anschauungen von äuße-

ren Gegenständen gegeben sind, die transzendentale Form jeder auf die Welt be-

zogenen Anschauung ausmacht. Und das heißt auch, dass in diesem Sinne die 

transzendentalen Konstitutionsbedingungen der Erfahrung zugleich die Grenzen 

der möglichen Erkenntnis bestimmen. 

Die transzendentalphilosophisch gewähnte Argumentation Kants fußt damit 

auf der Annahme, dass es nur eine – nämlich die euklidische – Geometrie als 

Wissenschaft von Lageverhältnissen gibt. Dies traf freilich für die Zeit Kants zu. 

Gleichwohl handelt es sich bei der euklidischen Geometrie nicht um eine ahisto-

rische, überzeitlich geltende Wissenschaft von Lageverhältnissen, sondern um 

einen historisch – wenn auch zweitausend Jahre stabil gebliebenen – spezifi-

schen Stand der Geometrie. In anderen Worten, dem transzendentalphilosophi-

schen Anspruch entgegen ist die Argumentation Kants sehr wohl vom Stand der 

Einzelwissenschaften seiner Zeit abhängig. Denn mit dem Nachweis der prinzi-

piellen Möglichkeit der Modifikation bzw. Streichung des Parallelenaxioms 

wurde nunmehr die Formulierung nichteuklidischer und damit unanschaulicher 

Geometrien möglich. Für eine vor dem Hintergrund der philosophischen Refle-

xion naturwissenschaftlichen Tuns konstatierte Krise der Anschauung ist nun 

zunächst nicht diese innermathematische Entwicklung entscheidend, sondern der 

Umstand, dass jene „unanschaulichen“ nichteuklidischen Geometrien ebenso 

wie weitere „unanschauliche“ mathematische Konzeptionen sich als geeignetes 

Darstellungsmittel physikalischer Forschungsgegenstände erwiesen haben. Sol-

che unanschaulichen mathematischen Darstellungen der Forschungsgegenstände 

stellen im Verbund mit deren experimentaltechnischer Vermitteltheit das we-

sentliche Moment der Krise der Anschaulichkeit dar. Mithin geht, wie gesagt, 

mit der Krisenbehauptung gleichsam eine Historisierung der von Kant als über-

zeitlich transzendental gesetzten reinen Anschauungsformen als erkenntniskons-

titutive Prinzipien einher.
7
 Eine solche historische Kontextualisierung transzen-

                                                           

7  Wohlgemerkt sind die verschiedenen Argumentationslinien im Zuge der konstatierten 

Anschaulichkeitskrise weder die ersten noch die einzigen Bestrebungen, das Apriori-

sche (historisch, anthropologisch, sozial etc.) zu relativieren. Vielmehr führt bereits 

Kants Zeitgenosse Johann Georg Hamann dahingehende Überlegungen an. Von Scho-

penhauer über Dilthey und Nietzsche bis hin zur Transzendentalpragmatik Apels und 

zu den Diskursanalysen Foucaults – um hier nur besonders einschlägige Positionen zu 

nennen – stellen verschiedene Varianten der Relativierung des Aprioris einen zentra-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 53 

 

dentalphilosophisch gewähnter Prinzipien mag dann das immanenzphilosophi-

sche Projekt motivieren, eine wissenschaftsphilosophische Reflexion im Aus-

gang vom Vollzug wissenschaftlicher Praxis anzuvisieren, ohne dabei vollzugs-

vorgängige Konstitutionsprinzipien vorauszusetzen. 

Solange Kant Sinnlichkeit und Verstand als „zwei Stämme der menschlichen 

Erkenntnis“ (Kant KrV B 29, 1974: 66) denkt, die Vermittlung beider Vermögen 

aber kaum bestimmt, bleibt er also einem dualistischen Denken verhaftet. Ist es 

in der Reflexion der nachklassisch physikalischen Experimentalpraxen gerade 

die Inblicknahme ihrer experimentaltechnischen Vermitteltheit, die ihre Gegen-

stände als unanschaulich statt als anschaulich gegebene Dinge erscheinen lässt, 

so lassen sich just jene technischen Forschungsmittel kaum in den kantischen 

Dualismus der Erkenntnisstämme einfügen: Weder lassen sie sich der passiven 

Seite der Sinnlichkeit noch der aktiven Seite des Verstandes eindeutig zuordnen.  

Um eine möglichst große Spannweite an philosophischen Positionen abzu-

bilden, werde ich im Folgenden, wie angekündigt, die Problematik der Krise der 

Anschaulichkeit exemplarisch anhand der Argumentationen der Aufsätze Die 

Krise der Anschauung von Hans Hahn (hier 1988; erstmals erschienen 1933) und 

Das Problem der Natur in der gegenwärtigen Philosophie von Helmuth Plessner 

(hier 1985; erstmals erschienen 1930) darstellen. Während Hahn, von Haus aus 

Mathematiker, als einer der Mitwirkenden des Wiener Kreises eine an der Phy-

sik und der Mathematik orientierte philosophische Programmatik verfolgt, ver-

tritt Plessner einen im Anschluss an sinnesphysiologische Forschungen ent-

wickelten philosophisch-anthropologischen Ansatz. Die an diesen Positionen 

aufgezogene Skizze der Anschaulichkeitsproblematik soll dazu dienen, die im-

manenzphilosophische Problemstellung, die den Überlegungen Bachelards im-

plizit ist, zu schärfen. Somit wird der philosophische Problemhorizont markiert, 

innerhalb dessen auch Bachelard seine immanenzepistemologische Inblicknah-

me des technisch vermittelten Tuns von WissenschaftlerInnen beginnt. In der 

Konfrontation mit Hahns und Plessners metaphysikkritischen Lösungsvorschlä-

                                                           

len philosophischen Topos dar. Einen systematischen Überblick dazu legt Herbert 

Schnädelbach unter dem Titel Was ist eigentlich ein relatives Apriori? (Schnädel-

bach 2000, siehe zu weiteren philosophiehistorischen Linien insb. 189ff.) vor.  

 Jenseits der weiteren Debatten geht es mir an dieser Stelle darum, dass mit den An-

schaulichkeitskrisendiagnosen ein Aspekt virulent wird, der für die im Hauptteil die-

ser Arbeit diskutierten immanenzphilosophischen Positionen von Rouse, Bachelard 

und Althusser von entscheidender Bedeutung ist, nämlich dass hier in der philosophi-

schen Reflexion wissenschaftlicher Praxen transzendentalphilosophische Grundan-

nahmen überdacht werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

gen angesichts einer Krise der Anschaulichkeit lässt sich außerdem die Spezifik 

der immanenzphilosophischen Alternative im Ausgang von Bachelard schärfen. 

 

 

I.3 Logische Analyse statt Anschauung: Hans Hahn 

 

Im Aufsatz Die Krise der Anschauung beleuchtet Hahn (1988 [1933]) mit Kants 

Annahme, dass Geometrie und Arithmetik aus reiner Anschauung erwüchsen, 

einen auf die Mathematik bezogenen erkenntnistheoretischen Aspekt der An-

schauungskrise und leitet sodann zu physik-epistemologischen Überlegungen 

über. Hahn zielt damit darauf, entgegen der Kant’schen Bestimmung, die aktiv-

tätige Rolle des Subjekts beim Betreiben von Mathematik zu betonen.  

Wie wir oben gesehen haben, vertrat Kant die Auffassung, es gäbe zwei Ar-

ten von Vorstellungen: Die passive Anschauung und das aktive Denken. Wäh-

rend Denken begrifflich erfolge und sich letztlich auf die Syntheseformen der 

reinen Verstandesbegriffe, die Kategorien, zurückführen lasse, werde die rezep-

tive Anschauung durch die reinen Anschauungsformen Raum und Zeit ermög-

licht. Hahn schreibt nun Kant die Annahme zu, die Mathematik würde sich 

durch diese dem Erkenntnissubjekt transzendental gegebenen reinen Anschau-

ungsformen fundieren lassen, so dass die Anschauungsform des Raumes (der 

äußere Sinn) die Geometrie und die Anschauungsform der Zeit (der innere Sinn) 

die Arithmetik begründe. Genau gegen diese Fundierung der Mathematik in der 

Anschauung richten sich Hahns Überlegungen. Diese kantische Position spitzt er 

folgendermaßen zu:  

 

„Die Geometrie, wie sie seit dem Altertum gelehrt wird, handelt von den Eigenschaften 

des uns in reiner Anschauung völlig exakt gegebenen Raumes; die Arithmetik (die Lehre 

von den reellen Zahlen) beruht auf der reinen, völlig exakten Anschauung der Zeit.“ 

(Hahn 1988: 87) 

 

Wenn Hahn also gegen die transzendentale Begründung der Mathematik bei 

Kant argumentiert, dann problematisiert er die Fundierung mathematischer Zu-

sammenhänge in der Anschauung und hält dem entgegen, dass diese wesentlich 

auf – im Kantischen Sinne – begrifflichem Denken beruhen und sich damit nicht 

aus vermeintlich reinen Anschauungsformen ableiten lassen.
8 
 

                                                           

8  Freilich ist Hahns Lesart von Kants Bestimmung der Begründung der Mathematik 

verkürzt. Zwar geht Kant tatsächlich von einer Begründbarkeit der Geometrie und der 

Arithmetik durch die reinen Anschauungsformen Raum und Zeit aus, allerdings be-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 55 

 

Hahn problematisiert zu diesem Zweck zunächst anschaulich erscheinende 

geometrische Zusammenhänge hinsichtlich von Fragestellungen der mathemati-

schen Analysis. So könne man sich eine mathematische Funktion in der Darstel-

lung einer Kurve zunächst als Bewegung eines Punktes veranschaulichen. An-

schaulich macht die Kurve keine Sprünge, mathematisch gesprochen heißt dies, 

dass sie stetig ist. Das mathematische Problem der Differenzierung, sprich einen 

Grenzwert für die Steigung der Tangente einer Kurve für einen gewählten Punkt 

zu finden, gilt als mathematische Darstellung des physikalischen Problems, die 

Geschwindigkeit der Bewegung eines Punktes zu einem gegebenen Zeitpunkt zu 

ermitteln (vgl. Hahn 1988: 92). Die Auffassung, eine Kurve müsse in jedem 

Punkt differenzierbar sein, entspricht dann der anschaulichen Vorstellung, es 

müsse für jeden Zeitpunkt des Bewegungsverlaufs die momentane Geschwindig-

keit eines bewegten Punktes angegeben werden können. Der (lebensweltlichen) 

Anschauung scheint es dabei widersinnig, ein bewegter Punkt könne zu einem 

bestimmten Zeitpunkt eine nicht eindeutig bestimmbare Geschwindigkeit inne-

haben. Nun lassen sich aber mit mathematischen Mitteln Kurven konstruieren, 

für die sich zu bestimmten Punkten keine Tangenten bestimmen lassen, sprich, 

die in diesen Punkten, obwohl stetig, nicht differenzierbar sind. Geht man davon 

aus, eine solche Kurve würde einen Geschwindigkeitsverlauf darstellen, dann 

würde dies also bedeuten, dem bewegten Punkt, den die Kurve darstellt, komme 

an eben jenen Stellen keine bestimmte Geschwindigkeit zu. Die Konstruktion 

einer solchen Kurve ist nun gerade nicht mit bloßem Rückgriff auf Anschauung 

möglich, sondern bedarf des begrifflichen Denkens:  

 

„[N]ur das Denken, die logische Analyse kann bis zu dieser Kurve vorstoßen. Und wir se-

hen: hätte man sich in dieser Frage auf die Anschauung verlassen, so wäre man in Irrtum 

verharrt, denn die Anschauung schien zwingend darzutun, daß es Kurven, die in keinem 

Punkte eine Tangente haben, nicht geben kann.“ (Hahn 1988: 96f.) 

 

So kommt Hahn zu dem Schluss, dass sich in der modernen Mathematik allmäh-

lich die Überzeugung durchgesetzt habe, die Anschauung als ihre Begründungs-

basis zu verabschieden (vgl. Hahn 1988: 106):  

 

                                                           

hauptet Kant nicht, dass die Begründung völlig ohne begriffliches Denken erfolge. 

Vielmehr spricht er am Beispiel der Addition davon, dass zu ihrem Verständnis neben 

den Zahlbegriffen die „Anschauung zu Hülfe“ (Kant KrV B 16, 1974: 56; Herv. i.O.) 

genommen werden müsse.  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

„Der Raum der Geometrie ist nicht eine Form reiner Anschauung, sondern eine logische 

Konstruktion. Als widerspruchsfreie logische Konstruktionen sind aber auch anders-

geartete Räume möglich, als der Raum der üblichen Geometrie [...].“ (Hahn 1988: 111)  

 

Den antimetaphysischen Ambitionen des logischen Empirismus entsprechend 

mündet die von Hahn konstatierte Krise der Anschauung in der Forderung, eine 

vermeintlich reine Anschauungsform „Raum“, wie sie die kantische Transzen-

dentalphilosophie postuliert, ebenso als nicht begründbaren metaphysischen Bal-

last aus der Philosophie zu verbannen wie etwa auch das durch die Heisen-

berg’sche Unbestimmtheitsrelation infrage gestellte Postulat, physikalische Er-

eignisse müssten prinzipiell exakt in Raum und Zeit lokalisierbar sein (vgl. Hahn 

1988: 88). Die Pointe ist dann, dass die nicht beliebig exakte Lokalisierbarkeit 

sich mit physikalischen Mitteln erklären lässt. Die der Anschaulichkeit verhafte-

te Auffassung, eine solche Lokalisierbarkeit müsse prinzipiell möglich sein, sei 

hingegen eine metaphysische, die sich jedweder physikalischen Grundlage ent-

ziehe (vgl. Hahn 1988: 88).  

Hinsichtlich der metaphysikkritischen Stoßrichtung mag nun eine solche wie 

die vom Wiener Kreis geprägte Position Hahns dem immanenzphilosophischen 

Anspruch, den wir bei Rouse kennenlernen und mit der französischen Tradi-

tionslinie im Anschluss an Bachelard weiterverfolgen werden, auf den ersten 

Blick ähneln. Im Unterschied zu einer konsequent immanenzphilosophischen 

Position lässt sich jedoch feststellen, dass Hahn, indem er mit mathematischen 

und naturwissenschaftlichen Fallbeispielen argumentiert, zwar vorgibt, eine 

metaphysikfreie Konzeption vorzulegen. Indes tendiert sein Lösungsvorschlag 

jedoch dazu, die systematische Grundstruktur der monierten kantischen Trans-

zendentalphilosophie zu übernehmen und dabei schlicht Wissenschaften an die 

Stelle der Erkenntnisvermögen zu setzen: Statt der Anschauung schreibt er nun 

dem Denken, sprich dem zweiten kantischen Erkenntnisstamm „Verstand“, die 

Fundierung der Mathematik zu. Die Stelle der Sinnlichkeit nimmt bei ihm die 

(empirische) Physik, die Stelle des Verstandes das (meta-)mathematische Den-

ken ein. Insofern fallen bei Hahn die begriffliche und empirische Seite ebenso 

wie bei Kant erneut auseinander. Statt also den Kant’schen Dualismus aufzuhe-

ben, kehrt Hahn lediglich die Priorisierung der beiden Vermögen um: Für den 

Erkenntnisakt räumt er nunmehr dem mathematisch-spontanen Verstand die zeit-

liche und systematische Vorrangstellung ein. Freilich löst dies die Frage der 

Vermittlung zwischen aktiven und passiven Momenten nicht, sondern präsentiert 

lediglich eine spiegelbildlich problematische Konzeption.  

Dass Hahn die Frage nach der Vermittlung zwischen aktivem (Mathematik) 

und passivem Vermögen (Physik) nicht in den Blick zu nehmen vermag und 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 57 

 

dennoch das Problem zu ahnen scheint, fällt insofern an seinen Schilderungen 

auf, als er permanent zwischen mathematischen Zusammenhängen auf der einen 

Seite und physikalischen Sachverhalten auf der anderen Seite changiert: Unkri-

tisch setzt er schlicht voraus, dass eine stetige Kurve (Mathematik) die Bewe-

gung eines Punktes (Mechanik) repräsentiert oder gar umgekehrt eine mathema-

tische Kurve als Bewegung eines Punktes veranschaulicht werden kann. Inwie-

fern und warum dies möglich sein soll, thematisiert und problematisiert er hin-

gegen nicht. Schließlich ließe sich sehr wohl die Frage stellen, inwiefern denn 

allein der Umstand, dass eine stetige, aber nicht in allen Punkten differenzierbare 

Kurve mathematisch konstruiert werden kann, diese Kurve sogleich die mecha-

nische Bewegung eines Punktes darstellen sollte. Im Rahmen der Argumentation 

Hahns muss dann die mathematische Beschreibung physikalischer Zusammen-

hänge als bloße Anwendung mathematisch-logischer Konstruktionen gelten. 

Mithin legt Hahn hier ein konstitutionstheoretisches Verständnis der Mathematik 

nahe, nach dem mathematische Formulierungsmöglichkeiten physikalischen Er-

fahrungen logisch und systematisch vorangehen und diese sodann vollständig 

determinieren. So wichtig Fragen nach der Rolle von mathematischen Darstel-

lungsmitteln für die Physik sein mögen, so werden sie aus der konstitutionstheo-

retischen Perspektive Hahns gerade nicht als rekonstruktiv bestimmte Darstel-

lungsmittel reflektiert. Die empirische Seite physikalischer Forschung kann da-

mit von Hahn nur unzureichend erfasst werden. Eine konsequent immanenzphi-

losophische Reflexion hingegen müsste ausgehend von der Reflexion physikali-

scher Praxen die Vermittlung von aktiven und passiven Erfahrungsmomenten in 

den Blick nehmen. 

 

 

I.4 Krise der Anschaulichkeit als Krise  

 des Naturbegriffs: Helmuth Plessner 

 

Mit einer von Hahn völlig verschiedenen philosophischen Herangehensweise, 

nämlich der philosophischen Anthropologie, stellt hingegen Plessner die Annah-

me der Dualität von Sinnlichkeit und Verstand in den Mittelpunkt seiner kriti-

schen Auseinandersetzung mit denjenigen erkenntnistheoretischen Vorausset-

zungen, auf denen die konstatierte Krise der Anschaulichkeit beruhe. Zunächst 

ähnlich wie bei Hahn markieren auch für Plessner die physikalischen Neuerun-

gen des beginnenden 20. Jahrhunderts den Kontext einer Krise der Anschaulich-

keit. Auch Plessner verbindet mit der Krisendiagnose ein Überdenken transzen-

dentalphilosophischer Positionen. Anders als Hahn führt Plessner deren Krisen-

haftigkeit hingegen wesentlich auf eine Krise des Naturbegriffs der klassischen 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Mechanik zurück. Während Hahns Überlegungen letztlich darauf hinauslaufen, 

Philosophie weitgehend durch Wissenschaftsreflexion zu ersetzen, sieht Pless-

ner, gerade weil die zeitgenössischen Naturwissenschaften die Anschaulichkeits-

anforderung überwunden hätten, es als Aufgabe einer zeitgemäßen Naturphiloso-

phie an, komplementär zum naturwissenschaftlichen Naturverhältnis „die Natur 

als unmittelbar tragende Dimension unseres gesamten Lebens und Bewußtseins 

[...], d.h. in ihrer ursprünglichen Anschaulichkeit zu verstehen“ (Plessner 1985: 

67). Diese Naturphilosophie solle ausgestaltet sein als „Theorie der die Natur in 

ihrem Bildgehalt charakterisierenden Elemente“ (Plessner 1985: 71; Herv. i.O.). 

Ich werde auf diesen an dieser Stelle möglicher Weise irritierend klingenden Re-

kurs auf eine nun doch wieder als unmittelbar erscheinende und sich in einer 

gleichsam ursprünglichen Anschaulichkeit zeigenden Natur später zurück-

kommen und daran Ansätze einer Theorie lebensweltlicher Weltverhältnisse 

freilegen.  

Der nunmehr in die Krise geratene Naturbegriff der klassischen Mechanik 

beruhe, so Plessner, auf der erkenntnistheoretischen Voraussetzung, es bestünde 

eine Entsprechung zwischen den auf der Objektseite vorfindlichen Regelmäßig-

keiten (den Naturgesetzen) und den Erkenntnisbedingungen auf Seiten des trans-

zendentalen Subjekts. In dieser klassischen erkenntnistheoretischen Konzeption 

musste dann also gelten:  

 

„Menschlicher Intellekt und naturimmanente Gesetzesratio sind die an den einander 

gegenüberstehenden Sphären des Subjekts und des Gegenstandes hervortretenden Seiten 

einer übergreifenden zeitlosen Ordnung.“ (Plessner 1985: 58)  

 

In ähnlicher Stoßrichtung wie Hahn, der die metaphysischen Voraussetzungen 

hinter einer in dieser Weise postulierten Entsprechung der Anschaulichkeit auf 

der Subjektseite und deren Adäquatheit für die Objektseite diskreditiert, macht 

Plessner auf die religiösen Wurzeln einer solchen erkenntnistheoretischen Kon-

zeption aufmerksam:  

 

„Wie nach Newton der die Natur einig befassende Weltraum das Sensorium dei genannt 

werden kann, so beherrscht den Gang aller in ihm möglichen Prozesse jede Vernunft oder 

absolute Logik, deren ewige Grundwahrheiten nach Leibniz auch für Gott bindend sind. 

Diese der Natur wesenszugehörige Vernünftigkeit ist zugleich die Basis für den Natur-

forscher, der die Erscheinungen aus ihnen selber verstehen will.“ (Plessner 1985: 58)  

 

Die transzendenzphilosophischen Voraussetzungen, die dieser klassischen Erklä-

rung der Erkennbarkeit von „Natur“ zugrunde liegen, bestehen also darin, dass, 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 59 

 

erstens, Erkenntnis wesentlich als eine zweistellige Relation zwischen einem Er-

kenntnissubjekt und einem Erkenntnisobjekt (Naturphänomen), mithin dual, auf-

gefasst wird. Sodann wird, zweitens, die Erkennbarkeit der Objektseite dadurch 

erklärt, dass das Subjekt über ein prinzipiell allgemeines Anschauungsvermögen 

verfügt, welches es ihm ermöglicht, Objekte der äußeren Welt sinnlich wahrzu-

nehmen und sie damit rezeptiv zu empfangen. Komplementär dazu ist „Natur“ 

dann das, was sich mittels dieses idealiter allgemeinen Anschauungsvermögens 

in der Erfahrung zeigt. Vorausgesetzt werden muss deshalb eine Strukturanalo-

gie bzw. Passgenauigkeit zwischen dem Anschauungsvermögen und der Ver-

nünftigkeit der Naturprozesse, die Plessner hier als metaphysisch, mithin trans-

zendent moniert. Zwar geht Kant über die unreflektierte Passungsvoraussetzung 

hinaus, denn bei ihm sind es nicht mehr die Natur-Dinge an sich, sondern deren 

bloße Erscheinungen, die sich der Sinnlichkeit zeigen. Insofern bei ihm aller-

dings die transzendentalen Bedingungen der Erfahrung auf der Subjektseite als 

Geltungsgründe für die Gegenstandserkenntnis fungieren, vererbt sich diese 

metaphysische Passgenauigkeitsvoraussetzung – wenn auch höherstufig – durch-

aus auf die kantische Konzeption.  

Historisch konnte sich also, solange das der Anschaulichkeit entsprechende 

Naturbild und mithin die klassische Erkenntniskonzeption nicht durch wider-

sprechende naturwissenschaftliche Konzeptionen irritiert wurde, die klassische 

Naturphilosophie 

 

„auf dem Naturbild unserer Wahrnehmungen und dem direkt oder indirekt von diesem 

wieder abhängigen Naturbild der Naturwissenschaften auf[bauen]. Sie bewegte sich von 

vornherein in einem Bezugssystem, dessen Koordinaten ihr unbekannt waren, und hielt in-

folgedessen die Blickrichtung der Sinne, in der wir im Horizont des täglichen Lebens eine 

bildhafte Anschauung von der Natur haben und in der die experimentelle, beschreibende 

und erklärende Arbeit der Naturwissenschaft verläuft, für die Bahn naturphilosophischen 

Nachdenkens.“ (Plessner 1985: 66) 

 

In anderen Worten: Die klassische Naturphilosophie übernahm unreflektiert das 

Naturbild der alltagsweltlichen Erfahrung im Modus der Anschauung, ohne sich 

deren Voraussetzungen bewusst zu sein. So beruhe die erkenntnistheoretische 

Auffassung eines nach überzeitlichen Prinzipien verfassten transzendentalen 

Subjektes auf einer Spaltung der Subjektseite in einen leibseelischen, an einer 

konkreten Raumzeitstelle verortbaren Teil und in einen transzendentalen, ver-

nunftgeleiteten und seinerseits unkörperlichen Teil. Während letzterem die Er-

kenntnisfähigkeit zugesprochen wird, werde ersterer schlichtweg als für den Er-

kenntnisprozess unerheblich ausgeklammert (vgl. Plessner 1985: 59). Erkenntnis 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

muss dann verkürzt als geistiger Akt verstanden werden, und kann gerade nicht 

als leiblich vermittelte Tätigkeit begriffen werden.  

Auf Seiten der Philosophie, angestoßen durch die Humanwissenschaften 

Medizin und Psychologie, die Geschichtswissenschaft, aber auch maßgeblich 

durch die Soziologie und die Ethnologie, hat diese unterstellte Passung eines 

überzeitlichen transzendentalen Apparats an überzeitliche Naturprinzipien inso-

fern eine Relativierung erfahren, als vielfach verschiedenartige Abhängigkeiten 

der idealiter auf der transzendentalen Seite zu verortenden Kognitionsfunktionen 

von der leib-seelischen Situiertheit und Verfasstheit aufgezeigt wurden. So sind 

Wirklichkeitswahrnehmung und Naturbild etwa in physiologischer Hinsicht 

durch den Einfluss bewusstseinsverändernder Substanzen oder durch Gehirn-

läsionen sowie in sozialer Hinsicht durch kulturelle Faktoren und/oder soziale 

Positionierung geprägt (vgl. Plessner 1985: 59ff.). Angesichts dessen seien wir 

„nicht mehr berechtigt, vitale und rational-normative Funktionen (etwa nach Art 

der Kantschen Scheidung von psychologischen und transzendentalen Funktio-

nen) einfach voneinander zu trennen“ (Plessner 1985: 60). Insofern verbiete  

 

„die unauflösliche Verklammerung der anschaulich bildhaften Verfassung seiner [des 

Menschen; K.T.] unmittelbar ihm zugänglichen Gegenstandswelt mit einer Subjektivität 

[...], die Anschauungskonstanten seiner Natur (Anschauungsraum, Anschauungszeit, ding-

liche Gliederung usw.) zu verabsolutieren und als den bleibenden Rahmen anzusehen, in 

welchem sich die Jahrmillionen alte Entwicklungsgeschichte der Pflanzen, der Tiere und 

der menschlichen Kulturen abgespielt haben soll“ (Plessner 1985: 62f.).  

 

Wenn also Anschauungsformen ihrerseits bedingt sind und gerade nicht als ab-

solute Bedingungen von Erfahrung angesehen werden können, treten sie als spe-

zifisch formierte Mittelstellen in Erscheinung, die als Drittes zwischen die klas-

sisch dual verstandenen erkenntnistheoretischen Subjekt- und Objektstellen tre-

ten. Gerade weil damit die Frage danach, wie und mithilfe welcher (experimen-

taltechnischer) Mittel Subjekten Gegenstände vermittelt werden, in den Blick ge-

rät, wird die Thematisierung der Positionierung und Situiertheit der Subjekte 

philosophisch bedeutsam. Wie bereits angekündigt, problematisiert Plessner da-

mit ausgehend von der Konstatierung einer Krise der Anschaulichkeit den er-

kenntnistheoretischen Dualismus von Sinnlichkeit (Objektseite) und Verstand 

(Subjektseite).  

Auf Seiten der Naturwissenschaften treten indes mit der Quantenmechanik 

und den Relativitätstheorien konzeptuelle Fassungen von Naturprozessen auf, 

die erstens Raum-Zeit-Konzeptionen jenseits der Anschaulichkeit vorlegen 

(insb. Relativitätstheorie) und zweitens zumindest auf der Ebene der Elementar-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 61 

 

teilchen auf Wechselwirkungen zwischen Messinstrumenten und -praktiken – 

sprich: Erkenntnismitteln – und untersuchtem Gegenstand sowie auf prinzipielle 

Grenzen des physikalisch Bestimmbaren hinweisen (Heisenberg’sche Unbe-

stimmtheitsrelation, Bestimmung des Planck’schen Wirkungsquantums). Damit 

werden sowohl an Anschaulichkeit gebundene Naturbilder wie auch die Auffas-

sung, Beobachtung sei ein bloß rezeptiv-passiver, nicht-invasiver Akt irritiert 

(vgl. Plessner 1985: 69). Zudem tritt mit der speziellen Relativitätstheorie die 

Abhängigkeit von Urteilen etwa über die Gleichzeitigkeit von Ereignissen von 

dem jeweiligen gleichförmig geradlinig bewegten Bezugssystem (Inertialsys-

tem), in dem sich der Beobachter befindet, in den Blick. Die Annahme eines ab-

soluten und beobachterunabhängigen Raums als allgemeingültiges Bezugssys-

tem, die in der klassischen Mechanik getroffen wurde, gilt es folglich zu über-

denken. Mit diesen durch Relativitätstheorie und Quantenphysik angestoßenen 

Entwicklungen hat sich die Physik von der Anschaulichkeitsforderung der klas-

sischen Mechanik befreit. Dabei bedeute diese „Überwindung der Anschaulich-

keit“ (Plessner 1985: 70), wie Plessner betont,  

 

„kein Versagen vor an sich unvorstellbaren Naturvorgängen, keine Schwäche unserer 

Vorstellungskraft, sondern eine in den Vorgängen selbst liegende Grenze. Sodann besagt 

der mit ihr gegebene Verzicht eine Erweiterung des wissenschaftlichen Bewußtseins in-

sofern, als durch ihn dem konstanten Faktor des Beobachtens selber Rechnung getragen, 

das subjektive Moment der Beobachtung mit in die Darstellung der zur Beobachtung 

kommenden Phänomene einbezogen wird.“ (Plessner 1985: 70) 

 

Insofern findet die Wendung hin zur notwendigen Einbeziehung der Situierung 

und Formiertheit des Subjekts, welche Plessner für die Philosophie konstatierte, 

in der nachklassischen Physik wie idealiter in den Naturwissenschaften über-

haupt in der Integration von Messinstrumenten und -praktiken in die Versuchs-

darstellung eine Entsprechung:  

 

„Wie der Philosoph versucht der Physiker bei seiner Darstellung der Naturvorgänge das 

Subjekt der Darstellung aufzunehmen. Die Tatsache, daß der Beobachtende und Messende 

schon in seinen Maßstäben und Uhren mit zu der Situation gehört, in der allein die Er-

kenntnis möglicherweise richtig ist, verlangt in gleicher Weise einen integrierenden Be-

standteil in den zur Erkenntnis kommenden Objekten zu bilden, wie die Tatsache der Ge-

bundenheit des Philosophen an ein bestimmtes geschichtliches, gesellschaftliches und eth-

nisches Dasein in den Objekten der Philosophie.“ (Plessner 1985: 67)  

 

Die Überwindung des Anschaulichkeitsanspruchs in der Physik erfordert nun-

mehr die „Einbeziehung der Beobachtungsbedingungen in die Ausdrucksmittel 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

der Darstellung der Phänomene“ (Plessner 1985: 69). Gerade weil die klassisch 

als unhintergehbar angenommene Anschaulichkeit in ihrem Mittelcharakter in 

den Blick gerät und damit ein Bewusstsein von der notwendigen Vermitteltheit 

von Erfahrung entsteht, können nunmehr alternative Erkenntnismittel in Betracht 

gezogen werden (vgl. Plessner 1985: 68). Solche Erkenntnismittel jenseits der 

Anschaulichkeit findet die moderne Physik nun in Messinstrumenten einerseits 

und mathematisch formalisierter Darstellung andererseits: 

 

„Das Interesse, in immer tiefere Seinsschichten, für welche der Mensch keine Sinnes-

organe mehr hat, einzudringen, zwingt sie, Ausdrücke zu gebrauchen, die geeignet sind, 

sinnlich heterogene Phänomene als Indices für einen und denselben Sachverhalt zu behan-

deln. Die hierfür geeigneten Symbole liegen allein im Messen und Rechnen. So verliert 

die Naturwissenschaft in ihren Begriffen den Bildgehalt der ursprünglich anschaulichen 

Natur, indem sie das nur im sinnlichen Zugang Faßliche an ihr den Bewegungsvorstellun-

gen corpuskularer und undulatorischer Art opfert, bereit, wenn die Aufdeckung noch tiefe-

rer Zusammenhänge es verlangt, auch diese Stützen der Vorstellungskraft fallen zu lassen. 

An diese Bereitschaft appelliert heute die durch Einstein und Planck revolutionierte Phy-

sik.“ (Plessner 1985: 68)  

 

 

I.5 Eine Perspektive jenseits des Subjekt-Objekt-

Dualismus 

 

Hahns und Plessners Problematisierungen der Anschaulichkeitskonzeption stel-

len damit zwei von Kant getroffene Voraussetzungen des dem Subjekt Gegebe-

nen grundsätzlich in Frage: Zum einen ist dies auf der Ebene der empirischen Er-

fahrung die Voraussetzung, dass einer bloß rezeptiven Sinnlichkeit Erfahrungs-

gegenstände passiv gegeben werden. Wie wir gesehen haben, muss Kant, um 

diese Annahme treffen zu können, zum anderen auf der Ebene der transzenden-

talen Bedingungen der Erfahrung insbesondere voraussetzen, dass dem Erkennt-

nissubjekt mit den reinen Anschauungsformen transzendentale Prinzipien der 

Sinnlichkeit gegeben sind. Sowohl Hahn als auch Plessner zeigen in ihren Kriti-

ken auf, dass die nunmehr überwundene Anschaulichkeitsforderung an Physik 

und Mathematik entgegen deren Anspruch gerade keine unmittelbare Erfahrung 

ermöglichte, sondern vielmehr eine Vermittlung durch als unhintergehbar gelten-

de Anschauungsformen verschleierte. So werden die Entwicklungen in der nach-

klassischen Physik von beiden zum Anlass genommen, über Neubestimmungen 

der Subjekt-Objekt-Beziehung nachzudenken. Denn wenn bereits das vermeint-

lich anschaulich gegebene Objekt nunmehr als ebenso vermittelt erscheint wie 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 63 

 

die Forschungsgegenstände der nachklassischen Physik, dann bietet das „gege-

bene Objekt“ keinen absoluten Ausgangspunkt der Erkenntnis. Strukturlogisch 

betrachtet sind Hahn und Plessner deshalb darum bemüht, das aktive Moment im 

Erkenntnisprozess nicht auf die Objektseite zu reduzieren. 

Ebenso wie Hahn betont auch Plessner dahingehend die Rolle moderner Ma-

thematisierung für die quantitative Ausrichtung der Physik. Über Hahn hinaus-

gehend setzt er diese jedoch in Bezug zur experimentaltechnischen Vermittelt-

heit physikalischer Phänomene durch Messinstrumente. Mit der Reflexion auf 

den Mittelbegriff, die sich hier bei Plessner abzeichnet, wird also nicht bloß eine 

zusätzliche dritte Stelle in der Erkenntnisbeziehung zwischen dem klassischen 

Subjekt und dem Objekt in den Blick genommen, sondern gewissermaßen die 

seit Descartes die neuzeitliche Philosophie prägende Struktur der Erkenntnisbe-

ziehung, von der alle dominanten erkenntnistheoretischen Positionen ausgehen, 

überhaupt aufgebrochen,  

Die Bestimmung eines Mittelbegriffes sowie die Reflexion auf Mittel bre-

chen deshalb den Dualismus auf, weil Mittel freilich nicht als vorpraktisch gege-

bene Entitäten verstanden werden können. Vielmehr bestimmen sie sich rekon-

struktiv als Mittel im praktischen Gebrauch und ihrer Reproduktion. Wenn 

Plessner also von einer durch Messinstrumente vermittelten Beobachtung 

spricht, dann klingt hier bereits eine Perspektive an, diese gerade nicht als sinn-

lich rezeptiven Akt im Sinne Kants, sondern als ein Tun zu verstehen. Plessner 

deutet dies an, wenn er auf die leibliche Vermittlung des Erkenntnisaktes hin-

weist. In dieser Linie weitergedacht, erschöpft sich dann die Beobachtung, nun 

begriffen als ein Tun, nicht im singulären Akt des Messens, sondern verweist auf 

andere Tätigkeiten wie das Herstellen der Versuchsanordnung, die (Re-)Produk-

tion der dabei verwendeten Geräte, die Präparation der Untersuchungsgegenstän-

de und nicht zuletzt auf die Lehr-/Lernpraxen der Vermittlung von Experimen-

talmethoden.  

Damit zeichnet sich bei Plessner eine Position ab, die – in unterschiedlichen 

Akzentuierungen – auch Rouse, Bachelard und Althusser einnehmen, nämlich 

dass die Weltverhältnisse der Einzelnen ebenso wie deren Selbstverhältnisse als 

grundsätzlich praktisch vermittelt begriffen werden müssen. Dann kann aber die 

philosophische Reflexion nicht mehr mit einer vorgängig gewähnten Subjektstel-

le (klassischer Rationalismus) oder spiegelbildlich dazu mit einer als gegeben 

vermeinten Objektstelle (klassischer Empirismus) beginnen, sondern muss prak-

tische Vollzüge als Vermittlungsprozesse reflektieren, mithin den erkenntnis-

theoretischen Dualismus überwinden.  

Freilich gehen Weltverhältnisse nicht in den wissenschaftlichen Gegen-

standsbezügen auf. Vielmehr zeichnen sich wissenschaftliche Praxen durch 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

einen spezifischen Modus der Gegenstandsbezüge aus, dessen nähere Bestim-

mungen durch Bachelard und Althusser im Hauptteil dieses Buches diskutiert 

werden. Insofern ist das, was als „Wissenschaft“ gemeinhin adressiert wird, kein 

von lebensweltlichen Praxen unabhängiges Tun, sondern muss in seiner spezifi-

schen Differenz zu anderen Tätigkeitsformen bestimmt werden.
9
 Das Nachden-

ken über das „Wissenschaftliche“ als spezifischen Tätigkeitsmodus eröffnet da-

mit zugleich eine reflexive Perspektive auf alltägliche Weltverhältnisse, die in 

lebensweltlichen Praxen mit ihren spezifischen Gegenstandsbezügen und gegen-

ständlichen Tätigkeitsmitteln reproduziert werden.  

Im Unterschied zu Hahn, der im Rahmen seines begrifflichen Instrumenta-

riums wissenschaftliche Erfahrung kaum als einen spezifischen Tätigkeitsmodus 

in den Blick nimmt und folglich nicht weiter über unterschiedliche Tätigkeits-

modi nachdenkt, zeichnet sich eine solche Perspektive in Plessners programma-

tischer Skizze einer zeitgemäßen „Naturphilosophie“ ab. Diese solle nämlich er-

arbeitet werden als eine  

 

„von der Naturwissenschaft und Psychologie unabhängige [...] Theorie der die Natur in 

ihrem Bildgehalt charakterisierenden Elemente. Dieser Theorie wäre es vorbehalten, darü-

ber zu entscheiden, welchen Anteil die Subjektseite und welchen Anteil die Objektseite 

am Bildgehalt der Natur besitzt. In dieser Zurechnung bestände eine wesentliche Seite 

ihrer im eigentlichen Sinne philosophischen Leistung, weil Fragen, welche die Reichweite 

von Subjekt und Objekt und ihre gegenseitige Abgrenzung angehen, nur von der Philoso-

phie behandelt werden können.“ (Plessner 1985: 71) 

 

Was Plessner hier als philosophische Theorie des Bildgehalts der Natur in den 

Blick nimmt, tendiert zu einer Theorie lebensweltlicher Gegenstandsverhältnis-

se, die auf deren vermittelnde Mittel reflektiert
10

 und in dieser Reflexion deren 

spezifische Unterschiede zu wissenschaftlichen Gegenstandsbezügen bestimmt. 

Das Motiv, die Bedingungen alltagsweltlicher Gegenstandsverhältnisse zu be-

stimmen, werden wir im folgenden zweiten Auftakt als Kernanliegen des spatial 

                                                           

9  Keineswegs soll die Unterscheidung zwischen Wissenschaft und Lebenswelt als onto-

logische Trennung gleichsam zweier Welten verstanden werden. Vielmehr stellt sie 

eine Unterscheidung an einem Tun dar, welches als Tun immer schon ein gesellschaft-

liches ist. Das bedeutet insbesondere, dass gesellschaftliche Arbeitsteilung eine not-

wendige Voraussetzung wissenschaftlicher Praxis ist. 

10  Zu einer kritischen Weiterentwicklung der von Plessner hier aufgeworfenen Pro-

grammatik und einer Problematisierung des dort zugrunde liegenden Konzepts vom 

Bildgehalt der Natur siehe Weingarten 2008, insb. 283ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 65 

 

turns wiederfinden. Bei Plessner wird dieser Ansatz deutlich, wenn er das philo-

sophisch zu bestimmende Bild der Natur in Strukturanalogie zum Explizit-

Machen der Erkenntnismittel in der protokollarischen Dokumentation der natur-

wissenschaftlichen Praxen setzt (vgl. Plessner 1985: 67). Wenn Plessner in die-

sem Zusammenhang in irritierender Weise davon spricht, dass die Überwindung 

der Anschaulichkeitsforderung in der nachklassischen Physik nunmehr der Phi-

losophie die Gelegenheit biete, „die Natur als unmittelbar tragende Dimension 

unseres gesamten Lebens und Bewußtseins [...], d.h. in ihrer ursprünglichen An-

schaulichkeit, zu verstehen“ (Plessner 1985: 67), dann muss dies als Relativie-

rung der von Kant transzendental gewähnten Anschaulichkeit zum „Horizont des 

täglichen Lebens“ (Plessner 1985: 66) in einer spezifischen sozial-historischen 

Situation verstanden werden. Anschaulichkeit ist dann der Modus des alltägli-

chen Weltbezugs im praktischen Vollzug, solange nicht höherstufig auf ihn re-

flektiert wird. Sobald nun höherstufig auf die Form der Weltbezüge in lebens-

weltlichen Praxisvollzügen reflektiert wird, kann dieser Anschaulichkeitsmodus 

als vermittelt über zugrundeliegende Naturbilder thematisiert werden.  

Wenn auch vor einem völlig anderen philosophischen Hintergrund entwi-

ckelt und in einer ganz anderen Terminologie formuliert, so werden wir eine 

ganz ähnliche Problemstellung bei Bachelard, und an diesen anknüpfend, bei 

Althusser wiederfinden. Denn auch Bachelards philosophische Überlegungen 

durchzieht angesichts des Anschaulichkeitsproblems die Suche nach einem 

Formunterschied zwischen wissenschaftlicher und außerwissenschaftlicher Er-

fahrung. Während Plessner im vorliegenden Aufsatz die Forschungsmittel vor-

rangig als Beobachtungsmittel adressiert, nimmt Bachelard die technische Ver-

mitteltheit der wissenschaftlichen Gegenstände weiter gefasst in den Blick, wenn 

er wissenschaftliche Praxen als Phänomenotechniken bestimmt. So begreift er 

die moderne Physik und Chemie als „Wissenschaften [...], in denen das Instru-

ment die notwendige Vermittlung bildet, um ein wahrhaft instrumentiertes Phä-

nomen zu erforschen“ (Bachelard E: 123). Ganz ähnlich wie Plessner bestimmt, 

wie sich zeigen wird, Bachelard damit als wesentliches Moment der Form wis-

senschaftlicher Praxen eine ihnen immanente Reflexion ihrer Mittel, durch wel-

che sich wissenschaftliche Erfahrung von Alltagserfahrung unterscheide. Wis-

senschaftliche Erfahrung bricht also mit der Anschaulichkeit der Alltags-

erfahrung. Dieser Kerngedanke findet in der Konzeption des epistemologischen 

Bruchs seinen Ausdruck. Dies beruht freilich, ebenso analog zu Plessner, darauf, 

dass, auch wenn lebensweltliche Erfahrungen im Modus der Anschaulichkeit als 

unmittelbare erscheinen, sie gleichwohl vermittelt sind, allerdings innerhalb die-

ses Modus nicht als vermittelt reflektiert werden. Bachelard tut sich allerdings 

schwer damit, zu bestimmen, was denn nun die Anschaulichkeit der lebenswelt-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

lichen Erfahrungen vermitteln könnte. So erwägt er psychische Archetypen oder 

ein Vermögen der (dichterischen) Einbildungskraft, schlägt also – gleichsam 

psychologistisch – die Mittelposition erneut der Subjektstelle zu und mündet 

damit in eine konstitutionstheoretische Bestimmung. Und dennoch kreisen, wie 

im Hauptteil aufgezeigt wird, Bachelards Überlegungen immer wieder darum, so 

etwas wie eine Logik des Alltäglichen und mithin der alltagsweltlichen An-

schaulichkeit zu erschließen, im Unterschied zu der sich dann die Formspezifik 

des wissenschaftlichen Tuns bestimmen ließe. Allerdings gelingt es Bachelard 

dabei kaum, alltagsweltliche Erfahrungen zureichend als praktisch vermittelt zu 

begreifen. Dies hängt, wie zu zeigen sein wird, systematisch mit seiner Konzep-

tion der Phänomenotechnik zusammen, in der – bemerkenswerterweise anders 

als die Bezeichnung suggerieren mag – der Vollzug des experimentellen Tuns 

sowie die Rolle der technischen Mittel unterbestimmt bleiben. Wenn auch nicht 

mehr direkt auf die Herausbildung der nachklassischen Physik bezogen, denn in 

einem andern zeitgeschichtlichen Kontext entwickelt, knüpft Althussers Pers-

pektive an die von Bachelard freigelegte Problematik der Verhältnisbestimmung 

von wissenschaftlicher und außerwissenschaftlicher Erfahrung an, mit dem An-

spruch, Bachelards systematische Schwierigkeiten zu überwinden.  

Mit derartigen rekonstruktiven Reflexionen auf Verhältnisbestimmungen an 

tatsächlichen Tätigkeitsvollzügen zeichnet sich in der Bachelard-Linie in Frank-

reich ein alternativer Umgang mit dem Anschaulichkeitsproblem ab, der sich im 

Verlauf dieser Arbeit als entscheidendes Moment einer immanenzphilosophi-

schen Perspektive erweisen wird. So ist bemerkenswert, dass Bachelard im 

Unterschied zu den deutschsprachigen Philosophen angesichts der physikali-

schen Entwicklungen überhaupt nicht von einer Krise als Problem spricht, son-

dern die bei ihm durchweg positiv konnotierte Rede vom Bruch gebraucht. An 

den wenigen Stellen, an denen Bachelard den Krisen-Ausdruck erwähnt, fungiert 

dieser dann programmatisch und gerade nicht diagnostisch. So solle sich die von 

ihm anvisierte „Epistemologie [...] essentiell und nicht nur akzidentiell in der 

Krise“ (Bachelard NWG: 160) befinden, wie er 1934 in Der neue wissenschaftli-

che Geist ankündigt. Polemisch die Krisenrhetorik aufgreifend, zielt er damit auf 

ein epistemologisches Alternativprojekt, das sich grundsätzlich gegen jeglichen 

abschließenden erkenntnistheoretischen Fundierungsanspruch wendet, sich statt-

dessen einer Reflexion der wirklichen Wissenschaften widmet
11

 (vgl. dazu auch 

                                                           

11  Damit geht unweigerlich eine Historisierung des Wissenschaftsverständnisses einher. 

So hebt Rheinberger hervor, dass als wesentlicher Aspekt der Krisendiagnosen ange-

sichts der nachklassischen Physik Fragen nach der Historizität wissenschaftlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 67 

 

Rheinberger 2007: 46) und die Philosophie zu einer Reflexion ihrer impliziten 

Voraussetzungen ermahnt. Aus dieser Perspektive ist es dann das Manko weiter 

Teile der deutschsprachigen Krisendiagnosen, dass sie lediglich von einer „akzi-

dentiellen“ Krise ausgehen, die sich mit der Grundlegung einer richtigen philo-

sophischen Basis prinzipiell bewältigen ließe. Der alte kantische Begründungs-

weg mag dann zwar angesichts der nachklassischen Physik revidierungsbedürf-

tig erscheinen, jedoch wird nicht der Fundierungsanspruch als solcher in Frage 

gestellt. Aus diesem Grund wird Althusser in Fortführung der Argumentation 

Bachelards die Krisenrhetorik als Ausdruck einer Transzendenzphilosophie 

grundlegend kritisieren.  

Just in jenem von Bachelard und Althusser monierten Sinne kündigt so auch 

Edmund Husserl im fraglichen Zeitraum in Die Krisis der europäischen Wissen-

schaften und die transzendentale Phänomenologie (erstmals erschienen 1936; 

hier 1996) eine phänomenologische Rückbesinnung auf den lebensweltlich ver-

ankerten Sinn der Wissenschaften an, die als transzendentalphilosophische Be-

gründung fungieren soll.
12

 Diese Stoßrichtung finden wir auch bei Hahn vor, 

welcher die Geltungsbegründung, wie wir gesehen haben, nunmehr im mathema-

tischen Denken zu verorten sucht. Plessner hingegen verabschiedet sich von dem 

                                                           

Wissens sowie nach der Einheit bzw. Partikularität der Wissenschaften virulent wur-

den (vgl. Rheinberger 2006b: 21-36). 

12  Zwar verortet Husserl den Ursprung der postulierten Sinnkrise der Naturwissenschaf-

ten bereits in den Anfängen der neuzeitlichen Physik bei Galileo Galilei (vgl. insb. 

Husserl 1996: 39-58) und setzt sich in der Krisisschrift kaum mit der nachklassischen 

Physik auseinander. Gleichwohl sind es die zeitgenössischen Umbrüche, vor deren 

Hintergrund Husserl die Sinnfrage auf die Naturwissenschaften bezieht. 

 Insbesondere für den deutschsprachigen Raum muss der Rekurs auf den Terminus der 

Krise in dieser Zeit in Bezug zu den politischen Umwälzungen nach dem Ersten Welt-

krieg gesetzt werden. So war es zu Zeiten der Weimarer Republik ein in konservati-

ven Kreisen verbreitetes antimodernes Motiv, ein vermeintes Verlustigwerden von 

Ordnung als Krise zu beklagen. Einen solchen Konservatismus weisen Hahns und 

Plessners Krisendiagnosen hingegen nicht auf.  

 Einen ganz anderen Aspekt, nämlich das Schweigen der Philosophie zum Politischen 

zu Zeiten des Nationalsozialismus, bringt weitergehend Theodor Hartwig in seinem 

Kommentar zum VIII. Internationalen Philosophenkongress in Prag im Jahr 1934 zum 

Ausdruck, welchen er mit „Die Krise der Philosophie“ betitelt (Hartwig 1935). 

Nebenbei bemerkt kam es auf eben jenem Kongress zu der einzigen belegten persön-

lichen Zusammenkunft zwischen Bachelard und den Protagonisten des Logischen 

Empirismus (siehe ausführlich dazu Pravica 2015: 21-28). 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

transzendentalen Begründungsanspruch, verbleibt aber dennoch der Krisen-

rhetorik verhaftet.  

Wenn aber das Alternativprojekt der Bachelard-Linie im Unterschied zu kon-

stitutionstheoretischen Geltungsbegründung auf die Reflexion des Verhältnisses 

von wissenschaftlicher und außerwissenschaftlicher Erfahrung zielt, dann kann 

sich die Epistemologie nicht auf die Bestimmung der wissenschaftlichen Seite 

reduzieren, sondern muss ebenso Modi außerwissenschaftlicher Gegenstandsver-

hältnisse in den Blick nehmen. Was die nachklassische von der klassischen Phy-

sik wesentlich unterscheidet, ist dann ihr Verhältnis zur Alltagserfahrung. Dies 

ist der – implizite – Ausgangspunkt der Anschaulichkeitskrisendiagnosen. Rück-

blickend betrachtet scheint die Newton’sche Mechanik – pars pro toto für die 

Naturwissenschaften überhaupt – in einem Verhältnis der Kontinuität zur Le-

benswelt gestanden zu haben, während die nachklassische Physik mitnichten als 

bloße Verlängerung der lebensweltlichen Erfahrung verstanden werden könne 

(vgl. Bachelard BWG: 37ff.). Retrospektiv geraten damit die Bedingungen in den 

Blick, die einstmals die Naturwissenschaften und die lebensweltliche Erfahrung 

zu vereinen schienen und nunmehr für verlustig erklärt werden (vgl. Bachelard 

PhN: 20). Zur Erinnerung: In eminenter Weise ist dies die Anschaulichkeit, ganz 

besonders hinsichtlich des Raumverständnisses. So scheint der euklidische 

Raum, von dem die Newton’sche Mechanik ausgeht und den Kant als reine An-

schauungsform setzt, die lebensweltliche Erfahrung der Orientierung im dreidi-

mensionalen Raum lediglich zu formalisieren. Der euklidische Raum scheint zu-

nächst der Alltagserfahrung zu entsprechen und völlig ausreichend zu sein, um 

sich im alltagsweltlichen Tun räumlich zu orientieren. Ein gekrümmtes Raum-

Zeit-Kontinuum hingegen entzieht sich der in der lebensweltlichen Alltagserfah-

rung geschulten Anschaulichkeit ebenso wie eine prinzipielle Grenze der gleich-

zeitigen exakten Bestimmbarkeit von Ort und Impuls eines Teilchens.  

Das Auseinanderfallen der wissenschaftlichen und lebensweltlichen Erfah-

rungen ist dann zugleich eine Voraussetzung dafür, grundsätzlich über Raumbe-

stimmungen als spezifische reflexive Ordnungsbegriffe von Erfahrungs- und Tä-

tigkeitsformen nachzudenken. So werden wir im Folgenden sehen, dass sich – 

jenseits der wissenschaftsreflexiven Auseinandersetzung mit der Raumthematik 

angesichts des Anschaulichkeitsproblems – in den Kultur- und Sozialwissen-

schaften später eine Debatte um „soziale Räume“ entfacht hat, die unter dem Ti-

tel spatial turn firmiert. Anders als die Anschaulichkeitsfrage wird die kultur-

wissenschaftliche Debatte damit jedoch nicht in der Krisenrhetorik, sondern als 

methodologische Wende angesprochen. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003 - am 14.02.2026, 13:46:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

