Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit

.1 Die nachklassische Physik als Anlass der Reflexion
auf die praktische Vermitteltheit von Erkenntnis

Die Uberwindung der Newton’schen Mechanik durch die Relativititstheorie und
die Quantenphysik wird landlaufig als bedeutsame Wende innerhalb der Physik
beschrieben, prégte erstere doch iiber mehr als zwei Jahrhunderte nicht nur das
Selbstbild der Physik, sondern auch das Bild von Naturwissenschaftlichkeit
schlechthin. In der Folge waren auch die zentralen wissenschafts- und erkennt-
nistheoretischen Debatten im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts durch die Refle-
xion auf die Neuartigkeit der nachklassischen Physik bestimmt. Besonders in der
deutschsprachigen Philosophie wurden die modernen naturwissenschaftlichen
Entwicklungen vielfach unter dem Topos einer Krise angesprochen. Sei es als
Krise des Naturverstidndnisses, als Krise der Naturwissenschaften, als Krise des
Kantianismus oder als Krise der Anschauung. Ein wesentlicher Aspekt der Kri-
sendiagnosen ist die Einschitzung, dass mit der nachklassischen Physik eine
Form von Naturerfahrung auftritt, welche die bis dato philosophisch dominante
Erkenntnisauffassung zu iiberdenken herausfordert. Denn insbesondere im
deutschsprachigen Raum war die Erkenntnistheorie bis dahin weitgehend kantia-
nisch und somit transzendentalphilosophisch geprégt. Aus dieser Konstellation
heraus wurde, wie im Folgenden herausgearbeitet wird, an der Erkenntnistheorie
Kants vermehrt kritisiert, dass sie, erstens, systematisch davon ausgehe, jegliche
empirische Erfahrung hebe damit an, dass die ausschlieBlich rezeptive Sinnlich-
keit Anschauungen von Gegenstinden empféangt. Als Transzendentalphilosophie
miisse sie, zweitens, voraussetzen, dass Erfahrung durch im Erkenntnissubjekt
verortete iiberzeitliche und allgemeingiiltige Bedingungen strukturiert ist und
sich damit der Form nach prinzipiell nicht &ndern kann. Die Kritik lautet dann,
dass unter diesen Voraussetzungen weder der Erkenntnisakt selbst als Tatigkeit

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

aufgefasst werden kann noch die Erfahrungsbedingungen als sich im Tun her-
ausbildende begriffen werden konnen.

In Form eines ersten Auftaktes dient dieses Kapitel dazu, jenen Problemhori-
zont zu umreiflen, vor dessen Hintergrund Bachelard seine immanenzphilosophi-
schen Uberlegungen entwickelt, um diese zeithistorisch zu kontextualisieren. So
arbeite ich anhand der von sehr verschiedenen Philosophieverstindnissen ge-
pragten Krisendiagnosen durch Hans Hahn und Helmuth Plessner exemplarisch
heraus, dass zentrale Debatten dieser Zeit von der Suche nach einer alternativen
Bestimmung der Form des Erkenntnisprozesses gepridgt waren, die der (experi-
mental-)praktischen Vermittlung wissenschaftlicher Erkenntnis Rechnung tragt.
Und diese Suche firmierte maf3igeblich unter dem Topos der Krise der Anschau-
lichkeit.'

In systematischer Hinsicht zeigt sich damit an den Diagnosen der Krise der
Anschaulichkeit, dass sich in den 1930er Jahren in der Philosophie vermehrt
Stimmen zu Wort meldeten, die gegen eine passiv-rezeptive Stellung des Er-
kenntnissubjektes verschiedene Aktivititsaspekte an Erkenntnisbeziehungen in
den Vordergrund riickten. Wahrend Hahn die aktiv-spontane Seite des mathema-
tischen Verstandes im naturwissenschaftlichen Tun betont, dabei allerdings ge-
wissermallen die rezeptiven Momente der physikalischen Erfahrung ausblendet,
zielt Plessner weitergehend auf die Reflexion (experimentaltechnischer) Mittel
in den wissenschaftlichen Erkenntnispraxen. Plessner skizziert damit eine dhnli-
che Neujustierung der epistemologischen Problematik wie Bachelard.” Gegen
eine abbildtheoretische Erkenntnisauffassung treten also mit den Krisendiagno-
sen erneut tatigkeitsreflexive Aspekte in den philosophischen Diskurs. Erneut
deshalb, weil in der Geschichte der Philosophie immer wieder Positionen aufge-

1 Aus diesem Grund ziehe ich im Folgenden die Rede von einer ,,Krise der Anschau-
lichkeit” derjenigen von einer ,,Krise der Anschauung™ vor. Denn was hier in eine
Krise zu geraten scheint, ist schlieBlich nicht ein Vermdgen namens Anschauung als
solches, sondern ein bestimmter Modus der Erfahrung, welcher als Anschaulichkeit zu
bezeichnen ist.

2 Grundsitzlich stellen die Parallelen in der philosophischen Herangehensweise der
deutschsprachigen philosophischen Anthropologie im Ausgang von Plessner und der
Historischen Epistemologie im Anschluss an Bachelard ein weitgehend unerforschtes
philosophisches Feld dar. Eine systematische Studie dahingehend bezogen auf eine
Epistemologie des Lebendigen legt Thomas Ebke (2012) vor, indem er den Bache-
lard-Schiiler Georges Canguilhem in Bezug zu Plessner setzt. Das ambivalente Ver-
hiltnis zwischen dem logischen Empirismus und der Wissenschaftsphilosophie

Bachelards zeigt demgegeniiber die jlingst erschienene Studie von Pravica (2015) auf.

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 47

treten sind, die bezogen auf das traditionell der theoretischen Philosophie vorbe-
haltene Problem der Erkenntnis verschiedene mit der Reflexion auf Praxen bzw.
Praxis anhebende Ansétze anfiihrten. Zu denken sei hier insbesondere an die
Hegel’sche und Marx’sche Dialektik sowie an den angelséchsischen Pragmatis-
mus. Trotz mitunter rezeptionsgeschichtlicher Hochphasen dieser Ansitze sind
allerdings die konsequent tétigkeitsreflexiven Argumentationsziige stets margi-
nale Positionen innerhalb der Philosophie geblieben. Zwar bieten beispielsweise
Hahn und Plessner wie auch Bachelard als Reaktion auf die konstatierte An-
schaulichkeitskrise jeweils eigene Losungsansitze zur Neubestimmung der er-
kenntnistheoretischen Subjekt-Objekt-Beziehung. Gleichwohl gingen zumindest
im Falle von Plessner und Hahn keine weitergehenden praxistheoretischen Im-
pulse in die dominanten deutschsprachigen und angelséchsischen Diskurse der
Wissenschafts- und Erkenntnistheorie ein. Im Unterschied zum deutschsprachi-
gen und angelsidchsischen Raum hat sich hingegen in Frankreich im Ausgang
von Bachelard, wie erwihnt, mit der Epistémologie eine Theorielinie herausge-
bildet, die zentral die praktische Vermittlung von Welt- und Selbstverhiltnissen
in den Blick nimmt und damit den klassischen erkenntnistheoretischen Subjekt-
Objekt-Dualismus grundlegend in Frage stellt. Dass die Problemstellung der
Epistémologie keine bloBe Abgrenzungsalliire der franzosischen Intellektuellen
darstellt, sondern sich an einem hdochst relevanten philosophisch-systematischen
Problem abarbeitet, zeigt sich nicht zuletzt daran, dass zeitgendssisch Rouse
ganz dhnliche Fragestellungen aufgreift.

Die nachklassische Physik bietet nun in vielerlei Hinsichten Anldsse, eine
passiv-rezeptive Stellung der forschenden Subjekte zu hinterfragen.” So muss
aufgrund der festgestellten Wechselwirkungen zwischen einem Messergebnis
und anschlieBender erneuter Messung auf Teilchenebene von einem Einfluss des
Messinstruments auf den gemessenen Zustand ausgegangen werden. Eindriick-
lich illustrieren dies Doppelspalt-Experimente in der Quantenphysik, welche den
Welle-Teilchen-Dualismus der quantenphysikalischen Gegenstdnde demonstrie-
ren. Wenn aber der Vorgang des Messens in der Quantenphysik den gemessenen

3 Mir geht es im Folgenden nicht um eine vollstindige Rekonstruktion der erkenntnis-

theoretischen Grundlagen der nachklassischen Physik, sondern vielmehr um eine ex-
emplarische Illustration der Anschaulichkeitsproblematik.
Siehe zu einer detailliert an den physikalischen Bestimmungen entwickelten Studie zu
naturphilosophischen Aspekten der Raum-Zeit angesichts der Quantenphysik und der
Relativitdtstheorien aus analytisch-philosophischer Perspektive: Carrier 2009. Siehe
zu einer wissenschaftstheoretischen Rekonstruktion von Raum-Begriffen in der Phy-
sik ausfiihrlicher: Mainzer 2010.

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

Zustand beeinflusst, dann legt dies grundsitzlich nahe, das experimentaltechni-
sche Tun in den Blick zu nehmen. Die philosophische Reflexion der Praxen der
nachklassischen Physik verdeutlicht insofern plakativ, dass die physikalischen
Erkenntnisgegenstinde wie etwa Elektronen in der Teilchenphysik nicht als blof3
rezeptiv empfangene Erscheinungen, sondern in weiten Teilen ausschlielich
vermittelt iber experimentaltechnische Effekte zugénglich sind. Verschiedene
Messgerite konnen dabei zu unterschiedlichen Darstellungen der gemessenen
Gegensténde fiihren.

Diese experimentaltechnischen Effekte konnen allererst mit Riickgriff auf
Experimentierapparate wie bspw. die Nebelkammer hervorgebracht, zumeist erst
mithilfe von Messinstrumenten bestimmt, mittels mathematischer Darstellungs-
mittel zueinander in Bezug gesetzt und haufig nur in einer elaborierten Termino-
logie beschrieben werden. Auch wenn die Tétigkeit des wissenschaftlichen Ex-
perimentierens sich immer schon technischer Mittel bediente, so wird spéitestens
mit den Experimentalpraxen der nachklassischen Physik die technische Ver-
mitteltheit der Forschungsgegenstinde virulent, denn sie treten als unanschauli-
che in Erscheinung — als Phdnomene, die in der alltdglichen Erfahrungswelt kei-
ne Entsprechungen finden und mitunter auf so ritselhafte Umstéinde wie eine
Welle-Teilchen-Dualitdt schlieBen lassen. Angesichts dessen kann das, was in
den Experimenten sichtbar wird, nicht (I&nger) als unmittelbar in der ,,Anschau-
ung™ gegebenes ,,Ding fiir uns* begriffen werden, sondern muss als erst in der
experimentellen Vermittlung gegenstiandlich Gewordenes verstanden werden.

Auch die Relativititstheorie fordert auf Seiten der nachklassischen Physik
zentrale kantische Grundannahmen heraus. So gilt im Rahmen der Kant’schen
Konzeption der dreidimensionale euklidische Raum als unhintergehbare An-
schauungsform. Positionen und Lageverhiltnisse duBlerer Gegenstinde kdnnen
also im Kant’schen Sinne ausschlieBlich euklidisch vorgestellt werden. Nun legt
aber Einstein eine nichteuklidische Bestimmung der kosmologischen ,Natursei-
te* vor: Mithilfe einer Verallgemeinerung der Riemann’schen (und damit einer
nichteuklidischen) Geometrie bestimmt die allgemeine Relativitdtstheorie ein
nichtlineares Raum-Zeit-Kontinuum, welches nicht blof3 seinerseits diec Bewe-
gungen von Materie beeinflusst, sondern zugleich durch die spezifischen Mate-
rieverteilungen Kriimmungen erfdhrt. Neben zahlreicher anderer philosophischer
Fragen, die die allgemeine Relativititstheorie angeregt hat, ist fiir die Anschau-
lichkeitsfrage hier insbesondere von Bedeutung, dass mit dem Raum-Zeit-
Kontinuum gerade ein weder euklidisches noch absolutes Bezugssystem zur ma-
thematischen Modellierung physikalischer Systeme in kosmischer GroBenord-
nung vorgelegt wird. Bedeutsam daran ist, dass diese vierdimensionale Raum-

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 49

Zeit-Bestimmung gerade nicht unmittelbar in der Anschauung angetroffen wird,
sondern Konzeptualisierungspraxen erwéchst.

In der wissenschaftsphilosophischen Reflexion wurden diese Aspekte unter
dem Topos der Krise der Anschauung (bspw. Hahn 1988) bzw. der Anschaulich-
keit reflektiert (bspw. Plessner 1985). Bevor ich mit den Krisendiagnosen und
Losungsvorschldgen von Hans Hahn und Helmuth Plessner zwei sehr verschie-
dene deutschsprachige Positionen aus den 1930er Jahren vorstellen werde,
mdchte ich die Problematik der kantischen Erkenntnisauffassung kurz skizzie-
ren. Meine Darstellung orientiert sich dabei an derjenigen philosophisch wirk-
méchtigen Lesart, welche moniert, Kant kénne im Rahmen der erkenntnistheore-
tischen Problematik in der Kritik der reinen Vernunft die Vermittlung von Sinn-
lichkeit und Verstand nicht bestimmen.® Diese Lesart teilen die Kritiken von
Plessner, Hahn und Bachelard.

1.2 Das Anschaulichkeitsproblem der Kant’schen
Erkenntnistheorie

Die Erkenntnistheorie Kants zeichnet sich dadurch aus, dass sie die Erkenntnis-
moglichkeit auf zwei transzendentale Vermogen zuriickfiihrt, die Kant als ,,zwei
Stimme der menschlichen Erkenntnis [...], die vielleicht aus einer gemeinschaft-
lichen, aber uns unbekannten Wurzel entspringen® (Kant KrV B 29, 1974: 66),
beschreibt: Die rezeptive Sinnlichkeit einerseits und den spontanen Verstand an-
dererseits. Beide Vermogen operieren nun an und mit unterschiedlichen Vorstel-
lungsarten: der Verstand mit Begriffen, die Sinnlichkeit mit Anschauungen.’ Be-
reits die Metapher von den unvermittelt nebeneinander stehenden Erkenntnis-
stimmen driickt dabei das grundlegende Problem der kantischen Erkenntnis-
auffassung aus: Obwohl Kant ausdriicklich darum bemiiht ist, zwischen aktiven

4 Vielfach ist angemerkt worden, dass Kant dieser Vermittlungsfrage, die die Kritik der
reinen Vernunft aufwirft, in der Kritik der Urteilskraft nachgeht. Zu Alternativen zu
der im Folgenden dargestellten Interpretation siche insb.: Kaulbach 1978; Hubig
1985; Nerurkar 2012.

5 Das Projekt von Kant ist es also, eine erkenntnistheoretische Geltungsbegriindung auf
den transzendentalen Bedingungen der Erfahrung aufzubauen. In anderen Worten, die
Konstitutionsprinzipien der Erfahrung stellen in seiner Konzeption zugleich die er-
kenntnistheoretischen Geltungsbedingungen dar (vgl. dazu Schnddelbach 2000:
191f.). Damit setzt Kant die transzendentalen Erfahrungsbedingungen und die Bedin-

gungen der Moglichkeit von Erkenntnis in eins.

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

und passiven Momenten am Erfahrungsakt zu vermitteln, bleibt in seinem Lo-
sungsvorschlag die Rolle der praktischen Vermittlung unterbestimmt. Und so ge-
lingt es ihm im Rahmen der Zwei-Stdmme-Problematik in der Kritik der reinen
Vernunft nicht, den vorausgesetzten Dualismus aufzuheben. Angesichts der
hochgradig experimentaltechnisch vermittelten Gegenstinde der nachklassischen
Physik stellt dies den Kern der konstatierten Anschaulichkeitskrisen dar.

Die Unterscheidung zwischen Sinnlichkeit und Verstand fiihrt Kant im ersten
Absatz der Transzendentalen Asthetik in der Kritik der reinen Vernunfi folgen-
dermafien ein:

»Auf welche Art und durch welche Mittel sich auch immer eine Erkenntnis auf Gegen-
stinde beziehen mag, so ist doch diejenige, wodurch sie sich auf dieselbe unmittelbar be-
zieht, und worauf alles Denken als Mittel abzweckt, die Anschauung. Diese findet
aber nur statt, so fern uns der Gegenstand gegeben wird; dieses aber ist wiederum, uns
Menschen wenigstens, nur dadurch moglich, dafl er das Gemiit auf gewisse Weise affizie-
re. Die Fahigkeit (Rezeptivitit), Vorstellungen durch die Art, wie wir von Gegenstdnden
affiziert werden, zu bekommen, heifit Sinnlichkeit. Vermittelst der Sinnlichkeit al-
so werden uns Gegenstinde gegeben, und sie allein liefert uns Anschauungen;
durch den Verstand aber werden sie gedacht, und von ihm entspringen Begriffe.”
(Kant KrV: B 33, 1974: 69; Herv. i.0.)

Im Sinne Kants beruht die Erfahrung von Gegenstinden und mithin empirische
wissenschaftliche Forschung also auf unmittelbar sinnlichen Anschauungen; ge-
gebene Anschauungen kdnnen sodann mittels Verstandestitigkeit unter Begriffe
gebracht werden. Kant gesteht dabei zwar zu, dass in tatsdchlichen Erkenntnis-
prozessen Erkenntnisgegenstdnde sehr wohl — ,,[a]uf welche Art und durch wel-
che Mittel“ — auch immer vermittelt erscheinen konnen. In letzter Instanz ist es
jedoch die Sinnlichkeit, die Anschauungen von Gegenstidnden empféangt, auf die
sich anschlieBend das Denken unmittelbar bezieht. Sinnlichkeit ist dann das pas-
siv-rezeptive Vermdgen, Anschauungen zu empfangen, Verstand das aktiv-
spontane Vermdgen, Anschauungen unter Begriffe zu bringen. Der Erkenntnis-
akt im Sinne Kants hebt damit mit einer Determination durch die Objektseite an:
Die Objektseite affiziert zundchst das Subjekt. Der duBlere Reiz wird dem Sub-
jekt in den Bahnen seiner transzendentalen Anschauungsformen als konkrete
Anschauung gegenstdndlich. Erst nachdem dem Erkenntnissubjekt Erscheinun-
gen von Dingen gegeben sind, setzt der begriffliche Verstand als aktives Vermo-
gen auf der Seite des Subjekts ein. Damit muss Kant bereits eine vorgéngige
dingliche Gliederung der Welt voraussetzen, so dass Dinge in der Welt (be-
stimmt als Dinge an sich) die Quelle von Sinnesaffektionen (in Form von Din-

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 51

gen als Erscheinungen) darstellen.’ Dies stellt das erste Moment des Anschau-
lichkeitsproblems dar, denn ein Elektron wird nicht als passiv rezeptive Erschei-
nung gegenstindlich, die dann erst begriffliches Denken hinzutreten lésst.
SchlieBlich ist das Experimentieren, innerhalb dessen ein Elektron gegensténd-
lich wird, als ein reflexives Tun bereits begrifflich vermittelt. So erfordert bereits
die (Re-)Produktion der Experimentalgerite physikalische Messtheorien.

Das zweite, damit systematisch verschrinkte Moment wurzelt im transzen-
dentalphilosophischen Anspruch Kants. So setzt er voraus, dass die Vermdgen
Sinnlichkeit und Verstand jeweils durch spezifische transzendentale Prinzipien
konstitutiv bestimmt werden: Der Verstand durch die reinen Verstandesbegriffe
(die Kategorien), die Sinnlichkeit durch die reinen Anschauungsformen Zeit und
Raum. Das Projekt Kants ist es, auf diesen Prinzipien die Moglichkeit unumstof3-
licher synthetischer Urteile a priori zu griinden. Er sieht in ihnen also eine von
den Kontingenzen der empirischen Erfahrung befreite Begriindungsbasis. In den
reinen Anschauungsformen Raum und Zeit verortet er dabei die Scharnierstelle
der Moglichkeit synthetischer und dennoch apriorischer Urteile, die {iber blof3
begriffsanalytische Bestimmungen hinausgehen. Insofern verldngert er gleich-
sam die Priorisierung der ,sinnlichen Seite, die er fiir die synthetischen Urteile a
posteriori (empirische Erfahrung) veranschlagt, auf die synthetischen Urteile a
priori: Die reinen Anschauungsformen gehen den reinen Verstandesbegriffen
dann systematisch voran, ,,weil die Bedingungen, worunter allein die Gegen-
stinde der menschlichen Erkenntnis gegeben werden, denjenigen vorgehen,
unter welchen selbige gedacht werden (Kant KrV: B 30f.,, 1974: 66).

Entscheidend fiir die in die Krise geratene Anschauungskonzeption ist also,
dass Kant Raum und Zeit als im Sinnesapparat verortete transzendentale Bedin-
gungen und damit (fiir menschliche Erkenntnissubjekte) unveridnderliche und un-
hintergehbare Formprinzipien jeder moglichen empirischen Erfahrung versteht.
Der dreidimensionale Raum, der in der euklidischen Geometrie seine mathemati-
sche Darstellung findet, wird somit von Kant als unverénderliche ,,Eigenschaft
unsres Gemiits* (Kant KrV: B 37, 1974: 71) angesehen. Fiir mit einem menschli-
chen Erkenntnisapparat ausgestattete Wesen sind damit Anschauungen von &u-
Beren Gegenstdnden nur moglich, wenn sie der Form nach im dreidimensionalen
Raum vorgestellt werden (vgl. Kant KrV: B 42ff.,1974: 75ff.). Euklidische Geo-
metrie, welcher Kant zuschreibt, apriorisch eindeutige, synthetische Urteile iiber

6 Auf die von Kant dabei veranschlagte Noumenon-Phidnomenon-Unterscheidung sowie
deren Problematisierung werde ich in Kapitel 2.3 nédher eingehen. Dort werde ich
Bachelards Umdeutungsvorschlag, das Verhéltnis von Noumena zu Phdnomena als

experimentalpraktische Vermittlung zu bestimmen, diskutieren.

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

die Eigenschaften von Lagebeziehungen féillen zu konnen, ist in diesem Sinne
genau deshalb moglich, weil der dreidimensionale euklidische Raum die unver-
anderliche Anschauungsform des dufleren Sinns darstellt (Kant KrV: B 40f,
1974: 74), also in Absehung davon, ob uns liberhaupt Anschauungen von duf3e-
ren Gegenstinden gegeben sind, die transzendentale Form jeder auf die Welt be-
zogenen Anschauung ausmacht. Und das heilit auch, dass in diesem Sinne die
transzendentalen Konstitutionsbedingungen der Erfahrung zugleich die Grenzen
der moglichen Erkenntnis bestimmen.

Die transzendentalphilosophisch gewdhnte Argumentation Kants fullt damit
auf der Annahme, dass es nur eine — ndmlich die euklidische — Geometrie als
Wissenschaft von Lageverhéltnissen gibt. Dies traf freilich fiir die Zeit Kants zu.
Gleichwohl handelt es sich bei der euklidischen Geometrie nicht um eine ahisto-
rische, iiberzeitlich geltende Wissenschaft von Lageverhdltnissen, sondern um
einen historisch — wenn auch zweitausend Jahre stabil gebliebenen — spezifi-
schen Stand der Geometrie. In anderen Worten, dem transzendentalphilosophi-
schen Anspruch entgegen ist die Argumentation Kants sehr wohl vom Stand der
Einzelwissenschaften seiner Zeit abhéngig. Denn mit dem Nachweis der prinzi-
piellen Moglichkeit der Modifikation bzw. Streichung des Parallelenaxioms
wurde nunmehr die Formulierung nichteuklidischer und damit unanschaulicher
Geometrien moglich. Fiir eine vor dem Hintergrund der philosophischen Refle-
xion naturwissenschaftlichen Tuns konstatierte Krise der Anschauung ist nun
zunédchst nicht diese innermathematische Entwicklung entscheidend, sondern der
Umstand, dass jene ,,unanschaulichen® nichteuklidischen Geometrien ebenso
wie weitere ,,unanschauliche® mathematische Konzeptionen sich als geeignetes
Darstellungsmittel physikalischer Forschungsgegenstdnde erwiesen haben. Sol-
che unanschaulichen mathematischen Darstellungen der Forschungsgegenstinde
stellen im Verbund mit deren experimentaltechnischer Vermitteltheit das we-
sentliche Moment der Krise der Anschaulichkeit dar. Mithin geht, wie gesagt,
mit der Krisenbehauptung gleichsam eine Historisierung der von Kant als iiber-
zeitlich transzendental gesetzten reinen Anschauungsformen als erkenntniskons-
titutive Prinzipien einher.” Eine solche historische Kontextualisierung transzen-

7  Wohlgemerkt sind die verschiedenen Argumentationslinien im Zuge der konstatierten
Anschaulichkeitskrise weder die ersten noch die einzigen Bestrebungen, das Apriori-
sche (historisch, anthropologisch, sozial etc.) zu relativieren. Vielmehr fiihrt bereits
Kants Zeitgenosse Johann Georg Hamann dahingehende Uberlegungen an. Von Scho-
penhauer iiber Dilthey und Nietzsche bis hin zur Transzendentalpragmatik Apels und
zu den Diskursanalysen Foucaults — um hier nur besonders einschldgige Positionen zu

nennen — stellen verschiedene Varianten der Relativierung des Aprioris einen zentra-

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 53

dentalphilosophisch gewéhnter Prinzipien mag dann das immanenzphilosophi-
sche Projekt motivieren, eine wissenschaftsphilosophische Reflexion im Aus-
gang vom Vollzug wissenschaftlicher Praxis anzuvisieren, ohne dabei vollzugs-
vorgingige Konstitutionsprinzipien vorauszusetzen.

Solange Kant Sinnlichkeit und Verstand als ,,zwei Stimme der menschlichen
Erkenntnis* (Kant KrV B 29, 1974: 66) denkt, die Vermittlung beider Vermdgen
aber kaum bestimmt, bleibt er also einem dualistischen Denken verhaftet. Ist es
in der Reflexion der nachklassisch physikalischen Experimentalpraxen gerade
die Inblicknahme ihrer experimentaltechnischen Vermitteltheit, die ihre Gegen-
stinde als unanschaulich statt als anschaulich gegebene Dinge erscheinen lésst,
so lassen sich just jene technischen Forschungsmittel kaum in den kantischen
Dualismus der Erkenntnisstimme einfligen: Weder lassen sie sich der passiven
Seite der Sinnlichkeit noch der aktiven Seite des Verstandes eindeutig zuordnen.

Um eine moglichst groBe Spannweite an philosophischen Positionen abzu-
bilden, werde ich im Folgenden, wie angekiindigt, die Problematik der Krise der
Anschaulichkeit exemplarisch anhand der Argumentationen der Aufsitze Die
Krise der Anschauung von Hans Hahn (hier 1988; erstmals erschienen 1933) und
Das Problem der Natur in der gegenwdrtigen Philosophie von Helmuth Plessner
(hier 1985; erstmals erschienen 1930) darstellen. Wahrend Hahn, von Haus aus
Mathematiker, als einer der Mitwirkenden des Wiener Kreises eine an der Phy-
sik und der Mathematik orientierte philosophische Programmatik verfolgt, ver-
tritt Plessner einen im Anschluss an sinnesphysiologische Forschungen ent-
wickelten philosophisch-anthropologischen Ansatz. Die an diesen Positionen
aufgezogene Skizze der Anschaulichkeitsproblematik soll dazu dienen, die im-
manenzphilosophische Problemstellung, die den Uberlegungen Bachelards im-
plizit ist, zu schirfen. Somit wird der philosophische Problemhorizont markiert,
innerhalb dessen auch Bachelard seine immanenzepistemologische Inblicknah-
me des technisch vermittelten Tuns von Wissenschaftlerlnnen beginnt. In der
Konfrontation mit Hahns und Plessners metaphysikkritischen Lésungsvorschlé-

len philosophischen Topos dar. Einen systematischen Uberblick dazu legt Herbert
Schnéddelbach unter dem Titel Was ist eigentlich ein relatives Apriori? (Schnidel-
bach 2000, siehe zu weiteren philosophiehistorischen Linien insb. 189ff.) vor.

Jenseits der weiteren Debatten geht es mir an dieser Stelle darum, dass mit den An-
schaulichkeitskrisendiagnosen ein Aspekt virulent wird, der fiir die im Hauptteil die-
ser Arbeit diskutierten immanenzphilosophischen Positionen von Rouse, Bachelard
und Althusser von entscheidender Bedeutung ist, ndmlich dass hier in der philosophi-
schen Reflexion wissenschaftlicher Praxen transzendentalphilosophische Grundan-

nahmen iiberdacht werden.

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

gen angesichts einer Krise der Anschaulichkeit ldsst sich auflerdem die Spezifik
der immanenzphilosophischen Alternative im Ausgang von Bachelard scharfen.

1.3 Logische Analyse statt Anschauung: Hans Hahn

Im Aufsatz Die Krise der Anschauung beleuchtet Hahn (1988 [1933]) mit Kants
Annahme, dass Geometrie und Arithmetik aus reiner Anschauung erwiichsen,
einen auf die Mathematik bezogenen erkenntnistheoretischen Aspekt der An-
schauungskrise und leitet sodann zu physik-epistemologischen Uberlegungen
iiber. Hahn zielt damit darauf, entgegen der Kant’schen Bestimmung, die aktiv-
titige Rolle des Subjekts beim Betreiben von Mathematik zu betonen.

Wie wir oben gesehen haben, vertrat Kant die Auffassung, es gdbe zwei Ar-
ten von Vorstellungen: Die passive Anschauung und das aktive Denken. Wih-
rend Denken begrifflich erfolge und sich letztlich auf die Syntheseformen der
reinen Verstandesbegriffe, die Kategorien, zuriickfiihren lasse, werde die rezep-
tive Anschauung durch die reinen Anschauungsformen Raum und Zeit ermog-
licht. Hahn schreibt nun Kant die Annahme zu, die Mathematik wiirde sich
durch diese dem Erkenntnissubjekt transzendental gegebenen reinen Anschau-
ungsformen fundieren lassen, so dass die Anschauungsform des Raumes (der
duflere Sinn) die Geometrie und die Anschauungsform der Zeit (der innere Sinn)
die Arithmetik begriinde. Genau gegen diese Fundierung der Mathematik in der
Anschauung richten sich Hahns Uberlegungen. Diese kantische Position spitzt er
folgendermafen zu:

,Die Geometrie, wie sie seit dem Altertum gelehrt wird, handelt von den Eigenschaften
des uns in reiner Anschauung vollig exakt gegebenen Raumes; die Arithmetik (die Lehre
von den reellen Zahlen) beruht auf der reinen, vollig exakten Anschauung der Zeit.”
(Hahn 1988: 87)

Wenn Hahn also gegen die transzendentale Begriindung der Mathematik bei
Kant argumentiert, dann problematisiert er die Fundierung mathematischer Zu-
sammenhénge in der Anschauung und hélt dem entgegen, dass diese wesentlich
auf — im Kantischen Sinne — begrifflichem Denken beruhen und sich damit nicht
aus vermeintlich reinen Anschauungsformen ableiten lassen.®

8 Freilich ist Hahns Lesart von Kants Bestimmung der Begriindung der Mathematik
verkiirzt. Zwar geht Kant tatséchlich von einer Begriindbarkeit der Geometrie und der

Arithmetik durch die reinen Anschauungsformen Raum und Zeit aus, allerdings be-

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 55

Hahn problematisiert zu diesem Zweck zunéchst anschaulich erscheinende
geometrische Zusammenhinge hinsichtlich von Fragestellungen der mathemati-
schen Analysis. So kdnne man sich eine mathematische Funktion in der Darstel-
Iung einer Kurve zunichst als Bewegung eines Punktes veranschaulichen. An-
schaulich macht die Kurve keine Spriinge, mathematisch gesprochen heifit dies,
dass sie stetig ist. Das mathematische Problem der Differenzierung, sprich einen
Grenzwert fiir die Steigung der Tangente einer Kurve fiir einen gewéhlten Punkt
zu finden, gilt als mathematische Darstellung des physikalischen Problems, die
Geschwindigkeit der Bewegung eines Punktes zu einem gegebenen Zeitpunkt zu
ermitteln (vgl. Hahn 1988: 92). Die Auffassung, eine Kurve miisse in jedem
Punkt differenzierbar sein, entspricht dann der anschaulichen Vorstellung, es
miisse fiir jeden Zeitpunkt des Bewegungsverlaufs die momentane Geschwindig-
keit eines bewegten Punktes angegeben werden konnen. Der (lebensweltlichen)
Anschauung scheint es dabei widersinnig, ein bewegter Punkt kdnne zu einem
bestimmten Zeitpunkt eine nicht eindeutig bestimmbare Geschwindigkeit inne-
haben. Nun lassen sich aber mit mathematischen Mitteln Kurven konstruieren,
fiir die sich zu bestimmten Punkten keine Tangenten bestimmen lassen, sprich,
die in diesen Punkten, obwohl stetig, nicht differenzierbar sind. Geht man davon
aus, eine solche Kurve wiirde einen Geschwindigkeitsverlauf darstellen, dann
wiirde dies also bedeuten, dem bewegten Punkt, den die Kurve darstellt, komme
an eben jenen Stellen keine bestimmte Geschwindigkeit zu. Die Konstruktion
einer solchen Kurve ist nun gerade nicht mit bloBem Riickgriff auf Anschauung
moglich, sondern bedarf des begrifflichen Denkens:

,[NJur das Denken, die logische Analyse kann bis zu dieser Kurve vorstoen. Und wir se-
hen: hitte man sich in dieser Frage auf die Anschauung verlassen, so wire man in Irrtum
verharrt, denn die Anschauung schien zwingend darzutun, daf3 es Kurven, die in keinem
Punkte eine Tangente haben, nicht geben kann. (Hahn 1988: 96f.)

So kommt Hahn zu dem Schluss, dass sich in der modernen Mathematik allméh-
lich die Uberzeugung durchgesetzt habe, die Anschauung als ihre Begriindungs-
basis zu verabschieden (vgl. Hahn 1988: 106):

hauptet Kant nicht, dass die Begriindung vollig ohne begriffliches Denken erfolge.
Vielmehr spricht er am Beispiel der Addition davon, dass zu ihrem Verstindnis neben
den Zahlbegriffen die ,,Anschauung zu Hiilfe* (Kant KrV B 16, 1974: 56; Herv. 1.0.)

genommen werden miisse.

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

,»Der Raum der Geometrie ist nicht eine Form reiner Anschauung, sondern eine logische
Konstruktion. Als widerspruchsfreie logische Konstruktionen sind aber auch anders-

geartete Rdume moglich, als der Raum der iiblichen Geometrie [...].* (Hahn 1988: 111)

Den antimetaphysischen Ambitionen des logischen Empirismus entsprechend
miindet die von Hahn konstatierte Krise der Anschauung in der Forderung, eine
vermeintlich reine Anschauungsform ,,Raum*, wie sie die kantische Transzen-
dentalphilosophie postuliert, ebenso als nicht begriindbaren metaphysischen Bal-
last aus der Philosophie zu verbannen wie etwa auch das durch die Heisen-
berg’sche Unbestimmtheitsrelation infrage gestellte Postulat, physikalische Er-
eignisse miissten prinzipiell exakt in Raum und Zeit lokalisierbar sein (vgl. Hahn
1988: 88). Die Pointe ist dann, dass die nicht beliebig exakte Lokalisierbarkeit
sich mit physikalischen Mitteln erkldren ldsst. Die der Anschaulichkeit verhafte-
te Auffassung, eine solche Lokalisierbarkeit miisse prinzipiell moglich sein, sei
hingegen eine metaphysische, die sich jedweder physikalischen Grundlage ent-
ziehe (vgl. Hahn 1988: 88).

Hinsichtlich der metaphysikkritischen StoBrichtung mag nun eine solche wie
die vom Wiener Kreis geprigte Position Hahns dem immanenzphilosophischen
Anspruch, den wir bei Rouse kennenlernen und mit der franzdsischen Tradi-
tionslinie im Anschluss an Bachelard weiterverfolgen werden, auf den ersten
Blick dhneln. Im Unterschied zu einer konsequent immanenzphilosophischen
Position ldsst sich jedoch feststellen, dass Hahn, indem er mit mathematischen
und naturwissenschaftlichen Fallbeispielen argumentiert, zwar vorgibt, eine
metaphysikfreie Konzeption vorzulegen. Indes tendiert sein Losungsvorschlag
jedoch dazu, die systematische Grundstruktur der monierten kantischen Trans-
zendentalphilosophie zu tibernehmen und dabei schlicht Wissenschaften an die
Stelle der Erkenntnisvermdgen zu setzen: Statt der Anschauung schreibt er nun
dem Denken, sprich dem zweiten kantischen Erkenntnisstamm ,,Verstand®, die
Fundierung der Mathematik zu. Die Stelle der Sinnlichkeit nimmt bei ihm die
(empirische) Physik, die Stelle des Verstandes das (meta-)mathematische Den-
ken ein. Insofern fallen bei Hahn die begriffliche und empirische Seite ebenso
wie bei Kant erneut auseinander. Statt also den Kant’schen Dualismus aufzuhe-
ben, kehrt Hahn lediglich die Priorisierung der beiden Vermdgen um: Fiir den
Erkenntnisakt riumt er nunmehr dem mathematisch-spontanen Verstand die zeit-
liche und systematische Vorrangstellung ein. Freilich 16st dies die Frage der
Vermittlung zwischen aktiven und passiven Momenten nicht, sondern priasentiert
lediglich eine spiegelbildlich problematische Konzeption.

Dass Hahn die Frage nach der Vermittlung zwischen aktivem (Mathematik)
und passivem Vermodgen (Physik) nicht in den Blick zu nehmen vermag und

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 57

dennoch das Problem zu ahnen scheint, fillt insofern an seinen Schilderungen
auf, als er permanent zwischen mathematischen Zusammenhéngen auf der einen
Seite und physikalischen Sachverhalten auf der anderen Seite changiert: Unkri-
tisch setzt er schlicht voraus, dass eine stetige Kurve (Mathematik) die Bewe-
gung eines Punktes (Mechanik) représentiert oder gar umgekehrt eine mathema-
tische Kurve als Bewegung eines Punktes veranschaulicht werden kann. Inwie-
fern und warum dies mdglich sein soll, thematisiert und problematisiert er hin-
gegen nicht. SchlieBlich lieBe sich sehr wohl die Frage stellen, inwiefern denn
allein der Umstand, dass eine stetige, aber nicht in allen Punkten differenzierbare
Kurve mathematisch konstruiert werden kann, diese Kurve sogleich die mecha-
nische Bewegung eines Punktes darstellen sollte. Im Rahmen der Argumentation
Hahns muss dann die mathematische Beschreibung physikalischer Zusammen-
hinge als bloBe Anwendung mathematisch-logischer Konstruktionen gelten.
Mithin legt Hahn hier ein konstitutionstheoretisches Verstéindnis der Mathematik
nahe, nach dem mathematische Formulierungsmoglichkeiten physikalischen Er-
fahrungen logisch und systematisch vorangehen und diese sodann vollstindig
determinieren. So wichtig Fragen nach der Rolle von mathematischen Darstel-
lungsmitteln fiir die Physik sein mdgen, so werden sie aus der konstitutionstheo-
retischen Perspektive Hahns gerade nicht als rekonstruktiv bestimmte Darstel-
lungsmittel reflektiert. Die empirische Seite physikalischer Forschung kann da-
mit von Hahn nur unzureichend erfasst werden. Eine konsequent immanenzphi-
losophische Reflexion hingegen miisste ausgehend von der Reflexion physikali-
scher Praxen die Vermittlung von aktiven und passiven Erfahrungsmomenten in
den Blick nehmen.

1.4 Krise der Anschaulichkeit als Krise
des Naturbegriffs: Helmuth Plessner

Mit einer von Hahn véllig verschiedenen philosophischen Herangehensweise,
némlich der philosophischen Anthropologie, stellt hingegen Plessner die Annah-
me der Dualitét von Sinnlichkeit und Verstand in den Mittelpunkt seiner kriti-
schen Auseinandersetzung mit denjenigen erkenntnistheoretischen Vorausset-
zungen, auf denen die konstatierte Krise der Anschaulichkeit beruhe. Zundchst
dhnlich wie bei Hahn markieren auch fiir Plessner die physikalischen Neuerun-
gen des beginnenden 20. Jahrhunderts den Kontext einer Krise der Anschaulich-
keit. Auch Plessner verbindet mit der Krisendiagnose ein Uberdenken transzen-
dentalphilosophischer Positionen. Anders als Hahn fiihrt Plessner deren Krisen-
haftigkeit hingegen wesentlich auf eine Krise des Naturbegriffs der klassischen

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

Mechanik zuriick. Wihrend Hahns Uberlegungen letztlich darauf hinauslaufen,
Philosophie weitgehend durch Wissenschaftsreflexion zu ersetzen, sieht Pless-
ner, gerade weil die zeitgendssischen Naturwissenschaften die Anschaulichkeits-
anforderung iiberwunden hétten, es als Aufgabe einer zeitgemadBen Naturphiloso-
phie an, komplementdr zum naturwissenschaftlichen Naturverhéltnis ,,die Natur
als unmittelbar tragende Dimension unseres gesamten Lebens und BewuBtseins
[...], d.h. in ihrer urspriinglichen Anschaulichkeit zu verstehen* (Plessner 1985:
67). Diese Naturphilosophie solle ausgestaltet sein als ,, Theorie der die Natur in
ihrem Bildgehalt charakterisierenden Elemente® (Plessner 1985: 71; Herv. i.0.).
Ich werde auf diesen an dieser Stelle moglicher Weise irritierend klingenden Re-
kurs auf eine nun doch wieder als unmittelbar erscheinende und sich in einer
gleichsam urspriinglichen Anschaulichkeit zeigenden Natur spéter zuriick-
kommen und daran Ansidtze einer Theorie lebensweltlicher Weltverhiltnisse
freilegen.

Der nunmehr in die Krise geratene Naturbegriff der klassischen Mechanik
beruhe, so Plessner, auf der erkenntnistheoretischen Voraussetzung, es bestiinde
eine Entsprechung zwischen den auf der Objektseite vorfindlichen RegelméaBig-
keiten (den Naturgesetzen) und den Erkenntnisbedingungen auf Seiten des trans-
zendentalen Subjekts. In dieser klassischen erkenntnistheoretischen Konzeption
musste dann also gelten:

»Menschlicher Intellekt und naturimmanente Gesetzesratio sind die an den einander
gegeniiberstehenden Sphéren des Subjekts und des Gegenstandes hervortretenden Seiten

einer iibergreifenden zeitlosen Ordnung.” (Plessner 1985: 58)

In &dhnlicher StoBrichtung wie Hahn, der die metaphysischen Voraussetzungen
hinter einer in dieser Weise postulierten Entsprechung der Anschaulichkeit auf
der Subjektseite und deren Addquatheit fiir die Objektseite diskreditiert, macht
Plessner auf die religiosen Wurzeln einer solchen erkenntnistheoretischen Kon-
zeption aufmerksam:

,»Wie nach Newton der die Natur einig befassende Weltraum das Sensorium dei genannt
werden kann, so beherrscht den Gang aller in ihm méglichen Prozesse jede Vernunft oder
absolute Logik, deren ewige Grundwahrheiten nach Leibniz auch fiir Gott bindend sind.
Diese der Natur wesenszugehdrige Verniinftigkeit ist zugleich die Basis fiir den Natur-

forscher, der die Erscheinungen aus ihnen selber verstehen will.* (Plessner 1985: 58)

Die transzendenzphilosophischen Voraussetzungen, die dieser klassischen Erklé-
rung der Erkennbarkeit von ,,Natur zugrunde liegen, bestehen also darin, dass,

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 59

erstens, Erkenntnis wesentlich als eine zweistellige Relation zwischen einem Er-
kenntnissubjekt und einem Erkenntnisobjekt (Naturphdnomen), mithin dual, auf-
gefasst wird. Sodann wird, zweitens, die Erkennbarkeit der Objektseite dadurch
erklart, dass das Subjekt iiber ein prinzipiell allgemeines Anschauungsvermdgen
verfiigt, welches es ihm ermdglicht, Objekte der dueren Welt sinnlich wahrzu-
nehmen und sie damit rezeptiv zu empfangen. Komplementér dazu ist ,,Natur
dann das, was sich mittels dieses idealiter allgemeinen Anschauungsvermogens
in der Erfahrung zeigt. Vorausgesetzt werden muss deshalb eine Strukturanalo-
gie bzw. Passgenauigkeit zwischen dem Anschauungsvermodgen und der Ver-
niinftigkeit der Naturprozesse, die Plessner hier als metaphysisch, mithin trans-
zendent moniert. Zwar geht Kant iiber die unreflektierte Passungsvoraussetzung
hinaus, denn bei ihm sind es nicht mehr die Natur-Dinge an sich, sondern deren
bloBe Erscheinungen, die sich der Sinnlichkeit zeigen. Insofern bei ihm aller-
dings die transzendentalen Bedingungen der Erfahrung auf der Subjektseite als
Geltungsgriinde fiir die Gegenstandserkenntnis fungieren, vererbt sich diese
metaphysische Passgenauigkeitsvoraussetzung — wenn auch héherstufig — durch-
aus auf die kantische Konzeption.

Historisch konnte sich also, solange das der Anschaulichkeit entsprechende
Naturbild und mithin die klassische Erkenntniskonzeption nicht durch wider-
sprechende naturwissenschaftliche Konzeptionen irritiert wurde, die klassische
Naturphilosophie

,auf dem Naturbild unserer Wahrnehmungen und dem direkt oder indirekt von diesem
wieder abhéngigen Naturbild der Naturwissenschaften auf[bauen]. Sie bewegte sich von
vornherein in einem Bezugssystem, dessen Koordinaten ihr unbekannt waren, und hielt in-
folgedessen die Blickrichtung der Sinne, in der wir im Horizont des taglichen Lebens eine
bildhafte Anschauung von der Natur haben und in der die experimentelle, beschreibende
und erkldrende Arbeit der Naturwissenschaft verldauft, fiir die Bahn naturphilosophischen
Nachdenkens.* (Plessner 1985: 66)

In anderen Worten: Die klassische Naturphilosophie iibernahm unreflektiert das
Naturbild der alltagsweltlichen Erfahrung im Modus der Anschauung, ohne sich
deren Voraussetzungen bewusst zu sein. So beruhe die erkenntnistheoretische
Auffassung eines nach iiberzeitlichen Prinzipien verfassten transzendentalen
Subjektes auf einer Spaltung der Subjektseite in einen leibseelischen, an einer
konkreten Raumzeitstelle verortbaren Teil und in einen transzendentalen, ver-
nunftgeleiteten und seinerseits unkdrperlichen Teil. Wéhrend letzterem die Er-
kenntnisfdhigkeit zugesprochen wird, werde ersterer schlichtweg als fiir den Er-
kenntnisprozess unerheblich ausgeklammert (vgl. Plessner 1985: 59). Erkenntnis

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

muss dann verkiirzt als geistiger Akt verstanden werden, und kann gerade nicht
als leiblich vermittelte Tétigkeit begriffen werden.

Auf Seiten der Philosophie, angestoBen durch die Humanwissenschaften
Medizin und Psychologie, die Geschichtswissenschaft, aber auch malgeblich
durch die Soziologie und die Ethnologie, hat diese unterstellte Passung eines
iiberzeitlichen transzendentalen Apparats an iiberzeitliche Naturprinzipien inso-
fern eine Relativierung erfahren, als vielfach verschiedenartige Abhadngigkeiten
der idealiter auf der transzendentalen Seite zu verortenden Kognitionsfunktionen
von der leib-seelischen Situiertheit und Verfasstheit aufgezeigt wurden. So sind
Wirklichkeitswahrnehmung und Naturbild etwa in physiologischer Hinsicht
durch den Einfluss bewusstseinsverdndernder Substanzen oder durch Gehirn-
lasionen sowie in sozialer Hinsicht durch kulturelle Faktoren und/oder soziale
Positionierung geprégt (vgl. Plessner 1985: 59ff.). Angesichts dessen seien wir
,nicht mehr berechtigt, vitale und rational-normative Funktionen (etwa nach Art
der Kantschen Scheidung von psychologischen und transzendentalen Funktio-
nen) einfach voneinander zu trennen® (Plessner 1985: 60). Insofern verbiete

,die unauflosliche Verklammerung der anschaulich bildhaften Verfassung seiner [des
Menschen; K.T.] unmittelbar ihm zugénglichen Gegenstandswelt mit einer Subjektivitat
[...], die Anschauungskonstanten seiner Natur (Anschauungsraum, Anschauungszeit, ding-
liche Gliederung usw.) zu verabsolutieren und als den bleibenden Rahmen anzusehen, in
welchem sich die Jahrmillionen alte Entwicklungsgeschichte der Pflanzen, der Tiere und

der menschlichen Kulturen abgespielt haben soll* (Plessner 1985: 62f.).

Wenn also Anschauungsformen ihrerseits bedingt sind und gerade nicht als ab-
solute Bedingungen von Erfahrung angesehen werden konnen, treten sie als spe-
zifisch formierte Mittelstellen in Erscheinung, die als Drittes zwischen die klas-
sisch dual verstandenen erkenntnistheoretischen Subjekt- und Objektstellen tre-
ten. Gerade weil damit die Frage danach, wie und mithilfe welcher (experimen-
taltechnischer) Mittel Subjekten Gegenstande vermittelt werden, in den Blick ge-
rat, wird die Thematisierung der Positionierung und Situiertheit der Subjekte
philosophisch bedeutsam. Wie bereits angekiindigt, problematisiert Plessner da-
mit ausgehend von der Konstatierung einer Krise der Anschaulichkeit den er-
kenntnistheoretischen Dualismus von Sinnlichkeit (Objektseite) und Verstand
(Subjektseite).

Auf Seiten der Naturwissenschaften treten indes mit der Quantenmechanik
und den Relativitdtstheorien konzeptuelle Fassungen von Naturprozessen auf,
die erstens Raum-Zeit-Konzeptionen jenseits der Anschaulichkeit vorlegen
(insb. Relativititstheorie) und zweitens zumindest auf der Ebene der Elementar-

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 61

teilchen auf Wechselwirkungen zwischen Messinstrumenten und -praktiken —
sprich: Erkenntnismitteln — und untersuchtem Gegenstand sowie auf prinzipielle
Grenzen des physikalisch Bestimmbaren hinweisen (Heisenberg’sche Unbe-
stimmtheitsrelation, Bestimmung des Planck’schen Wirkungsquantums). Damit
werden sowohl an Anschaulichkeit gebundene Naturbilder wie auch die Auffas-
sung, Beobachtung sei ein blof rezeptiv-passiver, nicht-invasiver Akt irritiert
(vgl. Plessner 1985: 69). Zudem tritt mit der speziellen Relativitdtstheorie die
Abhiéngigkeit von Urteilen etwa iiber die Gleichzeitigkeit von Ereignissen von
dem jeweiligen gleichférmig geradlinig bewegten Bezugssystem (Inertialsys-
tem), in dem sich der Beobachter befindet, in den Blick. Die Annahme eines ab-
soluten und beobachterunabhéngigen Raums als allgemeingiiltiges Bezugssys-
tem, die in der klassischen Mechanik getroffen wurde, gilt es folglich zu iiber-
denken. Mit diesen durch Relativititstheorie und Quantenphysik angestoB3enen
Entwicklungen hat sich die Physik von der Anschaulichkeitsforderung der klas-
sischen Mechanik befreit. Dabei bedeute diese ,,Uberwindung der Anschaulich-
keit™ (Plessner 1985: 70), wie Plessner betont,

,kein Versagen vor an sich unvorstellbaren Naturvorgingen, keine Schwiche unserer
Vorstellungskraft, sondern eine in den Vorgéingen selbst liegende Grenze. Sodann besagt
der mit ihr gegebene Verzicht eine Erweiterung des wissenschaftlichen BewuBtseins in-
sofern, als durch ihn dem konstanten Faktor des Beobachtens selber Rechnung getragen,
das subjektive Moment der Beobachtung mit in die Darstellung der zur Beobachtung

kommenden Phidnomene einbezogen wird.* (Plessner 1985: 70)

Insofern findet die Wendung hin zur notwendigen Einbeziehung der Situierung
und Formiertheit des Subjekts, welche Plessner fiir die Philosophie konstatierte,
in der nachklassischen Physik wie idealiter in den Naturwissenschaften iiber-
haupt in der Integration von Messinstrumenten und -praktiken in die Versuchs-
darstellung eine Entsprechung:

,»Wie der Philosoph versucht der Physiker bei seiner Darstellung der Naturvorgénge das
Subjekt der Darstellung aufzunehmen. Die Tatsache, da3 der Beobachtende und Messende
schon in seinen MafBstdben und Uhren mit zu der Situation gehort, in der allein die Er-
kenntnis moglicherweise richtig ist, verlangt in gleicher Weise einen integrierenden Be-
standteil in den zur Erkenntnis kommenden Objekten zu bilden, wie die Tatsache der Ge-
bundenheit des Philosophen an ein bestimmtes geschichtliches, gesellschaftliches und eth-
nisches Dasein in den Objekten der Philosophie.* (Plessner 1985: 67)

Die Uberwindung des Anschaulichkeitsanspruchs in der Physik erfordert nun-
mehr die ,,Einbeziehung der Beobachtungsbedingungen in die Ausdrucksmittel

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

der Darstellung der Phidnomene* (Plessner 1985: 69). Gerade weil die klassisch
als unhintergehbar angenommene Anschaulichkeit in ihrem Mittelcharakter in
den Blick gerdt und damit ein Bewusstsein von der notwendigen Vermitteltheit
von Erfahrung entsteht, konnen nunmehr alternative Erkenntnismittel in Betracht
gezogen werden (vgl. Plessner 1985: 68). Solche Erkenntnismittel jenseits der
Anschaulichkeit findet die moderne Physik nun in Messinstrumenten einerseits
und mathematisch formalisierter Darstellung andererseits:

,Das Interesse, in immer tiefere Seinsschichten, fiir welche der Mensch keine Sinnes-
organe mehr hat, einzudringen, zwingt sie, Ausdriicke zu gebrauchen, die geeignet sind,
sinnlich heterogene Phanomene als Indices fiir einen und denselben Sachverhalt zu behan-
deln. Die hierfiir geeigneten Symbole liegen allein im Messen und Rechnen. So verliert
die Naturwissenschaft in ihren Begriffen den Bildgehalt der urspriinglich anschaulichen
Natur, indem sie das nur im sinnlichen Zugang FaBliche an ihr den Bewegungsvorstellun-
gen corpuskularer und undulatorischer Art opfert, bereit, wenn die Aufdeckung noch tiefe-
rer Zusammenhénge es verlangt, auch diese Stiitzen der Vorstellungskraft fallen zu lassen.
An diese Bereitschaft appelliert heute die durch Einstein und Planck revolutionierte Phy-
sik.“ (Plessner 1985: 68)

.5 Eine Perspektive jenseits des Subjekt-Objekt-
Dualismus

Hahns und Plessners Problematisierungen der Anschaulichkeitskonzeption stel-
len damit zwei von Kant getroffene Voraussetzungen des dem Subjekt Gegebe-
nen grundsétzlich in Frage: Zum einen ist dies auf der Ebene der empirischen Er-
fahrung die Voraussetzung, dass einer blof rezeptiven Sinnlichkeit Erfahrungs-
gegenstdnde passiv gegeben werden. Wie wir gesehen haben, muss Kant, um
diese Annahme treffen zu kénnen, zum anderen auf der Ebene der transzenden-
talen Bedingungen der Erfahrung insbesondere voraussetzen, dass dem Erkennt-
nissubjekt mit den reinen Anschauungsformen transzendentale Prinzipien der
Sinnlichkeit gegeben sind. Sowohl Hahn als auch Plessner zeigen in ihren Kriti-
ken auf, dass die nunmehr iiberwundene Anschaulichkeitsforderung an Physik
und Mathematik entgegen deren Anspruch gerade keine unmittelbare Erfahrung
ermdglichte, sondern vielmehr eine Vermittlung durch als unhintergehbar gelten-
de Anschauungsformen verschleierte. So werden die Entwicklungen in der nach-
klassischen Physik von beiden zum Anlass genommen, iiber Neubestimmungen
der Subjekt-Objekt-Beziehung nachzudenken. Denn wenn bereits das vermeint-
lich anschaulich gegebene Objekt nunmehr als ebenso vermittelt erscheint wie

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 63

die Forschungsgegenstinde der nachklassischen Physik, dann bietet das ,,gege-
bene Objekt” keinen absoluten Ausgangspunkt der Erkenntnis. Strukturlogisch
betrachtet sind Hahn und Plessner deshalb darum bemiiht, das aktive Moment im
Erkenntnisprozess nicht auf die Objektseite zu reduzieren.

Ebenso wie Hahn betont auch Plessner dahingehend die Rolle moderner Ma-
thematisierung fiir die quantitative Ausrichtung der Physik. Uber Hahn hinaus-
gehend setzt er diese jedoch in Bezug zur experimentaltechnischen Vermittelt-
heit physikalischer Phinomene durch Messinstrumente. Mit der Reflexion auf
den Mittelbegriff, die sich hier bei Plessner abzeichnet, wird also nicht blo eine
zusitzliche dritte Stelle in der Erkenntnisbeziehung zwischen dem klassischen
Subjekt und dem Objekt in den Blick genommen, sondern gewissermallen die
seit Descartes die neuzeitliche Philosophie priagende Struktur der Erkenntnisbe-
ziehung, von der alle dominanten erkenntnistheoretischen Positionen ausgehen,
tiberhaupt aufgebrochen,

Die Bestimmung eines Mittelbegriffes sowie die Reflexion auf Mittel bre-
chen deshalb den Dualismus auf, weil Mittel freilich nicht als vorpraktisch gege-
bene Entitéten verstanden werden konnen. Vielmehr bestimmen sie sich rekon-
struktiv als Mittel im praktischen Gebrauch und ihrer Reproduktion. Wenn
Plessner also von einer durch Messinstrumente vermittelten Beobachtung
spricht, dann klingt hier bereits eine Perspektive an, diese gerade nicht als sinn-
lich rezeptiven Akt im Sinne Kants, sondern als ein Tun zu verstehen. Plessner
deutet dies an, wenn er auf die leibliche Vermittlung des Erkenntnisaktes hin-
weist. In dieser Linie weitergedacht, erschopft sich dann die Beobachtung, nun
begriffen als ein Tun, nicht im singuldren Akt des Messens, sondern verweist auf
andere Tétigkeiten wie das Herstellen der Versuchsanordnung, die (Re-)Produk-
tion der dabei verwendeten Gerite, die Préparation der Untersuchungsgegenstédn-
de und nicht zuletzt auf die Lehr-/Lernpraxen der Vermittlung von Experimen-
talmethoden.

Damit zeichnet sich bei Plessner eine Position ab, die — in unterschiedlichen
Akzentuierungen — auch Rouse, Bachelard und Althusser einnehmen, ndmlich
dass die Weltverhdltnisse der Einzelnen ebenso wie deren Selbstverhéltnisse als
grundsitzlich praktisch vermittelt begriffen werden miissen. Dann kann aber die
philosophische Reflexion nicht mehr mit einer vorgingig gewédhnten Subjektstel-
le (klassischer Rationalismus) oder spiegelbildlich dazu mit einer als gegeben
vermeinten Objektstelle (klassischer Empirismus) beginnen, sondern muss prak-
tische Vollziige als Vermittlungsprozesse reflektieren, mithin den erkenntnis-
theoretischen Dualismus {iberwinden.

Freilich gehen Weltverhéltnisse nicht in den wissenschaftlichen Gegen-
standsbeziigen auf. Vielmehr zeichnen sich wissenschaftliche Praxen durch

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

einen spezifischen Modus der Gegenstandsbeziige aus, dessen ndhere Bestim-
mungen durch Bachelard und Althusser im Hauptteil dieses Buches diskutiert
werden. Insofern ist das, was als ,,Wissenschaft™ gemeinhin adressiert wird, kein
von lebensweltlichen Praxen unabhéngiges Tun, sondern muss in seiner spezifi-
schen Differenz zu anderen Titigkeitsformen bestimmt werden.’” Das Nachden-
ken iiber das ,,Wissenschaftliche® als spezifischen Tétigkeitsmodus eréffnet da-
mit zugleich eine reflexive Perspektive auf alltdgliche Weltverhéltnisse, die in
lebensweltlichen Praxen mit ihren spezifischen Gegenstandsbeziigen und gegen-
stindlichen Tétigkeitsmitteln reproduziert werden.

Im Unterschied zu Hahn, der im Rahmen seines begrifflichen Instrumenta-
riums wissenschaftliche Erfahrung kaum als einen spezifischen Tatigkeitsmodus
in den Blick nimmt und folglich nicht weiter iiber unterschiedliche Tatigkeits-
modi nachdenkt, zeichnet sich eine solche Perspektive in Plessners programma-
tischer Skizze einer zeitgemafien ,,Naturphilosophie* ab. Diese solle ndmlich er-
arbeitet werden als eine

,»von der Naturwissenschaft und Psychologie unabhingige [...] Theorie der die Natur in
ihrem Bildgehalt charakterisierenden Elemente. Dieser Theorie wire es vorbehalten, darii-
ber zu entscheiden, welchen Anteil die Subjektseite und welchen Anteil die Objektseite
am Bildgehalt der Natur besitzt. In dieser Zurechnung bestinde eine wesentliche Seite
ihrer im eigentlichen Sinne philosophischen Leistung, weil Fragen, welche die Reichweite
von Subjekt und Objekt und ihre gegenseitige Abgrenzung angehen, nur von der Philoso-
phie behandelt werden konnen.* (Plessner 1985: 71)

Was Plessner hier als philosophische Theorie des Bildgehalts der Natur in den
Blick nimmt, tendiert zu einer Theorie lebensweltlicher Gegenstandsverhiltnis-
se, die auf deren vermittelnde Mittel reflektiert'® und in dieser Reflexion deren
spezifische Unterschiede zu wissenschaftlichen Gegenstandsbeziigen bestimmt.
Das Motiv, die Bedingungen alltagsweltlicher Gegenstandsverhaltnisse zu be-
stimmen, werden wir im folgenden zweiten Auftakt als Kernanliegen des spatial

9 Keineswegs soll die Unterscheidung zwischen Wissenschaft und Lebenswelt als onto-
logische Trennung gleichsam zweier Welten verstanden werden. Vielmehr stellt sie
eine Unterscheidung an einem Tun dar, welches als Tun immer schon ein gesellschaft-
liches ist. Das bedeutet insbesondere, dass gesellschaftliche Arbeitsteilung eine not-
wendige Voraussetzung wissenschaftlicher Praxis ist.

10 Zu einer kritischen Weiterentwicklung der von Plessner hier aufgeworfenen Pro-
grammatik und einer Problematisierung des dort zugrunde liegenden Konzepts vom
Bildgehalt der Natur siche Weingarten 2008, insb. 283ft.

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 65

turns wiederfinden. Bei Plessner wird dieser Ansatz deutlich, wenn er das philo-
sophisch zu bestimmende Bild der Natur in Strukturanalogie zum Explizit-
Machen der Erkenntnismittel in der protokollarischen Dokumentation der natur-
wissenschaftlichen Praxen setzt (vgl. Plessner 1985: 67). Wenn Plessner in die-
sem Zusammenhang in irritierender Weise davon spricht, dass die Uberwindung
der Anschaulichkeitsforderung in der nachklassischen Physik nunmehr der Phi-
losophie die Gelegenheit biete, ,,die Natur als unmittelbar tragende Dimension
unseres gesamten Lebens und BewuBtseins [...], d.h. in ihrer urspriinglichen An-
schaulichkeit, zu verstehen* (Plessner 1985: 67), dann muss dies als Relativie-
rung der von Kant transzendental gewdhnten Anschaulichkeit zum ,,Horizont des
taglichen Lebens“ (Plessner 1985: 66) in einer spezifischen sozial-historischen
Situation verstanden werden. Anschaulichkeit ist dann der Modus des alltdgli-
chen Weltbezugs im praktischen Vollzug, solange nicht hoherstufig auf ihn re-
flektiert wird. Sobald nun héherstufig auf die Form der Weltbeziige in lebens-
weltlichen Praxisvollziigen reflektiert wird, kann dieser Anschaulichkeitsmodus
als vermittelt iber zugrundeliegende Naturbilder thematisiert werden.

Wenn auch vor einem véllig anderen philosophischen Hintergrund entwi-
ckelt und in einer ganz anderen Terminologie formuliert, so werden wir eine
ganz dhnliche Problemstellung bei Bachelard, und an diesen ankniipfend, bei
Althusser wiederfinden. Denn auch Bachelards philosophische Uberlegungen
durchzieht angesichts des Anschaulichkeitsproblems die Suche nach einem
Formunterschied zwischen wissenschaftlicher und auBerwissenschaftlicher Er-
fahrung. Wéhrend Plessner im vorliegenden Aufsatz die Forschungsmittel vor-
rangig als Beobachtungsmittel adressiert, nimmt Bachelard die technische Ver-
mitteltheit der wissenschaftlichen Gegenstinde weiter gefasst in den Blick, wenn
er wissenschaftliche Praxen als Phdnomenotechniken bestimmt. So begreift er
die moderne Physik und Chemie als ,,Wissenschaften [...], in denen das Instru-
ment die notwendige Vermittlung bildet, um ein wahrhaft instrumentiertes Phé-
nomen zu erforschen® (Bachelard E: 123). Ganz édhnlich wie Plessner bestimmt,
wie sich zeigen wird, Bachelard damit als wesentliches Moment der Form wis-
senschaftlicher Praxen eine ihnen immanente Reflexion ihrer Mittel, durch wel-
che sich wissenschaftliche Erfahrung von Alltagserfahrung unterscheide. Wis-
senschaftliche Erfahrung bricht also mit der Anschaulichkeit der Alltags-
erfahrung. Dieser Kerngedanke findet in der Konzeption des epistemologischen
Bruchs seinen Ausdruck. Dies beruht freilich, ebenso analog zu Plessner, darauf,
dass, auch wenn lebensweltliche Erfahrungen im Modus der Anschaulichkeit als
unmittelbare erscheinen, sie gleichwohl vermittelt sind, allerdings innerhalb die-
ses Modus nicht als vermittelt reflektiert werden. Bachelard tut sich allerdings
schwer damit, zu bestimmen, was denn nun die Anschaulichkeit der lebenswelt-

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

lichen Erfahrungen vermitteln kdnnte. So erwégt er psychische Archetypen oder
ein Vermogen der (dichterischen) Einbildungskraft, schldgt also — gleichsam
psychologistisch — die Mittelposition erneut der Subjektstelle zu und miindet
damit in eine konstitutionstheoretische Bestimmung. Und dennoch kreisen, wie
im Hauptteil aufgezeigt wird, Bachelards Uberlegungen immer wieder darum, so
etwas wie eine Logik des Alltdglichen und mithin der alltagsweltlichen An-
schaulichkeit zu erschlieBen, im Unterschied zu der sich dann die Formspezifik
des wissenschaftlichen Tuns bestimmen lieBe. Allerdings gelingt es Bachelard
dabei kaum, alltagsweltliche Erfahrungen zureichend als praktisch vermittelt zu
begreifen. Dies héngt, wie zu zeigen sein wird, systematisch mit seiner Konzep-
tion der Phdnomenotechnik zusammen, in der — bemerkenswerterweise anders
als die Bezeichnung suggerieren mag — der Vollzug des experimentellen Tuns
sowie die Rolle der technischen Mittel unterbestimmt bleiben. Wenn auch nicht
mehr direkt auf die Herausbildung der nachklassischen Physik bezogen, denn in
einem andern zeitgeschichtlichen Kontext entwickelt, kniipft Althussers Pers-
pektive an die von Bachelard freigelegte Problematik der Verhidltnisbestimmung
von wissenschaftlicher und auBBerwissenschaftlicher Erfahrung an, mit dem An-
spruch, Bachelards systematische Schwierigkeiten zu liberwinden.

Mit derartigen rekonstruktiven Reflexionen auf Verhdltnisbestimmungen an
tatsdchlichen Tétigkeitsvollziigen zeichnet sich in der Bachelard-Linie in Frank-
reich ein alternativer Umgang mit dem Anschaulichkeitsproblem ab, der sich im
Verlauf dieser Arbeit als entscheidendes Moment einer immanenzphilosophi-
schen Perspektive erweisen wird. So ist bemerkenswert, dass Bachelard im
Unterschied zu den deutschsprachigen Philosophen angesichts der physikali-
schen Entwicklungen iiberhaupt nicht von einer Krise als Problem spricht, son-
dern die bei ihm durchweg positiv konnotierte Rede vom Bruch gebraucht. An
den wenigen Stellen, an denen Bachelard den Krisen-Ausdruck erwéhnt, fungiert
dieser dann programmatisch und gerade nicht diagnostisch. So solle sich die von
ihm anvisierte ,,Epistemologie [...] essentiell und nicht nur akzidentiell in der
Krise“ (Bachelard NWG: 160) befinden, wie er 1934 in Der neue wissenschaftli-
che Geist ankiindigt. Polemisch die Krisenrhetorik aufgreifend, zielt er damit auf
ein epistemologisches Alternativprojekt, das sich grundsétzlich gegen jeglichen
abschlieBenden erkenntnistheoretischen Fundierungsanspruch wendet, sich statt-
dessen einer Reflexion der wirklichen Wissenschaften widmet'' (vgl. dazu auch

11 Damit geht unweigerlich eine Historisierung des Wissenschaftsverstandnisses einher.
So hebt Rheinberger hervor, dass als wesentlicher Aspekt der Krisendiagnosen ange-

sichts der nachklassischen Physik Fragen nach der Historizitit wissenschaftlichen

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auftakt I: Krise der Anschaulichkeit | 67

Rheinberger 2007: 46) und die Philosophie zu einer Reflexion ihrer impliziten
Voraussetzungen ermahnt. Aus dieser Perspektive ist es dann das Manko weiter
Teile der deutschsprachigen Krisendiagnosen, dass sie lediglich von einer ,,akzi-
dentiellen* Krise ausgehen, die sich mit der Grundlegung einer richtigen philo-
sophischen Basis prinzipiell bewiltigen lieBe. Der alte kantische Begriindungs-
weg mag dann zwar angesichts der nachklassischen Physik revidierungsbediirf-
tig erscheinen, jedoch wird nicht der Fundierungsanspruch als solcher in Frage
gestellt. Aus diesem Grund wird Althusser in Fortfilhrung der Argumentation
Bachelards die Krisenrhetorik als Ausdruck einer Transzendenzphilosophie
grundlegend kritisieren.

Just in jenem von Bachelard und Althusser monierten Sinne kiindigt so auch
Edmund Husserl im fraglichen Zeitraum in Die Krisis der europdischen Wissen-
schaften und die transzendentale Phdnomenologie (erstmals erschienen 1936;
hier 1996) eine phinomenologische Riickbesinnung auf den lebensweltlich ver-
ankerten Sinn der Wissenschaften an, die als transzendentalphilosophische Be-
griindung fungieren soll."> Diese StoBrichtung finden wir auch bei Hahn vor,
welcher die Geltungsbegriindung, wie wir gesehen haben, nunmehr im mathema-
tischen Denken zu verorten sucht. Plessner hingegen verabschiedet sich von dem

Wissens sowie nach der Einheit bzw. Partikularitit der Wissenschaften virulent wur-
den (vgl. Rheinberger 2006b: 21-36).

12 Zwar verortet Husserl den Ursprung der postulierten Sinnkrise der Naturwissenschaf-
ten bereits in den Anfidngen der neuzeitlichen Physik bei Galileo Galilei (vgl. insb.
Husserl 1996: 39-58) und setzt sich in der Krisisschrift kaum mit der nachklassischen
Physik auseinander. Gleichwohl sind es die zeitgendssischen Umbriiche, vor deren
Hintergrund Husserl die Sinnfrage auf die Naturwissenschaften bezieht.

Insbesondere fiir den deutschsprachigen Raum muss der Rekurs auf den Terminus der
Krise in dieser Zeit in Bezug zu den politischen Umwélzungen nach dem Ersten Welt-
krieg gesetzt werden. So war es zu Zeiten der Weimarer Republik ein in konservati-
ven Kreisen verbreitetes antimodernes Motiv, ein vermeintes Verlustigwerden von
Ordnung als Krise zu beklagen. Einen solchen Konservatismus weisen Hahns und
Plessners Krisendiagnosen hingegen nicht auf.

Einen ganz anderen Aspekt, ndmlich das Schweigen der Philosophie zum Politischen
zu Zeiten des Nationalsozialismus, bringt weitergehend Theodor Hartwig in seinem
Kommentar zum VIII. Internationalen Philosophenkongress in Prag im Jahr 1934 zum
Ausdruck, welchen er mit ,,Die Krise der Philosophie® betitelt (Hartwig 1935).
Nebenbei bemerkt kam es auf eben jenem Kongress zu der einzigen belegten person-
lichen Zusammenkunft zwischen Bachelard und den Protagonisten des Logischen
Empirismus (siehe ausfiihrlich dazu Pravica 2015: 21-28).

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

transzendentalen Begriindungsanspruch, verbleibt aber dennoch der Krisen-
rhetorik verhaftet.

Wenn aber das Alternativprojekt der Bachelard-Linie im Unterschied zu kon-
stitutionstheoretischen Geltungsbegriindung auf die Reflexion des Verhéltnisses
von wissenschaftlicher und auBerwissenschaftlicher Erfahrung zielt, dann kann
sich die Epistemologie nicht auf die Bestimmung der wissenschaftlichen Seite
reduzieren, sondern muss ebenso Modi auBBerwissenschaftlicher Gegenstandsver-
héltnisse in den Blick nehmen. Was die nachklassische von der klassischen Phy-
sik wesentlich unterscheidet, ist dann ihr Verhéltnis zur Alltagserfahrung. Dies
ist der — implizite — Ausgangspunkt der Anschaulichkeitskrisendiagnosen. Riick-
blickend betrachtet scheint die Newton’sche Mechanik — pars pro toto fiir die
Naturwissenschaften iiberhaupt — in einem Verhéltnis der Kontinuitit zur Le-
benswelt gestanden zu haben, wihrend die nachklassische Physik mitnichten als
bloBe Verldngerung der lebensweltlichen Erfahrung verstanden werden konne
(vgl. Bachelard BWG: 37ff.). Retrospektiv geraten damit die Bedingungen in den
Blick, die einstmals die Naturwissenschaften und die lebensweltliche Erfahrung
zu vereinen schienen und nunmehr fiir verlustig erklart werden (vgl. Bachelard
PhN: 20). Zur Erinnerung: In eminenter Weise ist dies die Anschaulichkeit, ganz
besonders hinsichtlich des Raumverstdndnisses. So scheint der euklidische
Raum, von dem die Newton’sche Mechanik ausgeht und den Kant als reine An-
schauungsform setzt, die lebensweltliche Erfahrung der Orientierung im dreidi-
mensionalen Raum lediglich zu formalisieren. Der euklidische Raum scheint zu-
ndchst der Alltagserfahrung zu entsprechen und véllig ausreichend zu sein, um
sich im alltagsweltlichen Tun rdumlich zu orientieren. Ein gekriimmtes Raum-
Zeit-Kontinuum hingegen entzieht sich der in der lebensweltlichen Alltagserfah-
rung geschulten Anschaulichkeit ebenso wie eine prinzipielle Grenze der gleich-
zeitigen exakten Bestimmbarkeit von Ort und Impuls eines Teilchens.

Das Auseinanderfallen der wissenschaftlichen und lebensweltlichen Erfah-
rungen ist dann zugleich eine Voraussetzung dafiir, grundsatzlich iiber Raumbe-
stimmungen als spezifische reflexive Ordnungsbegriffe von Erfahrungs- und Té-
tigkeitsformen nachzudenken. So werden wir im Folgenden sehen, dass sich —
jenseits der wissenschaftsreflexiven Auseinandersetzung mit der Raumthematik
angesichts des Anschaulichkeitsproblems — in den Kultur- und Sozialwissen-
schaften spéter eine Debatte um ,,soziale Raume* entfacht hat, die unter dem Ti-
tel spatial turn firmiert. Anders als die Anschaulichkeitsfrage wird die kultur-
wissenschaftliche Debatte damit jedoch nicht in der Krisenrhetorik, sondern als
methodologische Wende angesprochen.

14.02.2026, 13:46:01. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839442128-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

