
256 | Die Polemik der Restauration 

gefangen“460 sei und dies überhaupt die erste Grenze und Einschränkung seiner na-

türlichen Freiheit wäre, in welcher man ja den erklärten Menschenrechten zufolge 

geboren würde – einmal unterstellt, Haller meint dies nicht allein scherzhaft. Das 

Kind sei in der Tat seiner Mutter untertan, macht der Verfasser deutlich, sie 

herrscht über dasselbe. Hierin scheinen zwei vorrangige Eigenschaften von Hallers 

Verständnis von Herrschaft bzw. Freiheit auf: Erstens denkt er die letztere in einem 

starken Gegensatz zur Herrschaft; Herrschaft begrenzt die Freiheit (Anderer), Frei-

heit liegt dort, wo Herrschaft nicht ist oder endet. Zweitens bilden immer auch phy-

sische Beschränkungen, dingliche „Gewaltverhältnisse“, in welchen das Eine das 

Andere in eine Rolle oder Position zwingt, weil es anders nicht sein kann, die Gren-

ze zwischen Freiheit und Unfreiheit, Freiheit und Herrschaft. Auch das Ende des 

„Gedankenspiels“ deutet in diese Richtung, indem Haller die individuelle Freiheit 

mit dem Maße der Unabhängigkeit von anderen (Herren) anwachsen lässt. Der Ur-

sprung auch dieser Vorstellungen in einem mit dem frühneuzeitlichen bzw. aufklä-

rerischen Naturdenken eng verbundenen Machtbegriff wird im Folgenden ausführ-

licher zu betrachten sein.461  

 

4.2.2 Die Kritik des Naturzustandstheorems 

und die Ordnung der Natur 

 

Im zwölften Kapitel der „Restauration“, im Anschluss an die umfangreiche Kritik 

der vier „falschen Grundsätze“ des elften Kapitels, beginnt Karl Ludwig von Haller 

erstmals damit, die Grundgedanken seiner eigenen „Doktrin“ in aller Ausführlich-

keit darzulegen. Unmittelbar auf die fünf einleitenden Fragen folgend, mit denen er 

das Überschreiten des gedachten Mittelpunkts des dramaturgischen Dualismus 

markiert, lässt der „dramatische Höhepunkt“ dieses Kapitels, welches sich im Titel 

dem „Natürlichen Ursprung aller geselligen Verhältnisse“ widmet, nicht lange auf 

sich warten: Haller erklärt, dass der Naturzustand, der begründungstheoretische 

Ausgangspunkt der Vertragstheorie, nicht verlassen werden könne und dementspre-

chend fortdauere beziehungsweise jederzeit Bestand habe – anders als dies die Kon-

traktualisten, allen voran Thomas Hobbes, gelehrt hätten. Wie sich rückblickend er-

hellt, bildet diese Grundannahme zugleich den weiteren Hintergrund der Vorbehalte 

Hallers gegen die Begründungslogik des kontraktualistischen Arguments, wenn-

gleich jene zuvor nicht in vergleichbarer Weise explizit gemacht wurde und dieser 

Vorbehalt lediglich anhand seiner divergierenden Lesart des natürlichen Zustands 

des Menschengeschlechts aufscheint. 

 

460 Haller, 1820a: 339 (Fn. 2). 

461 Vgl. hierzu auch: Faber, 1982: 909f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 257 

Jene These als Grundlage seiner auszubreitenden „Doktrin“ einzuführen, ist der 

vorrangige Zweck des ganzen zwölften Kapitels und entsprechend verkündet Haller 

mit großer Geste: „Ja! der Stand der Natur hat niemals aufgehört; er ist die ewige 

unveränderliche Ordnung Gottes selbst; in ihm leben, weben und sind wir, und die 

Menschen würden sich vergebens bemühen, je aus demselben herauszutreten.“462 

Die folgenden Betrachtungen leitet das Bestreben des Verfassers, die These vom 

„persistierenden Naturzustand“, welche den ersten Schwerpunkt seiner eigenen 

„Doktrin“ darstellt – und den zweiten Wegpunkt der argumentativen Dramaturgie 

der Schrift –, in verschiedenen Hinsichten zu plausibilisieren, sodass ein begrün-

dungstheoretisch motiviertes, hypothetisches (oder gar historisch-faktisches) Ver-

lassen des Naturzustandes bzw. die Annahme künstlicher, auf menschlicher Willkür 

beruhender Gesellschaftsordnung letztendlich als unnötig oder unmöglich erscheint. 

Gott und Natur werden dabei wiederum großzügig in Anspruch genommen, um die 

skizzierte Ordnung zu verbürgen bzw. (im Falle der Natur) selbst zu verkörpern. 

Als wichtiger Zwischenschritt dieser Plausibilisierung wurde vorab Hallers Kritik 

des aufklärerischen Naturzustandstheorems im elften Kapitel erkannt, sodass auf 

diese zunächst ein ausführlicher Rückblick erfolgt. 

 

Die Kritik des aufklärerischen Naturzustandstheorems 

Da es sich bei der Untersuchung der linken Seite der Argumentation der Schrift an-

bot, vorrangig Hallers Verständnis und Kritik des herrschaftsbegründenden Ver-

tragsgedankens zu betrachten, wurde die Beschäftigung mit seiner Kritik des auf-

klärerischen Naturzustandstheorems dem Kontext seiner eigenen begründungstheo-

retischen Inanspruchnahme dieses Konzepts vorbehalten. Wie vorausgeschickt, 

dienen die von ihm zuvor vorgetragenen, sozialgeschichtlichen und institutionen-

theoretischen Einwände vor allem dazu, gegen die Vorstellung einer historisch 

„singulären“, ursprünglichen Situation, in welcher ein Vertragsschluss verortet 

werden könnte, zu polemisieren bzw. dieselbe geradezu zu karikieren, um dadurch 

letztlich der These eines andauernden Naturzustandes den Boden zu bereiten. 

Neben dem ausführlich abgehandelten Gedanken des vertraglichen Ursprungs 

des Staates und seiner Gewalt selbst fand sich unter den vier „falschen Grundsät-

zen“ des elften Kapitels, mit welchen Haller den „Radikalirrtum“ der so genannten 

„philosophischen“ Staatslehre umrissen hatte, im ersten und zweiten Punkt dersel-

ben der Gedanke der ursprünglich-natürlichen und allgemeinen Ungeselligkeit und 

Schutzlosigkeit der Menschen, oder im Wortlaut: „1° Die Menschen hätten ur-

sprünglich ohne gesellige Verhältnisse im Stande der vollkommenen Freyheit und 

Gleichheit gelebt. 2° In diesem Zustand aber seyen ihre Rechte nicht gesichert ge-

 

462 Haller, 1820a: 340. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 | Die Polemik der Restauration 

wesen.“463 Diese Ausgangspunkte des Hallerschen Verständnisses der Vertragstheo-

rie scheinen offenkundig von den diesbezüglichen Grundannahmen Thomas Hob-

bes’ und seines „status naturalis“ inspiriert zu sein, wie dieser sie etwa im „Levia-

than“ vorgelegt hat.464  

Im Allgemeinen ist das hierin umschriebene Konzept des ursprünglichen oder 

Naturzustandes, in seiner ideengeschichtlich wirkmächtigen Fassung nach Hobbes, 

mit Wolfgang Kersting anzusetzen als „der fiktive Lebensraum des natürlichen 

Menschen“, als eine „methodische Konstruktion“ oder ein Gedankenexperiment.465 

Der Unterschied zur angesprochenen „historisch-konkretisierenden“ Herangehens-

weise Hallers an die Thematik der Vertragstheorie liegt auf der Hand: „Die Men-

schen sind hier Versuchspersonen, ausgestattet mit wohldefinierten Eigenschaften 

und einem genau umrissenen Verhaltensrepertoire, hineingesetzt in eine vorsoziale 

Welt ohne Institutionen und Regeln, ohne moralische und rechtlich-staatliche Ord-

nung.“466 Der Zweck dieser Gedankenübung besteht darin, in Erfahrung zu bringen, 

wie die Menschen „von Natur aus“ miteinander interagieren, welche Verhaltens-

muster sich ausprägen und welche Art von Zusammenleben sich natürlicherweise 

einstellt. Wie schon im „Literaturbericht“ des sechsten Kapitels offenkundig wurde, 

schreibt Haller gerade der Hobbesschen Schrift und ihrem Naturzustandskonzepts 

große Ausstrahlungswirkung auf das politische Denken der Aufklärer zu; deshalb 

sind seine kontraktualismuskritischen Ausführungen vorrangig anhand der Hob-

besschen Fasson jenes Theorems zu deuten. 

In der Naturzustandsbeschreibung des 13. Kapitels des „Leviathan“ findet sich 

einerseits eine dem ersten der obigen Punkte entsprechende Prämisse einer natürli-

chen Gleichheit der Menschen, welche darauf beruhe, dass die vorhandenen geisti-

gen und körperlichen Unterschiede der Einzelnen sich auf ihre Masse betrachtet 

insgesamt die Waage hielten, auch weil sich eine Bedrohungsgleichheit zwischen 

ihnen einstelle.467 Als Freie sind die Menschen im Naturzustand schon allein des-

 

463 Haller, 1820a: 295. 

464 Zur Unterstreichung der Annahme einer zentralen Rolle des „Leviathan“ für Hallers 

Kontraktualismusrezeption sei auf die Stellung verwiesen, welche der Verfasser Hob-

bes’ Denken in der Genese der aufklärerischen Staatstheorie im Rahmen seines „Litera-

turberichts“ zuschreibt, vgl. Haller, 1820a: 40ff. 

465 Vgl. Kersting, 2005: 64. 

466 Kersting, 2005: 64. 

467 Vgl. Hobbes, 1966: 94: „Denn was die Körperstärke betrifft, so ist der Schwächste 

stark genug, den Stärksten zu töten – entweder durch Hinterlist oder durch ein Bündnis 

mit anderen, die sich in derselben Gefahr wie er selbst befinden.“ Die im Großen und 

Ganzen näherungsweise Gleichheit der Menschen ergebe sich also daraus, dass sich die 

durchaus vorhandenen natürlichen Unterschiede zwischen ihnen in der Masse deshalb 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 259 

halb zu denken, weil es keinerlei Gesetz und insbesondere keine Macht gebe, sie al-

le „im Zaum“ zu halten. Andererseits findet sich an gleicher Stelle der Gedanke, 

dass diese insofern „ungeregelte“ Ausgangssituation wegen der gleichheitsbedingt 

ausufernden Konkurrenz der Menschen, z.B. um knappe Güter, schließlich zu ei-

nem allgemeinen, bürgerkriegsähnlichen Zustand der völligen Unsicherheit führen 

müsse, dem „bellum omnium in omnes“.468 „Eine weitere Folge dieses Krieges ei-

nes jeden gegen jeden ist,“ heißt es in der Folge im „Leviathan“, „daß nichts unge-

recht sein kann. Die Begriffe von Recht und Unrecht, Gerechtigkeit und Ungerech-

tigkeit haben hier keinen Platz“, was zum Ergebnis habe, „daß es weder Eigentum 

noch Herrschaft, noch ein bestimmtes Mein und Dein gibt, sondern daß jedem nur 

das gehört, was er erlangen kann, und zwar so lange, wie er es zu behaupten ver-

mag.“469 Kurz gesagt: Das Recht bzw. die Rechte der Menschen sind in diesem Zu-

stand nicht gesichert. 

Dieser Umstand ist nicht vorrangig darin begründet, dass naturgegebene Rechte 

der Einzelnen im ursprünglichen Zustand nicht gewährleistet werden könnten, son-

dern darin, dass in diesem Hobbes zufolge überhaupt keine Rechte im Sinne des 

bürgerlichen Zustands existieren. Kersting hat dies rechtstheoretisch zusammenge-

fasst: „Hobbes’ Naturzustand ist kein Naturrechtszustand. In ihm findet sich keine 

natur- oder vernunftrechtliche Verfassungsordnung, die die verbindliche Grund-

struktur aller zwischenmenschlichen Ordnung definiere und jeder geschichtlichen 

Staatsverfassung als verpflichtendes normatives Muster dienen soll.“470 Die kanti-

sche Lesart des Naturzustandes steht bei Kersting erkennbar im Hintergrund. Jener 

Mangel ist wiederum Hobbes „rechtspositivistischer“ Sichtweise geschuldet, die 

ohne eine rechtssetzende Gewalt keinerlei Grundlagen verbindlicher öffentlicher 

Ordnung anerkennen will. Hallers scheinbar juridischer Sichtweise auf den Natur-

zustandsgedanken steht also eine dementsprechende, tatsächliche Brisanz dieses 

Konzepts (in seiner Hobbesschen Fassung) gegenüber. Insgesamt betrachtet dienen 

diese Hobbesschen Annahmen über den Naturzustand dazu, einen „Staatsbeweis“ 

zu begründen, wie es bei Kersting heißt:  

 

letzten Endes ausgleichen würden, da Jedermann einen jeden Anderen auf die eine oder 

andere Weise gewaltsam ums Leben bringen könnte. Auf Grund dieser Schlussfolge-

rung ist Hobbes Vorstellung natürlicher Gleichheit auch als eine Gleichheit der „Tö-

tungsfähigkeit“ bezeichnet worden: „Jeder kann jeden töten, auch der Schwächste den 

Stärksten. Das ist in der Tat ausreichend bewiesen durch alle Tyrannenmorde oder At-

tentate auf Machthaber gleich welcher Art“, wie Hennig Ottmann diesen Gedanken un-

terstreicht (Ottmann, 2006: 288). 

468 Vgl. Hobbes, 1994: 83 (lat. Fassung zitiert nach: Münkler, 2014: 101). 

469 Hobbes, 1966: 98. Hervorhebung im Original. 

470 Kersting, 2005: 73. Hervorhebung A.K. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 | Die Polemik der Restauration 

„Mit seiner Naturzustandstheorie erteilt Hobbes den Menschen eine institutionalistische Ba-

sislektion [...]; sie führt zu der Einsicht, daß das fundamentale Selbsterhaltungsinteresse die 

Menschen aus dem Naturzustand heraustreibt, daß die Ordnungsbedürfnisse der Menschen 

nur mit künstlichen Mitteln befriedigt werden können, daß die Menschen ein geeignetes In-

strument entwickeln müssen, um die Sozialitätsdefizite ihrer Natur zu kompensieren, eben 

den Staat.“471 

 

Diese Pointe der Theorie Hobbes’ führt also geradewegs zu Hallers Schreckensbild 

der Begründung der Staatsgewalt aus der Willkür der Menschen: sie sind es, die den 

Staat letztendlich hervorbringen, weil seine Existenz in ihrem wohlverstandenen In-

teresse liegt (mit den entsprechenden Folgen für seine Beschaffenheit). Die bei Hal-

ler stark verallgemeinerten Grundannahmen der Vertragstheorie, dass die Menschen 

ursprünglich als Freie und Gleiche gelebt und dass sie sich dabei in einem Zustand 

der Unsicherheit befunden hätten, sucht der „Restaurator“ deshalb im Folgenden 

umfassend zurückzuweisen. Entsprechende Anleihen bei den ansonsten durchaus 

berücksichtigten Kontraktualisten John Locke oder Jean-Jacques Rousseau etwa 

können soweit übrigens nicht ausgemacht werden (insofern weder das ansonsten 

lobend hervorgehobene natürliche Gesetz Lockes zum Beispiel noch auch nur ir-

gendwelche Merkmale des Rousseauschen Denkens für Haller hier eine Rolle zu 

spielen scheinen). 

Beim Rückblick auf das elfte Kapitel der Schrift findet sich bezüglich der Be-

hauptung eines natürlichen Zustandes zunächst die Feststellung Hallers: „Denn erst-

lich ist es falsch, daß die Menschen je zerstreut und ohne gesellige Verhältnisse in 

einem Zustand allgemeiner Freyheit und Gleichheit gelebt haben könnten.“472 Die 

Vorstellung des Naturzustandes als eines isoliert-unverbundenen, gesellschaftslosen 

und „rechtelosen“ Lebens der Menschen scheint völlig undenkbar für ihn. Zur Un-

termauerung dieses zweiten Hauptkritikpunkts der Kontraktualismuskritik vertritt 

Haller in der Folge die Ansicht, dass sowohl das körperliche Bedürfnis als auch die 

sittliche Anlage, das durch Gottes Willen eingeschöpfte, unwiderstehliche Bedürf-

nis nach Geselligkeit, den Menschen ganz im Gegenteil notwendig mit Seinesglei-

chen zusammenleben lässt.473 Das endlose Band der geschlechtlichen Vermehrung 

bindet die Einen unaufhörlich an die Anderen, die Familie erscheint mit ihren natür-

lichen Hierarchien als der Keim aller geselligen Verhältnisse. „Außerdem hat sie“, 

die Natur, schreibt er,  

 

 

471 Kersting, 2005: 64f. 

472 Haller, 1820a: 300. 

473 Vgl. Haller, 1820a: 300f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 261 

„auch die erwachsenen Menschen mit unendlich verschiedenen Kräften und Fähigkeiten aus-

gestattet, auf daß sie in allen Dingen einander helfen und sich das Leben wechselseitig ange-

nehm machen. Diese Ungleichheit bewirkt wieder Verschiedenheit des Erwerbs, des Vermö-

gens, des Eigenthums als der Früchte des angebornen; einer hat gleichwohl den anderen 

nöthig, auch kein Erwachsener kann für sich allein bestehen.“474 

 

Dieser Gedanke einer natürlichen Verwiesenheit aufeinander wird an dieser Stelle 

eingehend weiterverfolgt: Der Arme braucht den Reichen für ein Einkommen, der 

Reiche den Armen für dessen Arbeitskraft, der Schwache den Starken, der Weise 

den Unerfahrenen und jeweils umgekehrt. Die Ungleichheit der Menschen (hier 

vorrangig im Sinne ihrer Verschiedenheit gedacht) ist ihm als natürliches Verhältnis 

der Einzelnen zugleich Ursprung der gesellschaftlichen Beziehungen der Menschen 

zueinander: „Es werden also die Leistungen ausgetauscht und eben dadurch entsteht 

wiederum eine Menge neuer, theils von einander unabhängiger, theils einander un-

tergeordneter geselliger Verknüpfungen.“475 Zwar seien diese Verbindungen „nicht 

so unmittelbar durch die Natur gestiftet“, wie es diejenigen der Familie sind, doch 

bleiben sie wesentlich dieselben.476 Die Natur erweitere auf diese Weise die gesell-

schaftlichen Bande über die jeweils einzelnen Familien hinaus,477 auch wenn seitens 

des Verfassers bisher nicht verdeutlicht wird, worin sich natürliches Verhältnis und 

bewusste Vereinbarung (etwa von Reichem und Armem über eine Arbeitsleistung) 

unterscheiden könnten. 

Ganz entsprechend den bei der polemischen Zurückweisung des Vertragsge-

dankens aufgebotenen „historisierenden“ Einwände bezüglich der Idee einer sol-

chen ursprünglichen Situation, resümiert Haller diese Vorstellung eines mit ge-

schichtlich „gewordenen“ Existenzen „bevölkerten“ Naturzustandes mit Blick auf 

die Prämissen der Vertragstheorie: „Es ist physisch unmöglich und widerspricht 

sich selbst, daß jeder Mensch ein freyer Hausvater seyn und von eigenem Grund 

und Boden leben könne; eben so unmöglich, daß jeder Hausvater sich selbst genü-

ge und von niemanden abhängig zu seyn brauche.“478 Die Idee des freien und glei-

chen Individuums in einem ursprünglichen Zustand kann oder will er, wiederum der 

Terminologie eines historischen Kontraktualismus entsprechend, allenfalls in einer 

„historischen“ Lesart gelten lassen: Aus dieser historisch-konkretisierenden Per-

 

474 Haller, 1820a: 301. 

475 Haller, 1820a: 302. 

476 „Natürlich“-familiäre und anderweitige „soziale“ Bindungen auf Grund von Bedürfnis-

sen und „Dienstverhältnissen“ werden bei Haller im Grunde also miteinander gleichge-

setzt oder sogar mit- und durcheinander erklärt. 

477 Vgl. Haller, 1820a: 302. 

478 Haller, 1820a: 302f. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 | Die Polemik der Restauration 

spektive betrachtet, kann es keine anderen, wirklich freien und einander gleichen 

Menschen geben als die tendenziell ökonomisch unabhängigen Herren von einzel-

nen Haushalten oder „Häusern“, die wiederum als die kleinsten Bausteine der Ge-

sellschaft angesetzt werden, die „zerstreut lebenden unabhängigen Hausväter oder 

Landbesitzer“.479  

Während Haller den „methodischen Individualismus“, welchen Wolfgang 

Kersting aus der „konstruktiven“ neuzeitlichen Vertragstheorie sprechen sieht,480 

freilich nicht teilt, bedient jedoch auch er sich eines auf den Einzelnen bezogenen 

Blickwinkels bei seiner Kontraktualismuskritik, wobei er diesen dennoch nicht le-

diglich in einem irgend gearteten vormodernen Gemeinschaftsdenken aufzuheben 

versucht: Stattdessen bedient Haller sich eines ganz eigenen „methodisch-

subjektivistischen“ Standpunkts, welcher ihm dazu dient, bestimmte Grundgedan-

ken seiner eigenen „Doktrin“ bei Darlegung seiner Gesellschaftslehre vorweg zu 

nehmen bzw. zu exemplifizieren. Dieser das je Eigene und Besondere fokussieren-

de Blickwinkel, der „Partikularismus“ Hallers, liegt seiner historisch-konkreti-

sierenden Perspektive zu Grunde und führt ihn dazu, das Individuum des Naturzu-

standes im Maßstab des Hausvaters zu denken. 

Jener „Hausvater“ wurde bekannt als die zentrale Figur im Ordnungsdenken der 

„alteuropäischen Ökonomik“, wie es bei Otto Brunner heißt, der frühneuzeitlichen 

„Lehre“ vom so genannten „Ganzen Haus“, als der sozialen und wirtschaftlichen 

Grundeinheit der europäischen Gesellschaften481 zu einer Zeit, noch bevor die mo-

derne Vorstellung der Gesellschaft eigentlich in Gebrauch kam. Auch wenn diese 

Lehre vor allem retrospektiv formuliert worden war und dies in mitunter nicht we-

nig verklärender und politisch teils fragwürdiger Absicht,482 können die in ihrem 

Rahmen gewissermaßen „konservierten“ Vorstellungen und Ideen dennoch einen 

Eindruck liefern vom Denken der durch sie beschriebenen Zeit. Durchaus nach dem 

 

479 Haller, 1820a: 317. 

480 Vgl. Kersting, 2005: 14f. 

481 Vgl. Brunner, 1968; Sheehan, 1994: 71; Bleek, 2001: 76; Kraus, 2013: 17ff. „Mit der 

Metapher vom ‚Ganzen Haus‘ wurde ein ideologisierter, auf die Sozialromantik har-

monischen, da hierarchisch disziplinierten Gemeinschaftslebens fixierter Begriff des 

rechtskonservativen Kulturhistorikers Wilhelm Heinrich Riehl (1854) wieder aufgegrif-

fen“, wie es bei Hans-Ulrich Wehler in diesem begrifflichen Zusammenhang erhellen-

der Weise heißt: „Der Vormarsch der arbeitsteiligen Marktwirtschaft konnte aus dieser 

Perspektive als Verfall einer uralten Tradition gesehen werden, die sich vom griechi-

schen ‚Oikos-Despoten‘ über den römischen ‚Pater familias‘ bis hin zum deutschen 

Hausvater von Anno 1789 erstreckt haben soll.“ (Wehler, 1987: 82) 

482 Vgl. Wehler, 1987: 82; Rittstieg, 1975: 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 263 

antiken Vorbild des „oikodespotes“ modelliert,483 sozialgeschichtlich vorgeblich in 

dessen bzw. aristotelischer Tradition stehend, repräsentieren der Hausvater und das 

„Haus“ eine noch während des Großteils der Frühen Neuzeit vor allem im ländli-

chen Bereich verbreitete Lebensform,484 welche sowohl die Familie des Hausherrn 

als auch die von ihr ökonomisch abhängigen Dienstbaren (das Gesinde) umfasste 

und das gesamte Sozialleben strukturierte.485 Diese grundlegende Rolle von Haus 

und Herr, gerade auch für die politische Ordnung der Vormoderne, skizziert Brun-

ner wie folgt:  

 

„Das Haus ist im Mittelalter und darüber hinaus ein Grundelement der Verfassung im weite-

ren Sinne des Wortes; es ist eine ‚Freiung‘, in der ein besonderer Friede, der Hausfriede 

herrscht. [...] In einer Welt, die ein mehr oder minder großes Maß von Eigenmacht, Selbsthil-

fe kennt, bedarf es einer Herrschaftsgewalt des Hausherrn, die die im Frieden des Hauses le-

benden Leute schützt und für sie haftet. Daher besitzt der Hausherr [...] ein weitgehendes 

Züchtigungsrecht über seine Leute, auch über das Gesinde. [...] Nur der Hausherr besaß poli-

tische Rechte. In Dorf- und Stadtgemeinde war der eigene Haushalt Voraussetzung für Aus-

übung der vollen politischen Rechte.“486 

 

 

483 Vgl. Brunner, 1968: 112. 

484 Vgl. Brunner, 1968: 109; Koselleck, 1987: 41. 

485 Vgl. Brunner, 1968: 106f. Die Ökonomik beschreibe das Leben der Menschen der 

Vormoderne daher in einem umfassenden Sinne: „Was seit den Griechen im europäi-

schen Denken theoretisch erfaßt wird, ist eine sehr viel weiter verbreitete Denkweise, 

die der Grundform aller Bauernkulturen entspricht: Das Haus, die Wirtschaft ist das 

grundlegende Sozialgebilde aller bäuerlichen und bäuerlich-adligen Kulturen. Das 

Bauerntum bildete von seiner Entstehung im Neolithikum bis zum 19. Jahrhundert das 

Fundament der europäischen Sozialstruktur und wurde in diesen Jahrtausenden vom 

Strukturwandel der politischen Formen der Oberschichten in seiner Substanz wenig be-

rührt.“ (Brunner, 1968: 107). Wehler hat dieses Bild später in entscheidender Weise zu-

rechtgerückt: „Kapitalistische Marktbeziehungen hatten, wenn auch manchmal noch 

dünn gesponnen, bis zum Ende des 18. Jahrhunderts an vielen Stellen die Agrarwirt-

schaft längst in ihr Netz einbezogen und das – sentimental verklärte – ‚Ganze Haus‘ als 

wirtschaftliche Einheit weithin aufgelöst, obwohl paternalistische Einstellungen einer-

seits und unterwürfige Haltungen andererseits zusammen mit alten Rechtsformen im 

Familienbetrieb und in der Gesindeverfassung zäh überdauerten.“ (Wehler, 1987: 83) 

486 Brunner, 1968: 108. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 | Die Polemik der Restauration 

Diese hierarchische Vorstellung des „kleinsten Bausteins“ der ständischen Lebens-

welt hatte lange Zeit eine weithin prägende Wirkung auf die letztere.487 Vom frei-

lich regelmäßig männlichen Oberhaupt an betrachtet und über die Familie hin zum 

Gesinde ist Ungleichheit das bestimmende Strukturmerkmal dieses Konzepts, wo-

bei sich die soziale Stellung der Einzelnen innerhalb dieser Ordnung durch ihre 

verschiedenen Aufgaben innerhalb des „Hauses“ und des Hofs definierte, vom 

Gutsherr bis hinunter zur Magd.  

Während der als normativ – wenn nicht sogar, anachronistisch gesprochen, als 

„ideologisch“ – zu verstehende Begriff des „Hauses“ am Beginn der Frühneuzeit 

mitunter theologisch untermauert wurde und im 18. Jahrhundert immer noch als 

Säkularisat vorhanden war,488 bildete sich um den Hausvater schließlich ein über-

wiegend ökonomisch-landwirtschaftlich, aber auch moralisch-politisch interessier-

tes Schrifttum heraus, welches sich den Gegenständen der Hauswirtschaft und  

-herrschaft in mitunter idealisierender Weise widmete –489 die so genannte „Haus-

väterliteratur“.490 Aber nicht nur in dieser überwiegend praktischen Hinsicht war 

der Hausvater eine prominente Denk- oder Orientierungsfigur mitunter bis auf Hal-

lers Zeiten:  

 

„Auch in den Theorien von der Politik dominierte bis ins 19. Jahrhundert die patriarchische 

und paternalistische Auffassung, die sowohl auf die fürstliche Obrigkeit als auch auf den ein-

zelnen Staatsuntertanen angewandt wurde. Beide galten als Hausväter mit zwar unterschied-

 

487 So räumt auch Hans-Ulrich Wehler ein, dass sich „patriarchalische Rechtsbegriffe und 

Herrschaftsverhältnisse, die diese häusliche Lebenseinheit bestimmten, […] in der Tat 

erstaunlich lange [hielten] – im Gesinderecht etwa bis 1918!“ (Wehler, 1987: 82) 

488 Vgl. Frühsorge, 1978: 116f. 

489 Brunner hebt die typisch vormoderne, (noch) ungetrennte Verbindung dieser Lebens- 

und Arbeitsbereiche deutlich hervor: „Wirtschaft gehört zu Wirt, das ursprünglich nicht 

nur den ‚planvollen Erzeuger und Verwender der Güter‘ bezeichnet, sondern soviel wie 

‚Pfleger‘ heißt, ein Wort, das zu Pflicht, pflegen, sich für jemanden einsetzen, gehört, 

das den Schutz übenden, sorgenden Inhaber des Hauses, den Hausherrn, Hausvater be-

zeichnet. Der Hausherr ist als Wirt auch Besitzer des Hauses und des zugehörigen 

Grundes und Bodens.“ (Brunner, 1968: 106) Zu diesem Verständnis des Wirtschaftens 

wurde insbesondere auch die vorrangig auf Subsistenz und erst in zweiter Linie auf 

Gewinn abzielende Produktionsweise der bäuerlichen Lebensart gezählt, deren mut-

maßliche Realitäten Wehler einigem Zweifel unterzogen hat, vgl. Wehler, 1987: 82f. 

490 Vgl. Brunner, 1968: 103f.; Brückner, 1977: 51ff.; Frühsorge, 1978; Wehler, 1987a: 

81ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 265 

lich großer, aber ähnlich familialer Verantwortungsstruktur. Der Fürst wurde als der Hausva-

ter des Staates und der Hausvater als der Fürst der Familie gesehen.“491 

 

In diesem Sinne bedient sich Karl Ludwig von Haller zur theoretischen Fassung un-

abhängiger Individuen des Typus des Hausvaters (und darüber hinaus der damit 

verbundenen Ordnungsgröße der Familie),492 eben so wie es auch die Denker der 

Vertragstheorie des älteren deutschen Naturrechts taten. Bei Samuel Pufendorf und 

Anderen wird im gleichen Zusammenhang, wie Wolfgang Kersting berichtet, über 

„die ‚patresfamilias segreges‘, die ‚vollbürtigen, also freien HausVäter‘, die Fami-

lienvorstände und aristotelischen Oikodespoten“ gesprochen und auch entsprechend 

festgestellt, dass der Naturzustand ein gesellschaftlicher Zustand ist, „seine soziale 

Verfassung wird durch die alteuropäische Hausgemeinschaft bestimmt.“493  

Vor dem Hintergrund dieser weithin geteilten – oder zumindest als bekannt vo-

rauszusetzenden – Grundkategorien gesellschaftspolitischen (und sozusagen „öko-

nomischen“) Denkens, der Grenzen, welche sie durch die Verschiedenheit der sozi-

alen Rollen der Menschen bedingt mit sich bringen, und insbesondere der Un-

gleichheit, die diese etablieren,494 wird Hallers Entgegnung erst nachvollziehbar, 

dass eben nicht jeder Mensch ein freier Hausvater sein und auf eigenem Grund und 

Boden leben könne. Das Urteil Panajotis Kondylis’, das schon im Rahmen der 

„Vertragspolemik“ herangezogen wurde, verortet diese geschichtliche Referenz im 

größeren Kontext:  

 

„Diese historische Priorität der Familie soll den Nachweis erbringen, daß es den Zustand ab-

soluter Gleichheit unter allen Einzelnen, den die Vertragstheorie annehmen muß, nie und nir-

gendwo gegeben habe, da die elementare und für alle Formen der societas verbindliche hie-

rarchische Struktur bereits innerhalb des Oikos ausgeprägt gewesen sei. Die Behauptung, der 

Einzelne habe nie allein gelebt, bedeutet also nicht bloß, daß er mit anderen zusammen 

zwecks gegenseitiger Unterstützung und Hilfe gelebt, sondern darüber hinaus, daß er sich von 

Anfang an auf einer Stufe einer sozialen Hierarchie befunden habe; wenn es aber tatsächlich 

so gewesen ist, dann wäre es absurd anzunehmen, der auf der hierarchischen Leiter höher 

Stehende würde mit seinen Untergebenen von gleich zu gleich einen Vertrag zur Errichtung 

einer societas schließen.“495 

 

491 Bleek, 2001: 76. 

492 Bei der später erfolgenden Darlegung seiner eigenen Lehre von den geselligen und un-

geselligen Verhältnissen der alles umfassenden „Naturordnung“ greift Haller unter an-

derem auf dieses Bild zurück, vgl. Haller, 1820a: 351. 

493 Kersting, 2005: 230. 

494 Vgl. dazu auch: Kraus, 2013: 17ff. 

495 Kondylis, 1986: 267. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 | Die Polemik der Restauration 

Anhand Hallers weiter oben behandelter Opposition gegen den Gedanken eines ur-

sprünglichen Vertrages wurde jenes nicht unfreiwillige Verhaftetsein in den Bezü-

gen des „Ganzen Hauses“ und seiner Ungleichheit, im Zusammenhang seiner Über-

legungen zur Abgrenzung des Kreises der ursprünglich Paktierenden, bereits er-

kennbar vorausgesetzt: 

 

„Welcher Freye, welcher Hausvater wird wohl in eine Gesellschaft treten, wo er von seinem 

Gesinde, seinen Dienern und Untergebenen, denen er sonst befehlen konnte, überstimmt, mit-

hin unterdrükt oder seiner Freyheit beraubt werden kann, wo er nicht mehr als jeder von jenen 

zu bedeuten hat? Oder man nehme den entgegengesezten Fall, [...], daß alle Diener immer 

noch dem Willen ihres Herren gehorchen und in der gemeinsamen Genossenschaft nach sei-

ner Meynung stimmen würden: wo bliebe dann die Freyheit oder Sicherheit der übrigen Ge-

nossen, denen nicht so viele Diener und Freunde zu Gebote stünden?“496 

 

Anstatt also den aufklärerischen Blickwinkel einzunehmen und nach dem „ur-

sprünglichen Individuum“ oder dem bloßen Menschen zu fragen, dem der Diener 

oder der Hausvater des Gesellschafts- oder bürgerlichen Zustands entspricht, und 

anhand dessen Stellung in diesem Urzustand auf die Natur und die Grenzen der ge-

sellschaftlichen Bande und Verhältnisse zu schließen, geht Haller genau umgekehrt 

vor: Er versteht den Naturzustand mit Hilfe der Begriffe und Existenzformen des 

gesellschaftlichen Zustands die ihrerseits durch Geschichte und Erfahrung verbürgt 

sind. Damit alle Menschen frei und gleich sein könnten, müssten sie allesamt eine 

Stellung einnehmen, der man im Denken Hallers und seiner Zeit größtmögliche 

Freiheit und zugleich Gleichheit mit Ihresgleichen zuschreibt. Dies ist eben die 

Stellung des in seinem Umkreis unabhängigen Gutsbesitzers, des Hausvaters  

– wenn nicht gleich die des „Fürsten“, welcher dessen Äquivalent auf höherer Ebe-

ne ist.497  

Abweichend von Kondylis’ obiger Auffassung eines konkreten geschichtlichen 

Bezugs lautet die hier vertretene These: Die zu kritisierenden Elemente des aufklä-

rerischen Staatsdenkens werden bei Haller konsequent in dem Sinne „historisiert“, 

dass sie wie oder nach der Art geschichtlich gegebener Phänomene in konkreter 

 

496 Haller, 1820a: 315f. Auch Sonntag hat dieses Denken Hallers vom „ganzen Haus“ aus 

im weiteren Kontext seiner Schriften aufgezeigt, vgl. Sonntag, 1929: 60f. 

497 „In der Frühen Neuzeit bestand noch ein Kontinuum vom Haus der Fürsten über das 

Haus des Patrons bis hin zum Haus des einzelnen Familienvaters, doch langsam began-

nen sich die Sphären von Staat, Gesellschaft und Individuum gegeneinander auszudif-

ferenzieren und voneinander abzusetzen.“ (Bleek, 2001: 76). Auch Wilhelm von Sonn-

tag (1929: 62) hat für Haller auf diesen Konnex hingewiesen. Vgl. ferner beispielswei-

se: Haller, 1820a: 449f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 267 

Form gedacht und dabei freilich weitgehend umgedeutet werden; erst in dieser Art 

und Form „sozialgeschichtlicher Entfaltung“ und deren ungleich fassbareren Hand-

lungszusammenhängen, als Erfahrungsbeispiele aus der Geschichte, die vor allem 

Auskunft über die eigentlichen natürlichen Verhältnisse geben,498 werden sie mit 

Blick auf ihre ursprüngliche, zu kritisierende Lesart, mit der sie in dieser Fassung 

freilich unvereinbar sind, problematisiert.499 Georg von Below hat dieses Vorgehen 

Hallers mit Blick auf dessen fernere Aussageabsicht, etwa gegen Einwürfe man-

gelnder Historizität, verteidigt:500  

 

„Haller will mit seiner Darlegung nicht bloß einen historischen Bericht geben, sondern zu-

gleich das bezeichnen, was er in der Einrichtung der staatlichen Dinge als zweckmäßig an-

sieht. Es darf ihm dabei nicht Vernachlässigung des geschichtlichen Details vorgeworfen 

werden. […] Indessen Ausgangspunkt und Ziel ist ihm nicht die Darlegung der historischen 

Verfassungen in ihren einzelnen Teilen, sondern die Erörterung des Prinzips der gesamten 

Staatenwelt und die Empfehlung des Prinzips, das er gefunden zu haben meint.“501 

 

 

498 Vgl. Below, 1914: 8; Metzger, 1917: 277; Hagemann, 1931: 2; Schrettenseger, 1949: 

14; Faber, 1981: 264. Allgemeiner dazu: Jellinek, 1960: 194f. Hierzu ist eine Passage 

aus dem Schlusswort des Gesamtwerks, im sechsten Band, beachtenswert, in welcher 

Haller die Kunst des Staatsmannes (der er selbst sich nahestehen sieht) in Unterschei-

dung zur Philosophie dahingehend charakterisiert, dass der erstere „mit Menschen und 

Sachen zu kämpfen [hat]; er muß Zeit, Ort und Umstände zu Rath ziehen“. (Haller, 

1825: 587) Dennoch unterlässt Haller es im Initialband freilich keineswegs, verallge-

meinernde, mitunter durchaus abstrakte Schlüsse aus Erfahrungstatsachen abzuleiten. 

499 Dabei besitzen diese Ergebnisse der Historisierung selbst freilich ebenfalls politische 

Relevanz, die an der vom „philosophischen“ Denken intendierten Fragestellung aber in 

der Regel vorbeigehen dürfte. 

500 So wie sie zum Beispiel Robert von Mohl gegen Haller aufbrachte, vgl. Mohl, 1856: 

549f. Friedrich Ancillon hatte den scheinbar historischen Ansatz Hallers in seiner Eig-

nung schon ganz grundsätzlich kritisiert, vgl. Ancillon, 1820: 19: „Da in einer solchen 

thatsächlichen Darstellung man nie die gewesenen, oder daseyenden oder möglichen 

Thatsachen erschöpfen kann; so können daraus sich immer nur Sätze von einer compa-

rativen Allgemeinheit, aber nie von einer wahren Allgemeinheit ergeben, wie es doch 

der Begriff der Theorie mit sich bringt.“ 

501 Below, 1914: 8. Ganz ähnlich liest sich dies in einem allgemeineren Sinne bei Jellinek, 

1960: 194f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 | Die Polemik der Restauration 

Für diese Absicht einer Orientierung an der Geschichte,502 anstelle des Versuchs ei-

ner Wiederherstellung historischer Zustände, spricht überdies der jenseits der  

Indienstnahme solcher historischer „Rollenbilder“ (wie dem des Hausvaters) statt-

findende, generelle Verzicht auf konkrete historische Bezüge, etwa auf vormoderne 

politische Institutionen und die dahinter stehenden Ordnungsmuster, welcher für ein 

derart der Reaktion verrufenes Buch wie das Hallersche verwundern muss: Im Initi-

alband der „Restauration“ kommen keinerlei historisch überkommene Privilegien- 

oder Ständeordnungen zur Sprache, obwohl Derartiges für die restaurativen Absich-

ten des Verfassers eigentlich als vorzüglicher Anknüpfungspunkt dienen müsste.503 

Auch die anfängliche Bezugnahme auf eine „Naturgeschichte der Staaten“ verweist 

bereits in die Richtung einer vielmehr allgemein gehaltenen Orientierung.504  

In diesem Sinne einer an geschichtlichen Beispielen formulierten, „konkretisie-

renden“ Kritik, fährt der Verfasser mit seinem Einwand bezüglich der Lage der ur-

sprünglich Freien und Gleichen fort, welcher die immer schon etablierte Existenz 

der Einzelnen als Hausväter (oder deren Konkurrenten) voraussetzt:  

 

„Sobald die Zahl der Menschen sich nur etwas vervielfältiget, sobald sie noch heut zu Tag 

sich um irgend einen versammeln oder anhäufen: so dürfen die später hinzugekommenen den 

Früheren nicht aus seinen Rechten und Besitzungen verdrängen; sie müssen ihm entweder 

dienen oder sich von ihm trennen und andere Wohnpläze aufsuchen, wo sie entweder bereits 

ähnliche Verhältnisse antreffen oder deren neue stiften können.“505 

 

Die dem Leser etwas unvermittelt offerierte, weitergehende Deutung der „gesell-

schaftlichen Ordnungsprobleme“ im angeblichen Urzustand der Hausväter scheint 

dazu geeignet, von dem Umstand abzulenken, dass die Einführung der Hausväter in 

den Naturzustand und die sich daraus ergebende Frage des Zustandekommens ihrer 

Stellung tatsächlich keine ist, die sich dem Naturzustandstheorem von sich aus und 

ohne Weiteres stellen müsste. Dieser Blickwinkel ergibt sich überhaupt erst durch 

 

502 Zur Eingrenzung dieser Indienstnahme historischer Bezüge gibt Haller selbst an späte-

rer Stelle seines Gesamtwerks zu verstehen, dass man zwar aus der Geschichte lernen 

kann, „daß etwas sey, oder gewesen sey, aber nicht, daß und warum es nothwendig so 

seyn solle“. (Haller, 1834: 90) 

503 Erstmalig bringt Haller derartige, für seine Überlegungen alles andere als unbedeutende 

Sachkontexte, wie den Adelsstand und das Lehenswesen, im dritten Band der Schrift 

zur Sprache, welcher sich vorwiegend den so genannten „militärischen Staaten“ der 

Feldherren widmet, vgl. Haller, 1821: 239ff. 

504 Vgl. Haller, 1820a: 9. 

505 Haller, 1820a: 303. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 269 

Hallers „Ausgreifenlassen“ des gesellschaftlichen hin auf den ursprünglichen Zu-

stand. 

Die historische Deutung des Naturzustandes wirft allerdings nicht allein solche 

Detailfragen auf: Dass die Materie für Hallers Verständnis z.B. überhaupt zu kom-

plex gewesen sein könnte und er gar nicht in der Lage gewesen sein sollte, sich die 

abstrakte Konstruktion eines ahistorischen Naturzustands zu erschließen, wurde be-

reits in ähnlichem Zusammenhang bezweifelt. Angesichts seines immer wieder un-

ter Beweis gestellten Problembewusstseins ist dies schlicht unwahrscheinlich. Auch 

hier scheint vielmehr plausibel, dass Haller die Lesart des aufklärerischen Naturzu-

standstheorems ganz bewusst auf eine historische und vor dem Hintergrund des tra-

ditionellen Gesellschaftsverständnisses seiner Zeit wenigstens problematische An-

schauung verkürzt, also die oben beschriebene Umkehrung des Blickwinkels ganz 

bewusst vornimmt.506  

Die zweite der oben genannten Grundannahmen der Vertragstheorie, die Haller 

schon im elften Kapitel der „Restauration“ zurückzuweisen sucht, ist die mit ihrem 

obigen Modell einhergehende Vorstellung, dass die Menschen sich ursprünglich in 

einem Zustand der Unsicherheit befunden hätten, im Hobbesschen „bellum omnium 

in omnes“. Hallers Widerspruch zu dieser Annahme baut auf den obigen Thesen zur 

Vorhergehenden auf:  

 

„Warum nun zweytens in einem solchen selbstständigen geselligen Verband, wie sie von der 

Natur oder von bloßen Privat-Verträgen gebildet werden, keine Sicherheit anzutreffen seyn 

sollte, warum da ein ewiger Krieg geherrschet haben müßte oder doch die Handhabung des-

selben dem bloßen Zufall überlassen sey: vermag man ebenfalls nicht einzusehen.“507 

 

Das Verhältnis, in welchem Menschen von Natur aus zueinander stünden, sei 

durchaus nicht notwendig identisch mit einem Kriegs- oder rechtlosen Zustand, wie 

Hobbes ihn etwa im 13. Kapitel seines „Leviathans“ beschreibt,508 und es sei ganz 

 

506 Vgl. in diesem Zusammenhang die (insbesondere auf seine Ahistorizitätsvorwürfe ge-

richtete) treffende Bemerkung bei Wilhelm Traugott Krug, welcher mit Blick auf Hal-

lers Interpretation bemerkt: „Wer sich den Beweis einer Sache so leicht und seine Geg-

ner so gar einfältig macht, als wenn sie nicht einmal die kleine Porzion Verstand besä-

ßen, um so etwas auch ohne fremde Belehrung einzusehen, der macht seine Sache bei 

denkenden Lesern nur verdächtig.“ (Krug, 1817: 42) 

507 Haller, 1820a: 303. 

508 Etwa anhand der Verdichtung von Konkurrenz- und Unsicherheitssituation zu einer 

umfassenden Bedrohungsperzeption: „Daraus ergibt sich klar, daß die Menschen wäh-

rend der Zeit, in der sie ohne eine allgemeine, sie alle im Zaum haltende Macht leben, 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 | Die Polemik der Restauration 

generell nicht immer von Unsicherheit geprägt. Dabei bezieht Haller die Vorstel-

lung vom Naturzustand als eines Kriegszustands direkt von Thomas Hobbes, wie er 

in einer Anmerkung bekennt,509 und legt daran eine vergleichsweise tiefergehende 

Auseinandersetzung mit den Theoretikern des Kontraktualismus an den Tag,510 et-

wa hinsichtlich der divergierenden Deutung ebendieser Frage oder was Hobbes’ 

oben schon benannten „Rechtspositivismus“ avant la lettre anbelangt.511  

Zum einen seien die Menschen grundsätzlich nicht rechtlos, sagt Haller, da die 

Einzelnen Rechte als Menschen hätten, in denen wiederum alle in gewisser Hinsicht 

gleich seien.512 Vor Augen hat er hier vor allem den Schutz des Eigentums und ein 

Recht, den eigenen freien Willen nicht vor Gewalt beugen zu müssen. Als bemer-

kenswert muss erscheinen, dass er an diesen „angebornen Rechte[n]“ nun doch 

 

sich in einem Zustand befinden, der Krieg genannt wird, und zwar in einem Krieg eines 

jeden gegen jeden.“ (Hobbes, 1966: 96) 

509 Vgl. Haller, 1820a: 303 (Fn. 32). 

510 Hinsichtlich der kriegerischen Beschaffenheit des Naturzustandes etwa seien sich die 

„Philosophen“ nicht einig, berichtet er in besagter Fußnote, „Locke, Cumberland, 

Boehmer u. a. m. halten den Naturstand an und für sich für einen Zustand des Friedens, 

der lang bestehen könne, nur nicht für vollkommen sicher.“ (Haller, 1820a: 303 

[Fn. 32]) Vor diesem Hintergrund verwundert die spärliche Bezugnahme auf Locke in 

diesem Kapitel. 

511 „Hobbes ist der erste Rechtspositivist in der Geschichte der politischen Philosophie“, 

heißt es etwa bei Kersting (2005: 73). Dafür, dass Haller Hobbessche Aussagen wie 

obige, dass im Naturzustand für Begriffe wie Recht und Unrecht kein Platz sei (vgl. 

Hobbes, 1966: 98), durchaus in der Richtung einer grundsätzlichen rechtstheoretischen 

Position versteht, spricht seine knappe Bemerkung: „Aecht atheistisch. Die Lehre 

kommt von Hobbes her.“ (Haller, 1820a: 303 [Fn. 33]) Neben dem indirekten Verweis 

auf Gott, als Urheber allen Rechts (auch den Gesetzen der Natur), bezeichnet er die 

bloße Position in seinem Text, dass „kein Recht bestünde“ hier als „Lehre“. 

512 „Allerdings hat jeder Mensch, das Kind wie der Vater, der Diener wie der Herr, der 

Schwache wie der Starke, dem Verhältnisse seiner Abhängigkeit ungeachtet, noch ei-

gene Rechte, in denen er, als Mensch, jedem anderen gleich ist [!] und die man nicht 

ungestraft beleidigen soll.“ (Haller, 1820a: 304. Hervorhebung im Original.) Nach dem 

Urteil Krugs (1817: 65) sehe Haller sich hier zum „Eingeständnisse gezwungen, daß es 

angeborne Menschenrechte gebe“, womit er sicherlich nicht ganz falsch liegt. Ohne 

dass seitens des Verfassers ein entsprechender Verweis ergeht, erinnert diese Passage 

deutlich an Burkes Menschenrechtsbegriff in den „Betrachtungen“, dessen wichtigster 

Punkt es ebenfalls zu sein scheint, dass man über derartige Rechte besser keine öffent-

liche Lehre aufstelle, vgl. Burke, 2013: 109ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 271 

wiederum eine „natürliche Gleichheit“ ganz ausdrücklich festmachen will:513 „Es 

mögen die Kräfte, die Schiksale und erworbenen Glüks-Güter auch noch so ver-

schieden seyn, so soll doch ein jeder in allen anderen, auch in dem Schwächsten 

noch seines gleichen und das Geschöpf Gottes ehren.“514 Es gebe für niemanden ein 

Recht, jemanden grundlos zu beleidigen oder jemandem zu schaden, das Eigentum 

oder den Willen eines Anderen gewaltsam einzuschränken. „Außer den allgemeinen 

Menschenpflichten“, ein Begriff der hier en passant eingeführt wird, „kann er [ein 

Jeder unter Anderen] nichts weiter von ihm forderen, als was die Natur des zwi-

schen ihnen bestehenden Verhältnisses […] mit sich bringt.“515 Wolle man dies die 

angeborenen Rechte und die Gleichheit der Menschen von Natur aus nennen – be-

kennt Haller in merklich wegwerfendem Tonfall –, welche gar nie geleugnet wor-

den sei usw., dann habe er nichts dagegen.516 Mit Blick auf seine noch auszubrei-

tende „Doktrin“ ist dieses demonstrativ beiläufige Bekenntnis zum prinzipiellen 

Gleichheitsrecht am Rande des Spotts zu verorten. 

Es folgt die an die „Betrachtungen“ Edmund Burkes erinnernde Einschränkung 

hinsichtlich der sogenannten „Menschenrechte“,517 dass über dieselben allein keine 

öffentliche Lehre habe aufgestellt werden müssen: Es seien diese Rechte in der Fol-

ge nämlich so entsetzlich missverstanden, so verzerrt ausgelegt worden, bedauert 

Haller, dass man stattdessen besser „die Anwendung davon in einzelnen Fällen blos 

dem hierin selten trügenden Menschengefühl überlassen, die höhere Theorie den 

Weiseren vorbehalten, der Menge nur die Resultate mitgetheilt [hätte].“518 Diese 

Argumentation, die arkane Behandlung dieser Rechte in sozial und politisch abge-

schlossenen Kreisen und Institutionen zu rechtfertigen, ist bereits von Hallers Urteil 

über die moderne Naturrechtslehre bekannt. Ganz entsprechend verweist sie in die 

Richtung einer „Entschärfung“, ja „Verharmlosung“, in dem Sinne, dass die Men-

schenrechte durchaus keine neuartigen Prinzipien seien, die das Denken politischer 

Ordnung (etwa durch ihre Konkretisierung in der Vertragstheorie) „revolutionieren“ 

müssten. 

Scharfblick beweist in diesem Zusammenhang indes Wilhelm Traugott Krug, 

indem er Haller an diesem „Ratschlag“ einen nicht geringfügigen Widerspruch 

 

513 Haller, 1820a: 304. 

514 Haller, 1820a: 304. 

515 Haller, 1820a: 304. 

516 Weilenmann (1955: 62f.) will bei Haller eine insgesamt positive Einschätzung der 

Menschenrechte ausgemacht haben, räumt jedoch im Besonderen (was Gewissensfrei-

heit, Toleranz, Presse und Gewerbefreiheit anbelangt) und hinsichtlich Hallers Kritik 

daran, aus ihnen eine öffentliche Lehre zu machen, dennoch Einschränkungen ein. 

517 Vgl. Burke, 2013: 109ff. 

518 Haller, 1820a: 304. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 | Die Polemik der Restauration 

nachweist, welcher sich ergebe, sofern er in seiner Abhandlung nicht zwischen „gu-

ter“ und „schlechter“ Heimlichkeit unterscheiden wollte: 

 

„Wie kommt aber die Restaurazion, die den Illuminaten- und selbst den Freimaurerorden so 

hart verklagt, daß sie durch ihre geheimen politischen Lehren so viel Unheil angerichtet […] 

dazu, nun gar selbst eine geheime Gesellschaft von Weiseren stiften zu wollen, die sich in’s 

Ohr sagen, daß der Mensch angeborne Rechte habe und in dieser Hinsicht Alle frei und gleich 

seien, daß man aber ja nichts davon im Volke verlauten lassen solle?“519 

 

Diese dem Leser Hallers implizit nahegelegte Ungleichbehandlung der jeweiligen 

Materien vor der Öffentlichkeit (und damit auch vor der Leserschaft selbst) ver-

weist deutlich auf die polemische Motivation der Schrift520 und wird sich anhand 

von Hallers fraglicher Haltung zur Gesamtrechtsordnung insgesamt weiter erhellen. 

Auf den ersten Blick ist sein Verständnis der Menschenrechte aber auch durch 

begründungstheoretische Ignoranz (hinsichtlich ihrer Idee) bestimmt: „Haller will 

die Menschenrechte nicht aus der Vernunft ableiten und als Postulat aufstellen, 

sondern er sieht in ihnen Rechte, die die Menschen immer kannten und verehrten“, 

erkennt Weilenmann.521 Im vorliegenden Zusammenhang erscheinen sie als zufälli-

ge, aber geschätzte Artefakte politischer Kultur, denen keinesfalls eine solche Be-

deutung zukommen könne, wie den rational angesetzten Prämissen des aufkläre-

risch-frühliberalen Denkens. Im Rahmen der Hallerschen Staatenkunde soll die 

Vernunft derartige Prinzipien allein nicht hervorbringen; zumindest müssen sie der 

„Erfahrung“ entstammen, welche sie auch zu „bestätigen“ hat. Wie sich zeigen 

wird, ist diese betont nebensächliche Behandlung der Frage der Menschenrechte bei 

Haller ihrer bewussten Schwächung in der Begründung seiner Naturordnung ge-

schuldet. 

Neben den Hallerschen „Menschenrechten“ würden darüber hinaus und insbe-

sondere natürliches oder natürlicherweise gebotenes Wohlwollen (basierend auf ei-

nem natürlichen Gesetz der Pflicht),522 die schlichte Angst vor wechselseitiger 

 

519 Krug, 1817: 66. Hervorhebung A.K. 

520 Aus diesem Versuch, der Leserschaft bestimmte Sachverhalte offenzulegen und ihr 

insbesondere die Bereitschaft abzuverlangen, sich bestimmte Dinge um der Stabilität 

der politischen Ordnung Willen vorenthalten zu lassen, spricht die Absicht des Polemi-

kers, eine „beschränkte“, partikulare Leserschaft zu formen. 

521 Weilenmann, 1955: 63. 

522 Dieses Prinzip der Hallerschen Naturordnung besagt an dieser Stelle nichts weiter als 

„Ehre in jedem Menschen deines gleichen, beleidige niemand der dich nicht beleidiget 

hat, fordere nichts von ihm als was er dir schuldig ist.“ (Haller, 1820a: 305) Diese im 

Grunde also der „Goldenen Regel“ entsprechende Norm reiche dem Verfasser zufolge 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 273 

Wiedervergeltung und die immer gegebene Möglichkeit, bei Stärkeren Schutz zu 

suchen, die Menschen zu friedvollem Umgang miteinander bewegen.523 Um die 

These der Friedlichkeit des Naturzustands zu untermauern, wird bemerkenswerter-

weise ein Argument verwendet, welches bei Thomas Hobbes ganz entgegengesetz-

tem Zweck dient: So heißt es, dass jedem Menschen, sollte er sich auch nicht auf 

die Einhaltung des Gebots zum Wohlwollen in jedem Fall verlassen können, den-

noch Mittel und Waffen gegeben sind, um die Einhaltung der natürlichen Pflichten 

(des Gesetzes der Pflicht) selbst „handhaben“ zu können:  

 

„Der Schwache kann sich durch Verbindung mit seines gleichen oder durch List an dem Stär-

kern rächen. Der Arme ist gewöhnlich dem Reichen, der Unerfahrene dem Weiseren an phy-

sischen Kräften überlegen. So mächtig auch immer ein Mensch seyn mag, so war und ist doch 

keiner der nicht noch etwas zu befürchten habe und bey allzugroßem Mißbrauch seiner Ge-

walt nicht früher oder später das Recht der Wiedervergeltung besorgen müsse, welches eben-

falls nicht durch künstliche Uebereinkunft gestiftet, [...] und der Grund alles natürlichen 

Strafrechts ist.“524 

 

Zur Plausibilisierung der Wiedervergeltung als Sicherung des Friedens im Naturzu-

stand zieht Haller also genau den Gesichtspunkt heran, welcher bei Hobbes Aus-

gangspunkt für die Annahme von dessen Instabilität ist, also seiner Neigung dazu, 

ein Kriegszustand zu sein; es geht letztlich um die Frage, wie sich Gleichheit und 

 

allein dafür aus, dass die Menschen, „die gesellig bey einander wohnen, […] schon 

deßwegen von Natur nicht feindselig gegen einander gesinnt zu seyn [pflegen].“ (Hal-

ler, 1820a: 305) Ferner stützt sich Haller zur Untermauerung der Annahme eines sol-

chen Sozialprinzips, ja eines Soziabilitätsdrangs des Menschen, auf eine Kritik der 

Hobbesschen Rede von der wechselseitigen Furcht der Menschen im Naturzustand und 

deren Rolle für den Vertragsschluss, welche tatsächlich in der Einsicht gipfelt: „Denn 

die Furcht trennt und entfernt, nur Liebe und Zutrauen vereinigt und nähert die Men-

schen.“ (Haller, 1820a: 305 [Fn. 37]) 

523 Schließlich nennt Haller beispielsweise noch das häufig in vergleichbaren Zusammen-

hängen diskutierte Recht auf Auswanderung, die „Trennung durch Migration oder 

Flucht, wodurch man sich der Macht entzieht, wenn keine Hülfe mehr [gegen diese, 

etwa den unterdrückerischen Anderen, A.K.] zu finden ist“. (Haller, 1820a: 309f.) 

Auch hieran wird ersichtlich, dass sich diese Überlegungen Hallers mehr auf einen hin-

sichtlich sozialer Beziehungen bereits etablierten, gesellschaftlichen Zustand zu bezie-

hen scheinen, als auf einen Naturzustand im üblichen Sinne, wie weiter unten ange-

dacht wird. 

524 Haller, 1820a: 306f. Hervorhebung A.K. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 | Die Polemik der Restauration 

Ungleichheit zueinander verhalten. Einschlägig ist hierfür der Anriss des Naturzu-

standes im „Leviathan“:  

 

„Die Natur hat die Menschen hinsichtlich ihrer körperlichen und geistigen Fähigkeiten so 

gleich geschaffen, daß Trotz der Tatsache, daß bisweilen der eine einen offensichtlich stärke-

ren Körper oder gewandteren Geist als der andere besitzt, der Unterschied zwischen den 

Menschen alles in allem doch nicht so beträchtlich ist, als daß der eine auf Grund dessen ei-

nen Vorteil beanspruchen könnte, den ein anderer nicht ebenso gut für sich verlangen dürfte. 

Denn was die Körperstärke betrifft, so ist der Schwächste stark genug, den Stärksten zu töten 

– entweder durch Hinterlist oder durch ein Bündnis mit anderen, die sich in derselben Gefahr 

wie er selbst befinden.“525 

 

Beide Hobbessche Annahmen, dass einerseits niemand vor dem Anderen sicher 

sein könne, weil jeder jeden zu töten vermag, und dass andererseits List und ge-

meinsames Vorgehen jeden noch so großen Stärkeunterschied auszugleichen in der 

Lage sind, lassen sich bei Haller wiederfinden. Diese Übereinstimmung, was die Si-

tuation der Einzelnen im Naturzustand und ihre Handlungsoptionen anbelangt, dürf-

te kaum zufällig sein; vielmehr ist von einer bewussten Abwandlung der Hobbess-

chen Position auszugehen, welche die Grundgedanken der Vertragstheorie abermals 

umdeuten soll. Es findet dabei keine Neukonzeption der Gleichheitsproblematik 

statt; Haller erlaubt sich schlichtweg, dieselbe in der genau entgegengesetzten Wei-

se zu interpretieren. Diese begrifflichen Parallelen lassen eine etwaige Orientierung 

an John Lockes (vergleichsweise friedlicherer) Naturzustandskonzeption, mit deren 

individueller Durchsetzung des natürlichen Gesetzes durch die Naturzustandsbe-

wohner, als unwahrscheinlich erscheinen. Bemerkenswert ist an dieser Stelle aber 

schließlich, dass Haller von der natürlichen „Bedrohungsgleichheit“ der Menschen 

auszugehen scheint, obwohl dieselben ja einander natürlicherweise mit Wohlwollen 

und Liebe begegnen würden. 

Insgesamt geht der Verfasser bei seinen Bemühungen, den Naturzustand als ei-

nen friedlichen, „zivilisierten“ Zustand zu beschreiben, von seinen zuvor ange-

brachten Einwänden gegen die Vertragstheorie aus, nämlich, dass das Leben der 

Menschen im natürlichen Zustand immer schon in den Bahnen eines „selbstständi-

gen geselligen Verband[s], wie sie von der Natur oder von bloßen Privat-Verträgen 

gebildet werden,“ stattfinde.526 Indem Haller seine Kritik der Vertragstheorie auch 

an deren zweiten „Standbein“ vollendet, ist er schließlich in der Lage, das dadurch 

frei gewordene „Feld“, die wieder eröffnete Frage der Begründung der Staatsgewalt 

und der Verbindlichkeiten gesellschaftlicher Ordnung, selbst zu besetzen. 

 

525 Hobbes, 1966: 94. Hervorhebung A.K. 

526 Haller, 1820a: 303. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 275 

Der persistierende Naturzustand und seine Ordnungskonzeption 

Haller verkündet mit dem zwölften Kapitel seiner Schrift einen ganz eigenen Na-

turzustand, welcher niemals ende: „Ja! der Stand der Natur hat niemals aufgehört; 

er ist die ewige unveränderliche Ordnung Gottes selbst; in ihm leben, weben und 

sind wir, und die Menschen würden sich vergebens bemühen, je aus demselben her-

auszutreten.“527 Er hebt damit an zum ersten Hauptpunkt seiner eigenen, „besseren 

Doktrin“, auf der rechten Seite der Argumentation, sowie zum zweiten Wegpunkt 

der argumentativen Dramaturgie der „Restauration“ insgesamt. 

Wie bei Hallers Kritik des aufklärerischen Naturzustandsdenkens deutlich wur-

de, steht im Zentrum seines „entgegengesetzten“ Konzepts eine ganz eigene Auf-

fassung von den natürlichen Bedingungen des menschlichen Lebens, welche er in 

Analogie zum aufklärerischen Denken mit Hilfe der Vorstellung eines natürlichen 

Zustands erläutert, dies allerdings mit der entscheidenden Besonderheit, dass diese 

Bedingungen als andauernd und unveränderlich gedacht werden, der Naturzustand 

also nicht verlassen werden kann. Die Rede von einer Vorstellung darf hierbei nicht 

zu weit ins Abstrakte hinein tragen, sofern im Laufe der bisherigen Betrachtung 

deutlich geworden ist, dass Haller die Eigenschaften und Implikationen des natürli-

chen Zustands des Menschengeschlechts nach Art historischer Beschreibungen und 

immer schon in „kulturell etablierten“ Bahnen zu denken pflegt: Wie im vorherge-

henden Abschnitt gezeigt wurde, konzipiert er den Naturzustand unter Zuhilfenah-

me der Begriffe und Existenzformen des „bürgerlichen“ Zustands und seiner ge-

schichtlich immer schon „gewordenen“ Existenzen. 

Die erste Folge dieser Herangehensweise ist es, dass das Naturzustandstheorem 

alle ursprünglichen, etwa noch bei Thomas Hobbes anzutreffenden Eigenschaften 

verliert, die es als methodische Konstruktion bzw. als Gedankenexperiment ausma-

chen und die theoretische Konzeption seiner „Bewohner“ auf allgemeine und not-

wendige Merkmale begrenzen: Dieselben sind weder mit bestimmten Eigenschaften 

noch einem bestimmten Verhaltensrepertoire ausgestattet, sondern werden vielmehr 

in als immer schon vorhanden gedachten, soziokulturell konkretisierten Existenz-

formen gezeichnet, sind Hausvater oder Diener etc. Die Naturzustandsbewohner 

sind von daher keineswegs in eine vorsoziale Welt ohne Institutionen und Regeln 

hineingesetzt, sondern bevölkern einen vielleicht zwar idealisierten, aber immer 

schon einem bekannten Muster folgenden, auf gewisse Weise „dichten“ Lebens-

raum: Dieser ist von Stand und Standesgrenzen geprägt und ähnelt in seiner Be-

schaffenheit vielleicht tatsächlich den Zuständen und Verhältnissen von Hallers 

eidgenössischer Heimat, etwa dem Stadtstaat Bern, oder mag von ihm an diese an-

 

527 Haller, 1820a: 340. Hervorhebung A.K. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 | Die Polemik der Restauration 

gelehnt sein, wie von einigen seiner Interpreten behauptet wurde –528 wobei jene 

Lebenswelt freilich dennoch kaum politische Institutionen kennt, wie sich zeigen 

wird. Hallers Naturzustand verfügt ferner über eine ganz eigene „Ordnung“, auch 

wenn sich darin keine rechtlich-staatliche Ordnung im aufklärerischen Sinne erken-

nen lassen mag.529  

Des Verfassers Lesart zufolge ist der Naturzustand ganz grundsätzlich kein un-

geselliger; er ist kein Zustand gänzlicher Gesellschaftslosigkeit und es herrscht in 

seiner so genannten „ewigen unveränderlichen Ordnung Gottes“ auch keine allge-

meine Unabhängigkeit oder Gleichheit, „sondern sie fasset durch ihre nothwendige 

Einrichtung theils außergesellige, theils mancherley gesellige Verhältnisse in sich 

und in jedem der letzteren Obere und Untergebene, Freyheit und Dienstbarkeit, 

Herrschaft und Abhängigkeit.“530 Jene Ordnung ist also vielgestaltiger, als dies vom 

Hobbesschen Konzept gesagt werden kann (welches aber auch gerade keine „Ord-

nung“ liefern will). 

Allein der Begriff des Verhältnisses muss hierfür folglich so gedacht werden, 

dass er zunächst eine bloße Relation und nicht notwendig eine wirkliche, sachlich 

substantiierte Verbindung zwischen Personen ausdrückt; das Hallersche „Verhält-

 

528 Vgl. beispielsweise: Ancillon, 1820: 20; Meinecke, 1922: 226; Weilenmann, 1955: 

33ff.; Stahl, 1963: 566; Schoeps, 1979: 129. Schon Friedrich Ancillon etwa schreibt 

über Hallers Denken: „Es leuchtet einem jeden Leser ein, daß er nicht Begriffe entwi-

ckelt, sondern seine vermeintliche Theorie, von dem Stand Bern, von den kleinen Can-

tonen der Schweiz, von den Deutschen weltlichen und geistlichen Staaten entlehnt hat.“ 

Absehend von der konkurrierenden Lesart, einer sich darin stattdessen ausdrückenden 

Verklärung des Mittelalters durch Haller (vgl. beispielsweise: Bluntschli, 1867: 495f.; 

Roscher, 1870: 93f.; Hagemann, 1931: 4f.; Guggisberg, 1938: 105; Beyme, 2013: 56), 

heißt es bei Hans-Joachim Schoeps ganz gleichlautend: „Dies alles war nun aber nicht 

aus einem Studium des Mittelalters geschöpft, wie Haller vorgab, sondern aus den 

Rechtssätzen der Berner Geschlechterherrschaft und aus der Kleinwelt deutscher Lan-

deshoheiten, die noch immer ein privatrechtlich-patrimoniales Gepräge trugen oder auf 

erblichen Lehen beruhten.“ (Schoeps, 1979: 129) Erhellend in diesem Zusammenhang 

auch die Bemerkung bei Helmut Rittstieg (1957: 6): „Die Lehre Carl Ludwig von Hal-

lers kennzeichnet daher eher die Nöte der deutschen Staatslehre des 18. und des begin-

nenden 19. Jahrhunderts, als die Struktur der mittelalterlichen Verfassung.“ Haller 

selbst hat übrigens im Nachwort des Gesamtwerks, im sechsten Band, eine Orientie-

rung am Mittelalter ganz ausdrücklich verneint, vgl. Haller, 1825: 571f. 

529 Vielmehr wird der Staat, wie Robert von Mohl bemerkt, eben nicht als Gegensatz zum 

Naturzustand konzipiert, sondern als eine Fortsetzung desselben, wobei er auch aller 

üblichen Merkmale moderner Staatlichkeit entkleidet wird, vgl. Mohl, 1856: 540. 

530 Haller, 1820a: 340f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 277 

nis“ beschreibt demnach eine Beziehung, welche auch „inhaltsleer“ sein kann in 

dem Fall, dass es sich um ein so genanntes „außergeselliges“ handelt. Das gesellige 

Verhältnis hingegen ist – im Umkehrschluss – als eine wirkliche Verbindung zu 

denken, welche entsteht, weil es einen Sachgrund der Verbundenheit zweier Perso-

nen gibt, oder wie es im Text wenig früher ausgedrückt wird: Die Menschen sind 

miteinander verbunden (sofern sie denn miteinander verbunden sind), weil sie ver-

schieden bzw. ungleich sind und es diese Ungleichheit aber überhaupt erst erlaube, 

einander (sachlich oder tätlich) zu helfen und zu dienen oder füreinander zu sorgen, 

wobei das Eltern-Kind-Verhältnis nur den einfachsten Fall hiervon liefert.531 Hallers 

Vorstellung sozialer Beziehungen besteht in einem integrierenden Denken von Un-

gleichheit, Verschiedenheit und Geselligkeit: „Es werden also die Leistungen aus-

getauscht und eben dadurch entsteht wiederum eine Menge neuer, theils von einan-

der unabhängiger, theils einander untergeordneter geselliger Verknüpfungen.“532 

Der beiderseitige Nutzen wird hierin als vornehmlicher Anlass sozialer Beziehun-

gen vorausgeschickt. 

Des Weiteren ergibt sich, dass, wer seitens seines Nächsten nichts bedürfe, mit 

ihm keine „Leistungen“ austausche, mit ihm eben auch deshalb in keinem geselli-

gen Verhältnis stehe und von diesem unabhängig sei. In dieserart außergeselligen 

„Beziehungen“ zueinander befänden sich nicht nur etwa die Fürsten,533 sondern 

eben alle Menschen, die miteinander in keiner „Dienst- oder Societäts-

Verknüpfung“ leben, das heißt, „die wechselseitig gegen einander weder Obere, 

noch Untergebene, noch Mitglieder irgend einer Communität, mithin in juristi-

schem Sinn [!] einander gleich, von einander unabhängig sind.“534 Hier ist kein 

Sachgrund interpersoneller Verbundenheit gegeben. Jener so genannt „juristische“ 

Begriff der Gleichheit, der schon einmal anhand von Hallers Menschenrechtsvor-

stellung aufschien, wird im Folgenden noch eingehender betrachtet. 

Als Regelfall geselliger Verhältnisse gelten für Karl Ludwig von Haller im Er-

gebnis einerseits durchgängig asymmetrische, ungleiche Beziehungen, während die 

Ungeselligkeit andererseits stets durch „bloß“ juristische, sozusagen „nackte“ 

Gleichheit gekennzeichnet sei. Ferner sei die letztere allein durch die Geltung der 

kaum präzise bestimmten Rechte und Pflichten zwischen den Individuen geprägt, 

 

531 Vgl. Haller, 1820a: 301: „In die erste und größte Macht (die elterliche) hat die Natur 

zugleich die innigste Liebe gepflanzt, die hülfloseste Schwäche, das unmündige Kind 

mit einer schüzenden und wohlthätigen Macht umgeben.“ Ebenso: 346: „Jedes neuge-

borne Kind steht schon mit seinen Eltern in einem geselligen Verhältniß“. 

532 Haller, 1820a: 302. 

533 Haller (1820a: 341) hierzu verschleiernd: „wie die älteren Juristen und Philosophen 

wähnten“, vgl. dazu etwa Hobbes, 1966: 97. 

534 Haller, 1820a: 341. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 | Die Polemik der Restauration 

welche diese nach Haller schon von Natur besäßen. In solchen ungeselligen Ver-

hältnissen gelte nur das „natürliche Privatrecht“, welches letztendlich mit dem Völ-

kerrecht identisch, von demselben nur dem Maßstab des Gegenstands nach ver-

schieden sei und auch „Staaten-“ oder „Recht zwischen Unabhängigen“ genannt 

werden sollte.535  

Mit Blick auf die beiden Grundkategorien gesellschaftlicher Verhältnisse – oder 

insbesondere auf jene „Nichtverhältnisse“ bezogen – hat Haller selbst verstanden, 

dass die so genannte Ungeselligkeit und ihre Bedingungen im Grunde dem Hob-

besschen Naturzustand und dem Verhältnis seiner unverbundenen Einzelnen nahe-

kommt. Dies zeigt sich in einem Urteil über die Irrigkeit einer derartigen histori-

schen Fehlrezeption, wenn er einräumt, man habe „mit Unrecht […] blos diesen au-

ßergeselligen Zustand den Natur-Stand genennt, und dadurch den Irrthum veran-

laßt, als ob er, der Zeit nach, vorhergegangen, mithin der ursprüngliche wäre und 

der gesellschaftliche erst hinterher durch Verabredung hätte gestiftet werden müs-

sen.“536 Quasi spiegelbildlich kehrt an dieser Stelle die historische Kritik der Ver-

tragstheorie wieder. 

Vor diesem Hintergrund erläutert Haller zur Darstellung des persistenten Natur-

zustands weiters, dass vielmehr beide Zustände der beschriebenen Ordnung, Gesel-

ligkeit und Ungeselligkeit, notwendige Bestandteile derselben seien und zueinander 

insbesondere in keinerlei zeitlich-historischer Abfolge lägen. Dabei befänden sich 

die Menschen meistens sogar in beiden zugleich, da man sich – gegebenenfalls 

mangels Verpflichtung – mit Unzähligen in außergeselligen und wiederum mit We-

nigen in geselligen Verbindungen wiederfindet, etwa als deren Oberer oder ihr Un-

tergebener. Gemein sei allen Menschen also die Einbindung in eine unendliche 

Vielzahl diverser Verhältnisse, die in ihrer Verschiedenheit beim Einzelnen vielfäl-

tige „Rollen“ ergeben können: „Oberer“ oder „Unterer“ ist man in verschiedenen 

Hinsichten stets gleichzeitig. Bisweilen finde man Einzelne auch als Mitglied einer 

Körperschaft; dies ist für ihn der einzige und äußerst seltene Fall von Gleichen, 

welche dennoch in einem geselligen Verhältnis zueinander stehen (das aber freilich 

nicht natürlichen Ursprungs ist);537 der Staat als solcher jedenfalls sei eine solche 

„Communität“ aber gerade nicht. 

Es ist unverkennbar, dass die „Zustände“ der Gesellig- oder Ungeselligkeit in 

Hallers Naturordnung keine allgemeinen, überindividuellen Bedingungen sind, die 

alle Menschen gleichermaßen betreffen können. Dass (nur) einer dieser Zustände 

alle Menschen aber jeweils zugleich betreffe, man mit allen in Gesellschaft lebte 

 

535 Vgl. Haller, 1820a: 341. 

536 Haller, 1820a: 341f. 

537 Über die „Communitäten“ bzw. die Republiken als künstliche Herrschaftsverbände 

spricht Haller im sechsten Band des Gesamtwerks, vgl. Haller, 1825. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 279 

oder umgekehrt, ist freilich ebenso ausgeschlossen.538 Allein die Naturordnung 

selbst, in ihrer alle Menschen und vor allem alle ihre unterschiedlichen Verhältnisse 

umfassenden Totalität, ist eine solche überindividuelle „Bedingung“ allen Gemein-

schaftslebens. Sie allein ist für Haller eine nicht nur allumfassende, sondern in ih-

rem natürlichen oder „göttlichen“ Ursprung auch eine objektive Ordnung,539 in der 

sein „methodischer Partikularismus“ aufgehoben wird, welcher sich letztlich als 

heuristisches Instrument seiner Kritik der zurückzuweisenden Positionen offenbart. 

Mit dieser Ordnung der Natur meint Haller die Beschaffenheit einer jeden Gesell-

schaft charakterisiert zu haben, deren sie bildende Verhältnisse die Natur unmittel-

bar, also auch ohne den Willen der Einzelnen, „von allein“ ausbildet; diese Ord-

nung spiegle sich ferner auch im gesamten Tierreich wider und kenne in der Ge-

schichte keinen Anfang und kein Ende:540 „Die Gesellschaft ist eine Erscheinung 

der ganzen Natur“.541  

Die mit dieser Konzeption unternommene Auflösung der eigentlichen Naturzu-

standsidee geht soweit, dass der Gesichtspunkt der allgemeinen Lebensbedingungen 

bzw. ein universaler Blickwinkel bei Betrachtung derselben überhaupt verworfen 

wird.542 Haller denkt stattdessen „partikularistisch“, vom Einzelnen und dessen je 

individuellen Interessenlagen her.543 Er tut dies nicht anhand der Vorstellung eines 

 

538 Vgl. Haller, 1820a: 343. 

539 Vgl. Martin, 1978: 139. 

540 Haller übertragt den Gedanken der Ubiquität geselliger Verhältnisse also auch auf die 

nichtmenschliche Natur bzw. bezieht diesen Gedanken mitunter aus diesem Vorbild, 

wenn er schreibt: „es leben sogar alle Thiere in geselligen Verbindungen, in Rudeln, 

Heerden, Schwärmen, Schaaren, Geschwadern; zwar nicht mit allen aber mit vielen ih-

res gleichen: und wollte man ihren Ursprung und ihre Natur näher erforschen, so würde 

man finden, daß sie nicht nur nach dem nemlichen Gesez der Nahrung, des Schuzes, 

der Hülfleistung und wechselseitigen Zuneigung wegen gebildet werden, sondern auch 

in allem übrigen den menschlichen Verknüpfungen viel ähnlicher sind als man glaubt.“ 

(Haller, 1820a: 345) 

541 Haller, 1820a: 345. 

542 Vgl. Meinecke, 1922: 231, für ein Beispiel dieses Widerwillens Hallers, in „allgemei-

nen“ Bezügen zu denken. 

543 Vgl. Weilenmann, 1955: 63ff. Derselbe möchte Haller auf Grund dessen gleich gar 

zum Individualisten erklären: „Haller versteht nun unter Individuen nicht eine unter-

schiedslose Masse von Menschen. Er billigt den Individuen die Gleichheit nicht zu.“ 

(Weilenmann, 1955: 65) Insofern sich dies auf eine prinzipielle Gleichheit der Indivi-

duen als abstrakte Individuen bezieht, mag Weilenmann richtig liegen; eine gewisse 

Gleichheit der konkreten Einzelnen innerhalb der Naturordnung will Haller demgegen-

über jedoch durchaus zulassen, wie im Bisherigen ersichtlich wurde und im Folgenden 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 | Die Polemik der Restauration 

bei der Einschätzung der Stellung aller Menschen repräsentativen, „durchschnittli-

chen“ Typus eines Individuums (und dessen Rechte oder Charakterdispositionen 

etwa), was schon in seiner Indienstnahme des „Hausvaters“ ersichtlich wurde. Die-

ser seiner Kritik innewohnende partikularistische Standpunkt hindert Haller regel-

mäßig daran, seine Schlüsse zu verallgemeinern oder Überlegungen in einem „ge-

meinnützigen“ und -gültigen Sinne anzustellen, auch wenn diese Haltung spätestens 

in der oben beschriebenen überindividuellen Ordnung, die seine eigene „Doktrin“ 

vorsieht, eine Grenze finden muss. Hallers immer wieder kundgetanes, generelles 

Misstrauen allzu großer Staatsgewalt gegenüber und seine Weigerung, in einem 

„Vernunft-Staat“, wie die Aufklärer ihn erdacht hätten, die fundamentalen Interes-

sen der Einzelnen verwirklicht zu sehen, ist die natürliche Konsequenz dieses Vor-

gehens.544  

Anschaulich eingenommen hat er diesen partikularistischen Standpunkt ferner 

im elften Kapitel mit seiner „kritischen“ Nachfrage, welche Gründe denn eigentlich 

den Einzelnen zum Eintritt in eine Vertragsgemeinschaft bewegen könnten: Haller 

denkt dort allein von der Position eines „Fürsten“ oder Gutsbesitzers o.ä. aus, wenn 

er die Plausibilität des Eintretens in eine Vertragsgemeinschaft hinterfragt.545 Die 

 

noch näher zu erhellen ist. Ein ähnliches allgemeines Urteil findet sich bei Beyme, 

2013: 56; Kurt Guggisberg (1938: 103) sieht Hallers Staatsauffassung als individualis-

tisch an: „Die Gesellschaft wird von ihm atomisiert und individualisiert, der Einzelne 

steht auf sich selber.“ Bruno Lenzlinger (1940: 28) will bei Haller eine „personalisti-

sche Staatslehre“ ausmachen: „der Einzelherrscher oder die Elite ist das erste metaphy-

sische Datum.“ 

544 Ein solcher „sogenannter Vernunft-Staat“, durch einen bürgerlichen Vertrag konstitu-

iert, „wäre nicht nur mit unendlichen Schwierigkeiten und gewaltsamen Rechts-

Verlezungen begleitet, sondern er vermöchte keine größere Sicherheit als in den natür-

lichen Verknüpfungen zu bewirken, er würde im Gegentheil das Uebel nach [sic] ärger 

machen, neue und größere Gefahren an Plaz der alten sezen.“ (Haller, 1820a: 312) 

Weilenmann sieht gerade in diesem Aspekt einen wesentlichen Ausweis der besagten 

Beschaffenheit von Hallers Denken: „Das Ausgehen vom einzelnen Menschen und 

nicht von der Korporation, das Eintreten für die individuelle Freiheit gegen das Aus-

greifen der staatlichen Macht kennzeichnen Haller als Individualisten.“ (Weilenmann, 

1955: 65) 

545 „Was soll nun aber diese bewegen in eine dergleichen Gesellschaft einzutreten und das 

köstliche Gut, das höchste Glük, ihre eigene Unabhängigkeit aufzuopfern? Etwa die 

größere Sicherheit eines jeden; es sey gegen äußere Feinde oder gegen einander selbst, 

wie sie ihnen von ein paar Philosophen auf dem Papiere vorgemahlt werden dürfte? 

Aber der eine ist vielleicht nie beleidiget worden und sieht den Nuzen einer solchen 

Genossenschaft nicht ein, die ihn vielmehr selber beleidigen könnte. Ein anderer wird 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 281 

Einnahme des Standpunkts einer überindividuellen Handlungslogik, wie die Gel-

tungsbedingungen des kontraktualistischen Arguments sie etwa erfordern, unter-

bleibt konsequent.546 Entsprechend einfach fällt sein diesbezügliches Resümee zum 

Vertragsgedanken und der Stellung des Einzelnen im Hinblick auf denselben aus:  

 

„der Starke kann sich selber helfen und hat Leute genug die ihm beystehen; der Schwache 

findet Hülfe entweder bey guten Freunden oder in selbstgeschlossenen Schuz- oder Friedens-

Verträgen, und muß er zulezt doch einen Herren haben, so unterwirft er sich demjenigen den 

er selbst wählen und mit ihm nach eigener Convenienz pacisciren kann, demjenigen von wel-

chem er Gutes zu hoffen oder Böses zu fürchten hat, nicht aber einer Majorität von seines 

gleichen, oder einem Herren der erst von der lezteren geschaffen und ihm auch wider seinen 

Willen aufgedrungen würde.“547 

 

Überspritzt formuliert scheint der Einzelne, der allgemeine Handlungsregeln für al-

lein persönliche Vorteile unterläuft, für Haller letzten Endes nicht das eigentliche 

Problem einer Theorie zu sein; fast möchte man meinen, derselbe sei vielmehr der 

Musterfall oder der „Probierstein“, an dem sich die Plausibilität eines Konzepts für 

ihn erweisen müsse. Jene vergleichsweise egozentrische Position stellt er als allge-

mein nachvollzieh- und einnehmbar hin;548 sie nütze sogar noch dem Schwächsten, 

weil dieser in der wirklichen Stärke eines anderen viel eher sicheren Schutz fin-

 

antworten, er sey mit den Seinigen stark genug um sich selbst zu vertheidigen und habe 

keinen dergleichen ungebetenen Schuz nöthig von welchem eher Unterdrückung zu be-

sorgen stünde. Ein dritter, wenn auch nicht so stark, vertrauet im Nothfall auf gute 

Freunde, die ihm ohnedem helfen und für den Liebesdienst, welcher allenfalls erwie-

dert werden kann, keine Aufopferung seiner Freyheit fordern“ und in dieser Fasson die 

Reihe fort (Haller, 1820a: 319). Ohne dies weiter auszuführen, lesen sich einige dieser 

Einwendungen wie geradezu trotzige Widerworte gegen die von Thomas Hobbes im 

13. Kapitel seines „Leviathan“ vorgebrachten Überlegungen, weshalb der natürliche 

Zustand des Menschengeschlechts ohne eine allgemeine Gewalt ein Zustand der Unsi-

cherheit und des Bürgerkrieges sei, etwa wenn Haller das Vertrauen auf die Stärke der 

eigenen Getreuen in Anschlag bringt, was bei Hobbes als Scheinsicherheit entlarvt 

werden soll etc., vgl. dazu: Hobbes, 1966: 94ff. 

546 Vgl. beispielsweise Haller, 1820a: 319. 

547 Haller, 1820a: 320. Vgl. hierzu wiederum: Weilenmann, 1955: 64f. 

548 Diesen „egoistischen Zug“ in Hallers Lehre bemerkt auch Friedrich Meinecke (1922: 

224). 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 | Die Polemik der Restauration 

de,549 anstatt in der Gewalt der bloßen Idee der allgemeinen „Volks-

Communität“.550  

Dennoch ist im bisherigen Verlauf von Hallers Ausführungen kaum deutlich 

geworden, von welcher Position aus diese „subjektivistische“ Kritik überhaupt ge-

führt wird; es drängt sich dabei der Gedanke auf, dass sich eine solche durchgängi-

ge Position höchstwahrscheinlich gar nicht finden lassen soll. Vielmehr wird der 

„methodische Partikularismus“ als Ausweis der Evidenz der Naturordnung bei sei-

ner Kritik des aufklärerischen Denkens offenbar: Weil die einzelnen Menschen im-

mer schon frei oder abhängig, Obere oder Untergebene sind, durch diese Rollen in 

ihrer jeweiligen individuellen sozialen Position bestimmt sind, müssen oder können 

gesellschaftliche Ordnung und politische Institutionen nicht erst durch kollektive 

Absprachen oder Vereinigungen eingerichtet werden, da sie erstens in mancher 

Hinsicht nicht nötig sind, weil es die präexistente de-facto-Ordnung der Natur im-

mer schon gebe, und sich solche Institutionen zweitens nicht einfach oder konflikt-

frei an den bestehenden Über- und Unterordnungsverhältnissen vorbei etablieren 

lassen. Der partikularistische Blickwinkel Hallers scheint letztlich dazu zu dienen, 

bloß auf die Ordnung zu verweisen, in welcher er aufgehoben ist: Da jeder Einzelne 

eine in dieser Ordnung vorgegebene, individuelle Stellung und mit dieser einherge-

hende Eigenschaften besitzt, er insofern nur in seiner partikularen Erscheinung, nur 

als singuläre Person existiert, könne niemand in einem allem vorausgehenden Na-

turzustand grundlegend neue Regeln und Verhältnisse gesellschaftlicher Ordnung 

mit Seinesgleichen aushandeln.551  

In diesen Vorstellungen Hallers scheint das Reflexionsmodell des bis in die 

Frühe Neuzeit, insbesondere in Deutschland, prominenten politischen Aristotelis-

mus schemenhaft wiederzukehren, dessen bedeutendstes Relikt das „Ganze Haus“ 

darstellt, und welches im Zuge der Heraufkunft des modernen politischen Denkens 

zunehmend in die Rolle einer normativen Kontrastfolie einrückte, wie Kersting um-

reißt: „Als Theorie vergangener, hochintegrierter Sozialwelten dient der politische 

Aristotelismus dazu, die Sittlichkeitskosten des Siegeszuges des neuzeitlichen Prin-

zips der Subjektivität zu benennen und das Gefühl des modernisierungsbedingten 

Sozialitätsverlusts in Begriffe zu fassen.“552 Auch wenn sich dies mit Hallers kriti-

scher Intention trifft, bedient dieser sich doch an keiner Stelle ausdrücklich aristote-

 

549 Vgl. hierzu auch an späterer Stelle Haller, 1825: 562. 

550 In dieser Deutung lässt sich beispielhaft Hallers an ganz anderer Stelle bekundete Ab-

sicht wiedererkennen, vermeintlich „falsche Lehren“ durch die Entwicklung ihrer eige-

nen „verdeblichen Folgen“ der Lächerlichkeit preiszugeben, vgl. Haller, 1834: 93f. 

551 Worin Alfred von Martin sicherlich zu Recht ein konservatives Denkmoment identifi-

zierte, vgl. Martin, 1978: 139. 

552 Kersting, 2005: 1f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 283 

lischer Termini oder Vorstellungen; allenfalls sein mit geschichtlich „gewordenen“ 

Existenzen bevölkerter Naturzustand scheint an die „dichte“ natürliche Sozialwelt 

des klassischen politischen Denkens zu erinnern. Tatsächliche Gemeinsamkeiten 

sind jedoch kaum aufzufinden; schon gar nicht teilt Haller den zentralen bürgerpoli-

tischen Grundzug des Aristotelismus: ein „πολίτης“ ist sein Hausherr keineswegs. 

Allein was die Frontstellung gegen das aufklärerisch-frühliberale Denken von aus 

den Interessen der Individuen hergeleiteten politischen Institutionen und sozialen 

Strukturen anbelangt, liegen vormoderne politische Tradition und Hallerscher Par-

tikularismus beieinander, was einige seiner zeitgenössischen Interpreten (zu des 

Verfassers Überraschung) erkannt hatten.553 Zuletzt aber geht der „Doktrin“ Hallers 

eine derjenigen des Aristotelismus vergleichbare normative Konzeption einer 

„wohlgeordneten“ Gemeinschaft ab, wie im Folgenden insbesondere noch gezeigt 

wird. 

Insgesamt betrachtet wird seine Ordnung der Natur als eine vermeintliche de-

facto-Struktur und zugleich als ein vages „Regelwerk“ erkennbar, die bzw. das den 

Individuen und ihren Verhältnissen ihren Platz in der Welt anweist, als eine objek-

tive Ordnung also, die präskriptiv sein soll mit dem gleichzeitigen Anspruch, ein 

Ergebnis der Erfahrung und geschichtlich ausgewiesen zu sein. Zum Verständnis 

dieser Ordnungsvorstellung ist ferner an den „richtigen Begriff“ einer Sache (etwa 

des Staates) zu denken, den Haller im Zuge der Methodenbetrachtung der frühen 

Kapitel der Schrift angeführt hat und welcher „mit den Dingen selbst“ überein-

stimme, wie behauptet wird.554 Im Sinne einer solchen Begriffsbildung erdenkt Hal-

ler in der Tat also eine Ordnung – konstruiert sie somit in gewisser Weise –,555 wo-

bei dieselbe zugleich vorgefunden werden könne, ihr erdachtes Muster der Erfah-

rung entnehme.556 Diese vorgebliche Einschränkung ist für seinen Argumentations-

gang von entscheidender Bedeutung, ist doch eingangs dieser Studie gezeigt wor-

den, dass er die Vernunft, die dieserart Konstruktionen vornimmt, gerade deshalb 

an die Erfahrung, als ihre Probe und ihren „Prüfstein“, bindet, damit nur solche 

Ideen oder Prinzipien innerhalb der Staatswissenschaft erkenntnis- oder handlungs-

leitende Funktion entfalten können, die sich nicht wie völlig künstliche Konstrukti-

onen zur sich in der gesellschaftlichen Wirklichkeit widerspiegelnden Naturord-

nung verhalten. 

 

553 Vgl. Haller, 1820a: XXXVII. 

554 Vgl. Haller, 1820a: 9f. (Fn. 2). 

555 Vgl. Faber, 1981: 264. 

556 Auch Karl-Georg Faber (1978: 59) hat auf diese nur scheinbare Inkonsequenz romanti-

scher und insbesondere restaurativer Theoriebildung hingewiesen, dass sie nicht ohne 

begriffliche Konstruktion auskomme. Vor dem Hintergrund der obigen Überlegungen 

Hallers Methodik der Staatenkunde betreffend, kann dies aber nicht weiter verwundern. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 | Die Polemik der Restauration 

Auf diesen „plump rationalen“ Kern von Hallers Denken hebt Otto Heinrich von 

der Gablentz ab, wenn er über den „Restaurator“ urteilt: „Er leitete ihn [seinen 

Staatsbegriff] nicht ab aus dem Zusammenhang der Schöpfung, sondern deutete 

umgekehrt die Schöpfung von seiner Staatsidee her.“557 Wo Haller etwas begründen 

will, bedient er sich eines Ordnungsdenkens, das die Wirklichkeit zwar abbilden 

soll, selbst aber einen normativen Anspruch hat. Der tatsächlichen „überkomme-

nen“ Ordnung bringt er dabei nicht viel Achtung oder Interesse entgegen,558 hat er 

doch seine ganz eigene Vorstellung der tatsächlichen Ordnung der Natur und der 

Gesellschaft. Wohl dieses Vorgehens wegen ist Haller von Wilhelm Metzger nicht 

zu Unrecht als der „Dogmatiker der Reaktion“ bezeichnet worden.559  

Dass jener partikularistische Standpunkt oder „methodische Egozentrismus“ 

Hallers und seine historisch-konkretisierende Herangehensweise bei Abhandlung 

des Kontraktualismus miteinander verbunden sind, wird im obigen Beispiel daran 

erkennbar, dass die Existenz des „Starken“ und des „Schwachen“, also der natürlich 

oder soziokulturell bedingten Ungleichheit zwischen den Menschen, dem Gedan-

kengang über die mögliche Verpflichtungswirkung intersubjektiver Konvention 

immer vorgeschaltet ist. Beides dient dazu, seine Anschauung von der natürlichen 

oder „göttlichen“ Ordnung des menschlichen Gemeinlebens gegenüber den entspre-

chenden Positionen des spätaufklärerisch-frühliberalen politischen Denkens stark 

zu machen: Während der Partikularismus ein strukturgebendes Grundprinzip dieser 

Ordnung aber lediglich vorwegnimmt und dessen zentrale Stellung in dieser  

Naturordnung sozusagen vertritt, veranschaulicht die „historisierende Konkretion“ 

die Naturordnung unter Zuhilfenahme von vorliegenden sozial- und kulturge-

schichtlichen Existenzformen, deren spezifische Beschaffenheit, Begrenztheit und 

geschichtliche Individualität eine näherungsweise Wiedergabe derjenigen Struktu-

ren ermöglicht, welche jene in der menschlichen Lebenswelt vorsieht. Wie oben 

schon einmal angedeutet, leistet diese Konkretion von daher keine wirkliche „His-

torisierung“ in dem Sinne, dass eine epochenmäßige Ein- und Zuordnung oder Da-

tierung (im Sinne einer Identifikation von Vorgängen mit bestimmten, geschichtlich 

verbürgten Ereignissen) stattfände, sondern sie verdeutlich lediglich einen vorgebli-

chen normativen Gehalt mittels eines Beispiels, welches aus der geschichtlich vor-

liegenden Formenvielfalt herangezogen wird.560  

 

557 Gablentz, 1984: 84. 

558 So kommen die um 1800 immer noch bedeutendsten Strukturmerkmale politischer 

Ordnung, die Aristokratie etwa, als solche erst im dritten Band der „Restauration“ zur 

Sprache, vgl. Haller, 1821: 181ff. 

559 Vgl. Metzger, 1917: 278. 

560 Insofern trifft Haller die Kritik Friedrich Ancillons nicht ganz, welcher dessen „histori-

sche Deduktionen“ als notwendig unvollständig bezeichnet hatte, mit der Begründung: 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 285 

Nachdem bis hierher deutlich wurde, dass sich die Verwendung des Konzepts des 

Naturzustands bei Haller wesentlich aus polemischen Zwecken heraus erklärt, liegt 

auf der Hand, dass die Rede vom „persistierenden Naturzustand“ vorrangig der 

Analyse seiner Polemik dienen soll. Die Naturordnung bildet ihrerseits ein erstes 

Stück des noch fehlenden Parts des manipulativen „Bildes“, welches der Verfasser 

für die Zwecke seiner polemischen Rede zeichnet. Das Etappenziel der Polemik ist 

im vorliegenden Zusammenhang letztendlich die Auflösung der aufklärerischen Na-

turzustandskonzeption. Dies wird nicht erst an Hallers methodischem Partikularis-

mus deutlich, sondern auch anhand seiner Überlegungen zu einem natürlich-

geselligen Zustand, welcher als permanentes Fundament menschlicher Sozialität 

gedacht wird: Wo ein ursprünglicher oder natürlicher Zustand nicht verlassen wird, 

ist es wenig sinnvoll noch von einem solchen zu sprechen, da ihm kein anderer Zu-

stand, von dem er sich wesentlich unterschiede, mehr gegenübersteht. Sofern der 

Naturzustand aber die Elemente des Gesellschaftszustands immer schon umfasst, 

werden beide letztlich ununterscheidbar, mithin identisch. Das Naturzustandstheo-

rem wird damit als methodische Konstruktion hinfällig. Ebenso fällt damit freilich 

die ganze legitimationstheoretische Leistung des Naturzustandsgedankens weg: die 

Hallersche Weltordnung benötigt aus diesem Grund folglich ein anderes Prinzip, 

um Herrschaft rechtfertigen zu können.  

Nachdem Haller auf der linken Seite der Argumentation der Schrift den Ver-

tragsansatz zur Begründung der Staatsgewalt polemisch zurückgewiesen und auch 

seine Kritik am Naturzustand der Aufklärer angesetzt hatte, geht er im bis hierher 

besprochenen zwölften Kapitel gegen dessen Grundlage, die gedachte Ausgangssi-

tuation des Vertragsschlusses in einem vorstaatlichen Zustand, auf ganz ähnliche 

Art und Weise vor. Diese polemische Zurückweisung der Grundlage der kontraktu-

alistischen Begründungsfigur erstreckt sich über das elfte und das zwölfte Kapitel 

und damit nicht zufällig über die gedachte Mitte des antagonistischen Dualismus 

der Argumentation der Schrift hinweg. Ihrer Bedeutung nach ist sie in der Vorstel-

lung eines Gedankengebäudes, welches über zwei Seiten verfügt, im Ganzen dessen 

rechter Seite zuzuordnen, da die Inhalte der Kritik des Naturzustandstheorems die 

Darlegung von Hallers eigener „Doktrin“ bereits in vielen Facetten angehen und 

teilweise sogar vorwegnehmen. 

 

„Da in einer solchen thatsächlichen Darstellung man nie die gewesenen, oder daseyen-

den oder möglichen Thatsachen erschöpfen kann; so können daraus sich immer nur Sä-

ze von einer comparativen Allgemeinheit, aber nie von einer wahren Allgemeinheit er-

geben, wie es doch der Begriff der Theorie mit sich bringt.“ (Ancillon, 1820: 19) Im 

Vorliegenden dürfte Haller gerade nur ein solcher Vergleich gelungen sein, wie Ancil-

lon ihn gelten lassen will. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 | Die Polemik der Restauration 

Zusammen mit dem ersten Hauptpunkt von Hallers eigener, „entgegengesetzter 

Doktrin“, dem persistierenden Naturzustand, bildet die Naturordnung die erste 

Hälfte des nach der Abhandlung der linken Seite der Argumentation noch ausste-

henden Gehalts des manipulativen „Bilds“, welches Haller im Zuge der polemi-

schen Beeinflussung seiner „Restauration“ liefert.561 In der hier zusammengezoge-

nen Gegenüberstellung von aufklärerischem Naturzustandsdenken und Hallers „Na-

turzustandspolemik“, wie auch insgesamt auf höherer Ebene in der Gegenüberstel-

lung der vier „falschen Grundsätze“ auf der einen und der sich entfaltenden Haller-

schen Naturordnung auf der anderen Seite, spiegelt sich der argumentative Dualis-

mus wider, welcher der Schrift insgesamt seine polemische Schlagrichtung verleiht. 

Allein die prinzipiellen Grundlagen der Naturordnung bleiben noch zu behandeln. 

Bevor dies aber in Angriff genommen werden kann, ist die polemische Dimension 

der vorgebrachten Naturzustandskonzeption zu resümieren. 

In der Abhandlung des Naturzustandsgedankens zunächst in seiner durch Haller 

verallgemeinerten aufklärerischen Fasson und daraufhin anhand seiner eigenen 

Konzeption des hier so genannten „persistierenden Naturzustands“ liegt die Veror-

tung der antagonistischen Positionen klar vor Augen. Auch für den zweiten Haupt-

kritikpunkt der Kontraktualismuskritik gilt die schon bei deren erstem Punkt (der 

Kritik des Vertragsgedankens) angesetzte Interpretation, dass es sich bei Hallers 

Darstellung der Vertragstheorie, allen voran in Form von deren vier falschen 

Grundsätzen, insgesamt um einen wesentlichen Teil des der polemischen Überre-

dung dienenden manipulativen „Bilds“ seiner Abhandlung handelt. Grundsätzlich 

betrachtet liegt eine polemische Überredung dabei insofern vor, als dass Haller sei-

nem Leser eine solche Fasson der Naturzustandstheorie liefert, die angesichts ihrer 

durch ihn hingestellten „historisch-konkretisierten“ Fragwürdigkeit kaum Anklang 

finden dürfte – scheint es doch kaum viele andere, wirklich freie und einander glei-

che Menschen in der gesellschaftlichen Wirklichkeit bis auf seine Zeit zu geben, als 

die tendenziell ökonomisch unabhängigen Herren von einzelnen Haushalten oder 

„Häusern“. Dass dies aber keineswegs ein Gesichtspunkt ist, welcher sich notwen-

dig bei der Beschäftigung mit der Vertragstheorie insgesamt einstellen muss, the-

matisiert Haller hier genauso wenig, wie er bei seiner Auseinandersetzung mit dem 

Vertragsgedanken an erster Stelle daraufhin gewiesen hätte, dass man den Vertrag 

nicht in jedem Fall als historischen Rechtssetzungsakt verstehen müsse.562  

 

561 Dessen erste Bestandteile wurden weiter oben in Form der Rezeption der klassischen 

Verschwörungstheorie über die Französische Revolution und der polemischen Verkür-

zung des staatsbegründenden Vertragsgedankens auf dessen allein historische Lesart 

thematisiert. 

562 Wie angeführt, lässt sich eine derartige Verkürzung auch im Kontext des von Haller an 

späterer Stelle anempfohlenen Vorgehens zur Widerlegung „falscher Lehren“ deuten, 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 287 

Neuerlich ist es somit ein Aspekt eines verbreiteten Verständnisses der Vertrags-

theorie, eben die einflussreiche Hobbessche Version des Naturzustandstheorems, 

welcher den leserseitigen Anknüpfungspunkt für Hallers inhaltlichen Beeinflus-

sungsversuch liefert: Die polemische Manipulation dieser Vorstellung der Staatsbe-

gründung findet hier jedoch – im Unterschied zur „Vertragspolemik“ – dadurch 

statt, dass der Naturzustand selbst umgedeutet wird, während Haller scheinbar bloß 

dessen Verständnis bespricht. Zugleich bestreitet er unterdessen die Plausibilität 

von dessen aufklärerischer Fassung und erweckt den Eindruck, dass sein „histori-

sierender“ Ansatz denselben zu kritisieren der einzig gangbare Weg dazu wäre. Im 

Ganzen betrachtet rekurriert der Polemiker also auf die inhaltlichen Auffassungen 

seiner Leserschaft; er greift eine verbreitete Ansicht über die im deutschsprachigen 

Raum bisher ohnehin nicht unumstrittene Hobbessche Lehre auf und deutet diese in 

seinem eigenen Interesse,563 er lässt die im Zuge dessen entstehende Problematik 

für sich sprechen, sodass sich dem Leser letztendlich ein Ergebnis aufdränge: Ein 

Naturzustand, so wie die Aufklärer ihn gedacht haben, lässt sich auf keine überzeu-

gende Weise annehmen und kann von daher auch nicht als Grundlage auch nur ir-

gendeiner Form von Staatsbegründung dienen. 

Verglichen mit Hallers polemischer Indienstnahme der Verschwörungstheorie 

oder der Abhandlung des Vertragsgedankens tritt im Falle der „Naturzustandspole-

mik“ also eine Verschiebung im Ansatz der polemischen Rede auf, welche auf der 

linken Seite der Argumentation in diesem Ausmaß noch nicht zu finden war: An-

statt im Zuge des Zeichnens des manipulativen „Bildes“ allein oder vorrangig auf 

die Erzeugung einer Negativkonnotation in Bezug auf den in Frage stehenden 

Sachverhalt und die damit zuvor verbundenen Werturteile abzuzielen, spielt der 

Aspekt der immer mit dieser Art von Manipulation verbundenen Umdeutung oder 

der Neuinterpretation der im Disput bzw. der Polemik behandelten Sachverhalte ei-

ne größere Rolle. Das Ziel des Polemikers ist es auch im vorliegenden Zusammen-

hang freilich, die Auffassungen der Leserschaft möglichst wenig offensichtlich in 

seinem eigenen Interesse zu manipulieren, weshalb jedwede Neuinterpretation für 

gewöhnlich recht subtil von statten gehen muss; neu tritt allerdings zur polemischen 

Überredung hinzu, dass die besagte Umdeutung auf der rechten Seite der Argumen-

tation – derjenigen, welche die Vermittlung der „besseren Doktrin“ Hallers leistet – 

 

wo er nahelegt, Irriges in seiner (vermeintlichen) Ungereimtheit und Lächerlichkeit zu 

illustrieren, was „im Grunde nichts anders als eine in kurze und treffende Worte und 

Bilder eingekleidete deductio ad absurdum“ sei (Haller, 1834: 94). 

563 Vgl. Stolleis, 1988: 281. Eine Beobachtung, die jedoch vor allem für die Philosophie 

gelten mag: Wie Wilhelm Bleek (2001: 72) bemerkt, standen bei den deutschen 

„Staatswissenschaften“ der Frühen Zeit ohnehin nicht die Lehren eines Machiavellis 

oder Hobbes im Fokus der Aufmerksamkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 | Die Polemik der Restauration 

auch der Darlegung alternativer Auffassungen dienlich sein soll und deshalb die in 

Frage stehenden Materien im Zuge derselben nicht nur teils anders konnotiert, son-

dern auch teils inhaltlich ergänzt werden. 

Freilich ist spätestens an diesem Punkt die Grenze der Möglichkeiten polemi-

scher Verstellung nicht mehr weit, sofern der Polemiker seine eigene Position, wel-

che die Zurückzuweisende ersetzen soll, nicht (mehr) erfolgreich als Diskursbeitrag 

zu kaschieren vermag.564 Dies ist wohl der Grund dafür, dass Haller bei aller inhalt-

lichen Differenz dennoch am Begriff des Naturzustandes festhält, obwohl derselbe 

sich durch seine Neudeutung, als ein mit dem gesellschaftlichen Zustand identi-

scher, eigentlich erledigt hat. Im Zuge dieser Neudeutung aber kann Haller erstmals 

seinen von Anfang an behaupteten Anspruch, dem „pseudophilosophischen“ oder 

gar revolutionären Staatsdenken eine „gründlichere Doktrin“ entgegenzustellen, 

nicht nur durch instruktive Pejoration, sondern auch anhand eines eigenen substan-

tiellen Gegenentwurfs einlösen. 

Konkret zeigt sich jene erweiterte Form polemischer Manipulation zuallererst 

darin, dass Haller sich bei der Abhandlung des aufklärerischen Naturzustands des 

Mittels der inhaltlichen Verkürzung auf bestimmte Aspekte bedient, anhand wel-

cher sich das Konzept einfacher kritisieren lässt; in dieser Verkürzung auf eine „his-

torisierende“ Lesart lässt er bereits seine eigenen, erst später dargelegten Anschau-

ungen über den Naturzustand anklingen (z.B. im Verweis auf den Hausvater). Wie 

ausgeführt, deutet Haller den Naturzustand mit Hilfe von Begriffen und Existenz-

formen des gesellschaftlichen Zustands, ohne dass an jener frühen Stelle schon klar 

wäre, was er unter letzterem eigentlich versteht. Anders als bei seiner polemischen 

Zurückweisung des Gedankens eines ursprünglichen Vertrages soll die historische 

Herangehensweise hier nicht allein die mangelnde Plausibilität des betreffenden 

Konzepts aufzeigen, sondern wird selbst – in vorgreifender Perspektive – als 

Grundlage der anhebenden polemischen Entgegnung erkennbar, indem sie die Ge-

genposition bereits konturiert.  

Ferner lässt sich die manipulative Neuinterpretation der Sachgehalte der pole-

mischen Rede an Hallers Umdeutung der „Bedrohungsgleichheit“ aus Hobbes’ 

 

564 Im Moment einer inhaltlichen Neuinterpretation muss der Polemiker früher oder später 

mit seinen eigenen Positionen hervortreten, lässt es sich doch möglicherweise nicht 

mehr verheimlichen, dass er den Leser nicht nur zu einer anderen Auffassung über die 

in Frage stehenden Gehalte bringen möchte, sondern dass er auch bei ebendiesen Ge-

halten substanzielle Änderungen vorzunehmen gedenkt. Nachdem ein Wechsel hin zur 

wirklich vermittelnden, echte und allgemein tragfähige Gründe unterbreitenden Argu-

mentation (wie sie im Diskurs vorherrscht) nicht möglich ist, ohne das Ende der Pole-

mik und die Aufhebung des Disputs (oder zumindest den Willen dazu) einzugestehen, 

befindet sich der Polemiker hier in einer Grenzsituation. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 289 

„Leviathan“ beobachten. Dieselbe war an Ort und Stelle ohne Begründung geblie-

ben, genauso wie Haller auch seine historisierenden Konkretionen der Naturzu-

standsbewohner scheinbar aus ihrer schlichten geschichtlichen Evidenz heraus gel-

ten lassen will. Gegenüber der aufklärerischen (eigentlich Hobbesschen) Vorstel-

lung des natürlichen Zustandes des Menschengeschlechts als eines (potenziell) 

kriegerischen oder bürgerkriegsähnlichen Zustands bringt er insbesondere seine, 

ansonsten nebensächlich gehaltenen, natürlichen Gleichheitsrechte aller Menschen 

in Anschlag: Obgleich dieselben angeblich keine zentrale Stellung in seinem politi-

schen Denken einnehmen können, bilden sie dennoch einen durchgängigen Unter-

grund des persistierenden Naturzustands; sowohl in der Auseinandersetzung mit 

dem Hobbesschen „bellum omnium in omnes“, als auch bei der Beschreibung der 

ungeselligen Verhältnisse der Naturordnung kommen sie zur Sprache, nachdem 

letzteren entsprechend manche Menschen lediglich „in juristischem Sinn einander 

gleich, von einander unabhängig sind“.565  

Wie schließlich gezeigt wurde, geht Haller bei seiner Kritik des aufklärerischen 

Naturzustands allmählich nur noch von seinen eigenen Prämissen aus und lässt die 

aufklärerischen Annahmen – äußerlich zumindest– komplett fallen (noch bevor die 

Thematik beendet ist), etwa insofern er besagte „Bedrohungsgleichheit“ allein vor 

dem Hintergrund seiner eigenen Lesart des Naturzustands als eines geselligen Zu-

stands versteht. Dies ist zweifelsohne als das letztendliche Umschlagen seiner Um-

deutung desselben hin zur Entfaltung seiner eigenen „Doktrin“ zu deuten und stellt 

wiederum einen (vielleicht etwas offensichtlichen) Fall polemischer Beeinflussung 

dar, sofern er die generelle Gültigkeit seiner Annahmen für den Leser einfach still-

schweigend voraussetzt. Jene Entfaltung der Hallerschen „Doktrin“ beginnt darauf-

hin mit der neuerlichen Entwicklung der Lehre vom so genannten persistierenden 

Naturzustand, indem der „Restaurator“ wiederum auf dieses eigentlich aufkläreri-

sche Motiv zurückgreift, welches er aber vermutlich beibehält, um eine Fiktion in-

haltlicher Kontinuität aufrechtzuerhalten. Abseits dieser polemischen Zielrichtung 

ist diese Indienstnahme aufklärerischer Theoriebildung auch unter dem Aspekt der 

zwar nicht explizit gemachten, aber dennoch immer wieder aufzufindenden aufklä-

rerischen Kontexte des Hallerschen Denkens zu betrachten.566 Gerade in Sachen 

Naturzustand wird deren Einfluss auf das Denkens Hallers als ein präfigurierender 

erkennbar, insofern er zwar an diesem modernen Grundgedanken anknüpft, ihn je-

doch in Richtung einer mit dem frühliberalen Denken kaum verbundenen Lesart 

ausdeutet; jedwede wirklich alternative Grundlegung, die sich auch als solche ver-

steht, angelehnt an vormoderne oder gar antike Konzeptionen, unterbleibt letztend-

 

565 Haller, 1820a: 341. 

566 Vgl. hierzu auch: Meinecke, 1922: 226; Weilenmann, 1955: 57. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 | Die Polemik der Restauration 

lich:567 Haller ist immer mehr der Umdeuter und „Berichtiger“, nie aber grundsätz-

licher Vermeider modernen Denkens. 

Zugleich ist er aber auch gewillt, jenseits der unmittelbaren Auseinandersetzung 

mit dem geistesgeschichtlichen Widersacher eine ganz eigene, nämlich an seine 

Behauptung des natürlichen oder „göttlichen“ Ursprungs der beschriebenen Ord-

nung angelegte Rhetorik einzusetzen, um die vorgebliche Wahrheit seiner politi-

schen und gesellschaftlichen Ordnungskonzeption zu bezeugen. Dazu bringt Haller 

die Vorstellung vor, dass diese deshalb eine Natürliche wäre, weil sie sich immer 

wieder von Neuem einrichte und dabei immer dieselbe bleibe, ihr Bestehen insofern 

notwendig sei; tatsächlich spricht er von ihr als „der nothwendigen Ordnung der 

Natur“.568 Ebendiese Notwendigkeit, unter der er insbesondere Unausweichlichkeit 

oder Unvermeidbarkeit versteht, drückt Haller aus über die Schilderung der Her-

ausbildung immer gleicher sozialer Strukturen, gleichartiger gesellschaftlicher Ver-

hältnisse, welche sich immer wieder erneut einstellen würden, der Intention der 

handelnden Individuen dabei völlig ungeachtet. Um diese nicht wenig suggestive 

Vorstellung zu transportieren, bedient er sich schließlich einer eindrücklichen Na-

turmetapher, welche sich in späterer Zeit nicht zufällig in ähnlicher Form bei kon-

servativen Autoren wie etwa Ernst Ludwig von Gerlach wiederfinden lässt.569 Die 

Argumentation des zwölften Kapitels abrundend ruft er den Leser an: „So könntet 

Ihr wohl die Blumen des Feldes zertreten, aber versagt ist es Euch, sie zu schaffen, 

und die Natur, mächtiger als Ihr, wird immer wieder andere dergleichen hervor-

bringen.“570 In der hierin zum Ausdruck gebrachten Gleich- oder Regelhaftigkeit 

des Geschehens, in dieser einem biologischen Vorgang entsprechend gedachten 

Zwangsläufigkeit, wird der Gesetzescharakters der „besseren Doktrin“ formelhaft 

unterstrichen; diesem habe die revolutionäre Staatslehre widersprochen, obwohl 

derselbe, wenngleich wiederholt vorausgeschickt, an dieser Stelle der Schrift noch 

gar nicht näher ausgeführt wurde. 

Mit dieser Naturrhetorik bedient sich der „Restaurator“ einer gängigen Lesart 

seiner Zeit, was überhaupt für die Indienstnahme der Natur für sein Ordnungs-

denken gilt: Wie Heinrich Schipperes es in den „Geschichtlichen Grundbegriffen“ 

resümiert hat, lässt man die Natur im 18. Jahrhundert auftreten als den „Garanten 

 

567 In diesem Zusammenhang ist Hallers selbst berichtete Fremdeinschätzung als „nov-

antik“ interessant, welche seines Erachtens nach aber nicht zutrifft, vgl. Haller, 1820a: 

XXXVII. Anderer Meinung ist Franz Oppenheimer (1964: 91), der bei Haller den 

Standpunkt eines „richtig verstandenen Aristoteles“ vorfinden will. 

568 Haller, 1820a: 342. Hervorhebung im Original. 

569 Vgl. beispielsweise Gerlach, 2011a: 17f. Zu Gerlachs politischem Denken im Allge-

meinen, vgl. Kraus, 1994. 

570 Haller, 1820a: 347. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 291 

der Selbsterhaltung“ aller Dinge, „als das Kriterium der Erhaltungsordnung. Aus 

der ‚Natur der Sache‘ heraus sollten in der Folge die tragenden Gesellschaftsverträ-

ge wie auch die dominierenden Staatsschriften konzipiert werden.“571 Auch Haller 

bedient sich der Natur in diesem Sinne als einer „ordnungspolitischen Kategorie 

erster Ordnung“, wie es bei Schipperes heißt.572  

Diese mit der „Blumenmetapher“ exemplarisch verdeutlichte Eigenschaft der 

Naturordnung, ein sich selbsttragendes „System“ zu sein, das kaum zu bestimmen-

de Grenzen hat, lässt sich nicht nur als Teil des Gehalts der „Doktrin“, sondern zu-

gleich auch als Teil der polemischen Anlage der Hallerschen Abhandlung verste-

hen, sofern sie in ihrer eigenläufigen suggestiven Aussagekraft vom Verfasser stark 

gemacht wird: Der Leser müsse schließlich nur betrachten, was sich in der Vergan-

genheit immer wieder zugetragen habe und sich immer noch zutrage, um zu erken-

nen, dass die mit dieser Metapher charakterisierte Gesellschaftsordnung den Tatsa-

chen entspreche. Der Plausibilitätsanspruch dieser Auffassung stellt eine ver-

gleichsweise geringe Hürde dar, rekurriert er doch abseits der geistesgeschichtli-

chen Kontexte in bekannter Art auf die ohnehin vage bleibende Bedeutung immer 

schon strittiger Geschichtsbilder: Hallers konspirative Lesart der engeren Ereignis-

geschichte der Französischen Revolution liefert ein nur zu beredtes Beispiel für die-

ses Vorgehen.573  

 

571 Schipperes, 1997: 232. 

572 Zu guter Letzt ist für Hallers Naturbegriffs sicherlich auch ein Blick auf das als  

physikotheologisch charakterisierte Naturdenken seines Großvaters, dem Universalge-

lehrten Albrecht von Haller (1708-1777), angezeigt, von dem ein wohl nicht unwesent-

licher Einfluss auf das Denken seines Enkels ausgegangen sein mag. Ein vergleichs-

weise ähnliches, in sich widersprüchliches Verhältnis zur Aufklärung beim älteren Hal-

ler scheint diese Vermutung nahezulegen. Vgl. zu diesem Aspekt: Rémi, 2008. 

573 Über Napoleon Bonapartes Herrschaft heißt es etwa in derselben abschließend: „Mag 

auch seine gränzenlose Herrrsch- und Unterjochungs-Sucht, der alles zermalmende 

Wille eines Einzelnen, (die wahre Strafe der Revolution [!]) für ganz Europa eine Quel-

le Namenlosen Unglüks, aber auch der Besserung gewesen, und sein endliches Schiksal 

eine Lehre für alle Tyrannen seyn: so ist der Gang ewig merkwürdig und lehrreich wie 

schnell diese Herrschaft im Inneren entstand. Sie bildete sich, wie alle Herrschaft in 

der Welt, durch eigene persönliche Macht und einzelne dadurch veranlaßte Dienst-

Verträge.“ (Haller, 1820a: 267. Hervorhebung im Original.) Gleich einer Blume auf ei-

nem Feld, auf welchem man zuvor alles zertreten hatte, spross die Herrschaft Bonapar-

tes auf dem ewig fruchtbaren Boden der natürlichen Gesellschaftsordnung und brachte 

dadurch etwas Ärgeres hervor, als es zuvor überhaupt hätte vernichtet werden sollen, 

nämlich eine starke Obrigkeit. Nicht allein diese zweifelhafte Gesamteinschätzung der 

Revolution und der Bestrebungen ihrer Protagonisten muss hier auffallen, sondern al-

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292 | Die Polemik der Restauration 

Von der Aufklärung über das Offensichtliche 

Die der Naturordnung zu Grunde liegenden „Gesetze“, von Haller bisher lediglich 

bedeutungsschwer in Aussicht gestellt, sind Gegenstand des 13. und 14. Kapitels, 

wo sie in Form zweier „Naturgesetze“ des geselligen Lebens schließlich ausgear-

beitet werden. Die zunächst zu betrachtende Darlegung des ersteren, des „Machtge-

setzes“, ist wiederum in einen bestimmten dramaturgischen Rahmen eingebettet, 

welcher dessen Darstellung den polemischen Boden bereitet, dem Aufbau nach der 

Ausbreitung der vier „falschen Grundsätze“ im Kontext des so genannten Traditi-

onsbruchs ähnlich. Wie schon im vorhergehenden Kapitel der Schrift anklingt, sind 

es insbesondere die Eigenschaften der Notwendigkeit und der Einfachheit, welche 

bei der Einführung des ersten Gesetzes der Hallerschen Lehre die „Natürlichkeit“ 

seiner Ansichten verbürgen: „Gleichwie die Natur in allen ihren Produkten einfa-

chen und unveränderlichen Gesezen folgt: so ist es auch ein einziges Gesez, nach 

welchem sie gesellige Verhältnisse unter den Menschen und in denselben Herr-

schaft und Dienstbarkeit bildet.“574 Eine „gesetzes-rationale“ Verfasstheit der Natur 

setzt er damit voraus.575  

Auch am Beginn des 13. Kapitels der „Restauration“ ist auf den besonderen 

Blickwinkel hinzuweisen, in welchem Haller den Leser auf die Materie hinführt. 

Beim Anheben zur Darlegung seines ersten „Naturgesetzes“ ist er im Unterschied 

zu seiner Kritik des aufklärerischen Staatsdenkens, welchem Inkonsistenzen und 

Kompliziertheit nachzuweisen er bemüht war, nun wiederum bestrebt, die Einfach-

heit und die angebliche Offensichtlichkeit dieses Begründungszusammenhangs her-

auszustellen:  

 

„Wir wollen es versuchen die Augen der Wahrheits-Freunde auf dieses von vielen geahndete, 

von wenigen erkannte, von keinem entwikelte Gesez hinzuführen, solches in seiner reinen un-

getrübten Erhabenheit darzustellen, [...] und endlich seine göttliche Weisheit und Wohltätig-

keit den Gelehrten wie den Ungelehrten erkennbar und einleuchtend zu machen.“576 

 

Kurz zuvor hatte er für die seiner Lesart des status naturalis zu Grunde liegende 

These eingeräumt, dass „fast alle Philosophen [!] natürliche gesellige Verhältnisse 

anerkannt, und nur darin gefehlt [hätten], daß sie ihr Wesen nicht tiefer erforschet 

 

lein schon der Umstand, dass Hallers diesbezügliche Argumentation eine zirkuläre 

Struktur zu haben scheint: so bestätige die Geschichte ein Gesetz, welches durch die 

Geschichte bestätigt würde. 

574 Haller, 1820a: 355. 

575 Passim lässt Haller bei seiner Vorstellung von Natur bzw. ihrer Struktur geradezu an 

eine „sparsame“ und effiziente Ordnung, fast einem Mechanismus gleich, denken. 

576 Haller, 1820a: 355f. Hervorhebung A.K. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 293 

und die Natur in ihrem Gange nicht weiter verfolget haben.“577 Deutlich erscheint 

abermals das Denken der „Philosophen“ als die Referenzebene, an der sich auch 

Haller – im Guten wie im Schlechten – mit seinen Überlegungen orientieren muss. 

Es sei nun aber an ihm, jenes besagte Gesetz offen zu formulieren und es zu ver-

künden – dies freilich nicht im Sinne einer erstmaligen Erarbeitung, sondern einer 

Erinnerung an einen immer schon gültigen Zustand, im Sinne eines Aufdeckens und 

einer „Aufklärung“ über etwas, das eigentlich immer schon in Geltung ist und 

wirkt, tue es das auch im Verborgenen und ohne Kenntnis der Menschen.578 Nur zu 

deutlich mag dies an seine Rezeption der Verschwörungstheorie um die Französi-

sche Revolution erinnern, wo ein derartiges Differenzieren zweier Lesarten der po-

litischen Wirklichkeit als klassischer Anhaltspunkt für das Vorliegen konspirativer 

Vorstellungen gewertet worden ist. 

In dieser als Pose erkennbaren Vorstellung einer „Aufklärung über das  

Offensichtliche“ drückt sich die durchgängige suggestive Stoßrichtung der „Einfüh-

rung“ dieses Gesetzes aus. Die Paradoxie, die dem zu Grunde liegt, setzt denjeni-

gen, welcher die Absurdität ihres Anspruchs durchzuhalten Willens und fähig ist, in 

ein vermeintlich durch Willenskraft errungenes Recht: in das scheinbare Recht des-

sen nämlich, welcher ausspricht, was jedermann denke, niemand aber anzusprechen 

wage. Auf der einen Seite ist Haller immer wieder bemüht, sein „schweres Los“ als 

einsamer Mahner, als „Prophet“ einer besseren politischen Doktrin zu betonen,579 

 

577 Haller, 1820a: 348. Hervorhebung A.K. Unter den erwähnten „Philosophen“ dienen 

Haller sowohl Platon als auch John Locke, Justus Böhmer und Samuel Pufendorf als 

Gewährsmänner für die erwähnte Auffassung von der Existenz natürlicher geselliger 

Verhältnisse (vgl. Haller, 1820a: 346f.). 

578 An dieser Stelle ließe sich die Frage aufwerfen, inwieweit dieser Gedanke der „Aufklä-

rung“ über eigentlich Offensichtliches mit seinem Verständnis der „Restauration“ als 

einer „Berichtigung“ der politischen Wissenschaft (auf rhetorischer Ebene) zusammen-

hängt, vgl. auch: Roggen, 1999: 41. 

579 Vgl. etwa Guggisberg, 1938: 82. Zuletzt tut er dies beispielsweise, wenn es am Ende 

des zehnten Kapitels in der letzten Fußnote heißt: „Eine bessere Doctrin muß nach und 

nach herrschend werden und diese Doctrin ihre mächtigen Freunde und Beschützer fin-

den. Wir sehen die Vorboten davon und dazu wird Gott auch dieses mein Werk seg-

nen.“ (Haller, 1820a: 277 [Fn. 24]) Aufschlussreich sind diese Worte insbesondere, 

weil sie Hallers Selbstverständnis als das eines „politischen Propheten“ insofern erhel-

len, als dass er seinen Beitrag zum politischen Geschehen als einen genuin wissen-

schaftlichen oder, anachronistisch gesprochen, „ideologischen“ zu verstehen scheint: Er 

kämpft selbst keinen unmittelbar politischen Kampf, ist selbst nicht direkt Partei im ei-

gentlichen Ringen um die wahre Gesellschaftsordnung, sondern hofft offenbar, durch 

die Aufstellung einer neuen, besseren Doktrin – also eine theoretische Leistung – die 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294 | Die Polemik der Restauration 

was seine Beschwernis vergegenwärtigen helfen soll,580 während er auf der anderen 

Seite aber zu verstehen gibt, dass das, was ein wesentlicher Inhalt seiner Mahnung, 

der Gehalt seiner „Prophetie“ ist, tatsächlich allen, eben dem Gelehrten wie dem 

Ungelehrten, immer schon offen vor Augen liegt. Der Tadel der Unfähigkeit für die 

eine Seite und eine Ahnung größten Rechts auf Hallers Seite drängen sich dem Le-

ser dadurch auf.  

Im Lichte der „Philosophie-“ und der „Revolutionsgeschichte“ ist freilich klar, 

in welche Richtung gehend die Frage zu beantworten ist, wieso die besseren oder 

richtigeren Grundlagen der menschlichen Gesellschaftsordnung bis dato nicht zum 

Fundament einer umfassenden sozialen und politischen Lehre, einer „besseren 

Doktrin“, gemacht wurden: die unverdiente, mit unlauteren Mitteln erlangte Ver-

breitung des aufklärerisch-frühliberalen Denkens sowie die Allgegenwart und die 

Macht ihrer gelehrten Verkünder und Anhänger müssen dies nachhaltig verhindert 

haben. Errettung aus der verhängnisvollen Situation der Verblendung und des Irr-

tums allerdings „kann allein durch die Enthüllung des bewusst produzierten 

‚Scheins‘, durch das ‚Herunterreissen der Maske‘ kommen“, wie es Ralf Klausnit-

zer für die Anlage derartiger verschwörungstheoretischer Szenerien beschrieben 

hat.581 Hallers hier zu erhellende, kaum unterschwellig durchgehaltene Pose von der 

„Aufklärung über das Offensichtliche“ ist also als eine indirekt operierende Varian-

te der „Enthüllungsrhetorik“ konspirativen Denkens verstehen.582 

Seine vermeintliche Prophetenrolle unterstreichend, setzt Haller zu Beginn des 

13. Kapitels mit der neuerlichen Ausmalung seiner Beobachtung an, dass die Men-

schen, wie es nun heißt, „bald nach größeren bald nach kleineren Abtheilungen, in 

mannigfaltig verschlungenen geselligen Verhältnissen vereinigt und gleichsam 

gruppirt [leben]. Ungleichheit der Kräfte herrschet zwischen ihnen, wechselseitige 

Bedürfnisse ziehen sie an einander an.“583 Vom König bis zum Bettler aber sei kei-

 

herrschenden Kräfte seiner Zeit beeinflussen zu können, und ist sich dabei des Um-

stands bewusst, dass es hierzu wiederum einflussreicher Freunde und „Beschützer“ be-

darf. 

580 Vgl. hierzu auch an späterer Stelle Haller, 1825: 560, und die Kritik dieser Rhetorik der 

Selbstaufopferung bei Krug, 1817: 16. 

581 Klausnitzer, 2004: 16. 

582 Vgl. Klausnitzer, 2004: 16: Komplementärbegriffe von Schein und Entschleierung bil-

deten den „Grundstock“ jeder verschwörungstheoretischen Rhetorik, wobei sich der 

„Schein“ hier ausgedrückt in der Bezeichnung einer als falsch oder unwahr zu erken-

nenden, verbreiteten Lehre (auf der einen Seite), deren wahrer Charakter als Mittel da-

für enthüllt wird, die eigentlich rechte Anschauung über die Natur von Gesellschaft und 

Herrschaft (auf der anderen Seite) zu verdecken. 

583 Haller, 1820a: 356. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 295 

ner, der nicht noch über jemanden gebietet. Über diese angeblich allen vor Augen 

liegende „Empirie“ des Gesellschaftslebens urteilt Haller freimütig: „Niemand ist es 

noch eingefallen, an diesen einfachen Verhältnissen irgend etwas ungerechtes oder 

der Vernunft widersprechendes zu finden. Jeder sieht ihre Natur, ihre Notwendig-

keit, ihren Zweck, die Art ihrer Entstehung und Auflösung ein.“584 Die Behauptung 

der Evidenz des Aufgezeigten ist eine unbedingte. 

Mit dieser kühnen Behauptung, der sich aus ihrer Ubiquität und Allgemeinheit 

selbst rechtfertigenden sozialen Unterschiede, nimmt Haller den Leser an seine Sei-

te, um in dramatischer Manier zum Stoß auf den eigentlichen Gegner anzusetzen: 

„Dennoch wurden sie [die natürlichen Verhältnisse, A.K.] von den Philosophen 

kaum der geringsten Betrachtung gewürdiget, obgleich gerade an diesen kleinen 

Elementen der Schlüssel zu aller Wahrheit im großen zu finden ist.“585 Der Vor-

wurf, das Offensichtliche nicht begriffen, entweder aus Unvermögen oder absicht-

lich dabei gefehlt zu haben, das Wesentliche beim Denken sozialer Ordnung in 

Rechnung zu stellen, stützt sich auf eine Teilung oder Unterscheidung in der Leser-

schaft. Mit dieser Teilung erweitert er zugleich seinen Interpretationsrahmen: Was 

grundsätzlich Jedermann sehen und begreifen könne, sich in seiner Bedeutung also 

an Alle richte, bereitet, sobald man dies nicht vermag, nur oder vor allem aber den-

jenigen Schande, die richtig zu sehen und zu begreifen für sich beanspruchen, deren 

Tätigkeit in ihrer Leistung vom adäquaten Auffassen und Begreifen der Dinge ab-

hängt. Das diesbezügliche Fehlen der „Philosophen“ scheint ausgemacht.  

In den einleitenden methodischen Überlegungen stellte sich die Frage, wie ein 

Polemiker dem Kriterium oder Maßstab universeller Geltung selbst gegenüber po-

lemisch begegnen kann, etwa um sein Vorgehen nach „außen“, gegen kritische An-

sprüche (etwa an die argumentative Qualität der Abhandlung) abzusichern. Für die 

Zwecke einer derart speziellen Zurichtung polemischer Rede erschien die Möglich-

keit der Personifikation eines solchen (selbst nichtpolemischen) Geltungsanspruchs 

innerhalb derselben als wahrscheinliche Vorgehensweise dafür, komplexe und abs-

trakte Maßstäbe, wie sie die Rationalität qua Verallgemeinerbarkeit und Reziprozi-

tät zweifellos darstellt, auf ein solches sprachliches und auch theoretisches Niveau 

zu bringen, das mit allgemeiner Verständlichkeit im Rahmen einer polemischen 

Rede rechnen kann. Es ist davon auszugehen, dass es sich bei der Hallerschen Rede 

von den „Philosophen“ und ihrem „Versagen“, um diese bei der Begriffsbildung an-

tizipierte Verkörperung des universellen Geltungsanspruchs handelt: In diesem Fall 

dient die Figur des „Philosophen“ nicht der direkten Ansprache oder dem „Angriff“ 

auf das polemische Objekt, sondern der Versinnbildlichung des Geltungsanspruchs 

der universellen Leserschaft sowie der Zurückweisung desselben. Der „Philosoph“ 

 

584 Haller, 1820a: 356f. Hervorhebung A.K. 

585 Haller, 1820a: 357. Hervorhebung A.K. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296 | Die Polemik der Restauration 

repräsentiert also bestimmte Aspekte der Aufklärungsphilosophie in der polemi-

schen Rede vielmehr, als dass er mit ihren Vertretern nur gleichzusetzen wäre. Hal-

ler polemisiert demnach nicht nur auf inhaltlicher Ebene, sondern auch gegen die 

Art und Weise der Vermittlung aufklärerischer Positionen. Die Vertreter der „fal-

schen Lehre“ werden hier allenfalls in effigie adressiert. 

Die Pointe dieser polemischen Wendung besteht gerade darin, dass der „Philo-

soph“ mit seinem universellen Urteil in Hallers Blick deshalb dabei „versagt“, die 

gesuchten Gründe der Ordnung zu erkennen, weil dieselben mittels rationaler Erör-

terung, wie sie in einem „universellen“, nicht begrenzten Diskurs stattfinden könn-

te, schlichtweg nicht dort aufzufinden sind, wo Haller sie unbeirrbar ansiedelt; das 

Versagen der Philosophen ist in Wirklichkeit freilich nur ein Versagen aus der Per-

spektive und dem Interesse des Polemikers heraus. Die Gründe dafür aber werden 

vor der Leserschaft verschwiegen; ihr wird lediglich vorgeführt, dass Bedeutendes 

seitens der Aufklärer „verkannt“ worden sei, nicht aber, wodurch dieses angebliche 

Verkennen verursacht wird. Die Begrenztheit der Gründe Hallers wird den Lesern 

gegenüber selbstverständlich verborgen.  

Im Folgenden wird das Vorgehen, das angeblich Offensichtliche, aber doch bis-

her Nicht-Thematisierte, zu einem wichtigen Dreh- und Angelpunkt seiner eigenen 

Argumentation zu nehmen, und der Verweis auf und das Inkriminieren der „Philo-

sophen“ vom Verfasser noch um eine weitere Deutungsebene ergänzt: Während es 

gegen Ende des zwölften Kapitels heißt, dass „fast alle Philosophen“ solche Ver-

hältnisse zwar selbst angenommen haben, von dort ausgehend jedoch nicht weiter-

gedacht hätten,586 beklagt Haller zu Beginn des folgenden 13. Kapitels, dass jene 

von den Philosophen kaum betrachtet worden wären.587 Nun mag sich beides zwar 

miteinander vereinbaren lassen (indem man etwas bemerkt, ihm aber keine weitere 

Beachtung schenkt), allerdings scheint Haller nach diesen beiden Bezugnahmen 

doch keine undifferenzierte Schuldzuweisung an „die Philosophen“ im Allgemei-

nen mehr zu beabsichtigen. Haller richtet sich in seinen Ausführungen grundsätz-

lich nicht in ungeteilter Weise an die hier insgesamt angenommene Leserschaft, 

sondern er differenziert dieselbe, sobald es ihm nötig erscheint. Er unterscheidet 

dabei zunächst zwischen einer unbestimmten Allgemeinheit, auf welche aus einer 

generalisierenden, schlicht „Alle“ vereinnahmenden Rede- und Argumentations-

weise geschlossen werden kann (und zu welcher ansonsten zunächst immer auch 

die Folgenden zählen), und seinen offenkundigen „Widersachern“, als einer Beson-

derheit, nämlich den meist nicht näher bezeichneten „Philosophen“. 

Der Verfasser bedient sich bei seiner „Adressierung“ der Leserschaft im Allgemei-

nen und insbesondere bei der Inkriminierung der „Philosophen“ einer zwar indirek-

 

586 Vgl. Haller, 1820a: 348f. 

587 Vgl. Haller, 1820a: 357. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

transcript
Notiz
Marked festgelegt von transcript

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 297 

ten, aber dennoch merklichen Einschränkung auf die (in diesen Passagen zunächst 

im Einzelnen ungenannten) Denker und die Urheber der so genannten „philosophi-

schen Staatslehre“ seiner Zeit,588 wohl auch um die „Autorität der Weisen“ und der 

„älteren Gelehrten“, wie es oben heißt, für sich und seine Position beanspruchen zu 

können. Wie der erstere der beiden Verweise Hallers schon zeigt, geht es ihm da-

rum, darauf hinzuweisen, dass erst die „jüngeren“ Philosophen der späteren Aufklä-

rung, die unmittelbaren „Vordenker der Revolution“, begonnen hätten, ihren Blick 

vom Offensichtlichen (den natürlichen geselligen Verhältnissen) abzuwenden und 

in diesen keine Bedeutung mehr zu erkennen, während dies Denker wie zum Bei-

spiel Platon, Justus Henning Böhmer, Samuel Pufendorf oder aber auch John Locke 

noch getan hätten.589 Zumindest auf der Ebene seiner geistesgeschichtspolitischen 

Stellungnahmen ist „Philosoph“ also durchaus nicht immer gleich „Philosoph“. 

Obwohl die „Philosophen“ im Rahmen dieser sprachlichen Differenzierung in 

der Anrede wohl als „auszuschließende Dritte“ gelten, gewinnen Hallers Ausfüh-

rungen ihren Wert dennoch vorrangig im Lichte ihrer Kategorien, wie es scheint; 

den „Philosophen“ (und ihrem Denken) gilt sein besonderes Augenmerk, er erblickt 

in ihnen allem Anschein nach den „gefährlicheren“ Gegner bei seinem Bestreben, 

das verbreitete politische Denken in seinem Sinne zu beeinflussen und zu verän-

dern. In dieser Hinsicht erweist sich Hallers Hinwendung an die Leserschaft also als 

bemerkenswert zwiespältig, will er doch einerseits die „Philosophen“ diffamieren, 

während er sich andererseits dafür ihrer Materien bedient, um eben diese Herabset-

zung durchzuführen. Angesichts der immer wieder gestreiften aufklärerischen Ele-

mente des Hallerschen Denkens mag dieser Befund allerdings kaum verwundern. 

Von daher ließe sich schließen, dass sich im Bedürfnis, eine „bessere Doktrin“ der 

schlechteren, frühliberalen an Platz zu stellen, das Bestreben ausdrückt, die Prob-

leme der Staatsphilosophie für die Leser ohne die Philosophen und ihre spezifi-

schen Antworten zu beantworten oder zumindest beizulegen. 

Auf jeden Fall dürfte die Inkriminierung der Philosophen allgemein dazu die-

nen, der Leserschaft eine manipulative Auffassung vom Stand des vorgeblichen 

Diskurses zu vermitteln, als dessen Teil sich die „Aufklärung über das Offensichtli-

che“ geriert. Indem verlautbart wird, dass die „Philosophen“ dabei versagt hätten, 

die wahren Grundlagen der Gesellschaftsordnung zu erkennen und Haller in der 

 

588 Dabei ist die Reihe dieser Denker mit Blick auf Hallers Besprechung der „vorzüglichen 

Literatur“ im sechsten oder seine Darstellung der „Philosophiegeschichte“ im siebten 

Kapitel der Schrift freilich völlig unstrittig: so werden allen voran Thomas Hobbes, 

John Locke, Montesquieu und auch Jean-Jacques Rousseau von ihm der bald entfernte-

ren, bald näheren Vordenkerschaft des Jakobinertums und der Revolution bezichtigt, 

vgl. Haller, 1820a: 40ff. 

589 Vgl. Haller, 1820a: 349. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298 | Die Polemik der Restauration 

Folge dazu antritt, diesen Irrtum zu korrigieren, unternimmt er abermals die vom 

analytischen Polemikbegriff angesetzte Metabetrachtung auf den scheinbaren Dis-

kurs, deren Ergebnis lautet, dass derselbe beendet sei. Diese Diskursbeendigung ge-

schieht im vorliegenden Fall jedoch unter umgekehrten Vorzeichen: Zunächst hat 

Haller selbst erst Grundzüge seiner Naturordnung unterbreitet; die prinzipielle Be-

gründung derselben steht bisher noch aus. Dass der „konkurrierenden“ Lesart dieser 

Thematik, welche die „Philosophen“ verbreiten, seitens der Leserschaft aber kein 

Gehör mehr zu schenken sei, wird zunächst nicht durch ein entsprechend einge-

rahmtes, manipulatives „Bild“ von deren Gegenstand verdeutlicht, sondern – der 

Verschwörungstheorie vergleichbar – durch die suggestive Behauptung verborgener 

Antworten, auf die von den aufklärerischen Denkern aufgeworfenen, bisher jedoch 

nicht in zufriedenstellender Weise beigelegten Probleme. 

 

4.2.3 Die Gestalt der Naturordnung und die Herrschaft  

des Mächtigeren 

 

Mit den beiden „Naturgesetzen“ des geselligen Lebens, dem „Machtgesetz“ sowie 

dem „Pflichtgesetz“,590 erhält das Ordnungskonzept von Hallers „Restauration“, 

welches anhebend mit der „Naturzustandspolemik“ als Gegenentwurf zum spätauf-

klärerisch-frühliberalen Denken formuliert wurde, vom 13. Kapitel an seine theore-

tische Grundlage. Wie sich zeigen wird, ist das erste dieser „Naturgesetze“, dasje-

nige von der „Herrschaft des Mächtigeren“, von vorrangiger Bedeutung sowohl für 

die Gestalt der Naturordnung als auch für ihre argumentative Stoßrichtung im Initi-

alband der Schrift, weshalb ihm überwiegende Aufmerksamkeit zuteilwird. Ferner 

vervollständigt sich mit der Darlegung dieser prinzipiellen Grundlagen schließlich 

das manipulative Bild, das der Verfasser im Rahmen seiner polemischen Beeinflus-

sung der Leserschaft vorlegt. Im Folgenden sind die beiden Gesetze sowie ihre 

Kontexte und Implikationen als die konstitutiven Aspekte dieser Ordnungskonzep-

tion eingehender zu betrachten, um den Zusammenhang von Hallers Herrschafts-

verständnis, seinem Machtbegriff und dem darin verkörperten Ordnungsdenken 

einschließlich seiner politischen Stoßrichtung zu erhellen. 

 

Das vorausgeschickte Herrschaftsverständnis 

Zum Ende des zwölften Kapitels hat Haller die Grundsätze der Naturordnung zu-

nächst nur in ihren konkreten Elementen eingeführt, in Form der Überlegenheit und 

des korrespondierenden Bedürfnisses, woraufhin er dem Geflecht von geselligen 

 

590 Wobei zu beachten ist, dass das Pflichtgesetz im engeren Sinne kein Naturgesetz sei, 

sondern eines der Sittlichkeit, des Herzens und des Gewissens, wie der Verfasser sich 

ausdrückt, welches von ihm unter diesem weiteren Begriff lediglich angekündigt wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013 - am 12.02.2026, 23:06:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

