1. Tour d’Horizon: Postfundamentalismus —
Ontologische Differenz, Kontingenz und
Transzendentalismus

Mit seinen Grundiiberlegungen zur Metaphysik bzw. zur Ontologie ebne-
te Heidegger den Weg fiir das postfundamentalistische Denken und gilt
daher als dessen Wegbereiter.” Ausgehend von Heideggers Frage nach dem
Sein und der damit einhergehenden Problematisierung der Metaphysik
(die Destruktion der abendldndischen Metaphysik), soll der Gedanken-
gang hin zur Grundannahme des Postfundamentalismus erortert wer-
den, ndamlich die (radikale) Kontingenz der Gesellschaft. Die folgenden
Ausfithrungen sind nicht zuletzt fiir das Verstdndnis (und das Weiterden-
ken) von Laclaus politischer Theorie unerlésslich, stellen sie doch, wie
Marchart anmerkte, das »streng Philosophische« in Laclaus (Euvre dar.”

Bereits in Sein und Zeit macht Heidegger auf das Versdumnis der bis-
herigen abendlandischen Philosophie aufmerksam, die entscheidende und
grundlegende Frage nach dem (Sinn von) Sein unzureichend gestellt zu
haben. Diese Seinsvergessenheit, wie es auch in seinen weiteren Schriften
heifdt," bedeutet nicht ausschlief3lich das Nicht-Stellen der sogenannten
Seinsfrage, sondern eher ein nicht radikal zu Ende gedachtes und daher
verfehltes Unterfangen, welches die abendldndische Philosophie seit jeher

9 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 73.
10 Vgl. Marchart, Oliver: Politik und ontologische Differenz, S. 103-22.
11 Vgl Heidegger, Martin: Wegmarken. Gesamtausgabe 9, hg. v. F.-W.v. Hermann, Frank-
furt a. M.: Vittorio Klostermann 1946/1976, S. 328.



https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon

ungeniigend umtreibt.”” Heideggers grundlegende Gedanken dazu, wie
sie auch fiir das postfundamentalistische Denken unerldsslich sind, sol-
len im Folgenden kurz dargelegt werden. Sie dienen als Leitfaden fiir die
vorliegende Arbeit.

11 Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Griindung

Die Schulphilosophie lehrt, dass wenn »[...] nach den ersten Griinden
und letzten Zwecken alles Geschehens [...]« gefragt wird, man in der phi-
losophischen Disziplin der Metaphysik gelandet ist, »[...] die sich mit den
tiber alle einzelnen Naturerscheinungen hinausgehenden Fragen des Seins
beschiftigt.«” Offensichtlich wird dies anhand dessen, was Heidegger die
Leitfrage der Philosophie nannte und in allgemeiner Weise bereits von
Aristoteles gestellt wurde," ndmlich: »Was ist das Seiende?«” Im Gegen-
satz zu den heutzutage gangigen Bereichsontologien der Wissenschaften,
die sich auf ein ausgewihltes Seiendes beschranken und dieses, wie auch
immer bestimmt, als ihren Untersuchungsgegenstand ausweisen, fragt die
Metaphysik gemifs der Leitfrage »nach dem Seienden als solchem [...]«
und daher auch nach dem Seienden im Ganzen und meint damit »[...]
das Gemeinsame und so Gemeine fiir jegliches Seiende [...].«'* Wenn nach
dem Seienden als solchem bzw. nach dem Seienden im Ganzen gefragt
wird, wird dabei versucht herauszufinden, »[...] was das Seiende als Sei-
endes ausmacht«”, was Seiendes in seinem Sein ist. Heidegger verdeutlicht
so den Unterschied zwischen dem eigentlich erfragten Sein und dem stets
befragten Seienden, wenn die Metaphysik danach strebt, das Seiende in

12 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 19. Auflage, Tiibingen: Max Niemeyer 1926/2006,
S.2-4u.21.

13 Burkard, Franz-Peter/Prechtl, Peter (Hg.): Metzler Lexikon Philosophie. Begriffe und
Definitionen, 3., erweiterte und aktualisierte Auflage, Stuttgart: ].B. Metzler 2008, S. 373.

14 Vgl. Heidegger, Martin: Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis). Gesamtausgabe 65, hg.
v. E-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1989, S. 75.

15 Heidegger, Martin: Vom Wesen der menschlichen Freiheit. Einleitung in die Philosophie.
Gesamtausgabe 31, hg. v. H. Tietjen, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1982, S. 39.

16 Heidegger, Martin: Beitrdge zur Philosophie (Vom Ereignis), S. 75.

17 Heidegger, Martin: Vom Wesen der menschlichen Freiheit, S. 39.

6

1012026, 21:37:54,


https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Griindung

seiner Gesamtheit zu ermitteln."” Dieser Unterschied zwischen Sein und
Seiendem bzw. zwischen Ontologie und Ontik, die ontologische Differenz,
berichtigt die Leitfrage der Philosophie, welche folglich lautet, was denn
das Sein des Seienden ist. Sie bleibt, so Heidegger, in gewisser Hinsicht
eine Bestimmungsfrage, denn sie fragt letztlich weiter »[nJach dem, was
das Wesen des Seins bestimmt [Hervorh. i. O.].«” In diesem Sinne wurde
Seiendes in seinem Sein, d.h. in seiner ersten Griindung bzw. in seinem
letzten Geschehen, auch immer schon innerhalb unterschiedlichster meta-
physischer Denkgebidude festgelegt, wie die historische » Wandlungsfiil-
le« des Seins verrit, so z. B. als Logos, Idee, Substanz, Geist, Monade, etc.?
Heideggers Kritik an der bisherigen Metaphysik zielt zunachst auf die Art
und Weise der jeweiligen Bestimmung des Seins selbst ab. In der steten
Bestimmung des Seienden als Seiendes bezieht sich die Metaphysik zwar
immer schon auf das Sein, ohne dieses zuvor selbst eingehend beleuchtet
zu haben. Dies ist u.a. gewissen Vorurteilen gegeniiber dem Seinsbegrift
innerhalb der Philosophie geschuldet. Entweder wurde er stets als der all-
gemeinste, der selbstverstindlichste oder gar der undefinierbarste Begriff
schlechthin verstanden,” was nicht zuletzt zur eingangs erwihnten Seins-
vergessenheit beitrug. Heidegger stellt fest, dass die Metaphysik »[...] sich
von ihrem Beginn bis in ihre Vollendung auf eine seltsame Weise in einer
durchgingigen Verwechslung von Seiendem und Sein«** bewegt: »Diese
Verwechslung ist freilich als Ereignis zu denken, nicht als ein Fehler. Sie
kann jhren Grund keineswegs in einer blofSen Nachldssigkeit des Denkens
haben oder in einer Fliichtigkeit des Sagens.«* Die historische »Wand-
lungsfiille« des Seins verrit tiberdies, dass das wie auch immer gefasste
Sein stets als etwas Gegenwirtiges gedacht wurde, wie Heidegger konklu-
diert: »Sein besagt seit der Frithe des abendldndisch-europiischen Den-
kens bis heute dasselbe wie Anwesen. Aus Anwesen, Anwesenheit spricht

18 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 6.

19 Heidegger, Martin: Vom Wesen der menschlichen Freiheit, S. 40.

20 Vgl. Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens. Gesamtausgabe 14, hg. v. E-W. v. Her-
mann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1962/2007, S. 11.

21 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 2-3.

22 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 370.

23 Ebd.

1012026, 21:37:54,


https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon

Gegenwart.«** So verwies er u.a. bereits auf Descartes und Kant, um dar-
auf aufmerksam machen, dass beide das Sein als ein tiber Zeit erhabenes

Subjekt dachten,” als »[d]as reine Ich, das [...] aus aller Zeitlichkeit her-
aus und aller Zeit entgegenstellt [...]«* wird. Derrida kniipft an diese Ein-
sicht Heideggers an, wenn er bemerkt, dass die Geschichte der abendlédn-
dischen Metaphysik, wie auch die Geschichte des Abendlands selbst, als

eine Verkettung von Begriindungen gedacht werden kann, die trotz aller
konzeptueller und semantischer Verschiebungen eine Invariante aufweist,
ndmlich die der Prasenz.” Heidegger macht darauf aufmerksam, dass der
Anwesenheit, aus der Priasenz und letztlich die uns vertraute und quan-
titativ messbaren Zeitbestimmung gewonnen wird, ein urspriinglicheres

Zeitgeschehen innewohnt. An dieser Stelle kann nicht ausfiihrlich auf Hei-
deggers diesbeziiglichen Argumentationsgang Bezug genommen werden.
Es sei lediglich angemerkt, dass Zeit und Sein in einem engen Verhéltnis

mit einander stehen, zu einander gehoren (und letzten Endes in gewisser
Weise sogar dasselbe sind).?® Der Grundgedanke des spéten Heideggers

beliuft sich darauf, dass nimlich das »Gewesene« als auch das » Auf-uns-
zukommeng, trotz ihrer Abwesenheit, in gewisser Weise anwesend sind,
weil sie stets in die Gegenwart reichen, diese konstituieren und zugleich

vorenthalten; sehr vereinfacht gesagt: Vergangenes und Zukiinftiges gehen

uns stets etwas an und unterminieren sonach was auch immer wir als die

Gegenwart erfahren.”” Der Anwesenheit, aus der Gegenwart und Prasenz

»spricht«, wohnt zugleich eine Abwesenheit inne.*® (Diese paradoxe Figur
wird uns noch im folgenden Kapitel beschiftigen.)

24 Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens, S. 6.

25 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 23-4 u. 319-21.

26 Heidegger, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik. Gesamtausgabe 3, hg. v.
E-W. v. Hermann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1991, S. 173.

27 Vgl. Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz [i.O.: Lécriture et la différence],
iibers. v. R. Gasché, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1972, S. 423-4.

28 Vgl. Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens, S. 24.

29 Vgl. ebd., S. 17-8.

30 Die der Anwesenheit innewohnende Abwesenheit erschliefit sich im Hinblick auf das
»Gewesene« und das »Auf-uns-zukommens, die beide in die Gegenwart »reichenc,
uns diese ermdglichen und zugleich vorenthalten. Die zeitliche Einheit von Gewesen-
heit, Gegenwart und Zukunft denkt Heidegger vom Reichen, Schicken oder Geben
her, wonach »es« Zeit und Sein »gibt«, wobei dieses »Es« das Anwesen von Abwesen

8

1012026, 21:37:54,



https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Griindung

Diese paradox anmutende Figur der Anwesenheit, aus der einerseits
auf Gegenwart und Prisenz geschlossen wird, die andererseits eine stete
Abwesenheit erkennen lisst, findet sich in dhnlicher Weise in Heideggers
Versuch wieder, sich dem Sein begrifflich anzundhern, wobei auch hier
wiederum die Betonung auf Abwesenheit ausschlaggebend ist.

Soll nun Sein als das Sein des Seienden angemessener verstanden wer-
den, also als »[...] das, was Seiendes als Seiendes bestimmt [...]«*, so kann
Sein selbst nichts Seiendes sein. Sein kann génzlich nicht »sein« wie wir
im gewohnten verbalen Sinn diesen Begriff gebrauchen.” Da nur Seien-
des einen notwendigen Grund hat bzw. erst gegriindet Seiendes ist, kann
dieses »Grundgebende, das Sein selbst, keinen Grund haben. Jeder Ver-
such Sein zu erfassen, endet letztendlich darin, ein bestimmtes Seiendes
als dieses Sein zu verkldren.” Sein als letzter und ultimativer Grund kann
nicht gegriindet werden, weil es sich in der, wie Heidegger formuliert,
»Zustellung« von Griinden selbst jeder Griindung entzieht. Dieser Ent-
zug ist geradezu notwendig, um ferner als Grund zu dienen.** Es verhalt
sich viel mehr umgekehrt: In der Bestimmung und »Zdhmung« des Seins
entzieht man ihm sein wesentliches Charakteristikum, ndmlich das letzte
Fundament bereitzustellen fiir jede Begriindung und jedwedes Seiende.”

Damit wéren die Weichen gestellt von der bislang dargelegten Leitfra-
ge der Philosophie zur Grundfrage tiberzugehen, d.h. das Problem der
Griindung unter der Bedingung eines sich entziehenden bzw. abwesen-
den Grunds zu reflektieren.’® »Es ist«, wie Heidegger es bisweilen nennt,
»ein ritselhaftes Widerspiel zwischen dem Anspruch auf Zustellung des
Grundes und dem Entzug des Bodens«”, dessen Herkunft man zu den-
ken habe. Den entscheidenden Schritt dorthin stellt eine in angemesse-

nennt, Zeit und Sein zugleich verkniipft, jedoch selbst ritselhaft und unbestimmbar
bleibt; vgl. ebd., S. 18-24.

31 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 6.

32 Vgl ebd.

33 Vgl. Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund. Gesamtausgabe 10, hg. P. Jaeger, Frank-
furt a. M.: Vittorio Klostermann 1997, S. 184.

34 Vgl ebd., S. 47-8.

35 Vgl. Grondin, Jean: Einfiihrung zu Gadamer, Ttibingen, Mohr Siebeck 2000, S. 25.

36 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 71.

37 Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, S. 47-8.

9

1012026, 21:37:54,


https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon

ner Weise gedachte ontologische Differenz dar, die nicht mehr als simple
Unterscheidung zwischen Sein und Seiendem zu begreifen ist, sondern als
radikale Grenzziehung, als »das Nicht« zwischen beiden®, d.h. »[...] das
Nicht des Seienden und so das vom Seienden erfahrene Sein.«*

»Sein und Grundg, so prézisiert Heidegger, »(»sind«) das Selbe, nicht
das Gleiche [...].«** Wahrend im Gleichen die Verschiedenheit verschwin-
det und so alles zum gleichen Einerlei wird, erscheint sie im Selbem, als
dem »Zusammengehoren des Verschiedenen«*. Gemif$ dieses Zusam-
mengehorens des Verschiedenen folgt paradoxerweise, dass Sein zwar
wesentlich Grund »ist, i.S. der Zustellung von Griinden, dieser Grund
aber vom Sein selbst unterschieden werden muss:

Grund und Sein (»sind«) das Selbe, nicht das Gleiche, was schon
die Verschiedenheit der Namen »Sein« und »Grund« anzeigt. Sein
»istcim Wesen: Grund. Darum kann Sein nie erst noch einen Grund
haben, der es begriinden sollte. Demgemif3 bleibt der Grund vom
Sein weg. Der Grund bleibt ab vom Sein. Im Sinne solchen Ab-blei-
bens des Grundes vom Sein »ist« das Sein der Ab-Grund. Insofern
das Sein als solches in sich griindend ist, bleibt es selbst grundlos.*

Sein wird sonach gedacht als Ab-Grund, als Sein, das (in sich jedes Seien-
de) griindet, selbst aber unergriindbar bleibt.* Dieses Ausbleiben des Seins
ist demnach »[...] eine ausgezeichnete urspriingliche Art des Unerfiillt-,
des Leerlassens [...]«, die zwar die Unméglichkeit einer Letztbegriindung
insinuiert, positiv gewendet aber vielmehr »[...] eine ausgezeichnete Art
der Eroffnung«** darstellt; m. a. W. wird kraft dieses Ausbleibens des Seins
jedwede Griindung erst ermoglicht. Denn gemaf der fiir Heidegger eben
erwihnten und typischen Denkweise des Zusammengehorens des Ver-

38 Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 123.

39 Ebd.

40 Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, S. 76.

41 Vgl. Heidegger, Martin: Identitdit und Differenz. Gesamtausgabe 11., hg. v. E-W. v. Her-
mann, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 2006, S. 55.

42 Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, S. 76-7.

43 Vgl. ebd.

44 Heidegger, Martin: Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis), S. 379.

10

1012026, 21:37:54,


https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Griindung

schiedenen betont er: »Der Ab-Grund ist Ab-Grund [Hervorh. i. O.].«*
Wie Marchart mit Verweis auf Mattéi bemerkt, veranschaulicht die unter-
schiedlich gesetzte Kursivierung, dass beide Seiten des Begriffs, namlich
Sein als Ab-Grund i.S. des Ausbleibens und Entzugs, und Sein als Ab-
Grundi.S. der notwendigen Zustellung von Griinden (damit Seiendes erst

gegriindet Seiendes ist) zwar differenziert werden miissen, diese Diffe-

renzierung wiederum niemals eine eindeutige sein kann. Die Beziehung

zwischen Grund und Abgrund miisse vielmehr als chiastische begrif-
fen werden, in der Grund und Abgrund permanent ineinander tiberge-

hen.* Die ontologische Differenz, wie sie entlang der Leitfrage formu-
liert wurde, kann daher nicht mehr im gewohnten Unterschied zwischen

Sein und Seiendem bzw. Ontologie und Ontik gedacht werden. Da mit
der Grundfrage nach dem Sein selbst gefragt wird, dieses jedoch als Ab-

Grund griindet und sich in der Griindung des Seienden zugleich ent-
zieht, rickt vielmehr die »Herkunft« der ontologischen Differenz selbst

in den Blick. Der Unterschied zwischen Sein und Seienden wird, in einem
dekonstruierenden?” Schritt zuriick, zum Unter-Schied, indem das »Zwi-
schen«*, d.h. die Differenz als solche und damit die Difterenz als Diffe-
renz gedacht wird, das paradoxe Spiel zwischen Grund gebendem Sein

und gegriindetem Seienden, das beides auseinander-zueinander halt.”

Um sich einerseits von einer Metaphysik der Prisenz und deren Termi-

nologie abzugrenzen,*® und um andererseits die Differenz als Differenz
bzw. das Spiel von Grund und Abgrund zu kennzeichnen, griftf Heideg-

ger in einer bestimmten Schaffensphase auf den archaischen Begriff des

45
46
47

48
49
50

Ebd.

Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 69.

Obwohl Heidegger sein »Verfahren« Destruktion nannte, das aus dem Lateinischen
iibertragen soviel wie Abbau oder Abtragen bedeutet und nicht als Zerstorung tiber-
setzt werden darf, verwendet die vorliegende Arbeit Derridas weiterfithrenden Begriff
der Dekonstruktion, scheint dieser doch im akademischen Diskurs etablierter und ge-
ldufiger; vgl. Heidegger, Martin: Seminare. Gesamtausgabe 15, hg. v. C. Ochwadt, Frank-
furt a. M.: Vittorio Klostermann 1986, S. 337, u. Derrida, Jacques: The Ear of the Oth-
er. Otobiography, Transference, Translation [i.O.: Loreille de lautre], hg. v. C.V.
McDonald, iibers. v. P. Kamuf, New York: Schocken Book 1985, S. 86-7.

Vgl. Heidegger, Martin: Identitit und Differenz, S. 71.

Vgl. ebd., S. 71-2 u. 75-6.

Vgl. Heidegger, Martin: Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis), S. 436.

11

1012026, 21:37:54,


https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon

Seyns zuriick,” »[...] als den waltenden Unterschied von Sein und Seien-
dem«” Der Begriff markiert Heideggers Versuch, die ontologische Diffe-
renz aus ihrer urspriinglichen »Zerkliiftung« her zu denken, in der sich
Sein und Seiendes nicht mehr auf eine reine Prisenz reduzieren lassen.”
Die ontologische Differenz im herkdmmlichen Sinne wie auch die Meta-
physik im allgemeinen »[...] entstammen dem Walten der Differenz, die
Sein als Grund und Seiendes als gegriindet-begriindendes aus- und zuei-
nanderhilt [...].«** Erst aufgrund des Seyns, dieses (ent-)griindenden und
unabstellbaren Spiels von Grund und Abgrund, in welchem beide not-
wendig aufeinander verwiesen bleiben und dennoch niemals endgiiltig
tibereinstimmen, wird erst der Zugang zum Seienden als etwas Gegriin-
detes ermdglicht, eine endgiiltige und allumfassende Griindung zugleich
verunmaoglicht;* allgemeiner heifdt das: »Das Ontische wird durch jene
Instanz, das Ontologische, verunmdoglicht, welche es zuallererst moglich
macht.«’® Wie Marchart darauf hinweist,” bringt Derrida dieses Paradox
in seiner Variante der Heidegger’schen Differenz als Differenz, der Diffé-
rance, auf den Punkt: »Die *Differenz [Diftérance; Anm. d. Verf.] bringt
das hervor, was sie versagt, sie ermoglicht gerade das, was sie unmoglich
macht.«*® Die Pointe dabei ist, dass ohne Rekurs auf ein fundamentum
inconcussum, dennoch ein fundamentaler Aspekti. S. einer notwendigen
Griindung - damit Seiendes ist, scheint es irgendwie gegriindet sein zu
miissen — erhalten bleibt, der sich im Zusammengehoren des Verschiede-
nen bzw. in der Figur des Chiasmus widerspiegelt.*® Genau darin liegt nun
das Hauptargument des Postfundamentalismus und zugleich die Absage
an jede fundamentalistische aber auch an jede antifundamentalistische

51 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 71-2.

52 Heidegger, Martin: Wegmarken, S. 201.

53 Vgl. Heidegger, Martin: Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis), S. 75-6.

54 Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, S. 76.

55 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 26.

56 Ebd.,S.197.

57 Vgl. Marchart, Oliver: Politische Theorie als erste Philosophie. Warum der ontologischen
Differenz die politische Differenz zugrunde liegt, in: Das Politische und die Politik, hg. v.
T. Bedorf u. K. Réttgers, Berlin: Suhrkamp 2010, S. 149.

58 Derrida, Jacques: Grammatologie [i. O.: De la Grammatologie], 13. Auflage, tibers. v.
H.-J. Rheinberger u. H. Zischler, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1983/2016, S. 248.

59 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 69.

12

1012026, 21:37:54,


https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Griindung

Denkweisen. Weder kann ein universeller, immerwéhrender und endgiil-
tiger Grund fiir alles Seiende etabliert werden, noch kann iiberhaupt kein

Grund da sein, bleibt doch Seiendes notwendig auf etwas Griindendes

angewiesen, um zuallererst als Seiendes und ferner allgemein intelligibel

zu sein. Was damit problematisiert wird, ist nicht die weiterhin bestehen-
de Notwendigkeit der Griindung von Seiendem, sondern der ontologische

Status dieser Griindung, der nun als partiell, prozedural und vor allem

als kontingent definiert wird.*

1.2 Radikale Kontingenz — Transzendentalismus und
das Scheinproblem der Zirkularitat

Wird die Griindung des Seienden nun als kontingent verstanden, darf der
Begriff der Kontingenz dabei nicht mit Arbitraritdt gleichgesetzt werden.
Weder fillt die Griindung nach Belieben aus, noch ist sie das Ergebnis
eines omnipotenten Willens. Stets gibt es bestimmte Beweggriinde und
nicht zuletzt spezifische historische Konstellationen, die einem jeweili-
gen Grund die Griindungsfunktion zukommen lassen.® Stattdessen muss
der Kontingenzbegrift des Postfundamentalismus aus der Unméglich-
keit einer Letztbegriindung selbst und dem damit einhergehenden Schei-
tern jeder Griindung verstanden werden. Denn zunichst wird erst unter
dem Vorzeichen eines sich entziehenden letztinstanzlichen Grundes das
Feld pluraler und konkurrierender, d. h. kontingenter Griinde und Griin-
dungsversuche offengelegt, fiir welches nicht zuletzt auch die »Wand-
lungsfiille« des unterschiedlich interpretierten Seins ein Indiz darstellt.
Zugleich kann es keinem Griindungsversuch gelingen die Gesamtheit des
Seienden zu begriinden, das Sein als solches zu représentieren, was im
Wesentlichen einer Kongruenz zwischen Seiendem und Sein entspréche,
die jedoch, aufgrund des ab-griindigen Charakters des Seins und dem
steten Spiel der Differenz als Differenz, dezidiert ausgeschlossen wurde.

60 Vgl.ebd,, S. 63 u. 74-5.

61 Vgl. Marchart, Oliver: Politische Theorie als erste Philosophie, S. 146, u. Marchart, Oli-
ver: Das unmaogliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der Gesellschaft, Ber-
lin: Suhrkamp 2013/18, S. 31-2.

13

1012026, 21:37:54,


https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon

Kontingenz muss vielmehr als operationaler Begrift verstanden werden,
»[...] der die notwendige Unmoglichkeit systemischer SchliefBung, oder
in ontologischer Terminologie, die Unmadglichkeit einer ungebrochenen
Seiendheit des Seins oder Grundes bezeichnet.«®* Soll weiters ein etwai-
ger Regress auf den Fundamentalismus vermieden werden, z. B. mit der
Behauptung, dass lediglich unter der gegenwirtigen historischen Kons-
tellation Sein nicht vollig gegriindet werden kénne, dann muss Kontin-
genz ausnahmslos auf jedwede Griindung bzw. jedweden Griindungsver-
such zutreffen, womit wir es mit Kontingenz im radikalen Sinne zu tun
haben, die iiberhistorische und suprakontextuelle Geltung beansprucht.®
Hierbei scheint sich allerdings ein Zirkel im Beweis anzukiindigen. Denn
wenn Kontingenz radikalen und somit universellen Giiltigkeitsanspruch
erhebt, kommt sie selbst wiederum unter den zwingenden Verdacht ihrer-
seits kontingent zu sein, womit fundamentalistischen Positionen wie-
der Tiir und Tor geoftnet wiren, gibe es doch, wegen des (scheinbaren)
Selbstwiderspruchs, erneut die Aussicht auf ein unerschiitterliches Fun-
dament, das nicht von Kontingenz betroffen wire.** Im Beharren auf die-
sen radikalen Kontingenzbegriff muss daher die Kontingenz selbst aus-
genommen werden: »Sie kann ihren Status nur behaupten in Differenz
zu sich selbst.«® Um diese Differenz zu sich selbst naher zu beleuchten,
muss abermals auf das Seyn, auf die Bedeutung des originaren und (ent-)
griindenden Spiels der Differenz als Differenz hingewiesen werden: sie
gibt die genuine Bedingung datiir vor, dass sich Seiendes als Seiendes
griindet. Mit der Betonung auf Bedingung klingt ein Apriorismus an, wie
man ihn vornehmlich aus Kants Transzendentalphilosophie kennt, und
der darin bestand, die zwar auf Erfahrung basierenden, aber nichtsdesto-
weniger von ihr unabhingigen Bedingungen (synthetische Urteile a pri-
ori) nachzuweisen.®® Wichtig dabei ist weniger Kants Erkenntnistheorie,
sondern die wesentliche Bewegung, die sich in jeder Art dieser Reflexi-
on widerspiegelt, ndmlich die Wendung weg von den Objekten und hin

62 Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 78.

63 Vgl.a.a.0,S.78-9.

64 Vgl. Marchart, Oliver: Politische Theorie als erste Philosophie, S. 146.

65 Ebd.,S. 147.

66 Vgl. Reitze, Simon/Schiilein, Johann August: Wissenschaftstheorie fiir Einsteiger, 3. Auf-
lage, Wien: Facultas 2002/2012, S. 88.

14

1012026, 21:37:54,


https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Radikale Kontingenz

zu ihren Bedingungen, welche jene erst ermdglichen. Demzufolge ist, wie
Laclau betonte, jede Operationalisierung, die sich demgeméf ausrichtet,
im strengen Sinne transzendental.”” Das bedeutet wiederum nicht unbe-
dingt, sich auf einen Fundamentalismus zuriickzuziehen, obzwar schon,
wie Kolb bemerkte, die Transzendentalphilosophie stets im Dienste eines
solchen stand.®® Der wesentliche Schritt, den Status radikaler Kontingenz
in Differenz zu sich selbst zu behaupten, liegt nun darin, diesen Status
als transzendentalen zu fassen, der zwar iiberhistorische Geltung bean-
sprucht, jedoch auf keinen Fundamentalismus zuriickfillt; ferner kann
dahingehend Heideggers Philosophie im Allgemeinen als transzenden-
tales Projekt verstanden werden, welches, abseits von Fundamentalis-
men, die Suche nach den Bedingungen von Griindungen nicht aufgibt.®
In zundchst scheinbar rein empirischer oder gar induktiver Weise kann
behauptet werden, dass (radikale) Kontingenz eine von der Erfahrung
abgeleitete Transzendentalie ist. Es gab, wie Marchart hervorhebt, ganz
bestimmte historische und lokalisierbare Bedingungen, die ein zuneh-
mendes Kontingenzbewusstsein begiinstigten, indem wir Kontingenz-
erfahrungen machten, der Kontingenz i.ii. S »begegneten«.”® Ubersetzt
ins ontologische Vokabular heif3t das, dass der ontische Boden, auf dem
wir seit jeher sicher zu stehen glaubten, sich zunehmend als unsicher
und instabil entpuppte. Zugleich — und darin scheint nun der Zirkel im
Beweis zu liegen - entspringt jedes transzendentale Argument selbst wie-
derum einem bestimmten historischen und ontischen Kontext, der dieses
selbst erst ermdglichte. Wir stoflen hierbei auf einen Zirkel: »Das Histo-
rische ist selbst die (sich immer verdndernde) Entstehungsbedingung des
Transzendentalen.«! Die Behauptung radikaler Kontingenz scheint sich
demzufolge in ihrer geschichtlichen Selbstreflexion selbst zu widerspre-
chen, weil sie aus formal-logischer Sicht etwas aussagt, was ihren eigenen
geschichtlichen Standpunkt zu konterkarieren scheint.

67 Laclau, Ernesto: Introduction, in: The Making of Political Identities, hg. v. ders., Lon-
don & New York: Verso 1994, S. 2.

68 Vgl. Kolb, David: The Critique of Pure Modernity. Hegel, Heidegger and After, London &
Chicago: The University of Chicago Press 1986, S. 173.

69 Vgl. ebd., u. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 73-4.

70 Vgl. ebd., S. 79-80.

71 Ebd, S. 81.

15

1012026, 21:37:54,


https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon

In dieser Hinsicht lésst sich eine Parallele zum historischen Universa-
lismus ziehen, der sich, aufgrund seines Anspruchs, alles sei geschichtlich,
ebenso in einen Selbstwiderspruch verstrickte und sich somit mit demsel-
ben Vorwurf konfrontiert sieht.”” Dabei darf Folgendes nicht iibersehen
werden. »Der Zirkel [Hervorh. i. O.]«, so Heidegger , »[...] ist nach den
elementarsten Regeln der Logik circulus vitiosus«; allerdings bleibt damit
»[...] das Geschift der historischen Auslegung a priori aus dem Bezirk
strenger Erkenntnis verbannt.«”®> Weniger relevant ist hierbei die zur Ein-
sicht gebrachte Unangemessenheit formallogischer Stringenz gegeniiber
der geschichtlichen Reflexion, sondern vielmehr der Giiltigkeitsanspruch
der Logik, der seine Absolutheit einbiifit. Wie Grondin daran erinnerte,
sind es eben solche, wie Heidegger sie nennt, »formaldialektischen Uber-
rumpelungsversuche«™, welche den historischen Universalititsanspruch
mithilfe der Logik zu iiberlisten versuchen, um die scheinbar heile Welt
des Logischen - und damit jene der Metaphysik — wiederherzustellen.”
Gadamer ergéinzte diesen Gedanken Heideggers durch den Hinweis, dass
es sich bei diesen »formal-dialektischen Uberrumpelungsversuchen« - das
Beharren auf den zirkuldren Beweisfehler - lediglich um einen »formalen
Schein« handle, denn »[s]o tiberzeugend sie scheinen, so sehr verfehlen sie
doch die eigentliche Sache.«” Weniger treffen sie den gefiirchteten Rela-
tivismus, der mit der steten Historisierung einherzugehen scheint, son-
dern vielmehr das formale Argumentieren selbst, indem der Wahrheits-
wert der Reflexion suspekt gemacht wird.”” In gleicher Weise darf sich
auch das Postulat radikaler Kontingenz nicht von solchen »Uberrumpe-
lungsversuchen« einschiichtern lassen.

72 Vgl. Grondin, Jean: Einfithrung in die philosophische Hermeneutik, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 2001, S. 23.

73 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 19. Auflage, Tiibingen: Max Niemeyer 1926/2006,
S.152.

74 Ebd, S. 250.

75 Vgl. Grondin, Jean: Einfithrung in die philosophische Hermeneutik, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 2001, S. 23.

76 Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Her-
meneutik. Gesammelte Werke 1, 6. Auflage, Ttibingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1999,
S. 350.

77 Vgl. ebd.

16

1012026, 21:37:54,



https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Radikale Kontingenz

Im Hinblick auf die historischen Entstehungsbedingungen bleibt der
zirkuldre Aspekt eines jeden transzendentalen Arguments natiirlich unwei-
gerlich bestehen. Man kann die Zirkularitit sogar noch weiter treiben.
Denn wie Malpas in einer Gegeniiberstellung von Kants und Heideggers
Transzendentalismus zeigt, besitzt jede Art der transzendentalen Argu-
mentation notwendig ein zirkuldres oder, laut Bubner,” ein selbstrefe-
rentielles Element, das tiber die historische Bedingtheit hinausgeht: Jede
Reflexion, welche die transzendentale Bedingungen der Moglichkeiten
zu ergriinden versucht, setzt bei dieser Ergriindung ihrerseits bereits das
noch zu Ergriindende, also jene transzendentalen Bedingungen der Mog-
lichkeiten voraus, die sie erst zu ergriinden versucht.”” Das transzenden-
tale Argument zeichnet sich sonach dadurch aus, das zu beweisen oder
zu demonstrieren, was es selbst zur Voraussetzung hat.* Sie Seinsfrage
selbst scheint davon freilich nicht ausgenommen, denn sie »[...] sucht
eine Antwort, die etwas im Fragen selbst schon irgendwie mit Vorgegebe-
nes bestimmt«*, das in gewisser, wenn auch zunichst in vager und unre-
flektierter Weise bereits irgendwie verstanden wird.*

Lasst man sich nicht weiter vom formal-logischen Zirkel im Beweis beir-
ren, so kann daraus der Schluss gezogen werden, dass es sich hinsichtlich
der ontologischen Bedingungen, auf welchen das transzendentale Argu-
ment selbst ruht und welche es zugleich zum Ausdruck zu bringen ver-
sucht, um etwas ginzlich anderes handelt, das von der formal-logischen
Struktur des transzendentalen Arguments selbst unterschieden werden
muss (und von ihr vermutlich nie v6llig eingeholt werden kann).** Folg-
lich kann Heidegger insistieren, es handle sich in der Beantwortung der
Frage nach dem (Sinn von) Sein »[...] nicht um eine ableitende Begriin-
dung, sondern um aufweisende Grund-Freilegung [...]« der (damals von

78 Vgl. Bubner, Riidiger: Kant, Transcendental Arguments and the Problem of Deduction,
in: The Review of Metaphysics, Vol. 28, No. 3, 1975, S. 462.

79 Vgl. Malpas, Jeff: The transcendental Circle, in: Australasian Journal of Philosophy,
Vol. 75. No. 1, 1997, S. 5.

80 Vgl. ebd.

81 Heidegger, Martin: Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. Gesamtausgabe 20, hg.
v. P. Jaeger, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann 1979, S. 193.

82 Vgl. ebd.

83 Vgl. Malpas, Jeff: The transcendental Circle, S. 7.

17

1012026, 21:37:54,


https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon

ihm noch angestrebten Fundamental-) Ontologie, und somit auch nicht
um einen Zirkel im Beweis, sondern um eine, wenn auch merkwiirdige,
»Riick- oder Vorbezogenheit«.** Heideggers Dekonstruktion der abend-
lindische Metaphysik und die damit einhergehende Aufdeckung des
Seins als Ab-Grund, als Differenz als Differenz, als Seyn, etc. beruhen im
Wesentlichen auf dieser Grundeinsicht.

Demgemifd konnen auch Marcharts Ausfithrungen ausgelegt werden.
Die historische »Begegnung« mit dem Kontingenten, die ein erhohtes
Kontingenzbewusstsein und schlussendlich das Postulat radikaler Kon-
tingenz zur Folge hatte, kann also als ontologisch-aufdeckend verstan-
den werden, beruht sie doch nicht nur auf den historisch-empirischen
Bedingungen, denen sie unterworfen bleibt, sondern auf reflexive Reali-
sierung,® die tiber das Historisch-Empirische hinaus weist auf das onto-
logische Apriori. Im herkémmlichen, metaphysischen Vokabular lie-
e sich dahingehend von einer immanenten, d.h. ontischen Erfahrung
reden, die, ohne es zu kennzeichnen, auf etwas Transzendentes, ndmlich
auf den ontologisch abwesenden Grund deutet - eine Erfahrung imma-
nenter »Abgriindigkeit« anzeigend.

Daher kommt es zu keiner Inkohérenz, radikale Kontingenz zur all-
gemeingiiltigen, tiberhistorischen und nichtsdestoweniger historisch
bedingten Transzendentalie zu erkldren und dabei an einem an Derri-
da geschulten Quasi-Transzendentalismus festzuhalten.®® Das Pradikat
»quasi« gibt hierbei Auskunft tiber bereits angeschnittenes, und zwar in
zweierlei Hinsicht: erstens im Hinblick auf Historizitit, entspringt doch
jedes transzendentale Argument zwingend einer bestimmten histori-
schen Konstellation und bleibt daher stets historisch bedingt;*” zweitens
hinsichtlich der Moglichkeitsbedingungen, die, wie Derrida betont, para-
doxerweise zugleich Unméglichkeitsbedingungen darstellen.® Ubersetzt
ins onto-logische Vokabular finden wir auch hier die ontologische Diffe-

84 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 8.

85 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 80.

86 Vgl.ebd., S. 75-81.

87 Vgl. ebd, S. 81.

88 Vgl. Derrida, Jacques: Bemerkungen zu Dekonstruktion und Pragmatismus, in: Dekons-
truktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft, hg. v. C. Moufte, tibers.
v. A. L. Hotbauer, Wien: Passagen Verlag 1999, S. 181-2.

18

1012026, 21:37:54,


https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Radikale Kontingenz

renz wieder. Das quasi-transzendentale Argument wird daher vom Onti-
schen bedingt, wihrend es selbst die Bedingungen des Ontischen freizu-
legen sucht, wobei jenes zirkuldre Element des Transzendentalen auftritt.
Das Ontologische wiederum, d. h. das schliefllich Aufgedeckte, stellt dem-
nach das Seyn als jenes (ent-)griindende Spiel von Grund und Ab-Grund,
der Differenz als Differenz, dar, welches das Ontische ermdglicht und
zugleich verunmaoglicht, wobei sich hier ein radikaler Graben zwischen
Ontologie und Ontik (bzw. zwischen dem Transzendentalen und dem
Empirischen)® auftut, der den radikalen Unterschied zwischen der Struk-
tur des transzendentalen Arguments und ihren ontologischen Bedingun-
gen anzeigt. Wird akzeptiert, dass, wie Malpas und Bubner argumentie-
ren, jedes transzendentale Argument das auszudriicken versucht, wovon
es selbst bedingt wird, und rufen wir uns in Erinnerung, dass, aufgrund
des Spiels von Grund und Abgrund, Ontik und Ontologie — im Zusam-
mengehoren des Verschiedenen - nicht sauber getrennt, sondern vielmehr
chiastisch verschrénkt sind, so kann das quasi-transzendentale Argument
radikaler Kontingenz als Ausdruck des eigenen (seynsgeschichtlichen®)
Standorts und ferner als Ausdruck des Seyns selbst verstanden werden.
Denn das Postulat, jedwede Griindung sei kontingent, ist nicht nur eine
urteilende Aussage iiber den allgemeinen Status des Ontischen, sondern
ebenso Ausdruck des ihm zugrunde liegenden ontologischen Spiels von
Grund und Ab-Grund, seiner eigenen Moglichkeit und zugleich Unmog-
lichkeit. Deutlicher wird dies, wenn man bedenkt, dass, aufgrund der radi-
kalen Kontingenz, jeder Griindung und jedem Griindungsversuch stets
ein subversives Element eingeschrieben sein muss, welches die je eigene
Totalisierung unterbindet, die systemische SchliefSung verhindert, etc.”
Die These radikaler Kontingenz wire weder radikal noch transzendental,
wenn sie zunichst nicht ihr eigenes ontisches Terrain, von dem aus sie
artikuliert wird, selbst gefdhrden, ferner aber die ihr zugrunde liegende
Ontologie nicht in irgendeiner Weise anzeigen wiirde. Jene »Uberrum-
pelungsversuche« des Zirkels im Beweis konnen daher als jenes subver-
sive Element des Ontischen verstanden werden, wahrend sie ebenso den

89 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 79-80.
90 Vgl. Heidegger, Martin: Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis), S. 421.
91 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 191.

19

1012026, 21:37:54,


https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon

transzendentalen Anspruch des Arguments zu delegitimieren versuchen,
indem sie auf den Zirkel im Beweis des Transzendentalen verweisen, das
zu ergriinden, was bereits vorausgesetzt wird. Liest man hingegen das qua-
si-transzendentale Argument als »Grund-Freilegung«, dann driickt sich
gerade aufgrund der formal-logischen Widerspriichlichkeit seine ihm
zugrunde liegende Ontologie in demonstrativer Weise aus, ndmlich als
Unmoglichkeit einer letztinstanzlichen Griindung. Das quasi-transzen-
dentale Argument radikaler Kontingenz postuliert daher nicht nur die
radikale Kontingenz des Ontischen, sondern demonstriert in »selbst-sub-
versiver« Weise — »im Sinne Wittgensteins, dass das, was nicht gesagt, so
doch gezeigt werden kann [Hervorh. i.O.]«** -, dass ausnahmslos alles
vom steten Spiel der Differenz als Differenz betroffen ist.
Zusammenfassend darf festgehalten werden: Der Postfundamentalis-
mus zeichnet sich dadurch aus, ultimative Letztbegriindungen zwar zu
verabschieden, an der Notwendigkeit partieller und kontingenter Griin-
dungen jedoch festzuhalten. Diese Denkweise speist sich aus Heideggers
Dekonstruktion der abendlandischen Metaphysik, der Offenlegung des
Seins als Ab-Grund: Um als letztinstanzliche Griindung zu fungieren, kann
Sein nicht selbst auf einen weiteren Grund zuriickgefithrt werden; Sein
griindet in seiner Zustellung von Griinden als Ab-Grund, indem es sich
im Moment der Grundgebung dem Begriinden selbst entzieht, ja sogar
entziehen muss, soll es weiterhin als »Letztbegriindung« dienen. Der Ent-
zug des Seins darf hierbei nicht als etwas Defizitares oder gar als Problem
aufgefasst werden, das es zu tiberwinden oder zu I6sen gilt. Er stellt viel-
mehr einen ontologischen Umstand sui generis dar, der einerseits das Sei-
ende als etwas Gegriindetes erst ermdglicht, andererseits die Moglichkeit
einer endgiiltigen und universalen Letztbegriindung verabschiedet, und
zu guter Letzt die stete Offenheit jeder moglichen Griindung gewéhrt. Da

92 Was sich hierbei bereits ankiindigt, ist, wie es in Hegemonie und radikale Demokratie
heif3t, »der Antagonismus als Zeuge der Unméglichkeit«, hier allerdings schon onto-
logisch angesiedelt, wie anschlieflend an Marchart in den Folgekapiteln noch erértert
wird; Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur De-
konstruktion des Marxismus [i.O.: Hegemony & Socialist Strategy. Towards a radical
democratic politics], ibers. u. hg. v. M. Hintz u. G. Vorwaller, 5. iberarbeitete Auflage,
Wien: Passagen 1985/2015, S. 162, u. vgl. Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philo-
sophicus. Werkausgabe Band I, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2006, S. 34.

20

1012026, 21:37:54,



https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Radikale Kontingenz

Sein als Ab-Grund sowohl zustellender als auch abwesender Grund »ist«,
riickt hinsichtlich der herkdmmlichen ontologischen Differenz, in ihrer
fundamentalistischen Unterscheidung zwischen Sein und Seienden bzw.
zwischen Ontologie und Ontik, die Differenz als solche bzw. als Differenz
in den Fokus. Damit wird das grundlegendere Spiel zwischen Grund und
Abgrund verdeutlicht, das Seyn als »das Ereignis der Differenzierung als
solches«”, welches erst Seiendes als Seiendes griindet und dieses parado-
xerweise zugleich ent-griindet. Dieses Paradox verdeutlicht nicht zuletzt
die unterschiedlich gesetzte Kursivierung des Begrifts Ab-Grund - neben-
bei bemerkt eine Einsicht, die sich, dhnlich wie Derridas Wortschopfung
Deftérance, aus dem Wortbild und nicht aus dem Wortlaut ergibt. Seyn
ist somit der Name fiir das griindende und zugleich ent-griindende Spiel
zwischen Grund und Ab-Grund, welches beide aus- und zueinanderhilt,
sie chiastisch verschréankt, wihrend sie doch radikal getrennt bleiben.
Dabei wird nicht die Notwendigkeit von Griindungen dispensiert; damit
Seiendes als Seiendes ist, muss es gegriindet werden. Auf dem Spiel steht
lediglich der Status des unerschiitterlichen Fundaments jedweder Griin-
dung, weil das Seyn als Erméglichung von Griindungen zugleich deren
Unmoglichkeit i. S. ihrer Uneingeschrianktheit und ihrer Abgeschlossen-
heit darstellt. Dass Griinde nun als prekir, unabschlieflbar und radikal
kontingent, weil auf ausnahmslos jeden Grund zutreffend, begriffen wer-
den, d.h. auch anders gegriindet werden kénnen, kann sonach aus dem
Seyn selbst erschlossen werden. Kontingenz ist dahingehend der opera-
tionale Begriff, der die Unmoglichkeit jedes letztinstanzlichen Grundes
und zugleich die Notwendigkeit jeder Griindung benennt. Die Gefahr
des Zirkels im Beweis, in welche sich die Argumentation um den Begriff
der Kontingenz begibt, kann dabei als transzendentale Unternehmung
verstanden werden, die sich dadurch kennzeichnet, ihre grundlegenden
und bereits vorausgesetzten Bedingungen offenzulegen. Kontingenz, so
darf konkludiert werden, ist daher eine Transzendentalie, die, ausgehend
von einer bestimmten historischen Konjunktur, in selbstreflexiver Wei-
se »entdeckt, d. h. erfahren und offengelegt wurde. »So kommt es nicht
zur leisesten Inkohérenz, wenn« , wie Marchart betont, »behauptet wird,
Kontingenz sei eine allgemeingiiltige Transzendentalie und von tiberhis-

93 Marchart, Oliver: Die politische Differenz, S. 71.

21



https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tour d’Horizon

torischen Status, wihrend sowohl Erfahrung von Kontingenz als auch
deren reflexive Realisierung bestimmten historisch-empirischen Bedin-
gungen unterworfen bleiben [...].«*

94 Ebd, S. 80.

22

- am 21.01.2026, 21:57:54,


https://doi.org/10.5771/9783828850743-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1.1 Die Seinsfrage als Zugang kontingenter Gründung
	1.2 Radikale Kontingenz – Transzendentalismus und das Scheinproblem der Zirkularität

