
4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 155

Dies ist abschließend auch aufschlussreich für die Unterscheidung der Er-

fahrungen christlicher undmuslimischer Befragter:Während einerseitsMus-

limInnen natürlich die vorrangigen Objekte religionsbezogener und allge-

mein-politischer Berichterstattung sind, teilen muslimische und christliche

Befragte viele Erzählungen, gerade mit Blick auf die jüngeren Dekaden, rezi-

pieren sie doch die gleichen Diskurse, die Islam mit Terror und Gewalt ver-

binden. Die Wahrnehmung (sezierter) religiöser Vielfalt ist also ganz ähnlich,

der Umgang damit allerdings unterscheidet sich naheliegenderweise. Diese

Schieflage im Kontakt zwischen ChristInnen und MuslimInnen wie auch die

generationalen Unterscheidungen ihrer gegenseitigenWahrnehmungen wer-

den in den folgenden Kapiteln noch detaillierter thematisiert.

4.2 Wahrnehmungen religiöser Pluralität: Eine generationale
Ordnung

Aufgrund unseres Fokus auf die biografischen Verläufe wurde deutlich, dass

durch die darin erzählten und von uns im letzten Kapitel vorgestellten zeit-

geschichtlichen Ereignisse und Diskurse unser Sample je nach Geburtsjahr-

gang unterschiedlich geprägt ist. Solche Prägungen sind zwar nicht unverän-

derlich, schichten sich letztlich bei den älteren Personen biografisch auf und

bilden insofern eine Gemengelage von möglichen Mischungen und Präferen-

zen, dennoch wurde deutlich, dass durch die in Kapitel 4.1 genannten Er-

eignisse und Diskurse Pfade der Biografie beeinflusst wurden, insbesondere,

wenn sie in der formativen Phase des Erwachsenwerdens und somit für die

weiteren zukünftigen Wege der Befragten bedeutend waren. Solchen unter-

schiedlichen Pfadabhängigkeiten in den Generationen möchten wir anhand

der biografischen Verläufe und ihrer diskursiven und ereignishaften Kontexte

im folgenden Kapitel nachgehen. Die Kategorie Generation nutzen wir also

im Folgenden als eine, die die diskursive Einschreibung der Wahrnehmung

von Religion und religiöser Pluralität in den Biografien ordnet. Dabei gehen

wir davon aus, dass sich daneben auch Diskurse und Ereignisse in den bio-

grafischen Verläufen als bedeutsam finden lassen, die erst jüngere Generatio-

nen hervorgebracht haben, die aber von den älteren Generationen ebenfalls

aufgegriffen wurden. Solche generationalen Diskurs-Aufschichtungen lösen

allerdings die unten zu beschreibenden Pfadabhängigkeiten nicht gänzlich

auf, sodass von generationalen Prägungen der Wahrnehmung von Religion

und religiöser Pluralität gesprochen werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Religöse Pluralitäten

In diesem Unterkapitel wollen wir zunächst unsere spezifische religions-

und kulturwissenschaftliche Anlehnung an den Begriff der Generation erläu-

tern (Kap. 4.2.1), anschließend ersten empirischen Hinweisen auf Generatio-

nenumbrüche in der statistischen Erforschung von Kirchenmitgliedschafts-

kohorten nachgehen (Kap. 4.2.2), um dann in das Material unserer Unter-

suchung zu gehen und drei unterschiedliche Generationen vorzustellen (Kap.

4.3.3), die allerdings auch binnen-generational diverse Ausdifferenzierungen,

Durchkreuzungen und Aufschichtungen aufweisen, die dann abschließend

überblicksartig noch einmal fokussiert werden (Kap. 4.2.4).

4.2.1 Zu einem kulturwissenschaftlichen Begriff der Generation

Der Begriff der Generation ist in sozial-, kultur- und geschichtswissenschaft-

lichen Forschungen vielfältig diskutiert und angewendet worden.37 Angestif-

tet hat die wissenschaftliche Aufmerksamkeit für die Kategorie Generation

Karl Mannheim, um den historischen Wandel und seine Verbindung zum

Individuum zu erklären. In seinem Aufsatz »Das Problem der Generation«

definiert Mannheim den Zusammenhang der Generation als »schicksalhafte

verwandte Lagerung im Raum« (1928/1964: 526). Mit einer solchen schicksal-

haften generationalen Lagerung verwies er auf die Möglichkeit, im gleichen

Alter an ähnlichen Ereignissen zu partizipieren und so eine gemeinsame »Er-

lebnisschichtung« (ebd.) aufzubauen. Der »Zeitgeist« und die »intellektuellen

Eliten« waren dabei für Mannheim diejenigen Größen, die den generationa-

len Wandel weitertrugen. In einem stärker an moderne diversifizierte Ver-

hältnisse anschließenden Verständnis dieses Verhältnisses von historischem

Wandel, Individuum und Generation als kollektive Trägerschaft hat die Sozi-

alwissenschaftlerin Beate Fietze (2009) demgegenüber einerseits auf den Ein-

fluss vonÖffentlichkeiten imHabermas’schen Sinne einer öffentlichen Arena,

in der um konkurrierende Situationsdeutungen der Gesellschaft gestritten

wird (vgl. ebd.: 102), hingewiesen38 und andererseits auf die je spezifische bio-

grafisch-narrative Produktion undVerarbeitung solcher Situationsdeutungen

innerhalb einer lebenszeitlichen Generation (vgl. ebd.: 113-136) aufmerksam

gemacht. Hieran wird bereits deutlich, dass es damit auch durchaus strittig

37 Vgl. hierzu für viele z.B. Fietze 2009.

38 Hier nennt sie z.B. die wichtige Rolle der Massenmedien, aber auch politischer und

ökonomischer Eliten.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 157

ist, was eine Generation ausmacht bzw. es kann auch widerstreitende Gleich-

zeitigkeiten in derselben geben. Das erscheint uns in stark ausdifferenzierten

Gesellschaften heute sogar wahrscheinlicher. Immer wieder diskutiert wer-

den auch die Fragen, wie lange eine Generation währt, inwiefern sich Ge-

nerationen überlappen und auch verändern können.

Im Anschluss an Fietze verstehen wir im Folgenden Generationen als his-

torische Träger von spezifischen neuen Deutungsmustern, die sich lebensge-

schichtlich vor allem in der formativen Phase der Spät- und Postadoleszenz

im öffentlichen Raum entfalten und diesen wie ihre Träger und Zeitgenos-

sen prägen. Entwicklungspsychologisch wird diese Phase etwa in das Alter

zwischen dem 17. und dem 25. Lebensjahr gesetzt, da in dieser Lebensphase

ein besonderer Erfahrungsmodus für die gegenwärtige Lebenszeit vorherr-

sche, deren Matrix auch die biografisch-narrative Sinnbildung späterer Jah-

re prägt – auch wenn sie sich durch weitere Erfahrungsaufschichtungen ggfs.

davon absetzend damit auseinandersetzt (vgl. Fietze 2009: 119-121). Inso-

fern ist zwar »die Dauer einer Generation mit ihrer Lebensdauer identisch«

(ebd.: 131) gedacht, aber sie ist nicht identisch mit ihrer gesellschaftlichen

Wirkungsdauer, da neue Generationen vor dem Hintergrund neuer Ereig-

nisse und Diskurse um neue Situationsdeutungen mit ihr konkurrieren. Der

generationale Zusammenhang wird hier zudem als Problemzusammenhang,

nicht als Lösungszusammenhang verstanden; das heißt diejenigen, die in ih-

rer – entwicklungspsychologisch gesehen – formativen Phase beispielswei-

se die 1968er-Bewegung geprägt haben, müssen diese Ereignisse biografisch-

sinnhaft nicht in gleicherWeise gedeutet haben. So sind sowohl die Befürwor-

terInnen als auch die GegnerInnen der 68er-Bewegung kulturell zur gleichen

Generation zugehörig zu verstehen.39

Das Spezifikum der generationalen Perspektive auf Prozesse gesellschaft-

lichen Wandels

»besteht nun gerade in der Aufmerksamkeit dafür, dass dieWahrnehmungs-

und Erfahrungsverarbeitung der Exponenten historischer Generationen

an ihren lebensgeschichtlichen Erfahrungs- und Interpretationshorizont

gebunden ist.« (Fietze 2009: 113)

39 Insofern ist mit dem kulturwissenschaftlichen Generationenkonzept die Wahrneh-

mung einer inter- wie intragenerationalen Pluralisierung nicht völlig ausgeschlossen,

entgegen der Wahrnehmung der Kritiker solch generationaler Betrachtung (z.B. Day

2014), vielmehr erklärt dies die Gleichzeitigkeit von z.B. auch ungleichen »religiösen

Generationen« (vgl. dazu auch Gärtner 2016: 6).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Religöse Pluralitäten

So konnten zwar verschiedene Positionen zu z.B. der 68er-Bewegung einge-

nommen werden, allerdings war sowohl die 68er-Bewegung dieser Generati-

on lebensgeschichtlich einflussreich als auch die möglichen Positionierungen

dazu durch diskursive Rahmungen der Zeit begrenzt.

Dabei müssen solche Interpretationshorizonte bzw. Rahmungen nicht

bewusst sein. Wir schließen uns hier der Fruchtbarmachung des Mann-

heim’schen Konzepts durch Monika Wohlrab-Sahr (2002) an, die unter

Aufnahme der Überlegungen von Joachim Matthes (1985) generationale

Lagerungen als sich diachron (also intergenerational) wie auch synchron

(also intragenerational) gegenseitig abgrenzende implizite Muster von Welt-

wahrnehmung und Habitus versteht, deren Konturen erst durch eine Rekon-

struktion sichtbar werden. So betont Wohlrab-Sahr, dass z.B. Ergebnisse von

quantitativen Kohortenbefragungen die generationale Weltwahrnehmung

statistisch repräsentieren und politische Diskurse und Umwälzungen diese

politisch beeinflussen oder ein Ausfluss von ihr sein können, aber nicht mit

ihr gleichgesetzt werden dürfen. Vielmehr bedürfe die Rekonstruktion der

generationalen Weltsicht und des generationalen Habitus einer Analyse, wie

die jeweiligen Generationen

»Zusammenhänge herstellen, welche Relevanzen sie geltend machen, wel-

che Ursachen sie identifizieren und welche Attribuierungen sie dabei vor-

nehmen« (ebd.: 210).

Insofern versteht Wohlrab-Sahr das Generationskonzept als ein grundlegend

kulturelles, das insbesondere zu den symbolischen Dimensionen des Sozialen

vordringen müsse. Religion sei dabei als soziale Größe, die in Form von ein-

flussnehmenden Religionsgemeinschaften die Grenzen des Verfügbaren und

des Unverfügbaren in der Gesellschaft verhandelt, besonders geeignet, um

generationale Unterschiede darzulegen (vgl. ebd.). Unseres Erachtens zeich-

net sich allerdings auch neben solchen diskursiven Prägungen durch Reli-

gionsgemeinschaften eine biografisch-narrativ sedimentierende generatio-

nenspezifische Positionierung zu Religion und Religiosität ab, die sich in ge-

nerationentypischen Relevanzen und Deutungsmustern (mit ihren Attribuie-

rungen, Ursachenanalysen etc.) äußert. Beginnt sich also beispielsweise Ende

der 1970er Jahre durch das Aufkommen von Befreiungs- sowie feministischer

Theologie zeitweilig eine öffentliche Deutung von Theologie als emanzipative

Arbeit am Sozialen auszubilden, dann sind hier generationsspezifische bio-

grafische Positionierungen dazu zu finden wie die, trotz fehlendem besonde-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 159

ren Interesses an Religion und Religiosität katholische Theologie zu studie-

ren.

Unter Aufnahme dieser Überlegungen zur Identifizierung generationa-

ler Weltsichten sind wir im Folgenden insbesondere Unterschieden in Bezug

auf die Wahrnehmung und Verarbeitung von Religion und religiöser Plurali-

tät auf der Grundlage des biografischen Materials sowie unter Rückgriff auf

die relevanten zeitgeschichtlichen Diskurse (s. Kap. 4.1) nachgegangen. Wir

möchten daher nun zeigen, wie sich anhand der die Denk- und Handlungs-

möglichkeiten prägenden gesellschaftlichen Diskurse und Ereignisse histo-

risch-deskriptive generationale Typiken der subjektiv artikulierbaren und ar-

tikulierten biografischen Wahrnehmung und Verarbeitung von Religion und

religiöser Pluralität ausgebildet haben. Während also das vorhergehende Ka-

pitel 4.1 vor allem die in den biografischen Erzählungen als bedeutsam ver-

handelten gesellschaftlichen Diskurse und Ereignisse identifiziert hat, soll in

der generationalen Betrachtung den an den Biografien orientierten genera-

tionentypischen Situations- bzw. Religionsdeutungen nachgegangenwerden,

die gerade in Auseinandersetzung mit diesen Diskursen in der jeweils spät-

und postadoleszenten Phase gebildet wurden und ihre Wahrnehmung von

Religion und religiöser Vielfalt nachhaltig prägen.

Bevor wir uns der religionsbezogenen generationalen Ordnung unseres

Materials zuwenden, wollen wir im Folgenden zunächst den Blick auf das

werfen, was wir neben den zuvor herausgearbeiteten sich verändernden Dis-

kursen über eine sich transformierende Praxis in Bezug auf Religion bereits

wissen. Dazu erscheint es uns besonders hilfreich, Statistiken über Kohor-

tenbildungen in Bezug auf religiöse Praxis und religiöse Deutung heranzu-

ziehen, da hier auch nach Hinweisen auf generationale Brüche in Bezug auf

Religionsdeutungen gesucht werden kann.

4.2.2 Kohortenbildung und Wandel der Lebensverläufe als Hinweise

auf Generationenumbrüche

Die Zuordnung zu bestimmten Generationen erscheint in unserer Untersu-

chung als ein zentraler Faktor für die Frage, in welcher Form Religion und

religiöse Pluralität wahrgenommen und ver- bzw. bearbeitet werden. Das ist

insofern nicht überraschend, als dass auch in quantitativen Untersuchungen

nicht nur unterschiedliche Altersgruppen, sondern auch unterschiedliche Ko-

horten in Bezug auf das Verhältnis zu Religion und Kirche bedeutungsvol-

le Differenzen aufweisen. Solche quantitative Kohortenbildungen, die sich

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Religöse Pluralitäten

meist um auffällige Haufenbildungen bezüglich eines Wandels im Verhalten

oder in Aussagen anordnen, können ein Hinweis auf kulturelle Generationen

sein, das heißt im Hinblick auf veränderte Weltbilder und Deutungsmuster

gelesen werden, bilden diese aber selbst noch nicht ab.

So zeigen z.B. die seit 1972 alle zehn Jahre erhobenen Daten zur Mitglied-

schaft in der evangelischen Kirche einerseits, dass ältere Menschen regel-

mäßig ab etwa 60 eine statistisch signifikant höhere Verbundenheit mit der

Kirche aufweisen als die jüngeren Kirchenmitglieder. Dies bleibt auch ten-

denziell bis heute so. Eine Erklärung dafür ist einerseits die altersspezifische

Typik einer stärker einsetzenden Beschäftigung mit Fragen nach dem Sinn

des Lebens und des Todes. Andererseits hat diese Alterskurve aber auch ei-

ne zeittypische Abflachung erhalten, die auf eine generationale Veränderung

hindeutet: Entsprechend der heute erhöhten Neigung zum Austritt aus der

Kirche und der geringeren Relevanz von Kirchlichkeit im gesellschaftlichen

Alltag und dem z.T. gänzlichen Fehlen religiöser Sozialisation in der Fami-

lie auch unter Kirchenmitgliedern ist auch bei Älteren die Verbundenheit mit

der Kirche geringer geworden. Dennoch bilden heute immer noch die soge-

nannten jungen Alten zwischen 60 und 69 Jahren die am stärksten verbun-

dene und gleichzeitig ehrenamtlich aktivste Gruppe (vgl. Spieß/Wegner 2014:

73ff).40 Auffällig an den aktuellen Gesamttendenzen ist zudem eine Abnahme

der mittleren Verbundenheit: Kirche erscheint nicht mehr als selbstverständ-

licher wertbindender Hintergrund, sondern man entscheidet sich entweder

für die aktive Partizipation oder man steht der Kirche trotz Mitgliedschaft

eher fern (vgl. Schädel/Wegner 2014: 86ff).

Das Gesagte gilt in ähnlicher Weise für das katholische Milieu wie aus

einer jüngst erschienenen Mitgliedschaftsstudie mit dem Titel »Kirchenmit-

glied bleiben?« (Calmbach/Flaig/Möller-Slawinski 2019) zu entnehmen ist.

Dabei zeigt sich zwar ein äußerst diversifiziertes Bild der Mitgliedschaft in

der katholischen Kirche, das auf insgesamt sieben Typen zugespitzt wurde,

allerdings kann man auch hier einige auffällige altersbezogene Haufenbil-

dungen identifizieren: So bilden die »Bekennenden« (13 %) zusammen mit

den »Kompromisslos-Beharrenden« (13 %) gut ein Viertel der Kirchenmit-

glieder ab, das der katholischen Kirche sehr verbunden ist. Beide Gruppen

haben einen starken Überhang aus der Alterskohorte von über 65-Jährigen.

40 Vgl. auch die überkonfessionellen Auswertungen von Statistiken durchMichael Ebertz

(2009) oder Lars Charbonnier (2014).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 161

Die »Gemeindeverwurzelten« (16 %), die ebenfalls sehr loyal zur katholi-

schen Kirche und ihren Werten und Glaubensaussagen stehen, sind relativ

ausgeglichen in ihrer Altersverteilung. Für alle drei Typen stellt die katholi-

sche Kirche auch heute eine Art moralischen Kompass dar. Demgegenüber

setzten sich 32 Prozent der Mitglieder ab, die in der Studie zur Gruppe der

»Sozial-Fokussierten« (7 %), die kritisch zur Kirche stehen, zur Gruppe der

»Dienstleistungsorientierten« (9 %), die eher ein profanes Bindungsverhältnis

zur katholischen Kirche haben oder zur Gruppe der »Religiösen Freigeister«

(16 %) gehören. Alle drei Typen sind durch unter 35-Jährige überrepräsentiert.

Daneben steht die größte Gruppe der »Entfremdeten« mit 26 Prozent, die

durch die Mitglieder mittleren Alters geprägt ist, also den 35- bis 65-Jährigen.

Insgesamt zeigt sich also einerseits eine große Bandbreite von Mitglie-

dern in der katholischen Kirche, wovon fast die Hälfte zu einer sehr über-

zeugten Kerngemeinde gehört, denen die alltägliche Orientierung an der ka-

tholischen Kirche (ihrem Heilsverständnis und ihrer religiösen Praxis) sehr

wichtig ist, und die eher den hohen Alterskohorten angehören, und einer jün-

geren engagierten, allerdings auch kritischen und freigeistigen Gruppe, die

nicht sehr an den dogmatischen Aussagen der katholischen Kirche hängt, so-

wie zuletzt einem Viertel der Nicht-Engagierten, die offenbar nur auf einen

Anlass warten, die Kirche dann doch zu verlassen. Es scheint also auch hier

quantitativ ein Generationenbruch identifizierbar zu sein. Es ist allerdings

unklar, worauf er sich genau bezieht, warum diejenigenmittleren Alters noch

in der Kirche sind und was die Jüngeren unter den Mitgliedern umtreibt.

 

Eine wichtige Parallelentwicklung zu diesem Bedeutungswandel von Kirche

ist der Wandel der Lebensverläufe. Dieser wird als Wandel von der »Unord-

nung« der Lebensverhältnisse »ohne Normveränderung« in der Nachkriegs-

zeit (vgl. Mayer 1998: 441) durch Flucht, Vertreibung, hohe Scheidungsraten,

Berufsnot der Jugend, zerrüttete Familien, erwerbstätige Witwen etc. hin

zu einer Reorganisation der Lebensverhältnisse in Form der sogenannten

Normalbiografie verortet. Während die Zeit der »Unordnung« insbesondere

die in den 40er Jahren bis in den Anfang der 60er Jahre Geborenen betraf,

stellte sich das »institutionalisierte Normalmodell des Lebenslaufs« (Kohli

2002) erst ab Mitte der 1950er Jahre bis zum Anfang der 1970er Jahre ein.

Diese ›normalbiografische‹ Idealform meint vor allem die regelhafte chrono-

logische Dreiteilung des Lebensverlaufs: Kindheit, dann Erwachsenenzeit als

Aufnahme der Erwerbstätigkeit als lebenslanger Beruf und Gründung einer

eigenen Familie, schließlich der Abschluss mit dem Rentenalter als Austritt

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Religöse Pluralitäten

aus dem Erwerbsleben. Begleitet und unterstützt wird die Einrichtung

dieses Norm(al)verlaufs z.T. bis heute durch gesellschaftspolitische Struk-

turmaßnahmen wie z.B. die steuerliche Begünstigung von Verheiratung,

Abtreibungs- und Selbsttötungsrestriktionen und spezifische Gesetzeslagen

(Ehemann als Haushaltsvorstand bis 1972, Scheidungsgesetze, Kinderbetreu-

ungsbedingungen u.ä.), die mit christlich-kirchlichen Normvorgaben und

Vorstellungen gekoppelt waren und z.T. noch sind.41 Für Frauen stellte sich

die Umsetzung dieses normalbiografischen Verlaufs allerdings regelhaft eher

als brüchig dar, da nach der Kindheit zwar u.U. ebenfalls zunächst ein Beruf

gelernt wurde, dann aber spätestens mit dem ersten Kind die Ehe und damit

auch die Familienphase einsetzte. Aus der Familienphase stiegen die Frauen

nur selten wieder aus, um einen Beruf (geschweige denn den erlernten Beruf)

oder andere Lebensprojekte (wieder) aufzugreifen.

Ab Mitte der 1970er Jahre setzte dann einerseits eine Rezession im Ar-

beitsmarkt ein, andererseits aber auch eine zunehmendeMobilität, die Erfin-

dung der »Pille« als bahnbrechende Verhütungsmethode für alle sowie breite-

re Bildungsmöglichkeiten und -chancen und damit insgesamt höhere Indivi-

dualisierungschancen. Zum Teil hat sich dies auch auf die ältere Generation

ausgewirkt – was insbesondere für Frauen dann ggfs. Scheidung und/oder

den Wiedereinstieg in Berufe u.ä. nach der damals noch recht frühen Famili-

enphase bedeuteten konnte –, besonders aber auf die ganz andere Lebens-

planung der jüngeren Generation der ab Anfang der 1960er Jahre Gebore-

nen. Diese jüngere Generation hat verstärkt zunächst einmal keine Kinder

bekommen wie auch die Heirat aufgeschoben, die berufliche Entwicklung

stand eher an vorderer Stelle. Nach einer Phase des Einknickens von Kin-

derzahlen in Deutschland zeigt sich heute mit der gesetzlichen Erleichterung

der Gleichzeitigkeit von Erwerbstätigkeit und Familie durch weitreichendere

Kinderbetreuung und Finanzierung der Anfangsphase junger Familien eine

Entspannung bezüglich der Familienbildung; wenngleich das Alter der Fa-

miliengründungsphase (Heirat und erstes Kind) dennoch stetig in die Höhe

gegangen ist.42 Kirche spielt bei diesen jüngeren gesetzlichen Entwicklungen

41 Die kirchlichen Normvorgaben haben sich allerdings im Zuge der gesellschaftlichen

Entwicklung ebenfalls verändert (vgl. dazu die Orientierungshilfe zum Thema Familie

der EKD 2013).

42 In den 1970er Jahren betrug das Durchschnittsalter der Frauen, die ihr erstes Kind be-

kamen, in Westdeutschland noch 24 Jahre, in Ostdeutschland bis 1989 22-23 Jahre. Im

Jahre 2015 sind Frauen durchschnittlichmit 29,6 Jahren das ersteMalMutter geworden

(vgl. BMFSFJ 2018: 30).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 163

kaum noch eine öffentlich normierende Rolle, weder als gesellschaftspoliti-

scher Player noch als familiäre Kontrollinstanz – wenngleich dies bis heute

auch abhängig von örtlichen Strukturen ist, das heißt, es macht in Bezug auf

die Bedeutung von kirchlichen Organisationen einen Unterschied, ob man

eher in einem urbanen, kleinstädtischen oder dörflichen Milieu lebt.

Im Kontrast zu einer abnehmenden Relevanz der kirchlichen Dienste und

kirchlichen Normgebung wie Kontrolle im Alltag der Menschen steht die Zu-

nahme von Religion und religiöser Pluralität als öffentliches mediales Thema

in den letzten Jahren. Bereits in den 1970er Jahren haben sich alternative, auch

religiös-alternative Lebensformen im Zusammenhang der gesellschaftlichen

Verarbeitung des Bruchs mit der einseitigen Fortschrittserwartung und mit

den normativen Repräsentationen der christlichen Kirchen etabliert.43 Heute

steht allerdings vor allem die Thematisierung des Islams wie auch die Ver-

bindung von Religion mit weltweiten Konflikten im Fokus der öffentlichen

Thematisierung von Religion. Insofern sind statistische Ergebnisse wie hier

zur Kohortenbildung immer auch nur in Bezug auf ihre diskursiven gesell-

schaftlichen Kontexte interpretierbar.

 

Das Gesagte gilt nicht nur für die autochthone Bevölkerung, die seit Genera-

tionen in Deutschland lebt und in der Regel einen evangelischen oder ka-

tholischen Hintergrund hat. Die Erosion traditioneller Familienbildung und

die zunehmende institutionelle Säkularisierung betrifft auch nach Deutsch-

land migrierte Musliminnen und Muslime. Zwar bringen manche der älteren

InterviewpartnerInnen mit muslimischem Migrationshintergrund auch spe-

zifische Einflüsse aus dem Herkunftsland oder durch längere Migrationsge-

schichten mit, allerdings betreffen alle migrations- und islambezogenen Ent-

wicklungen und Debatten in Deutschland letztlich ebenfalls beide Gruppen.

Dies hat sich bereits bei der Identifizierung undHerausarbeitung der bedeut-

samen Diskurse für unsere Befragten gezeigt (Kap. 4.1) und wird sich einmal

mehr im folgenden Kapitel erweisen. Gleichwohl wurde auch deutlich, dass

die angesprochenen gesellschaftlichen Diskurse MuslimInnen und ChristIn-

nen durchaus unterschiedlich positionieren. Insofern ist es wenig überra-

schend, dass dies auch zu unterschiedlichen Bearbeitungen, Artikulationen

43 Wie z.B. die New Age-Bewegung, Ökologiebewegung, die Rezeption fernöstlicher Re-

ligionen und das Aufkommen von den sog. Jugendsekten (Hare Krisna, Baghwan u.ä.).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Religöse Pluralitäten

und Positionierungen in Bezug auf diese Diskurse führt.44 Solche Dynami-

ken bleiben als unterschiedliche Positionierungen auch in unserer folgenden

generationalen Ordnung bestehen, da wir diese – wie oben ausgeführt – als

einen gemeinsamen Problemhorizont verstehen, in dem Diskurse gemein-

sam als zentral hervorgebracht, z.T. in Gegendiskursen und biografisch un-

terschiedlich bearbeitet und angeeignet werden. Spezifisch für gegenwärtige

kulturelle Generationen ist also ihre inhärente Pluralisierung durch die indi-

viduierten Positionierungen, die innerhalb dieser zu den verhandelten domi-

nanten Diskursen eingenommen werden können.

4.2.3 Kulturelle Generationen der Wahrnehmung von Religion und

religiöser Pluralität

Die folgende Darstellung von Fallbeispielen aus unserem Sample in drei Ge-

nerationen erfolgt sowohl vor dem Hintergrund des Vergleichs der Biografi-

en wie ihrer Zuordnung zu den sie prägenden Diskursen. Dabei haben wir

den sozialisatorischen Hintergrund sowie die formative Phase der Biogra-

fien (im Alter von etwa 17-25 Jahren) in den Blick genommen. Dass wir das

Konzept der Generation vor allem als eineMöglichkeit zur heuristischen Ord-

nung unterschiedlicher Diskurse und ihrer zugehörigenWahrnehmungswei-

sen von Religion und religiöser Vielfalt verstehen, ergibt sich bereits aus der

zuvor dargelegten Erkenntnis, dass biografische Prägungen und Handlungs-

entscheidungen nach der formativen Phase des jungen Erwachsenen nicht

Halt machen. Vielmehr ist von einer Aufschichtung diskursiver Prägungen in

Biografien auszugehen. Zudemwirken sich weitere Faktoren wie z.B. Bildung

und Urbanität unter Umständen auf die Länge der formativen Phase aus und

beeinflussen somit, welcher sozialen Generation gerade diejenigen eher zu-

gehören, die sich in der Übergangsphase von zwei Generationen befinden. Im

Folgenden zeigen sich dadurch zeitliche Überlappungen der formativen Pha-

sen wie auch der Alter; das heißt, die zeitlichen Grenzen unterschiedlicher

Generationen sind nicht auf das Jahr genau zu bestimmen, auch wenn wir

im Folgenden solche Einteilungen formal vorgenommen haben. Die drei Ge-

nerationen, die wir im Folgenden vorstellen, erstrecken sich fast über die ge-

samte Altersspanne unseres Samples (Geburtsjahre 1935-1995), ohne dass aber

44 Diesen unterschiedlichen Bearbeitungen, Artikulationen und Positionierungen wer-

den wir in Kap. 5 im Hinblick auf religiöse Identitätsdiskurse vertiefend nachgehen.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 165

auf alle Interviews eingegangen werden kann; zumal für die Interviewpart-

nerInnen, die ihre Sozialisation und Postadoleszenz außerhalb Deutschlands

verbracht haben, hier keine generationentypische Einordnung erfolgen kann.

Vielmehr werden besonders typische Fälle oder ggfs. interessante Ausnahmen

beispielhaft aufgegriffen.

Die Generation der Jahrgänge 1980 bis 199545

Wie in Kapitel 4.1 dargelegt, ist diese jüngste und zum Zeitpunkt des Inter-

views zum Teil noch in der formativen Phase befindliche Generation in Bezug

auf Religion besonders durch die Diskurse umdie Ereignisse von 9/11 geprägt,

die den Islam von seiner vormaligen Abwertung als rückständige Kultur hin

zu einer religiösen Bedrohung zuspitzen. Gesteigert wird die Präsenz dieses

›religionisierten‹ Migrations- und Islam-Diskurses dabei von der seit spätes-

tens der Jahrtausendwende sich rasant ausbreitenden medialen Vernetzung

der Privathaushalte. Religiöse Pluralität in dieser sezierten Facette des Islam-

diskurses hat nun sozusagen jedes Wohnzimmer in Deutschland erreicht.

Dabei spielen durchaus flankierende Diskurse der Integration und des inter-

religiösen Dialogs eine Rolle; letzterer wird in der Folge zeitweilig auch staat-

lich gefördert. Weniger explizit als diese Diskurse werden andere dieser Ge-

neration selbstverständliche Hintergründe thematisiert, etwa die fortschrei-

tende Säkularisierung der Gesellschaft, die sich gesamtgesellschaftlich nicht

nur am nachhaltig stetigen Rückgang der Mitgliedschaften in den Kirchen

wie auch ihrer Stagnation in den heute etablierten islamischen Moscheege-

meinden zeigt,46 sondern implizit auch z.B. in den Diskursen zur Integration

45 Die Erhebung der Interviews hat zwischen 2014 und 2016 stattgefunden und die Per-

sonen sollten über 18 Jahre sein (vgl. dazu eingehender auch Kap. 2). Insofern endete

unser Sample hier.

46 Der Anteil von Kirchenmitgliedern hat sich nach der Wiedervereinigung allein zwi-

schen 1990 und 2013 um 16 % (katholische Kirche) bzw. 22 % (EKD) verringert. Der

Anteil der Mitglieder in einer der großen Konfessionen ist auf 53,2 % der Gesamtbe-

völkerung geschrumpft (vgl. fowid 2018). 5,1 % der Bevölkerung in Deutschland be-

zeichnet die Forschungsgruppe Weltanschauungen in Deutschland (fowid) als »kon-

fessionsgebundene Muslime« (ebd.). In Bezug auf die MuslimInnen ist es schwer, eine

objektive Größe für eine Einschätzung des Verhältnisses zu ihrer Religion zu geben.

Über die Mitgliedschaft lässt sich in Bezug auf das Verhältnis wenig ablesen, da im

Verständnis muslimischer Traditionen jeder Mensch als MuslimIn geboren wird und

keine weiteren Aufnahmerituale dazu notwendig sind. Zwar werden die islamischen

Verbände weitgehend als Vereinigungen anerkannt, die die islamischen Ritualgebe-

te, Betreuung von MuslimInnen in Not u.ä. anbieten, allerdings muss man dazu nicht

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Religöse Pluralitäten

widerspiegelt, wenn hier der Islam fast schon in laizistischer Manier staatlich

und zivilgesellschaftlich eingehegt und kultiviert wird. Am ehesten lässt sich

die Zunahme des Säkularisierungsdiskurses dabei den Reaktionen der ältes-

ten InterviewpartnerInnen auf eine von ihnenwahrgenommene abnehmende

Selbstverständlichkeit von Religiosität ablesen: So merkt z.B. eine Interview-

partnerin an, dass man sich heute nicht mehr nur über konkrete Glaubens-

inhalte, sondern mittlerweile überhaupt für seinen Bezug auf Religion und

seinen Glauben rechtfertigen müsse. Aber auch der Integrationsdiskurs in

Bezug auf den Islam bestärkt implizit immer wieder den Säkularitätsdiskurs

als einen, der die autochthone Gesellschaft adäquat beschreibe.

Bei den jüngsten InterviewpartnerInnen ohne Migrationshintergrund

zeigt sich die Selbstverständlichkeit von Säkularität zunächst auch ein-

fach daran, dass es keine Besonderheit ist, ohne religiöse Sozialisation

aufzuwachsen. So ist Jessica (Jg. 1989), die derzeit soziale Arbeit an einer

evangelischen Hochschule studiert, zwar in die Nachbargemeinde durch

das Bemühen ihrer Großmutter hineingewachsen, die Eltern hatten aber

bereits keine Bezüge mehr zu Religion. Jessica ist letztlich sogar konfirmiert

worden, ihr Engagement im Bereich einer interreligiösen Mädchengruppe ist

allerdings kaum mit Religion verbunden. Über die Teilnahme an Aktivitäten

des Jugendpfarramts in der Gemeinde ließ sie sich schließlich selbst zur

Jugendleiterin ausbilden. Ihre Motivation dabei richtete sich vornehmlich

darauf – wohl angetrieben durch ihre eigenen Erfahrungen –, Kinder, die

sich ausgeschlossen und benachteiligt fühlen, zu unterstützen. Religion

spielt dabei für sie keine große Rolle und wenn doch, ist auch noch nicht

entschieden, auf welche religiösen Traditionen sie jeweils zurückgreifen

wird:

»Also ich würde sagen, ich richte mich jetzt quasi nicht nach der Religion, sondern,

ich richte mich danach, wie ich über manche Sachen denke. Und da kann’s eben

Mitglied sein. In der Regel ist das Verhältnis zu dieser Dienstleistung über Spenden

geregelt. Insofern sind Zahlen zu Mitgliedern von Moscheevereinen nur sehr bedingt

aussagekräftig. Es gibt allerdings dennoch Hinweise darauf, dass die Zahlen prakti-

zierender MuslimInnen zumindest stagnieren, sowie auch Stimmen von Imamen aus

Moscheevereinen, die die geringe Resonanz bei Kindern und Jugendlichen bezüglich

der Angebote der Moscheen beklagen (vgl. dazu z.B. Blume 2017 und fowid 2018, die

etwa konstant 20 % der in Deutschland lebenden MuslimInnen als »konfessionsfrei«

aus ihrer Statistik herausnehmen).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 167

sein, dass ich dann sage, ja, es stimmt im Christentum, aber es stimmt auch im

Buddhismus oder so.« (Jessica)

Marcel (Jg. 1984) ist ebenfalls nicht selbstverständlich an Religion und Kirche

gebunden. Wie er berichtet, sind seine Eltern im Zuge der 1968er-Bewegung

aus der Kirche ausgetreten, sein Vater ist darüber hinaus überzeugter Athe-

ist und Hobby-Astrophysiker. Ohne Mitglied einer Religionsgemeinschaft zu

sein, hat die Mutter über ihre Teilnahme am Kirchenchor Kontakt zu einer

evangelischen Gemeinde. Über diesen Kontakt fährt Marcel in seiner Jugend

mehrfach auf Ferienfreizeiten der Gemeinde mit und lässt sich schließlich –

unter starker Auseinandersetzung mit dem Vater – evangelisch taufen.

Religion ist zwar bei beiden, wenn überhaupt, dann traditionell kirch-

lich geprägt – also nicht über alternative Spiritualität oder Ähnliches – und

dies in einem nicht nur geringen Maße, sondern vor dem Hintergrund ei-

nes familiären Traditionsabbruchs und einer Neuzuwendung. Angesichts der

zitierten Mitgliedschaftsstatistiken der Kirchen lässt sich vermuten, dass ei-

ne Neuzuwendung nicht die Regel ist,47 gleichwohl zeigt sich im generatio-

nalen Zusammenhang auch eine Typik in ihrer biografischen Deutung: So

hat diese Generation ganz besonders mit der einerseits nahezu unausweich-

lichen Präsenz des Islamdiskurses als Bedrohungsdiskurs zu tun und ande-

rerseits ist Säkularisierung als impliziter Diskurshintergrund ebenfalls do-

minant. Der Diskurs über den Islam berührt zwar unsere christlichen In-

terviewpartnerInnen nicht direkt, regt sie aber durchaus zur persönlichen

kritischen Positionierung bezüglich Religion an. Marcel bezieht sich hierauf,

wenn er konstatiert, dass Religion nicht intolerant werden dürfe, und Religi-

on auch Schattenseiten haben könne. Auffällig – besonders im Vergleich mit

den muslimischen Befragten dieser Generation – ist, dass Religion von bei-

den nicht grundsätzlich gegen solche Nutzung verteidigt wird. Ihr Zugang

zu Religion erscheint eher durchgängig postsäkular verankert: Es ist ein auf-

geklärter, aber selbstkritischer Bezug zu Religion als einem möglichen alter-

nativen Konzept von der Welt.48 Keiner der beiden legt sich dabei allzu fest.

Die Alltagsrelevanz von Religion für sie persönlich ist gering. Verortet wird

zumindest die eigene Religion kognitiv oder erfahrungsbasiert als mögliche

47 In unser Sample haben es selbstredend nur die Fälle geschafft, die sich letztlich in

irgendeiner Weise für eine Neuzuwendung zum Religionsdiskurs entschieden haben.

48 Der Begriff des Postsäkularen bezieht sich auf Jürgen Habermas. Er wird kontrovers

diskutiert (vgl. hierzu z.B. Lutz-Bachmann 2014), erscheint uns aber fruchtbar in obiger

Zuspitzung für diese generationale Kultur von Religion.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Religöse Pluralitäten

Erklärung für das, was sich rational nicht erklären lässt: also eine Art Resi-

dualkategorie z.B. für ein mögliches jenseitiges Leben (Jessica49) oder eine

»Restmystik« für Unerklärbares in der Natur (Marcel50). Religion selbst ist für

sie ein interessantes Surrogat zur Darstellung der Unverfügbarkeit gewisser

Lebensbereiche. Religiöse Vielfalt bzw. andere Religionen oder AnhängerIn-

nen anderer Religionen und konkretes religiöses Leben kommen für sie dabei

erstmal nicht in den Blick. Zwar präsentieren sie in den Interviews einWissen

um die religiöse Vielfalt in der eigenen Nachbarschaft oder auch in anderen

Ländern, wie sie sie auf Reisen erlebt haben, und auch eine gewisse Neugier.

Aber eine Relevanz für das eigene alltägliche Leben scheint dabei kaumdurch.

So bleiben die persönlichen Bezüge zu FreundInnen undBekanntenmit ande-

rem Glauben – die es durchaus gibt – diesbezüglich entsprechend vage. Das

interreligiöse Interesse ist für Marcel eher motiviert durch seine Beziehung

zu dem Gemeindepfarrer aus seiner Jugend, zu dem er auch heute noch ein

lockeres Verhältnis pflegt, sowie zu einer neuen Freundin, die aus einer mus-

limischen Familie kommt. Bei Jessica ist das Interesse an religiöser Vielfalt

vor allem durch ihren Kontakt zur Jugendleiterin, die sie in die interreligiöse

Mädchengruppe eingeladen hat, entstanden. Beide heben denWert eines sol-

chen interreligiösen Engagements durchaus sehr positiv hervor: Jessica will

hierdurch z.B. religiöse Regeln, denen sich andere verpflichtet fühlen, ken-

nenlernen. Dabei schwingt bei ihr auch ein gewisser Bildungsaspekt mit, der

aufgrund ihrer Aufstiegsbiografie von Bedeutung ist. UndMarcel findet, dass

Toleranz wichtig ist, relativiert damit gleichzeitig allerdings die Bedeutung

seiner Teilnahme am interreligiösen Dialog bzw. am gemeinsamen Friedens-

gebet, da diese dann letztlich wenig Wirkung für ihn entfalte. Eine solche

eher distanzierte Haltung zur eigenen Beteiligung am interreligiösen Dialog

entspricht im Übrigen durchaus der statistischen Feststellung, dass die jün-

gere Generation von ChristInnen in den Dialogen kaum anzutreffen ist (vgl.

Klinkhammer et al. 2011: 53f.).

 

Inwiefern kann man nun von einer Generation sprechen, wenn wie schon an-

gedeutet, der Migrations- und Islam- wie auch der Integrationsdiskurs die

jungen MuslimInnen unseres Samples ganz anders positioniert? Zunächst

49 Jessica glaubt an Wiedergeburt, weil ihr dies am plausibelsten erscheint, wie sie er-

zählt.

50 Marcel nennt sich einen »Ökozentristen« undwill sich damit gegen einen Anthropozen-

trismus positionieren,weil er vielmehr »das Leben« insgesamt »beschützenswert« findet.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 169

kann konstatiert werden, dass der säkularisierte öffentliche Diskurs für diese

jungen MuslimInnen der gleiche ist wie für die im weitesten Sinne christli-

chen Befragten wie Jessica und Marcel. Und auch die Säkularisierung unter

MuslimInnen scheint voranzuschreiten, was allerdings kaum mit Zahlen zu

belegen ist, außer denen, dass die Moscheevereine trotz zunehmender Eta-

blierung zahlenmäßig zumindest nicht zu wachsen scheinen.51 Gleichzeitig

fand die religiöse Sozialisation dieser jungen Generation von MuslimInnen

fast selbstverständlich flankiert von institutionalisierten Gemeindeaktivitä-

ten statt, auch wenn nicht immer in deutscher Sprache und zumeist noch in

den sogenannten Hinterhofmoscheen (das heißt, in unterprivilegierten und

kaum sichtbaren Räumen). Die deutsche Sprache ist für diese Generation

aber selbstverständlich, da sie bereits das deutsche Schulsystem durchlaufen

haben.

Allerdings ist die trennendeMarkierung von Religionen in christliche und

islamische im medialen Diskurs so markant (vgl. Kap. 4.1.6), dass sich dem

die junge Generation von MuslimInnen kaum zu entziehen vermag. Gerade

in ihrer formativen Phase sehen sie sich aufgefordert, Bewältigungsstrategi-

en zu entwickeln, ummit den in den Diskursen implizierten Zuschreibungen

umzugehen. Wie drückt sich dies nun als biografische Prägung und im Deu-

tungsmuster von Religion und religiöser Vielfalt bei den jungenMuslimInnen

in unserem Sample aus? Die jüngste unserer InterviewpartnerInnen, Meli-

na (Jg. 1995), Studentin der Biologie, lässt in der Darstellung ihrer Lebensge-

schichte recht deutlich werden, dass sie um die Erwartungen und Befürch-

tungen, die gesellschaftlich an sie gerichtet sind, weiß. Melina verweist auf

ihre libanesisch-palästinensische Familie und dabei schwingen Faszination

und Befremden mit, aber vor allem auch Stolz auf die Anpassungsleistung

ihrer Eltern in Deutschland, sowie darauf, dass sie selbst sich nun in drei

Kulturen und Sprachen auskenne. Die dominante diskursive Anfechtung als

MuslimIn und als möglicherweise ›nicht integriert‹ wendet sie insofern posi-

tiv umund formuliert: »Ich bin ein bisschen aus allen drei Ländern«. Ihr Verhältnis

zur Religion ist durchaus intensiv, aber auch dies setzt sie positiv in den ge-

sellschaftlich-diskursiven Rahmen. Melina beginnt ohne Absprache mit den

Eltern ab der fünften Klasse auf dem Gymnasium ein Kopftuch zu tragen und

auch hier betont sie: »ich wusste, ich mach‘ das Richtige, ich wusste, das ist ein freies

Land, ich wusste, ich störʼ damit niemanden«. Sie habe also alles Notwendige im

51 Siehe hierzu Fußnote 46 in diesem Kapitel.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Religöse Pluralitäten

Blick bei dieser Entscheidung: das eigene Wohl, die gesellschaftliche Legiti-

mität, und auch die soziale Verträglichkeit. Religion sei ihr allerdings »das

Wichtigste überhaupt«. Dabei ist es ihr im Interview wichtig zu betonen, dass

sie sich ihre Religion selbst aneignet und nicht einfach Autoritäten oder Tra-

ditionen folge. Immer wieder gibt sie an, recherchiert zu haben, Argumen-

te gesammelt, Begründungen gesucht, also einen gleichsam wissenschaftlich

belegenden Umgang mit ihrer eigenen Religion zu pflegen. Religion ist hier

also alles andere als eine Residualkategorie für alles Unberechenbare, sondern

Zentrum der Handlungsorientierung, die aber als ebenso rational, freiwillig

und bewusst gewählt gelten soll. Dabei ist es wichtig, nicht nur gute Argu-

mente für die Annahme von Religion, sondern auch genau des Islams zu ha-

ben.Hierfür dient ihr auch der interreligiöse Austausch, über dessen Einfluss

auf ihren Glauben sie im folgenden Zitat resümiert:

»also ich mit meinem Glauben dahin zu gehen und zu hören, dass es nicht so un-

terschiedlich ist, ist ʼne super Bestätigung für mich, dass das, was in den Medien

abläuft – Schwachsinn ist. […] Ja., es ist schön, das zu hören, dass man doch nicht

so anders ist.« (Melina)

Die Positionierung, die Melina mit dieser Selbstdarstellung betreibt, er-

scheint vor allem als Herstellung eines Gegendiskurses zum gesellschaftlich

dominanten Integrations- und Islamdiskurs. Dabei ist zudem nicht nur der

Bezug auf Religion als rationale Option auffällig, sondern insgesamt ihr

Diskurs der ›Multioptionalität‹ in Bezug auf Bildung, Kultur und Religion.

Durch diesen positiven Bezug auf ihren selbstverständlich globalisierten

Alltagsblick rückt sie diese Aspekte als optional in den Blick. Gerade dieser

letzte Punkt ist einer, der bei Marcel und Jessica eher marginal ist, aber

durchaus doch auch den Radius der Möglichkeiten und Wahrnehmung von

Vielfalt prägt.

Bei der Jurastudentin Namika (Jg. 1989), ebenfalls Kind einer Flüchtlings-

familie aus dem Libanon, lässt sich eine ähnliche Haltung zum Islam beob-

achten, wenngleich sie distanzierter zur Religion ist als Melina. Namika trägt

im Alltag kein Kopftuch, nur wenn sie in die Moscheegemeinde geht, zieht

sie ein Tuch über. Dieses Verhalten ist durchaus etwas, mit dem sie sich in

ihrer Erzählung unaufgefordert in Rechtfertigungsnot bringt: Sie sagt, dass

es Wichtigeres gäbe als das Kopftuch im Islam, bezeichnet es aber als islami-

sche Pflicht. Auch mit dieser Haltung zeigt sie Distanz zu religiösen Ritualen

und Normen, ohne ihre religiöse Gültigkeit aber infrage stellen zu wollen. Im

Gegenteil ist sie offen für alles, was als Nachweis für das wunderbare Wis-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 171

sen des Korans wie auch für die göttliche Schöpfung gelten kann – darunter

sowohl vielfältige Video-Clips aus dem Internet als auch ihre familiäre Tra-

dition. Auch ist Namika bestrebt, den Islam neben einer insgesamt alltags-

weltlichen Einbettung über die Eltern und die Gemeinde als eine objektive

Komponente in einen rationalen Begründungszusammenhang zu stellen.

 

Die beeinflussenden religionsbezogenen Diskurse – Islamdiskurs einerseits,

Säkularisierungsdiskurs andererseits – sind bei den jüngsten christlichen

und muslimischen InterviewpartnerInnen unseres Samples somit weniger

different als es auf den ersten Blick durch ihre unterschiedliche religiöse

Praxis und Intensität ihrer Religiosität erscheint; vielmehr sind es die un-

terschiedlichen gesellschaftlichen Positionen, die ihnen innerhalb dieser

Diskurse zugewiesen werden, die sie anders darauf reagieren lassen: Wäh-

rend der Islam- wie der Säkularisierungs- und Integrationsdiskurs auf die

christlichen Befragten als Bestätigung der Richtigkeit einer Distanzierung

von Religion wirkt, scheint er bei ihren muslimischen AltersgenossInnen

ebenfalls prägend auf die Rationalisierung des Zugangs zum Islam (was

hier als Essentialisierung bis hin zu einer Fundamentalisierung der Religion

erscheint) zu wirken. Der Islam wird in seinen Aussagen konkret ernstge-

nommen und überprüft – auch im Gegenüber zum Christentum – und als

Option gewählt. Die Hervorhebung der ›Multioptionalität‹, die sich bei den

MuslimInnen auf ihre Herkunft bezieht, weist zudem auf einen zweiten hier

aufgerufenen impliziten Diskurs neben dem der Säkularisierung hin, dem

der gesellschaftlichen Individualisierung. Diesen Individualisierungsdiskurs

bemühen auch Marcel und Jessica, allerdings im Rahmen ihres Umgangs mit

Religion als Option so selbstverständlich, dass es kaum auffällt.

Von den muslimischen jungen Befragten wird überdies eine Verfangen-

heit im dominanten Islamdiskurs und/oder seiner Abwehr zurückgewiesen,

da man persönlich keinen Anfeindungen ausgesetzt sei, wie beide betonen.

Allerdings tut insbesondere Melina viel dafür, dass ihre Religiosität nicht als

fundamentalistische Einstellung falsch verstanden wird und ihr nicht zum

Nachteil gereicht: So ist sie verschiedentlich ehrenamtlich tätig und auch ih-

re Teilnahme am interreligiösen Dialog könne denMenschen vermitteln, dass

sie tolerant und integriert sei.

Trotz dieser unterschiedlichen Positionen in den zentralen Religionsdis-

kursen der Gegenwart (Säkularisierung und Islam als Bedrohung) und ei-

ner sehr unterschiedlich intensiven Religiosität erscheint die Deutung der sie

umgebenden religiösen Pluralität im Übrigen grundsätzlich selbstverständ-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Religöse Pluralitäten

lich. Wie sich dies auch schon bei Marcel und Jessica gezeigt hat, ist Religion

säkular grundiert und ihr ist somit grundsätzlich mit Toleranz zu begegnen.

Andere religiöse Lebensführungen kommen auch bei den jungen MuslimIn-

nen in den Blick, wie die indische Hochzeit einer Freundin, die Namika be-

sucht, oder christlich-säkulare Bekannte und FreundInnen, denen Religion

nicht besonders bedeutsam ist. Allerdings werden die religiös Anderen da-

bei auch soweit distanziert, dass man sich gegenseitig nicht berührt oder

anficht: Während sich die jungen Befragten mit christlichem Hintergrund

(Jessica und Marcel) von ihren islamischen und jüdischen Bekannten nicht

anfechten lassen, weil ihre eigene religiöse Bindung dafür zu schwach ist, ist

es umgekehrt bei den jungen MuslimInnen so, dass sie sich nicht irritieren

lassen, weil sie entweder eine pragmatische Grenze ziehen (Namika) oder die

religiös Anderen ganz aus der eigenen religiösen Perspektive betrachten. Ei-

ne Aufnahme der Position der anderen geschieht hier nur insoweit, als die

eigene Position bzw. der Islam als legitim und begründet dargelegt werden

(vgl. hierzu eingehender Kap. 5.3). Vielfalt ermöglichende, implizite Diskurse

wie solche der Säkularisierung und der Individualisierung, werden zwar auch

von den jungen muslimischen InterviewpartnerInnen aufgegriffen, aber bil-

den hier vor allem die Grundlage dafür, dass sie sich aufgefordert fühlen,

eine eigenständige und rationale Entscheidung, die sie für den Islam treffen,

darzulegen.

Es ist mithin noch nicht entschieden, in welche Richtung die Positio-

nierungen die ChristInnen und MuslimInnen in Bezug auf Religion in der

weiteren Gestaltung der Gesellschaft tragen werden und ob sie mit dieser

Deutung Anerkennung in der Gesellschaft erfahren können. Insofern bleiben

diemöglichen Folgen der geradezu gegensätzlichen diskursiv-generationalen

Formung von MuslmInnen und ChristInnen unseres Samples noch abzuwar-

ten.

Die Generation der Jahrgänge 1960 bis 1980

Diese Generation erfährt ihre formative Phase in denDekaden der End-1970er

bis Mitt-1990er Jahre. Die InterviewpartnerInnen ernten bereits die Früchte

der 1968er-Bewegung: So ist Kirche zwar noch eine zentrale gesellschaftliche

Institution, insbesondere im Bereich der Erziehung und Wohlfahrt, die reli-

giöse Erziehung in den Familien allerdings – sofern sie überhaupt noch statt-

findet – hat sich davon schon vielfach abgekoppelt. Folge davonwar dann eine

starke Kirchenaustrittsbewegung in den 1980er Jahren (vgl. fowid 2018). Be-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 173

gleitet werden diese Umbrüche auch von dem immer stärkeren Einbrechen

der »Normalbiografie« (Kohli 1985), ein Umbruch, der durch eine Vielzahl von

Faktoren begleitet worden ist. In unserem Zusammenhang erscheinen die

Entkirchlichung, die Emanzipationsbewegung sowie eine neue Bildungsori-

entierung, in der die sogenannten zweiten Bildungswege erfunden wurden,

erwähnenswert zu sein. Die diskursiven Einbettungen, die für unser Sample

im Rahmen unserer Fragestellung von Bedeutung sind, waren wie im Ka-

pitel zuvor gezeigt (Kap. 1.4.3-1.4.5) insbesondere der neue gesellschaftliche

Anschluss der Kirchen über die Themen globaler Gerechtigkeit (z.B. Befrei-

ungstheologie), Friedenssicherung und Feminismus und ihr Niederschlag in

der Entwicklung der Feministischen Theologie. Dieser Aufbruch der Kirchen

brachte diese Generation aus unseremSample der Religion näher als es die El-

ternhäuser vermocht oder gewollt hatten. Religion und Kirche waren als ›mo-

ralischer Kompass‹ in Bezug auf Sexualität und Geschlechterordnung zwar

längst in den Hintergrund getreten, aber ihr neuer Bezug zu gesellschaftspo-

litischen Fragen von Gerechtigkeit, Gleichheit, Solidarität im Einsatz für die

Armen und Frieden wurde breiter wahrgenommen. Gleichzeitig zeigte sich

eine veränderte Thematisierung von Migration im Gefolge der Wirtschafts-

krise in den 1970er Jahren, in der es zum einen um die Beschränkung des

GastarbeiterInnenzuzugs ging, die sich ihrerseits auf ein Bleiben in Deutsch-

land einstellten, und andererseits um den Zuzug von Geflüchteten. Dieser

neue Diskurs über Migration wurde in der Folge in den 1980ern dominiert

von der Angst vor ›Überfremdung‹, erste fremdenfeindliche Anschläge folg-

ten darauf Anfang der 90er Jahre. Ein zentraler Gegendiskurs dazu war der

des ›Multikulturalismus‹, der die Möglichkeit eines friedlichen Miteinanders

propagierte.

Religion war bei alledem kaum ein öffentliches Thema – und wenn, dann

in Bezug auf den Islam als ›rückständige, nicht aufgeklärte Kultur‹ der Mi-

grantInnen oder in der politisierten Variante von Befreiungstheologie oder

feministischer Theologie. Dennoch entwickelten in dieser Gemengelage die

InterviewpartnerInnen dieser Generation einen spezifischen Blick auf Reli-

gion. Sofern sie ihre ersten Schritte ins Erwachsenenleben nicht in einem

gänzlich säkularen Verständnis und in allein traditionsbezogener loser An-

bindung an religiöse Rituale der Eheschließung oder Ähnliches verbrachten,

zeigt sich bei dieser Generation eine Aktualisierung von Religion als Mittel,

um an die gesellschaftlichen, kritischen Diskurse von globaler Gerechtigkeit,

Frieden und Feminismus anzuschließen. Insofern manifestiert sich hier eine

religionsimmanente Politisierung, die als ein weiterer Schritt in Richtung Sä-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Religöse Pluralitäten

kularisierung – nämlich als eine semantische oder auch religionsimmanen-

te Säkularisierung – verstanden werden kann. Diese neue Relevanzsetzung

zeichnet sich sowohl für die Christinnen wie auch die Musliminnen unse-

res Samples in dieser Zeit ab. Nicht ganz überraschend – wenngleich auch

nicht einfach zu generalisieren – ist, dass diese neue Deutung von Religion

in der formativen Phase der Biografie insbesondere für die weiblichen Be-

fragten gilt. Für die Frauen dieser Generation unseres Samples bedeutet der

Rückbezug auf Religion eine Unterstützung ihrer emanzipativen Bestrebun-

gen gegenüber patriarchalen Ansprüchen.Waren bis dahin die christliche wie

die islamische Religion eher als patriarchale Institutionen identifiziert wor-

den, so wendet sich das Blatt hier, und dies gilt, wie sich zeigen wird, für bei-

de Konfessionen, wenn auch in unterschiedlichem Verhältnis zur jeweiligen

Trägerorganisation.DieMänner dieser Generation unseres Samples zeigen in

ihren formativen Phasen dagegen zunächst eine säkular-distanzierte, wenn

überhaupt eher traditionale Haltung gegenüber Religion (diese manifestiert

sich etwa in kirchlichen Hochzeiten, landsmannschaftliche Moscheevereins-

mitgliedschaften u.ä.). Erst in jüngerer Zeit, nach 9/11, haben sie Religion für

sich aktualisiert: entweder in Anknüpfung an das genannte politisierte Ver-

ständnis von Religion52 oder in Anlehnung an die dargelegte jüngere genera-

tionale postsäkulare Deutung von Religion53.

 

Die Frauen unseres Samples hingegen, denen diese gesellschaftspolitischen

Themen ein Anliegen waren, haben ihre Hoffnung auf Umsetzung in der ka-

tholischen Kirche gesetzt (vgl. Kap. 4.1.4) und sich, wie z.B. Birgit (Jg. 1962)

und Barbara (Jg. 1961) im Zuge dessen für ein Studium der katholischenTheo-

logie entschieden, obwohl sie als Jugendliche nicht besonders religiös waren.

Birgit begründet ihr Studium damit, dass die katholische Kirche zur Anfangs-

zeit ihres Studiums beeindruckende »geistige Weite« zeigte, und Barbara hebt

die Attraktivität hervor, mit der sich die Kirche damals als »sehr offen und sehr

einladend präsentierte«. Barbara weist in ihrem Interview sehr deutlich darauf

hin, dass die Entscheidung für das Theologiestudium nichts mit einer beson-

deren religiösen Einstellung zu tun hatte:

»Religion hat überhaupt keine Rolle gespielt. Das ist… eine sehr heutige Fragestel-

lung. Die man, glaube ich Anfang der 80er so nicht gefragt hat; überhaupt nicht.

52 Vgl. dazu weiter unten unser Fallbeispiel Christian.

53 Vgl. dazu weiter unten unsere Fallbeispiele Adem und Damir.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 175

Aber wir kamen alle aus… aus einem religiösen Elternhaus. Es gab ja nichts an-

deres in Westdeutschland Anfang der 80er: man war entweder evangelisch oder

katholisch und das stellte sich im Religionsunterricht dar und das war’s aber auch

schon.« (Barbara)

Kirche wurde vielmehr als Möglichkeitsraum wahrgenommen, in dem ge-

sellschaftskritische Themen überhaupt – jenseits von konkreten (partei-)po-

litischen Zusammenhängen – bearbeitet werden konnten. Insofern steht in

dieser Zeit Kirche auch für einen Raum, in dem sowohl eine gesellschaftskri-

tische Bildung als auch eine Berufsperspektive für Frauen denkbar wird.

Christians Werdegang (Jg. 1968) schließt sich hier durchaus gut an, aller-

dings ohne dass er Religion als berufliche Bildung oder für einen emanzipati-

ven Aufbruch genutzt hätte.Christian kommt aus einembikonfessionellen El-

ternhaus, das eine christliche Gemeinschaft mit Gleichgesinnten pflegte, die

sich vor allem mit musischen und auch mit politischen Themen beschäftigte.

Christian bezeichnet sich heute selbst als »progressiven Katholiken«, der seine

Religion v.a. mit positiver Gemeinschaftlichkeit und dem Wert der »Nächs-

tenliebe« als »Kern im Glauben« verbindet. Mit dem Verlassen des Elternhauses

habe sein familiärer religiöser Bezug keine Relevanz mehr für ihn besessen.

Beruflich hat er letztlich einen künstlerischen Weg eingeschlagen. Relevant

wurde Religion für ihn erst sehr viel später wieder mit dem aufkommenden

Rassismus im Nachgang von 9/11 und insbesondere dem Zuzug von Geflüch-

teten ab etwa 2014 und der »Pegida«-Bewegung in seiner unmittelbaren Um-

gebung. Um dem Rassismus etwas entgegenzusetzen, hat er seine familiä-

ren friedensbewegten und ökumenisch orientierten Religionsbezüge aus den

1980er Jahren wieder aktualisiert. Wichtig ist ihm dieses Engagement auch,

um seinen Kindern deutliche Zeichen zu setzen und eine Richtung zu geben,

sagt er.

Auch Birgit und Barbara kommen nach unterschiedlichen Wegen im An-

schluss an ihr Theologiestudium, die sie formal und/oder inhaltlich zur ka-

tholischen Kirche wie zur Religion in Distanz gebracht haben, erst über viel

spätere (Religions-)Diskurse Ende der 1990er Jahre und im Anschluss an 9/11

wieder auf Religion als Deutungsraum zurück. Dabei schließen sie aber auch

ihr Interesse an der Kultur der MigrantInnen und später dann direkter am

Islam gleichfalls wieder an die Diskurse von Solidarität und Gerechtigkeit für

Unterprivilegierte aus den 1970er und 80er Jahren an und aktualisieren darin

ihr generational prägendes Religionsverständnis.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Religöse Pluralitäten

Andrea (Jg. 1968) bildet hierzu eine Ausnahme, da sie sich stärker als

die anderen bereits in ihrer Adoleszenz über die konventionelle Christlich-

keit hinaus auf die Suche nach religiöser Sinnstiftung gemacht hat und

damit auf die spätestens seit den 1970ern virulente alternative Spirituali-

tät zurückgreift. Ihr Interesse an anderen Kulturen und Reisen sowie ihr

Sozialpädagogikstudium, das sie an einer evangelischen Fachhochschule

beginnt, führt sie immer wieder auf konkrete Religion(en) zurück, wie sie

sagt. Zudem wählte sie Interkulturalität als Schwerpunkt ihres Studiums,

und beschäftigte sich, ausgehend von einer zwischenzeitlichen Partnerschaft

mit einemMuslim, auch für einige Jahre mit dem Islam.Mittlerweile arbeitet

Andrea seit zwanzig Jahren als Sozialpädagogin für die evangelische Kirche,

mit wechselnden Schwerpunkten in der Jugend- und Migrationsarbeit. Sie

bezeichnet sich zwar als Christin, allerdings verspüre sie keine konkrete

Bindung an irgendeine Tradition oder Institution – weder an die christliche

noch an eine der anderen, die sie in ihren Reisen kennengelernt und auch bei

diversen Selbsterfahrungs-Workshops ausprobiert hat. Nur die Arbeit bindet

sie an die Kirche, sie selbst bezeichnet sich als »spirituell«:

»ich hab auch eher so ʼnen spirituellen Ansatz, also ich glaub schon an Gott, aber

nicht als so ʼnen überschwebendes Wesen, so über uns allen, sondern so als Kraft,

als spirituelle Energie, die auch in jedem Menschen wohnt … und war deswegen

schon immer offen, auch anderen Religionen gegenüber und mach deswegen auch

gerne jetzt meine Arbeit …Und ich sprechʼ da auch offen drüber, ne, auch ähm, klar,

ich arbeite hier bei der evangelischen Kirche, aber ich sprechʼ trotzdem darüber, wie

ich ähm, wie mein Verhältnis zu Gott ist oder auch zu anderen Religionen und so.«

(Andrea)

Religionen sind für Andrea Medien der Sinngebung und unterstützen inso-

fern ihre eigene Suche danach. Ihr pädagogisch-emanzipativer Anspruch, der

Motiv ihrer sozialpädagogischen Arbeit sein mag, wird scheinbar auch von

ihrer Spiritualität getragen. So organisiert sie u.a. interreligiöse Jugendtreffs

für christliche und muslimische Mädchen, bei denen sie die Mädchen vor

allem über die eigene Religion und Religiosität sprechen lässt. Andrea reprä-

sentiert damit innerhalb dieser Generation, die die innerkirchliche Säkulari-

sierung über die Indienstnahme von Religion für gesellschaftspolitische An-

liegen vorantreibt, eine stärker außerkirchliche spirituelle Deutung von Reli-

gion, deren Strang ansonsten nicht so stark in unserem Sample anzutreffen

ist. Dies mag aber vor allem an unserem Sample liegen, das sich ja dadurch

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 177

auszeichnet, dass die untersuchten Personen in irgendeinerWeise in Kontakt

zu interreligiösem Dialog stehen.

Angestrebt wird mit dem interreligiösen Engagement in dieser genera-

tionalen Prägung eine gesellschaftliche Solidarisierung mit unterprivilegier-

ten bzw. abgelehnten Gruppen, indemman sich auf gemeinsame, allgemeine

und auch in den Religionen repräsentierte Werte beruft. Deutlich wird aber

auch, dass Religiosität konkret dabei für die Interviewten nicht von zentra-

ler Bedeutung ist: weder die eigene christliche noch die andere muslimische.

Christian und Barbara handeln soweit säkular in ihren Grundüberzeugun-

gen, dass für sie Religion Mittel zum Ausdruck gemeinsamer Werte ist, die

sie aber abstrahiert von konkret gelebten Religionen verstehen.

Für Andrea und Birgit, deren Religiosität bzw. Spiritualität durchaus

grundlegender in ihrem persönlichen Relevanzsystem verankert ist, bildet

die erfahrene religiöse Pluralität durchaus eine sozial-ethische Herausfor-

derung, den anderen trotz ihrer Andersartigkeit Gerechtigkeit zukommen

zu lassen. Eine religiöse persönliche Herausforderung ist der Islam aber

auch für diese beiden nicht. Ihr Interesse gilt entweder der asiatischen

Spiritualität (Andrea) oder der ökumenischen Frömmigkeit (Birgit).

 

In welchem Verhältnis steht nun diese generationale Prägung zu der der

MuslimInnen? Dabei geht es in dieser mittleren Generation unserer Inter-

viewpartnerInnen vor allem um die zweite Generation von MigrantInnen,

das heißt, die Kinder der eingewanderten sogenannte GastarbeiterInnen.

Deutlich wird, dass selbstverständlich auch in dieser Generation die öf-

fentlichen Diskurse über den Islam als rückständige Kultur und Muslime

als unerwünschte MigrantInnengruppe (»Das Boot ist voll« u.ä., vgl. Kap.

4.1.5) ihre Biografien direkter prägt als die der oben dargestellten Interview-

partnerInnen mit christlichem Hintergrund. Gleichzeitig erreicht auch sie

der Gegendiskurs des ›Multikulturalismus‹ sowie die politisierten Diskur-

se der Friedensbewegung, globaler Gerechtigkeit und der feministischen

Bewegung.

Die Kindheit dieser zweiten Generation von muslimischen EinwanderIn-

nen ist allerdings oftmals von Brüchen geprägt: Sie haben i.d.R. das Hin und

Her ihrer Eltern zwischen dem Herkunftsland und Deutschland erlebt, was

lange Trennungsphasen von einem oder beiden Elternteilen bedeutete, als

auch später die Unsicherheit aushalten zu müssen, ob ihre familiäre Zukunft

in Deutschland oder in der alten Heimat liegen würde – und dies z.T. nicht

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Religöse Pluralitäten

nur als mögliche Option, sondern auch als ein reales Hin und Her zwischen

den beiden Ländern.

Gleichzeitig gründen sich Ende der 1970er Jahre zunehmendmuslimische

Moscheevereine. Damit leiten sie in den 1980er Jahren – gegenläufig zum da-

maligen gesamtgesellschaftlichen Trend – eine Institutionalisierung und fast

unbemerkt auch eine ›Religionisierung‹ der islamischen Kultur in Deutsch-

land ein.54 Ein erster Antrag auf Körperschaftsrechte wird vom Verband Is-

lamischer Kulturzentren (VIKZ) 1978 gestellt – damals noch mit Unterstüt-

zung der Kirchen – aber diese zweite Generation von MigrantInnen wächst

in Deutschland noch weitgehend in selbstständig organisierten, sogenannten

Hinterhof-Moscheen auf und wird von der Elterngeneration zur Übersetzung

und für den Kontakt in die deutsche Gesellschaft gebraucht. Erst viel später,

nach den formativen Jahren ihrer Adoleszenz in den 2000er Jahren werden

manche selbst in die Vorstände nachrücken, eigene Moscheen oder Frauen-

vereine, Jugend- oder interreligiöse Vereine gründen.

Vier Fallbeispiele aus unseremSample können die Prägung und die durch-

aus unterschiedlichen Deutungsmuster und Relevanzen innerhalb dieser Ge-

neration unseres Samples differenziert veranschaulichen.

Zunächst lässt sich sehr gut anschließen mit den Beispielen zweier weib-

licher Biografien von Bilgün (Jg. 1967) und Nilüfer (Jg. 1974), die sich in ihrem

Zugriff bzw. den Deutungen der eigenen Religion nah an die oben dargestell-

ten ChristInnen anschließen. Die Ähnlichkeit besteht hier insbesondere in

der ethischen Deutung von Religion als Garant für Geschlechtergerechtigkeit

und Frieden, die vergleichbar mit der oben dargestellten Indienstnahme von

Religion ist und damit auch hier eine Art innere Säkularisierung von Religion

einläutet. So nutzen beide Frauen mit ihren je unterschiedlichen familiären

Hintergründen den Bezug auf Islam als Religion (und nicht als Kultur – wie

im dominanten Diskurs zu dieser Zeit noch üblich, vgl. Kap. 4.1.3), um Eigen-

ständigkeit sowie grundsätzliche Geschlechtergerechtigkeit auch gegen ihre

Familien für sich durchzusetzen. Bilgün, die sich in einem schwierigen Ablö-

sungsprozess von ihrem autoritären muslimischen Vater und von ihrem Ehe-

mann befindet, den sie im Alter von 16 Jahren heiraten musste, formuliert,

dass ihre Religiosität für sie dabei nicht infrage stand:

54 Siehe dazu auch Kap. 4.1.4. Insbesondere in der Türkei wurden Versuche, den Is-

lam über Parteien wieder öffentlich zu etablieren, durch Militärputsche unterbunden

oder/und die Parteien verboten. In Deutschland politisierte sich darum auch die De-

batte unter den MuslimInnen mit türkischem Hintergrund.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 179

»also ich hatte von, von- weiß ich noch, wenn ich mich an meine Kindheit erinnere,

immer ein ganz ganz positives Gottesbild, und für mich war das, damals wie heute,

immer, dass es […] quasi auch aus einem Gerechtigkeitsgefühl her, dass eben, ja,

dass Frauen benachteiligtwerden in dieserWeise, und dass das eben nicht göttlicher

Wille sein kann, ja, das habe ich natürlich nicht theologisch begründet, aber ganz

einfach mit Menschenverstand.« (Bilgün)

Entscheidend für diese Entwicklungwar aber auch, dass sie sich 1993mit etwa

18 Jahren einer recht spontanen und emotional sehr aufgeladenen Mahnwa-

che gegen den fremdenfeindlichen Hass der Taten von Mölln und Solingen

anschloss, dabei ansässige VertreterInnen der Kirchen, Schulen und Stadt-

verwaltung kennenlernte und sich mit ihnen zu weiteren Treffen verabredete.

Im Laufe der Zeit entstand daraus ein erster interreligiöser Dialogkreis und

auch Freundschaften. Bilgün interessiert sich in diesem Zuge auch tieferge-

hend für das Christentum, besucht Gottesdienste, aber letztlich entscheidet

sie sich für den Islam als ihre Religion, in der sie sich wohlfühle. Interessant

und sicherlich generationentypisch ist, dass Bilgün hier (anders als die oben

beschriebenen jungen Interviewpartnerinnen) keine Anstrengungen macht,

den Islam rational und inhaltlich gegenüber dem Christentum als die plausi-

blere Religion zu verteidigen. Ihren weiteren Bildungsweg, also ihre spätere

Studien- und Promotionszeit sowie die Teilnahme an diversen interreligiö-

sen Dialogkreisen, nutzt sie bis heute immer auch für die Bearbeitung ihres

Verhältnisses zum Islam und als Engagement gegen einen patriarchalen und

für einen »fortschrittlichen Islam«.

Die Frage von Geschlechtergerechtigkeit ist auch für Nilüfer ein großes

Anliegen und wurde – möglicherweise auf ihr Insistieren hin – schon früh

diskutiert in der Familie. Bis heute ist ihr dieses Thema ebenso wichtig wie

Bilgün.

Nilüfer und Bilgün waren in ihren Bildungsgängen immer in einer Min-

derheitenposition, in der sie bereits sehr früh befragt wurden zu ihren Posi-

tionen zum Islam, aber auch umgekehrt von denMoscheen angefragt wurden

für die Vermittlung in die nicht-muslimische Gesellschaft:

»Islam war immer ein Thema und somit auch der interreligiöse Dialog, weil ich

immer ja gefragt worden bin zu verschiedenen islamischen Themen, ne: erklär‘

mir mal dies, erklär mir mal das, und damals in der Moscheegemeinde: ja, kannst

du da mal hier übersetzen und da mal hier mit anpacken« (Nilüfer).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Religöse Pluralitäten

Während Bilgün ihre generational geprägte Deutung des Islams heute im in-

terreligiösen Dialog ausdrückt, indem sie sich dabei vor allem Sozialprojek-

ten zuwendet, da »man nicht mit den Religionen, sondern mit den Menschen im

Dialog« ist, hat Nilüfer ihre interreligiösen Aktivitäten vor allem auf einen

reinen Frauenkreis jenseits der muslimischen und auch christlichen Insti-

tutionen konzentriert, in dem es vor allem um gegenseitige Unterstützung

im Ringen um Gleichberechtigung gegenüber den Männern in den jeweiligen

Gemeinschaften geht. Religiöse Vielfalt war allerdings für Bilgün und Nilüfer

bereits in ihrer Jugend ein Thema, dem sie in einer persönlichen Weise be-

gegneten, nämlich in der wiederkehrenden Zuschreibung durch nicht-mus-

limische NachbarInnen, MitschülerInnen, ArbeitskollegInnen u.ä., dass sie

anders seien. Die Frauen nehmen diese Zuschreibungen als solche wahr und

versuchen, ihnen als Herausforderung zu begegnen, indem sie sich gegen die

damit oft implizierte Abwertung behaupten, und einen erfolgreichen eigen-

ständigen Ausbildungs- und Berufsweg einschlagen. Letztlich deuten sie die

andere, christliche Religion in gleicher Weise wie den Islam für sich: dass sie

nur Gültigkeit hat, sofern sie als befreiend, gerecht und friedvoll gedacht und

gelebt wird.

 

Zwei weitere, dazu imKontrast stehende Fälle sind Adem (Jg. 1976) undDamir

(Jg. 1976), die nicht nur geschlechterspezifische Unterschiede in der Prägung

zeigen, sondern auch solche der Verzögerung und Aufschichtung biografi-

scher Phasen auf die der Postadoleszenz. Dies wird hier besonders deutlich,

weil der uns interessierende Bezug zur religiösen Pluralität erst sehr viel spä-

ter als in der Postadoleszenz hinzutritt.

Beide gehören auch der zweiten Generation von MigrantInnen an, die

bereits in Deutschland geboren oder als Kleinkinder nach Deutschland ge-

kommen sind. Anders als Bilgün und Nilüfer haben sich Damir und Adem

erst im Erwachsenenalter dem Islam als Religion zugewendet, die sie heute

als sehr bestimmend für ihr Leben beschreiben – ganz ähnlich wie dies bei

Melina und Namika der Fall ist.

Ihre formative Phase erleben die beiden Männer in den 1990er Jahren.

Beide absolvieren in dieser Zeit eine Ausbildung. Bezeichnend ist, dass sie

darlegen, dass sie während dieser Zeit mit Religion kaum etwas zu tun hat-

ten. Zwar waren die Väter wohl in landsmannschaftlichen Moscheevereinen

Mitglieder, allerdingsmusste das – ähnlich wie eineMitgliedschaft in der Kir-

che – nicht bedeuten, dass das Elternhaus besonders religiös war. Jedenfalls

scheinen beide mit den gesellschaftlichen Diskursen der 1980er Jahre, wie

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 181

dem feministischen Diskurs, der Friedensbewegung und einer inneren Säku-

larisierung von Religion durch ihre Ethisierung oder Politisierung wenig Be-

rührung gehabt zu haben. Vielmehr galt ihre Konzentration ihrer Ausbildung.

Insbesondere Adem hat eine intensive Karriere mit verschiedenen Ausbil-

dungsgängen und Arbeitsaufenthalten im Ausland im Restaurantfach absol-

viert. Mit der Beendigung seiner Karriereorientierung fällt – sicherlich nicht

zufällig – auch seine Familiengründung zusammen. Er heiratet eine zum

Adventismus konvertierte orthodoxe Christin, mit der er später zwei Kinder

hat. Und auch Damir ist zunächst nicht mit Religion beschäftigt, erst seine

eher späte Heirat einer Frau aus seiner mazedonischen Heimat fällt mit einer

zunehmenden Hinwendung zu einem entsprechend landsmannschaftlichen

Moscheeverein zusammen. Die starke Orientierung am Islam trifft beide also

erst nach ihrer postadoleszenten Phase. Sie datieren den Umschwung nicht

genau, allerdings muss diese Wende hin zur aktiven Religiosität als spätere

Aktivität betrachtet werden und reicht in den gesellschaftlichen Diskursho-

rizont der jüngeren Generation von Namika und Melina hinein. Damir und

Adem vertiefen auch von Beginn ihrer auch praktischen Hinwendung zum Is-

lam ihre Religiosität durch Koranstudium und Anbindung an eine Moschee.

Ihr Leben wird mehr und mehr durch ihre Religiosität bestimmt, sowohl ide-

ell als auch rein praktisch und zeitlich durch ihren Einsatz im interreligiösen

Dialog, zu dem beide über ihre jeweilige Moscheegemeinde gelangten.

Für Adem und Damir wird so auch religiöse Vielfalt erst mit ihrer Hin-

wendung zum Islam relevant, zuvor wird sie schlicht nicht erwähnt. Erst nach

9/11 startet ihr Engagement im interreligiösen Dialog, in dem es für sie dann

darumgeht, »dasGute« der eigenen Religion zu zeigen und so für Vertrauen zu

sorgen. Sie drücken damit ihre persönliche Betroffenheit vom Bedrohungs-

Diskurs der 2000er Jahre aus – expliziter als Namika und Melina dies getan

haben. Sicherlich ist die Dynamik, die imAlltagmit demBedrohungs-Diskurs

einhergeht, für erwachsene muslimische Männer auch nochmal deutlicher

erfahrbar; auch wenn beide dazu keine ganz direkten Erzählungen geben. Ih-

re Bewältigungsstrategie dazu ist es, sich – ähnlich wie auch Melina – noch

tiefer mit dem Islam zu beschäftigen und die Friedfertigkeit des Islams dar-

legen zu können. Zudem möchten sie selbst ein Beispiel für diese Friedfer-

tigkeit abgeben. Die Identifikation mit demDiskurs ›Islam als Bedrohung‹ ist

insofern unmittelbar und bedeutsam. Ihre Wahrnehmung religiöser Plurali-

tät steht ganz unter diesem Vorzeichen. Dabei wird in der Begegnung nicht

das Christentum als Wahrheit der Anderen infrage gestellt, aber die eigene

Religion als die Wahre verteidigt. Damir geht dann auch soweit, den Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Religöse Pluralitäten

tausch selbst als einen religiösen Akt zu verstehen, der von Gott so gewollt

sei, damit die Gläubigen um die Wahrheit wetteifern.

Die Generation der Jahrgänge 1940 bis 1960

In der folgenden Darstellung der Ordnung dieser ältesten Generation haben

wir uns entschieden, die MuslimInnen unseres Samples nicht mit aufzuneh-

men, da diese sowohl ihre Sozialisation als auch z.T. ihre formative post-

adoleszente Phase nicht in Deutschland verbracht haben und darum kaum

vergleichbar und in die dazugehörigen Diskurse einordbar sind. Insofern ist

im Folgenden ausschließlich von den InterviewpartnerInnenmit christlichem

Hintergrund die Rede.

Diese Generation ist in der Unordnung der Nachkriegszeit aufgewachsen

und erlebt Religion vor allem als eine christliche Kirche, die nicht nur gesell-

schaftlich selbstverständlich integriert ist, sondern auch als politische Kraft

verstanden wurde. In den Familien war man zu dieser Zeit noch explizit oder

implizit mit der Reorganisation nach dem Krieg beschäftigt, insbesondere da

der Vater häufig nicht anwesend war (aufgrund von Tod oder Scheidung) und

die Großeltern eine zentrale Rolle bei der Erziehung ausübten, die überdies

fast ausschließlich zuhause, in der Schule sowie in kirchlichen Zusammen-

hängen stattfand. Die Eltern hatten entweder kaum Vorbildfunktion (finden

zumindest kaum Erwähnung in den biografischen Erzählungen) oder waren

abwesend, um die Familie zu versorgen.

Als typisch für diesen Hintergrund können die Biografien vonMonika (Jg.

1954), Renate (Jg. 1946) und Heidrun (Jg. 1943) gelten. In ihren Elternhäusern

galt Kirche als eine selbstverständliche normbildende Kraft für die Gesell-

schaft. Die Mitgliedschaft in einer Kirche war Ausdruck der grundsätzlichen

Zustimmung zu dieser grundlegenden Funktion: »Kirche ist wichtig und was ei-

nemhelfen kann für’s Leben, richtungsweisend und soweiter« (Renate; vgl. detailliert

Kap. 4.1.1). Persönliche Religiosität wurde in diesem Rahmen weniger ver-

handelt, demgegenüber aber kirchliche bzw. religionspolitische Positionen.

Renates Mutter war beispielsweise einer Gemeinde zugehörig, deren Pfarrer

während des Nationalsozialismus »im Widerstand« tätig war. Die Verbindung

zu Juden und Jüdinnen war darum ein wichtiges Thema in dieser Gemein-

de wie in der Familie. In Heidruns Herkunftsfamilie wusste man, dass die

Großmutter mit der bekennenden Kirche sympathisierte. Sie habe sich »nicht

[…] irre machen lassen«, so dass der christliche Glaube sie letztlich gegen die

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 183

NS-Ideologie geschützt habe. Für Monikas Familie wurde die Kirche weniger

politisch, aber doch als wertgebend zentral wahrgenommen.

Heidrun wie auch Monika verurteilen allerdings heute die wohl damit

auch einhergehende »schwarze Theologie« ihrer Eltern und deren strenges ge-

setzesethisches Gottesbild – stattdessen wünschen sie sich heute einen lie-

benden und fürsorglichen Gott und vermitteln ein solches Gottesbild ihren

Enkeln.

Im Prinzip erzählen alle unsere InterviewpartnerInnen aus dieser Ge-

neration von einer starken kirchlich institutionellen Einbindung der Soziali-

sation im Elternhaus.Die persönliche Religiosität ist dabei wenigerThema als

Kirche als Werte-repräsentierende Institution, in die man sich einpasst. Die

Orientierung ist dabei so stark an die Institution gebunden, dass die Konver-

sion von einem der Partner bei Heirat von gemischtkonfessionellen Paaren als

selbstverständlich gilt, obwohl klar ist, dass damit kein Überzeugungswechsel

verbunden ist.MonikasMuttermusste beispielsweise für ihre Heirat zumKa-

tholizismus konvertieren, dennoch sind Erzählungen wie ihre darüber, dass

das jeweils konvertierte Elternteil trotzdem die ursprüngliche Konfession an

die Kinder weitergab, nicht ungewöhnlich: »ich bin katholisch erzogen worden,

geprägt aber, dass meine Mutter eigentlich evangelisch war« (Monika).

Die formative Phase dieser Generation reicht genau in die Umbrüche der

1968er Jahre hinein. Allerdings ist es sicherlich kein Zufall, dass unser Sample

nicht die MacherInnen der politischen und kulturellen Umbrüche der 1968er

Jahre abdeckt, obwohl auch bei den vorgestellten Personen Einflüsse dieser

Zeit zu erkennen sind. Amdeutlichsten zeigt sich das bei dem einzigenmänn-

lichen Vertreter aus dieser Generation, Manfred (Jg. 1953). Manfred engagiert

sich nach seiner Schulzeit und ersten beruflichen Schritten zunächst vor al-

lem partei-politisch links orientiert. Kirche ist in dieser Zeit kaumThema für

ihn. Das gleiche gilt für Angelika (Jg. 1952), die in der Zeit vor ihrer Konversi-

on zum Katholizismus mit etwa Mitte 20 (Mitte der 1970er Jahre) erst einmal

nichts mehr mit Religion zu tun hat, vielmehr mit ihrem Studium beschäf-

tigt ist. Für Monika ergibt sich aus den Lockerungen der Zeit eine jugendliche

Urlaubsreise ohne Erwachsene, allerdings geht daraus dann eine recht frühe

Ehe mit Kindern hervor, die letztlich das erste Erwachen der Rebellion ge-

gen herkömmliche gesellschaftliche Ordnungen im Keim erstickt. Die oben

genannten Lebensverläufe der Frauen münden erst einmal weitgehend in die

sogenannte Normalbiografie der 60er Jahre ein: Nach ersten Schritten in die

berufliche oder akademische Ausbildung unterbrechen dann baldige Heirat

und Kinder die ersten Orientierungen an Autonomie durch Ausbildung und

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Religöse Pluralitäten

Beruf. Nur Angelika scheint diesem Weg durch ihre Konversion zum Katho-

lizismus – was auch die Auflösung ihrer Verlobung bedeutete, weil sie sich

dabei zunächst an einem »mönchischen« Leben orientierte – und die Aufnah-

me des Theologiestudiums zu entkommen und in Autonomie zu bleiben. Für

die anderen Frauen bleibt Kirche auch deshalb im Alltag präsent, weil sie für

sie eine Unterstützung bei der Kindererziehung bildet. Bei manchen ist Re-

ligion aber auch deshalb weiter bedeutsam, weil z.B. der Mann mit Religion

beruflich zu tun hat (beispielsweise als Pfarrer oder Lehrer).

Interessant und zentral für unser Sample und dessen generationale Typik

ist, dass Religion hier vor allem als Kirche und wichtiger Teil gesellschaft-

lichen Handelns gedeutet wird und präsent bleibt. Auch wenn sich dies im

Laufe der Nachwirkungen der 1968er Jahre und der Kirchenaustrittswelle ab

den 80er Jahren auch für diese Generation relativiert, so bleibt doch auffäl-

lig, dass Kirche für diesen Teil unseres Samples als wichtiger gesellschaft-

licher Akteur gesehen wird. Man steht der Kirche zwar mittlerweile längst

auch kritisch gegenüber, allerdings ohne sie zu verlassen, in der festen An-

nahme, dass es sich um eine richtungsweisende Institution der Traditions-

und Wertevermittlung handelt. Heidrun formuliert, dass »Tradition« ihr mit-

unter wichtiger als innere Überzeugung ist. Stabile Formen entlasten sie, sie

wünscht sich heute eher auchmal nicht alles reflektieren zumüssen, undmal

»einfach glauben zu können«, wofür sie selbstverständlich auf kirchliche Tradi-

tionen zurückgreifen möchte. Und für Monika »hat sich« zwar der Kirchgang

irgendwann »aufgegeben« und »Kirche und Glauben« seien für sie zwei unter-

schiedliche Ebenen, aber »kirchenverbunden« fühlt sie sich trotz starker Kritik

dennoch:

»was in Kirche passiert, finde ich so’n großen Teil sehr schwierig und sehr nachden-

kenswert, auch verurteilenswert, andererseits macht Kirche auch unendlich viel

Gutes, das sehe ich auch« (Monika).

So kann das Religionsverständnis für diese Generation von ChristInnen aus

unserem Sample vor allem als selbstverständlich und institutionell verankert

beschrieben werden. Kirche ist dabei der Ort der Anwaltschaft grundlegender

Werte und Moral. Als deren Träger wird sie bis heute entsprechend kritisch

beurteilt und mit Erwartungen belegt. Die Kirche soll eine gesellschaftliche

Funktion übernehmen, und auch – sicherlich nicht nur durch die 1968er Jah-

re, sondern auch die jüngere generationale Prägung der End-70er und 80er

Jahre beeinflusst, – eine gesellschaftskritische Funktion, indem sie öffentlich

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 185

Position in Bezug auf zentraleWerte der Religion bezieht. Bei aller Kritik wird

auch darum Kirche nicht verlassen.

Trotz grundsätzlich kirchlicher Orientierung und ihrer z.T. auch berufs-

mäßig kirchlichen Eingebundenheit sind der Beginn des Ökumenischen

Rates (ÖRK) nach dem zweiten Weltkrieg oder auch die Öffnung der ka-

tholischen Kirche im Zweiten Vatikanischen Konzil der 1960er Jahre keine

Themen, an denen unsere InterviewpartnerInnen in ihrer Wahrnehmung

von oder Auseinandersetzung mit religiöser Pluralität explizit ansetzen.

Religiöse Vielfalt erscheint eher als inexistent in ihrer postadoleszenten

Phase. Von einer konkreten diskursiven generationalen Prägung dieser Zeit

in Bezug auf religiöse Vielfalt kann also kaum die Rede sein. Vielmehr sind

es die genannten familiären Hintergründe in Bezug auf die politische Hal-

tung zu Jüdinnen und Juden, in Bezug auf die Bikonfessionalität der Eltern

und/oder die eigene konfessionsverschiedene Ehe sowie später dann auch

vereinzelt durchgeführte Abenteuerreisen in nichtchristliches Ausland, die

die ersten Wahrnehmungen religiöser Pluralität mancher Lebensläufe dieses

Samples prägen (vgl. Kap. 4.1.2 und 4.1.3). In den Kontakt zum christlich-

muslimischen Dialog kommen die meisten aus diesem Sample dann erst in

den 1990er Jahren, mehrheitlich als Weiterführung ihrer z.T. auch kirchlich

orientierten Friedensarbeit. Insofern muss das Interesse an anderen Reli-

gionen als spätere Aufschichtung verstanden werden. Allerdings hatte auch

bereits das Interesse am Judentum neben dem Wunsch nach Versöhnung

und der Suche nach einem neuen Verhältnis zwischen Jüdinnen/Juden und

ChristInnen auch eine deutliche friedenspolitische Dimension, die in den

1970er und 1980er Jahren auch die christlichen Kirchen gegenüber den Kon-

flikten im Nahen Osten, der Aufrüstung und dem kalten Krieg erfasst hatte.

Der Umgang mit dem Judentum in den damaligen kirchlichen Diskursen

ähnelt demmit der jeweils anderen kirchlichen Konfession: Man fühlt sich im

Glauben zwar grundsätzlich sehr nahe, aber ohne Konversion ist eine Annä-

herung kaum möglich. Dabei werden von unseren Befragten die elterlichen

ehelich bedingten innerchristlichen Konversionen wenig ernst genommen,

aber auch nicht als inhaltlich problematisch thematisiert; vielmehr gehen

einige der InterviewpartnerInnen dann selbst konfessionsverschiedene Ehen

ein. Bei Heidrun wird der evangelische Partner noch konvertieren, andere

belassen ihre ›Mischehe‹ als solche. Eine religionsbezogene Auseinander-

setzung oder Wahrnehmung von Pluralität, die auf eine problematische

Kontingenz, Vermischung oder Spannung verweist, eröffnet sich an dieser

Stelle in den Erzählungen und Berichten nicht. Vielmehr erscheinen hier

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Religöse Pluralitäten

Umgangsweisen von pragmatischem Nebeneinander und individueller An-

passung als unproblematisch durchführbar. Andere, wie Renate, engagieren

sich ehrenamtlich in ihrer Gemeinde für die Ökumene, um das Miteinander

z.B. in der Liturgiegestaltung zu organisieren.

Die Grenzen dessen zeigen sich allerdings in der Erzählung Monikas, die

zunächst ebenfalls ein offenes Verhältnis zur gemischtkonfessionellen Part-

nerschaft hat. Eine ihrer eigenen Ehen wurde in den 1980er Jahren allerdings

unter anderem wegen der Konversion ihres Mannes zum Buddhismus been-

det, da sie dem nicht nachfolgen wollte. Hier waren die Grenzen des »einen

Gottes« überschritten und pragmatische Umgangsweisen schienen nichtmehr

akzeptabel oder möglich.

Interessante Ausnahmen bilden Angelika undManfred, da sie sich –Man-

fred schon mit 16, Angelika dann erst mit etwa Anfang 20 – bewusst einer

Konfession zugewendet haben. Sie erzählen zudem beide – anders als die

anderen drei InterviewpartnerInnen aus dieser Generation – von spirituel-

len Erlebnissen: Angelika in Bezug auf ihre katholische Identität, Manfred

verstärkt in Verbindung mit Erlebnissen anderer liturgischer Formen wie die

der katholischen Liturgie, interreligiöser Andachten und in jüngster Zeit auch

sufischen Ritualen. Zwar ist auch bei ihnen die generationale Typik eines Re-

ligionsverständnisses sichtbar, die als institutionell verfasst und moralischer

›Wertekompass‹ verstanden werden kann, allerdings wurde diese in wohl in-

tensiver Auseinandersetzung in den 1980er Jahren bis heute weiter verändert.

So versteht sich Manfred heute als »Grenzgänger« in Bezug auf seine persönli-

che emotionale Rezeption islamischer Frömmigkeitsformen oder auch in Be-

zug auf seine liturgischen Ausflüge ins Katholische. Gleichzeitig bleibt er in

seinem generationalen Rahmen,wenn er betont, dass es generell aber wichtig

sei, »dass die Grenzen nicht verwischt werden« dürften und für ihn klar ist, dass er

seine Konfession nicht wechseln oder aufgeben wird. Und auch Angelika, die

durch ihre aktive und visionäre Religiosität eine Ausnahme darstellt, betont

die Wichtigkeit der konfessionellen Grenzen.

4.2.4 Zwischenfazit

Mit dem vorangegangenen Blick auf die Generationen konnte noch einmal

das Verständnis für die in Kapitel 4.1 chronologisch dargelegten einfluss-

reichen Diskurse und ihre je unterschiedliche Prägekraft bezüglich der aus

ihnen generierten biografisch verankerten Deutungsmuster und Relevanzen

von Religion und religiöser Pluralität unserer InterviewpartnerInnen in den

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 187

Blick genommen werden. Auffällig war dabei, dass hier zwar Muster über die

generationale Zuordnung der Diskurse zu identifizieren sind, allerdings so-

wohl ihre biografische Verarbeitung als auch ihre Aufschichtungsweisen im

Lebensverlauf so divers sind, dass sich daraus ein sehr komplexes Gebilde

von generationalen Typiken zusammenmit biografischen Bearbeitungen und

Aufschichtungen ergeben. So haben wir zwar durchaus drei typische genera-

tionale Diskurseinflüsse auf die Wahrnehmung von Religion und religiöser

Pluralität unterscheiden können. Deren biografische Bearbeitung wird aber

von weiteren zentralen Kategorien durchkreuzt: So in Form von unterschied-

lichen gesellschaftlichen Positionszuweisungen in den dominanten Diskur-

sen –bei Religionszugehörigkeit und bei Geschlechterzugehörigkeit – und als

asynchrones Aufgreifen von einmal in die Welt gesetzten diskursiven Strän-

gen.

Stellt man einmal zunächst die generationalen Typiken der diskursiven

Einflüsse seitens der Mehrheitsgesellschaft dar – also in äußerst verkürzter

Form der in Kapitel 4.1 dargestellten Differenzierungen –, prägen also die

jüngste Generation die Diskurse über einen bedrohenden Islam und der Not-

wendigkeit der Integration des Islams sowie der muslimischen Einwanderer.

Dabei ist entscheidend, dass die mediatisierte Vermittlung dieser post-9/11-

Diskurse alle Privathaushalte erreicht, egal, ob sie an Religion interessiert

sind oder nicht. Gleichzeitig zeigte sich, dass diese Diskurse noch auf einer in

den Erzählungen impliziter bleibenden Tiefenschicht beruhen, nämlich eines

inkorporierten Grundverständnisses, in einer säkularisierten Gesellschaft zu

leben. In dieser Gruppe unseres Samples machte sich das u.a. daran bemerk-

bar, dass Religion immer in einen argumentativen rationalen Begründungs-

zusammenhang gestellt wurde.

Die mittlere Generation ist vor allem durch sozialpolitische Diskurse der

Religion (rund um Solidarität mit den Armen, feministische Theologie, Frie-

den) geprägt und nimmt bereits erste Migrationsdiskurse auf, die einerseits

den Islam als rückständige Kultur deuten, andererseits aber auch in Gegen-

diskursen (wie jenen der Multikulturalität und globaler Gerechtigkeit) dazu

aufrufen, die Vielfalt positiv zu deuten, allerdings zunächst nur unter dem

Thema Kultur überhaupt wahrnehmen. Die diskursive Unterordnung der Re-

ligion unter die Kategorie Kultur und Politik scheint mithin in dieser Zeit

einen wichtigen gesellschaftlichen Schub erhalten zu haben.

Für die älteste Generation ist kaum ein spezifischer Religionsdiskurs, der

im Zusammenhang mit religiöser Pluralität stehen würde, zu identifizieren.

Religion ist vielmehr mit dem institutionalisierten Diskurs der Kirche gleich-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Religöse Pluralitäten

gesetzt und gilt als Garant für den Erhalt zentraler gesellschaftlicher Wer-

te. Religionsdiskurse, die auf Pluralität hindeuten, zeigen sich vereinzelt in

Bezug auf die Versöhnung mit dem Judentum oder in Bezug auf die inner-

christliche Bikonfessionalität, die allerdings kaum thematisiert, sondern eher

praktisch gelebt wird.

Aus diesen Diskurssträngen bilden sich nun aber mitnichten einheitliche

Handlungspräferenzen innerhalb der unterschiedlichen Generationen ab.

Vielmehr zeigte sich, dass weitere Faktoren die generationale Typik durch-

kreuzen, differenzieren und somit die Wahrnehmung religiöser Pluralität

nicht nur diachron, sondern auch generational-phasenbezogen pluralisieren.

Dies geschieht zum einen durch die unterschiedlichen gesellschaftlichen Po-

sitionen, die in den Religionsdiskursen, die die religiöse Pluralität betreffen,

zugewiesen werden. Schon in Kapitel 4.1 wurde deutlich, dass die Wahr-

nehmung religiöser Pluralität sich in den dominanten Religionsdiskursen

als eine sezierte darstellt und dabei macht es einen Unterschied, auf wel-

che dieser Religionen man sich als ›andere‹ bezieht. In der generationalen

Betrachtung wurde besonders für die jüngste Generation deutlich, welche

unterschiedlichen Handlungsoptionen sich für ChristInnen und MuslimIn-

nen angesichts der aktuellen Islamdiskurse nahelegen. So zeigte sich in

Fallbeispielen einerseits für die christlichen Befragten die offene Option,

Religion und religiöse Pluralität postsäkular als eine Art Residualkategorie

für alles Unerklärliche einzusetzen und diese auch überall anzuschließen.

Religionen werden aus dieser Haltung heraus als teils interessante, aber

nicht notwendig tangierende lebensweltliche Größe kritisch und neugierig

betrachtet. Für die jungen muslimischen Befragten hingegen stellt sich ihre

zugewiesene Position in den Islamdiskursen als unbedingt zu bearbeiten

dar: Der Abwertungsdiskurs fordert bei ihnen die Verteidigung des ›Eigenen‹

heraus. Dabei sind sie darauf bedacht, gleichzeitig dem implizit unterlegten

Verständigungsmuster von Säkularisierung und Individualisierung mithilfe

rationaler Argumentation sowie demHinweis auf Freiwilligkeit und positiver

Bewertung ihrer (eigentlichen) Position als Multioptionalität nachzukom-

men. So widersetzen sie sich dem dominanten Diskurs – ohne ihm allerdings

zu entgehen –, um sich ihrer eigenen Positionierung wieder zu ermächtigen.

Zum zweiten zeigte sich insbesondere in der mittleren Generation eine

Durchkreuzung der generationalen Typik durch die Dimension Geschlecht,

die auch als Chiffre unterschiedlich zugewiesener gesellschaftlicher Positio-

nen durch Diskurse verstanden werden kann. Während in dieser Zeit die

männlichen Befragten dieser Generation in ihrer postadoleszenten Phase we-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 189

nig religiöse Aktivitäten aufwiesen und sich damit durchaus im Strom der

Zeit, in der Religion kaum explizit Thema war, bewegten, ist Religion zumin-

dest für die weiblichen Befragten der christlichen wie auch der islamischen

Konfession von persönlicher Bedeutung in ihrer postadoleszenten formativen

Lebensphase.Hintergrund hierzu ist der starke feministische Diskurs, der ei-

nerseits von weiten Teilen der damals jungen (weiblichen) Generation geprägt

wurde, aber ebenso auf etablierte und institutionalisierte Gegendiskurse traf.

Religion, die bis dahin im Nachkriegsdeutschland als eine gesellschaftliche

Kraft wirkte, die eher zur Festigung traditionaler Positionen von Männern

und Frauen beigetragen hat, diente nun den christlichen wie den muslimi-

schen befragten Frauen nicht nur als Medium, ihre emanzipativen Wünsche

und Hoffnungen zu formulieren, sondern auch als Brücke zwischen den un-

terschiedlichen Ansprüchen der älteren und der damals jungen Generation.

Deutlich wird damit, dass hier in Abhängigkeit der gesellschaftlichen Posi-

tion, die die Kategorie Geschlecht den InterviewpartnerInnen zuweist, die

Positionierung innerhalb von Diskursen über Religion ebenso wie die Hand-

lungsoptionen, die sich daraus ergeben, sehr unterschiedlich ausfallen. So

zeigten unseremännlichenmuslimischen Befragten eine eher geringe bis tra-

ditionale religiöse Bindung in ihrer Postadoleszenz, die sie scheinbar in der

Entwicklung ihrer »Normalbiografie« (Kohli 1985) – zumindest bis 9/11 – nicht

entscheidend beeinflusst hat. Die weiblichen muslimischen Befragten traten

demgegenüber in eine Auseinandersetzung mit der ihnen traditionell zuge-

wiesenen Position und sie nutzten Neuinterpretationen des Islams, um sich

in diesem religiösen Diskursfeld neu zu positionieren und dieses auch zu ver-

ändern. Die christlichen Frauen suchten ebenfalls den Anschluss an feminis-

tisch-theologische Debatten innerhalb der Kirche, was die Frauen allerdings

letztlich zu einer Distanzierung zur Kirche führte, weil diese sich schließ-

lich kritisch gegen solche Debatten stellte. Die institutionellen Dynamiken

bei den muslimischen Frauen sind ähnlich: Auch hier führte die traditionel-

le und institutionell gestützte geschlechtsspezifische Positionszuweisung zu

einer Distanzierung zu den bestehenden konservativen Moscheegemeinden.

Religiöse Pluralität ist hierbei allerdings insgesamt kaum Thema, allenfalls

suchten die feministischen religiösen Gruppierungen den Austausch und die

Solidarität mit Anhängerinnen anderer Religionen. Auch interreligiöse Dia-

loggruppen mit nur weiblichen Teilnehmern sind so entstanden. Allerdings

haben gerade die jüngeren (Kopftuch-)Debatten im Rahmen des Islamdis-

kurses diese beiden Bewegungen zum Teil besonders stark polarisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Religöse Pluralitäten

Drittens konnte in der älteren und mittleren Generation eine Asynchro-

nizität des Aufgreifens und/oder eine Aufschichtung von Religion und der

Wahrnehmung religiöser Pluralität konstatiert werden. So haben beispiels-

weise sowohl die oben beschriebenen feministisch engagierten christlichen

Frauen der mittleren Generation als auch die der älteren Generation erst sehr

viel später religiöse Pluralität wahrgenommen und sich entsprechend enga-

giert. Dabei greifen sie heute zum Teil auf Deutungsmuster zurück, die sich

auf ihre Friedensarbeit der 70er und 80er Jahre zurückführen lassen. Wäh-

rend zudem andere aus der ältesten Generation bis heute stark an das Muster

der institutionellen Autorität bei ihrerWahrnehmung von religiöser Pluralität

anknüpfen, sind ebenso Beispiele der Aufschichtung neuer Prägungen bzw.

des Wandels von Deutungsmustern zu beobachten. Die sehr diversen Prä-

gungen zeigen sich auch in der Arbeit der interreligiösen Dialoggruppen, die

diese älteste Generation in den 90er Jahren sozusagen erfunden hat.

Bei allenGenerationen ist zudem in gleicherWeise zu sehen–wie in Kapi-

tel 4.1 schon herausgearbeitet –, dass religiöse Pluralität durch die dominan-

ten Religionsdiskurse vor allem in sezierter Form wahrgenommen wird: in

unterschiedenen Verhältnissen zu einzelnen Religionen; hingegen sind rele-

vante Diskurse, die religiöse Pluralität als Ganzes oder als Vielheit thematisie-

ren, kaum präsent in unseren Fallbeispielen. Am ehesten scheinen die impli-

ziten, religiöse Pluralität grundierenden epistemischen Muster von Säkulari-

sierung und Individualisierung auf, wenn es um die Verständigung über z.B.

grundlegende Toleranz gegenüber religiös Anderen geht, um rationale und

persönliche Entscheidungen für oder gegen eine bestimmte religiöse Praxis

oder Überzeugung. Beide Verständigungsmuster scheinen so Sag- und Denk-

bares im Rahmen der dargelegten Religionsdiskurse zu begrenzen und bilden

dadurch einenwichtigen Ermöglichungsgrund für dieWahrnehmung religiö-

ser Pluralität.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

