
https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthal
Jahrbuch · Zur europäischen Moderne

25/2017

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HOf  MAN NSTHAL
JAHRBUCH · ZUR EUROPÄISCHEN MODERNE 25/2017

Im Auftrag der Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft

herausgegeben von

Maximilian Bergengruen · Alexander Honold · Gerhard Neumann

Ursula Renner · Günter Schnitzler · Gotthart Wunberg

Rombach Verlag Freiburg

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

© 2017, Rombach Verlag KG,
Freiburg im Breisgau

1. Auflage. Alle Rechte vorbehalten
Typographie: Friedrich Pfäfflin, Marbach

Satz: Tiesled Satz & Service, Köln
Herstellung: Rombach Druck- und Verlagshaus GmbH & Co. KG, 

Freiburg i. Br.
Printed in Germany

ISBN 978–3–7930–9902–4

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Klaus E. Bohnenkamp
»Wir haben diesen Dichter geliebt …«

Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 
Briefe und Dokumente

7

Heinz Rölleke
»Und immer weht der Wind«

Hofmannsthal und das alttestamentarische Buch »Kohelet«
121

Daniel Hilpert
»Mein Fleisch heißt Lulu« 

Eugenik und Sexualpathologie in Frank Wedekinds 
»Die Büchse der Pandora. Eine Monstretragödie« (1894)

137

Johannes Ungelenk
Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos«

Ein Kling(-ge-)ding
163

Mathias Mayer
Marcel Prousts Königin von Neapel 
Mit einem Exkurs zu Hofmannsthal

193

Karl Pestalozzi
»Ich habe alles reiflich erwogen« 

Wirklichkeit und Ideal in Karl Kraus’ 
»Die letzten Tage der Menschheit« 

213

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil
Selbstsucht und Selbstsuche

Schnitzlers Psychopoetik des Narzissmus
Mit einer Interpretation von »Die Frau des Richters«

237

Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft e.V.
Mitteilungen

279

Siglen- und Abkürzungsverzeichnis
283

Anschriften der Mitarbeiter
295

Register
297

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 7

Klaus E. Bohnenkamp

»Wir haben diesen Dichter geliebt …«
Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi

Briefe und Dokumente

Der Schweizer Journalist, Essayist und Literaturkritiker Eduard Korro-
di, geboren am 20. November 1885 in Zürich, ist heute, mehr als 60 
Jahre nach seinem Tod am 4. September 1955, selbst in Literaten- oder 
Germanistenkreisen nahezu unbekannt.1 Seinen Zeitgenossen hinge-
gen galt er als wegweisender Mentor und Anreger,2 als »schweizeri-

*	 Für Kopien der Dokumente und Briefe (s.u. S. 93-110) sowie die Erlaubnis zu deren 
Abdruck sei Dr. Christa Baumberger (Schweizerisches Literaturarchiv, Bern), Prof. Dr. Anne 
Bohnenkamp-Renken (Freies Deutsches Hochstift, Frankfurt a.M.), Hildegard Dieke (Deut-
sches Literaturarchiv, Marbach a.N.), Frank Schmitter (Monacensia Literaturarchiv, München) 
und Elisabeth Trümpy-Burch (Allschwil, Schweiz) herzlich gedankt. Dank für liebenswürdig 
gewährte Hilfe und wichtige Auskünfte geht an Marianne Da Ros (Handschriftensammlung 
der Wienbibliothek, Wien), Curdin Ebneter (Sierre), Dr. Konrad Heumann (Freies Deutsches 
Hochstift, Frankfurt a.M.), Dr. Katja Kaluga (Freies Deutsches Hochstift, Frankfurt a.M.), 
Dr. Franziska Kolp (Schweizerisches Literaturarchiv, Bern), Stephanie Märchy (Zentralbiblio-
thek Zürich, Handschriftenabteilung), Dr. Helen Münch-Küng (Zufikon, Schweiz), Yannique 
Richard (Redaktionsarchiv der Neuen Zürcher Zeitung, Zürich), Bettina Zimmermann (Freies 
Deutsches Hochstift, Frankfurt a.M.) und nicht zuletzt an die Mitarbeiterinnen der Fernleih-
stelle der Württembergischen Landesbibliothek in Stuttgart für ihre Geduld und Umsicht bei 
der Beschaffung der in Stuttgart nicht vorhandenen Ausgaben der »Neuen Zürcher Zeitung«.

1	 Zum Folgenden vgl. die bei Peter von Matt angefertigte Dissertation von Helen Münch-
Küng, Der Literaturkritiker Eduard Korrodi (1885–1955). Bern u.a. 1989 (Zürcher Germa-
nistische Studien 18; künftig zit. als: Münch-Küng), vor allem das Kapitel »Leben und Werk 
Eduard Korrodis« (S. 17–68); ferner die ›Biografie‹ und den Essay der Herausgeberin »Edu-
ard Korrodi als Literaturkritiker und Feuilletonchef« in: Eduard Korrodi, Ausgewählte Feuille-
tons. Hg. von Helen Münch-Küng. Bern/Stuttgart/Wien 1995 (künftig zit. als: Korrodi, Feuil-
letons), S. 11–38 und 301–325.

2	 Eduard Korrodi war von 1916 bis 1948 Mitglied des Schweizerischen Schriftsteller-
vereins, engagierte sich in mehreren leitenden Funktionen im Zürcher »Lesezirkel Hottingen« 
und dem ihm angegliederten »Literarischen Club«, als dessen Präsident er von 1923 bis 1926 
amtierte. Von 1924 bis 1942 wirkte er im Aufsichtsrat der Schweizerischen Schillerstiftung, 
war Mitbegründer und bis zum Lebensende Kurator des 1921 von Martin Bodmer gestifte-
ten »Gottfried-Keller-Preises« und 1926 Gründungsmitglied und Präsident der Zürcher Sek-
tion des PEN-Clubs (vgl. Helen Münch-Küng, Die Gründungsgeschichte des PEN-Clubs in 
der Schweiz. Bern 2011) sowie von 1938 bis 1939 Mitglied der Kantonalen und von 1938 bis 
1942 der Städtischen Literaturkommission Zürich. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp8

scher Geisteswärter«,3 als »das literarische Bundesgericht« der Schweiz4 
und allmächtiger »Literaturpapst«.5 Diese einzigartige Position eines 
»Entdeckers«6 und »Erweckers«, »Richters« und »Vernichters« hat er in 
der Feuilletonredaktion der »Neuen Zürcher Zeitung« zwischen 1915 
und 1950 über 35 Jahre hin behauptet – »geliebt, geehrt«7 und »ange-

3	 Carl Selig, Abschied von Eduard Korrodi. In: Tages-Anzeiger für Stadt und Kanton 
Zürich, Dienstag, den 6. September 1955, Nr. 208. Bl. 1f. Unter diesem Aspekt war Korrodi 
zuerst 1918 mit seiner wegweisenden Schrift »Schweizerische Literaturbriefe« (Frauenfeld 
1918) hervorgetreten. Im ersten Brief »Seldwylergeist und Schweizergeist« hatte er seine 
Zeitgenossen zur radikalen Abkehr vom als allzu idyllisch und provinziell empfundenen 
»Seldwylergeist« in der Nachfolge Gottfried Kellers aufgefordert und sie beschworen: »Die 
Weltänderung ist da! Um unserer neuen Gesinnung willen lasset die Seldwyler gewesen sein! 
[…] Sagt es auch ruhig, dass der Seldwylergeist nicht mehr in unserer Dichtung umgehen 
soll, denn er verkleinert die Schweiz« (S. 1–25, Zitat S. 5; Korrodi, Feuilletons, S. 47–58, Zitat 
S. 48). Eine ähnliche Tendenz verfolgt er mit seinem 1924 in Leipzig veröffentlichten Buch 
»Schweizerdichtung der Gegenwart«.

4	 Max Frisch, Partei ergriffen. In: National-Zeitung. Basel, 11. November 1972: nz am 
Wochenende, Nr. 420, S. III: Jakob Bührer zu Ehren (Münch-Küng [wie Anm. 1], S. 102, und 
dies. in: Korrodi, Feuilletons, S. 27, bietet das falsche Datum: »11.9. 1972«, ungeprüft über-
nommen von Thomas Bodmer, Der Sammler und die Seinigen. Martin Bodmer [1899–1971] 
und der Gottfried Keller-Preis. Zürich 2010, S. 41 mit S. 178, Anm. 88). Frisch fügt seinem 
Diktum freilich schon damals ein »heute vergessen« hinzu. Der kurze Text ist nachgedruckt 
in: Jakob Bührer zu Ehren. Eine Dokumentation. Hg. von Dieter Zeller. Basel 1975, S. 42. 

5	 Münch-Küng (wie Anm. 1), S. 15; diese häufig angeführte Wendung findet sich auch bei 
Erwin Jaeckle (Zeugnisse zur Freitagsrunde. Zürich 1984, S. 60f.) und zuletzt bei Tobias �����Hoff-
mann-Allenspach (Eduard Korrodi. In: Andreas Kotte [Hg.], Theaterlexikon der Schweiz. 
Zürich 2005. Bd. 2, S. 1022f.) oder Thomas Bodmer (wie Anm. 4, S. 41). 

6	 Hohe Aufmerksamkeit erregte 1920 seine Entschlüsselung des Pseudonyms »Emil 
Sinclair«, unter welchem Namen Hermann Hesses »Demian. Die Geschichte einer Jugend« im 
Juni 1919 bei S. Fischer in Berlin erschienen war. Nicht wenige Spekulationen zielten schon 
bald in diese Richtung, und so forderte Korrodi im Artikel »Wer ist der Dichter des ›Demian‹?« 
in der »Neuen Zürcher Zeitung« vom 24. Juni 1920 (Nr. 1050) Hesse zu einem öffentlichen 
Bekenntnis auf (s. auch Korrodis bestätigenden Artikel vom 4. Juli 1920, Nr. 1112: »An 
Hermann Hesse, den Dichter des ›Demian‹«). Hesse selbst bekennt sich zur Autorschaft in der 
Zeitschrift »Vivos voco« (1. Jg., 1919/20, Heft 10; vgl. insgesamt: Hermann Hesse. 1877–1977. 
Stationen seines Lebens, des Werkes und seiner Wirkung. Katalog der Gedenkausstellung zum 
100. Geburtstag im Schiller-Nationalmuseum Marbach a.N., S. 234–221) und äußert »kurz vor 
seinem Tod«: »Dann wurde mein Geheimnis mir entrissen. Es tauchte in der Presse da und dort 
die Vermutung auf, ich könnte der Autor des Demian sein. Daraufhin stellte mich Korrodi in 
der Neuen Zürcher Zeitung auf eine etwas brüske Art, und ich sah mich zur Antwort und zur 
Lüftung des Geheimnisses gezwungen. Ich war längere Zeit deshalb gegen Korrodi verstimmt, 
doch bin ich nicht nachträglich, und unser Verhältnis war bis zu K.s Tod gut kollegial« (Peter de 
Mendelssohn, S. Fischer und sein Verlag. Frankfurt a.M. 1970, S. 811f.). 

7	 1935 erhält er die Ehrengabe der Literaturkommission der Stadt Zürich und 1943 die 
Erste Ehrengabe der Schweizerischen Schillerstiftung. 1949 wird er wegen seiner »außeror-
dentlichen Verdienste […] um die Künste und namentlich um die Literatur« zum Mitglied 
der Bayerischen Akademie der Schönen Künste (Wilhelm Hausenstein an Eduard Korrodi, 
31. Oktober 1949. In: Wilhelm Hausenstein, Ausgewählte Briefe. 1904–1957. Hg., eingelei-
tet und kommentiert von Hellmut H. Rennert. Oldenburg 1999, S. 239f.) und zum Vor-
standsmitglied der »Gesellschaft der Freunde René Schickeles« gewählt (vgl. Münch-Küng 
[wie Anm. 1], S. 59; dies. in: Korrodi, Feuilletons, S. 22–24, 37f.). Am 20. November 1935 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 9

griffen«, immer aber »ernst genommen«,8 so dass kaum ein Schweizer 
Schriftsteller der ersten Hälfte des 20.  Jahrhunderts ihn nicht in Tagebü-
chern oder Memoiren »erwähnt« oder »in gereizter Weise ›behandelt‹«9. 

Als jüngster Sohn des angesehenen Lehrers, Schulbuchautors und Ly-
rikers »für den Hausgebrauch« Johann Heinrich Korrodi (1834–1910) 
und der Marie Zurgilgen (1852–1950), die der Vater 1882 in dritter Ehe 
geheiratet hatte, besucht Korrodi die Schule in Zürich und ab Oktober 
1898 das Kollegium »Maria Hilf« in Schwyz. Ab dem Wintersemester 
1905/06 studiert er deutsche Philologie, Alt-Isländisch und Kunstge-
schichte in seiner Heimatstadt und wird hier, nach einem Berliner Aus-
landssemester im Winter 1907/08 bei Erich Schmidt und Richard Moritz

bringt die »Neue Zürcher Zeitung« (Nr. 2019) Fritz Ernsts Gratulation »Dr. Eduard Korrodi. 
Zu seinem 50. Geburtstag«, während am Vortag Thomas Manns improvisierte Rede den 
Höhepunkt eines Festbanketts gebildet hatte, das im Zürcher Zunfthaus zur Zimmerleuten 
von Freunden und Verehrern ausgerichtet worden war: »Allzuviele Reden, an deren Ende die 
meine« (Thomas Mann, Tagebücher 1935–1926. Hg. von Peter de Mendelssohn. Frankfurt 
a.M. 1978, S. 207, 209; vgl. Manns Brief vom 29. November 1935 an Korrodi. In: Thomas 
Mann, Briefe 1889–1936. Hg. von Erika Mann. Frankfurt a.M. 1961, S. 445). Zehn Jahre 
später erscheint in Zürich neben Martin Bodmers im Selbstverlag herausgebrachter Rede 
»Eduard Korrodi zum sechszigsten Geburtstag« die nahezu dreihundertseitige »Freundesgabe 
für Eduard Korrodi zum 60. Geburtstag«������������������������������������������������ mit Beiträgen von Martin Bodmer, Carl J. Burck-
hardt, Robert Faesi, Hermann Hesse, Ernst Howald, Max Rychner, Emil Staiger, Werner 
Weber und anderen. Zudem gewährt die Bodmer-Stiftung dem Jubilar »zwar keinen offiziel-
len Preis, aber immerhin die damalige volle Preissumme von Fr. 6 000,– zur Aufstockung der 
bevorstehenden, kärglichen Pension, die Korrodi von der NZZ erwarten durfte« (Thomas 
Bodmer [wie Anm. 4], S. 43).

8	 Die Zitate bei Werner Weber, Eduard Korrodi gestorben. In: Neue Zürcher Zeitung, 
Montag, 5. September 1955. Fernausgabe. Bl. 1, Nr. 244. Am folgenden Tag würdigt Weber 
den Verstorbenen in einem weitausholenden Essay »Eduard Korrodi. Bildnis und Leistung 
eines Zeitgenossen« (Neue Zürcher Zeitung, Dienstag, 6. September 1955. Fernausgabe. Bl. 2, 
Nr. 245). Am 24. September schreibt er »in Wochen, da mir lauter Tod und Verabschiedun-
gen zugemutet waren«, nachdenklich und ratlos an Max Rychner: »Unser E.K.! Ein solches 
Leben, voller Siege und am Ende ohne ein Reich: für mich kann ich es nur bedenken, hin und 
her drehen; aber völlig verstehen nicht. Muss man so schwer bezahlen, wenn einer als Jüng-
ling und junger Mann mit Blitzstrahl ›das Rechte‹ traf. Sie wissen es, lieber Max Rychner, wie 
es traf. Ich ahne es und bin umso schwerer von der Spätzeit betroffen. Das gehörte nicht nur 
ihm; da trug er an seiner Generation und für diese« (Werner Weber. Briefwechsel des Litera-
turkritikers aus sechs Jahrzehnten. Hg. und mit einer biografischen Einleitung versehen von 
Thomas Feitknecht. Zürich 2009, S. 97f.).

9	 Münch-Küng (wie Anm. 1), S. 69: »Dort, wo der Dichter weniger wagemutig war, wo 
sein Verleger vielleicht zur Vorsicht mahnte, taucht Korrodi unter Pseudonymen auf«, zum 
Beispiel als »Der beleidigte Korridor«, als »Krokodilowkj« und »Krokodilödeli« bei Robert 
Walser oder als »Cesario« in Max Frischs Tagebuch von 1946 (Die Tagebücher. 1946–1949. 
1966–1972. Frankfurt a.M. 1985, S. 11–16); die Belege bei Münch-Küng (wie Anm. 1), 
S. 102–107 (Max Frisch) und 108–111 (Robert Walser); s. auch Münch-Küng. In: Korrodi, 
Feuilletons, S. 24–30.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp10

Abb. 1: Eduard Korrodi, nach einem Ölbild von Hans Sturzenegger (aus: Korrodi, Feuilletons, 
S. 25; das dort »um 1930« datierte Bild dürfte nach Korrodis Dankschreiben an den Maler 
vom Ende Januar 1924 bereits 1923/24 entstanden sein; freundlicher Hinweis von Frau 
Monika Ley, Stadtarchiv Schaffhausen).

Meyer,10 im Januar 1910 mit der von Adolf Frey (1855–1920) betreu-
ten Dissertation »Stilstudien zu C.F. Meyers Novellen« zum Dr. phil. 
promoviert.11 Anschließend wirkt er als Lehrer in St.  Gallen und am 

10	 Korrodi erinnert sich, nach einer Vorstellung von Hofmannsthals »Großem Welttheater« 
im März 1933 im Berliner »Deutschen Theater«, jener Zeit: »Als ich als Student im Olymp des 
Theaters stundenlang stand, nicht saß, sah ich unten ein einigeres Kultur-Deutschland. Der 
schöne, Goethen auf den oberflächlichen Blick geborgte Ordinarius für deutsche Literaturge-
schichte erschien: Erich Schmidt« (K30). Und dem am 8. Oktober 1914 in Berlin verstorbe-
nen Richard Moritz Meyer, dessen »Deutsche Literatur im XIX. Jahrhundert« er »trotz allem« 
für »den klügsten Versuch einer neueren Literaturgeschichte« hält (Das konservative Herz der 
deutschen Literatur; in: Neue Zürcher Zeitung, 14. Januar 1923, Nr. 58: Korrodi, Feuilletons, 
S. 170–192), widmet er einen einfühlsamen Nachruf (Neue Zürcher Zeitung, 13.  Oktober 
1914, Nr. 1411).

11	 Gedruckt 1912 im Haessel-Verlag zu Leipzig. Eine erweiterte Fassung erscheint, ebenfalls 
1912, im selben Verlag unter dem Titel »C.F. Meyer-Studien«. Schon als Student war Korrodi 
mit Vorträgen und Zeitschriftenbeiträgen hervorgetreten, zudem mit einer Monografie über 
die österreichische Schriftstellerin Enrica von Handel-Mazzetti (1871–1955) (Enrica von 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 11

Gymnasium Zürich, wo Max Rychner und Martin Bodmer12 zu seinen 
Schülern zählen. Nach wiederholten Demütigungen und Enttäuschun-
gen, die er wegen seiner katholischen Konfession13 in der protestantisch 
dominierten Stadt zu dulden hat, übersiedelt er im Sommer 1913 erneut 
nach Berlin und arbeitet an der Habilitationsschrift »Die Darstellung 
der deutschen Literaturgeschichte. Ein historiographischer Versuch«, 
welche allerdings über das bei der Zürcher Fakultät eingereichte Kapi-
tel »Die Darstellung der Literaturgeschichte in der Romantik und dem 
Jungen Deutschland« nicht hinaus gediehen ist.14 Obwohl sein Plan, sich 
in Zürich als Privatdozent niederzulassen, am harschen Einspruch Emil 
Ermatingers (1873–1953), des Zweitgutachters an der dortigen Philoso-
phischen Fakultät, scheitert, versucht Korrodi, das ehrgeizige Vorhaben 
auf anderem Wege voranzutreiben, und gibt es erst auf, als er sich im 
Oktober 1914 um die Stelle eines ›Feuilletonredaktors‹ an der »Neuen 
Zürcher Zeitung« bewirbt, die durch den Tod Fritz Martis (1866–1914) 

Handel-Mazzetti. Die Persönlichkeit und ihr Dichterwerk. Münster 1909) und mit dem Buch: 
Gottfried Keller. Ein deutscher Dichter (Deutsche Lyriker Bd. IX. Leipzig 1910). Vgl. die 
Auswahlbibliografien in: Münch-Küng (wie Anm. 1), S. 213–215, und in: Korrodi, Feuilletons, 
S. 329–334; s. ferner die bibliografischen Angaben im Katalog der Deutschen Nationalbibliothek 
in Leipzig und Frankfurt a.M., s.v. Korrodi, Eduard.

12	 Max Rychner (1897–1960), seit 1922 Redakteur der Zürcher Halbmonatszeitschrift 
»Wissen und Leben«, die er als »Neue Schweizer Rundschau« weiterführt, äußert sich mehr-
fach zu Wesen und Wirken seines Gymnasiallehrers und späteren Kollegen: Eduard Kor-
rodi – Ein Kapitel Zürcher Literatursoziologie (Die Tat. 16. Jg., Nr. 1, 3. Januar 1951), Erlebte 
Literatur (Die Tat. 17. Jg., Nr. 291, 25. Oktober 1952), Eduard Korrodi † (Die Tat. 20. Jg., 
Nr. 244, 6. September 1955), Frühe Erfahrungen (Zürich 1957, S. 43–45), Unvergessene Leh-
rer: Eduard Korrodi (Die Tat. 27. Jg., Nr. 143, 28. Mai 1962), »Vorwort« zu: Eduard Korrodi, 
Aufsätze zur Schweizer Literatur (Bern/Stuttgart 1962, S. 9–16); s. auch Rychners u., S. 13f. 
mit Anm. 21, zitierten Brief an Carl J. Burckhardt. – Zu Martin Bodmer (1899–1971) s.u. 
Anm. 195 und 196. Zum Verhältnis Bodmer/Korrodi vgl. »Eduard Korrodi und Martin Bod-
mer. Mentor und Ziehsohn«. In: Thomas Bodmer (wie Anm. 4), S. 27–48.

13	 Max Wehrli gibt im Artikel »Korrodi, Eduard« in der »Neuen Deutschen Biographie« 
(Bd. 12. Berlin 1980, S. 598f.) als Religionszugehörigkeit irrtümlich »ref[ormiert]« an. – Kor-
rodi ist seit 1905 als Student Mitglied der Zürcher »Renaissance«, des »Verbands Schweizeri-
scher Katholischer Akademiker-Gesellschaften«, zu deren Altherrenschaft er nach seiner Pro-
motion 1910 überwechselt. Ab 1909 leitet er die Literarische Sektion des »Schweizerischen 
Katholischen Volksvereins«. Derlei Aktivitäten finden durch seine Berufung an die »Neue 
Zürcher Zeitung« ein Ende: »Die politische Gegenleistung für die Anstellung des Katholiken 
Korrodi an der liberalen NZZ war, dass er sich in keiner katholischen Organisation mehr zu 
exponieren hatte« (Christoph Baumer, Die »Renaissance«. Verband Schweizerischer Katho-
lischer Akademiker-Gesellschaften. 1904–1996. Freiburg/Schweiz 1996, S. 185f.). Zu Kor-
rodis schwieriger Situation als »Vertreter einer jungen katholischen Intelligentia« vgl. Bern-
hard Wigger, Die Schweizerische Konservative Volkspartei. 1903–1918. Freiburg/CH 1997, 
S. 228f.

14	 Vgl. Münch-Küng. In: Korrodi, Feuilletons, S. 19: »›Die Darstellung der deutschen 
Literaturgeschichte‹ ist nie entstanden, die eingereichte Habilitationsschrift nicht auffindbar.«

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp12

frei geworden war – Konkurrenten sind Konrad Falke (1880–1942) und 
Robert Faesi (1883–1972). Im November wird er gewählt. Der Antritt im 
Januar 1915 markiert den Beginn einer geradezu legendären Tätigkeit, 
in deren Rahmen er zunehmend an Einfluss und Bedeutung gewinnt, 
vor allem seit er ab dem 30. Oktober 1928 als Nachfolger Hans Trogs 
(1864–1928) die Feuilletonredaktion leitet, und, sich dieser »herrlichen 
Machtstellung« durchaus bewusst15 als »ungewöhnliche[r] Geist […] den 
literarischen Teil der größten Schweizer Zeitung mit einem ruhelosen 
Feuer belebt«.16 

Das Kürzel »E.K.« zu Anfang einer Rezension oder Anzeige – je nach 
Wichtigkeit zeichnet Korrodi seine Beiträge auch mit »K.«, »e.k.« oder 
»k.« – wird für junge und etablierte Autoren gleichermaßen zum erstreb-
ten wie gefürchteten Sigel, das über Erfolg oder Misserfolg zu entschei-
den vermag.17 Ende 1950 übergibt er das Amt an Werner Weber (1919–
2005), den jungen Freund, der schon 1941 als freier Mitarbeiter seine 
»Rezensiertätigkeit […] aufgenommen« hatte und seit dem 15. Juli 1946 
der Redaktion angehört.18 Fünf Jahre später, am 4. September 1955, 
»entschläft« er, fast 70-jährig, »nach schwerer Krankheit«, vereinsamt 

15	 Korrodi an Werner Weber, 15. Juli 1944. In: Werner Weber. Briefwechsel (wie Anm. 8), 
S. 47f.

16	 Rudolf Borchardt, Handlungen und Abhandlungen. Berlin 1928, S. 207; Ders., Prosa I. 
Hg. von Marie Luise Borchardt. Stuttgart 1957, S. 525.

17	 Die Fülle seiner Texte und Themen dokumentiert die von Helen Münch-Küng 1995 
»anhand der Jahresregister im Archiv der NZZ« maschinenschriftlich zusammengestellte 
Liste: Eduard Korrodi. Gesamtverzeichnis NZZ-Feuilleton-Beiträge 1914–1950 (nicht im 
Handel; ein Exemplar im Deutschen Literaturarchiv, Marbach a.N.). Ihr zufolge hat Korrodi 
schon 1914 im Mai, Juli und Oktober sowie vermehrt im Dezember Beiträge für die »Neue 
Zürcher« geliefert. Berücksichtigt werden die Artikel bis zu Korrodis Rückzug aus der Feuil-
letonredaktion, nicht aber spätere Arbeiten, zu denen ihn seine angespannte finanzielle Lage 
drängt. So klagt er enttäuscht dem Nachfolger Werner Weber am 5. September 1954: »Nie 
hätte ich mir nach 3½ Jahren der Entfernung von der Feuilletonredaktion träumen lassen, 
dass Du Deine ursprünglichen und so mannigfach ›verbrieften‹ Gefühle der Dankbarkeit mir 
gegenüber je in eine gewisse Verhärtung verkehren würdest. / Ich muss betteln bei Dir, um 
ein Buch von Dir zu bekommen, das ich besprechen könnte. […] Ich bin überzeugt, dass Dir 
nicht ganz bewusst ist, dass meine Existenz in Zürich von Deinem Wohlwollen abhängt; denn 
wenn dieses ausbleibt, wie soll ich da von Chefredaktor [Willy] Bretscher die 400 Frk Zulage 
zu meiner Rente anmahnen können?« (Werner Weber. Briefwechsel [wie Anm. 8], S. 83f.); 
vgl. dazu auch Thomas Bodmer (wie Anm. 4), S. 43 (zit. o. Anm. 7). 

18	 Werner Weber. Briefwechsel (wie Anm. 8), S. 45 (Korrodi an Weber, April 1943) und 
362. Am 19. Februar 1951 bekennt Werner Weber dem Manesse-Verleger Walther Meier: 
»Sie können sich denken, dass für mich der Weggang meines verehrten Freundes und Lehrers 
Eduard Korrodi menschlich und beruflich ein nicht eben leichtes Erlebnis war. Was haben wir 
doch der faszinierenden Anregung durch diesen Menschen zu verdanken!« (Ebd., S. 55)

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 13

im Kantonsspital Zürich und wird am 7. September auf dem Friedhof 
Enzenbühl bestattet.19 

*

Korrodi war eine »einnehmende, aber auch zuweilen verstörende 
Persönlichkeit«.20 Vielsagend bekennt er in einem undatierten Brief an 
Herbert Steiner aus den 1920er Jahren (DLA): »Mich interessieren nur 
die Menschen in den Werken. Die andern liebe ich aus der Ferne.« 

Als Max Rychner ihm im Dezember 1952 in Zürich begegnet – 

Gestern traf ich unterwegs in der Stadt einen Mann, der auf verschneiter 
Straße greisenhaft zögernd und ängstlich mit kleinen Schritten daherkam, 
den Mund halb offen vor Aufmerksamkeit, eine gelbe Mappe am Griff hal-
tend: es war Korrodi, der mich nicht erkannte und den ich vor vierzig Jahren 
als Lehrer am Gymnasium hatte –, 

erinnert er sich jener früheren Zeit: 

er war 27jährig, pechschwarze Haare auf einem schmalen Schädel, blaue Au-
gen darunter; er liess sich vom besten Schneider kleiden und hatte Neigung 
zum Dandysm, aber auch zu edlen Dingen, die sich in der Sprache offenba-
ren, zum Jugendwerk Hofmannsthals, zu Gerhart Hauptmann, und er war 
von einer Lebendigkeit, die uns 15jährige auf nie gekannte Weise mitriss. 
[…] damals noch ganz heiter im Boshaften: Rasch wechselnde Zuteilung von 
Gunst, den einen gegen den andern vorschickend, heute das Gegenteil von 
gestern verfechtend – aber in allem stets auf eine eigene, von allen Klischees 
entfernte Beobachtung und Formulierung drängend. […] Er konnte auch 
herzlich sein, für einen Augenblick, denn alles in ihm war in beständiger 
rascher Drehung und jagte ihn weiter. War er in guter Form, so ergab das 

19	 Vgl. die Todesanzeige der »Anverwandten« in: Neue Zürcher Zeitung, 6. September 
1955. Fernausgabe Nr. 245. Bl. 2. Zu Korrodis quälend sich hinziehender Zungenkrebser-
krankung hatte Werner Weber am 11. August 1955 Ernst Howald berichtet: »Es ergeht ihm 
schrecklich. Er leidet am ganzen Leib; sein Antlitz ist nur noch Blick, keine Wangen mehr. 
Und er ist, was wir doch nach seinen Wehleidigkeiten in kleinen Dingen gar nie erwarten 
wollten – er ist erschütternd geduldig, ruhig, tapfer, und wenn er je etwas Eitles hatte (kein 
Schneider auf der Welt machte ihm die Revers recht und die Hosenaufschläge angemessen), 
so hält er sich jetzt in stillem, großartigem Stolz: Ihr sollt mich entstellt nicht sehen … Man 
kann nur an ihn denken« (Werner Weber. Briefwechsel [wie Anm. 8], S. 86); ähnlich Max 
Rychner an Walther Meier, 9. September 1955, zit. in: Erwin Jaeckle (wie Anm. 5), S. 64.

20	 Thomas Bodmer (wie Anm. 4), S. 41. Ähnlich die bei Erwin Jaeckle zitierten »unsicheren 
und bisweilen bösen Urteile«, die »Korrodi über seinen Tod hinaus« begleiteten (wie Anm. 5, 
S. 59–64). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp14

etwas Sprühendes, denn er hatte Talent in die Wiege mitbekommen; aber 
später, an der Zeitung, vergab er sich ganz an zahllose kleine Absichten.21 

Hier treten die widersprüchlichen Charakterzüge deutlich ans Licht: 
Liebenswürdig und verletzlich zugleich, nachtragend im persönlichen 
Verkehr, streitbar und kompromisslos in den Wertungen und Urteilen, 
berühmt und berüchtigt wegen seines schwankenden, nicht selten an-
fechtbaren und polemischen Umgangs mit zeitgenössischen Autoren – 
all das trägt dazu bei, dass sich im Laufe der Jahre die Bedenken und 
Angriffe gegen ihn und seine als allzu beherrschend empfundene Positi-
on mehren. Robert Faesi, der langjährige Freund und Weggefährte, fasst 
zusammen:

Eduard Korrodi hat das Zeug zum führenden Kritiker der deutschen Schweiz 
in sich. Und das trotz seiner ängstlichen Nervosität! Sie ist vielmehr die Kehr-
seite oder gar die Voraussetzung für die verfeinerte Impressionabilität, den 
Spürsinn, die geistige Behendigkeit und Wendigkeit, die ihn mehr als jeden 
andern zum Vertreter einer kommenden Generation prädestiniert. Allzeit auf 
dem Quivive, stöbert er ein neues Talent auf, als wäre es ein kostbares Wild, 
spitzt seine Pfeile, und von ihnen getroffen zu werden, ist eine Auszeichnung. 
Aber selbst ist er Pfeilen ausgesetzt wie ein St. Sebastian, als das Ziel aller, 
die ihm ein Manuskript anhängen oder für ein abgelehntes sich an ihm rä-
chen wollen. […] Im Vergleich zu meiner Geradlinigkeit empfand ich seinen 
Stil als graziös geschwungenes Arabeskenwerk voll unerwarteter, bisweilen 
kapriziöser Wendungen und Windungen. Und hat all das nicht auch dem 
Literaturkritiker E.K. seine unverkennbare Note gegeben? 22

Auch der um ein Vierteljahrhundert jüngere und in seinen Anfängen 
von Korrodi geförderte Manuel Gasser (1909–1979) zeichnet aus der 
Rückschau der 1970er Jahre ein zwischen »Charme« und »Eifersucht« 
oszillierendes Bild:

21	 Carl J. Burckhardt – Max Rychner, Briefe 1926–1965. Hg. von Claudia Mertz-Rychner. 
2. Aufl. Frankfurt a.M. 1970, S. 144f. Vgl. Rychners Schilderung in »Frühe Erfahrungen« (wie 
Anm. 12), S. 44: »[…] da zum ersten Mal der siebenundzwanzigjährige Eduard Korrodi als 
unser Deutschlehrer hereinkam, wieselflink, gut angezogen, in rascher Folge Widersprüchli-
ches befehlend. […] Mit ihm zog eine Beschwingtheit bei uns ein, von deren Vorhandensein 
unter Menschen wir nichts geahnt hatten, bis sie uns leichter, empfänglicher, allbeweglicher 
macht. Unvoraussehbarkeit, Sprunghaftigkeit seiner Einfälle gehörte zu ihr, unsere beständige 
leichte Bangnis vor einem möglichen Umschlag der Stimmung ebenfalls.«

22	 Robert Faesi, Erlebnisse, Ergebnisse. Erinnerungen. Zürich 1963, S. 144f. Vgl. Münch-
Küng (wie Anm. 1), Kapitel II: Polemik um Eduard Korrodi (S. 69–132) und Kapitel III: Kor-
rodis Persönlichkeit aus der Sicht seiner Zeitgenossen (S. 133–135). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 15

Eduard Korrodi war ein Mann von kleiner, untersetzter Statur. Seine körper-
liche Beschaffenheit war nicht zuletzt schuld an den Komplexen, von denen 
er mehr hatte als ein Hund Flöhe. […] Er konnte sich, in Briefen vor allem, 
zu übertriebenem Lob und zu rückhaltlosen Geständnissen hinreißen lassen 
und […] gleich darauf, ohne Grund, die kalte Schulter zeigen und sich wo-
chenlang in Schweigen hüllen. Talente zu entdecken, war seine Leidenschaft, 
und bei der Lancierung eines Neulings erwies er sich von ingeniöser Großzü-
gigkeit. Sobald er aber am Ziel war und die ersten Komplimente über seine 
Entdeckung zu hören bekam, sah er in dieser auch schon einen Konkur-
renten und entzog ihr seine Sympathie. Ich war nicht der einzige, der diese 
seltsame, aus Großzügigkeit und Neid gemischte Haltung zu spüren bekam. 
[…] Die mit E.K. bezeichneten Kritiken fielen ins Gewicht; ihr Autor zählte 
zu den Fixsternen am deutschen Literaturhimmel. […] er besaß eine Faszi-
nationskraft, der man unwillkürlich verfiel. In entscheidenden Dingen war 
sein Urteil unbestechlich und gerecht, und ich kann sagen, daß ich spätere 
nie wieder einen kritischen Geist von einem Feingefühl traf, das sich mit dem 
seinigen hätte messen können.23

Internationales Aufsehen erregt das, was im Januar 1936 als literarische 
Kettenreaktion abläuft: Gegen Leopold Schwarzschilds aus der Pariser 
Emigration geführten Angriff auf den Verleger Gottfried Bermann-Fischer 
als »Schutzjuden24 des nationalsozialistischen Verlagsbuchhandels«25 hat-
te Thomas Mann, auf Bitten des Verunglimpften, in der »Neuen Zür-
cher Zeitung« einen von Hermann Hesse und Annette Kolb mitunter-
zeichneten »Protest« erhoben,26 auf den Schwarzschild umgehend scharf 

23	 Manuel Gasser, Erinnerungen und Berichte. Hg. von Klara Obermüller. Zürich 1981, 
S. 57–65; die Zitate auf S. 57, 58 und 64f. 

24	 »Schutzjuden« genießen bis ins 18. Jahrhundert aufgrund des mittelalterlichen 
Judenregals gegen Abgaben und Leistungen landesherrlichen Schutz und gewisse Privilegien; 
vgl. Michael Demel, Gebrochene Normalität. Die staatskirchenrechtliche Stellung der 
jüdischen Gemeinden in Deutschland. Tübingen 2011, bes. S. 46–86.

25	 Leopold Schwarzschilds (1891–1950) persönlicher Angriff mit dem Eingangssatz: 
»Samuel Fischer’s Erbe, Herr Bermann, hat sich mit dem Dritten Reiche überraschend gut 
abzufinden gewußt« erscheint im Rahmen seines wöchentlichen Leitartikels »Die Woche« in 
der von ihm seit 1933 im Pariser Exil herausgegebenen Zeitschrift »Das Neue Tage-Buch« 
(4. Jg., Heft 3. Paris, 11. Januar 1936, S. 30f.). Mit ihr führte er die 1920 von Stefan Gross-
mann in Berlin gegründete und von ihm ab 1922 (mit-)herausgegebene Wochenschrift »Das 
Tage-Buch« fort, in der auch Hofmannsthal zwischen 1920 und 1928 mehrere Beiträge veröf-
fentlicht hatte (s. Weber, S. 755: Register: Periodika, s.v. Tage-Buch, Das).

26	 Thomas Mann, Ein Protest. In: Neue Zürcher Zeitung, 18. Januar 1936; nachgedruckt 
in: Ders., Gesammelte Werke in zwölf Bdn. Bd. XI: Reden und Aufsätze 3. Frankfurt a.M. 
1960, S. 787; Ders., Essays. Bd. 4. Hg. von Hermann Kurzke und Stephan Stachorski, Frank-
furt a.M. 1995, S. 168 (Erläuterungen ebd., S. 383f.).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp16

reagiert.27 In dieses öffentliche Streitgespräch schaltet sich Korrodi am 
26. Januar mit dem Beitrag »Deutsche Literatur im Emigrantenspiegel« 
ein und wirft Schwarzschild vor, »die deutsche Literatur mit derjenigen 
jüdischer Autoren zu identifizieren«. Er diffamiert Schwarzschilds »Äu-
ßerungen« als »Aberwitz« und »Ghetto-Wahnsinn« und ist sich sicher, 
Thomas Mann werde »diese Emigrantensprache als eine Unverschämt-
heit empfinden«.28 Klaus Mann beschwört den Vater telegrafisch, auf 
den »verhängnisvollen« Aufsatz, »wie und wo auch immer«, zu erwidern; 

27	 Schwarzschild erweitert und vertieft in seiner »Antwort an Thomas Mann« (Das Neue 
Tage-Buch (Paris). 4. Jg., Heft 4, 25. Januar 1936, S. 82–86; vgl. Thomas Mann, Essays 4 [wie 
Anm. 26], S. 384) die Argumente des ersten Artikels und fordert Thomas Mann auf, sich zur 
Exilliteratur zu bekennen.

28	 E.K., Deutsche Literatur im Emigrantenspiegel. In: Neue Zürcher Zeitung, 26. Januar 
1936, Nr. 143; nachgedruckt in: Korrodi, Feuilletons, S. 192f. Der Text bestätigt Korrodis 
streng national-konservative Haltung, die er nach der nationalsozialistischen Machtüber-
nahme in Deutschland verschiedentlich zum Ausdruck gebracht hatte. Bereits am 8. Mai 
1933 hatte er in der »Neuen Zürcher Zeitung« (Nr. 833) in seiner »Literarische[n] Chronik. 
Deutsche Dichter-Akademie« die Umwandlung der »Sektion für Dichtkunst an der Preußi-
schen Akademie« in Berlin in eine »Deutsche Akademie der Dichtung« begrüßt und den 
erzwungenen Rücktritt des seit 1926 amtierenden Präsidenten Heinrich Mann sowie die Auf-
nahme ›national gesinnter‹ Autoren wie Emil Strauß, Wilhelm Schäfer oder Erwin Guido 
Kolbenheyer mit Genugtuung verzeichnet. Sieben Monate später, am 31. Dezember 1933 
(Nr. 2394), kommt er im irrlichternden Jahresrückblick »Das Schrifttum Deutschlands 1933« 
darauf zurück, protokolliert staunend den Erfolg von Hitlers »Mein Kampf« als »irrationales 
Ereignis« und interpretiert die »trotzige Abschließung« des »deutschen Schrifttums« »von der 
Welt« als einen »von Notwendigkeiten der Stunde eingegeben[en]« Vorgang. Zwar verwahrt 
er sich gegen das »ernste« Spiel« der Bücherverbrennung, zeigt aber Verständnis, dass sich 
»mit Plötzlichkeit ein Akt vollzogen« habe, »der in der Geschichte der neueren deutschen Lite-
ratur kein Analogon kennt«, nämlich die »Ausschaltung des Judentums und jener Schriftstel-
ler aus der deutschen Literatur, deren Gesinnung zersetzend gescholten wurde und es zweifel-
los in manchen Fällen war« (Korrodi, Feuilletons, S. 185–187). Noch eindeutiger formuliert er 
seinen Standpunkt, wenn er am 9. Februar 1936 – zwei Wochen nach dem ominösen Artikel 
»Deutsche Literatur im Emigrantenspiegel« – Hermann Hesse »in der Offenheit, die uns ver-
bindet,« erklärt: »[W]as mich selbst betrifft, ekeln mich alle diese Linksemigranten an. […] Sie 
werden zweifellos spüren, dass etwas nicht stimmt, wenn plötzlich die Schweiz durch einen 
Zudrang befremdender und anationaler Talente in eine Gefährdung kommt, wo wir denn 
lieber auf die Literatur als auf unsere helvetische Konstitution verzichten möchten.« Und er 
setzt, aus Angst vor »Überfremdung«, hinzu: »Wie! wenn ich nun einmal konsequent wäre 
und all den Juden, die bei uns antichambrieren, sagen würde: Geht in die Zeitungen, die sich 
nicht aus der nationalen Substanz nähren!« (Schweizerisches Literaturarchiv, Bern, Nachlass 
Hesse; zit. bei: Helen Münch-Küng, Der PEN-Club in der Deutschschweiz. In: Dorothée v. 
Bores/Sven Hanuschek [Hg.], Handbuch PEN. Geschichte und Gegenwart der deutschspra-
chigen Zentren. Berlin 2014, S. 563–581, hier S. 573) Vgl. insgesamt Ursula Amrein, Los von 
Berlin. Die Literatur- und Theaterpolitik in der Schweiz und das Dritte Reich. Zürich 2004, 
S. 46f. und 190f. Demgegenüber führen persönliche Erlebnisse und Erfahrungen während 
einer Deutschlandreise im Februar und März 1933 zu durchaus kritischen Berichten über die 
Atmosphäre in Berlin, Potsdam, Weimar und München, wo er einer Rede Hitlers beiwohnt: 
»Man muß diese Stimme gehört haben, wie sie malmte, sich heiser schrie und wie die Stimme 
schließlich den Redner vergewaltigte« (Korrodi, Feuilletons, S. 172–181, das Zitat auf S. 173). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 17

denn »diesmal« gehe »es wirklich um eine Lebensfrage für uns alle«.29 
Am 31. Januar schließt Thomas Mann, der sich nach wechselnden Exil-
stationen im Spätherbst 1933 im schweizerischen Küsnacht niedergelas-
sen hatte, seine Entgegnung ab. Er zerpflückt und relativiert Korrodis 
anfechtbare Darlegung und wendet sich entschieden gegen die fragwür-
dige Scheidung in jüdische und nichtjüdische Literatur oder die »nicht 
eben vorsichtig[e]« Behauptung, ausgewandert sei letztlich doch nur die 
»Romanindustrie«. Vor allem aber bezieht er zum ersten Mal öffentlich 
Stellung gegen das nationalsozialistische Regime in Deutschland, in der 
»Überzeugung, daß aus der gegenwärtigen deutschen Herrschaft nichts 
Gutes kommen kann, für Deutschland nicht und für die Welt nicht«. 
»Ich bin mir«, notiert er im Tagebuch, »der Tragweite des heute getanen 
Schrittes bewußt. Ich habe nach 3 Jahren des Zögerns mein Gewissen 
und meine feste Überzeugung sprechen lassen. Mein Wort wird nicht 
ohne Eindruck bleiben.«30 Das Dokument erscheint als »Ein Brief von 

29	�������������������������������������������������������������������������������� Klaus Mann, Briefe und Antworten. 1922–1949. Hg. von Martin Gregor-Dellin. Rein-
bek bei Hamburg 1991, S. 243: 26. Januar 1936; s. auch Klaus Manns fünfseitigen hand-
schriftlichen Entwurf einer ›geharnischten‹ »Antwort an E. Korrodi.« im Literaturarchiv der 
Monacensia, München: Nachlass Klaus Mann, Manuskripte KM M 41 (online unter http://
www.monacensia-digital.de/content/titleinfo/31936 [Zugriff: 31.10.2017]). 

30	 Thomas Mann, Tagebücher 1935–1936. Hg. von Peter de Mendelssohn. Frankfurt 
a.M. 1976, S. 250. Im gleichen Sinn eröffnet er am 2. Februar 1936 Annette Kolb, er habe 
diesen »Angriff Korrodi’s auf das Neue Tage-Buch und die Emigration« – gegenüber Hein-
rich Mann spricht er am 11. Februar 1936 von »Korrodi’s Mesquinerien und Schnödigkeiten 
gegen die Emigration« (Briefwechsel 1900–1949. Hg. von Hans Wysling [1984]. Frankfurt 
a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag 1995, S. 262) – notwendig beantworten« müssen, »um 
nicht in eine schiefe Stellung zu geraten. Mein Brief wird am Dienstag Morgen erscheinen. 
Ich rette darin endlich meine Seele und spreche unverhüllt aus, daß meiner tiefen Überzeu-
gung nach aus der gegenwärtigen deutschen Herrschaft weder für Deutschland noch für die 
Welt etwas Gutes kommen kann. Das war fällig und mußte einmal sein, welche Folgen es 
auch unmittelbar nach sich ziehen möge« (Thomas Mann, Briefwechsel mit Autoren. Hg. von 
Hans Wysling. Frankfurt a.M. 1988, S. 283f.). Die befürchteten Folgen – im Brief an René 
Schickele vom 16. Februar 1936 heißt es: »Was weiter kommt, muß ich abwarten. Bermann, 
der gerade hier ist, vertritt aufs Bestimmteste die Meinung, das Verbot der Bücher zum Min-
desten, wenn nicht die offizielle Ausbürgerung werde prompt erfolgen« (Jahre des Unmuts. 
Thomas Manns Briefwechsel mit René Schickele. 1930–1940. Hg. von Hans Wysling und 
Cornelia Bernini. Frankfurt a.M. 1992 [Thomas-Mann-Studien 10], S. 96f.) – lassen freilich 
auf sich warten. Erst nach zehn Monaten, am 2. Dezember 1936, wird Thomas Mann die 
deutsche Staatsangehörigkeit mit der Begründung entzogen: »Anläßlich einer Diskussion in 
einer bekannten Zürcher Zeitung über die Bewertung der Emigranten-Literatur stellte er sich 
eindeutig auf die Seite des staatsfeindlichen Emigrantentums und richtete öffentlich gegen das 
Reich die schwersten Beleidigungen, die auch in der Auslandspresse auf starken Widerspruch 
stießen« (Völkischer Beobachter, München, 3. Dezember 1936). Am 4.  Dezember erreicht 
ihn »telephonisch die nun doch überraschende und ärgerlich zuvorkommende Nachricht von 
meiner Ausbürgerung durch die deutsche Regierung«, ein »Akt«, der, wie er in einer auch 
in der Morgenausgabe der »Neuen Zürcher Zeitung« vom 5. Dezember gedruckten Mittei-

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp18

Thomas Mann« an den »Lieben Herrn Dr. Korrodi« in der »Neuen Zür-
cher Zeitung vom 3. Februar 1936«.31 Korrodis langatmige Entgegnung 
an den »Hochverehrten Herrn Thomas Mann«32 legt der Adressierte als 
»schwach, tückisch und gleichgültig« zur Seite33 und nennt den Schrei-
ber, dazu passend, »eine ganz tückische kleine Madame«.34 

*

Ganz anders hatte Hofmannsthal neun Jahre früher, im Februar 1927, 
Eduard Korrodi für den »Einzigen« gehalten, »der die litterarischen Din-

lung an die Presse unterstreicht, »jeder rechtlichen Bedeutung entbehrt, da ich schon seit 
14 Tagen tschechoslowakischer Staatsbürger bin und damit automatisch aus dem deutschen 
Staatsverband ausgeschieden bin.« Am 19. November hatte im »tschechoslowakischen Kon-
sulat« in Zürich seine »Vereidigung auf die Staatsangehörigkeit« stattgefunden; vgl. Thomas 
Mann, Tagebücher 1935–1935 (wie o.), S. 396 und 403f.; Thomas Mann, Eine Chronik sei-
nes Lebens. Zusammengestellt von Hans Bürgin und Hans-Otto Mayer. Frankfurt a.M. 1965, 
S. 118f. und 123. 

31	 Neue Zürcher Zeitung, 3. Februar 1936, Nr. 193; nachgedruckt in: Thomas Mann, 
Gesammelte Werke XI (wie Anm. 26), S. 788–793; Ders., Essays 4 (wie Anm. 26), S. 169–
174 (Kommentar ebd., S. 385–390); Korrodi, Feuilletons, S. 193–196. 

32	 E.K., Vom deutschen Literaturschicksal. In: Neue Zürcher Zeitung, 8. Februar 1936, 
Nr. 220; nachgedruckt in: Korrodi, Feuilletons, S. 196–200. – Vgl. insgesamt Klaus Mann, 
Briefe und Antworten (wie Anm. 29), S. 711–714; Erika Mann, Briefe und Antworten. Bd. I: 
1922–1950. Hg. von Anna Zanco Prestel. München 1984, S. 55–92; Thomas Manns Brief-
wechsel mit René Schickele (wie Anm. 30), S. 320–324 (»Der Fall Fischer«); Thomas Mann 
– Erich von Kahler, Briefwechsel 1931–1955. Hg. und kommentiert von Michael Assmann. 
Hamburg 1993, S. 14, 194f.; Gottfried Bermann-Fischer, Bedroht, bewahrt. Weg eines Verle-
gers (1967). Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag 1971, S. 85–87. 

33	 Thomas Mann, Tagebücher (wie Anm. 30), S. 255: 8. Februar 1936. 
34	 Hermann Hesse – Thomas Mann, Briefwechsel. Hg. von Anni Carlsson und Volker 

Michels. 3. erw. Ausg. Frankfurt a.M. 1999, S. 148: 16. Februar 1936. In diesem Sinn bestä-
tigt auch der befreundete Robert Faesi, Korrodi habe »seine Launen wie eine verwöhnte pre-
ziöse alte Jungfer« (Erlebnisse – Ergebnisse [wie Anm. 22], S. 145). Mit ähnlich spitzem Unter-
ton bezeichnen ihn Erika Mann als »die Züri-Marie« oder »die Korrodische« (Erika Mann an 
Klaus Mann, 1. Dezember 1934; an Thomas Mann, 29. Januar 1936. In: Erika Mann, Briefe 
und Antworten. Bd. I [wie Anm. 32], S. 61, 90) und Klaus Mann als »unser süßer Korrodi« 
oder »Frau Marie« (an Katia Mann, 7. Oktober 1933 und 8. Februar 1936. In: Klaus Mann, 
Briefe und Antworten [wie Anm. 29], S. 145, 250). Alle diese Epitheta zielen auf Korrodis 
Homosexualität, die, obwohl allgemein bekannt, öffentlich beschwiegen wurde (vgl. Münch-
Küng [wie Anm. 1], S. 34–36; Bernd-Ulrich Hergemöller [Hg.], Mann für Mann. Biographi-
sches Lexikon zur Geschichte der Freundesliebe und mannmännlichen Sexualität im deut-
schen Sprachraum. Neubearb. und ergänzt. Berlin 2010. Teilbd. 1, S. 685f.). Klaus Mann 
reagiert dabei gewiss auch auf die scharfe Kritik, die Korrodi am 7. September 1933 in der 
»Neuen Zürcher Zeitung« (Nr. 1609) an seiner von Heinrich Mann »patronisierter« Zeitschrift 
»Die Sammlung« geübt hatte, deren Herausgeber sich »eine Art Hybris, die eine Exilkrank-
heit ist,« »bemächtigt« habe und der nun »allen Ernstes [glaube], sozusagen die orthodoxe 
deutsche Literatur in persona zu sein«. Das infame Fazit: »In ihrer jetzigen Verfassung demon-
striert die Zeitschrift unbewußt Rassentheorien, indem sie selbst einem Geist- und Arttypus 
den Vorzug gibt«, belegt er mit einer alphabetischen Aufzählung der deutschen Mitarbeiter 
von Max Brod bis Stefan Zweig, die sämtlich Juden sind (Korrodi, Feuilletons, S. 181). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 19

ge heute noch mit dem Ernst und der Freude behandelt mit der sie in der 
deutschen publicistischen Welt vor vier oder fünf Jahrzehnten behandelt 
worden sind, aber heute nicht mehr behandelt werden.« Und er hatte in 
ihm den »einzige[n] Redacteur einer Tageszeitung« gesehen, 

der für sein Publicum und über den unmittelbaren Kreis noch weit hinaus 
eine wirkliche Autorität erworben hat, was ja weit mehr ist als Notorietät 
des persönlichen Namens – und was kaum mehr vorkommt. Sie haben ein 
Publicum, das sich richtig von Ihnen führen lässt – das ist unendlich viel in 
einer so zersetzten Welt wie die heutige ist.35�

Über die Verbindung beider Männer ist, laut Helen Münch-Küng, »we-
nig bekannt«, und so widmet sie dem Thema nur knappe 13 Zeilen ih-
rer freilich andere Aspekte in den Vordergrund rückenden 334-seitigen 
Monografie.36 In der Tat ist die Quellenlage äußerst bescheiden. Einen 
öffentlichen oder privaten schriftlichen Nachlass Korrodis gibt es nicht.37 
Die vermutlich zahlreichen an ihn gerichteten Briefe von Vertretern der 
Weltliteratur sind vielfach verloren.38 Im glücklichen Fall hat er einzelne 

35	 Brief 5 vom 22. Februar 1927: s.u. S. 104–108. Werner Weber hat diese Sätze aus dem 
ihm von Korrodi geschenkten Brief im Nachruf »Eduard Korrodi. Bildnis und Leistung eines 
Zeitgenossen« (wie o. Anm. 8) wörtlich zitiert. – Nüchterner hatte Rudolf Borchardt, durch-
aus vertraut mit den Kontroversen, Ende April 1926 im Brief an Rudolf Alexander Schröder 
geurteilt: »Korrodi ist ein sehr gescheuter Mensch, und so weit ich ihn erprobt habe anstän-
dig soviele auch anderer Ansicht zu sein scheinen« (Rudolf Borchardt – Rudolf Alexander 
Schröder, Briefwechsel 1919–1945. Text. In Verbindung mit dem Rudolf Borchardt-Archiv 
bearb. von Elisabetta Abbondanza. München/Wien 2001, S. 93; BW Borchardt. Kommen-
tar, S. 545). Allerdings kündigt er im Januar 1931 aus Ärger über Korrodis unberechenbar 
schwankende Urteile zwischenzeitlich die Mitarbeit an der »Neuen Zürcher Zeitung« auf 
(ebd., S. 267f.: 8.1.1931) und klagt im Frühjahr 1936 über »Corrodis« »Versuchung den gros-
sen Mann zu machen und zu chicanieren« (Rudolf Borchardt, Briefe. 1936–1945. Text. Bearb. 
von Gerhard Schuster in Verbindung mit Christoph Zimmermann. München/Wien 2002, 
S. 73f.).

36	 Münch-Küng (wie Anm. 1), S. 61.
37	 »Gerüchte besagen, daß er seine privaten Dinge vor dem Tode vernichtet habe«, und 

dass er »Briefsammlungen, die der privaten Sphäre Angehöriges mitteilen«, mit einer »einge-
standenen Hemmung« begegnete (Münch-Küng. In: Korrodi, Feuilletons, S. 21). Auch Tho-
mas Feitknecht notiert, Korrodi habe »seinen ganzen Nachlass offenbar vernichtet« (Werner 
Weber. Briefwechsel [wie Anm. 8], S. 39, Anm. 2). So finden sich etwa im 157 Stücke umfas-
senden Konvolut ›Korrodi – Martin Bodmer‹ (Bibliotheca Bodmeriana) nur zwei Nachrichten 
von Bodmers Hand (Thomas Bodmer [wie Anm. 4], S. 43f.). 

38	 Eine Sammlung von Schreiben an und von Korrodi verwahrt die Zentralbibliothek in 
Zürich, darunter Nachrichten von Thomas Mann, Annette Kolb, Elsa Lasker-Schüler sowie 
Briefe an Robert Faesi, Adolf Frey, Emil Ermatinger, Eugen Rentsch sen., Emil Staiger, Sieg-
fried Trebitsch, ferner 122 Briefe und Karten an Werner Weber (vgl. Werner Weber. Brief-
wechsel [wie Anm. 8], S. 39, Anm. 2). Nachweise weiterer Dokumente bietet das Suchportal 
»Kalliope« der Staatsbibliothek Berlin.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp20

Dokumente verschenkt, wie etwa jene beiden Hofmannsthal-Briefe, wel-
che im Nachlass Werner Webers auf uns gekommen sind.39 Nachrichten 
Korrodis an Hofmannsthal fehlen ganz.40 Gleichwohl hat sich Korrodi 
früh schon mit Werk und Gestalt des Dichters befasst, »dem als Zauber-
jüngling goldene Süße der Verse aus den Waben troff«.41 Max Rychner 
jedenfalls weiß, dass der junge Korrodi »eine Neigung« zu Hofmannsthal 
und dessen Jugendwerk gepflegt habe,42 und Korrodi selbst bekundet 
rückblickend seine »dauernde Verehrung« für diesen »geliebten« Autor,43 
zu dessen fruchtbarsten Vermittlern er mit mehr als 40 zwischen 1917 
und 1952 entstandenen Beiträgen gehört, die stets von stupender Werk-
kenntnis und einem ganz eigenen Zugriff geprägt sind. 

Erstes journalistisches Dokument ist die Anzeige »Hugo v. Hofmanns
thals prosaische Schriften«, die Korrodi im Frühjahr 1917 zwar nicht 
im angestammten Feuilleton der »Neuen Zürcher«, sondern in der Zeit-
schrift »Der Lesezirkel« veröffentlicht, dem Vereinsorgan des in Zürich 
ansässigen »Lesezirkels Hottingen«, dem er als Mitglied in verschiede-
nen Führungspositionen angehört.44 

39	 S.u. Brief 1 und Brief 5 sowie S. 93 und 104.
40	 Zum Sonderfall des Begleitschreibens zur Umfrage »Verkannte Dichter unter uns?« s. 

Brief 2 und S. 95f. 
41	 K45, S. 79, mit Anspielung auf die Schlusszeilen aus Hofmannsthals »Ballade des 

äußeren Lebens«: »Und dennoch sagt der viel, der ›Abend‹ sagt, / Ein Wort, daraus Tiefsinn 
und Trauer rinnt / Wie schwerer Honig aus den hohlen Waben« (SW I, S. 44). Die Verse 
werden von Korrodi mehrfach zitiert; s.u. S. 60 mit Anm. 181 und 70f. mit Anm. 217; ebenso 
im Aufsatz über den frühverstorbenen Schweizer Dichter »Karl Stamm« (1890–1919); in: 
Eduard Korrodi, Erlebte Literatur. Olten MCMLII, S. 26. Zu Hofmannsthals Person und 
Werk nimmt er immer wieder beiläufig vergleichend oder ausführlich Stellung; vgl. Korrodi, 
Feuilletons, S. 69f., 71, 132, 159, 182f., 229, 240, 278, 295, 296 u.ö. 

42	 Carl J. Burckhardt – Max Rychner, Briefe (wie Anm. 21), S. 144; zit. o., S. 13f,
43	 So in der Vorbemerkung zum Privatdruck: In Memoriam Hugo von Hofmannsthal 

(K48, S. [4]). – In Korrodis Verantwortungsbereich fallen naturgemäß sämtliche Hofmanns
thal-Beiträge anderer Autoren, die während seiner Zeit als Feuilletonchef in der »Neuen Zür-
cher Zeitung« erscheinen; vgl. dazu Horst Weber, Hugo von Hofmannsthal. Bibliographie des 
Schrifttums 1892–1963. Berlin 1966, S. 246: Register, s.v. Neue Zürcher Zeitung.

44	 Der 1882 von Hans Bodmer und Wilfried Treichler gegründete Verein »Lesezirkel 
Hottingen« bleibt bis zur Auflösung im Jahre 1941 ein bestimmendes Element im Kulturle-
ben Zürichs, vor allem seit ab 1886 zu den ›Abenden für Literatur‹ namhafte Autoren wie 
Hofmannsthal, Rilke, Hauptmann, Hesse, Thomas Mann, Rudolf Kassner oder Rudolf Alex-
ander Schröder eingeladen werden. Vgl. insgesamt Conrad Ulrich, Der Lesezirkel Hottingen. 
Zürich 1981 – Zu Korrodis Verbindungen zum »Lesezirkel« s. Münch-Küng (wie Anm. 1), 
S. 52f.; dies. in: Korrodi, Feuilletons, S. 24; Conrad Ulrich, S. 38, 49 und 134.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 21

Er beginnt seine Besprechung (K1)45 mit der überraschenden Fra-
ge: 

Ob ich wählerisch genug bin, wenn ich die prosaischen Schriften Hugo 
von Hofmannsthals mit den edlen, in Watte verzärtelten Dessertbirnen 
vergleiche?46 Exklusiv und rar wie diese, und von einer fraulichen Milde 
und Güte, begehrt man sie, wie wohl gesättigt, dennoch, weil in ihrer Reife 
irgendwie sich Natur vollendet zu einem Letzten, einem süßen Ende.

Unverzüglich jedoch ruft er sich zur Ordnung: »Aber genug von Bir-
nen und mehr von diesen und nur diesen Schriften.« Er greift die »Un-
terhaltung über die Schriften Gottfried Kellers« heraus, die Festrede 
»Shakespeares Könige und große Herren«, die »Unterhaltungen über 
den ›Tasso‹ von Goethe« und zitiert aus dem Gespräch »Über Charakte-
re im Roman und im Drama« als »eine kostbare Seite deutscher Prosa« 
Hofmannsthals Schilderung des sterbenden »Benvenuto Cellini im tief-
sten Verließ der Engelsburg, zerfallen, in Todesträumen«.47 »Das ist die 
Illusionskraft des absoluten Künstlers«, lautet sein Fazit, und flugs nimmt 
er »den Notbehelf von dem Vergleich mit den Birnen beschämt zurück, 

45	 Die redaktionelle Fußnote lautet: »Hugo von Hofmannsthal, Die prosaischen Schriften. 
Gesammelt in vier Bänden. Berlin, S. Fischer, 1907. Bisher sind nur die ersten zwei Bände 
erschienen, denen wir als Probe den nachfolgenden schönen Aufsatz über ›Französische 
Redensarten‹ […] entnommen haben. Die Redaktion.« Hinter ihr steht Hans Bodmer, der 
»von der ersten bis zur letzten Nummer, eine Zeitlang unterstützt von Herbert Steiner«, »für 
den Inhalt [verantwortlich] zeichnet« (Conrad Ulrich [wie Anm. 44], S. 114). Hofmanns
thals früher Essay (Erstdruck am 6. November 1897 in der Wiener Wochenschrift »Die 
Zeit«, XXXI. Bd., Nr. 162, S. 89–90) war in den Zweiten Band der »Prosaischen Schriften« 
(S. 103–115: SW XXXII, S. 209–213) eingegangen, der, ein Halbjahr nach dem im Mai 1907 
ausgelieferten Ersten Band, im November 1907 erschienen war. Der Dritte Band folgt erst zehn 
Jahre später im November 1917 unter dem geänderten Haupttitel »Die Prosaischen Schriften 
gesammelt in drei Bänden« (vgl. BW Fischer, S. 1014); Korrodi wird ihn am 18. November 
1917 in K5 besprechen; s.u. S. 35f.

46	 Möglicherweise klingt hier Hofmannsthals Bild vom Beginn der »Unterhaltung über die 
Schriften von Gottfried Keller« (1906) nach, wo einer der Gesprächsteilnehmer zum »Grünen 
Heinrich« anmerkt: »Wie schön wäre das Buch, wenn es nur seinen Anfang hätte […]. Wie 
ist das schön, […] wie ausgesuchtes Obst in einem Korb liegen da die jugendlichen Glücks-
tage aufeinander« (Die prosaischen Schriften gesammelt. Zweiter Bd., S. 21–38, hier S. 23f.; 
SW XXXI, S. 99–106, hier S. 99).

47	 Korrodi bezieht sich, neben der »Unterhaltung über die Schriften von Gottfried Keller«, 
auf »Shakespeares Könige und große Herren« (1905: Die prosaischen Schriften gesammelt. 
Erster Bd., S. 105–145: SW XXXIII, S. 76–92), »Unterhaltung über den ›Tasso‹ von Goe-
the« (1906: Bd. II, S. 127–151: SW XXXI, S. 107–117), »Über Charaktere im Roman und 
im Drama. Ein imaginäres Gespräch« (1902: Bd. II, S. 161–187: SW XXXI, S. 27–39; die 
zitierte Cellini-Stelle auf S. 177: SW XXXI, S. 33f.). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp22

aber eben um zu sagen: Die prosaischen Schriften des Herrn Hugo von 
Hofmannsthal sind – unvergleichlich.« 

Der Beitrag, umrahmt von Proben Hofmannsthalscher Lyrik und 
Prosa, ist, wie das ganze März-Heft der Zeitschrift, dem kommenden 
Auftritt Hofmannsthals gewidmet,48 der, eingeladen vom Lesezirkel Hot-
tingen, am 29. März 1917 über »Österreich im Spiegel seiner Dichtung« 
sprechen wird.49 Korrodi hatte, noch unter dem frischen Eindruck der 
»Prosaischen Schriften«, am Morgen in der »Neuen Zürcher Zeitung« 
auf den Autor, dessen Werke und die zu erwartende Rede hingewiesen 
(K2): 

Wenige leben so inmitten einer Weltliteratur wie Hugo von Hofmannsthal. 
Er könnte darum, zur Rede sanft genötigt, niemals um das Thema verlegen 
sein. Er fände in seinen prosaischen Schriften die unvergleichlichen Seiten 
über die Märchen von Tausend und eine Nacht, das wohllautende, reich 
figurierte Gespräch über die Harmonia mundi in Gottfried Kellers Werk, 
oder den vornehmen gesellschaftlichen Dialog über Goethes Tasso. Er wäre 
einer der ganz wenigen, die Gedichte mit dem Goldfinger berühren; er wüß-
te wie ein feiner Hofmann über die Könige und großen Herren in Shake-
speares Dramen zu denken, er könnte im Element der »toten Sprachen« zum 
Salamander im Feuer werden.50 […] Dieser Dichter endlich könnte Verse 

48	 Hofmannsthal reist von Berlin, wo ihn Anfang März eine fiebrige Krankheit zeitweilig 
ans Bett gefesselt hatte, am Abend des 25. März, »noch nicht ganz gesund, aber fieberfrei«, 
nach München und weiter nach Zürich, das er wohl am 27. März erreicht (so die Vorausdatie-
rung an seine Frau Gerty, 23. März 1917; vgl. Heinz Lunzer, Hofmannsthals politische Tätig-
keit in den Jahren 1914–1917. Frankfurt a.M./Berlin 1981, S. 226 und 383 mit Anm. 36.13). 
Den äußeren Rahmen zum Vortrag bilden am Vorabend eine »zu Ehren« des Dichters ange-
setzte Aufführung seiner »Elektra« sowie einige Tage später das erste Auslandsgastspiel des 
Wiener Burgtheaters zwischen dem 1. und 4. April in Zürich, dem sich je ein weiterer Abend 
in Basel und Bern anschließt. Am 31. März durch einen »geist- und gehaltvollen Vortrag 
Felix Saltens« über das Burgtheater […] glücklich eingeleitet«, steht am 1. April Grillparzers 
»Medea« auf dem Programm (Fremden-Blatt. Wien, 2. April 1917, S. 6). Es folgen am 2. April 
Hofmannsthals »Der Tor und der Tod«, Grillparzers »Esther«-Fragment und Schnitzlers Ein-
akter »Literatur«, am 3. Schnitzlers »Zwischenspiel« und am 4. April Karl Schönherrs Drama 
»Der Weibsteufel« (Neue Freie Presse, 4. April 1917, S. 8, und 5. April 1917, S. 9). Hofmanns
thal besucht keine dieser Aufführungen, da er bereits am 30. März zu seinem nächsten Vor-
trag nach Bern abreist. 

49	 In das 1916 konzipierte und seither an verschiedenen Orten wiederholte Vortragskonzept 
fügt Hofmannsthal einige auf die Schweiz gemünzte Passagen ein: SW XXXIV, S. 182–192; 
zur Entstehung ebd., S. 811–814; die Schweizer Notate N 12 bis N 14 ebd., S. 835–837.

50	 Vielleicht spielt Korrodi hier auf Hofmannsthals epochemachenden »Brief des Lord 
Chandos« (1902) an, der nach dem Erstdruck vom 18. und 19. Oktober 1902 in der Berliner 
Zeitung »Der Tag« als »Ein Brief« in den Ersten Band der »Prosaischen Schriften« aufgenom-
men worden war (wie Anm. 45, S. 53–76) und zu dem sich Korrodi, soviel ich sehe, erstaunli-
cherweise sonst nie geäußert hat. – Das Bild vom Salamander im Feuer benutzt Hofmannsthal 
im Gedicht »Zum Gedächtnis des Schauspielers Mitterwurzer« (1892): »Sein ganzer Leib war 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 23

aus seiner Gymnasiastenzeit vorlesen, die zwanzig Jahre älter und vollen-
deter als der dichtende Jüngling selber waren. […] Aber viele Gedanken in 
Hofmannsthals Werk weisen darauf hin, daß in ihm, dem Künstler, mensch-
lich-bildnerische Kräfte zunehmen, die ihn nicht mehr als den Nur-Künstler 
gelten lassen. […] nicht von Goethe und nicht von Gottfried Keller und nicht 
von sich, sondern von »Oesterreich im Spiegel seiner Dichtung« will Hugo 
von Hofmannsthal als Gast des Lesezirkels Hottingen in Zürich sprechen. 
Seine Wahl ist wohl begreiflich, weil doch den repräsentativen literarischen 
Persönlichkeiten eines jeden Landes das eigene Vater- und Mutterland zum 
Erlebnis wie nie zuvor in dieser Zeit geworden ist. Uns wird es künstlerisch 
und menschlich interessieren, wie Hofmannsthal Dichtung und österreichi-
sches Leben eins ins andere wirkt und schlingt […] Wir dürfen uns freuen, 
ein Stück deutscher Literaturgeschichte durch das Medium einer Stilkunst 
zu empfangen, die sich selbst in der Kritik in »gebundener« Form fühlt, aber 
freilich nur gebunden an die von innen wirkenden Schönheitsgesetzte des 
Sprachgeistes. 

Nach dem Vortrag, der vom Publikum als etwas »vom Schönsten und 
Tiefsten« aufgenommen wird, »was man je vom Lesezirkel-Podium aus 
vernommen« habe,51 lernen beide Männer einander in der üblichen 
»kleinen Runde« persönlich kennen;52 und zum Abschied schreibt der 

glühend / […] Und sah auf uns […] / Mit jenem undurchdringlich fremden Blick / Des Sala-
manders, der im Feuer wohnt« (SW I, S. 82f.), sowie im »Zweiten Aufzug« von »Der Abenteu-
rer und die Sängerin« (1899): »Geh’ jung an einen Hof und wenn du dort / herauskommst, 
bist du wie der Salamander, / der auch Feuer atmet« (SW V, S. 167). Korrodis vorangehende 
Hinweise gelten, außer den in Anm. 47 genannten Texten, der »Einleitung zu dem Buche 
genannt die Erzählungen der Tausendundein Nächte« (1906: Bd. II, S. 1–12: »Tausend und 
eine Nacht«; SW XXXII, S. 121–126). Zum Gespräch über die »Harmonia mundi« in der 
Nachfolge des Johannes Kepler s. Bd. II, S. 32 (SW XXXI, S. 104f.).

51	 Conrad Ulrich (wie Anm. 44), S. 52. Auch Hans Trog, als damaliger Feuilletonchef der 
»Neuen Zürcher Zeitung« Korrodis unmittelbarer Vorgesetzter, liefert am 14. April 1917 im 
Feuilleton der »Neue Freien Presse« (Morgenblatt, S. 1–3) einen ausführlichen Schlussbericht 
»Das Burgtheater in Zürich« und würdigt es als »herrlichen Zufall«, »dass wenige Abende vor 
den Wiener Schauspielern ein Vortrag Hugo v. Hofmannsthals von österreichischer Art und 
Kultur ein Bild von wahrhaft bezaubernder Schönheit und beglückender Höhe und Weite des 
Standpunkts und des Ausblicks entrollt und die dichtgedrängte Hörerschaft zu einem Beifall 
begeistert hat, wie er kaum je einem Redner im [sic!] Zürich zuteil geworden ist. Und für den 
inneren Zusammenhang und Zusammenklang österreichischen und deutschschweizerischen 
Wesens hatte der Dichter […] Worte gefunden, wie sie verständnisvoller, feinfühliger, wohltuen-
der nicht zu denken sind«, ein »trostreiches Zeichen der völkerverbindenden friedlichen Kultur«. 

52	 Conrad Ulrich (wie Anm. 44), S. 76. Die Angabe »Bekanntschaft seit 1922« im Register 
zu SW XXXIX, S. 1512, s.v. »Korrodi, Eduard«, ist in diesem Sinn zu berichtigen; sie folgt 
vermutlich der irrigen Erläuterung zu Max Rychners Brief vom 17. November 1924 (Hugo 
von Hofmannsthal – Max Rychner, Briefwechsel 1922–1929. Hg. von Claudia Mertz-Rych-
ner. In: Almanach 87. Hugo von Hofmannsthal, Briefwechsel mit Max Rychner, mit Samuel 
und Hedwig Fischer, Oscar Bie und Moritz Heimann. Frankfurt a.M. 1973, S. 7–42 [künftig 
zit. als BW Rychner], hier S. 11 mit S. 34; s.u. Anm. 11x und Anm. 112.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp24

Redner ins Gästebuch: »In herzlicher Dankbarkeit für den schönen 
Abend 29 III 1917 / Hugo v. Hofmannsthal«.53 

Korrodi beeilt sich, das Gehörte54 in einem ungewöhnlich breiten, mit 
wörtlichen Zitaten untermauerten Referat zusammenzufassen, um den 
Lesern seines Blattes einen angemessenen Eindruck zu vermitteln von 

dieser edlen, und was man selten sagen darf, vollendeten Rede, über der der 
Geist von Anbeginn schwebte und darin jeder Gedanke wie eine erwartete 
schöne Woge kam und glitt […]. Die Rede Hugo von Hofmannsthals warf 
am Ende einen leidvollen Blick in diese Zeit vor dem Kriege, in der auch 
deutsches Wesen in allen geistigen Dingen so maßlos und verzerrt gewor-
den und alle Begriffe nur am Kommerzwesen und am Ziffernwesen und 
nicht mehr an den Menschen selber gemessen wurden: Wenn aber diese 
Zeit ausgelebt hat, wenn in einer reineren Zeit wieder die Imponderabilien 
der Seele und die zarten ewigen Werte wieder gelten dürfen, dann lassen Sie 
mich hoffen, daß auch die Stimme Oesterreichs über die nahen Berge wieder 
an Ihr Ohr herüberklingen darf. So ungefähr klang die Rede aus. Und es 
war in Wahrheit ein Ausklingen von einer beseelten und vornehmen Art 
und Schönheit, die uns immer im Ohr verweilt, wie uns der Dichter Hugo 
von Hofmannsthal immer im Auge bleiben wird als der große Künstler und 
Gestalter, der sich eines ganz außergewöhnlichen Beifalls erfreuen durfte.55

53	 Gästebuch, Bd. 1: Stadtarchiv Zürich VII 198; s. SW XXXIV, S. 857. Möglicherweise 
wird Hofmannsthal bei diesem Anlass jenes in Ganzleder gebundene Exemplar der von 
Robert Faesi und Eduard Korrodi 1913 herausgegebenen kulturhistorischen Skizzen »Das 
poetische Zürich. Miniaturen aus dem 18. Jahrhundert« (Zürich: Verlag des Lesezirkels Hot-
tingen) überreicht, das als Vorzugsausgabe Nr. 467 in seiner Bibliothek erhalten geblieben ist: 
SW XL, S. 201: Nr. 802.

54	 Mit Blick auf den Vortrag wird Korrodi fünf Wochen später bei einem Gespräch mit 
dem Wiener »Fremden-Blatt« betonen, wie »freundlich« man »Herrn Hugo v. Hofmanns
thal« in Zürich begrüßt habe, »der im Rahmen der vom Lesezirkel Hottingen veranstalteten 
literarischen Abende über ›Oesterreich im Spiegel seiner Dichtung‹ gesprochen hat. Herr 
v. Hofmannsthal begann mit einer Charakterisierung der schweizerischen Literatur, und es 
gelangen ihm hier so ausgezeichnete, treffende Feststellungen, daß das Züricher Publikum 
sofort Vertrauen gewann und gefangen genommen wurde und mit dem intensivsten Inter-
esse den weiteren Ausführungen des Vortragenden folgte. Wir lieben die Oesterreicher und 
ihre Literatur« (K46: Gespräch mit Dr. Eduard Corrodi; zur Namensschreibung mit »C« 
s.u. Anm. 86).

55	 K3: SW XXXIV, S. 857f. und 860. Korrodi referiert den Schluss der Rede, wie ihn 
Hofmannsthal für die Schweiz konzipiert hatte, s. SW XXXIV, S. 835–837: N 12–N 14. – An 
anderer Stelle paraphrasiert er Hofmannsthals Bemerkung: »Auf dem Schoße der Wärterin, 
aus dem Textbuche zur ›Zauberflöte‹, lernt Grillparzer lesen. Es gibt keine Zufälle, weder welt-
geschichtliche noch individuell-biographische« (SW XXXIV, S. 182f.), mit den Worten: »Es 
kann kein Zufall sein, daß Grillparzer auf dem Schoß seiner Amme das Textbuch der Zauber-
flöte kennen lernte« (SW XXXIV, S. 858). Diese Koinzidenz greift er 1929 im Hofmannsthal-
Nachruf noch einmal auf: »Er hat notiert, wie das Kind Grillparzer auf dem Schoß der Amme 
als Erstes den Text der ›Zauberflöte‹ vernahm und wie auf diese Weise das Zauberstück und 
österreichische Melodie im kindlichen Gefühl sich verankerte« (K20: s.u. S. 113: Anhang). Vgl. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 25

Der Bericht erscheint am 31. März. Am selben Abend folgt Korrodi mit 
gleich gespannter Aufmerksamkeit im Burgerratssaal zu Bern Hofmanns
thals zweitem Schweizer Vortrag »Über die europäische Idee«.56 »Man 
sah unter seinen Zuhörern Figuren von diplomatischem Schnitt, einige 
geistig interessierte Herren, zu wenige, wollte mir scheinen.57 Dafür viel 
grünes Holz, Jugend mit blauen Mützen – wertvolle Zukunft!« Seinem 
abermals überaus detaillierten Bericht für die Zürcher Leserschaft (K4) 
schickt er voraus: »Aus Hugo von Hofmannsthals vergeistigter Elegie, 
reich an seinen Zwischentönen und Obertönen, sei versucht, einige Ge-
danken festzuhalten. Man möge aus der Aehrenlese auf das Kornfeld 
schließen!« Diese »Ährenlese« wird Hofmannsthal dann einem unge-
nannten Interessenten als »nicht schlechte, wenn auch die Accente etwas 
verschiebende Wiedergabe« empfehlen.58 

Nur einen Monat später (3. Mai 1917) trifft man erneut zusammen, dies-
mal in Wien59 bei einem Bankett des Schriftstellervereins »Concordia« zu 
Ehren des Zürcher Stadttheaters, das, auf Einladung der »Concordia«,60 

dazu Grillparzers »Selbstbiographie«. In: Sämtliche Werke. Hg. von Peter Frank und Karl Pörn-
bacher. Vierter Bd. München: Hanser 1960, S. 13.

56	 Notate und Aufzeichnungen zum frei gehaltenen Vortrag, dessen erster Teil maßgeblich 
auf einem Exposé Rudolf Borchardts beruht. In: SW XXXIV, S. 324–335; zur Entstehung 
ebd., S. 1268–1270; Borchardts Exposé ebd., S. 1270–1276. 

57	 Auch der anonyme Berichterstatter des Berner »Bunds« (Nr. 155, 2. April 1917, Abendblatt, 
S. 2: SW XXXIV, S. 1282f.) bedauert, dass »der bekannte Dichter Hugo von Hofmannsthal« 
»vor leider nicht allzu zahlreichem Publikum« gesprochen habe. Dazu mag freilich nicht zuletzt 
die eher abschreckende Vorankündigung im Morgenblatt vom 31. März 1917 (Nr. 152, S. 4) 
beigetragen haben: »Heute abend wird im Burgerratssaal zu Bern Hugo von Hofmannsthal 
einen Vortrag halten über ›Die europäische Idee‹. Daß es sich dabei nicht um Politik, sondern 
lediglich um Literatur handelt, wird man bei einem Dichter als selbstverständlich voraussetzen.«

58	 SW XXXIV, S. 1285, Anm. 23. 
59	 Über diese »Drei Wiener Tage« vom 3. bis 6. Mai veröffentlicht Korrodi ein launiges 

Feuilleton mit den Zwischenüberschriften »Gotthelf als Reisebegleiter« und »Ein oberflächli-
cher Tag«. Ohne den Anlass der Reise, seinen Vortrag oder die Begegnung mit Hofmannsthal 
zu erwähnen, schildert er kurze Visiten in der Hofbibliothek und der Spanischen Reitschule, 
ein opulentes Mittagsmahl mit Felix Salten und am 4. Mai den Besuch einer Aufführung des 
»tränenreichen Schmarren« »Mein Leopold« von Adolph L’Arronge (1838–1908) mit dem 
bewunderten Alexander Girardi (1850–1918) im »Josephstädtertheater« (Neue Zürcher Zei-
tung, 20. Mai 1917. Erstes Sonntagblatt, Nr. 898, S. 1–2); vgl. die Schilderung seiner Wiener 
Eindrücke im »Gespräch« mit dem »Fremden-Blatt« vom 6. Mai 1917 (K46).

60	 Zum 1859 in Wien gegründeten Journalisten- und Schriftstellerverein »Concordia« s. 
Felix Czeike, Historisches Lexikon Wien in 6 Bänden. Bd. 1. Wien 2004, S. 589. – Die Einla-
dung an das Zürcher Stadttheater hatte die »Concordia« während des Burgtheater-Gastspiels 
in Zürich ausgesprochen; vgl. Neue Freie Presse, 14. April 1917. Morgenblatt, S. 3. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp26

am folgenden 4. Mai im Wiener Stadttheater61 sein mehrtägiges Gast-
spiel mit Shakespeares »Wie es euch gefällt« eröffnen wird.62 Als Ein-
leitung hält um »halb 7 Uhr abends im kleinen Konzerthaussaale« »der 
Schweizer Schriftsteller Dr. Eduard Korrodi einen Vortrag über das The-
ma: ›Das Schweizerische in der deutschen Literatur‹«.63 Die »Neue Freie 
Presse«64 berichtet am folgenden Tag:

Dr. Korrodi, der Feuilletonredakteur und Kritiker der »Neuen Züricher 
Zeitung« ist, gehört trotz seiner Jugend zu den namhaftesten literarischen 
Erscheinungen der deutschen Schweiz. Wer seine gehaltvollen kritischen 
Essays über die Neuerscheinungen verfolgt hat, ist immer sympathisch da-
von berührt worden, daß dieser Schweizer Kritiker sich auch der deutschen 
Literatur gegenüber immer einer wohlwollenden und herzlichen Neutrali-
tät befleißt. Das zeigte auch sein heutiger Vortrag, der in gründlicher und 
interessanter Weise die Beziehungen zwischen der schweizerischen und der 
deutschen Dichtung darstellt. Diese Beziehungen reichen ins achtzehnte Jahr-
hundert zurück. Die »Alpen« des Schweizers Haller haben Goethes Aufmerk-
samkeit und Interesse für dieses Land geweckt, dem er die Treue bewahrte. In 
dem literaturhistorischen Streit zwischen dem Literaturstabe Gottscheds und 
dem Züricher Bodmer hat dieser auf die Größe des Nibelungenliedes hinge-
wiesen. Korrodi erzählte auch sehr hübsch von der ersten künstlerischen Be-
rührung zwischen der Schweiz, die allerdings keine literarische, sondern eine 
musikalische war: Im Hause des Züricher Idyllendichters Salomon Geßner 
musizierten im Jahre 1766 der achtjährige Mozart und seine Schwester. Die 
stärkste Wirkung auf die schweizerische Dichtung übten Goethe und Schiller 
aus. Goethe war durch die innige und enthusiastische Freundschaft mit dem 

61	 Das »Wiener Stadttheater« war 1913 in der Josefstadt, Ecke Laudongasse/Skodagasse, 
eröffnet worden. Bis zu seiner Schließung im Jahre 1960 wird es vor allem als Operettenthea-
ter genutzt.

62	 Neue Freie Presse. Wien, 3. Mai 1917. Morgenblatt, S. 8: Theater- und Kunstnachrichten: 
»Das Zürcher Stadttheater ist die hervorragendste deutsche Bühne in der Schweiz, die ob ihrer 
hohen künstlerischen Leistungen auch in Deutschland einen bedeutenden Ruf sich erworben 
hat. In gesellschaftlichen Kreisen und in der Kunstwelt Wiens sieht man daher dem Gastspiele 
– dem ersten einer Schweizer deutschen Bühne in Oesterreich – mit besonderem Interesse 
entgegen.« Entsprechend positiv liest sich eine erste Aufführungskritik in der »Neuen 
Freien Presse« vom 5. Mai 1917, S. 9, die am 6. Mai (S. 12) um eine weitere wohlwollende 
Besprechung ergänzt wird. Eine ähnliche redaktionelle Meldung und vergleichbar positive 
Rezensionen bringt das Wiener »Fremden-Blatt« in den Morgenausgaben vom 3. Mai S. 10, 
und 5. Mai 1917, S. 9.

63	 Neue Freie Presse. Wien, 3. Mai 1917. Morgenblatt, S. 8: Theater- und Kunstnachrichten. 
– Vorträge gleichen Themas wird Korrodi im Frühjahr 1921 in Bonn und Heidelberg halten; 
vgl. den Bericht »Schweizergeist in der deutschen Literatur« im Zweiten Morgenblatt der 
»Neuen Zürcher Zeitung« vom 3. Mai 1921, Nr. 650: Kleine Chronik.

64	 Vortrag Dr. Eduard Korrodi über das Schweizerische in der deutschen Literatur. In: 
Neue Freie Presse, 4. Mai 1917. Morgenblatt, S. 7.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 27

Physiognomiker Lavater dem Schweizer Wesen nahegekommen. Er lenkte 
auch zuerst Schillers Aufmerksamkeit auf die Tellsage, und das Schillersche 
Drama wurde die Nationaldichtung der Schweizer, die auf ihre eigene Litera-
tur anregend wirkte. Im weiteren Verlaufe seines Vortrages charakterisierte 
Dr. Korrodi das literarische Dreigestirn der Schweiz: Jeremias Gotthelf, der 
bäurisch-strenge, Gottfried Keller, der milde und bürgerliche, und Konrad 
Ferdinand Meyer, der ganz in der Vergangenheit untertaucht. Durch die 
Werke geht ein Zug von Resignation in Hinsicht erotischer Leidenschaften, 
durch die Gottfried Kellers auch ein erzieherischer Zug, der überhaupt für 
die Schweizer Literatur charakteristisch ist. Die stille Sehnsucht Kellers und 
Meyers nach dem Drama ist bis heute unerfüllt geblieben. Noch die heutige 
Schweizer Dichtergeneration ist undramatisch, ihre Stärke liegt noch immer 
im Epischen. Und vielleicht hat die Schweiz deshalb kein Drama, weil sie kei-
ne großen politischen Erlebnisse hatte, weil sie ein zu glückliches Land ist … 
Namentlich jetzt, im Weltkrieg, gilt die Schweiz als ein glückliches Seldwyla, 
aber sie trägt auch schwer genug an dieser Zeit. – Am überraschendsten 
hat auch in der Schweiz die Stärke Oesterreichs gewirkt, das früher dort, 
nach dem Grillparzer-Wort, als der Jüngling unter den Nationen gegolten65 
und sich jetzt als ein reifer Mann erwiesen hat. Die wohllautende Stimme 
der österreichischen Dichtung wird auch die erste sein, die nach dem Krie-
ge Brüderlichkeit und Menschlichkeit predigen wird. Mit den Worten eines 
jungen Oesterreichers, Franz Werfel, schloß Korrodi seinen Vortrag: »Die 
Welt fängt im Menschen an.«66 Die gediegenen und klugen Ausführungen, 
die Dr. Korrodi in gewinnend einfacher und natürlicher Art vortrug, wurden 
vom Publikum, in dem sich der Unterrichtsminister Dr. Freiherr v. Hussarek 
befand, mit starkem Interesse angehört. Der Beifall für den Schweizer Gast 
war laut und herzlich.

Mit leicht verschobenem Blickwinkel meldet das Wiener »Fremden-
Blatt«:67 

Herr Dr. Eduard Corrodi,68 seines Zeichens Feuilletonredakteur der Neuen 
Zürcher Zeitung, hat gestern als Gast der »Concordia« im kleinen Konzert
haussaal vor einem überaus distinguierten Publikum, das den geistvollen 
und formvollendeten Ausführungen des Vortragenden mit intensivstem In-

65	 Vgl. Franz Grillparzer, König Ottokars Glück und Ende, Dritter Aufzug, Vers 1700f.: »O 
gutes Land! o Vaterland! Inmitten / Dem Kind Italien und dem Manne Deutschland, / Liegst 
du, der wangenrote Jüngling, da« (Sämtliche Werke. Hg. von Peter Frank und Karl Bernba-
cher. Erster Bd. München: Hanser 1960, S. 1037).

66	 Drittletzte Zeile aus Franz Werfels Gedicht »Lächeln Atmen Schreiten« in: »Einander. 
Oden, Lieder, Gestalten. Leipzig: Kurt Wolff 1915.

67	 Schweizer Geist in der deutschen Literatur. In: Fremden-Blatt, 4. Mai 1917. Morgen-
Ausgabe, S. 9.

68	 Zur Schreibung des Namens mit »C« s.u. Anm. 86.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp28

teresse folgte, über den »Schweizer Geist in der deutschen Literatur« gespro-
chen. Herr Dr. Corrodi betonte, daß es vorerst eine Harmonie des Schweizer 
Geistes mit dem österreichischen gewesen ist und daß sich damals eigentlich 
der Geist der Musik mit dem der Literatur verbunden hat, als die Geschwi-
ster Mozart, der achtjährige Wolfgang Amadeus und seine kleine Schwester, 
im Jahre 1766 in Zürich im Salon Solomon Geßners Musik machten. Auch 
die Verbindung Gottscheds mit den Schweizern und die gar nicht dauerhaf-
ten Verbindungen Bodmers mit Wieland und dem Messiasdichter Klopstock 
wurden berührt. Hierauf sprach Dr. Corrodi von der Goethefreundschaft 
zu Lavater, mit dem der große Deutsche das menschliche Antlitz zu ergrün-
den versucht und mit dem er Tisch und Bett geteilt hat. In seiner dritten 
Schweizer Reise kann man über Goethes Beziehung zu Lavater nachlesen, 
die der Vortragende eine Sternenfreundschaft im Sinne Nietzsches69 nennt. 
Die Schweiz hat Goethe die Treue immer gehalten und diese Treue hat sich 
auch gelohnt, da Schiller sonst wohl niemals seinen »Tell« geschrieben hätte, 
zu dem er ja, wie jederman70 weiß, die Anregung von Goethe erhalten hat. 
Es ist ein Beweis für Schillers Genie, wie er die Keimzelle des Tell-Stoffes 
zu entwickeln verstanden hat. Die Gesellschaft des Zürcher Stadttheaters, 
die heute abends im Wiener Stadttheater ihre erste Vorstellung gibt, wird ja 
im Verlauf ihres Hierseins auch das alte Urner Spiel vom Tell71 vorführen. 
Hiebei wird man sinnfällig sehen, wie sehr Schiller den Stoff zu verändern 
gewußt hat. Hierauf geht der Vortragende auf die große Schweizer Trias 
Gotthelf-Keller-Meyer über. Jeremias Gotthelf hat nach Dr. Corrodis fein ge-
faßter Prägung das Weltall verbaut, Gottfried Keller hat es verbürgerlicht 
und Konrad Ferdinand Meyer hat es in ferne Jahrhunderte entrückt. Geht 
man von Gotthelf zu Keller über, so ist es, als ob man aus sauren Wochen 
in frohe Feste fiele. Während Gotthelfs Bauern Landedelleute, eher Aristo-
kraten als Bauern sind, zeichnet Keller die ausgeprägten Bürger. Auch den 
erzieherischen Zug in den Büchern Kellers betonte Dr. Corrodi, die Vorliebe 
dieses Dichters selbst für ein staatsbürgerliches Pensum. Wie seltsam eigent-

69	 Mit Bezug auf den 279. Abschnitt »Sternen-Freundschaft« im Vierten Buch von 
Nietzsches »Die fröhliche Wissenschaft«: »Wir waren Freunde und sind uns fremd geworden. 
Aber das ist recht so, und wir wollen’s uns nicht verhehlen und verdunkeln, als ob wir uns 
dessen zu schämen hätten. Wir sind zwei Schiffe, deren jedes sein Ziel und seine Bahn hat …« 
(Friedrich Nietzsche. Werke in drei Bänden. Hg. von Karl Schlechta. Zweiter Bd. München 
1966, S. 163). S. auch S. 65 mit Anm. 197.

70	 Zur altertümlichen Schreibweise – wenn nicht Druckfehler statt »jedermann« – s. 
Grimm, Deutsches Wörterbuch. IV. Bd., 2. Abtheilung. Leipzig 1877, Sp. 2291f.

71	��������������������������������������������������������������������������������� Am Samstag, dem 5. Mai 1917, wird im Wiener Stadttheater zusammen mit zwei weite-
ren altschweizerischen Bühnenspielen »Das Urner Spiel vom Wilhelm Tell« aufgeführt. »Ein 
Volksschauspiel der Schweiz aus dem 16. Jahrhundert. Erneuert von Ernst Leopold Stahl« (so 
die Theateranzeige der »Neuen Freien Presse« vom 5. Mai 1917, S. 16); vgl. die Besprechun-
gen »Gastspiel der Zürcher im Stadttheater« von »f. s.« (Felix Salten) im »Fremden-Blatt« und 
»Gesamtgastspiel des Zürcher Stadttheaters« von »A.« (Raoul Auernheimer) in der »Neuen 
Freien Presse«, jeweils am 6. Mai 1917, S. 10 bzw. S. 12.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 29

lich, daß der grüne Heinrich als Staatsmann endigt, anstatt ein Künstler, in 
der üblichen und wohlbeliebten tragischen Fassung zu enden. Eine große 
Ähnlichkeit zwischen Keller und Meyer sieht Dr. Corrodi in der Distanz, die 
beide dem Eros gegenüber einnehmen. Noch eine gemeinsame Liebe ver-
bindet jedoch diese beiden Großen: ihre ungestillte Sehnsucht zum Drama. 
Gottfried Keller hat bekanntlich ein Staatsdiplom erhalten, mit der ausdrück-
lichen Bestimmung, daß es ihm dazu verhelfen möge, ein schweizerischer 
Dramatiker zu werden. Johann Gottfried Keller sah seine Lieblingsidee bei-
nahe verwirklicht; er träumte von einem großen, nationalen, helvetischen 
Theater, von tausend Mitwirkenden … aber das Drama hat er der Schweiz, 
die er einmal ein »Vaterländchen« genannt und die er doch so geliebt hat, 
nicht gegeben. Die Schweiz hat das Drama weder von ihm, noch von einem 
andern ihrer großen Söhne bekommen. Und diese Merkwürdigkeit hat Dr. 
Corrodi am Schluß seiner Ausführungen überraschend fein und voll Geist 
zu erklären versucht. »Die Schweiz,« sagte er, »ist vielleicht zu glücklich ge-
wesen; aber sie war auch zu klein zur tragischen Fallhöhe.« Hierauf sprach 
Dr. Corrodi über die Schweiz und diesen fürchterlichen Krieg und zum Be-
schluß von jenem jungen Oesterreich, das Grillparzer einmal den Jüngling 
in der Dichtung genannt hat. Dieses junge, erneute Oesterreich aber ist der 
Jüngling dieser Gegenwart geworden.72 Das Publikum spendete den überaus 
interessanten Ausführungen des Schweizer Gastes lebhaften Beifall.

Deutlich andere Schwerpunkte setzt Paul Stefan (1879–1943) im Gesamt
rückblick für die »Neue Zürcher Zeitung« am 15. Mai 1917:73

Menschlichkeit, Versöhnung, Duldung und eine Sonderart aus alledem inner-
halb der deutschen Literatur, ist auch das Wesen des österreichischen Schrift-
tums. Von Grillparzer über Lenau und Raimund, über Anastasius Grün und 
den großen Stifter zu Saar, Marie Ebner-Eschenbach und Hofmannsthal führen 
gerade Wege; zornige Propheten einer höhern Liebe, wie Kürnberger, Nestroy 
und Kraus, sind doch von ihrer Heimat nicht zu trennen, Trakl und Werfel 
sind nicht zufällig Oesterreicher, und es ist durchaus nicht zu vernachlässigen, 
daß mancher große Mensch aus dem nichtösterreichischen Norden hier sein 
Italien gefunden hat. Besonders in der Musik, deren österreichisches Wesen 
das Wesen der deutschen Musik geradezu bestimmt hat. Von österreichischer 
Malerei und Plastik, von Kunstgewerbe, von der Volkskunst, von den Wissen-

72	 S.o. Anm. 65.
73	 Paul Stefan, Zürich in Wien. In: Neue Zürcher Zeitung, 15. Mai 1917. Zweites 

Morgenblatt, Nr. 868. Die Angabe bei Helen Münch-Küng, Gesamtverzeichnis (wie Anm. 17), 
S. 5, in der »Neuen Zürcher Zeitung« Nr. 797 (4. Mai 1917) sei der Vortrag (V.) »Dr. Ed. 
Korrodi: Vortrag in Wien« abgedruckt, ist nicht zu belegen. Paul Stefans Beitrag ist offenbar 
der einzige, der sich in dieser Zeitung zum Thema ermitteln lässt (freundliche Auskunft von 
Frau Yannique Richard, Redaktionsarchiv der Neuen Zürcher Zeitung). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp30

schaften und von der besondern Wissenschaft des Lebens und Formens gar 
nicht zu reden, auch davon nicht, daß es einen schier unendlichen Reichtum 
der nichtdeutschen Stämme Oesterreichs gibt, der noch zu heben wäre. Wahr-
lich, es ruht nicht nur viel Vergangenheit, es schwebt noch viel Zukunft in die-
sem allem. Das ist nicht »gewesen«, es ist und wird sein. – So etwa durfte man 
den Ausgang des schönen Vortrags nachtönen lassen, den Dr. Eduard Korrodi 
als Prolog des Schweizer Gastspiels gehalten hat. 
Später, bei einem kleinen Empfangsabend der »Concordia« nach dem Vor-
trag, zeigten die Reden des österreichischen Unterrichtsministers und des 
Schweizer Gesandten in Wien eine ungesuchte und desto reinere Harmonie. 

Dieser »kleine Empfangsabend« im Wiener »Grand Hotel« am Kärtner 
Ring 9 erweist sich – immerhin im dritten Kriegsjahr – als hochpolitisches 
und gesellschaftliches Ereignis, über das die Wiener Presse am Sonn-
tag, dem 6. Mai, in gebührender Breite berichtet.74 Anwesend sind, ne-
ben »dem Schweizer Schriftsteller Dr. Eduard Korrodi« und »Dr. Hugo 
v. Hofmannsthal«, der Direktor des Züricher Stadttheaters Dr. Alfred 
Reucker,75 der schweizerische Gesandte Dr. C.D. Bourcart,76 der Minister 
für Kultus und Unterricht Freiherr v. Hussarek,77 der Wiener Vizebürger-
meister Heinrich Hierhammer (1857–1936), der Direktor des Burgthea-
ters Max von Millenkovich (1866–1945) mit seinen Hausregisseuren, der 
Präsident der »Concordia« Dr. Siegmund Ehrlich (1853–1932), die Schrift-
steller Björn Björnson, Raoul Auernheimer, Felix Salten, Paul Zifferer und 

74	 Am 6. Mai 1917 bringen die »Neue Freie Presse« (Morgenblatt, S. 11f.: »Begrüßung der 
Schweizer Gäste«) und das Wiener »Fremden-Blatt« (Morgen-Ausgabe, S. 3f.: »Die Schweizer 
Gäste in Wien. Empfangsabend der ›Concordia‹«) nahezu wortgleiche ausführliche Referate 
der einzelnen Reden. 

75	 Alfred Reucker (1868–1958) wirkt, nach frühen Engagements als Schauspieler und 
Regisseur in Wien, Zoppot, Danzig und Prag, von 1901–1921 als Direktor des Zürcher Stadt-
theaters, das unter seiner Führung eine der fruchtbarsten Epochen erlebt. Von 1921–1933 ist 
er Generalintendant der Sächsischen Staatstheater in Dresden; vgl. Paul Suter. In: Andreas 
Kotte (Hg.), Theaterlexikon der Schweiz. Zürich 2005, Bd. 3, S. 1483–1484.

76	 Charles Daniel Bourcart (1860–1946) amtiert von 1915 bis 1939 als Schweizer 
Gesandter in Wien und ist damit zeitweise »Chef« Carl Jacob Burckhardts, der ihn in seinen 
Erinnerungen liebevoll porträtiert: Carl J. Burckhardt, Memorabilien. Erinnerungen und 
Begegnungen. 5. Aufl. München 1984, S. 318–320: »Charles Daniel Bourcart«.

77	 Max Hussarek von Heinlein (1865–1935), Professor für Kirchenrecht an der Univer-
sität Wien und langjähriger Mitarbeiter im dortigen Ministerium für Kultus und Unterricht. 
Von 1911 bis 1917 Unterrichtsminister und vom 25. Juli bis 27. Oktober 1918 k.k. Minis-
terpräsident des Kronlands Cisleithanien (vgl. Neue deutsche Biographie. Bd. 10. München 
1974, S. 86f., mit dem falschen Todesdatum: 6. März 1936 statt 1935; Österreichisches Bio-
graphisches Lexikon. Bd. III. Wien 1961, S. 16f.).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 31

Arthur Schnitzler sowie der »Leiter des literarischen Bureaus im Ministe-
rium des Aeußern Sektionsrat Dr. v. Wiesner«.78

Arthur Schnitzler, um dessen Begleitung Hofmannsthal gebeten 
hatte,79 notiert lakonisch: »Concordiabankett Schweizer Gastspiel […], 
Kritiker Korrodi. […] Husarek der Minister sprach gar nicht übel; Hugo 
gewandt«.80 In der Tat beschließt Hofmannsthal die Reihe der offiziellen 
Wortmeldungen.81 Nach den Ansprachen Siegmund Ehrlichs, des Ge-
sandten Bourcart, des Ministers von Hussarek sowie Alfred Reuckers 
Erwiderung »namens der Schweizer Gäste« begrüßt er die Zürcher im 
Namen »der österreichischen Literaten«: »Mit einer tiefdurchdachten 
Rede, deren erster Teil sich mit der Eigenart der Schweizer Literatur 
befaßte, bezeichnete er dieselbe als eine eigentümliche Mischung von 
Realismus und Idealismus. Er fuhr fort«: 

Dieses eigentümlich Goldige82 und dabei doch Reale, was ist es denn ande-
res als der Abglanz Ihrer politischen Eigenart, dessen nämlich, daß Sie, auf 
der Wirklichkeit ihrer historischen militärisch-politischen Kraft fußend, ein 

78	 Friedrich Ritter von Wiesner (1871–1951), Sektionsrat und seit 18. Februar 1917 
Pressechef im Ministerium des Äußeren; vgl. Brigitte Schagerl, Im Dienst eines Staates, den 
es nicht mehr geben sollte, nicht mehr gab, nicht mehr geben durfte. Friedrich Ritter von 
Wiesner. Diplomat, Legitimist und NS-Verfolgter. Diss. phil. Wien 2012 (online unter http://
othes.univie.ac.at/20786/1/2012-05-31_8103858.pdf [Zugriff: 31.10.2017]).

79	 BW Schnitzler, S. 281: »[…] ich weiß nicht, ob Sie nicht vielleicht ohnedies die Absicht 
haben, zu der Concordia-Veranstaltung für die Schweizer zuzusagen u. zu kommen – jeden-
falls finde ich es – abgesehen von meiner persönlichen Freude, Sie dann dort zu sehen und 
in einem gewissen Sinn nicht allein zu sein – so überaus nützlich und richtig wenn Sie kämen, 
denn es handelt sich ja nicht so sehr um den mehr minder trivialen Abend, den wir da ver-
bringen werden, sondern um die Rückwirkung nach der Schweiz hin […].«

80	 Arthur Schnitzler, Tagebuch 1917–1919. Wien 1985, S. 40. 
81	 Gleichsam als Satyrspiel lässt der Schriftsteller und Journalist Julius Bauer (1853–1941) 

noch »eine gereimte Tischrede« folgen, die »voll Geist und Humor« »die Erlebnisse des Tages 
mit treffender Satire« behandelt (wie Anm. 74).

82	 Wohl diese improvisierte Rede hat Korrodi im Gedächtnis, wenn er sich am 1. Januar 
1944 erinnert (K39), »wie Hofmannsthal 1917 in einer ganz der Eingebung des Augenblicks 
anvertrauten Rede an der Welt Gottfried Kellers ›das Goldige‹ rühmte und dies bis auf die Son-
nenkringeln ausmalte, die auf dem Weinglas spielten. Der Dichter kam mir doch etwas seltsam 
vor, als ob er von Barockaltären seiner oberösterreichischen Heimat mütterlicherseits ein wenig 
Gold hinzugegeben hätte, um den Zürcher Dichter zu schmücken.« Hofmannsthals Ahnen müt-
terlicherseits stammen allerdings nicht aus Ober-, sondern aus Niederösterreich. Seine Mutter 
Anna Maria Josefa Fohleutner (1852–1904) war Tochter des Wiener Richters und Notars Lau-
renz Fohleutner (1809–1882), »der ein niederoesterreichischer Bauernsohn war; die Familie ist 
seit ungezählten Jahrhunderten im gleichen Dorf ansässig«. So Hofmannsthal an Willy Haas, 
4. Juni 1922: BW Haas, S. 46; vgl. Hofmannsthals ebd., S. 93 zitierte Bemerkung gegenüber 
Otto Forst de Battaglia: »Unter meinen vier, zu Anfang des XIX. Jahrh. geborenen Großeltern 
war ein Teil jüdischer Herkunft, die drei anderen jeweils niederösterreichisch-bäuerlicher, süd-
deutscher (schwäbischer) u. italienischer (altlombardischer).« 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp32

völliges Ideal, Ihre Eidgenossenschaft, gebunden durch die goldenen Ban-
de ihrer Freiheiten, durch Jahrhunderte durchgetragen haben. Es gibt ein 
spezifisch schweizerisches Wesen, und dieses ist überall zu erkennen. Wer 
zu lesen versteht, wird auch in den Figuren der schweizerisch-französischen 
Literatur, wird in der Konfession des Genfer Jean Jacques Rousseau das 
spezifisch Schweizerische erkennen ebenso wie in Keller und Jakob Burck-
hardt. Das Besondere Ihres historischen Daseins in den vielen Jahrhunder-
ten glorreicher Geschichte war nicht das bloße Sichausleben, es war das 
fortwährende kluge, feste, sittliche Kompromiß, es war das Leben für eine 
Aufgabe. Wenn es nicht vermessen wäre, unser österreichisches Dasein 
mit einem Wort bezeichnen zu wollen, so wäre es dieses Wort: Auch wir 
haben uns nicht bloß auszuleben, sondern haben einer Aufgabe zu leben. 
Der Krieg hat uns einander kennen und einer auf den anderen hinschau-
en gelehrt. Schon das wäre ein ungeheurer Gewinn dieses unentwirrbaren 
Komplexes von fürchterlichen und wohltätigen, von erschreckenden und 
furchtbaren Tatsachen, in dem wir jetzt stehen. So hat er auch Sie gelehrt, 
auf uns, auf das Besondere unserer Mission aufmerksam zu sein. Es sind 
Gäste aus der deutschen Schweiz, die uns die Freude machen, hier zu sein. 
Aber wir sehen in Ihnen die Repräsentanten der ganzen Schweiz, und so 
hoffen wir, daß auch Sie in uns die Repräsentanten des ganzen Oesterreich 
sehen, daß in Ihnen die ganze Schweiz gekommen ist, ganz Oesterreich zu 
suchen und zu besuchen, und ich möchte bitten, mit mir auf die Schweizer 
Gäste und auf die Schweizer Kunst, auf die Kunst der ganzen Schweiz an-
zustoßen. (Lebhafte Hochrufe.)83

Während des »Empfangsabends«, der »pünktlich um 11 Uhr« endet, 
nimmt Korrodi eine Einladung Hofmannsthals ins Rodauner »Zauber-
schlößlein« entgegen,84 wo, wie er nach 15 Jahren bei einem neuerlichen 
Besuch hervorhebt, der Dichter »Goldiges und faszinierend Lächelndes 
wie den ›Rosenkavalier‹ und todwärts Träumendes wie ›Jedermann‹« er-
sonnen habe. »Da hinter den dunkelgrünen Jalousien erfreute mitten in 
der lieblichen, anspruchslos schönen Landschaft milder Töne ein herb-

83	 Neue Freie Presse, 6. Mai 1917. Morgenblatt, S. 11.
84	 Zu Hofmannsthals Wohnhaus in Rodaun, Badgasse 5 (heute Ketzergasse 471) vgl. 

die mit Abbildungen versehene Darstellung von Katja Kaluga und Katharina J. Schnei-
der »Rodaun. Ein unglaubliches kleines Haus«. In: Hofmannsthal. Orte. Hg. von Wilhelm 
Hemecker und Konrad Heumann in Zusammenarbeit mit Claudia Bamberg. Wien 2014 
(künftig zit. als Hofmannsthal. Orte), S. 199–223 und 458–460; ferner Katja Kaluga und 
Katharina J. Schneider, »Die Legende vom ›Fuchs-Schlössel‹. Zur Geschichte von Hofmanns
thals Haus in Rodaun«. In: HJb 24, 2016, S. 153–167.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 33

herrlicher Hodler.85 Da brachte er dem Besucher sein Gästebuch« – und 
als der sich mit »Eduard Corrodi | 6. Mai / 1917« einträgt,86 fällt ihm »der 
Schelmenspruch« auf,87 den der Hausherr den losen Seiten als Motto 
vorangestellt hat: 

85	 Hofmannsthal hatte im Spätherbst 1912 in der Münchner »Modernen Galerie« von 
Heinrich Thannhauser neben dem großen Bildnis »Yo Picasso« diese »Seelandschaft« von Fer-
dinand Hodler erworben. Als er das Gemälde verkaufen will, bestätigt er Carl J. Burckhardt 
am 27. März 1919: »Es ist eines seiner bedeutenden Landschaftsbilder, ohne Zweifel, wenn er 
deren auch viele gemacht hat. Ich kaufte es vor 8–9 Jahren aus einer großen Collection heraus, 
um den damals nicht niedrigen Preis von 12 000 Mark (=15 000 francs)« (BW Burckhardt, 
S. 12f.). Die mit »Ferd. Hodler 1909« bezeichnete Version aus der zwischen 1904 und 1913 
geschaffenen Gemäldeserie vom »Thunersee mit Stockhornkette« (BW Burckhardt, S. 311; 
vgl. Ferdinand Hodler, Catalogue raisonné der Gemälde. Bd. 1: Die Landschaften. Teilbd. 2. 
Hg. von Oskar Bätschmann und Paul Müller. Zürich 2008, Nr. 309–312 und Nr. 472–488) 
wird im Zürcher Kunsthaus 1919 für sFR. 20.000 angeboten. Laut Auskunft des Schweizeri-
schen Instituts für Kunstwissenschaft vom März 1991 ist »über den Ausgang aus dem Kunst-
haus und das weitere Schicksal des Bildes« nichts bekannt (BW Burckhardt, S. 315); es fehlt 
auch im oben genannten neuesten »Catalogue raisonné der Gemälde«.

86	 FDH. Nachlass Hofmannsthal. Rodauner Fremdenbuch. – Die Schreibung des Namens 
mit »C« ist angesichts der eindeutig zu unterscheidenden »K«s und »C«s in Korrodis faksi-
milierten Briefen gesichert (Korrodi, Feuilletons], S. 26, 30, 33). Offenbar kokettiert er gele-
gentlich mit dieser älteren Form des Familiennamens (vgl. dazu Katja Hürlimann, Art. »Cor-
rodi«. In: Historisches Lexikon der Schweiz, online unter http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/
D23789.php [Zugriff: 31.10.2017]). Hatten die »Neue Freie Presse« und das »Fremden-Blatt« 
in ihren redaktionellen Mitteilungen noch »Korrodi« geboten, schreibt das »Fremden-Blatt« in 
den folgenden Artikeln durchgängig »Corrodi« und folgt damit wohl einer beim »Concordia«-
Bankett ausgesprochenen Vorgabe des Redners. Diese Form bieten auch manche Zeitgenos-
sen, so beispielsweise Rudolf und Marie Luise Borchardt (Briefwechsel mit Rudolf Alexan-
der Schröder [wie Anm. 35], S. 267 [»Corrodi« neben »Korrodi«] und 471; Briefe 1924–1930. 
Text. Bearb. von Gerhard Schuster. München/Wien 1995, S. 28, 288, 307 und 403 [später 
wechselt Borchardt zu ›Korrodi‹, ebd., S. 460, 509 u.ö.]; BW Borchardt. Kommentar, S. 593) 
oder Jakob Wassermann (Samuel Fischer, Hedwig Fischer, Briefwechsel mit Autoren. Hg. 
von Dierk Rodewald und Corinna Fiedler. Frankfurt a.M. 1989, S. 501). In Franz Bleis »Das 
grosse Bestiarium der Literatur« (6.–8. Aufl. Berlin 1924, S. 25) erscheint der Name als »Cor-
rody«: »Das ist der Name des distingiertesten Zoologen der schweizerischen literarischen 
Fauna. Sehr elegant hält er sich oft bei seinen Untersuchungen ein Spitzentaschentuch vor die 
Nase. Dieses zeigt über dem Monogramm etwas wie eine Krone. Er trägt ein Einglas, aber 
seiner Landsleute wegen nur des Nachts im Schlaf.«

87	 So im Rückblick vom Mai 1932: »Tristia ex Vindobona« (Trauerlieder aus Wien). Dem 
Text (K27) ist die redaktionelle Bemerkung vorangestellt: »Am 15. Mai hat in Budapest der 
zehnte internationale PEN-Kongreß begonnen. An die 300 Autoren aller Herren Länder 
nehmen daran teil. Den folgenden Aufzeichnungen mag der Kongreß den Rahmen geben.« 
Korrodi hatte auf dem Weg nach Budapest in Wien Station gemacht. Die lateinische Über-
schrift spielt gleichzeitig auf Ovids und Grillparzers »Tristia ex Ponto« an, d.h. auf die spä-
ten poetischen Briefe in elegischer Form, die der alternde römische Dichter in den Jahren 9 
bis 12 n. Chr. aus seinem trostlosen Verbannungsort Tomis am Schwarzen Meer geschrieben 
hatte, sowie auf Grillparzers Zyklus von 17 zwischen 1824 und 1833 entstandenen Gedichten, 
die 1835 veröffentlicht wurden. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp34

Abb. 2: Fremdenbuch, Rodaun (FDH)

Diese Verse, leicht umgeformt, macht sich Korrodi als »boshaften Re-
daktionsspruch« zu eigen: 

Kommt nur immer mehr herein,
Gräßliches Gelichter!
Keiner will ein Schuster sein,
Jedermann ein Dichter88

und noch nach Jahren wird er Carl Selig bestätigen, der Spruch sei »aber 
von Goethe und ich las ihn im Fremdenbuch bei Hugo von Hofmanns
thal in Rodaun.«89

88	 FDH, wie Anm. 86. Es handelt sich um die abgewandelte dritte Strophe aus Goethes 
Gedicht »Auf den Kauf«: »Jung und Alte, groß und klein, / Gräßliches Gelichter! / Niemand 
will ein Schuster sein, / Jedermann ein Dichter.« Die weggefallene erste Zeile hat Hofmanns
thal aus dem Eingangsvers der vierten Strophe »Alle kommen sie gerennt« frei entwickelt 
(»Epigrammatisches«: Johann Wolfgang von Goethe. Gedichte 1800–1832. Hg. von Karl 
Eibl. Bibliothek deutscher Klassiker 34. 1. Abt.: Sämtliche Werke. Bd. 2. Frankfurt a.M. 1988, 
S. 530).

89	 So Korrodi in einer für Carl Selig geschriebenen kleinen ›Autobiografie‹, mitgeteilt von 
Carl Selig (wie Anm. 3; das Originalmanuskript befindet sich in der Handschriftenabtei-
lung der Zentralbibliothek Zürich). Korrodi hat Spruch und Herkunft auch seinem ehema-
ligen Schüler Max Rychner anvertraut, der inzwischen als Redaktor der Zeitschrift »Wissen 
und Leben« (später: »Neue Schweizer Rundschau«) zum Kollegen geworden war. Der zitiert 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 35

Ein gutes Halbjahr später, am 18. November 1917, bespricht Korrodi, 
in Ergänzung seines »Lesezirkel«-Artikels vom März dieses Jahres,90 den 
Dritten Band der »Prosaischen Schriften gesammelt«,91 welcher »gleich-
zeitig« mit Alfred Kerrs »Gesammelten Werken«92 erschienen war (K5). 
In dieser gewagten Zusammenstellung stellt er die Prosa beider Männer 
klug einander gegenüber und resümiert:

Wie die Namen Kerr und von Hofmannsthal zusammenstehen, so ihre Pro-
sa; die eine ist einsilbig, die andere vielsilbig; des einen Prosa geht in sich, 
hält in der Nußschale eines Wortes die Welt, die andere schwärmt aus, kennt 
keine Entsagung, ist jene Wohlhabenheit, die Goethe bis zum Schaugepräge 
steigerte. Kerr läßt Hofmannsthals Wort nicht gelten, und doch steht es so 
über allem fest, daß gerade diese grenzenlose, geballte Härte Kerrs, dieser 
norddeutsche, aus der Pistole geschossene Satz, diese dichterische Verklä-
rung des Stechschrittklopfens, diese zur Vollendung gediehene Uebung des 
Staccatos nicht ein und alles sein kann. Er läßt den weicheren Rhythmus, das 
über den Dingen Schweben und Verbeben Hofmannsthals nicht gelten, zeigt 
es nicht die Grenze seiner norddeutschen Art, daß zweifellos der Oesterrei-
cher – ihn gelten läßt, aus Duldsamkeit, die doch nicht immer Charakterlo-
sigkeit, sondern auch Milde des Geistes sein kann?
Den Vergleich weiter bohren, taugt nicht, außer daß man ihn zur blendenden 
Erkenntnis führt: Der eine (Kerr) schreibt eine Prosa, die nicht ihresgleichen 
hat, die Zukunft entscheide, was an ihr bleibt – das Rechthaben dieser Kri-
tiken, oder der Stil dieser Kritiken. Hofmannsthals Prosa ist gut, obwohl sie 
erlauchte Ahnen hat,93 ist sehr gut, selbst wenn es jetzt schon erwiesen wäre, 
daß ihre schöpferische kritische Erkenntnis nirgendwo ins Faßbare ginge. 
Sie ist wahrscheinlich eben darum so gut in einem sehr strengen Wortsinne, 

am 10. Dezember 1927, mit Blick auf seine Arbeitsüberlastung – »Die Manuskripte kom-
men während des Winters wie Heuschreckenschwärme« –, die Verse in ihrer Hofmannsthal-
Korrodischen Form im Brief an Ernst Robert Curtius und fügt hinzu: »Von Goethe ausge-
heckt, von Hofmannsthal als Motto in sein Gästebuch gesetzt« (Aus dem Briefwechsel Max 
Rychner/Ernst Robert Curtius. Bearb. von Claudia Mertz-Rychner. Marbacher Magazin 
41/1987. Beiheft. Marbach a.N. 1987, S. 16). 

90	 K1; s.o. S. 21 mit Anm. 45.
91	 Hugo von Hofmannsthal, Die Prosaischen Schriften gesammelt. Dritter Bd. Berlin: 

S. Fischer 1917. 
92	 Alfred Kerr, Die Welt im Drama. 5 Bde. Berlin: S. Fischer 1917: Gesammelte Schriften. 

Erste Reihe. 
93	 In einem Nachruf auf den »im Alter von 81 Jahren gestorben[en]« »bekanntesten Berliner 

Theaterkritiker in den drei Jahrzehnten vor Hitler« wird Korrodi daran erinnern, dass Kerr 
»den goethesierenden Hugo von Hofmannsthal als ›Wolfgang Hofmannsthal‹« angeredet habe 
(Neue Zürcher Zeitung, 1. Oktober 1948, Nr. 2141; Korrodi, Feuilletons, S. 296). Das Zitat zur 
»goethischen« »Sprache Wolfgang Hofmannsthals« findet sich in Kerrs Artikel vom 21. Februar 
1913 »Schutz für Ariadne«: Alfred Kerr, Gesammelte Schriften. 1. Reihe. Die Welt im Drama. 
Bd. II: Der Ewigkeitszug. Berlin 1917, S. 338–340, hier S. 339.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp36

weil sie in ihrem Wesen ahnungslos unkritisch bildet, oder doch so bildet, 
daß sie ganz aus dem Gefühl und Unbewußten verwundert über sich selbst 
in die Sphäre der Sprache schwebt. Daher denn der kultivierte Leser bei 
Hofmannsthals Prosa, so möchte man mit den Meistern des 18. Jahrhunderts 
sagen, mehr empfindet als denkt, so wie er bei Kerrs Prosa zuerst denkt und 
nach der Gedankenpause – empfindet. 

»Dieser dritte Band von Hofmannsthals Prosaischen Schriften«, so Kor-
rodi weiter, habe »wieder seine denkwürdig schönen Seiten«, etwa die 
über Wilhelm Dilthey94 oder über Grillparzer.95 Und möchten die »Por-
träte« Maria Theresias und des Prinzen Eugen96 »uns« Schweizern auch 
»unvertraut« anmuten –: »Wer aber könnte so über ›die Farben‹97 in die-
ser Welt, die unsere Vorstellung ist, schreiben, so Kunst und Leben ins 
eins schlingen wie Hofmannsthal?«

Schriftliche Zeugnisse aus den folgenden Jahren sind spärlich. In der 
Rückschau auf die Tage vom 27. bis 31. Mai 1920, die Hofmannsthal 
mit Carl J. Burckhardt im Basler »Ritterhof« und auf dem Gut »Schö-
nenberg« bei Pratteln verbracht hatte,98 fällt am 6. Oktober beiläufig der 
Name des »fesche[n] Korrodi«,99 ohne dass es zu einem Treffen gekom-
men wäre. Anders jedoch im Winter desselben Jahres, als Hofmannsthal 
auf Einladung des »Lesezirkels Hottingen«100 Anfang Dezember erneut 

94	 Der Nachruf auf »Wilhelm Dilthey«. In: Hofmannsthal, Prosaische Schriften III (wie 
Anm. 91), S. 27–32.

95	 »Grillparzers politisches Testament« in: Ebd., S. 107–119.
96	 »Worte zum Gedächtnis des Prinzen Eugen« und »Maria Theresia« in: Ebd., S. 67–83 

und 85–106.
97	 »Die Farben. (Aus den Briefen des Zurückgekehrten)« in: Ebd., S. 121–143.
98	 Vgl. Martin Stern, Schweiz. Asyl fremder Nähe. In: Hofmannsthal. Orte (wie Anm. 84), 

S. 375–395, hier S. 378f.
99	 Hofmannsthal an Burckhardt: BW Burckhardt, S. 50. – Hofmannsthals Bekanntschaft 

mit Korrodi setzt Josef Nadler voraus, wenn er am 16. Februar 1921 mutmaßt: »Korrodi, 
den Feuilletonredakteur der ›Zürcher Zeitung‹ dürften Sie ja wohl kennen. Wir haben man-
cherlei gute Briefe miteinander gewechselt«; auch im Brief vom 28. Juli 1922 erwähnt Nadler 
»mein[en] Freund Korrodi in Zürich« (Hugo von Hofmannsthal und Josef Nadler in Briefen. 
Mitgeteilt von Werner Volke. In: JbDSG XVIII, 1974, S. 37–88, hier S. 68 und 75).

100	Im zitierten Brief an C. J. Burckhardt (wie Anm. 99) hatte Hofmannsthal erklärt: »[…] ich 
habe die Einladung von den Zürichern angenommen, dort die Beethovenrede zu halten! […] Ich 
weiß gar nicht wie es gekommen ist, ich hatte schon das ablehnende Telegramm aufgesetzt, auf 
einmal gefiel mir die Idee wieder, über den armen Beethoven etwas Neues zu sagen, d.h. nicht 
über ihn, sondern über das achtzehnte Jahrhundert, und das Ganze irgendwie ›anders‹ anzu-
packen« (BW Burckhardt, S. 50). Nach dieser Zusage hatte das ›Programm‹ der kommenden 
»Abende für Literatur und Kunst« im Oktober 1920 angekündigt: »Zu Ehren des 150. Geburts-
tages von Beethoven rüstet sich auch der Lesezirkel zu einer würdigen Gedächtnisfeier, die 
neben den vielen rein musikalischen Veranstaltungen einen besonderen Charakter tragen wird, 
dank dem Umstand, daß der österreichische Dichter Hugo von Hofmannsthal über Beethoven 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 37

zu einer Vortrags- und Lesereise in die Schweiz aufbricht und am 10. De-
zember in Zürich bei der »Beethoven-Feier« »zur Erinnerung an Beetho-
vens 150. Geburtstag (18. Dez.)«101 im großen Tonhallesaal vor einem 
»Auditorium von über zweitausend Menschen« seine große »Weiherede« 
hält, »deren dichterischer Schwung, Gedankenfülle und Sprachschön-
heit die Zuhörer auf das tiefste ergriffen hat«.102 Korrodis Bericht vom 
12. Dezember (K6) setzt mit einer Hofmannsthal-Eloge ein: 

Feiert man den Großen nicht durch sein eigenes Werk, bleibt nur die Magie des 
Wortes, die zur Evokation Beethovens berufen wäre. Wer besäße sie wie Hugo 
von Hofmannsthal unter den heute das deutsche Sprachgut Verwaltenden und 
mit ihm Schaltenden? Gilt es, den Menschen ganz mit der Ahnung des Unaus-
sagbaren und auch Unausdeutbaren des Klangleibes Beethovenscher Kunst zu 
erfüllen, gilt es, die absolute Größe nicht durch scheinbares Auf-den-Grund-
erkennen zu schmälern, gilt es, Beethoven vor der sachlichen Umgrenzung 
im Sinne einer Einzelkunst zu behüten, gilt es, ihn ganz in der Kategorie der 
schlechthin größten Menschen zu erfassen; dann muß es ein Dichter sein, dem 
allein das Wort anvertraut werden durfte. Was wir am Freitagabend im große 
Tonhallesaal hörten, wollte nicht Prunkstück deutscher Prosa sein, obwohl die 
deutsche Sprache sich selber feierte und vollendete – oft in den unbeschreiblich 
schön sich bildenden Zauberformeln der Improvisation. Was war es dann? 
Eine Weiherede, in der das Wort liebkosend die schwersten Dinge der Kunst 
berührte und der Tiefe mit Anmut sich näherte, dennoch nicht so, daß das 
Schwere leicht wurde – aber licht wurde das so feierlich und zart Berührte. […] 
Als ein wahrhaft musischer Charakter – und auch ich nehme das Wort in der 
höchsten Anspannung – hat Hugo von Hofmannsthal sein Gedenkwort an 
Beethoven gesprochen – zu Ergriffenen. In anderem Zusammenhang werden 
unsere Leser die Rede noch kennen lernen zu dauerndem Besitz.

Dieser Ankündigung gemäß veröffentlicht Korrodi in Absprache mit 
dem Autor den mitstenografierten Text am 19. Dezember 1920 in der 

spricht. ›Darf ich mich als Nichtmusiker dessen unterwinden, vor Ihren Zürchern eine solche 
Rede zu halten?‹ schrieb Hofmannsthal und gab selbst die Antwort: ›Aber vielleicht darf ich es 
und darf es gerade als Nichtmusiker‹. Er hat über Mozart herrliche, dichterisch beschwingte 
Worte gesprochen. Beethoven im goldenen Spiegel Hofmannsthals: wer möchte nicht schauen! 
Die Rede wird eingerahmt von einem Zyklus aus Beethovens Schottischen und Irischen Gesän-
gen« (Der Lesezirkel. 7. Jg. 11./12. Heft. Zürich, Oktober 1920, S. 146f.; vgl. Conrad Ulrich [wie 
Anm. 44], S. 52f.). – Eine gediegene Inhaltsangabe der Rede bringt die rückblickende »Chro-
nik« in: Der Lesezirkel. 8. Jg. 1920/21. 5. Heft, S. 74f.

101	So das Umschlagsblatt zum Vierten Heft des »Lesezirkels« (8. Jg., Dezember 1920) 
mit dem falschen Geburtsdatum; der genaue Tag ist unbekannt, allein das Taufdatum vom 
17. Dezember 1770 ist überliefert. 

102	Telegramm der »Neuen Freien Presse« vom 12. Dezember im »Nachmittagsblatt« vom 
13. Dezember 1920, S. 7. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp38

»Neuen Zürcher Zeitung«.103 Fast zwei Jahrzehnte später, im Dezember 
1937, ruft er sich anlässlich eines von Willi Schuh besorgten Neudrucks104 
die waltenden Umstände noch einmal ins Gedächtnis (K32): 

Wenige Stunden vor der denkwürdigen Rede Hugo von Hofmannsthals an 
der Beethoven-Feier des Lesezirkels Hottingen – am 10. Dezember 1920 – 
erklärte der Dichter in großer Erregung, er werde in seiner Rede vieles der 
Eingebung der Feierstunde überlassen, die Zuhörer würden einem Redner 
mehr Vertrauen schenken, der, überwältigt von der hohen Aufgabe, mit der 
Sprache ringe und die Gedanken nicht als schon geformte reproduziere, son-
dern als ein Werdendes kreiere. Wir werden den Eindruck nicht vergessen, 
wie großartig Hofmannsthal die Geistesgeschichte des 18. Jahrhunderts auf-
riß, die europäische Atmosphäre in kühnen Bildern schuf, den Sturm Rous-
seau und den Sturm Schiller in der Brust von Menschen aufeinandersto-
ßen, Wirbel, Zyklone bilden ließ, um dann in dieses von Blitzen schwangere 
Kräftefeld Beethoven einzuführen – Beethoven als Stellvertreter des Men-
schengeschlechtes. Unbeschreiblich groß sah der Redner den Genius in der 

103	Beethoven. Von Hugo von Hofmannsthal. (Rede, gehalten an der Beethovenfeier des 
Lesezirkels Hottingen am 10. Dezember). In: Neue Zürcher Zeitung. Sonntag, 19. Dezember 
1920, Nr. 2099. Fünftes Blatt (GW RA II, S. 69–81: [Zürcher Rede auf Beethoven]). Wenn 
Martin Stern (Schweiz [wie Anm. 98], S. 380) anmerkt, die Rede sei »bereits am 12. Dezem-
ber [1920] in der Wiener Neuen Freien Presse gedruckt« worden, verwechselt er die ›Zürcher 
Rede‹ mit den Gedenkworten »Beethoven. 1770–1920. 16. Dezember« (GW RA II, S. 82–86), 
die, von Hofmannsthal auf »Wien, 11. Dezember 1920« datiert, am genannten 12. Dezem-
ber in der »Neuen Freien Presse« erschienen waren und seit ihrer Übernahme in den drit-
ten Band der »Gesammelten Werke« von 1924 (S. 30–35) von Fall zu Fall den irreführenden 
Titel »Rede auf Beethoven« tragen (vgl. Weber X 167). – Hofmannsthals Hinweis auf den 
»16. Dezember« gilt Beethovens erschlossenem Geburtstag nach dem überlieferten Taufda-
tum vom 17. Dezember 1770; s.o. Anm. 101. 

104	Hugo von Hofmannsthal, Beethoven. Rede, gehalten an der Beethovenfeier des Lesezirkels 
Hottingen in Zürich am 10. Dezember 1920. Wien, Leipzig, Zürich: Herbert Reichner Verlag 
1938. Das mit »Zürich, im September 1937« datierte »Nachwort des Herausgebers« Willi Schuh 
(ebd., S. 23–27) eröffnet mit der Feststellung: »Dem Leser, der die Reden und Aufsätze Hugo von 
Hofmannsthals aus dessen ›Gesammelten Werken‹ oder aus dem Auswahlbändchen der Insel-
Bücherei [s.u. Anm. 105] kennt, wird die Verbindung der Namen Beethoven und Hofmannsthal 
unwillkürlich die Erinnerung an die dort bewahrte ›Rede auf Beethoven‹ heraufrufen. Denn es 
ist so gut wie unbekannt geblieben, daß jene gewaltige Evokation Beethovens nicht die einzige 
ist, die Hofmannsthal hinterlassen hat. Im selben Gedächtnisjahr 1920, in dem die bekannten 
Gedenkworte der ›Gesammelten Werke‹ niedergeschrieben wurden, hat der Dichter als Gast 
des Lesezirkels Hottingen in Zürich eine andere Beethoven-Rede gehalten, die in der ›Neuen 
Zürcher Zeitung‹ vom 19. Dezember 1920, seither jedoch nicht wieder gedruckt worden ist. […] 
Die zürcherische weit mehr als die andere ist Rede, wirkliche, frei gesprochene Rede, die sich 
(wie Eduard Korrodi in seiner Rezension anmerkte) zuweilen auch ›der unbeschreiblich schön 
sich bildenden Zauberformeln der Improvisation‹ zu bedienen […] wußte« (vgl. K6, s.o. S. 38). 
– Die abschließende Note (S. 28) bestätigt: »Nach dem Stenogramm wiedergegeben erschien sie 
[die Rede] am 10. [richtig: 19.] Dezember 1920 in der ›Neuen Zürcher Zeitung‹. Der vorliegende 
Neudruck folgt – mit Richtigstellung einiger sinnstörender Druckfehler – dem Text der ›Neuen 
Zürcher Zeitung‹.«

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 39

Erfüllung der klassischen Epoche, indem Beethoven, der musische Mensch, 
in der höchsten Potenz erscheint, als Goethes Prophetendrang erloschen, das 
Titanische Schillers geglättet war. Nur Beethoven erfüllt den Dichtertraum 
des Heroisch-Prophetischen, er wird »Schöpfer einer Sprache über der Spra-
che«. Ein einziger Zyklon brauste diese Rede über uns dahin. In vielem war 
sie »über die Köpfe hinweg« gesprochen, denn sie redete schon in die Zu-
kunft hinein, und dies macht uns die Rede teuer.
Damals rangen, soweit ich mich erinnere, zwei Stenographen, um den Wort-
laut aufzubewahren. Es ging über unsere Kraft. Der Dichter half nach, ohne 
die Merkmale der souveränen Improvisation zu zerstören […].

Wenn Korrodi – im Sinn seines Feuilletontitels »Die zweite Rede Hugo 
von Hofmannsthals« – darlegt, es gebe »eine bekanntere Beethoven-Re-
de Hofmannsthals« als die in Zürich gehaltene,105 folgt er Willi Schuhs 
Hinweis auf »jene andere, ungewöhnlich dichte und straff zusammenge-
faßte« Rede, als die Schuh, von der falschen Überschrift in den »Gesam-
melten Werken« fehlgeleitet, den Aufsatz in der »Neuen Freien Presse« 
betrachtet. Vor diesem Hintergrund zieht Korrodi den Schluss: 

[…] man wird bald bemerken, wo sich die Schwesterreden berühren und 
entfernen. Es lag Hofmannsthal daran – und W. Schuh belegt es – ande-
re Gedankengänge über Beethoven auf schweizerischem Boden zu äußern, 
»diesem alten Bollwerk der Freiheit, dieser alten Kampfstätte der Geister, wo 
immer das aus der Menschenbrust offenbarte Ewige zuhöchst gegolten hat« 
(Eintrag Hofmannsthals in das Stammbuch des Lesezirkels Hottingen). 

Damit freilich unterläuft ihm eine Verwechslung der bei Schuh vorge-
fundenen Zeugnisse, denn nicht diese Sentenz hatte Hofmannsthal ins 
Gästebuch des Lesezirkels eingetragen, sondern die bei Schuh unmittel-
bar folgende: 

105	In der Tat war die Zürcher Rede bis zu diesem Neudruck durch Willi Schuh nicht 
wieder veröffentlicht worden, während die Gedenkworte nach dem Erstdruck in der »Neuen 
Freien Presse« vom 12. Dezember 1917 weitere Verbreitung gefunden hatten, so in: Das Tage-
Buch. Jg. 1, 2. Halbjahr. Heft 51. 31. Dezember 1920, S. 1626–1629; Das Inselschiff. 2. Jg. 
Bd. 3. Heft. Februar 1921, S. 97–103; Hugo von Hofmannsthal, Reden und Aufsätze. Leipzig 
1921. Insel-Bücherei Nr. 339, S. 3–8; Gesammelte Werke. Dritter Bd. Berlin 1924, S. 30–35 
(»Rede auf Beethoven«); posthum in: Gesammelte Werke in drei Bänden. Dritter Bd. Berlin 
1934: Dritter Teil: Reden und Aufsätze, S. 30–35 (»Rede auf Beethoven«); vgl. Weber X 167 
und I 9. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp40

Denn auf schweizerischem Boden […] sah Hofmannsthal – und so schrieb 
er es dem Lesezirkel ins Stammbuch ein – patrizischen Geist (der stark ist im 
Ablehnen) und demokratischen Geist (der stark ist im Aufnehmen) einander 
das Gleichgewicht halten.106

Der vorangehende Satz, von Schuh ebenfalls in Anführungszeichen ge-
setzt und von Korrodi aufgenommen, stammt hingegen vom Ende der 
im März 1917 gehaltenen Berner Rede »Über die europäische Idee«. 
Ihn hatte Willi Schuh sich seinerzeit vermutlich notiert; denn weder im 
anonymen Referat des Berner »Bunds« noch in Korrodis Zusammenfas-
sung in der »Neuen Zürcher Zeitung«107 hätte er diese Wendung finden 
können, die Hofmannsthal im Notat »Schluss B[ern]«108 skizziert hatte: 

Wo könnte eine Hoffnung dieser Art laut werden, wenn nicht auf Schweizeri-
schem Boden auf dieser hochgespannten Brücke zwischen Nord u. Süd und 
West u. Ost, in diesem alten Bollwerk der Freiheit, dieser alten Kampfstätte 
der Geister.

Zwölf Jahre später, im Juli 1949, bringt Korrodi im »Gedenken an Hugo 
von Hofmannsthal« (K42) noch einmal dessen »Aufregung« zur Spra-
che, »die alle Begriffe von Lampenfieber hinter sich« gelassen habe: 

Wenn er so aufgeregt sei, fragte ich ihn, warum er sie [die Rede] nicht sorg-
fältig niedergeschrieben habe. Eine solche Memme sei er nicht, eine Rede sei 
ein Abenteuer, zu bestehen oder zu versagen. Die Angst zwinge zur Tapfer-
keit, und der Hörer nehme die Improvisation gerne an als einen wonnevollen 
Kampf ums Wort. 

Gleichzeitig zieht er jetzt, zwei Jahrzehnte nach des Dichters Tod, kritisch 
und einfühlsam, eine lebens- und werkgeschichtliche Bilanz:

In jener Zeit erlebte Hofmannsthal seine innere Wandlung. Die Haut des 
Ästheten war abgestreift. Seine gesammelten Dichtungen hatte er herausge-
geben. Nun sollte ein solches dichterisches Frühwunder sterben. Diese Grau-
samkeit las er Schwarz auf Weiß, von Ästhetenhand geschrieben. Je stiller 
es um den Dichter wurde, je mehr dieses zweite Leben gegen den frühen 

106	»Der patrizische Geist ist stark im Ablehnen, der demokratische stark im Aufnehmen; 
möge den alten Schweizer Städten noch lange beides einander das Gleichgewicht halten. / 
Hugo von Hofmannsthal / Zürich XII. 1920« (Der Lesezirkel. Blätter für Literatur. 19. Jg. 
10./12. Heft. November 1932, Tafel [4] nach S. [166]; GW RA II, S. 505; SW XXXVIII, 
S. 834; in gekürzter Form aufgenommen ins »Buch der Freunde«: SW XXXVII, S. 21).

107	S.o. S. 24f. mit Anm. 57 und Anm. 55 (K4).
108	SW XXXIV, S. 334: N 9.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 41

Glanz des ersten nicht zu bestehen schien, um so mehr wuchs der Vorrat des 
Erzählers und Dramatikers und in welch einziger Weise der Goldwascher 
aus dem Strom der Weltliteratur, der dann durch Martin Bodmers mutig 
beharrende Zeitschrift »Corona« zog. Hofmannsthal aber, der für sein »Deut-
sches Lesebuch« kaum ein Dutzend nennenswerter Kritiken empfing, über 
seine Komödie »Der Schwierige« von Oberflächlichen hören mußte, sie sei 
ein vollendeter Spiegel der Oberfläche, mochte es ihn schmerzen, doch nicht 
beirren, er ging weltlich und transzendierend einen äußerlich theatralischen 
Weg vom »Jedermann« zum »Großen Welttheater« und zum »Turm«, wie 
Grillparzer von Calderon tief berührt. Er ließ die dramatischen Denkmu-
ster seiner Zeit gelten, aber die Tiefendimension der Tradition, der stärksten 
geistigen Untergrundbewegung sich nicht nehmen und konnte von sich nur 
sagen wie sein Held im »Turm«: »Ich habe gezeugt.«109

Im Zuge der knappen Zürcher Dezembertage 1920 ist Hofmannsthal 
nicht nur bei Martin Bodmer und dessen Mutter zu Gast,110 sondern 
auch im Hause Korrodi in der Hottingerstraße 27.111 Hier begegnet 
er dem jungen Max Rychner, der aus dem Abstand vierer Jahre das 
»Glück« dieses »hold bestirnten Abend[s]«112 beschwört, welcher auch 
dem Dichter »in einer sehr lebendigen und freundlichen Erinnerung« 
geblieben war: »Indem ich Sie, so jung, und Korrodi und Trog beisam-
men sah, ergab sich das Bild eines ernsten litterarischen Wesens und 
Strebens, gleichsam auf drei Generationen aufgeteilt.«113

109	Freie Reminiszenz an des Sigismunds Wort am Schluss des »Turms«: »Gebet Zeugnis: 
ich war da. Wenngleich mich niemand gekannt hat« (SW XVI.1, S. 139). Bei dem vorange-
henden Zitat aus »Ästhetenhand« denkt Korrodi wahrscheinlich an Hermann Bahrs Diktum 
über Hofmannsthal: »Ich kann ihm nur nicht verzeihen, daß er nicht mit zwanzig Jahren 
starb; er wäre dann die schönste Gestalt der Weltliteratur« (Hermann Bahr, Selbstbildnis. Ber-
lin 1923, S. 279; BW Bahr II, S. 823). Zur Rolle der »Corona« s.u. Anm. 276.

110	S.u. Anm. 195.
111	Vgl. die Liste der Zürcher Wohnungen Korrodis in: Münch-Küng (wie Anm. 1), S. 211, 

Anm. 35. Unter dieser Adresse ist Korrodi mit seiner Mutter bis 1930 gemeldet.
112	Max Rychner an Hofmannsthal, 17. November 1924: BW Rychner (wie Anm. 52), 

S. 11. Zu korrigieren ist die Erläuterung, ebd., S. 34: »Der Abend muß Anfang 1922 stattge-
funden haben, denn als ersten Beitrag« Hofmannsthals habe Max Rychners Zeitschrift »Wis-
sen und Leben« im 14. Heft vom 1. Juni 1922, S. 650–663, dessen »Rede auf Grillparzer« 
(GW RA II, S. 87–101) gebracht. In diesem Sinn merkt auch Brief-Chronik II, Sp. 2318, unter 
Berufung auf Hofmannsthals Brief vom »17. [recte: 24.] 11. 24«, fragend an: »Anfang des 
Jahres [1922] Zusammentreffen mit Max Rychner bei Eduard Korrodi (wann? wo?)«. Aller-
dings hält sich Hofmannsthal 1922 nicht in der Schweiz auf; s. Martin Stern, Schweiz (wie 
Anm. 98), S. 380: »Bis zum nächsten Schweizbesuch [seit 1920] vergingen drei Jahre.«

113	Hofmannsthal an Rychner, »Bad Aussee den 24. XI. 24«: BW Rychner (wie Anm. 52), 
S. 13. Rychner ist 1897 geboren, Korrodi 1885, Hans Trog 1864.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp42

Von Zürich eilt Hofmannsthal, in Begleitung des jungen Martin Bod-
mer, nach Bern und spricht am 12. Dezember 1920 vor der »Freistu-
dentenschaft« »über Maria Theresia und Beethoven«,114 liest eigene 
Gedichte, wie das »wundersame, den letzten Dichter Alteuropas geistig 
porträtierende ›Manche freilich …‹«, dessen Schlussstrophe er ins »Gol-
dene Buch« der Freistudentenschaft einschreibt,115 sowie Gedichte von 
Max Mell und Richard Billinger, die ihn als lyrische »Ernte« dieser Zeit 
beglücken.116 Ob Korrodi anwesend ist, wissen wir nicht; journalistisch 
hat er sich jedenfalls nicht dazu geäußert.

Eine Begegnung beider Männer während der Salzburger Festspiele 
im August 1922 sowie Korrodis Besuch einer Aufführung des »Großen 

114	Die 1906 gegründete Freistudentenschaft der Universität Bern veranstaltet vielbeachtete 
und für das kulturelle Leben der Stadt richtungweisende Lesungen und Vorträge bedeuten-
der Schriftsteller und Gelehrter. Am 19. Juni 1990 endete »die Vortragstätigkeit ohne grosses 
Aufsehen« mit einem Vortrag von Walter Jens und »versickerte inmitten der Kulturlandschaft 
der Stadt Bern sang- und klanglos« (Andrea Martin Christen, »Das Ohr am Puls der Zeit«. 
Die öffentliche Vortragstätigkeit der Freistudentenschaft der Universität Bern. 1906–1990. 
Zürich 2013, S. 346). Die »Vortragschronik 1906–1956« in »Die Freistudentenschaft der 
Universität Bern 1906–1956. Festschrift zur Fünfzigjahrfeier« (Bern 1956, S. 92) verzeich-
net: »Hugo von Hofmannsthal: Studien über Maria Theresia und Beethoven; Gedichte« (so 
auch Andrea Martin Christen, S. 369; allerdings nennt er als Vortragsdatum irrtümlich den 
13. statt 12. Dezember 1920). Bei den »Studien« dürfte sich Hofmannsthal auf seine Zür-
cher Beethoven-Rede und den Beethoven-Aufsatz in der »Neuen Freien Presse« sowie auf den 
Essay über »Maria Theresia« zum 200. Geburtstag der Kaiserin am 13. Mai 1917 (SW XXX-
VIII, S. 195–203) gestützt haben.

115	Der vierzeilige Eintrag »Viele Geschicke weben neben dem meinen …« (SW I, S. 54, 
Z. 19–22) im »Goldenen Stammbuch« (GB I) ist eigenhändig unterzeichnet: »In Erinnerung 
an den 12 XII 1920« (freundliche Auskunft von Herrn Lukas Dettwiler, Schweizerisches 
Literaturarchiv, Bern). Vgl. Hans Erhard Gerber, Die Stellung der Freistudentenschaft im 
kulturellen Leben Berns 1906–1956. In: Die Freistudentenschaft der Universität Bern (wie 
Anm. 114), S. 25–78, hier S. 58. Er weist kritisch darauf hin, dass die Aufnahme Hofmanns
thals, ebenso wie die Gerhart Hauptmanns oder Rilkes, »in Bern recht gemessen und kühl« 
gewesen sei. »Sie erweckten wohl den Eindruck des Außergewöhnlichen und Inkommensu-
rabeln. Doch wäre zu viel gesagt, wollte man behaupten, das Berner Publikum hätte durch 
besonderes Verständnis oder durch Erkenntnis der Größe am Ruhm dieser Dichter bauen 
helfen. […] Über Hofmannsthal vernehmen wir, daß der Eindruck bei den Hörern sehr ver-
schieden gewesen sei.« 

116	Hofmannsthal unterrichtet Erwin Lang am 28. Dezember 1920: »[…] ich habe in Bern 
vor der Freistudentenschaft ein paar Gedichte von Mell und 8 von Billinger gelesen und sie 
haben großen Eindruck gemacht, besonders die von Billinger« (Agathon. Almanach auf das 
Jahr 47 des zwanzigsten Jahrhunderts. Wien 1947, S. 313). Auf den jungen Richard Billinger 
(1890–1965) hatte ihn Lang aufmerksam gemacht (s. Erwin Lang, Hofmannsthals fördernde 
Freundschaft. In: Hugo von Hofmannsthal. Der Dichter im Spiegel der Freunde. Hg. von 
Helmut A. Fiechtner. Bern/München 1963, S. 201–206, hier S. 204f.; Richard Billinger, Erin-
nerung an Hofmannsthal, ebd., S. 194–196). Bereits am 1. September 1920 hatte Hofmanns
thal Max Mell mitgeteilt: »[…] ich halte das liebe schöne Bändchen Ihrer Gedichte in Händen; 
dazu […] die zum größten Teil wunderschönen Gedichte von Richard Billinger – die morgen 
an den Inselverlag abgehen – eine ganze Ernte die mich recht glücklich macht« (BW Mell, 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 43

Welttheaters«117 sind nicht zu belegen.118 Dem gedruckten Text hinge-
gen, den der Insel-Verlag Ende Juli/Anfang August herausgebracht 
hatte,119 widmet er unter dem Titel »Die beiden Welttheater« am 16. Sep-
tember 1922 eine tief lotende Anzeige (K7). Er zitiert Hofmannsthals 
Vorbemerkung,120 um sich vom Dichter »sagen zu lassen, in welchem 
Lehensverhältnis sein ›Großes Welttheater‹ zu Calderons ›Großem Welt-
theater‹« stehe, und zeichnet Verlauf und Rollen des Calderonschen 
Stücks in Eichendorffs »schwärmerisch-zärtliche[r] Verdeutschung«121 
nach, um sodann anhand ausführlicher Zitate die Unterschiede und 
Neuerungen Hofmannsthals herauszuarbeiten, der »mit Freiheiten, Ein-
gebungen verschiedenster Tracht […] zu Werk« gegangen sei. Anders 
als beim Spanier verfechte Hofmannsthals Bettler, »die Position des 
Bolschewismus«,122 »der er entwächst durch tieferes menschliches Rei-
fen«. »Als eine der tiefsten Stellen in Hofmannsthals Spiel«, so Korrodis 
gewohnt persönliche Wertung, »verehre ich jene, in der der Strahl der 

S. 159). Nicht »morgen«, sondern am 7. September 1920 hatte er Katharina Kippenberg »das 
Bändchen so schöner als mir besonders naher Gedichte von Max Mell« zugesandt, »des fer-
neren […] ein handschriftliches Päckchen von Gedichten, eines jungen Österreichers bäuer-
licher Abkunft, worin ich ein herrliches Etwas genieße: eine Unmittelbarkeit des Poetischen, 
die fast sinnlich nahe anrührt, und darüber doch der zarteste Schleier der Scham – oder sag 
ich besser: der Ehrfurcht vor sich selber – dessen was die Römer pietas nannten« (BW Insel, 
Sp. 775f.; vgl. Hofmannsthals Äußerungen über Billinger im fünften »Wiener Brief« für die 
amerikanische Zeitschrift »The Dial« vom März 1924: GW RA II, S. 319f.). Mells »Gedichte« 
waren 1919 im Münchner Musarion-Verlag erschienen; Billingers Gedichtband »Über die 
Äcker« wird 1923 bei Rowohlt in Berlin veröffentlicht.

117	Die Festspiele finden vom 13. bis 29. August 1922 statt; vgl. Josef Kaut, Festspiele in 
Salzburg. Eine Dokumentation. München 1970 (künftig zit. als Kaut), S. 38; zu den Auffüh-
rungsdaten des »Welttheaters« s.u. Anm. 168 und 169.

118	S.u. S. 56f.
119	Der Insel-Verlag meldet am 3. August 1922, »Tausend Welttheater« seien am »Montag«, 

dem 31. Juli, an Hofmannsthal abgegangen (BW Insel, Sp. 873): Hugo von Hofmannsthal, 
Das Salzburger große Welttheater. Leipzig: Insel-Verlag 1922: SW X, S. 3–65. 

120	Aus der Rückschau des Jahres 1952 (K45, S. 75) verknüpft Korrodi diese Lektüre mit 
einer Aufführung des Jahres 1922 und notiert: »Ich las das hohe Lied der Vergänglichkeit […] 
mit glühender Bewunderung. Auch das kurze Vorwort«, das dem Buchdruck vorangestellt 
ist (S. 5: SW X, S. 17), im gleichzeitig erschienenen Druck der »Neuen Deutschen Beiträge« 
(Erste Folge. Erstes Heft, S. 9–73: SW X, S. 125: 23 D2) aber fehlt. 

121	Diese Übersetzung hatte Hofmannsthal bei der Arbeit zu Rate gezogen: Geistliche 
Schauspiele von Don Pedro Calderon de la Barca. Übersetzt von Joseph Freiherr von Eichen-
dorff. Bd. I. Stuttgart/Tübingen: Cotta 1846 (s. SW X, S. 221). Der Band ist in seiner Biblio-
thek erhalten geblieben: SW LX, Nr. 120.

122	Vgl. Hofmannsthals im März 1923 geschriebenen dritten »Wiener Brief« für »The Dial« 
mit dem Hinweis, Alexander Moissis ›Bettler‹ habe »etwas Russisches« umweht, »und das 
Gespenst des Bolschewismus stand sehr deutlich hinter seinen außerordentlichen, sparsamen 
und unvergeßlichen Gebärden« (GW RA II, S. 293). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp44

Weisheit den Bettler vor der Untat zurückhält.123 Hier auch erhebt sich 
die Sprache Hofmannsthals zu ihrer absoluten Herrschaft und unbe-
dingten Schöne.« Am Schluss räumt er ein: 

Aber auch diese Ueberschau der ganzen Dichtung hält sich in den Grenzen 
eines summarischen Berichterstatters, der allerdings dafür hält, daß ein so 
vielfach kühl bereiteter Empfang, der Hofmannsthals ›Großem Welttheater‹ 
bei der Kritik widerfuhr,124 den Wert dieses kostbaren Werkes zu erniedrigen 
gar nicht tauglich ist. So sehr man unsere Zeitgenossen schmälen mag, der 
Uebersetzer Eichendorff würde beglückt sein, hörte er, daß heute, behütet 
von wenigen, eine Verssprache möglich ist, die das edelste Sprachgut als Ver-
mächtnis ehrt, aber nicht nur Zehrerin, sondern Mehrerin125 geworden ist.

Eineinhalb Jahre verstreichen, bis er sich am 1. Februar 1924 zu 
Hofmannsthals 50. Geburtstag mit einem »Dankeswort« (K8)126 meldet: 

Die ihn zu kennen nicht vermeinen, aber ihn beglückter als Wissende ahnen, 
werden H. v. Hofmannsthals, vom eigenen Werte erfüllten Wunsch würdig 

123	Das Salzburger große Welttheater (wie Anm. 119), S. 64–69; SW X, S. 45–47.
124	Stellvertretend für die insgesamt zwiespältige Aufnahme stehe Alfred Polgars scharfe Kritik 

»›Das Salzburger Große Welttheater‹. Die Dichtung« im »Prager Tagblatt« vom 18. August 1922, 
S. 2–3, die von Polgars Artikeln »Großes Theater in Salzburg! Stadt und Leute« am 17. August, 
S. 3, und »›Das Salzburger große Welttheater‹. Die Aufführung« am 19. August, S. 2, umrahmt 
wird. Es handele sich um »ein Theater im Ueberdimensionierten, das der Geometrie gemeiner 
Vernunft nicht hörig« sei. »Die verwaschenen Allegorien des Spiels, seine auswechselbaren 
Symbole, seine ineinander schwimmenden Bedeutungen und Bedeutsamkeiten: all dies 
besteht nur vor einer völlig unkritischen, auf wonnige Infantilität eingestellten Hörerschaft. 
Wenn also Hofmannsthal auch nichts von Calderon entlehnte, eines entlehnt er von ihm: das 
Publikum, deren Geistigkeit auf dem gleichen Punkt steht, wo sie um 1650 stand […].« Die 
Wandlung des Bettlers sei »eine Bekehrung aus dem blauesten Himmel. Ein Wunder von des 
Dichters persönlichen Gnaden, an das glauben kann und mag, wer an den Dichter glaubt. 
Der Mechanismus in des Bettlers Seele macht einen Knax […]. Das Ende des Werkes ist sehr 
arm geraten. Der Klimax in geistliche entspricht keine Klimax in dichterische Höhe. Gewertet 
nach der Größe seiner Visionen, der Kraft und Tiefe seiner Formulierungen, der Flügelweite 
seiner Ideen ist ›das große Salzburger Welttheater‹ eine Schöpfung, die in der Gnadenkette 
der Hofmannsthalschen Dichtungen ziemlich weit hinten einzugliedern sein dürfte.« Die Texte 
in der übergangenen Form des »Kritischen Lesebuchs« (Berlin 1926) jetzt in: Alfred Polgar, 
Kleine Schriften. Hg. von Marcel Reich-Ranicki in Zusammenarbeit mit Ulrich Weinzierl. Bd. 5. 
Reinbek 1985: Theater 1, S. 246–253, Bd. 6. Reinbek 1986: Theater 2, S. 155–161. 

125	Vgl. die sprichwörtliche Redensart: »Er ist ein besserer Zehrer als Mehrer« (Lateinisch: 
»Promis malis quam condes«), verzeichnet bei Karl Friedrich Wilhelm Wander (Hg.), Deut-
sches Sprichwörter-Lexikon. Bd. 5. Neudruck der Ausgabe Leipzig 1880: Aalen 1963, S. 519.

126	Dem Beitrag Korrodis geht als Hauptfeuilleton Carl Helblings Anzeige »Hugo von 
Hofmannsthals Deutsches Lesebuch« voraus. Die beiden Bände dieser »Auswahl deutscher 
Prosastücke aus dem Jahrhundert 1750–1850« waren 1922 und 1923 im Verlag der Bremer 
Presse erschienen: Deutsches Lesebuch. Hg. von Hugo von Hofmannsthal. München 1922 
und Deutsches Lesebuch. Hg. von Hugo von Hofmannsthal. Zweiter Teil. München 1923. – 
Zu Korrodis Rezension der zweiten Ausgabe (K12 und K13) s.u. S. 52 mit Anm. 149.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 45

finden, seinen fünfzigsten Geburtstag still begehen, ja übergehen zu dürfen. 
Was denn auch diesem Dichter an Vollendungen gelang, an einem solchen 
Tage wie ein in der Vergangenheit Geschehenes zu betrachten, ist Herabset-
zung eben dieser Dichtungen, deren Schönheit immer ein neues Geschehen 
uns bedeutet. Sie tragen Gegenwart und Vorzukunft in sich, in dem sie sich 
vor uns vollenden. 

Nach begeisterter Zusammenfassung der »Unterhaltung über die Schrif-
ten von Gottfried Keller«, deren Bedeutung und Schönheit er schon in 
seiner Anzeige der »Prosaischen Schriften« von 1917 (K1) gerühmt hatte, 
schließt er:

So haben wir neben Vielem Hofmannsthal für einen über alle Maßen schö-
nen Satz zu danken, von dem auf alle Sätze zu schließen ist, also vom Einen 
auf das das ganze Werk. Es ist der liebliche Satz, der kantilenenartig das 
Gespräch rundet: »So erklärt sich’s doch einigermaßen, daß diese Bücher 
(Gottfried Kellers) ihre schönste Wirkung, eine seelenhafte Freiheit und Hei-
terkeit, gar nicht in den Kopf ausstrahlen, sondern wirklich direkt ins Blut, so 
daß sie einem im Leben weiterhelfen und das Nächste leichter machen, was 
man wirklich selbst von Goethe kaum sagen kann.«127

Am 27. Juni 1924 zeigt er die Festschrift »Eranos«128 an (K9), welche zu 
Hofmannsthals 50. Geburtstag Beiträge »seiner engeren und engsten 
Freunde und anschliessender Verehrer« versammelt.129 Von ihnen widmet 
er Rudolf Borchardts »Brief an Hofmannsthal«, der dem Buch vorange-
stellt ist, den weitesten Raum, ehe er sich den Aufsätzen Konrad Burdachs, 
Josef Nadlers, Rudolf Alexander Schröders oder Thomas Manns zuwen-
det und »Rudolf Kaßners« physiognomisches Fragment »Ein moderner 

127	Schlussbemerkung in Hofmannsthals »Unterhaltung über die Schriften von Gottfried 
Keller« (Die Prosaischen Schriften gesammelt. Zweiter Bd. Leipzig 1907, S. 37f.; SW XXXI, 
S. 105f.). Den Satz hatte Korrodi bereits 1917 am Ende seiner Anzeige der beiden vorange-
henden Bände der »Prosaischen Schriften« (K1, S. 114) zitiert: »Hugo von Hofmannsthal, 
der sich nun selber so oft als der Nur-Künstler geschildert sieht, ist zudem der menschliche 
Dichter, der eines der menschlichsten Worte über die schöne Wirkung von Gottfried Kellers 
Büchern sprach, ›daß sie einem im Leben weiterhelfen und das Nächste leichter machen, was 
man wirklich selbst von Goethe kaum sagen kann‹.«

128	Eranos. Hugo von Hofmannsthal zum 1. Februar 1924. München 1924. – Das 
etymologisch nicht sicher abzuleitende griechische Wort ›Eranos‹ bedeutet bei Homer und 
Pindar ein Freundesmahl, zu dem jeder Teilnehmer einen Beitrag leistet (Erich Berneker. In: 
Der Kleine Pauly. Lexikon der Antike. München 1979, Bd. 2, Sp. 342).

129	So das Einladungsschreiben des federführenden Rudolf Borchardt; vgl. Borchardt an 
Rudolf Alexander Schröder, 22. Oktober 1923; in: Briefwechsel (wie Anm. 35), S. 65f. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp46

Brummel« als »Meisterwerk vertiefter Menschenkenntnis« hervorhebt.130 
In gesuchter stilistischer Attitüde lobt er »die innere Würde dieser huldi-
genden Gabe« als den »Wiederstrahl der vornehmsten Wortkleider, die 
die beteiligten Autoren wählen. Kein Festdeutsch, jedoch das festlichste 
Deutsch von fast befremdender Schönheit und Verlorenheit in der allge-
meinen Sprachwüste der Zeit«, und er zieht das Fazit: 

Ein weiteres Begreifen, ein freudiges Dulden ist das Merkmal Hofmanns
thals, der sich in der Welt nicht verliert. Wie er hier mit der scheusten 
Verehrung umworben wird und seine ihn Verehrenden in die magischen 
Kreise zieht, das wirkt auch verzaubernd in dieses Buch hinein und wird 
den Festband lange über seinen Anlaß hinaus erhalten. Noch einmal: Es 
ist ein Sprachdenkmal gegen unsere Zeit. »Es klirrt darin der Köcher von 
Sprachgewalt.«131

Im Oktober 1925 schickt Korrodi seine »Zürcher Rede auf Conrad Fer-
dinand Meyer zum 100. Geburtstag«132 an Hofmannsthal. Der geht – vor 
dem Hintergrund des eigenen Essays über »C.F. Meyers Gedichte« – im 
ersten seiner erhalten gebliebenen Briefe kurz darauf ein,133 während 
Korrodi drei Monate später, im Januar 1926, zum eben ausgelieferten 
Briefwechsel zwischen Richard Strauss und Hofmannsthal134 konstatiert 
(K10):

Es ist gewiß ungewöhnlich, wenn Librettist und Komponist zu Lebzeiten ihre 
Briefbündel der Oeffentlichkeit vorlegen; aber der Name Hofmannsthals ge-
nügt uns, um sicher zu sein, daß in diesen Briefen von der ganzen Schwere 
der Kunst die Rede sein wird, daß man über Lustspiel, Spieloper und so fort 

130	Kassners Studie (in: Eranos [wie Anm. 128], S. 73–76: Rudolf Kassner, Sämtliche 
Werke. Hg. von Ernst Zinn und Klaus E. Bohnenkamp. Bd. IV. Pfullingen 1978, S. 83–87) 
mag Korrodi besonders angesprochen haben, da er, wie Max Rychner überliefert, schon als 
junger dandyhafter Gymnasiallehrer seine Schüler mit Namen und Gestalt des britischen 
Dandys George Bryan »Beau« Brummell (1778–1840) vertraut gemacht hatte (Max Rychner, 
Frühe Erfahrungen [wie Anm. 12], S. 43–46). 

131	Zitat aus Borchardts einleitendem »Brief«, dem sog. »Eranos-Brief« (in: »Eranos« [wie 
Anm. 128], S. XVII): »Was konnte man sich davon versprechen, der bittermündigen Rügege-
stalt des einsamen Lagarde nachzustellen, zumal wenn ihm die Köcher von Sprachgewalt so 
klirrten, wie das Zeughaus von gediegener Allweisheit […]?« (Rudolf Borchardt, Prosa I [wie 
Anm. 16], S. 90–130, hier S. 109).

132	Zürcher Rede auf Conrad Ferdinand Meyer zum 100. Geburtstag von Eduard Korrodi. 
Zürich. Gr.-8°. 29 S.; s.u. Anm. 282. 

133	S.u. S. 92f.: Brief 1, mit Anm. 281.
134	Der BW Strauss enthält die Korrespondenz der Jahre 1907 bis 1918. Das Vorwort 

(S. 5–10) von Franz Strauss ist auf »Garmisch, 1. Oktober 1925« datiert; zur Lektüre s. auch 
Anm. 177.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 47

Erwägungen eines Künstlers hört, der in allen Schränken der Weltliteratur 
zu Hause ist.

Nach ausgewählten Zitaten, welche die nicht immer reibungslose Zusam-
menarbeit, aber auch den wechselseitig sich befruchtenden Austausch 
spiegeln, lautet sein Resümee: »Der Briefwechsel zeigt zwei ebenbürtige 
Partner, die, bevor sie sich umarmen, mit einander ringen müssen. Der 
Preis ist des Kampfes würdig.« 

Am 25. März 1926 richtet Korrodi an zahlreiche deutschsprachige Auto-
ren die Frage »Verkannte Dichter unter uns?«135 Hofmannsthal antwortet 
mit einem persönlich gefassten Schreiben, das in der »Literarischen Beilage« 
der »Neuen Zürcher Zeitung« vom Sonntag, dem 4. April 1926, gedruckt 
wird, und das Korrodi mit den anderen Verlautbarungen zu einer nicht 
für den Handel bestimmten Broschüre zusammenfügt, die er Hofmanns
thal alsbald mit undatierter handschriftlicher Widmung zueignet.136 

Im Verlauf dieser Tage arbeitet Rudolf Alexander Schröder mit Nach-
druck an einem Essay über den »Turm«, den Hofmannsthal ihm im Vor-
jahr angetragen hatte. »Sobald der Aufsatz fertig ist«, versichert Schrö-
der am 2. März 1926, »erhältst Du ihn. Die M[ünchner] N[euesten] 
N[achrichten], denen ich drüber schrieb, würden bereit sein sich mit der 
N[euen] F[reien] P[resse] oder einer andern Dir nahestehenden Zeitung 
über gemeinsamen Abdruck zu einigen. Die Neue Züricher möchte ihn 
nach Steiners Aussage auch bringen.« Diese »Aussage« des in die Redak-
tionsarbeit miteinbezogenen Herbert Steiner137 war fraglos mit Korrodi 

135	S.u. S. 95: Brief 2. – Am 27. Juni 1926 teilt Hofmannsthal Otto von Taube mit: »Es gab 
unlängst eine Enquête darüber, ob es heute verkannte Dichter gäbe; Sie, lieber Baron Taube, 
sind unbeschadet der großen Achtung, welche Ihr litterarischer Name schon genießt, sicher-
lich ein nicht nach Gebür erkannter Autor. Freuen Sie sich dieses Zustandes; er konnte in 
dieser Welt nur einen gehaltvollen Autor treffen – das Gehaltlose, ja die völlige freche Nul-
lität findet überall ihre lärmenden Trabanten« (BW Taube, S. 213). Das Thema greift er am 
26. April des folgenden Jahres noch einmal im Brief an Katharina Kippenberg auf und disku-
tiert, neben »Kassner als einem besonderen Fall«, insbesondere die ungenügende öffentliche 
»Würdigung« der in seiner Rundfrage-Antwort nicht erwähnten »Arbeiten von Carossa oder 
Taube« (BW Insel, S. 1001–1003).

136	S.u. Brief 3 und 4. 
137	Herbert Steiner (1892–1966) tritt als Gymnasiast im November 1907 mit Rilke und im 

März 1909 mit Stefan George in Verbindung, in dessen »Stern des Bundes« er als »blondes 
wunder« und »zu volle blume auf zu zartem halme« angesprochen wird (Stefan George, Der 
Stern des Bundes: Sämtliche Werke VIII. Hg. von Ute Oelmann. Stuttgart 1993, S. 106). 
»Wenige Monate« nach dem ersten Treffen mit George besucht er Hofmannsthal in Rodaun 
(vgl. seine Aufsätze »Begegnung mit Stefan George«, »Erinnerung an Hofmannsthal« und 
»Über Rilke« [in: Herbert Steiner, Begegnungen mit Dichtern. Tübingen 1963, S. 9–23, 24–32 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp48

abgestimmt, der im Hintergrund mitzudenken ist, wenn in den nächsten 
Wochen die »Recension« zur Sprache kommt, an deren Veröffentlichung 
Hofmannsthal, wie er am 8. Mai unterstreicht, »sehr viel« gelegen sei, 
und zu der er am 1. Juni bekräftigend anmerkt: 

[…] ich möchte nur das nicht ungesagt lassen, daß es mir recht lieb wäre, 
wenn Dein schöner Aufsatz auch in der Zürcher Zt. erschiene (neben den 
M.N.N.) Und da ja beide Redacteure138 Dir sehr wohlgesinnt sind – so wird 
sich das wohl einrichten lassen.

In der Tat wird der Text in beiden Blättern am 20. Juni 1926 veröffent-
licht. Und so dankt Hofmannsthal dem Freund am 31. August: 

Du kannst es gewiß kaum ermessen, wie viel Freude und Hilfe Du mir durch 
den Aufsatz über den »Turm« gegeben hast, noch auch wie unerwartet viele 
Menschen dadurch etwas Ungewöhnliches empfangen haben und mir dies 
aussprechen.139 

In der Folge zieht Hofmannsthal den Publikationsort »Neue Zürcher Zei-
tung« erneut in Betracht, als er Dr. Max Clauss (1901–1988), dem jun-

und 62–67]). Außer seiner Mitarbeit in der Feuilletonredaktion der »Neuen Zürcher Zeitung« 
(unter dieser Adresse erreichen ihn in den 1920er Jahren gelegentlich Nachrichten Korrodis, 
der ihm »für immer schön […] geleistete Dienste« Dank sagt [DLA]) redigiert er ab 1922 den 
Hottinger »Lesezirkel« und ab 1930 mit Martin Bodmer die Literaturzeitschrift »Corona« (s.u. 
Anm. 276). Als ausgewiesenen Kenner des Werks und Nachlasses von Hugo von Hofmanns
thal betrauen ihn die Erben mit der Herausgabe der »Gesammelten Werke«, die er 1959 mit 
den »Aufzeichnungen« als 15. Band abschließt. Vgl. Marlene Rall, Die Zweimonatsschrift 
›Corona‹. 1930–1943. Versuch einer Monographie. Diss. phil. Tübingen 1972, S. 8–17; Bern-
hard Zeller, Marbacher Memorabilien. Vom Schiller-Nationalmuseum zum deutschen Litera-
turarchiv. 1953–1973. Marbach a.N. 1995, S. 355–361.

138	Eduard Korrodi und der Feuilletonchef der »Münchner Neuesten Nachrichten« Walther 
Behrend.

139	Die Briefzeugnisse in: Rudolf Alexander Schröder. Briefwechsel mit Hugo von 
Hofmannsthal und seiner Familie 1899–1960. Bd. I: Text. Bd. 2: Kommentar. Hg. von Ger-
hard Schuster. München/Wien (im Druck). Schröders Aufsatz »Ein dramatisches Gedicht 
Hugo von Hofmannsthals« (Neue Zürcher Zeitung, 20. Juni 1926. Bl. 3, Nr. 995) geht die 
redaktionelle Notiz voran: »(›Der Turm‹, ein Trauerspiel ist erschienen in einer vorläufigen 
numerierten Ausgabe im Verlag der Bremer Presse, München, Georgenstraße 15).« Sie bezieht 
sich auf den Druck der Zweiten Fassung und damit den ersten Buchdruck: Der Turm. Ein 
Trauerspiel in fünf Aufzügen von Hugo von Hofmannsthal. München: Bremer Presse 1925, 
mit dem Schlussvermerk auf S. [158]: »Diese erste Buchausgabe ist in zweihundertundsechzig 
numerierten und von Hugo von Hofmannsthal signierten Exemplaren auf der Handpresse 
gedruckt worden« (SW XVI.2, S. 7–123: D1). In den »Münchner Neuesten Nachrichten« vom 
gleichen Tage trägt Schröders Aufsatz den Titel »Der Turm. (Über Hugo von Hofmannsthals 
neues Trauerspiel)«; wieder in: Rudolf Alexander Schröder, Gesammelte Werke in fünf Bän-
den. Berlin/Frankfurt a.M. 1952, Zweiter Bd.: Die Aufsätze und Reden. Erster Bd., S. 852–
860: »Der Turm. 1926«.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 49

gen Redaktionsleiter der »Europäischen Revue«, einen, wie Clauss am 
21. September dankend erwidert, »wundervollen Aufsatz« über Hinter-
gründe und Ziele dieser Zeitschrift schickt, die Karl Anton Prinz Rohan 
1925 als Organ des »Europäischen Kulturbundes« gegründet hatte. Der 
Beitrag erscheint aus Anlass des »Ersten Paneuropäischen Kongresses« 
in Wien unter dem Titel »Europäische Revue. (Eine Monatsschrift, her
ausgegeben von Karl Anton Rohan.)« am 25. September 1926 in der 
»Neuen Freien Presse«, soll aber auf Hofmannsthals Wunsch auch in 
anderen Tageszeitungen verbreitet werden. Und so versichert Clauss am 
21. September im »Zug Wien – Frankfurt«, es sei »alles erledigt worden, 
wie Sie es wünschten: Der Aufsatz ist an N.Z.Z. (Dr. Korrodi) […] ab-
gegangen […], mit Bitten, alles Weitere an Sie direkt (nach Rodaun) zu 
leiten.«140 Korrodi jedoch druckt den Text nicht ab, ohne dass ersichtlich 
wäre, ob er diesen Entscheid Clauss oder Hofmannsthal schriftlich be-
gründet habe. Andererseits war er zwei Tage früher, am 19. September, 
in einem vierspaltigen Feuilleton der Frage nachgegangen: »Was […] 
denn Hebel […] mit Hugo von Hofmannsthal zu tun habe?« (K11) und 
hatte die Bearbeitungen des Stoffes vom Bergwerk zu Falun in Hebels 
»unvergleichlicher Kalendergeschichte ›Unverhofftes Wiedersehen‹« 
und in Hofmannsthals »Vorspiel«141 inhaltlich und unter dem Aspekt 
der Sprache, insbesondere der Volkssprache, auf subtile Art analysiert: 

Aber um endlich zu dem zu kommen, was mit einigem Recht Hebel und 
Hofmannsthal in eine Ebene gemeinsamen Trachtens brächte, so ist es auf den 
ersten, ungefähren Blick, beider inniges Hineinhören in den Geist der Volks-
sprache. […] Keine Frage, daß Hebel, der alles auf eine Karte setzte, als Er-
ster und immer noch Einziger (im Geist, nicht im mundartlichen Geschmäck-
lertum) den kühnen Sprung zu wagen hatte, während dem Oesterreicher 
Hofmannsthal die Sprachweisen des Volkes nur ein nebenher gehender Trieb 
seiner unerschöpflichen Freude an der Fülle der gesellschaftlichen Ausdrucks-

140	FDH: Nachlass Hofmannsthal. – Auf Bitten Hofmannsthals hatte Clauss den Text 
außerdem an Fred Hildebrandt (1892–1963) vom »Berliner Tageblatt« gesandt und sich 
»erlaubt«, ihn darüber hinaus »an die mit uns befreundete ›Kölnische Volkszeitung‹ zu senden 
und ein Exemplar dem Prinzen [Rohan] zur etwaigen Veröffentlichung in der ›Frankfurter 
Zeitung‹ zu schicken«. Und so erscheint der Essay nicht nur am 25. September 1926 in der 
»Neuen Freien Presse« und den »Münchner Neuesten Nachrichten«, sondern am 26. Septem-
ber auch in der »Frankfurter Zeitung« (vgl. Weber X 237); jetzt in: GW RA II, S. 78–83.

141	Korrodi bezieht sich auf den ersten Akt des Stückes, der als »Ein Vorspiel« in »Kleine 
Dramen« (Leipzig 1906, S. 1–56), »Kleine Dramen« (2. Aufl. Zweiter Bd. Leipzig 1907, S. 5–61) 
in »Die Gedichte und Kleine Dramen« (Leipzig 1911, S. 222–261) sowie in den »Gesammel-
ten Werke« (I. Bd. Berlin 1924, S. 249–294) gedruckt vorlag; jetzt: SW VI, S. 9–40.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp50

arten sind. Aber ich höre den Einwand und bin so frei ihn gleich zu coupieren, 
den Einwand, die österreichische Tradition habe doch seit Raimund ihm diese 
Möglichkeiten vorgebildet, ja auf die Zunge gelegt. Das wäre von Schnitzler 
zu sagen, der für seine Romanwelt das Parfum des wienerischen Ausdrucks 
nimmt, wie es ihm die Wirklichkeit zuweht. Wer aber sich in den Dramen 
Hofmannsthals umsieht, hält bald für gewiß, daß Hofmannsthals österreichi-
sche Mundart, wenn ein Bild erlaubt ist, die spanische Reitschule durchge-
macht, irgend eine Edelzucht geworden ist. Hebels alemannisches Deutsch läßt 
sich nicht exportieren, Hofmannsthals gelegentliches Deutsch, dessen Säuer-
ling Mundartliches ist, erscheint als Dialekt von so bezaubernder Leichterlern-
barkeit – es ist die Sprache des »Rosenkavalier« –, daß er allen deutsche Stäm-
men eingeht. […] Aber, ohne es von Philologen beglaubigen zu lassen, scheint 
mir offenkundig, daß Hofmannsthal, wo immer er mit der Mundart das con-
venu des Deutsch sprenkelt, mit einem weltmännisch-dichterischen Geschick 
es verwandelt, und (wo die andern panschen) den Dialekt auf die Tragbarkeit 
(seiner Idiotismen würde man im achtzehnten Jahrhundert sagen) seine Stär-
ken prüft, bis ihn alle deutschen Zungen vernehmen können. Als ob das ein 
Geringes wäre oder nicht etwa das rechte schöpferische Prozedere eines zeit-
genössischen Dichters mit den unerlösten Geistern der Sprache, die sich über 
die »silberne Wagle« (Hebel),142 über unsere Wiege gebeugt haben. Wer in sol-
cher Meinung einmal Hofmannsthals »Schwierigen«, den »Turm« oder gar den 
»Rosenkavalier« vornimmt, wird ebenso verblüfft als beschämt sein, wie wir 
so oft beredete Werke des Theaters nur klingend, nicht dem geistigen Gehör 
nach vernehmen. Es sei nicht, obwohl es schönste Pflicht wäre, die Rede vom 
»Jedermann« und nicht vom »Salzburger Welttheater«, in denen nach ungehör-
ten Jahrhunderten zum erstenmal eine Sprache ältesten Herkommens wieder 
neben dem Gemeindeutsch als der Urgeist eines der ältesten Stämme sich aus-
sprach in seiner ganzen unverfrorenen Unverbrauchbarkeit; ich weise auf das 
sogenannte Libretto des Rosenkavaliers hin, das ein ununterbrochenes inniges 
Vergnügen für den ist, der eine deutsche Kunstgattung kennen lernen möchte, 
die selbst Goethe als saure Traube zu hoch hing. Feierliches und herzhaftes neu 
erworbenes und vierhundertjähriges Deutsch leben und weben in Hofmanns
thals Theater. Es steht vergleichslos da. Wenn Peter Hebel lebte und ihn die 
Derbheit des Ochs von Lerchenau nicht genierte, würde er auch ohne Strauß 
den Text des »Rosenkavalier« tönend finden, denn er ist die Sprache Mozarts, 
die Sprache Oesterreichs. Keiner hat sie bezaubernder und ihren dichterischen 
Gehalt feiner wahrnehmend ausgesprochen als Hofmannsthal.

142	Das Zitat stammt aus Hebels »Die Wiese« aus den »Alemannischen Gedichten« von 
1834: »[…] wie schön mi Meiddeli do lit / im christalene G’halt und in der silberne Wagle« 
(Johann Peter Hebel, Poetische Werke. Nach den Ausgaben letzter Hand und der Gesamtaus-
gabe von 1834 unter Hinzufügung der früheren Fassungen. München: Winkler1961, S. 546; 
Hebels Worterklärung (ebd., S. 809 und 815) gibt an: G’halt = Zimmer; Wagle = Wiege. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 51

Sechs Jahre später kommt Korrodi auf das Thema zurück, wenn er 
am 18. Dezember 1932 die bislang unveröffentlichten Akte II bis V 
des »Bergwerks zu Falun«143 als »Kostbarkeit aus dem Nachlaß« an-
zeigt (K29) und, belehrt durch Walter Brechts zugehörige »bedeutsame 
Studie«,144 erklärt: 

Wir alle kennen die Geschichte Joh. Peter Hebels von des Bergmanns un-
versehrtem Leichnam. Hofmannsthal liebte Hebel und hat die Fabel in sein 
deutsches Lesebuch aufgenommen.145 Für ihn selber aber war die Novelle 
E. Th. Hoffmanns146 der dramatische Erreger zu diesem magischen Märchen 
vom Grauen des Menschen vor der Erde, aus der er kommt, und von der 
magnetischen Anziehung der Erde, die den Menschen bis an den Sitz der 
erdhausenden Gottheit zieht. […] Diese großartige Introversion des jungen 
Hofmannsthal, der von einer magischen Expansion belohnt wurde, vollzieht 
sich nicht wie es die heillose Gefahr der Denk-Dramen ist, in einer dünnen 
Aetherschicht der Abstraktion. Dawider sind die sinnfällige Fabel und der 
märchendämmrige Grund, die Sprache, die vom treuherzigsten, volksweisen 
Wort bis zu den letzten Herrlichkeiten des Verses altmeisterlich das Werk 
tönend trägt, die treuesten dichterischen Helfer.

Im Januar 1927 erhält Hofmannsthal aus Korrodis Hand – samt einem 
verlorenen Schreiben – das Gedenkbändchen »In Memoriam Rainer 
Maria�������������������������������������������������������������� Rilke«, das die Aufsätze »Zur Erinnerung an Rainer Maria Ril-
ke« aus der »Literarischen Beilage« der »Neuen Zürcher Zeitung« vom 
16. Januar 1927 vereint.147 Es bewegt Hofmannsthal, sein »schwieriges 
Verhältnis« zum am 29. Dezember 1926 im Sanatorium von Val-Mont 
verstorbenen Dichter am 22. Februar 1927 noch einmal grundlegend zu 
überdenken und damit ein Thema aufzunehmen, zu dem er sich zuvor 

143	Das Bergwerk zu Falun. Von Hugo von Hofmannsthal. In: Corona. Drittes Jahr. Erstes 
Heft, Oktober 1932, S. 5–47 (2. und 3. Akt), und ebd., Zweites Heft. Dezember 1932, S. 147–
172 (4. und 5. Akt). – In seiner Gesamtanzeige der ersten »drei Jahrgänge« der »Corona« am 
28. Dezember 1932 (Bl. 7. Abendausgabe, Nr. 2463) unterstreicht Korrodi noch einmal, dass 
der Leser der »zwei neuen Hefte des dritten Jahrgangs« nun das »Bergwerk zu Falun« als 
»herrliches Vermächtnis Hofmannsthals« besitze.

144	Walther Brecht, Über Hugo von Hofmannsthals »Bergwerk zu Falun«. In: Corona. 
Drittes Jahr. Zweites Heft. Dezember 1932, S. 210–235. Im zweiten Teil seines Aufsatzes 
untersucht Brecht Hofmannsthals Quellen, vornehmlich E.T.A. Hoffmanns »Die Bergwerke 
zu Falun«, und geht weiteren möglichen Einflüssen nach.

145	Deutsches Lesebuch [1. Bd.]. München 1922, S. 156–159; 2. Aufl. München 1926, 
S. 168–171.

146	Zu E.T.A. Hoffmanns Erzählung »Die Bergwerke zu Falun« als Quelle s. SW VI, S. 164.
147	In Memoriam Rainer Maria Rilke. Privatdruck der Neuen Zürcher Zeitung; s.u. 

Anm. 309. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp52

schon in einem – ebenfalls verlorenen – »trockenen« Brief geäußert hat-
te.148 Gleichzeitig dankt er für die eindringliche Besprechung der Ende 
1926 erschienenen zweiten Auflage des »Deutschen Lesebuchs«,149 die 
Korrodi in den Zeitungsausgaben vom 6. und 8. Februar 1927 vorge-
legt hatte (K12 und K13). Deren letzte hatte Hofmannsthal auf seiner 
Sizilienreise in Taormina zu Gesicht bekommen, »wirklich ungemein« 
erfreut, »nicht nur über das Freundliche, Wohlgesinnte – sondern über 
den Ton in dem dies geschrieben ist«.150 

Korrodi hatte den Blick zunächst auf die erste Ausgabe des »Lese-
buchs« von 1922/23 gerichtet, die »als hohe Schule der Sprache und 
großartiger Thesaurus deutscher Prosa« beim »ersten Erscheinen eine 
fast ehrfürchtig zu nennende Aufnahme gefunden« habe.151 Dasselbe gel-
te nun für die »neue, bedeutend vermehrte Auflage«: 

[W]o wir schon Vertrautes wiederlesen, erfreut uns noch mehr die innere 
Nährkraft des Buches, sagen wir’s herzlich einfach: der Inhalt. Ich weiß nicht, 
was mich mehr erstaunt hat, den alten Brehm von Sperlingsvögeln sprechen 
zu hören152 oder in die Einfalt der Lebensweise alter Adelsgeschlechter durch 
Eichendorff eingeführt zu werden.153 Fernes wie Herrenhut durch Zelter ken-
nen zu lernen154 oder das Nahe wie den Rheinfall mir in der Schilderung 
Wilhelm Heinses zu vergegenwärtigen.155 […] Die Neuauflage des Lesebu-
ches, die der ersten kein wesentliches Glied nimmt, hat sich sehr bereichert 
mit Natur- und Erderkenntnis. Wo eine Aenderung bemerkbar, ist sie auch 

148	S.u. S. 106: Brief 5.
149	Deutsches Lesebuch. Hg. von Hugo von Hofmannsthal. Eine Auswahl deutscher 

Prosastücke aus dem Jahrhundert 1750–1850. Zweite vermehrte Aufl. [Erster und] Zweiter 
Teil. München 1926. Am Ende des zweiten Bandes im Anschluss an den »Inhalt« [S. 337] 
steht jene kurze Herausgebernotiz, die Hofmannsthal im Brief an Willy Wiegand vom 
22. November 1926 skizziert hatte (BW Wiegand, S. 158): »Die vorliegende zweite Auflage 
wurde um 28 Stücke vermehrt, einige Stücke der ersten Auflage wurden durch andere ersetzt. 
Der Herausgeber hat 43 ›Gedenktafeln‹ hinzugefügt, in der Hoffnung, durch diese kurzen 
biografischen Angaben und den Hinweis auf ihre Hauptwerke manche edle geistige Gestalt, 
ehe ihre Umrisse für die Nation völlig verdämmern, ins Gedächtnis der Aufnehmenden 
kräftiger zurückzurufen, damit der Reichtum, der noch unser Besitz ist, den heraufkommenden 
Generationen nicht als eine Armut überantwortet werde.«

150	S.u. S. 106: Brief 5.
151	Eine in der Tat geradezu »ehrfürchtige« Anzeige der Sammlung hatte Carl Helbling, 

vor allem mit Blick auf Hofmannsthals Sprachkunst, in der »Neuen Zürcher Zeitung« vom 
1. Februar 1924 geliefert; s.o. Anm. 126.

152	[Alfred] Brehm, Die Sperlingsvögel: Bd. II, S. 211–220.
153	[Joseph von] Eichendorff, Deutsches Adelsleben am Schlusse des achtzehnten Jahr

hunderts, Bd. II, S. 47–51.
154	[Carl Friedrich] Zelter, Beschreibung von Herrenhut: Bd. I, S. 236–242.
155	Wilhelm Heinse, Der Rheinfall bei Schaffhausen: Bd. I, S. 151–155.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 53

zu beglückwünschen. […] So ist es denn zu unserm Frommen, wenn Hugo 
v. Hofmannsthal in seinem uns in jeder Gedankenreihe teuren Vorwort den 
Leser einlädt, in der Einbildungskraft mitzuschaffen. 156

Dankbar, dass »der Oesterreicher Hofmannsthal als Erster aus allen an-
dern« »unsere«, das heißt: die Schweizer »Stimme« »herausgehört« habe, 
unterstreicht Korrodi: Dass Hofmannsthal sogar »den ›liebenswürdigen 
Dilettanten‹ David Heß in die erlauchte Schar aufgenommen und zwar 
mit dem Schauspiel der salomonischen Urteile des Landvogts von Grei-
fensee, mag vielleicht zeigen, wie zuhause Hofmannsthal sozusagen in 
jedem Kanton auch einer begrenzten Literatur ist.«157 Ferner hebt er die 

156	In der »Vorrede des Herausgebers zur ersten Auflage« (Bd. I, S. XIII) hatte Hofmanns
thal erklärt: »So sind wir denn beim Leser angelangt, den in seiner Einbildungskraft mitzu-
schaffen die oberste gesellige Pflicht dessen ist, der ein Buch macht. Denn eine Gabe kann 
nicht dargereicht werden, ohne dass zum voraus des Empfängers gedacht werde« (GW RA II, 
S. 174f.).

157	Bereits in der ersten Ausgabe seines »Lesebuchs« (Bd. II. München 1923, S. 175–178) 
hatte Hofmannsthal mit »Salomon Landolts Urteilssprüchen« einen Ausschnitt aus »Salomon 
Landolt. Ein Charakterbild nach dem Leben ausgemalt von David Heß« (Zürich, bey Orell 
Füssli und Compagnie 1820) präsentiert. Sein bibliografisch ungenauer Hinweis im Inhalts-
verzeichnis (Bd. II, S. [251]): »Salomon Landolt. Eine Charakteristik. Zürich 1820« nimmt die 
Überschrift »Charakteristik Salomon Landolts« des Zweiten Teils des Buches auf, dessen ers-
ter Teil die »Lebensgeschichte Salomon Landolts« behandelt. Von den 36 Abschnitten über-
nimmt Hofmannsthal den 24.: »Salomon Landolts Urteilssprüche« (die Überschrift zitiert die 
ersten drei Worte des Textes). Möglicherweise folgt er dabei der von Korrodi besorgten Neu-
ausgabe des Werks (Verlag von Rascher & Cie in Zürich und Leipzig 1912, S. 201–205), die 
in seiner Bibliothek erhalten geblieben ist (SW XL, Nr. 1228, dort ohne Hinweis auf Korro-
dis Herausgeberschaft). In ihr stellt Korrodi einleitend (S. I-XX) nicht nur Salomon Landolt 
(1741–1818) vor, den Militär, Politiker und Verwaltungsmann, der als »Landvogt von Grei-
fensee« durch seine Richtersprüche bekannt wurde (vgl. Gottfried Kellers »Der Landvogt von 
Greifensee« [1877] aus dem Zyklus der »Zürcher Novellen«), sondern auch dessen Biografen, 
»den geistreichen Dilettanten« David Heß (1770–1843). – In die zweite Auflage des »Lese-
buchs« hat Hofmannsthal den Text samt der unzulänglichen bibliografischen Notiz unverän-
dert übernommen (Bd. II, S. 158–161 und S. [334]) und am Schluss die alphabetisch einge-
ordnete »Gedenktafel« beigefügt (Bd. II, S. 326f.): »David HESS von Zürich (1770–1843) war 
eine von den lebensgeistigen Gestalten, mit denen die alten Ratsgeschlechter der Schweizer 
Städte in die neuere Zeit hineinragen. Er hat merkwürdige Lebensläufe zweier seiner Stadt- 
und Standesgenossen aufgezeichnet: des Offiziers und Originals Salomon Landolt (des ›Land-
vogts von Greifensee‹), und des Phantasten und halben Dichters Johann Kaspar Schweizer, 
eines reichen jungen Zürichers, den sein edler aber zerrütteter Geist in die Pariser Schrecken 
von 1793 verstrickte, dann nach Amerika führte und wieder in Paris als Bettler enden liess.« 
Auf diese zweite Biografie aus der Feder von David Heß war Hofmannsthal während sei-
nes Besuchs im Frühjahr 1923 bei Carl Jacob Burckhardt in Basel gestoßen und hatte dazu 
am 24. Mai notiert: »hier gelesen die merkwürdige Lebensbeschreibung des Johann Caspar 
Schweizer (Zeitgenosse der franz. Revolution) durch David Hess. (edidit Jacob Baechtold Ber-
lin 1884 bei Wilhelm Hertz.)« (SW XXXVIII, S. 908). Die Lektüre des Buchs (Joh. Caspar 
Schweizer. Ein Charakterbild aus dem Zeitalter der französischen Revolution von David Heß. 
Eingeleitet und herausgegeben von Jakob Baechtold. Berlin 1884. Verlag von Wilhelm Hertz) 
hatte ihn zeitweilig bewogen, »den etwas schwächlichen Beitrag von David Hess« in der ers-

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp54

beigefügten »Gedenktafeln«158 als »Hinweise in vorbildlicher Kürze auf 
die Persönlichkeit und Leistung einzelner Autoren« hervor und lobt die 
gediegene Sorgfalt des Verlags, der den »Bänden weder die zurückhal-
tende Vornehmheit des Aeußern noch den Edeldruck schuldig geblie-
ben« sei, »die beide selten ein Inhalt mit höherm Rechte fordern darf als 
dieses Werk«.

Bestärkt durch Hofmannsthals großen Brief vom 22. Februar 1927,159 
veranlasst Korrodi den zeitweilig als Mitarbeiter und Mittelsmann täti-
gen Herbert Steiner, vom Dichter »eine geschlossene Scene« aus dem 
»IV. Aufzug« der neuen Fassung des Trauerspiels »Der Turm« für einen 
Vorabdruck in der »Neuen Zürcher Zeitung« zu erbitten. Obwohl der 
Wunsch bereits am 11. April 1927 erfüllt wird,160 kommt die ausgewähl-
te »Scene« erst vier Monate später, am 21. August, in einer Hofmanns
thal gewidmeten »Literarischen Beilage« unter dem vom Dichter vorge-
schlagenen Titel »Der Thronwechsel« zum Druck,161 begleitet von jenen 
»schönen u. richtigen« »Bemerkungen« zum Lustspiel »Der Schwierige«, 
die Carl J. Burckhardt »in einer so ernsten Form« aufgeschrieben hat-
te.162 Herbert Steiner, der das Manuskript geprüft und den Zeitungs-
druck überwacht hatte,163 leitet Hofmannsthal die »schöne Beilage« un-

ten Ausgabe »durch einen ungefähr gleichlangen aus des gleichen Verfassers schönem Buch 
über seinen Landsmann J. C. Schweizer und dessen abenteuerliches Leben in Paris« zu erset-
zen (BW Wiegand, S. 115: 7. Juni 1924).

158	Hofmannsthals »Gedenktafeln«, knappe biografische Daten und Erläuterungen zu 
»minder gekannten Autoren« (BW Wiegand, S. 158), stehen in alphabetischer Reihenfolge 
jeweils am Ende der beiden Bände: Bd. I, S. 332–342, und Bd. II, S. 318–330. Allem 
Anschein nach haben sie Korrodi zwei Jahre später bei den biografischen Anmerkungen 
seiner Anthologie »Geisteserbe der Schweiz« als Vorbild gedient; s.u. S. 65, Anm. 209.

159	S.u. Brief 5. 
160	S.u. Brief 6.
161	Der Thronwechsel. Von Hugo von Hofmannsthal. In: Neue Zürcher Zeitung, 21. August 

1927. Bl. 3. Erste Sonntagausgabe, Nr. 1401: Literarische Beilage, S. [1].
162	Hofmannsthal an Burckhardt, Salzburg, 18. August 1927: BW Burckhardt, S. 226. – In 

Burckhardts »Bemerkungen zu Hofmannsthals Lustspiel ›Der Schwierige‹« (Neue Zürcher 
Zeitung, 21. August 1927 [wie Anm. 161], S. 1f.) heißt es: »[…] dieses scheinbar leichte Werk, 
hingeschrieben in schwerer Zeit, wo das Lustspiel wohl als eine der kraftvollsten und wür-
digsten Haltungen dem getrübten und verworrenen Geschehen gegenüber erscheint – dieses 
durchsichtige, ruhige, ja stille Lustspiel vollbringt scheinbar abseits von seinem unmittelbaren 
Zwecke eine Deutung zweier Grundhaltungen des deutschen Wesens […].« Der Text fehlt in 
Burckhardts Essaybänden ebenso wie in seinen »Gesammelten Werken«.

163	Vgl. Hofmannsthals Postkarte an »Herrn Dr Herbert Steiner, Zürich/Rütlistrasse 55 
(Escher)«: »Rodaun 20 VI 27 / Lieber Dr Steiner entschuldigen Sie, dass ein so unordentliches 
Manuskript geschickt wurde. Es soll heißen a) mit einem Offizier b) mit sechs ›Hartschieren‹ 
oder ›Hartschiereren‹. / Vielen Dank, viele Grüße / Ihr Hofmannsthal« (DLA). Das Manu-
skript hatte an der ersten Stelle statt »Offizier« »Pikett« geboten; s.u. Anm. 321. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 55

verzüglich zu.164 Und so kann Korrodi des Dichters Dank persönlich 
entgegennehmen,165 als er gegen Ende der diesjährigen Festspiele nach 
Salzburg reist, um vom 21. bis 24. August am dortigen »Internationalen 
Kongreß der Theater- und Musikkritiker« teilzunehmen. Die »Wiener 
Zeitung« meldet am 23. August, unter den zahlreichen ausländischen 
Kongressgästen sei »aus der Schweiz Dr. Korodi (›Neue Zürcher Zei-
tung‹) […] erschienen«.166 Mehrfach begegnet er Hofmannsthal, der 
Herbert Steiner am 18. September ersucht: »Falls Dr. Korrodi etwas 
über Salzburg aufgeschrieben hat, schicken Sie es mir doch.«167 
In der Tat hatte Korrodi unmittelbar nach seiner Rückkehr eine Serie 
von fünf Reisefeuilletons verfasst, die als »Salzburger Tage« und »Oes-
terreichisches Tagebuch« zwischen dem 26. August und 20. September 
1927 in der »Neuen Zürcher« gedruckt werden (K14–K18). Sie schildern 
den Ausflug beider Männer an den Mond- und Wolfgangsee, Korrodis 
Besuch bei Jakob Wassermann in Altaussee sowie seinen Abstecher nach 
Linz, der Stadt Adalbert Stifters, Hermann Bahrs und der bewunder-
ten Enrica v. Handel-Mazzetti (K17 und K18). Anschaulich beschreibt 
er Ereignisse und Erlebnisse vom Kritikerkongress, zu dem Paul Zif-
ferer Teilnehmer »aus Deutschland, Frankreich, der Schweiz, aus Spa-
nien, Portugal, Ungarn, Schweden, Rumänien, England und Amerika, 
Australien und Brasilien« geladen hatte (K14). Er erzählt von Theater-
aufführungen und dem Besuch auf Schloss Leopoldskron (K15), von 
Landschaften und Sehenswürdigkeiten, vom Zusammensein mit Ste-
fan Zweig, der atemlosen Gedrängtheit eines »Salzburger Tags« samt 
jenem »Spiel der Kontraste, das später erst verarbeitet und ausgekostet 
werden kann« (K16). In eben diesem Sinn wird er die spätsommerli-
chen Tage aus dem Abstand von zweieinhalb Jahrzehnten noch einmal 
gesammelt aufrufen (K45), wobei sich ihm allerdings hier und da die 

164	Vgl. Hofmannsthal an Herbert Steiner, »Bad Aussee d 18/IX 27« (DLA; maschinenschriftlich 
mit eigenhändiger Unterschrift): »Nun möchte ich noch Ihnen dafür danken dass Sie so 
besonders freundlich waren nicht nur mir selbst, sondern auch einigen meiner Freunde, die 
Ihnen gleichfalls bekannt sind, Exemplare zu schicken. Das hat mich sehr gefreut.«

165	Hofmannsthal an Steiner (wie Anm. 164): »Dr Korrodi für die schöne Beilage zu 
danken, hatte ich in Salzburg Gelegenheit.«

166	Wiener Zeitung, Nr. 191, 23. August 1927, S. 6: »Internationaler Kongreß für Theater- 
und Musikkritik«; s. auch die Berichte vom 22. August 1927 in: »Salzburger Wacht« (S. 4: 
»Der Kritikerkongreß«), »Salzburger Chronik« (S. 3f.: »Internationaler Kongreß für Thea-
ter«), »Salzburger Volksblatt« (S. 5f.: »Der internationale Kritikerkongreß«), jeweils mit der 
falschen Namensschreibung »Dr. Korodi«.

167	Wie Anm. 164.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp56

chronologischen Zusammenhänge verwischen. Denn wenn er erzählt: 
»Hugo von Hofmannsthal versprach, mit mir am Morgen in die Kir-
che zu gehen, wo ›Das Salzburger Große Welttheater‹ aufgeführt werden 
sollte« – fügt sich dieser Hinweis keinesfalls in den Sommer 1927, son-
dern allein in das Jahr 1922, als die Uraufführung am 13. August168 samt 
den ihr nachfolgenden Vorstellungen169 in der Salzburger Kollegienkir-
che stattgefunden hatte.170 Die zweite Aufführungsreihe, mit der 1925, 
nach zweijähriger Festspielpause, ebenfalls am 13. August das neue 
Salzburger Festspielhaus eröffnet wurde,171 war zugleich die letzte gewe-
sen, da das »Welttheater« ab 1926 dem alljährlich auf dem Domplatz 
zelebrierten »Jedermann« weichen muss. Dass Korrodi beide Stücke in 
Salzburg gesehen habe, ist unwahrscheinlich, selbst wenn man seine em-

168	�����������������������������������������������������������������������������������Kaut (wie Anm. 117), S. 47; Edda Fuhrich und Gisela Prossnitz, Die Salzburger Fest-
spiele. Bd. I. 1920–1945. Ihre Geschichte in Daten, Zeitzeugnissen und Bildern. Salzburg und 
Wien 1990 (künftig zit. als Fuhrich – Prossnitz), S. 38 (mit Abb. des Ankündigungsblattes 
zur Uraufführung: 13.–24. August); Heinrich Huesmann, Welttheater, Reinhardt. Bauten, 
Spielstätten, Inszenierungen. München 1983 (künftig zit. als Huesmann), Nr. 1335. Demge-
genüber nennt Hans-Harro Lendner, der Herausgeber des »Welttheaters« in der Kritischen 
Hofmannsthal-Ausgabe (SW X, S. 116), irrtümlich den »12. August 1922«. 

169	Kaut (wie Anm. 117), S. 47, spricht von insgesamt »12 Aufführungen« vom 13. bis 
24. August (so auch die Daten des in Anm. 168 genannten Ankündigungsblattes). Lendner 
hingegen weiß nur von »8 Aufführungen« (SW X, S. 116, Anm. 1), während Huesmann (wie 
Anm. 168) bis zum »26. August« 14 Vorstellungen auflistet. Die zwei zusätzlichen Aufführun-
gen am 25. und 26. August werden von der Festspielhausgemeinde auf vielfachen Wunsch 
der »Heimischen und Fremden« angesetzt (vgl. die Hinweise in der »Salzburger Chronik« 
vom 24. und 26. August 1922, jeweils S. 4); und so erklärt auch Hofmannsthal im Dritten 
»Wiener Brief« für »The Dial« (74. Jg. Nr. 3. März 1923, S. 281–288) über »die diesjährigen 
Salzburger Festspiele« von 1922, dass »man an vierzehn Abenden nacheinander in einer Kir-
che, die der Erzbischof von Salzburg zu diesem Zweck zur Verfügung gestellt hatte, ein geist-
liches Spiel, ein Mysterium, oder wie man es nennen will von mir« gespielt hat (GW RA II, 
S. 285). Dem Herausgeber des »The Dial«, »Mr. Scofield Thayer«, hatte Hofmannsthal ein 
Exemplar des unmittelbar vor der Aufführung im Insel-Verlag veröffentlichten »Welttheaters« 
(s.o. Anm. 119) handschriftlich zugeeignet, mit der Datierung »Bad Aussee VIII 1922.« (Pri-
vatsammlung, Stuttgart). Es handelt sich um das von Alys X. George vermutete »Buch«, das 
Hofmannsthal »zugleich« mit seinem Brief vom 28. August 1922 aus Bad Aussee an Thayers 
Adresse in »Neuendorf / auf Hiddensee / bei Rügen« geschickt und für das Thayer am »Octo-
ber 5th« als »for the copy of your distinguished play« gedankt hatte; vgl. Alys X. George, Hugo 
von Hofmannsthal und »The Dial«. Briefe 1922–1929. In: HJb 22, 2014, S. 7–68 (künftig zit. 
als BW Thayer), hier S. 37–39 mit Anm. 87. 

170	BW Burckhardt, S. 70: 25. Oktober 1921; vgl. SW X, S. 114–116; s. auch Constant 
Schuler, Der Altar als Bühne. Die Kollegienkirche als Aufführungsort der Salzburger Fest-
spiele. Tübingen 2007. 

171	Kaut (wie Anm. 117); S. 49; Fuhrich – Prossnitz (wie Anm. 168), S. 54; Huesmann (wie 
Anm. 168), Nr. 1603; vgl. auch Hofmannsthals Brief an Scofield Thayer vom 16. Oktober 
1925: »Wir haben in diesem Sommer wieder in Salzburg Theater gespielt, nicht mehr in der 
Kirche, sondern in einem neuerrichteten einfachen u. würdigen Festspielhaus« (BW Thayer 
[wie Anm. 169], S. 60).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 57

phatische Aussage im Hofmannsthal-Nachruf berücksichtigt: »Wer sie 
nicht im Hintergrundschauspiel Salzburgs erlebt hat, weiß noch nicht, 
wie kühn Hofmannsthal seinen Barock-Traum träumen konnte.«172 Sol-
cher Annahme widerpricht vor allem der Wortlaut seiner Kritik jener 
»Welttheater«-Aufführung unter Leitung von Oskar Wälterlin am Zür-
cher Schauspielhaus im Dezember 1939,173 zu der er einleitend anmerkt:

Viele von uns haben Calderons Mysterienspiel […] in der Klosterkirche in 
Einsiedeln gesehen174 […]. Andere mögen Hofmannsthals ›Großes Weltthea-
ter‹ in der ohne Gage mitspielenden prunkvollen Salzburger Jesuitenkirche 
erlebt haben. Ich sah es 1933 im Deutschen Theater in Berlin175 […]. 

Vermutlich hatte Hofmannsthal ihn 1927 zur Kollegienkirche, »einer 
herrlichen Barockkirche, dem Frühwerk Fischer von Erlachs«,176 als eins-
tigem spektakulären Aufführungsort geleitet und dabei zum Ausdruck 
gebracht, »mit welcher Bekümmertheit« er »an diesem seinem ›Weltthe-
ater‹ hing – mehr als am ›Jedermann‹«. Er habe sich, so Korrodi im 
Rückblick des Jahres 1939 (K33), »in einen Monolog über das Große 
hinein[geredet]« und über das Verhältnis zu Calderon sowie die Eigen-
heiten seines Stücks gesprochen. »Und dann, um nicht mehr von seinem 
Stück zu reden, schloß er lächelnd: Was ist groß? Das Kleine etwa nicht? 
Ist diese winzige Wundergeige Mozarts im Museum durch die Jahrhun-
derte nicht eine große Zaubergeige geworden?«177

172	K20; s.u. S. 114.
173	K33; s.u. S. 87f. 
174	Seit 1924 wird Calderóns Mysterienspiel »Das große Welttheater« auf dem Platz vor der 

Klosterkirche der Benediktinerabtei Einsiedeln im Kanton Schwyz aufgeführt.
175	S. dazu K30 und u. S. 86f. 
176	So Hofmannsthal an C.J. Burckhardt, 25. Oktober 1921, mit dem Zusatz: »[…] das 

Spiel in der Kirche wird aber noch schöner werden wie der ›Jedermann‹ auf dem Domplatz« 
(BW Burckhardt, S. 70).

177	Mit dieser Frage spielt Hofmannsthal auf Korrodis Besuch in »Mozarts Geburtshaus« 
an, wo er »Wolfers winzige Geige« gesehen hatte, »das Spinett, an dem Nannerl turnte, de[n] 
Theaterzettel [zur »Zauberflöte«], auf dem Schikaneders Name groß prahlt und prangt, wäh-
rend Mozarts Name wie das Veilchen ›gebückt in sich und unbekannt‹ [Zitat aus Goethes 
Gedicht »Das Veilchen«, Vers 2: »Ein Veilchen auf der Wiese stand / gebückt in sich und 
unbekannt«] in einer Kompagnie anderer Namen daneben steht […]. Heute ist es anders: wer 
den Briefwechsel Hofmannsthals mit Richard Strauß liest, kommt zu jener Stelle, wo sich der 
Dichter wehren muß, daß auf dem Textbuch korrekterweise nicht stehen dürfte: ›Der Rosen-
kavalier von Richard Strauß‹, sondern ›Der Rosenkavalier‹, Komödie von H. v. Hofmanns
thal, Musik von Richard Strauß!« (K16; der zitierte Brief an Strauss datiert vom 17. Septem-
ber 1910: BW Strauss, S. 104). Im Rückblick das Jahres 1952 (K45, S. 78) setzt Korrodi zur 
»Kindergeige, die wir in Salzburg sahen«, die skeptische Klammerbemerkung hinzu: »(wenn 
sie es ist)«.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp58

Eine weitere Selbsttäuschung liegt vor, wenn Korrodi behauptet, »am 
Abend« des 22. Augusts 1927 habe Arturo Toscanini »Die Meistersin-
ger« dirigiert. Der Maestro nämlich tritt, nach mancherlei Präliminarien, 
erst bei den Festspielen des Jahres 1934 ans Pult, als er mit den Wiener 
Philharmonikern und Lotte Lehmann als Solistin am 26. August im Fest-
spielhaus ein Konzert mit Werken Richard Wagners leitet, darunter das 
Vorspiel zu »Die Meistersinger von Nürnberg«. Die Oper als Ganzes 
wird er bei den Festspielen der Jahre 1936 bis 1938 präsentieren.178 

Wohl gleich bei der ersten regulären Sitzung des Kritiker-Kongresses 
am 22. August 1927 hatte Korrodi, »nach Schluß der Vormittagsbera-
tung«, bei einem öffentlichen Empfang des Landeshauptmanns Dr. 
Franz Rehrl den »Dichter Hugo v. Hofmannsthal« gesehen, der zu-
sammen mit »Professor Max Reinhardt« gekommen war. Ein zweites 
Mal tritt Hofmannsthal, »von der Versammlung mit lebhaftem Beifall 
begrüßt«, »in der nachmittägigen Arbeitssitzung des Kongresses« auf 
und gibt »im Namen der bei den Salzburger Festspielen tätigen Künstler, 
und der Freunde Richard Strauß, Franz Schalk und Max Reinhardt in 
deutscher, französischer und englischer Sprache der Freude und dem 
Dank Ausdruck, daß Salzburg als Ort der Tagung gewählt wurde«. Die-
se gleichlautend trockenen Meldungen der »Neuen Freien Presse« und 
der »Wiener Zeitung«179 gewinnen an Farbe und Substanz, wenn die 
»Neue Freie Presse« am 24. August unter der Überschrift »Internationa-
ler Kritikerkongreß in Salzburg. Begrüßungsansprache Hofmannsthals« 
das auf den 22. August datierte »Telegramm unseres Sonderberichter-
statters« mitteilt, dem gemäß »zu Beginn der Nachmittagssitzung Hugo 
v. Hofmannsthal folgende Begrüßungsansprache« gehalten habe:

»Die Stadt selbst und das Land haben Sie schon begrüßt. Ich möchte Ihnen 
nur die Freude sagen, die wir Künstler, die meine Freunde Richard Strauß, 
Franz Schalk und Max Reinhardt und alle die zahlreichen in der Arbeit mit 
uns vereinigten Künstler empfinden, Sie hier zu sehen. Denn die alte Anti-
these zwischen Künstler und Kritiker ist nicht mehr. Diesen Abgrund hat die 
ungeheure Geistesbewegung unserer Zeit, welche so viele neue Abgründe 
aufreißt, diesen Abgrund hat sie zugeschüttet. In einer ständigen Evoluti-
on hat sich die Stellung des Kritikers der des Künstlers angenähert bis zum 

178	Vgl. Kaut (wie Anm. 117), S. 85, 93, 98 und 102; Fuhrich – Prossnitz (wie Anm. 168), 
S. 156f. 

179	Neue Freie Presse, 23. August 1927. Morgenblatt, S. 6; Wiener Zeitung, 24. August 
1927, S. 3.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 59

kaum mehr Unterscheidbaren. Nicht mehr hält sie uns Künstlern die festen 
Maßstäbe der schulmäßigen Aesthetik entgegen, die noch einem Hebbel zu 
schaffen machten, sondern auf furchtbar schwankendem Boden ringt sie zu-
gleich mit uns um ein Festes. Unsere Beängstigungen sind auch die Ihren, 
und in der stürmischen Dunkelheit, die uns umgibt, hören wir Ihre Stimmen 
wie die mit dem Meer ringenden Schiffer die klagenden und angstvoll dün-
kenden, doch hilfreichen Stimmen der Sturmbojen. Seien Sie uns herzlich 
willkommen!«
Französisch fortfahrend führte Hofmannsthal aus: »Wenn ich im Namen der 
Salzburger Festspiele die internationale Kritik begrüße, so vertrete ich alle die 
großen Sänger und Sängerinnen, Schauspieler und Schauspielerinnen, alle 
die Musiker, die österreichischen, deutschen, spanischen, dänischen, ameri-
kanischen Maler, die Mitarbeiter von heute und von gestern. Ich spreche im 
Namen dieser ganzen Theaterwelt, welche nicht das Theater von heute und 
auch nicht jenes von gestern, sondern das Theater aller Zeiten ist, das wir 
für lebend halten. Im Namen des Theaters von Mozart und Shakespeare, 
Beethovens und Schillers seien Sie uns willkommen. Sie selbst sind Künstler 
und ebensosehr wie wir. Indem Sie den Gesetzen der Kunst nachspüren, 
die sich nicht aufbewahren lassen, sondern stets von neuem erobert werden 
müssen, folgen Sie Goethe, der ein Dolmetsch von Sophokles und Molière 
war, folgen Sie Delacroix, der Rubens verständlich machte, folgen Sie Berlioz 
und Schumann, der Beethoven und auch Bach erklärte. Sie gehören zu uns, 
nichts trennt uns, alles vereint uns. Ich heiße Sie willkommen!«180

Zwei Tage später liest man dazu in Korrodis Feuilleton »Salzburger 
Tage. I« (K14), dass Hofmannsthal

zu einigen freundlichen Worten elegant ausholte und das scheinbar feind-
liche Begriffspaar Dichter und Kritiker in ein ersprießliches Konnubium 
und Kommerzium verwandelte. Seine Rede glissierte unvermerkt aus dem 
Deutschen ins Französische und Englische. Ein solches Kunststück entzückt 
immer bei Kongressen, wo der Turm von Babel jedesmal neu getürmt wird. 

In ganz anderem Ton, bereichert um zahlreiche innere wie äußere De-
tails, wird Korrodi diesen Auftritt aus dem Abstand eines Vierteljahr-
hunderts bunt und lebensprall noch einmal heraufbeschwören:

180	Neue Freie Presse, 24. August 1927. Morgenblatt, S. 8. Das Referat der »Salzburger 
Chronik« vom gleichen Tage (S. 3): »Künstler und Kritiker. Eine Rede Hugo von Hofmanns
thals beim Internationalen Kongreß für Theater- und Musikkritik« bietet, neben unbedeuten-
den Abweichungen im deutschen Wortlaut, eine größere Varianz bei der deutschen Wieder-
gabe des französischen Textes.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp60

Wer an den jungen Hofmannsthal denkt, dem als Zauberjüngling goldene 
Süße der Verse aus den Waben troff,181 kann sich kaum den Herrn vorstel-
len, der mehr Antonio als Tasso182 am Nachmittag erschien vor Leuten der 
Presse, des Theaters und vor ein paar ganz großen amerikanischen Geld-
beuteln mit ihren Damen von ablenkender Natur: Ihre Bracelets klirrten, 
ihre Ohrlappen trugen Vermögen – und waren geduldiger, diese Schatzkäst-
lein zu halten, als die Amerikanerinnen die Conférence des Dichters über 
die Salzburger Festspiele zu ertragen. In einem natürlichen Englisch begann 
Hofmannsthal mühelos und ohne Zeddel183 und rühmte die kleine Stadt, 
die ein Theater, den Domplatz, die bischöfliche Reithalle und Kirchen für 
Konzerte besaß, die Zuströmenden in einen intimen, fast magischen Zir-
kel schlossen. Zu den paar Franzosen redete er ebenso sprachwendig und 
schmeichelte ihnen nicht wenig, daß Schwester und Bruder mit Vater Mozart 
ihre glorreichen Tournéen in Paris begannen. Und wir Deutschsprechenden? 
In seiner Übersicht kam er auf den Besuch Mozarts in Zürich. Er erinnerte 
so im ungefähren den Brief Salomon Geßners an den Musiker Mozart, in 
dem er für das Hauskonzert der Kinder dankte und Geßner seine ›Idyllen‹ 
schickte. […] Mozart ist hier geworden, wo ihn in Kindertagen schon das 
Freilichtspiel der Orgel auf der Feste ergötzte, deren Töne die Salzach heu-
te noch verschluckt. – ›Euch ist Dürer, dessen Vorfahren Ungarn waren, 
uns und Euch Mozart, aber unser ist Österreich‹. Der Schluß wirkte überra-
schend, da diese paar Steiermärker in Urväter Hausrat, in den Lederhosen 
und im tüchtigen Schuhwerk spektakelten und klatschten.
Nach dieser kurzen Improvisation hielt der Dichter noch Cercle.184

Vermutlich am selben Tag erlebt Korrodi den »glücklichen Moment«, als 
Hofmannsthal, »in Barockträumen schwelgend, in Salzburg beim ›Jeder-
mann-Spiel‹ die Orgel des Salzburger Doms und die Glocken vom Ka-
puziner- und vom Nonnenberg185 pries, die in zu ungeheurem Aufwand 
tobten, wenn es galt, den Prasser, Hurer und Schinder der Armen zum 

181	S.o. Anm. 41.
182	�����������������������������������������������������������������������������������Anspielung auf den Dichter Torquato Tasso und dessen Gegenspieler, den Staatssekre-

tär Antonio Montecatino, in Goethes »Torquato Tasso«.
183	Ältere Form von »Zettel«, die sich, laut Grimm, Deutsches Wörterbuch (XV. Bd. Leipzig 

1956, Sp. 814), »vornehmlich bei mittel- und norddeutsch. schriftstellern, bis ins 19. jahrh.« 
gehalten hat.

184	K45, S. 79–82. Bei diesem »Cercle« entspann sich ein von Korrodi wiedergegebenes 
Zwiegespräch über den »Jedermann« zwischen dem Dichter und »einem jungen Theologen 
von einem ungewöhnlichen Charme« mit gewichtigen, bislang übersehenen Äußerungen 
Hofmannsthals (ebd., S. 81f.).

185	Gemeint ist der »Nonnberg«, ein östlich unter der Festung Hohensalzburg gelegener 
Ausläufer des Mönchsbergs, benannt nach dem dort ansässigen Kloster der Benediktinerin-
nen (Karl Baedeker, Österreich. Leipzig 1913, S. 151). Die richtige Namensform bietet Kor-
rodi im übernächsten Zitat: K45.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 61

Jedermann-Schicksal des Todes zu zwingen.«186 »Heut ist der Tag des ›Je-
dermann‹«, notiert er.187 Und unmittelbar nach der Vorstellung, die we-
gen Regens in das Festspielhaus verlegt werden muss, überliefert er, sich 
auf »ein paar Bemerkungen aus einem Gespräch« berufend, Einzelheiten 
des fruchtbaren Austauschs zwischen Dichter und Regisseur (K15): 

Hofmannsthal schwebte das Spiel auf einem Marktplatz vor, wo die Agie-
renden aus den Gassen sich im Kern des Platzes gesammelt hätten. Als Max 
Reinhardt die erste dramatische Skizze las, ließ er es an einem schöpferischen 
Tadel nicht fehlen, der für das Auge des Regisseurs spricht: Die Leute ste-
hen und laufen, aber sie sitzen ja nie. – Das ergab die prachtvolle Szene des 
Mahls von Jedermanns prassendem Gefolge. – Reinhardt, der mit ›Jeder-
mann‹ zuerst nicht eben glücklich im Zirkus experimentierte,188 war es auch, 
der auf den fast verwegenen Gedanken kam, ihn vor dem Salzburger Dom 
aufzuführen. […] Und so erhielt das Stück die höchste Mitgift, das Gebraus 
der Glocken und alle Register der Orgel. Und es muß eine eigene Wirkung 
üben, wenn plötzlich beim Mahl die Glocken läuten und nur Jedermann sie 
hört, wenn dann in höchst berechneter Steigerung von nah und fern, von 
der Festung Hohensalzburg erhaben und fern, von den Türmen, der Kuppel 
des Doms der Ruf erschallt, der ›Jedermann‹ ans Ende mahnt. […] Wenn 
es eben regnet, wie am Montag, dem 22. August, muß ›Jedermann‹ sich in 
den engern Raum des Salzburger Festspielhauses bequemen. Die erwartete 
Wuchtigkeit des Eindrucks wird erdrosselt. Man erlebt Theater, bestes sogar, 
aber manches von der Mühe und dem Adel des Spiels geht in die Binsen. Da 
hilft keine Pappe und kein gestirnter Himmel vor uns. Unvergessen bleibt 
des Bankett Jedermanns. Moissi, befeuert und in Zucht gehalten von seinem 
Meister, betört sich nicht an seiner eigenen Stimme, sondern geht in sich und 
in das Spiel ein. […] Dies alles verrät den höchsten Rang und das Ungemeine 

186	K42. Vgl. Hofmannsthals »Festspiele in Salzburg« (1921): »Die Fanfarenbläser und 
Spielansager hatten ihren selbstverständlichen Platz […]. Wie ein Selbstverständliches wirk-
ten […] die Rufe ›Jedermann‹ von den Türmen der nahen Kirche, von der Festung herab, vom 
Petershof herüber, wie ein Selbstverständliches das Dröhnen der großen Glocken zum Ende 
des Spieles« (GW RA II, S. 267).

187	K45, S. 78. Gemeint ist der 22. August 1927; vgl. die Notiz im »Salzburger Volksblatt« 
(23. August 1927, S. 4) zum Vortag: »Die Kongreßteilnehmer wohnten hierauf der Auffüh-
rung des ›Jedermann‹ bei.« 

188	Die Uraufführung des »Jedermann« unter Max Reinhardts hatte am 1. Dezember 1911 
im Berliner »Zirkus Schumann« stattgefunden. Im Gegensatz zu Korrodis Vorbehalten war 
»der Erfolg gewaltig, Beifallsstürme, die nicht enden wollten, Tücherschwenken, zahlreiche 
Hervorrufe für Hofmannsthal, Reinhardt und Moissi« (Harry Graf Kessler: Das Tagebuch. 
Vierter Bd. 1906–1914. Hg. von Jörg Schuster. Stuttgart 2005, S. 753); vgl. SW IX, S. 266f. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp62

der Regiekunst Max Reinhardts,189 die das Gemachte gibt, als hätte es die 
Natur so eingeflüstert.

Aus der Erinnerung des Jahres 1952 schließlich fügt er kritisch-ironisch 
hinzu: 

Ich möchte nicht behaupten, daß die Megaphone vom Nonnberg und vom 
Kapuzinerberg, die ihr ›Jedermann‹ wie aus weiten Fernen riefen und den 
reichen Mann in die andere Welt lenkten, mich mehr als die Tuben des 
Jüngsten Gerichtes bewegt hätten. Dieses Kumulieren und Kulminieren des 
Theatralischen bis zum Orgelbraus war Max Reinhardts Kunst. Das mäch-
tige Sterbegeläute dröhnten die Glocken des Doms. Ich habe selten nach 
einem so ernsten Spiel, in dem die Stimme Alexander Moissis betörte, am 
Schluß eine so heitere Menge gesehen. Der Heiterste von allen war Moissi, 
der, kaum dem Sterbehemd des reichen Mannes entronnen, im österreichi-
schen Hof sein Mal mit ›Nockerln‹ bestellte.190

Am folgenden 23. August 1927, nach einer Aufführung von »Kabale und 
Liebe«191 im Salzburger Stadttheater, bittet Max Reinhardt zu fortge-

189	Korrodi hatte Reinhardts Regiekunst schon zehn Jahre früher bei einem Gastspiel des 
»Deutschen Theaters« in Zürich gefeiert, als er, wie Max Rychner berichtet, »an vier aufein-
anderfolgenden Abenden« vom 9. bis 12. Juni 1917 an Reinhardts »Ensemble« hatte erleben 
dürfen, »was Theater sein kann«. »Und viermal«, so Rychner weiter, »erschien am folgen-
den Tag eine Besprechung von Eduard Korrodi, die an artistischem Sinn, an Frische, Bezie-
hungsreichtum und Formulierung über alles bei uns Gewohnte hinausging. Max Reinhardt 
war erstaunt und entzückt; er erklärte, alles zu tun, um diesen Autor an ein großes Berli-
ner Blatt zu bringen, wo sein Platz wäre« (Max Rychner, Vorwort. In: Eduard Korrodi, Auf-
sätze zur Schweizer Literatur [wie Anm. 12], S. 13, mit ungenauer Erinnerung der gespielten 
Stücke). Die vier Artikel »Gastspiel des Deutschen Theaters« I bis IV mit einem Nachtrag 
zu »Dantons Tod« erschienen in der »Neuen Zürcher Zeitung« vom 11. bis 14. Juni 1917: 
11. Juni, Nr. 1055: »Rose Bernd« von G. Hauptmann; 11. Juni, Nr. 1057: »Gespenstersonate« 
von Aug. Strindberg; 12. Juni, Nr. 1064: »Die deutschen Kleinstädter« von August v. Kotze-
bue; 13. Juni, Nr. 1071: »Dantons Tod« von Georg Büchner, und 14. Juni, Nr. 1074: »Dantons 
Tod« (Schluß); sämtlich nachgedruckt in: Korrodi, Feuilletons, S. 210–217.

190	K45, S. 78, und 82. Alexander Moissi (1879–1935) spielt 1927, wie schon in den Jahren 
1920, 1921 und 1926, den Jedermann. Am Schluss des Feuilletons »Salzburger Tage. II« (K15) 
heißt es: »Spät nachts! Traum und Wirklichkeit schichten sich ineinander! Ich sah den ›Jeder-
mann‹ ins Grab steigen und jetzt auferstanden im Gasthof bei einer ›Möhlspeis‹ sich erholen, 
sah doch den Tod überm Gastmahl klappern und jetzt als Herr [Luis] Rainer mir die Hand 
schütteln und sich nach Zürich erkundigen.« 

191	Vgl. K15, mit dem Binnentitel: »Kabale und Liebe«. Außer Schillers »Kabale und Liebe« 
am 23. August (Kaut, wie Anm. 117, S. 55) und dem »Jedermann« besucht Korrodi Shakes-
peares »Sommernachtstraum«. Das »Salzburger Volksblatt« meldet am 22. August 1927, S. 6, 
zum Vortage: »abends wohnten sie [die Kongressteilnehmer] der Aufführung des ›Sommer-
nachtstraums‹ im Festspielhaus bei«.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 63

schrittener Stunde nach Leopoldskron,192 und Korrodi erzählt unter dem 
Zwischentitel: »Ein Sommernachtstraum in Leopoldskron« (K15): 

Nachts elf Uhr! Man saust in Autos nach dem Schloßsitz Max Reinhardts,193 
der eine Reihe von Schriftstellern und Gästen des Kritikerkongresses nach 
der Aufführung eingeladen hat. Märchenhaft spiegelt sich das erleuchtete 
Schloß im Teich! Kerzenglanz allüberall! Ein zwei Stockwerke hoher Saal, 
darin verloren die stille, eher schüchterne Figur des Gastgebers; neben dem 
Speisesaal, wo den Abend »Jedermann« nicht eingeladen ist, eine zauberhafte 
Bibliothek, nach dem Modell der Stiftsbibliothek von St.  Gallen.194 Keine 
Musik will hier dem Bienenschwarm der Menschen die Melodie der Gesprä-
che nehmen.

Facettenreicher fällt die spätere Schilderung aus:

Der Theaterrausch wollte nicht enden, denn um Mitternacht empfing Max 
Reinhardt in seinem Schloß Leopoldskron. Großartige Szenerie. Im Tei-
che spiegelte sich der Kerzen Überfluß. Die Diener schwirrten wie in einer 
Komödie mit silbernen Platten herum. Das Hausquartett war exquisit, die 
Damen schienen aus ihren Schmuckkästchen alles Geschmeide entnommen 
zu haben, dabei benötigten die meisten es nicht. In dem Galeriesaal, vom 
gleichen Baumeister entworfen wie die Stiftsbibliothek in St. Gallen, sollte 
man sinnen. Und wieder sah man den kleinen Napoleon des Theaters Max 
Reinhardt und Hugo von Hofmannsthal in dem Blütenkranz von Schön-
heiten […]. Nimmt man das Glück dazu, daß Mond und Sterne ohne Gage 
mitspielten, so glich’s einem Sommernachtstraum ohne Theater, denn der 
Mann, der Theater machte, blieb unter seinen Gästen die merkwürdig be-
sinnliche Figur. Und der Kavalier Hugo von Hofmannsthal fand noch Zeit 
beim Champagner mit gelehrten oder so sich gebenden Männern sich in die 
Deutung eines Gedichtes des älteren Goethe einzulassen. Es war so vollendet 
gesprochen wie geschrieben. Plötzlich abbrechend fiel ihm der ›Freudenberg‹ 
in Zürich und sein Gastgeber Martin Bodmer195 ein, der seinen Traum der 

192	Vgl. die nahezu gleichlautenden Meldungen am 24. August 1927 in: »Salzburger 
Chronik« (S. 3); »Salzburger Volksblatt« (S. 7) und »Salzburger Wacht« (S. 4): »Nach den beiden 
Vorstellungen« – statt »Kabale und Liebe« hatte eine andere Gruppe an einer vom Mozarteum 
veranstalteten Konzertakademie teilgenommen – »fand zu Ehren der ausländischen Gäste ein 
Empfang bei Max Reinhardt im Schloß Leopoldskron statt.« 

193	Max Reinhardt hatte das Barockschloss Leopoldskron im Salzburger Stadtteil Riedenburg 
1918 erworben; 1938 wird er durch die Nationalsozialisten enteignet.

194	Die Bibliothek hatte Reinhardt nach dem Vorbild der St. Galler Klosterbibliothek vom 
Architekten Alfred Breslauer in den ersten Stock des Schlosses einbauen lassen; vgl. Stefan 
Großmanns Schilderung in der »Salzburger Wacht« vom 22. August 1927, S. 3.

195	Hofmannsthal war in der Villa Freudenberg in Zürich-Enge im Dezember 1920 zu 
Gast gewesen, als er zu seiner am 10. Dezember gehaltenen Beethoven-Rede nach Zürich 
angereist war (s.o. S. 41). Dort hatte er neben Tilly Bodmer, geb. Zoelly, – der 1851 gebo-

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp64

Weltliteratur in seiner existenten Bibliothek zum Staunen beider Welten ver-
wirklichen konnte.196 Seine Fragen schossen wie Weberschifflein hin und her. 
Einem doch verdienten Absprecher, der die Runde um Stefan George Gelich-
ter nannte, zeigte er die kalte Schulter, unsern Dichter auszeichnend, wenn 
man das Auseinandergehen Stefan Georges und des Wieners erwog, denn es 
war doch ein Gedenken an Sternenfreundschaft.197

Während der Salzburger Tage fahren Hofmannsthal und Korrodi ge-
meinsam zum Mond- und Wolfgangsee, ohne dass sich dies andernorts 

rene Vater Hans Conrad Bodmer war bereits 1916 verstorben – den jungen Martin Bodmer 
als »Hausherrn« kennengelernt. Der hatte ihn anschließend zum Leseabend nach Bern (s.o. 
S. 42) begleitet und ihm »den Tag dort viel angenehmer gemacht«. Für diese liebenswür-
dige Geste dankt Hofmannsthal am 20. Dezember 1920 in separaten Schreiben der Mutter 
wie dem Sohn, und zwar aus Basel, wo er im Hause Burckhardt in der Rittergasse 20 seit 
dem 14. Dezember, »unter sehr wohltuenden Menschen, mit denen ich mich gut verstehe«, 
»ein paar Tage krank gelegen [war], ergriffen von einer kleinen sehr allgemeinen Grippe-
epidemie«, und von wo er am 21. Dezember nach München aufbricht. Diesen verlänger-
ten Basel-Aufenthalt und die verspätete Abreise berücksichtigen weder die Brief-Chronik II, 
Sp. 2205–2207, noch Martin Stern, Schweiz (wie Anm. 98), S. 380. Beide stützen sich auf 
Hofmannsthals durch die Erkrankung inzwischen hinfällig gewordenen Brief an Ottonie 
Degenfeld vom 15. Dezember 1920, demgemäß er »am 18ten« nach München fahren wolle 
(BW Degenfeld, S. 436f.). Am genannten 20. Dezember erklärt Hofmannsthal Martin Bod-
mer: »Die Zürcher Tage sind mir ein hübsches Bild mit vielen Gesichtern in einem ganz 
eigenthümlichen Licht«, und er ergänzt, auf dessen verlorenen Einwurf hin, am 23. Januar 
1921: »Nein, ich habe die Tage in Zürich nicht ungern, sondern gern gehabt, ich erinnere 
mich gern an das Haus, die Menschen, die Gespräche, auch an die gleichgiltigen Momente, 
sehr gern an Ihre Frau Mutter.« Noch einmal, am 17. November 1928, wird er »sehr herzlich 
der Tage vor nun 8 Jahren« gedenken (Hans-Albrecht Koch: »Ich möchte nicht, dass unsere 
Begegnung ohne Folge bliebe«. Zeugnisse der Begegnung Hugo von Hofmannsthals mit dem 
jungen Martin Bodmer. In: Corona Nova 2. Bulletin de la Bibliotheca Bodmeriana. München 
2003, S. 13–29). �����������������������������������������������������������������������Vgl. Hofmannsthals Brief an Ernst Howald vom 20. Dezember aus der Rit-
tergasse, zit. in: Brief-Chronik II, Sp. 2207; der Schreibort »Basel« ist korrekt.

196	Martin Bodmer ist der letzte Bewohner der »Villa Freudenberg«, dem ersten Standort 
seiner »Bibliothek der Weltliteratur«. 1948 verkauft er das Anwesen an die Stadt Zürich, die 
Haus und zugehörige Gebäude 1956 abreißen und auf dem Gelände eine moderne Schulan-
lage errichten lässt (vgl. Chronik der Stadt und des Bezirkes Zürich. Zürich 1964, S. 85f.). 
Seine Sammlung, eine der weltweit größten Privatkollektionen wertvoller Bücher und Hand-
schriften, führt er ab 1951 in Cologny bei Genf unter dem Namen der »Bibliotheca Bodme-
riana« (heute Fondation Martin Bodmer) weiter. Vgl. Martin Bodmer, Eine Bibliothek der 
Weltliteratur. Zürich 1947; Ders., Die Bibliotheca Bodmeriana. In: Spiegel der Welt. Hand-
schriften und Bücher aus drei Jahrtausenden. Eine Ausstellung der Fondation Martin Bod-
mer in Verbindung mit dem Schiller-Nationalmuseum Marbach und der Stiftung Museum 
Bärengasse Zürich. Katalog der Ausstellung hg. von Martin Bircher in Zusammenarbeit mit 
Elisabeth Macharet-van Daele und Hans Albrecht Koch. Bd. 1. Cologny und Marbach 2001, 
S. 9–13; Martin Bircher, Martin Bodmer – sein Leben, seine Bücher. In: Ebd., S. 14–37; Ders., 
Fondation Martin Bodmer. Bibliothek und Museum. Eine Einführung. Cologny 2003; Tho-
mas Bodmer (wie Anm. 4), S. 21–26. Auf Korrodis Initiative gründet Bodmer 1921 den Gott-
fried-Keller-Preis und 1930 die literarische Zweimonatsschrift »Corona«, die zahlreiche Stücke 
aus Hofmannsthals Nachlass veröffentlicht (s.u. S. 90 mit Anm. 276). 

197	K45, S. 79f. Zur »Sternenfreundschaft« s.o. Anm. 69. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 65

nicht dokumentierte Unternehmen eindeutig datieren ließe. Zwar hat-
te die »Stadtgemeinde Salzburg« für die Kongressteilnehmer am Nach-
mittag des 23. Augusts »einen Ausflug mit Autos nach dem Seengebiet 
von Wiestal und nach Hellbrunn veranstaltet«;198 doch haben sich bei-
de Männer dieser Exkursion nicht angeschlossen. Korrodi jedenfalls 
berichtet 1952, er sei damals mit dem befreundeten Werner Schindler 
(1905–1986) allein nach Schloss Hellbrunn gefahren,199 und aus dem 
unmittelbar Erlebten bestätigt er am 11. September 1927: »Ein Dichter 
hat mich in die Landschaften des Salzkammergutes und zu den kleinen 
und größeren Seen geführt«, um dankbar anzufügen: »Es war aufmerk-
sam von dem Dichter, mich in die Gegend zu geleiten, wo Keller im 
Herbst 1873 im Exnerschen Kreise an Vormittagen den ›Dietegen‹ zu 
Ende schrieb200 und am Abend Kegel schob«,201 und wo er ihm »das 
lebendige Bild Gottfried Kellers […] mit der Anmut seiner Sprache auf 
den Goldgrund des ländlichen Abends« gemalt habe.202 

Zwei Monate nach diesen Begegnungen schickt Hofmannsthal Anfang 
November 1927 Korrodi ein Exemplar seiner in Buchform erschienenen 
Rede »Das Schrifttum als geistiger Raum der Nation«, die er am 10. Ja-
nuar des Jahres im Auditorium Maximum der Münchner Universität 
gehalten hatte.203 Ein fraglos zu erwartender schriftlicher Dank ist nicht 

198	Vgl. die Kongressberichte vom 24. August 1927 im »Salzburger Volksblatt« (S. 3) und in 
der »Salzburger Chronik« (S. 7). Das Wiestal, ein nordöstliches Seitental der Salzach im Ten-
nengau, führt vom Hintersee durch die Strubklamm zum Wiestalstausee. 

199	K45, S. 78.
200	Gottfried Kellers Novelle »Dietegen« aus dem zweiten Band der Sammlung »Die Leute 

von Seldwyla« wurde 1874 veröffentlicht.
201	K17: Abschnitt »An den Seen«. – Gottfried Keller hielt sich im September 1873 im 

Örtchen See am Mondsee auf. Korrodi beruft sich hier auf die Darstellung des Kellerbiografen 
Jakob Baechtold (Gottfried Kellers Leben. Seine Briefe und Tagebücher. Dritter Bd.: 1861–
1890. 3. Aufl. Berlin 1897, S. 31): »In dem idyllisch gelegenen Orte ›See‹ brachte er drei 
fröhliche Septemberwochen zu, lediglich im Verkehr mit den Geschwistern Adolf, Marie 
und Siegmund Exner und deren Freunden. […] An den Vormittagen schrieb Keller seinen 
›Dietegen‹ zu Ende. Nachher nahm er teil an der Lebenslust der übrigen, schob Kegel […].« 
Sachliche Einzelheiten korrigiert Eduard Kranner, Gottfried Keller und die Geschwister 
Exner. Basel/Stuttgart 1960, S. 83–85.

202	K44, S. [7f.]. Vgl. seine Erinnerung in K15 an die »liebliche Gegend des Mondsees, wo 
die Berge nicht überheblich sind und wohin gute Geister, wie die Exners und Marie v. Frisch 
den seßhaften Gottfried Keller verlocken konnten«. Marie Exner (1844–1925) hatte 1874 den 
Wiener Urologen Anton von Frisch (1849–1917) geheiratet.

203	Nach dem Erstdruck in: Die neue Rundschau. XXXVIII. Jg. der freien Bühne. 
Siebentes Heft. Juli 1927, S. 11–26, bringt die Bremer Presse im Oktober 1927 den Vortrag als 
»Sonderveröffentlichung der Neuen Deutschen Beiträge« heraus: Das Schrifttum als geistiger 
Raum der Nation von Hugo von Hofmannsthal. Verlag der Bremer Presse. München 1927 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp66

überliefert. Wohl aber bespricht Korrodi den Vortrag am 15. Januar 
1928204 unter dem Kürzel »k« in der Rubrik »Neue Bücher« (K19):205

Auf den ersten Blick würden wir sie eine Prunkrede nennen, sie ist es in 
dem Sinne, als zurzeit kein anderer deutsche Dichter einer solchen Spra-
che fähig, noch auch Einer da wäre, die unauffällige Schönheit des Wortes 
durchzuhalten, wie sie sich der Geist ausbedungen. Hofmannsthal nimmt 
den Gedanken Voßlers von der durch ein geselliges Element zusammenge-
haltenen Literatur der Franzosen auf, um durch das »gedrungene Gegen-
stück zur deutschen Zerfahrenheit«206 deutlicher die deutsche Literatur auf 
ihr Merkmal zurückzuführen. Die deutsche Literatur ist etwas Zerklüftetes, 
kein Fortwirkendes des einmal Geleisteten, nur in den einzelnen Persönlich-
keiten wirksam, die doch nach höchsten Bindungen streben. Suchende, wie 
Nietzsche sie nennt. Noch nie haben wir Hofmannsthal zu einer solchen Be-
redsamkeit hingerissen gesehen, wie in diesem Gemälde der zwei Gestalten 
des geistigen Deutschen, des prophetisch-dichterischen Menschen und des 
von schwermütigem Ernst umflossenen Typus des gelehrten Menschen von 
heroischer Leidenschaft des Geistes.

Nach ausführlichem Referat der Hauptthesen fährt er interpretierend 
fort:

(GW RA III, S. 24–41). – Hofmannsthal teilt dem Verleger Willy Wiegand am 23. Oktober 
aus Bad Aussee mit, er werde die erbetenen »brochierte[n] Exemplare« »von hier sehr leicht« 
versenden können, und nennt unter den vorgesehenen Empfängern »Korrodi«, mit der 
Bestätigung vom 8. November: »Vortrag gieng und geht an: […] Korrodi« (BW Wiegand, 
S. 175f.). Ebenso notiert er in Aufzeichnungen dieser Zeit: »Münchner Vortrag an: […] 
Korrodi« (SW XXXVIII, S. 1921). Das Exemplar war nicht zu ermitteln, so dass der Wortlaut 
einer anzunehmenden handschriftlichen Widmung Hofmannsthals unbekannt bleiben muss.

204	Nur wenige Tage vor dieser Besprechung hatte Korrodi Otto Heuscheles Aufsatz »Hugo 
von Hofmannsthal und das geistige Erbe der Nation« in die »Neue Zürcher Zeitung« vom 10. 
und 11. Januar 1928 (Nr. 46 und Nr. 54) übernommen; jetzt in: Otto Heuschele, Hugo von 
Hofmannsthal. Dank und Gedächtnis. Mit einem Anhang: Aus Briefen Hugo von Hofmanns
thals an den Verfasser. Freiburg i. Br. 1949, S. 26–34.

205	Die Anzeige fehlt im Gesamtverzeichnis von Helen Küng-Münch (wie Anm. 17). 
Aufgrund des nicht aufgelösten Kürzels »k.« hat Horst Weber (wie Anm. 43, S. 57, Nr. 28.8) 
die Rezension als »Anon.« registriert. Und so irrt auch Thomas Bodmer, wenn er behauptet, 
Korrodi habe sich »wenig für die Konservative Revolution als europäisches Phänomen« 
»interessiert«, und es sei »in der NZZ dazu auch nie eine entsprechende Erwähnung Korrodis 
erschienen« (wie Anm. 4, S. 111). 

206	Die in Anführungszeichen gesetzte Formulierung hatte schon Hofmannsthal als Zitat 
gekennzeichnet (wie Anm. 203, S.13: GW RA III, S. 27); es stammt (so Lorenz Jäger, Neue 
Quellen zur Münchner Rede und zu Hofmannsthals Freundschaft mit Florens Christian 
Rang. In: HB 29. Frühjahr 1984, S. 3–29, hier S. 8) aus dem Aufsatz »Das Reich« von Florens 
Christian Rang (in: Die Kreatur. Hg. von Martin Buber, Joseph Wittig und Viktor von Weiz-
säcker. Erster Jahrgang 1926/27. Heft 1, S. 104–123, hier S. 120). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 67

Die Absicht der Schilderung Hofmannsthals ist wohl darin zu erkennen, wie 
die geistigen Prüfungen des Suchenden in zwei Jahrhunderten ihn doch im-
mer mehr an die Ganzheit des Lebens herangebracht haben, wie die ver-
streuten Individuen, die Träger des Geistes Kern der Nation werden müßten. 
Hofmannsthal glaubt an diesen Prozeß, der eine Art konservative Revoluti-
on wäre.
Vielleicht werden Verkleinerer Hofmannsthals, die uns diesen Dichter ganz 
zeitentrückt einreden wollten, ja unwissend in dem, wonach eine junge Ge-
neration lechzt …. vielleicht werden sie ihren erfolglosen Irrtum tilgen, wenn 
sie aus dieser Rede vernehmen, wie Hofmannsthal das Gesicht aller Suchen-
den hier als großer Erkenner und Benenner beschworen hat. Hat man auch 
bemerkt, wie diese zauberhafte Rede nie der kritischen Sprache sich bedie-
nen muß, sondern von dichterischen Verwandlungen und Eingebungen auf-
wallt! Wollten wir etwas einwenden, wäre es ein Zweifel an dem Begriff der 
Nation, dieses immer ätherhaften Begriffes. Ist man viel weiter gekommen, 
seit Lessing den gutherzigen Einfall belächelte, den Deutschen ein National-
theater zu verschaffen, »da wir Deutsche noch keine Nation sind«?207 

Als er dem Text 1931, zwei Jahre nach Hofmannsthals Tod, im Band 
»Die Berührung der Sphären«208 wiederbegegnet, stellt er ungläubig fest 
(K26): »Es ist kaum zu fassen, daß eine Rede wie die über ›Das Schrift-
tum als geistiger Raum‹ noch nicht zum allgemeinen Bildungsbesitz ge-
hört, haben doch andere nur provisorisch Gedanken umspielt, die hier 
Hofmannstahl tiefer als alle vor ihm angerührt.« 

Im Spätherbst 1928 rezensiert Hofmannsthal auf Wunsch des Zürcher 
Verlegers Dr. Eugen Rentsch (1877–1948) die von Korrodi besorgte An-
thologie »Geisteserbe der Schweiz«209 in Form eines auf »Aussee, 15. XI. 

207	Gotthold Ephraim Lessing, Hamburgische Dramaturgie. Hundert und erstes, zweites, 
drittes und viertes Stück. Den 19ten April 1768, [102. Stück]: »Über den gutherzigen Einfall, 
den Deutschen ein Nationaltheater zu verschaffen, da wir Deutsche noch keine Nation sind!« 
(Werke. Hg. von Herbert G. Göpfert u.a. Vierter Bd.: Dramaturgische Schriften. Hg. von 
Karl Eibl. München 1973, S. 698). 

208	Hugo von Hofmannsthal, Die Berührung der Sphären. Berlin 1931; die Rede auf 
S. 422–442. 

209	Geisteserbe der Schweiz. Schriften von Albrecht von Haller bis Jacob Burckhardt. 
Auswahl und Nachwort von Eduard Korrodi. Erlenbach-Zürich: Eugen Rentsch Verlag 1929. 
Die Auslieferung erfolgt im November 1928. Das Besprechungsexemplar fehlt in Hofmanns
thals Bibliothek. Unverkennbar hat Hofmannsthals »Deutsches Lesebuch« als Vorbild gedient. 
Schon Werner Weber hat die Sammlung als ganz »im Sinne Hofmannsthals« beurteilt (Neue 
Zürcher Zeitung, 6. September 1955, s.o. Anm. 8) – und das nicht nur, weil Autoren wie 
Johann Caspar Lavater, Johannes von Müller, Jacob Burckhardt, Jeremias Gotthelf, David Heß, 
Ulrich Bräker oder Johann Jakob Bachofen in beiden Anthologien zu Wort kommen. Auch die 
knappen Bemerkungen zu Verfasser und Werk, die Korrodi den Texten jeweils vorangestellt 
hat, erinnern in Art und Form an die »Gedenktafeln« des »Deutschen Lesebuchs«. Wenn 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp68

28« datierten Schreibens an Rentsch, das zehn Tage später in der »Neuen 
Zürcher Zeitung« veröffentlicht wird.210 Er bringt seine »persönlichen 
Erinnerungen und Erwartungen« ins Spiel, hebt mit unnachahmlicher 
Geste das Verdienst des Herausgebers hervor und zeichnet am Schluss 
ein einfühlsames literarisches Porträt: 

Eine solche Anthologie kann ein recht trockenes Produkt des Fleißes und der 
historischen Pietät sein, oder ein innerlich lebendiges, Leben ausströmendes 
Gebilde, alles kommt auf die Person des Herausgebers an und darauf, wie 
stark ihm künstlerische Eingebung bei seinem Werk zu Hilfe gekommen ist. 
Ich habe mich beeilt, das Nachwort des Herausgebers zu lesen, und mein 
Zutrauen zu dem Ganzen des Buches hat ein festes Fundament gewonnen. In 
diesem Nachwort tritt der künstlerisch begabte, eigenkräftige Mann, als den 
ich Korrodi kenne, mir in sehr zusammengefaßter Kraft entgegen. 
Seine Gewissenhaftigkeit ist nicht die des Philologen, sondern eine bessere; 
seine Pietät nicht die des Historikers, sondern eine noch andere; seine gan-
ze Haltung ist politisch, im geistigen Sinne. Er ist bewegt, weil es um das 

Korrodi zudem als Kompositionsprinzip den »Kontrast« zwischen einzelnen Texten hervorhebt, 
mag er an Hofmannsthals Editionsprinzip der »Neuen Deutschen Beiträge« gedacht haben, 
demgemäß »mit Absicht das Gegensätzliche hart nebeneinander gesetzt [sei], hoffend, dass 
auch über diesem noch ein Höheres, Verbindendes erkennbar« werde (Neue deutsche Beiträge. 
Erste Folge. Erstes Heft [Juli 1922], S. 171: »Anmerkung des Herausgebers«); vgl. Klaus E. 
Bohnenkamp, Norbert von Hellingrath und Hugo von Hofmannsthal. Eine Dokumentation; 
in: Jürgen Brokoff, Joachim Jacob und Marcel Lepper (Hg.), Norbert von Hellingrath und die 
Ästhetik der europäischen Moderne. Göttingen 2014, S. 293–359, bes. S. 344–346. 

210	In Hofmannsthals Nachlass sind vier mit a bis d paginierte Blätter der Reinschrift 
(FDH: E IB 8.1–4) erhalten geblieben. Die Anrede und der persönliche Eingangssatz: 
»Sehr geehrter Herr Doctor, ich habe die Anthologie empfangen die Sie und Eduard 
Korrodi mir zu schicken die Freundlichkeit hatten, und ich danke Ihnen sehr dafür.« feh-
len im Druck: Geisteserbe der Schweiz. In: Neue Zürcher Zeitung, 25. November 1928. 
Erste Sonntagsausgabe. Bl. 3, Nr. 2160. Literarische Beilage, S. [1f.]; gezeichnet: Hugo 
v. Hofmannsthal. Eine redaktionelle Fußnote merkt an: »Wir veröffentlichen hier zwei 
Beiträge, die das Geisteserbe der Schweiz im schweizerischen und ausländischen Urteil 
spiegeln. Die Aeußerungen H. v. Hofmannsthals an den Verleger werden vor allem die 
Bachofen-Kenner interessieren«, weil Hofmannsthal Bachofens »gewaltige[s] Mythen-
werk, [sic!] ›Das Mutterrecht‹« rühmend hervorhebt: »Was das Buch mir bedeutete, läßt 
sich kaum sagen. Ich rechne diesen Mann […] seit damals wahrhaft zu meinen Lehrern 
und Wohltätern, und ausgelesen habe ich seine Bücher bis heute nicht.« – Hofmanns
thals Text mit der Überschrift »An den Verleger Eugen Rentsch« (jetzt in: GW RA III, 
S. 136f.) folgt auf den Beitrag von »H. R. v. Salis«, d.i. der Schweizer Historiker, Schrift-
steller und Rilkebiograf Hans (Jean) Rudolf v. Salis (1901–1996), der bis 1935 in Paris 
u.a. als Korrespondent der Schweizer Zeitungen »Der Bund« und »Die Weltwoche« arbei-
tet. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 69

Gut der Heimat geht, er will ein Patrimonium helveticum211 erstellen, und 
doch nicht für die Landsleute allein; er handelt gewissenhaft und strenge, 
das Künstlerische belebt ihm die wählende Hand, das Kritische wägt ab und 
sichtet. – Ich danke ihm und danke Ihnen, und freue mich, daß das Buch 
entstanden ist; es wird ihm in der Schweiz nicht an Lesern fehlen, und nicht 
in Deutschland. Die Leute werden nicht danach greifen wie nach dem neue-
sten Roman oder der letzten Biographie, aber es wird länger bei ihnen blei-
ben, und es wird von den wenigen Büchern sein, die über diese Generation 
hinaus im Bücherschrank da sein werden; neu heranwachsende Menschen 
werden es finden, und ihre Lust am Geistigen wird von ihm geweckt und in 
eine gute Bahn gelenkt werden. 

Da er vom Verleger einen, wie er empfindet, geradezu unmanierlichen 
Dank erhält, wendet er sich am 23. November 1928 verärgert an Carl 
J. Burckhardt, der Korrodi »endlich« am 22. Januar 1928 im Hause 
des klassischen Philologen Ernst Howald (1887–1967) in Zürich ken-
nengelernt und dabei dessen »scharfe und rasche Persönlichkeit« so-
wie die »Geschlossenheit und Prägnanz seines Urteils« »im lebendigen 
Gespräch«212 erfahren hatte: 

Ein Herr Dr. Rentsch, Verleger der schönen von Korrodi veranstalteten An-
thologie, ersuchte mich um ein paar Worte über dieses Buch zu den üblichen 
Reclamezwecken. Ich besann mich auf Verschiedenes, was sie mir über K. 
und dessen auch precäre Lage gesagt haben,213 desgleichen auf die Wichtig-
keit, die es nun wieder hat, diesem Menschen, wo er es verdient, freundlich 
zu begegnen, kurz ich schrieb anstatt einiger Zeilen einen Aufsatz von etwa 
3 Maschinenseiten (also ein kurzes Feuilleton) – Arbeit zweier Nachmittage. 
Darauf dankt mir der Lümmel mit inliegenden 2 maschinengeschriebenen 
Zeilen auf einer Postkarte! Es ist nicht mein Wunsch, daß Sie das in irgend 
einer Form relevieren; im Gegenteil, es ist mein bestimmter Wunsch, daß Sie 
nichts dergleichen tun. Wohl aber möchte ich Sie bitten, dem Dr. Korrodi ge

211	›Patrimonium‹ hier im Sinn von ›kulturelles Erbe‹. Das Wort »Patrimonium helveticum« 
hat Hofmannsthal Korrodis Schlusswort zum »Geisteserbe der Schweiz« entnommen: »Stück-
werk übergeben wir […] und doch ein Patrimonium helveticum« (wie Anm. 209, S. 543).

212	Burckhardt an Howald, 23. Januar 1928. In: Carl J. Burckhardt, Briefe. Hg. vom Kura-
torium Carl J. Burckhardt. Bes. von Ingrid Metzger-Buddenberg. Frankfurt a.M. 1986, S. 125. 
Schon zu »Sylvester 1927« hatte Burckhardt Max Rychner ein baldiges Treffen vorgeschlagen: 
»[…] vielleicht wäre ihr Freund Dr. Korrodi auch dabei, er hat mir einige humorvolle Zeilen 
geschrieben, in denen er unter Anrufung grosser Namen den Gedanken einer solchen Begeg-
nung selbst anregt« (Carl J. Burckhardt – Max Rychner, Briefe [wie Anm. 21], S. 11).

213	Zu den »Geldnöten«, mit denen Korrodi »stets zu kämpfen« hatte, s.o. Anm. 7 und 17.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp70

legentlich davon Nachricht zu geben, daß dieses Schriftstück existiert – damit 
er es liest und sich darüber freut.214 

Zu einer letzten Begegnung mit Korrodi kommt es, als Hofmannsthal 
von Ende Januar bis Anfang März 1929 bei Carl J. Burckhardt auf dem 
Schönenberg bei Pratteln und in Basel zu Gast ist – an jenem »seltsamen, 
bedrückenden, auch schon ahnungsvollen und trotz allem auch heitern 
Abend, den wir drei noch zusammen verbrachten«215: 

Kurz vor seinem Tod sah ich Hofmannsthal bei seinem Freunde in Basel. 
Wenn ich mir damals nach seinen Jugendbildnissen den wirklichen, nicht 
sagenhaften Jüngling zurückbildete, den Dichter von achtzehn Jahren, auf 
dessen Gedichten »der Schmelz der ungelebten Dinge«216 wie eine zauber-
hafte Lasur lag, so war der Kontrast des Hofmannsthal von 55 Jahren her-
vorgerufen, eben dadurch, daß der Dichter von kommenden Dingen sprach. 
Das Entsetzen war von den Lippen, dem aschfahlen Antlitz und gar von der 
herrlichen Hand abzulesen, die erbebte, als er von Erdbeben sprach, die er 
vorausspüre. […] der Dichter ohne prophetische Allüren, den Untergang 
nicht glaubend, aber vom kommenden Strukturwandel erschreckt betroffen. 
Grundtrauer war sein Wort und nicht mehr das einstige, das goldig aus den 
Waben troff. 
Ich hatte ihn in glücklichen Momenten gesehen, jetzt aber, als ob ihn »Jeder-
mann« riefe.217 

Und mehr als 20 Jahre später erinnert Korrodi: 

Nach dem Zusammenbruch der Donaumonarchie sah ich Hugo von 
Hofmannsthal bei Carl J. Burckhardt zum letztenmal an der Rittergasse in 

214	BW Burckhardt, S. 277. – Eine Stellungnahme Korrodis ist nicht überliefert. Auch unter 
den wenigen Briefen Korrodis an Dr. Eugen Rentsch sen. in der Handschriftenabteilung 
der Zentralbibliothek Zürich (Bestand Ms Rentsch 4.19) fehlt eine entsprechende Nachricht 
(freundliche Auskunft von Frau Stephanie Märchy, Zentralbibliothek Zürich, Handschriften-
abteilung).

215	Carl J. Burckhardt an Eduard Korrodi, undatiert: Mitte Juli 1929. In: Carl J. Burckhardt, 
Briefe (wie Anm. 212), S. 131. 

216	Zitat aus dem »Prolog« zum »Bruchstück« »Der Tod des Tizian« (1892): SW III, S. 40, 
Z. 12: »Und hat den Schmelz der ungelebten Dinge«; s. auch S. 80 mit Anm. 246. Noch am 
9. März 1945 spielt er frei auf das Wort an, wenn er in der Besprechung von Max Frischs 
»Santa Cruz« im Zürcher Schauspielhaus erklärt, Frisch habe »uns mit einem allgemeinen 
Zeitgefühl, durch das Wirrsal des Krieges erzeugt, tiefer betroffen als der junge Hofmannsthal 
mit seinem passiven Sinnen oder sogar Schwelgen im Schmelz der ungelebten Gefühle« (Kor-
rodi, Feuilletons, S. 229).

217	K42; zur mehrfach zitierten »Waben«-Reminiszenz an die Schlusszeilen der »Ballade des 
äußeren Lebens« s.o. S. 60 mit Anm. 41 und 60 mit Anm. 181.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 71

Basel. Er, der Eleonore Duse bewunderte, weil sie mit den Nerven spielte,218 
war selbst nur noch Nerv, ein Erdbeben spürend, das die Seismographen 
nicht fassen. Seine schmale, fein geäderte Hand lag auf dem Tisch bebend, 
als hätte sie den letzten Ruf vernommen. Wie Elfenbein lag sie da, die herrli-
che Hand, die mit siebzehn Jahren schon über Frédéric Amiel und die euro-
päische Idee schrieb219 und in der Folge Unwiederholbares, ja das Schwierig-
ste wie das Lustspiel Der Schwierige erreichte, das, von der Zeitkritik verkannt, 
späte Erkenntnis und Intuition in Emil Staigers Essay erfuhr.220 Geisterhände 
berühren sich wie die Sphären und tönen.221 

Vier Monate nach diesem Treffen stirbt Hofmannsthal in Rodaun. Er 
bricht, vom Hirnschlag getroffen, am 15. Juli 1929 zusammen, als er sich 
zum Begräbnis seines ältesten Sohnes Franz anschickt, der zwei Tage zu-
vor freiwillig aus dem Leben geschieden war.222 Für einen Nachruf blei-
ben Korrodi nur »knappe drei Stunden Zeit«. »Unerhört rasch« bewältigt 
er »aus der Erschütterung des Gefühls heraus« »die schwere Aufgabe, in 

218	Vgl. Hofmannsthals Aufsätze »Eleonora Duse. Eine Wiener Theaterwoche« (1892), 
»Eleonora Duse. Die Legende einer Wiener Woche« (1892) (SW XXXII, S. 53–57, 58–61) 
und »Die Duse im Jahre 1903« (SW XXXIII, S. 22–26). 

219	Hofmannsthals früher Essay »Das Tagebuch eines Willenskranken. (Henri-Frédéric 
Amiel, Fragments d’un journal intime. Genf 1882)« erschien unter dem Pseudonym »Loris« 
am 15. Juni 1891 in der Wiener »Modernen Rundschau« (III. Bd., 5./6. Heft, S. 203–208: 
SW XXXII, S. 18–27). Gleich zu Beginn hebt er auf das »gute Europäerthum« als »die vater-
landslose Klarheit von morgen« ab (ebd., S. 18). Den allzeit bewunderten Essay hatte Kor-
rodi – noch vor dem Nachdruck in »Die Berührung der Sphären« von 1931 – am 11. und 
18. August 1929 in die »Literarischen Beilagen« »In Memoriam Hugo von Hofmannsthal« 
(Nr. 1542 und Nr. 1584) aufgenommen, samt der »Vorbemerkung«: »Mit siebzehn Jahren 
hat Hofmannsthal unter dem Pseudonym ›Loris‹ in der Zeitschrift ›Die Moderne Rundschau‹ 
(Juni 1891) diesen Aufsatz über Frédéric Amiel veröffentlicht. Die deutsche Literatur wird 
wenig Denkmale einer solchen Frühgereiftheit besitzen. Die fast verschollene Studie gehört 
zum Lebensbekenntnis des umfassenden Hofmannsthalschen Geistes. Keine Ferne war ihm 
schwierig.« In dieser Form übernommen in den Sonderdruck: In Memoriam Hugo von 
Hofmannsthal (K48); beide Nachdrucke nicht bei Weber (X 4). Stolz weist Korrodi 15 Jahre 
später, am 30. Juni 1944, im »Brief an einen Literaturfreund« (K37) auf diesen Druck hin.

220	����������������������������������������������������������������������������������          Emil Staiger, Hugo von Hofmannsthal. »Der Schwierige«. In: Emil Staiger, Meister-
werke deutscher Sprache aus dem neunzehnten Jahrhundert. Zürich 1943; 3. Aufl. 1957, 
S. 223–257; s.u. Anm. 252. 

221	K45, S. 84. Die Schlussbemerkung spielt auf den Titel des posthumen Sammelbandes 
»Die Berührung der Sphären« (wie Anm. 208) an.

222	Zu beider Tod vgl. die Dokumente in BW Thurn und Taxis, S. 25–27. An diese 
Katastrophe erinnert Korrodi während eines erneuten Besuchs in Rodaun im Frühjahr 1932 
(K27): »Und hier in diesem Hause hat der Dichter die Schreckensnachricht vernehmen 
müssen, daß sein geliebter Sohn wie in irgend einem der lebensmüden Schnitzlerstücke sich 
eine Kugel durch den Kopf gejagt – und die Kugel hat das Herz des Dichtens gebrochen. 
Vater und Sohn liegen nebeneinander. An der Friedhofsmauer an der würdigsten Stelle. Eine 
Marmorplatte mit einem Kreuz, ländlich einfach von Stiefmütterchen umsäumt […].« 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp72

stärkerer Distanz« – »als bei Rilke«223 – »zu dem wahrhaft großen Toten 
zu bleiben«.224 Der Nachruf erscheint am 16. Juli in der »Neuen Zürcher 
Zeitung« (K20).225 Carl J. Burckhardt dankt dem Autor »für die tiefern-
sten, würdigen und aus der wahren Bereitschaft des Herzens stammen-
den Worte, die Sie Hofmannsthal so spontan gewidmet haben«.226 Auch 

Abb. 3: Hugo von Hofmannsthal, Separatabdruck »In Memoriam« aus der »Neuen Zürcher 
Zeitung« (Privatsammlung, Stuttgart)

Rudolf Borchardt »hätte gern«, wie seine Frau Marie Luise am 26. August 
1929 Herbert Steiner bestätigt, »den Corrodischen Aufsatz – sonst ist uns 
nichts besonderes zugekommen – wird auch wohl nicht erschienen sein.«227

223	E.K., Rainer Maria Rilke †. In: Neue Zürcher Zeitung, 29. Dezember 1926. 
Abendausgabe, Nr. 2155, nachgedruckt in: Korrodi, Feuilletons, S. 254–256. Es folgen am 3., 
4. und 16. Januar 1927 Korrodis Artikel: »Rainer Maria Rilke. Bestattung« (Nr. 5), »Rainer 
Maria Rilkes Heimgang« (Nr. 15) sowie seine Worte »An Rainer Maria Rilkes Grab« (Nr. 74). 
Zum »Rilke-gedenkheft« s. Brief 5, mit Anm. 309.

224	Eduard Korrodi an Carl J. Burckhardt. In: Carl J. Burckhardt, Briefe (wie Anm. 212), 
S. 674.

225	S.u. S. 111–115: »Anhang«. 
226	Carl J. Burckhardt, Briefe (wie Anm. 212), S. 131. 
227	BW Borchardt. Kommentar, S. 593. Neben Korrodis Nachruf erscheinen in der »Neuen 

Zürcher Zeitung« mehrere Beiträge zu Hofmannsthals Tod. Einige fasst Korrodi im Septem-
ber desselben Jahres zu einem kleinen »Privatdruck der Neuen Zürcher Zeitung« unter dem 
Titel »In Memoriam Hugo von Hofmannsthal« zusammen (K48), für dessen Übersendung 
der mit einem »Wort der Freundschaft« beteiligte Literaturwissenschaftler Konrad Burdach 
(1859–1936) am 3. Oktober 1929 dankt: »Lassen Sie mich bei dieser Gelegenheit noch ein-
mal ausdrücklich sagen, was ich wohl schon früher Ihnen oder Herrn Dr. Steiner […] ange-

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 73

*

Künftig beobachtet Korrodi aufmerksam alles, was aus dem Nachlass 
zutage kommt: Im November 1929 bespricht er die von Rudolf Alexan-
der Schröder »epilogisierte« Neuauflage des »Buchs der Freunde«228 und 
unterstreicht (K23):

Schröders notwendiges und gewähltes Nachwort vereitelt von vornherein, 
daß man die Erkenntnisse und Bekenntnisse des Dichters als Zugespitzthei-
ten und zunftmäßige Aphorismen auch nur vermuten wollte. Sie sind recht 
eigentlich die Belohnungen, die der höhere Geist aus dem Zusammendenken 
mit denen empfängt, die die Sphäre seines Lebens bestimmen. […] Diesen 
Aussprüchen und letzten Gliedern von Gedankenreihen gesellt sich zuweilen 
ein Wort längst nicht mehr gefährdeter Größen, Molières, Hamanns, Goe-
thes, Pascals, Balzacs zu neben spärlicheren Aeußerungen von Zeitgenossen. 
Das Merkwürdige und Ueberraschende: Sie fallen nicht heraus …, sie sind 
zugehörig und beweisen nur den Gesprächsadel: Ein Wort folgert das ande-
re. Wie hoch das »Zuhause« dieses Geistes, belegt jede Seite. […] So wählen 
wir von ungefähr zwei Seiten, um das Dauernd-Schöne und gültige dieses 
Buches anzudeuten, das nun aus dem engeren in den weiteren Kreis der 
Aufnehmenden übergeht: […].229

Als Kabinettstück korrodischer Prosa liest sich im Juni des folgenden 
Jahres die Anzeige des am 15. Juni 1930 ausgegebenen »Ersten Heftes« 
der von Martin Bodmer und Herbert Steiner herausgegebenen Zweimo-
natsschrift »Corona« (K24). Nach allgemeinen – teilweise kritischen – 
Bemerkungen und einer kommentierenden Inhaltsangabe des Heftes 
wendet er sich ausführlich Hofmannsthals »Andreas« zu, jenem, wie 
eine redaktionelle Notiz der »Corona« anführt, »Romanfragment aus 
dem Nachlass Hugo von Hofmannsthals, dessen Schluss wir im näch-
sten Heft veröffentlichen«. Geboten wird die »erste Niederschrift der 

deutet habe: die gemeinsame Verehrung und Liebe verbindet auch Menschen, die sich nicht 
von Angesicht zu Angesicht kennen« (Antiquariat inlibris. Gilhofer Nfg. GmbH. Wien, Inter-
netangebot: ZVAB, Januar 2017). Zu Korrodis tatkräftigem Einsatz in dieser Angelegenheit 
vgl. Herbert Steiners Briefe an Marie Luise Borchardt vom 18. Juli und 11. August 1929 (BW 
Borchardt, Kommentar, S. 569, 592).

228	Hugo von Hofmannsthal, Buch der Freunde. Tagebuchaufzeichnungen. Leipzig: Insel-
Verlag 1929. Das an den Buchschluss gerückte »Geleitwort zur zweiten Ausgabe« von Rudolf 
Alexander Schröder ebd., S. 113–118. Die erste Ausgabe war 1922 im Insel-Verlag zu Leipzig 
erschienen (vgl. SW XXXVII, S. 180f.: 31 D15). Schröder hatte die Neuauflage um »einige 
Aphorismen aus Hofmannsthals Nachlaß« erweitert (SW XXXVII, S. 173). 

229	Der Rezension folgen ausgewählte Aphorismen aus dem »Buch der Freunde« (S. 21–23: 
SW XXXVII, S. 18f.). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp74

Anfangskapitel«,230 mit der sich Korrodi, gewohnt subjektiv, auseinan-
dersetzt. Programmtisch bekennt er: 

Was mir – und in solchen Fällen gibt es leider nur persönliche Maßstäbe – 
dieses erste Heft teuer macht, ist […] einzig und allein das Romanfragment 
Hofmannsthals.
Ein Getröstetsein in der eigenen Sprache ist die erste Wirkung. […] Die un-
beschreibliche Überlegenheit der Sprache Hofmannsthals – eine letzte Über-
legenheit seit Stifter und Keller – kann nimmer geleugnet werden. Und wie 
gelingt es ihm, diesen liebenswerten jungen Menschen aus »Bagatelladel« zu 
umdämmern. Eine einfache Geschichte, die des jungen schönen Menschen, 
dessen reines, unversuchtes Herz in abenteuerlichen Umständen und auf eine 
unendlich zarte Weise geprüft und beseligt wird. Einmal im Bannkreis dieses 
Romans, spürt man bald den Vorsatz des Dichters, einen wirklich adeligen, 
sensiblen, mit aller Anmut der Jugend beschenkten und der reinsten Empfin-
dung fähigen Mann zu schildern. Ist ein so von innen her schöner Mensch 
auch interessant? Wer sagt, daß er schön sein? Nicht der Dichter, der sein 
Äußeres nicht beschreibt. Der Leser vollendet den Entwurf. Ihm schien jede 
Gebärde den Takt des Menschen, Schönes auszusagen. Dort, wo die Tochter 
des großen Gutshofes mit aller Einfalt der Natur liebt, kann der Dichter 
die gewagteste Szene in einer Reinheit erhalten, die das Wirkliche wie ins 
Traumgelände verschiebt. Überhaupt dieser Ätherbogen, geschwungen über 
Sein und Schein, macht dieses Fragment einzigartig. Und wie ist das alles 
erzählt: der nächtliche Augenblick, wo der junge Mann an der Kammerwand 
die Eltern des Mägdleins belauscht, die im andern Gemach schlafen, das 
Glück ihrer immer noch bestehenden Liebe bereden und mit einem Gebet 
in den Schlummer sinken – oder der Abschied Romanas vom jungen Mann, 
oder die ganze ehrwürdige Haltung dieser adeligen Bauernfamilie. Und end-
lich, mit welcher Kunst wird der rohe, lüsterne Reitgeselle mit seinem urkräf-
tigen Vokabular eingeführt, ohne daß er, so toll er’s treibt, den Rahmen der 
Erzählung sprengen könnte. – Man müßte von einem Letzten reden, dieser 
sozusagen beherrschten Nervosität, die für die elektrischen Spannungen der 
Geschichte sorgt. Abends, am bäuerlichen Tisch, als schwante dem jungen 
Herrn ein Unheil (sein Reit-Geselle begeht eine scheusälige Tat) ist ihm »wie 
nie im Leben, alles wie zerstückt: das Dunkel und das Licht, die Gesichter 
und die Hände. Der Bauer griff gegen ihn nach dem Mostkrügel. Andreas er-
schrak ins Innerste, als suche eine richtende Hand die Ader seines Herzens.«
Was wird in Venedig aus diesem Herrn Andreas von Ferschengelder wer-
den? Mit Spannung erwarten wir das zweite Heft der neuen Zeitschrift, das 
uns die Fortsetzung dieser Kostbarkeit verspricht.

230	Fragment eines Romans von Hugo von Hofmannsthal. In: Corona. Erstes Jahr. Erstes 
Heft. Juli 1930, S. 7–50; s. auch Anm. 233 und 234.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 75

Zu Beginn des nächsten Jahres widmet er sich den »Prosaschriften Hugo 
von Hofmannsthals« (K26), die dessen Schwiegersohn Heinrich Zimmer 
unter dem vom Dichter vorgesehenen Titel »Die Berührung der Sphä-
ren« herausgegeben hatte.231 Hofmannsthals Leitwort aus dem »Buch 
der Freunde« zitierend: »Die Tiefe muß man verstecken. Wo? An der 
Oberfläche«,232 schreibt er: 

In der Tat, das Verbergen der Tiefe an der Oberfläche, der Versuch, Schwie-
riges durch Anmut zu lindern, mag nicht ohne zauberisches Spiel gelingen. 
Es geht aber eine Berückung von dieses Dichters Wort aus, die gewiß zuwei-
len als Glanz den Gedanken zu überwiegen scheint.

Und mit Bezug auf den Buchtitel heißt es am Schluss: 

Das sind die erlauchten Sphären Hofmannsthals. Die Sterblichen hören die 
Musik der Planeten nicht. Hier aber mit diesem magischen Scheidegeschenk 
des Dichters ist es ihnen gegeben, sie zu vernehmen. 
Sie müssen nur wollen.

Im November 1932 befasst er sich erneut mit dem »außerordentlichen 
Romanfragment« »Andreas oder Die Vereinigten« (K28), dessen Bruch-
stücke – nach den beiden Vorabdrucken in der »Corona«233 – nun ge-
sammelt vorliegen:234 

Jetzt erhalten wir das Vollendet-Unvollendete, vermehrt um die Pläne, Noti-
zen und Vorarbeiten in Buchgestalt, die zwar den Kummer nur noch nährt, 
daß dieser Andreas nicht, wie man sich’s gerne träumen möchte, der öster-
reichische Wilhelm Meister geworden wäre.

231	S.o. Anm. 208. – Wenige Tage vor seinem Tod hatte Hofmannsthal dem Verleger 
Samuel Fischer am 11. Juli 1929 zum geplanten »Band neuerer Prosaschriften« eröffnet, »dass 
der Band durchaus aus solchen Arbeiten bestehen müsste, die in keinem der früheren Bände 
enthalten sind. Auch müsste dieser neue Band einen eigenen Namen führen; und solcher 
schwebt mir vor: ›die Berührung der Sphären‹« (BW Fischer, S. 562); in normalisierter Ortho-
grafie in einer Schlussbemerkung Heinrich Zimmers am Ende des Buchs (wie Anm. 208, 
S. 448) zitiert, mit dem Zusatz: »In der vorliegenden Form umfaßt die ›Berührung der Sphä-
ren‹ eine Auswahl der Prosa aus den Jahren 1896 bis 1929 und in ihr, was […] den Inhalt des 
[von Hofmannsthal] geplanten Bandes bilden sollte.«

232	Zuerst in: Buch der Freunde. Leipzig 1922, S. 56; in der Neuauflage von 1929 auf S. 53: 
SW XXXVII, S. 36, Nr. 297.

233	Corona. Erstes Jahr. Erstes und Zweites Heft: Juli und September 1930, S. 7–50 und 
S. 139–164; s.o. S. 74f.

234	Hugo von Hofmannsthal, Andreas oder Die Vereinigten. Fragmente eines Romans. Mit 
einem Nachwort von Jakob Wassermann. Berlin: S. Fischer 1932; vgl. SW XXX, S. 5–218.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp76

Aus seiner Anzeige des ersten Teildrucks in der »Corona« (K24) über-
nimmt er ein langes deutendes Selbstzitat und im Anschluss an die eins
tige Frage »Was wird aus diesem Herrn Andreas von Ferschengelder 
werden?« führt er aus:

Es leuchtet ein, daß Venedig ein faszinierender geschichtlicher Raum für den 
Altösterreicher sein mußte, das Venedig des Fragmentes ist freilich ein phan-
tastisch gewirkter Gobelin, darin nur das Unvergeßlichste, die verworrene 
Sphäre der Ichspaltungen und Ichverdoppelungen. So ungeheuer Schweres hat 
sich hier Hofmannsthal vorgenommen, das er wohl selber in seinem Traum-
gespinst gefangen blieb und er die seelischen Chiffren dieser Maria und dieser 
Margerita ihm zu unergründlich wurden, so sehr er sie in seinen Notizen de-
finiert. Das ist ja auch das Merkwürdige, wie Weltliteratur befruchtend ihre 
Ideen in die Werkstatt wirft und wie der Dichter, wen er zu erzählen beginnt, 
diese persönlichen Träume sozusagen in eine Wirklichkeit umträumt.
Die Blätter und Notizen sind erstaunlich schon dadurch, daß, obwohl sie 
zuerst, wie Wassermann fein bemerkt, wie eine Hieroglyphenschrift wirken, 
doch eine Sphäre der überraschendsten Beziehungen, von Ideen, Geschich-
ten, charakterologischen Prägungen wirken. Dazu kommt, daß sie über-
bordend sind an Einfällen, Verwirrungen der Fabel, daß der Leser in ein 
eigentlich Mitabenteuer gerät und sich in Vermutungen ergeht, die bald die 
nächsten Notizen dementieren. Die Figuren werden mit unerhörter Schärfe 
auf ihr Wesen gesehen. 

Zur Beobachtung: »Mit welch eigentlicher spiritueller Wollust Hofmanns
thal die Typen seiner Erzählung auf ihre Grundnatur erforscht und 
vergleicht«, liefert Korrodi eine Vielzahl schlagender Belege; und er be-
schließt seine Anzeige mit dem gläubigen Wort aus Wassermanns schö-
nem Epilog: »Eine begnadete Schöpfung wie dieses Andreas-Fragment 
ist eine seltene Kostbarkeit in einer Zeit, der die höheren Maße und 
Normen abhandengekommen sind und die eine vernichterische Wol-
lust darin findet, den Künstler aus dem Bewußtsein des Volkes und der 
Menschen zu streichen. Die Blinden haben unter sich vereinbart, den 
Sehenden als Verbrecher in Acht und Bann zu tun. Es nützt aber nichts; 
wenn ein solches Werk einmal existiert, ist sogar das Anathem noch ein 
Abglanz von ihm. An die Sterne langt kein Fluch.«

Im Februar 1936 zeigt Korrodi in der »Corona« veröffentlichte Proben 
»Aus Hugo von Hofmannsthals Tagebüchern«235 an (K31), »in denen 

235	Aus Hugo von Hofmannsthals Tagebüchern. In: Corona. Sechstes Jahr. 1936. Erstes 
Heft, S. 59–78.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 77

Menschen, Schicksale, Bücher und eingestanden auch Zeitungen die An-
reger sind. Hier sind es nun wirklich Einträge, Lesefrüchte, erstaunliche 
Aperçus, Motive für Dichtungen, die die Merkzeichen des Ungewöhn-
lichen haben und in seinen Werken wiederkehren.« Als »ein paar Er-
gebnisse des Tagebuchs« zitiert er die Einträge vom »10. X. [19]06« über 
Haydn und Tieck sowie die vom »Mai 1911« mit einem Ausspruch Na-
poleons auf dem Krankenbett.236 Am 9. November 1936 folgt ein weite-
rer Hinweis auf »Tagebuch-Notizen Hofmannsthals« im »neuesten Heft 
der Zeitschrift Corona«, die man mit »großem Gewinn« lesen werde und 
deren »Geistigkeit« die abgedruckte Aufzeichnung vom »1. X. 06. – Le-
ben« »belegen« möge.237 Ihm schließt sich im Mai 1938 der Blick auf das 
»neueste Corona-Heft«238 an, diesmal mit 

Notizen Hugo von Hofmannsthals zu Josef Nadlers Literaturgeschichte, die 
keineswegs kritiklos das faszinierende Werk zu werten suchen. Bekanntlich 
träumte Hofmannsthal von der geeinigten deutschen Nation im Geiste. So 
wagte er von Nadler kühn zu behaupten: »Niemand in unserer Zeit hat mehr 
für die Einigung der Nation getan«. Erschrocken aber wäre Hofmannsthal, 
wenn er heute statt Oesterreich nur noch von der Ostmark Deutschlands 
reden hörte.239

Im Jahr darauf denkt er angesichts von Carl J. Burckhardts »Erinnerun-
gen an Hofmannsthal« 240 im »glanzvollen Heft« der »Corona« (K34) an 
jenen gemeinsamen Ausflug des Spätsommers 1927241 und 

236	Wie Anm. 235, S. 59 und 68 (SW XXXVIII, S. 528f.: Nr. 1067; S. 593: Nr. 1215). 
Vorausgeht Korrodis Würdigung des im selben »Corona«-Heft (S. 28–47) publizierten Teildrucks 
der »Geheimnisse des reifen Lebens. Aus einer Tagebuchdichtung von Hans Carossa«.

237	k., Corona. In. Neue Zürcher Zeitung, 9. November 1936, Bl. 8. Abendausgabe 
Nr. 1935, zu: Corona. Sechstes Jahr. 1936. Fünftes Heft, S. 568–589: »Aus Hugo von 
Hofmannsthals Tagebüchern«); das Zitat auf S. 587f.: SW XXXVIII, S. 526f. 

238	Corona. Achtes Jahr. 1938, Erstes Heft. Es enthält auf den Seiten 39–44: Zu Josef 
Nadlers Literaturgeschichte. Notizen von Hugo von Hofmannsthal (mit der redaktionellen 
Anmerkung auf S. [102]: »Hugo von Hofmannsthals Notizen zu einem Aufsatz über Josef 
Nadler, der ihn bis zuletzt beschäftigte, sind in den Jahren 1924–1928 niedergeschrieben.«).

239	E.K., Literarische Chronik. »Corona«. In: Neue Zürcher Zeitung, 2. Mai 1938. Bl. 7. 
Abendausgabe Nr. 784. Das Zitat »Niemand […] getan.« auf S. 41 (GW RA III, S. 148). Am 
Schluss zitiert Korrodi »einige der subjektiven Notizen« von S. 42 bis 44 (vgl. GW RA III, 
S. 147–151). 

240	Carl J. Burckhardt, Erinnerungen an Hofmannsthal. In: Corona. Zehntes Jahr. 1942. 
Fünftes Heft, S. 608–642. Dabei handelt es sich, laut redaktioneller Anmerkung auf S. [546], 
um einen Vortrag, der »im Mai 1940 in der Literarischen Vereinigung in Winterthur gehalten 
[wurde]«. Das Heft enthält außerdem Hofmannsthals »Notizen zu einem Grillparzervortrag« 
(S. 600–607) und weitere Beiträge. 

241	S.o. S. 65.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp78

an ein Gespräch mit dem Dichter, in dem er Biographien lebender Dichter 
unziemlich fand, dagegen schien ihm – parallel zu dem Briefwechsel Strauß-
Hofmannsthal über den »Rosenkavalier« – die Form wirklicher Gespräche 
erlaubt, in der die geistige Figur sich von selbst spontan und eindrücklich 
ergäbe. Diese Form würde ihn locken als Erstgeburt von Ideen und Plänen, 
sie gestatte das heiter-ernste Spiel der Einfälle, den Gleitflug von einer obern 
in die untere Sphäre. Im Wanderschritt umriß Hofmannsthal mit dem un-
vergleichlichen Zauber seiner mündlichen Rede diese Kunst der Gespräche 
als eine Realität, der er sich nur einen fruchtbaren Partner denken konnte: 
Carl J. Burckhardt. 

Zum zehnten Jahrgang der »Corona« stellt er im Mai 1943 fest (K35), 
Martin Bodmer, der Gründer und Herausgeber, habe »nichts weniger als 
Stichworte Hugo von Hofmannsthals verwirklicht: ›Idee einer durchaus 
selbständigen und den Scheingeschmack der Epoche widerstrebenden 
Monatsschrift.‹«242 Und rühmend setzt er hinzu: »[…] wenn bis ins letzte 
Heft hinein wir von Hugo von Hofmannsthal und Rainer Maria Rilke 
bisher Unvernommenes vernehmen, so ist dies ein grenzenloses Fern-
wirken und ein Gegenwärtigsein großer Toten, die lebendig geblieben.«

Als Herbert Steiner dann kurz nach Ende des Zweiten Weltkriegs mit 
den »Erzählungen« den ersten Band der von ihm besorgten »Gesammel-
ten Werke« Hofmannsthals herausbringt, 243 greift Korrodi unverzüglich 
zur Feder und schließt seine Besprechung (K41) mit dem Eingeständnis: 

Nun hat der Verlag Bermann-Fischer (Stockholm) die Erzählungen 
Hofmannsthals herausgegeben. Es bedarf keiner Weihnachten, um in der 
Begierde nach dem Besitz dieses Bandes zu entbrennen. Die Hand auf ihm, 
fühlt man den Herzschlag eines großen Dichters, der eine Sprache von un-
vorstellbarer Schönheit gesprochen hat. 

242	Anspielung auf Hofmannsthals Notizen: »Idee einer durchaus selbständigen und dem 
Scheingeschmack der Epoche widerstrebenden Monatsschrift«, die Martin Bodmer im bespro-
chenen »Corona«-Heft (Zehntes Jahr. Sechstes Heft, S. 814–815; GW RA II, S.127–129) mit 
einer Bemerkung »Abschied vom Leser« eingeleitet hatte: »Mit dem zehnten Jahrgang ist die 
erste, im Juli 1930 eröffnete Folge der Corona abgeschlossen. Was der Herausgeber damit 
gewollt hat, welche Absichten ihn bei der Zusammenstellung dieser Hefte bestimmen und 
worin er versagt zu haben glaubt, könnte nichts besser vergegenwärtigen als der nachfolgende 
Entwurf zur Idee einer Zeitschrift, der sich kürzlich in Hugo von Hofmannsthals Nachlaß 
fand. Er stammt von 1920 und war vermutlich für die ›Neuen deutschen Beiträge‹ gedacht.« 
Vgl. dazu Hofmannsthal »Anmerkung des Herausgebers« vom Juli 1922 im »Ersten Heft« sei-
ner Zeitschrift »Neue deutsche Beiträge«, S. 171–172 (GW RA II, S. 199f.).

243	Hugo von Hofmannsthal, Die Erzählungen. Hg. von Herbert Steiner. 1.–6. Aufl. 
Stockholm: Bermann-Fischer Verlag, 1945. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 79

Zuvor freilich hatte er sämtliche Register seiner subjektiv kritischen 
Feuilletonkunst gezogen, in der sich imaginärer Dialog, persönliche Er-
innerung und profunde Literaturkenntnis verbinden: 

Wien, das Tor zum Orient, wieweit springt es auf in dieser Erzählungswelt 
Hofmannsthals, aber wie so ganz im Gegensatz zu jenen Wiener Schriftstellern 
und Dramatikern, die ohne Maß Wollust mit Schönheit, Prunk mit edler Ein-
falt des Wortes verwechselten, keine Mitte im Lieben und Hassen kannten …
Nicht doch, sag es beim Wort, unterbrach ihn der Literaturhistoriker, du fin-
dest einen echt bezeugten morgenländischen Zug in diesen Märchen, weil du 
offenbar das Herkommen des Dichters in seiner Väterreihe nicht benennen 
willst, das nicht aus österreichischem Geblüt ist, ob es ihm auch an Gesin-
nung und Feinheit nicht nachgab.
Du weißt oder weißt es nicht, wieviel Europäertum diesem Dichter zugebo-
ren ist. Dieses Venedig, das immer wieder ihn fasziniert und verfolgt, erin-
nert uns, daß auch eine italienische Vormutter zu Hofmannsthals mütterli-
cher Ahnenreihe gehörte.244 Wien ohne das Gegenbild Venedigs ist in diesen 
Erzählungen unvorstellbar. Wer den »Andreas«, den »letzten Contarin«, 
»Lucidor« und »Arabella« erfinden konnte, hätte auch als Blinder sie alle im 
Labyrinth Venedigs gefunden.
Und dieses Wunder der Anschmiegsamkeit hat man im ersten Weltkrieg Ue-
berzüchtung genannt und Hofmannsthal als verspielten Décadent herabge-
setzt, nur weil die andern mit ihrer Kraft prahlten, als ob sie dem Milon von 
Kroton glichen, dessen Genick das Gewicht eines Stieres aushielt.245 Gewiß, 

244	Gemeint ist Hofmannsthals Großmutter Petronilla Antonia Cäcilia Ordioni, geb. Rho 
(1815–1898). Sein Großvater väterlicherseits, Augustin Emil Hofmann Edler von Hofmanns
thal (1815–1881), leitete eine Zweigstelle des Handelshauses in Mailand, das von dessen 
Vater, dem 1835 von Kaiser Ferdinand I. als Edler von Hofmannsthal in den Adelsstand 
erhobenen Isaak Löw Hofmann, begründet worden war. Er lernte dort die genannte verwit-
wete Petronilla, Tochter des herzoglich Leuchtenbergschen Intendanz-Sekretärs Anton Maria 
Rho (um 1790 – vor 1850) und der Cäcilia Bossi (um 1790 – nach 1850) kennen, trat vom 
jüdischen zum katholischen Glauben über und »vermählte sich« am 8. April 1850 in Wien mit 
dieser »jungen Person aus einer uralten Mailänder bürgerlichen (in früheren Jahrhunderten 
adeligen) Familie« (BW Haas, S. 46). Erhalten geblieben ist eine Skizze, die Hofmannsthals 
Vater über Leben und Abstammung seiner Mutter am 22. Januar 1898, ein halbes Jahr vor 
deren Tod, niedergeschrieben hat; darin heißt es: »Die Rho waren eine sehr alte angesehene 
Mailänder Patrizierfamilie, welche nunmehr mit Mama ausgestorben sein dürfte« (SW XXX-
VII, S. 413; s. auch BW Borchardt, S. 380f.; BW Thurn und Taxis, S. 54). Auf diese Her-
kunft hatte Hofmannsthal 1927 in seiner Einleitung zu »Manzonis ›Promessi Sposi‹« mit dem 
Hinweis auf den »Tropfen mailändischen Blutes in unseren Adern« angespielt (GW RA III, 
S. 120). Zu den familiengeschichtlichen Zusammenhängen vgl. Elena Raponi, Hofmannsthal 
e l’Italia. Fonti italiani nell’ opera poetica e teatrale di Hugo von Hofmannsthal. Milano 2002, 
S. 10–30: »Hofmannsthal e il mondo milanese«.

245	Milon aus Kroton in Kalabrien (um 555 bis nach 510 v. Chr.), einer der berühmtes
ten griechischen Ringkämpfer, vielfacher Olympionike und Anhänger des Pythagoras. Der 
römische Rhetoriker Quintilian (um 35 – um 96 n. Chr.) erwähnt in seiner Institutio Orato-

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp80

der junge Hofmannsthal spielte mit dem »Schmelz der ungelebten Dinge«246 
und mit süßen Todesschauern; aber welcher Zucht und Reife bedurfte es, 
um dann nach Jahren des Schweigens Richard Strauß das Märchen von der 
»Frau ohne Schatten« schenken zu können und der Welt die große Dichtung, 
die Erzählung von der »Frau ohne Schatten«, aus deren Auge »die ganze 
Seele lehnt«.247 Kann man noch für die Operntexte gelten lassen, daß mit der 
»Zauberflöte« die »Frau ohne Schatten« und mit dem »Figaro« der »Rosenka-
valier« eine entfernte Zugehörigkeit aufweisen, so hat die Erzählung den sou-
veränsten Charakter. Hier gewinnt die Bühne des Dichters eine Tiefe, wie sie 
kein Theater zu geben vermag, hier ist sie in der zauberischen Pantomime, 
in der Fülle des Leids, im Innersten von Goethe gesegnet wie keine deutsche 
Dichtung dieses Jahrhunderts.

Von Fall zu Fall setzt sich Korrodi auch mit Erträgen der Hofmannsthal-
Forschung auseinander. So macht er schon am 11. August 1929, noch 
unter dem unmittelbaren Eindruck von Hofmannsthals Tod (K20), auf 
das kommende Heft der »Neuen Schweizer Rundschau« aufmerksam, 
welches »dem edlen Schatten seine im Leben beständig gebliebene Zu-
neigung zu einer stilleren, geistigen Schweiz« vergelte (K21). Die vier dort 
gebotenen Aufsätze248 trügen »durch ihr gemeinsames Ziel, durch ihr 
vierfaches Herausarbeiten der kompletten Persönlichkeit des Dichters« 
maßgeblich dazu bei, »die unwürdigen Vorstellungsbilder [zu] zerstören 
[…], mit denen der Tag sich nicht den schwersten, aber den schwierig-
sten Dichter so leicht machte, daß er vielen längst vor der Zeit entglitt.« 
Im November desselben Jahres zeigt er das »bedeutsame« »Hofmanns
thal-Heft« der »Neuen Rundschau«249 an (K22), mit dem die Zeitschrift 

ria (I 9,5), Milon habe gewöhnlich ein Kalb auf seinen Schultern getragen und es dank dieser 
Übung auch noch als ausgewachsenen Stier tragen können.

246	S.o. Anm. 216.
247	Von der Frau ohne Schatten heißt es: »Ihre ganze Seele lehnte sich aus ihren Augen« 

(SW XXVIII, S. 149, Z. 5). Das Bild findet sich bereits 1897 in Hofmannsthals »Der Kaiser 
und die Hexe«: »[…] nur Seele seh ich, / Die sich so aus deinen Augen/ lehnt« (SW III, S. 186, 
Z. 3f.). Quelle zu diesem von Hofmannsthal gern verwendeten und variierten Bild ist Niko-
laus Lenaus Brief an Sophie Löwenthal vom 13. Juli 1837 (s. SW III, S. 710f.).

248	Neue Schweizer Rundschau. Nouvelle Revue Suisse. XXII. Jg. von Wissen und Leben. 
Heft 8, August 1929. Das Heft enthält: Max Rychner, Hofmannsthal und diese Zeit (S. 561–
566), Rudolf Borchardt, Hugo von Hofmannsthal (S. 567–571), Hans Heinrich Schaeder, 
Das Werk Hugo von Hofmannsthals (S. 572–582) und Ernst Robert Curtius, Hofmannsthals 
deutsche Sendung (S. 583–588). 

249	Die Neue Rundschau. XL. Jg. der freien Bühne. Bd. II. November 1929, mit den 
Beiträgen: Rudolf Alexander Schröder, In memoriam Hugo von Hofmannsthal (S. 577–595), 
Jakob Wassermann, Hofmannsthal der Freund (S. 595–613), Hans Carossa, Erinnerung 
(S. 631–633) sowie – von Korrodi summarisch angeführt –: Hermann Bahr, Zum Gedächtnis 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 81

»aufs neue ihre Entschiedenheit« bewährt habe, »unbeirrt vom Augen-
blicklichen und doch nicht durch zu viel Historie aufgehalten – repräsen-
tativ für die Gesamtheit deutschen Geistes zu sein«. Neben den »edlen 
Trümmern« aus Hofmannsthals Nachlass250 hebt er kritisch auf Rudolf 
Alexander Schröder als »Chorführer des Heftes« ab: 

Man kennt die Getragenheit seines Tones. […] Er zieht, wie Machiavelli, 
wenn er sich ans Schreiben macht, Feierkleider an. Für mich persönlich – 
man darf doch schließlich Vorliebe bekennen – sagt ein Aufsatz wie der Ja-
kob Wassermannsche über ›Hofmannsthal der Freund‹ mehr aus. Es geht 
in dem Bildnis Wassermanns um das Versiegeltste und Verriegeltste eines 
Menschen, um die innerste Prüfung des Menschentums, und dabei läßt Was-
sermann alle Zartheit und Verschwiegenheit bei allem Eindringen und Mit-
schwingen im bewunderten Anderen walten, die uns bei den so wichtigen 
Erinnerungen Rudolf Kaßners251 enttäuschen, eben weil diese um den Preis 
des Interessanten und Charakteristischen zu teuer bezahlten Erinnerungen 
das Zauberische der Figur schmälerten, ohne es zu wollen. […] Erschütternd 
zu denken, daß Hofmannsthal noch ein halbes Jahr zuvor sein eigenes Werk 
in Zweifel setzend, sich des Anteils der Nation bar glaubte252 – Kränze, die 
ihn nicht erreichten.253

(S. 625–630), Max Mell, Hofmannsthals Werk (S. 634–647), Josef Nadler, Hofmannsthal 
und das Sozialproblem (S. 647–654), Ernst Robert Curtius, Hofmannsthal und die Romantik 
(S. 654–659) und – bei Korrodi nicht erwähnt – Raoul Auernheimer, Hugo von Hofmanns
thal als österreichische Erscheinung (S. 660–666).

250	Das Heft (wie Anm. 249) bietet: »Aus dem Nachlass von Hugo von Hofmannsthal«: 
Aus den Tagebüchern (S. 613–615), Verse aus den Jahren 1892–1894 (S. 616–618), Der Brief 
des letzten Contarin. Ein Fragment (S. 618–622: SW XXXI, S. 19–22).

251	Hier unterläuft Korrodi ein bemerkenswerter Fehler: Die mild getadelte »Erinnerung« 
stammt nicht von Rudolf Kassner, sondern aus der Feder Hans Carossas; s.o. Anm. 249.

252	Offenkundig denkt Korrodi an seine letzte Begegnung mit Hofmannsthal im Frühjahr 
1929 im Hause Carl Jacob Burckhardts, s.o. S. 71. Ähnlich erinnert sich Rudolf Alexander 
Schröder einer Unterhaltung aus jenen Tagen, als Hofmannsthal »von einem nahegelege-
nen Landhaus dort ansässiger Freunde in die Stadt herunterkam« und »mitten im eifrigen 
Gespräch«, »mich mit traurigem Lächeln anblickend«, sagte: »Ich befinde mich in einer selt-
samen, schwer begreifbaren, schwer ertragbaren Lebensperiode; ich bin noch nicht alt, ich 
hätte, wenn ich auch größere poetische Leistungen kaum mehr von mir erwarte und erwarten 
darf, Zeit zu manchen Dingen; aber niemand fordert mich auf, niemand will, niemand erwar-
tet etwas von mir« (Rudolf Alexander Schröder, Erster und letzter Besuch in Rodaun. In: Das 
Inselschiff XI. Heft 1. Weihnachten 1929, S. 1–21, hier S. 19; Ders., Gesammelte Werke II 
[wie Anm. 139], S. 824–846, hier S. 843).

253	Wahrscheinlich bezieht sich Korrodi als intimer Kenner der Lyrik Conrad Ferdinand 
Meyers auf dessen Gedicht »Über einem Grabe« mit den Schlussversen: »Arme strecken sich 
und Kränze schweben – / Kränze, wenn du lebtest, dir beschieden, / Nicht erreichte!« Auch 
der Titel des seinerzeit vielgelesenen Briefromans »Briefe, die ihn nicht erreichten« von Elisa-
beth von Heyking (Berlin 1903) mag anklingen. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp82

Anfang 1931 setzt er sich zustimmend mit Max Kommerells Frankfurter 
Antrittsvorlesung254 auseinander (K25). Sie vollziehe eine längst fällige 
Korrektur des im Georgekreis herrschenden Hofmannsthal-Bildes, das 
durch Friedrich Wolters subjektiv einseitige Darstellung255 der »Befreun-
dung« und »folgenden Entfremdung« »vorgeschrieben« war. Zwar sei, 

auch bei Kommerell wieder George die Richte für den andern. Doch dünkt 
uns in dieser Rede alles mit einer zugeneigten, fühlenderen Art für den toten 
Dichter gesagt. […] Vielleicht ist unter den Jüngern Georges keiner so sehr 
vom Gefühl her berufen wie Kommerell, wo es Innerstes der Dichtung und 
des dichterischen Menschen zu benennen gilt. Die Geringschätzung der Pro-
sa Hofmannsthals, die sich ja nur der albernste Dünkel herausnimmt, ist die-
sem Deuter fern. »Die Frau ohne Schatten« z.B. wird als ein »wundersames 
Märchen […] eine Gattung für sich in unserem Schrifttum« erkannt.256 […] 
Kommerell spricht vom »Erziehertum Hofmannsthals, das er als unüberbo-
tener Meister der Prosa verwaltet«.257 Mit diesem einen Satz, den er durch 
eine geradezu berückende Gedankenkette beglaubigt, werden die befange-
nen Ausführungen Wolters’ – sagen wir auch – mit dem Anstand der Seele 
still berichtigt. […] So hat Kommerell das Vorderste an der Erscheinung, das 
Zufällige, Halbe weggelassen, um den entflohenen Hofmannsthal in seinen 
Urkreis zurückzurufen. 

Beglückt und befreit zugleich, begrüßt er im Juli 1943 Emil Staigers In-
terpretation des »Schwierigen« (K38): 

Wäre der Dichter Hugo von Hofmannsthal noch unter uns, so entrisse ihn 
für Stunden die Studie Staigers über die Komödie »Der Schwierige« 258 aus 
aller Wirrsal. […] Der Dichter, der seine Komödie »Der Schwierige« – trotz 
brillanter Aufführungen – nur von Einem begriffen fühlte, dem er am Vor-
tage seines Todes noch ergreifend schrieb […]259 – würde ein reines geistiges 

254	���������������������������������������������������������������������������������Hugo von Hofmannsthal. Eine Rede von Max Kommerell. Frankfurt a.M. 1930: Öffent-
liche Antrittsvorlesung, gehalten am 1. November 1930, an der Universität Frankfurt a.M.

255	�����������������������������������������������������������������������������������  Friedrich Wolters, Stefan George und die Blätter für die Kunst. Deutsche Geistesge-
schichte seit 1890. Berlin 1930, S. 32–35, 286.

256	Kommerell, wie Anm. 254, S. 19.
257	Ebd., S. 25.
258	Emil Staiger, Meisterwerke deutscher Sprache. Zürich 1943. Ein Exemplar des Buches 

hatte »der Verf.« »Herrn Dr. Eduard Korrodi in Dankbarkeit und Verehrung« im »Mai 1943« 
zugeeignet (Antiquariat Libelle H & B, Basel, Internetangebot: ZVAB Juli 2016).

259	Gemeint ist C.J. Burckhardt. Korrodi bezieht sich auf Burckhardts »schöne u. richtige 
Gedanken über den ›Schwierigen‹« in der »Neuen Zürcher Zeitung« vom 21. August 1927 
(s.o. Anm. 162) sowie auf dessen eben erschienene »Erinnerungen an Hofmannsthal und 
Briefe des Dichters« (Basel 1943), insbesondere auf Hofmannsthals dort (S. 85f.) abgedruck-
ten letzten Brief vom 14. Juli 1929 (BW Burckhardt, S. 297f.).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 83

Entzücken empfunden haben, wie nun der Berührte und der Berührer der 
Komödie sie mit kühnem Griff der Bühne entriß und mit andern Mitteln 
verlebendigte […] »Der Schwierige« erscheint auf einer andern Spielfläche, 
und die Interpretation ist ohne Frage so glanzvoll, daß wir am Ende die Ko-
mödie für immer gewonnen haben, auch wenn »Der Schwierige« der Bühne 
verloren ginge.

Sechs Jahre später macht er sich im Juli 1949 im Aufsatz »Gedenken an 
Hugo von Hofmannsthal« (K42) Richard Alewyns neueste Hofmanns
thal-Deutung260 zu eigen und konstatiert: 

Die Sterne begeben sich aus dem Dreieck, und jeder bedarf einer andern 
Linse zur Betrachtung. Herbert Steiner, C.J. Burckhardt, Richard Alewyn, 
Max Rychner, Emil Staiger und Willi Schuh gehen von sehr verschiedenen 
Voraussetzungen aus, aber sie finden sich in dem Unausgesprochenen, daß 
der vom George-Kreis als Verlorener Betrauerte den seiner Natur gerechten 
Weg ergriff, als er nach ihrer Ansicht »vom Tempel auf die Straße gegangen 
war«261 – aus dem Elfenbeinturm in die Wirklichkeit, in entschiedener Ab-
kehr von dem unglaublich fein gewirkten »Märchen der 672. Nacht«, das 
dem einundzwanzigjährigen Hofmannsthal einfiel.262

Selbst hatte er am 12. November 1930 in einem »glänzend besuchten« 
Vortrag im »Dramatischen Verein Zürich« über das brisante Thema 
»Hofmannsthal und Rilke«263 referiert. Die »Neue Zürcher Zeitung« 

260	Richard Alewyn, Hofmannsthals Wandlung. Frankfurt a.M. 1949 (s.u. S. 91 mit 
Anm. 279). Schon Ende 1935 hatte Korrodi aus Anlass des eben erschienenen ersten Brief-
bandes (Hugo von Hofmannsthal, Briefe. 1890–1901. Berlin 1935) Richard Alewyns Auf-
satz »Jugendbriefe von Hofmannsthal« in die literarische Beilage der »Neuen Zürcher« vom 
15. Dezember 1935 (Nr. 2207, Bl. 3) aufgenommen. Beide Texte in: Richard Alewyn, Über 
Hugo von Hofmannsthal. Göttingen 1958, S. 161–179 und 14–16.

261	Mit Bezug auf Bemerkungen am Schluss von Alewyns Beitrag (in: Über Hugo von 
Hofmannsthal [wie Anm. 260], S. 179): »Der Weg ging aus dem Ruhm in die Verborgenheit, 
aus dem Mythischen ins Menschliche, in der Tat – ›vom Tempel auf die Straße‹. Hofmanns
thal hat sich die Formel, die als Verdammung gemeint war, zu eigen gemacht und ihr einen 
schönen Sinn verliehen. In des Dichters Nachlaß befindet sich der Entwurf einer Dichtung 
aus der Zeit der Frau ohne Schatten unter dem Titel ›Der Priesterzögling‹, der ›von einem bisher 
unbekannten Lehrer […] aus dem Tempel hinausgewiesen‹ wird ›auf die wimmelnde Strasse‹« 
(die nachgelassenen Aufzeichnungen in: SW XIX, S. 4–45; das Zitat auf S. 44). 

262	Das im Frühjahr 1895 entstandene »Märchen der 672. Nacht« war im November desselben 
Jahres in drei Fortsetzungen in der Wiener Wochenschrift »Die Zeit« erschienen und 1905 als 
Titelstück in den Sammelband »Das Märchen der 672. Nacht und andere Erzählungen« (Wien 
und Leipzig: Wiener Verlag) eingegangen; s. SW XXVIII, S. 13–30, 201f.

263	Als Korrodi im Juni desselben Jahres im »Ersten Heft« der »Corona« Fragmente zu 
Hofmannsthals »Andreas«-Roman (s.o. Anm. 230) sowie aus dem Nachlass ausgewählte 
Gedichte Rilkes findet, ist er »erstaunt« »über die weitherzige Zusammensetzung« der Zeit-
schrift: »Rilke neben Hofmannsthal! Der Tod macht milde« (K24). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp84

(K49) berichtet über »die fein formulierte […] und zwingend gesproche-
ne Rede«, die »mit wärmstem Beifall aufgenommen« wurde, leider in 
»nur angedeutete[r]« Form:

Man erwartete persönliche Erinnerungen und wurde mit dem haftenden Bild 
dieser zwei großen Gestalten des neuen deutschen Schrifttums beschenkt. 
Erst spielte der Redner sein Thema an mit dem, was er den niederen Erin-
nerungskult bezeichnete, der sich an die Nebensachen, sei es der Spazier-
stock Gottfried Kellers, der Turmhahn Mörikes, die Flöte Hölderlins hält, 
um dann das Gültigere, die Menschenbilder zu beschwören. Einem Porträt 
des siebzehnjährigen Rilke, des unschönen, mit Pusteln übersäten Jünglings 
stellte er die Zeichnung Hofmannsthals, eines wahren Lieblings der Götter 
gegenüber, wie ihn Bahr beschrieb. Auf einmal standen die zwei Menschen 
mit ihrem Schicksal, mit ihrer Magie vor den gebannten Zuhörern, denn 
durch unveröffentlichte Aeußerungen Hofmannsthals und Rilkes hörte man 
ja auch die Schönheit ihres Wortes. Die Rede warf wie in einen Zauber-
spiegel das Bild Hofmannsthals, des vieldeutigen, des weltmännischen Ge-
nies und seines Ruhmes, der eine andere Form des Verkanntseins war. Der 
Kontrapunkt ergab das letzte Dasein Rilkes und sein Verklingen in der von 
ihm gepriesenen Walliser Landschaft. Wenn der Redner die eigentümliche 
Sphäre der so verschiedenen Geister wieder erschuf, die beide trennte, so 
schmolz er sie doch wieder zu einer symbolischen Figur zusammen, zu der 
des leidenschaftlichen Künstlers, den Arbeit festigt. Wundervoll klang die 
berühmte Stelle Rilkes, wessen es zu einem Gedicht bedürfe, mit der ande-
ren Hofmannsthals in eines zusammen, jenes Gleichnis Balzacs, in dem er 
den Künstler mit einem Maschinenheizer vergleicht, der aus dem Bauch des 
Schiffes [sich] eine Stunde in das Wunder der Welt emporsteigt.

Korrodis Anspielungen zielen auf den Beginn der »Aufzeichnungen 
des Malte Laurids Brigge« mit Rilkes »berühmter« poetologischer Ma-
xime: 

Ach, aber mit Versen ist so wenig getan, wenn man sie früh schreibt. Man 
sollte warten damit und Sinn und Süßigkeit sammeln ein ganzes Leben lang 
und ein langes womöglich, und dann, ganz zum Schluß, vielleicht könnte 
man dann zehn Zeilen schreiben, die gut sind. Denn Verse sind nicht, wie 
die Leute meinen, Gefühle (die hat man früh genug), – es sind Erfahrungen. 
Um eines Verses willen muß man viele Städte sehen, Menschen und Dinge, 
man muß die Tiere kennen, man muß fühlen, wie die Vogel fliegen, und die 
Gebärde wissen, mit welcher die kleinen Blumen sich auftun am Morgen. 
Man muß zurückdenken können an Wege in unbekannten Gegenden, an 
unerwartete Begegnungen und an Abschiede, die man lange kommen sah, – 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 85

an Kindheitstage, die noch unaufgeklärt sind, an die Eltern, die man kränken 
mußte, wenn sie einem eine Freude brachten und man begriff sie nicht (es 
war eine Freude für einen anderen –), an Kinderkrankheiten, die so seltsam 
anheben mit so vielen tiefen und schweren Verwandlungen, an Tage in stil-
len, verhaltenen Stuben und an Morgen am Meer, an das Meer überhaupt, 
an Meere, an Reisenächte, die hoch dahinrauschten und mit allen Sternen 
flogen, – und es ist noch nicht genug, wenn man an alles das denken darf. 
Man muß Erinnerungen haben an viele Liebesnächte, von denen keine der 
andern glich, an Schreie von Kreißenden und an leichte, weiße, schlafende 
Wöchnerinnen, die sich schließen. Aber auch bei Sterbenden muß man ge-
wesen sein, muß bei Toten gesessen haben in der Stube mit dem offenen Fen-
ster und den stoßweisen Geräuschen. Und es genügt auch noch nicht, daß 
man Erinnerungen hat. Man muß sie vergessen können, wenn es viele sind, 
und man muß die große Geduld haben, zu warten, daß sie wiederkommen. 
Denn die Erinnerungen selbst sind es noch nicht. Erst wenn sie Blut werden 
in uns, Blick und Gebärde, namenlos und nicht mehr zu unterscheiden von 
uns selbst, erst dann kann es geschehen, daß in einer sehr seltenen Stunde 
das erste Wort eines Verses aufsteht in ihrer Mitte und aus ihnen ausgeht.264

Und im Falle Hofmannsthals gelten sie dem »imaginären Gespräch« 
zwischen Honoré de Balzac und Joseph von Hammer-Purgstall »Über 
Charaktere im Roman und im Drama«, in dem Balzac fragt:

Haben Sie eine größere Reise auf einem Dampfschiff gemacht? Entsinnen 
Sie sich da einer sonderbaren, beinahe Mitleid erregenden Gestalt, die gegen 
Abend aus einer Lücke des Maschinenraumes auftauchte und sich für eine 
Viertelstunde oben aufhielt, um Luft zu schöpfen? […] Man hat Ihnen gesagt, 
daß es der Heizer der Maschine ist. Sooft er heraufkam, taumelte er […]; er 
atmete, dieser Mensch, mit Gier […] die Luft, welche durchfeuchtet war von 
einer in Tau vergehenden Nachtwolke und dem Duft von unberührten Pal-
meninseln, der über das Meer heranschwebte; und er verschwand wieder im 
Bauch des Schiffes, ohne die Sterne und den Duft der geheimnisvollen Inseln 
auch nur bemerkt zu haben. Das sind die Aufenthalte des Künstlers unter 
den Menschen, wenn er taumelnd und mit blöden Augen aus dem feurigen 
Bauch seiner Arbeit hervorkriecht.265

Gelegentlich rezensiert Korrodi deutsche und vor allem schweizerische 
Hofmannsthal-Premieren, so die Berliner Erstaufführung des »Großen 

264	Rainer Maria Rilke, Sämtliche Werke. Hg. vom Rilke-Archiv in Verbindung mit Ruth 
Sieber-Rilke. Besorgt durch Ernst Zinn. Sechster Bd. Frankfurt a.M. 1966, S. 723–725. 

265	Hugo von Hofmannsthal, Die prosaischen Schriften gesammelt. Zweiter Bd. Berlin 
1907, S. 161–187; das Zitat ebd., S. 173 = SW XXXI, S. 32.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp86

Welttheaters« am 1. März 1933 im »Deutschen Theater«, die er während 
einer Reise ins zunehmend nazistisch aufgeladene Deutschland miterlebt 
(K30). Ungewöhnlich schroff kritisiert er diese »letzte Reinhardt-Insze-
nierung im Deutschen Reich«,266 »wo ein Teil der nationalsozialistischen 
Presse das jüdische Theater beprangert«, und er räumt ein: 

nun ist es nicht mehr zu verleugnen: Jüdische Intelligenz, dies theaterfreund-
liche Publikum von je und je, integrierender Bestandteil aller Theater war die 
Majorität des Hauses. Nationales Deutschland erkennt zurzeit den Weltlite-
raturgedanken Goethes nicht an, es gibt nicht zu, daß deutscheste Deutsche 
Shakespeare bezwungen, um Calderon gerungen haben. 
Verzeih mir’s der ehrfürchtige Schatten Hofmannsthals, ich fand diese Auf-
führung des Welttheaters verlogener, als je eine Barockarchitektur ersonnen 
war. Von unten schäumten Totentanzballette auf – und war auch unser ge-
liebter L[uis] Rainer ein klassischer Tod, ein vollkommenes und elegantes 
Geklapper – einen ganzen Abend lang einen Schwindelaltar, selbst wenn es 
der Altar der Stiftskirche in Melk wäre, anzusehen und diese tremolierenden 
Firlefanzengel aushalten zu müssen, konnte einem die Gedärme umdrehen. 
[…] Es ist unergründlich, warum dieses Publikum, das nachher unumwun-
den das Mysterium als Schmarren erklärte, über die Aufführung frohlock-
te.267 […] Als wir das Theater verließen, hörte ich mit Staunen einen Herrn 
dozieren: »Das ist auch wieder so ein Judenstück.«268

Noch nach fast zwei Jahrzehnten ärgert ihn dieser Abend als »zur reinen 
Schaukunst aufgezogen«:

Die schönsten Verse erblaßten wie Herbstzeitlosen. Das Schauerselige fiel 
von ihnen, wenn die welkende »Schönheit«, die den dunklen bösen Strich 
unter dem Schlag ihrer Glieder bemerkt, zur »Weisheit« hinüberlauft […].269 

266	Huesmann (wie Anm. 168), S. 70: »Nach der Premiere verläßt Reinhardt Berlin, 
zugleich mit seinem kritischen Antipoden Alfred Kerr, mit Bertolt Brecht, Kurt Weill und 
einer endlosen Reihe von Bühnenkünstlern deutscher Sprache – auf dem Weg in die Emigra-
tion.«

267	So berichtet Max Osborn (1870–1946) in der »Berliner Morgenpost« vom 2. März 
1933, S. 3: »Seinen Sinn und seine szenische Spannung aber erhält das Spiel durch den ›Bett-
ler‹, den [Eugen] Klöpfer ergreifend, wundervoll gestaltet. […] Die Weisheit [Helene Thi-
mig] besiegt den Revoltierenden mit ihrer Güte. Und den Tod, von Luis Rainer mit scharfer 
Akzentuierung gespielt, bringt alles auf den Nenner der Vergänglichkeit. Ein Totentanz, auf-
wühlend und erschütternd, fegt die Bühne rein. Ueber das Grausen aber siegt gläubige Ver-
klärung. […] Großer Beifall rief die Darsteller und ihren genialen Leiter vor den Vorhang.«

268	Auch im Rückblick des Jahres 1939 (K33) erinnert sich Korrodi, dass »ein Zuschauer 
[…] davonlief und es schon vor den Iden des März ein ›Judenstück‹ schalt.«

269	K45, S. 77. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 87

Ganz anders, nämlich als »Feierabend großer Kunst und hinreißender 
Darstellung«, schätzt er sechs Jahre danach die Premiere des Stücks am 
2. Dezember 1939 im Zürcher Schauspielhaus (K33). Sie lenkt, anders 
als die grundsätzlich vergleichenden Überlegungen anlässlich des Buch-
drucks vom September 1922 (K7),270 seinen Blick auf Aufführung, In-
szenierung und Schauspieler – mit dem Fazit: »Es ist kein leichtes Stück, 
das Direktor Wälterlin gewagt hat: das widerspenstig schöne Mysterium 
Hofmannsthals der Bühne gerecht zu machen.« Dabei waren

Größe und Würde des Spiels ganz den Menschen überantwortet. Und so ge-
schah das Ergreifende wieder: Die Menschen, die nur die dankbaren Rollen 
des Lebens spielen wollen, und nicht wissen, ob ihre Rolle gut oder schlecht 
ist. Und die ›Weisheit‹ im Nonnengewande ergibt sich wie die ›Schönheit‹ 
der Rolle und der König nimmt seinen goldenen Reif, der Bauer, der Wi-
dersacher fügen sich und spielen, nur eine verkörperte Seele weigert sich, 
den Bettler in Haderfetzen zu spielen. Sie weigert sich, in tiefem Schaudern, 
die Not der Menschenkreatur darzustellen. Diesem dramatischen Kampf hat 
Hofmannsthal eine Wucht von innen gegeben. […] Wie groß ist die Erge-
bung, sich in die Rolle zu schmiegen und dann der Einzige zu sein, der aus 
innerster Natur aus der Rolle »fällt«, fallen muß, die Rolle hat ihn gleichsam 
überwältigt, aber er auch die Rolle […]. 

Vergleichbar starke Empfindung weckt dann, mitten im Krieg, die von 
»Glanz und Tiefe eines neuen Klassikers« umwehte Aufführung des 
»Turms« am 5. Juni 1943 (K36 und K37): »Aus dem Reich der Schat-
ten hat der Dichter Hugo von Hofmannsthal uns und die Zukunft mit 
mächtigem Wort angesprochen.« Im Gegensatz zum calderonschen 
Vorbild habe er »die ganze Problematik der Gesellschaftsordnung ins 
Rembrandt-Dunkel« getaucht, das wir nun besser verstünden, »weil wir 
einiges wissen von der Dämonie chaotischer Kräfte und von der heillos 
zerstörten Welt des Zusammenlebens«:

Hofmannsthal, der sein Werk als seine Altersdichtung ahnte, […] der die 
Atmosphäre der Geschichtsepoche in allen Spannungen erlebte, ja in seinem 
eigenen Dasein jenes Fernbeben der tellurischen Welt erlitt, war ein so gro-
ßer Vorempfinder, wie er Nachempfinder war […]. Hofmannsthal [hat] dem 
barock verkleideten Stück Zeit und Zeitlosigkeit gegeben, denn lange vor 
dem Krachen unseres Weltgefüges schrieb der Dichter dieses Stück, in dem 
der östliche Raum Europas erbebt und die gleißnerische Gier Wurzel faßt, 

270	S.o. S. 43f.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp88

wie das rassisch Schwierige entgegen dem Christengeist gelöst wird […]. Al-
les wird in Frage gestellt, selbst die Ohnmacht des Wissens […]. Ein ergrei-
fendes Theatererlebnis, das in der Theatergeschichte eingehen wird, wenn es 
einmal eine europäische geben wird. 

Im Zweiten Teil feiert Korrodi den Abend als »großes Theaterereignis« 
mit herausragenden Darstellern und kommt zum Schluss:

Ein Trauerspiel von großen Ausmaßen bleibt der »Turm«. Ein »Festspiel« ist 
es geworden. Es ist Hofmannsthals letztem Werk ergangen wie dem Prinzen: 
Einen Apfel hat man ins Stroh gelegt, und er ist reif geworden – für unsere 
Zeit. Die unerhörte Reife des Geistes und des prophetischen Gemütes, die 
diese Dichtung bildeten, werden ihre Bewährung sein. 271

Die Inszenierung von Hofmannsthals »heiter und entzückend 
dahinwirbelnde[r] Komödie« »Cristinas Heimreise« im Oktober des fol-
genden Jahres setzt, so Korrodi (K40), die mit dem »Turm« »rühmlich 
begonnen[e]« »Renaissance des reinen Dichters Hugo von Hofmanns
thal« am Zürcher Schauspielhaus fort und »legitimiert« sie »faszinierend 
nach der Komödienseite zu neuer Berechtigung«. Denn trotz leiser Zwei-
fel an der Glaubwürdigkeit von Cristinas Entwicklung sei und bleibe das 
Stück »ein Höhepunkt des deutschen Lustspiels«. 

Zur Aufführung des »Geretteten Venedigs« bei den Zürcher Festspie-
len im Juni 1950 erklärt er, tief ins Literaturgeschichtliche lotend (K43):

Als Hugo von Hofmannstahl um die Jahrhundertwende dieses Stück schrieb, 
hieß sein Gott – Shakespeare. Von seinen Lippen las er die Sprache, die zu 
den Sternen langt und in der Pfütze Perlen findet.272 Unheimlich, wie ein Ge-
striger in der Barockbetäubung die Zeiger der Weltuhr ins siebzehnte Jahr-
hundert zurückdrehte, von Shakespeares Spätgenossen Thomas Otway zwar 
die Fabel im äußerlichsten Sinne borgte, doch in das dramatische Gewebe 
Züge des Fin de siècle wirkte.

271	Die Apfel-Anspielung zitiert einen Ausspruch des Prinzen Sigismund: »Du hast mich ins 
Stroh gelegt wie einen Apfel und ich bin reif geworden und jetzt weiss ich meinen Platz« (Der 
Turm. »Erste Fassung. Vierter Aufzug« in: SW XVI.1, S. 97; »Zweite Fassung. Vierter Auf-
zug« in: SW XVI.2, S. 88; »Dritte Fassung. Vierter Aufzug« in: SW XVI.2, S. 204).

272	Mit Bezug auf den sprichwörtlich gewordenen Satz des persischen Sufi-Mystikers, 
Dichters und Gelehrten Dschalal ad-Din ar-Rumi (1207–1279): »Wenn Du Dir eine Perle 
wünschst, suche sie nicht in einer Pfütze. Wer Perlen finden will, muss bis zum Grund des 
Meeres tauchen« (online unter www.zitate-online.de/literaturzitate/allgemein/19561/wenn-du-
dir-eine-perle-wuenschst-such-sie.html [Zugriff: 31.10.2017]). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 89

Am Schluss fügt er »die ergreifende Totenklage« Pierres um den Freund 
Jaffier hinzu.273 »Sollten wir sie nicht auch hier lesend hören, um zu wis-
sen, was in den Zeiten des Naturalismus unbegriffen blieb, mit welchen 
Gewändern ein großer Dichter seine Seelen schmückte.«

Sechs Jahre zuvor, im Januar 1944, hatte er Hofmannsthals 70. Ge-
burtstag zum Anlass seines »Briefs an einen Literaturfreund« (K39) 
genommen, der besorgt gefragt hatte, wie er gegenwärtig zu seinem 
»Hofmannsthal« komme. Weitausholend schreibt Korrodi:

Hofmannsthal erzählt in einem Brief in der »Corona«, wie in seiner Jugend 
Hölderlin vergriffen war, aber wer nur in ein Antiquariat sich bemühte, 
konnte für einen Pappenstiel eine Erstausgabe Hölderlinscher Gedichte er-
stehen. In dieser Briefstelle über Rainer Maria Rilke hängt Hofmannsthal 
dem Gedanken nach, wie man das zu Ende gelebte Leben eines Dichters 
wirklich dem Tode überantworten solle »und sei es der Vergessenheit (außer 
in den wenigen treuen Herzen einiger Menschen), – und die Werke ganz 
allein diesen schweren geheimen Kampf aufnehmen zu lassen mit den feind-
seligen nächstfolgenden Dezennien – diesen fast hoffnungsvoll scheinenden 
Kampf – aus dem dann, wenn er siegreich bestanden ist, ein neues geister-
haftes Wesen mit solcher Kraft als Sieger hervorgeht und unantastbar dasteht 
… in der eigenen Brust!«274 […] wie aber kommen Sie zu Ihrem Hofmanns
thal, den das neue Deutschland zwar nicht (schon um des »Rosenkavaliers« 
willen) ganz entbehren wollte, sagen wir, verstohlen duldete, in der Meinung, 
wenn seine Werke nicht mehr aufgelegt würden, bleiche auch die Spur von 
seinen Erdentagen?275 Ihr Dichter ist heute nicht ›käuflich‹

bestätigt er dem ungenannten Adressaten und rät, so wie Hofmannsthal 
es getan habe, in Antiquariaten zu stöbern oder wichtige Texte abzu-
schreiben, um sie sich durch diesen Akt von »Opfer und Wonne« tiefer 
und intensiver anzueignen, als es bei bloßer Lektüre möglich sei. Und 
ganz konkret empfiehlt er, 

am 1. Februar 1944, an dem Tage, an dem Hofmannsthal siebzig Jahre alt 
geworden wäre, die zehn Bände ›Corona‹ vor[zu]nehmen und [zu] erleben, 

273	��������������������������������������������������������������������������������������Das gerettete Venedig. Trauerspiel in fünf Aufzügen. Nach dem Stoffe eines alten Trau-
erspiels von Thomas Otway. Ende des V. Aufzuges: SW IV, S. 142f.

274	Hofmannsthal an Ruth Sieber-Rilke, Rodaun, 24. April 1927. In: Corona. Zehntes Jahr. 
Sechstes Heft. 1943, S. 800f. (BW Rilke, S. 149f.).

275	Anspielung auf Fausts Schlussmonolog in Goethes »Faust II«, 5. Akt, Großer Vorhof des 
Palasts, Vers 11583f.: »Es kann die Spur von meinen Erdetagen / Nicht in Äonen untergehn.«

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp90

daß der Dichter nach seinem Tode sozusagen Heft für Heft da war, daß sein 
Geist fast jedes Heft herrlich besiegelte.276 

Und er setzt, mit Bezug auf die Grabschrift,277 hinzu, so habe »dieser 
Dichter seiner ›schmalen Harfe‹ eine Schönheit entlockt, die uns dort, 
wo es um die letzten Geheimnisse des deutschen Verses geht, noch lange 
teuer bleibt«.

Im Juli 1949 ergreift er das Wort zu Hofmannsthals 20. Todestag 
(K42):

Am 13. Juli 1929 endete der Sohn Hugo von Hofmannsthals, ohne an der El-
tern Gram zu denken, sein Leben. Am 15. Juli erreichte uns das Telegramm: 
»Da brach sein großes Herz.« Wir wußten, worum dieser halbe Vers aus 
der Trauerrede des Marc Anton in Shakespeares Drama ging.278 Aus dem 

276	Zur Rolle der von Martin Bodmer und Herbert Steiner herausgegebenen Zweimo-
natsschrift »Corona« vgl. Bernhard Zeller und Werner Volke, Buchkunst und Dichtung. Zur 
Geschichte der Bremer Presse und der Corona. München 1966, S. 119–159; Marlene Rall, 
Die Zweimonatsschrift ›Corona‹ (wie Anm. 137), S. 110f.: »Kein Nachlaß war den Herausge-
bern so teuer, aber auch so verpflichtend wie der von Hugo von Hofmannsthal. Sie waren 
sich mit Heinrich Zimmer einig, daß die corona so viel wie möglich von dem gefährdeten 
Gut durch den Druck erhalten solle.« Zu den von 1930 bis 1943 publizierten Hofmannsthal-
Texten, die »bis zum letzten Heft, allen Bestimmungen und Listen der Reichsschrifttumskam-
mer zum Trotz«, veröffentlicht wurden, s. ebd., S. 110–113, samt dem Register ebd., S. 227f. 
Vgl. Korrodis ersten Hinweis auf die »Corona. Eine neue Zeitschrift« sowie seinen Doppel-
rückblick »Zehn Jahre ›Corona‹«. In: Neue Zürcher Zeitung, 22. Juni 1930 (K24) bzw. 21. Feb-
ruar 1941 (Nr. 279) und 30. Mai 1943 (Nr. 861: K25); ferner seine zwischen 1931 und 1942 
geschriebenen Anzeigen der jeweils neuen »Corona«-Hefte, in denen er von Fall zu Fall Texte 
aus Hofmannsthals Nachlass würdigt: k., »Corona« (7. Juni 1931. Blatt 7. Zweite Sonntagaus-
gabe, Nr. 1082); e.k., Blick in Zeitschriften. Corona (5. August 1931, Blatt 6. Abendausgabe, 
Nr. 1490); E.K., Corona (20. April 1932, Blatt 5. Abendausgabe, Nr. 727); E.K., Corona 
(28. Dezember 1932, Blatt 7. Abendausgabe, Nr. 2463); k., Corona (23. März 1934. Blatt 7, 
Abendausgabe Nr. 518); e.k., Blick in Zeitschriften. Corona (7. September 1934, Blatt 2. Mor-
genausgabe Nr. 1597): E.K., »Corona« (19. Dezember 1934, Blatt 7. Abendausgabe Nr. 2312); 
e. k.; Blick in Zeitschriften. Corona (1935, Nr. 1553); E.K., »Corona« (23. Dezember 1935. 
Blatt 7. Abendausgabe Nr. 2279); k., Corona (9. November 1936. Blatt 8. Abendausgabe 
Nr. 1935); k., »Corona« (18. Februar 1938. Blatt 3. Morgenausgabe Nr. 297); E.K., Literari-
sche Chronik. »Corona« (2, Mai 1938, Blatt 7. Abendausgabe Nr. 784); k., »Corona« (7. März 
1939, Blatt 6. Abendausgabe Nr. 418); k., Das neue Heft der »Corona« (21. Mai 1940, Blatt 
2. Morgenausgabe Nr. 745); E.K., Erinnerungen an Hofmannsthal (1. Oktober 1942, Blatt 1. 
Morgenausgabe Nr. 1555: K34). Die vier schmalen Hefte der »Neuen Folge« der »Corona«, 
die nach Martin Bodmers und Herbert Steiners Ausscheiden von Bernt von Heiseler und Karl 
Alexander von Müller 1943/44 herausgegeben werden, finden bei Korrodi keinen Widerhall.

277	In den Mittelteil von Hofmannsthals Grabdenkmal auf dem Kalksburger Friedhof sind 
die Schlussverse seines 1896 vollendeten Gedichts »Manche freilich …« eingemeißelt: »Und 
mein Teil ist mehr als dieses Lebens / Schlanke Flamme oder schmale Leier« (SW I, S. 54; 
vgl. die Abb. in: Werner Volke, Hugo von Hofmannsthal in Selbstzeugnissen und Bilddoku-
menten. Reinbek bei Hamburg 1967, S. 166). In Korrodis ungenau erinnertem Zitat wird die 
»schmale Leier« zur »schmalen Harfe«.

278	William Shakespeare, Julius Cäsar. 3. Aufzug. Erste Szene.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 91

Rodauner Barockschlößchen, in dessen anmutigem Traum das Entzücken 
der Rosenkavalier-Musik die Räume durchschwebte, trug man Vater und 
Sohn zu Grabe.

Über das Biografische hinaus beobachtet er, im Anschluss an die »eben 
erschienene Schrift ›Hofmannstahls Wandlung‹ von Richard Alewyn«,279 
dass sich »auch die Wandlung im Urteil der unverwirrten Kenner über 
die unweigerliche Konstellation: George – Hofmannsthal – Rilke zu bil-
den begonnen« habe. 

1952 schließlich, drei Jahre vor dem eignen Tod, zieht er eine letzte 
Summe seiner lebenslangen Auseinandersetzung mit dem Dichter und 
dessen Werk, indem er die im Vorangehenden aufgerufenen Begegnun-
gen, Lektüren und Erinnerungen noch einmal heraufbeschwört und zu 
einem impressionistisch schillernden Mosaik ganz eigener Prägung zu-
sammenfügt (K45). 

279	S.o. Anm. 260.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 4: Hugo von Hofmannsthal an Eduard Korrodi (SLA)

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 93

Die Briefe280

1. Hofmannsthal an Korrodi 281

Bad Aussee 19 X 25

Das war ein sehr freundlicher Gedanke, lieber Doctor Korrodi, der Sie 
Ihre schöne gedankenreiche Rede auf Meyer282 mir schicken ließ. Viel-
leicht werden Sie gefunden haben, dass ich über die Masse seiner Ge-
dichte mit Härte gesprochen habe283 – es sind das unendlich schwierige, 

280	Außer dem in Hofmannsthals Nachlass verlorenen, aber in anderem Zusammenhang 
überlieferten Begleitschreiben Korrodis zur Umfrage »Verkannte Dichter unter uns?« (Brief 
2) sowie Hofmannsthals für den Druck bestimmter Antwort (Brief 3) und Korrodis Wid-
mungsexemplar des Privatdrucks (Brief 4) sind bislang nur die drei hier vorgelegten Briefe 
Hofmannsthals bekannt geworden: Brief 1 und 5 verwahrt das Schweizerische Literaturar-
chiv in Bern, Brief 6 das Deutsche Literaturarchiv in Marbach a.N. Versandte Drucksachen 
wie Korrodis »Zürcher Rede auf Conrad Ferdinand Meyer« (s.u. Anm. 282), seine Broschüre 
»In Memoriam Rainer Maria Rilke« (s.u. Anm. 309) oder Hofmannsthals Rede »Das Schrift-
tum als geistiger Raum der Nation« (s.o. S. 65f.) waren ebenso wenig aufzufinden wie jene 
in Brief 5 erwähnten vorangehenden Nachrichten beider Partner. Sie sind verloren oder ver-
schollen, ohne dass sich der Umfang dieser vermutlich nicht sehr weitgespannten Korrespon-
denz abschätzen ließe. 

281	Schweizerische Nationalbibliothek Bern, Schweizerisches Literaturarchiv: SLA Wb-B-3. 
1 Bl. (8°), einseitig beschrieben (Nachlass Werner Weber). Der Brief muss, ebenso wie Brief 5, 
als Geschenk an Weber gelangt sein (s.u. Anm. 307).

282	Eduard Korrodi, Zürcher Rede auf Conrad Ferdinand Meyer zum 100. Geburtstag am 
11. Oktober 1925. Zürich [1925]. Gr.-8°, 29 S. Das Exemplar fehlt in Hofmannsthals Biblio-
thek (SW XL); der Wortlaut einer wahrscheinlichen handschriftlichen Widmung Korrodis 
bleibt mithin unbekannt. – Am 29. Oktober 1925 hatte Korrodi Herbert Steiner unter der 
Adresse »Lesezirkel Hottingen« gedankt: »Ihre schönen Worte über meinen Versuch einer 
Rede haben mir naturgemäß das Auge erheitert, weil nun einmal dem Lobe, wenn es so artig 
u besonnen ausgesprochen ist, schwer zu widerstehen ist.« Und er hatte hinzugefügt: »Soeben 
teilt mir der Stadtpräsident in einem solennen Schreiben mit, dass er 300 C.F. Meyer-Reden 
für die Stadt angekauft habe. Ich habe also nicht mehr zu klagen u bin mit Zürich zufrieden« 
(DLA). 

283	C.F. Meyers Gedichte (zu C.F. Meyers hundertstem Geburtstag). In: Wissen und 
Leben. Neue Schweizer Rundschau. XVIII. Jg. Heft 16. 10. Oktober 1925, S. 980–987; am 
Schluss gezeichnet: Hugo von Hofmannsthal. Nachdruck in: Neue Freie Presse, 11. Okto-
ber 1925. Morgenausgabe. Feuilleton, S. 1–4 (GW RA III, S. 58–66). Max Rychner hatte 
Hofmannsthal in einem verlorenen Brief aus Anlass von Meyers 100. Geburtstag um einen 
Beitrag über dessen Gedichte gebeten, dazu wohl nicht zuletzt durch Hofmannsthals Bekennt-
nis vom 24. November 1924 bewogen, »gewisse Individuen« hätten ihm »in meinem Leben 
sehr viel bedeutet: C.F. Meyer, der Lyriker vor allem«. Seine grundsätzliche Bereitschaft hatte 
der Dichter am 31. August 1925 unter gewissem zeitlichen Vorbehalt erklärt: »4–5 Seiten 
über ein so ernstes Thema – das ist eine ziemliche Aufgabe und fordert Vorbereitung, Über-
legung, ein längeres Hinlenken der Gedanken auf diesen Gegenstand. Ich weiss nicht wie ich, 
mit bestem Willen, dies einrichten soll – denn diese Monate (September – November) sind 
meine eigentlichen Arbeitsmonate!« (BW Rychner [wie Anm. 52], S. 14, 15) Anstreichungen 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp94

fast betrübende Fragwürdigkeiten, die uns das XIX[.] Jahrhundert auf 
dem Wege gelassen hat – wir müssen jeder sehen, wie wir uns stellen 
und es vor uns selber begründen.284

und Notizen im Band »Conrad Ferdinand Meyer, Gedichte« (43. Aufl. Leipzig: Haessel 1909; 
401 S.), »ein starker Band, gegen vierhundert Seiten, zweihundertundsechzig Gedichte« (GW 
RA III, S. 61) in Hofmannsthals Bibliothek (SW XL, S. 468f.: Nr. 1871) bezeugen die Arbeit 
am Essay, zu dem Hofmannsthal am 14. September Rychner versichert: »[…] schon bevor 
Ihre freundlich mahnenden Zeilen eintrafen, hatte ich mich zu dem verlangten Aufsatz vor-
bereitet. Die Aufgabe, die Sie mir gestellt hatten, sahen Sie vielleicht nicht als eine so bemü-
hende voraus; doch war sie es […]. Ich musste mich einem eigentlich düsteren Phänomen 
annähern, manches hart aussprechen, um dann mit dem vollen Ausdruck der Bewunderung 
und Ehrerbietung zu endigen. Tritt man aber an ein solches Individuum und seine Verstric-
kung in die Epoche, die ihm zum Schicksal wird, so heran – so gelangt man erst wieder nur an 
die Schwelle: nun erst müsste man anfangen, einzudringen – das was man im zugewiesenen 
Raume aussprechen könnte, erscheint als ganz unzugänglich, beinahe als gewagt und unbe-
wiesen – so verlässt man eine solche Arbeit ohne Befriedigung« (BW Rychner, S. 16f.). 

284	Im Essay hatte Hofmannsthal Meyers »Sprache [als] kaum erträglich« getadelt: »Welche 
Unklarheit über das poetische Ziel sowohl als über die Mittel, es zu erreichen! Welche Unzart-
heit des Sprachsinns nicht nur, sondern schlechthin des Gefühls! Wie ist in diesen hundert und 
aberhundert Gedichten das Eigentliche, das Lyrische, jenem unsicheren Bestreben, Geschichte 
aufleben zu machen, nein, historische Anekdotenbilder in Strophen umzusetzen, aufgeopfert! 
[…] Welches kaum erträgliche Hineinpressen von Begebenheiten, d.h. Satzteilen in ein hartes, 
unbiegsames Versschema. Welche Vulgarität des Reimes, und – es ist hart, dies auszusprechen – 
welche Vulgarität des Ausdrucks um des Reimes willen!« Andererseits enthalte »dieser Band 
neben den zweihundert Gedichten, die zu lesen bemühend sind, ihrer vielleicht zwölf oder fünf-
zehn, die dem höchsten Rang sich nähern, und sieben oder acht, die ihn erreichen. Damit tritt 
der Lyriker C.F. Meyer in die kleine Schar der wenigen großen Dichter der Deutschen«. Gleich-
wohl gehöre Meyer jener »Zeit« an, »die in allen künstlerischen Dingen sehr ins Irre geraten 
war. Auf seiner Stirn […] ist das Stigma des neunzehnten Jahrhunderts deutlich, das gerade auf 
edlen Stirnen so scharf erkennbar wird. Es gibt Zeiten, in denen die Auserwählung zum Künst-
ler für Geister, die nicht von der höchsten Stärke sind, einem Fluche gleichkommt« (GW RA III, 
S. 60f. und 63). Ähnlich heißt es am 28. Oktober 1925 an Walther Brecht: »Ja, es war ein Mann, 
der um das Schöne rang, das war er; aber – ich weiß nicht – es ist bemühend und beschwerend, 
sich mit ihm zu befassen. Ich wurde so hineingezogen, durch eine Schweizer Revue, die mich 
um einen kurzen Aufsatz über die Gedichte bat. Ich wollte wirklich nur ein paar urbane Zeilen 
schreiben. Dann schlug ich den Band auf, fand so viel, so maßlos viel ganz Schlechtes, Erquäl-
tes, dann einiges schöne – und auch das – ich weiß nicht! Ich schrieb auf, was Sie vermutlich 
gelesen haben (es war in der Neuen Freien Presse auch abgedruckt) und ärgerte mich, weil es 
so unzulänglich war; auf dieses dunkle Ineinander des Schweren, Dumpfen mit dem Höheren 
(ja man muß es beim Namen nennen, Bildungsphilisterium, es ist nichts Anderes!) konnte ich 
eben nur hinweisen, nichts Tiefergehendes darüber aussagen: dazu hatte ich nicht den Raum, 
wollte mich auch nicht auf das Phänomen concentrieren. Es lag mir so dumpf und trist neben 
dem Weg« (BW Brecht, S. 80f.). Auch Raoul Auernheimer liest unter dem 5. November 1925: 
»Nicht leicht kann man das Gefühl der Unzulänglichkeit schärfer haben, als ich beim Abschlie-
ßen dieses Aufsatzes über C.F. Meyers Gedichte – der mir durch das Ersuchen u. Drängen 
einer Schweizer Revue abgenötigt war – und worin eine gewollte urbane kurze Äusserung halb 
gegen meinen Willen sich mit einer Kritik verband, die aber auf die Dinge welche klarzulegen es 
angekommen wäre, auch nur gerade hinweisen konnte: ich meine auf die Situation des Künst-
lers in jener Epoche. Für ein aperçu zu breit, für eine Darstellung zu knapp und unfundiert, sah 
mich der Aufsatz sehr zweideutig an, und trug mir doch, so wie Ihre, aller möglichen Bekann-
ten und Unbekannten Zustimmung ein, aus der deutschen u. welschen Schweiz, Deutschland, 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 95

Ihre Sendung erinnert mich an so freundliche Begegnungen – der Ge-
halt der Rede285 zeigt mir Sie gereift und zugleich unverändert, lebendig 
und besonnen. 

Ich grüße Sie aufs freundlichste.
Hofmannsthal

2. Korrodi an [Hofmannsthal] 286

Redaktion	 Zürich, den 25 März 1926.
der

Neuen Zürcher Zeitung 

Verehrter Herr,
Gestatten Sie mir, Ihnen diese beiliegende Frage vorzulegen, und Sie 

um eine Antwort zu bitten, die telegrammatisch oder ausführlich sein 
kann. Die Frage ist gewiss nicht so spielerisch, wie sie aussieht, wenn 
man z.B. bedenkt, wie sang- und klanglos der sechzigste Geburtstag ei-
nes Erzählers vom Range Emil Straussens verlief, als ob er ein Verschol-
lener wäre, oder wenn man erlebt, dass selbst Dichter wie R.M. Rilke, 
so hochverehrt sie sein mögen, in ihrer letzten Entwicklung gar nicht 
begriffen worden sind.

Skandinavien, Holland, mir nur ein Zeichen, wie wir doch alle an jenem Erbe des XIXten Jahr-
hunderts recht laborieren mit der Formel: Nec sine te nec tecum vivere possum.« (Die Wieder-
gabe in BW Auernheimer, S. 265, ist durch Auslassungen und Fehllesungen entstellt; hier kor-
rigiert nach dem Original in der Wienbibliothek: H.I.N. 153 663; eine Kopie verdanke ich Frau 
Marianne Da Ros, Handschriftensammlung der Wienbibliothek.) Das lateinische Zitat stammt 
aus den »Liebesgedichten« (Amores III 11,39) des Ovid (43 v. Chr.–17 n. Chr.): »Sic ego nec 
sine te nec tecum vivere possum« (So kann ich nicht ohne dich, nicht mit dir leben); abgewan-
delt beim römischen Satiriker Martial (40–102/04 n. Chr.), Epigramme XII 46, 2: »Nec tecum 
possum vivere nec sine te.«

285	Korrodi nähert sich C.F. Meyer mit rühmend-huldigender Geste, in bisweilen heute 
schwer erträglich überhöhtem Sprachduktus. Kritik wie die Hofmannsthals wird nicht laut, 
doch ist er sich bei Gedichten wie dem »Römischen Brunnen« oder dem »Gesang der Toten« im 
Lob mit Hofmannsthal einig, den er in eine Reihe mit Meyer rückt, wenn er formuliert, dass, 
mit Blick auf das »Vollbild der Renaissance«, »dessen literarische Derivate von C.F. Meyer bis 
zu Hofmannsthal und Rilke wohl geleugnet, aber nicht getilgt werden können« (S. 11). 

286	Monacensia. Literaturarchiv und Bibliothek München, Nachlass Michael Georg 
Conrad. Signatur: MGC B 1494. 1 Bl., 4°, mit gedrucktem Briefkopf und vorgedruckter 
Adresse (hier als Kapitälchen gesetzt), einseitig typiert; eigenhändig unterzeichnet: E. Korrodi 
– Die Rundfrage samt Korrodis Begleitbrief fehlen in Hofmannsthals Nachlass; auch in der 
Zentralbibliothek Zürich oder im Redaktionsarchiv der »Neuen Zürcher Zeitung« waren 
entsprechende Dokumente nicht zu finden. Eine eingehende Recherche in den schriftlichen 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp96

Wir möchten die Rundfrage in unserer Osterbeilage veröffentlichen, 
die einen streng literarischen Charakter haben wird. Darf ich hoffen, 
dass Sie um Ihrer freundlichen Einstellung zum schweizerischen Geistes-
leben willen und der verehrenden Gesinnung unseres Blattes zu Ihrem 
Schaffen eingedenk, mir die persönliche Freude einer Antwort machen 
werden?

Ich bitte Sie, mit der Antwort nicht zu säumen und begrüsse Sie
in grösster Wertschätzung

E. Korrodi

Nachlässen sämtlicher an der Rundfrage Beteiligter erbrachte als einzigen Beleg das hier vor-
gelegte, im Nachlass des Münchner Schriftstellers und Journalisten Michael Georg Conrad 
(1846–1927) verwahrte Anschreiben Korrodis. Zweifellos ist es – ebenso wie die fehlende 
»beiliegende Frage« – allen angeschriebenen Autoren in identischer Form zugegangen, so dass 
es an dieser Stelle als an Hofmannsthal gerichtete Nachricht eingeordnet werden darf. Für 
die Annahme eines jeweils gleichlautenden Wortlauts spricht die maschinenschriftliche Form 
samt der unpersönlichen Anrede »Verehrter Herr«. In gleiche Richtung deuten Rudolf Bor
chardts auf den Rundfrage-Brief bezogene Hinweise in einer Notiz zum Neudruck seines Bei-
trags in der Prosa-Sammlung »Handlungen und Abhandlungen« (Berlin 1928, S. 207–215): 
»Anfangs 1926 erbat der ungewöhnliche Geist, der den literarischen Teil der größten Schwei-
zer Zeitung mit einem ruhelosen Feuer belebt, Antwort auf die Frage, ob es im deutschen Kul-
turreiche verkannte Dichter geben könne, wer als solcher allenfalls genannt werden dürfe, 
und was im besonderen Falle zu der öffentlichen Geltung des gerade 60 Jahre alt geworde-
nen Emil Strauss zu sagen sei« (Rudolf Borchardt, Prosa I [wie Anm. 16], S. 525). Im Aufsatz 
selbst heißt es: »Gewiß, ich könnte mit Ihnen darüber Klage führen, daß ein Volk und Publi-
kum wie das deutsche noch über das sechzigste Jahr eines Klassikers wie Emil Strauß hinaus 
die Frage anstehen läßt, in welche Kategorie ein so nobler Name, ein so karätiges Werk, der 
unbestochene Richtersinn dieses Urteilsprechers über die Seele seines Landes gehöre. […] 
Gewiß ist es bedauernswert, wie Sie sagen, daß das Publikum die letzte Phase eines doch all-
gemein hochgeschätzten Autors wie Herrn Rilkes nicht ganz nach Gebühr würdigt« (K45, 
S. 51f.; Rudolf Borchardt, Prosa I [wie Anm. 16], S. 314f.). Ähnliche Rückverweise auf Strauß 
und Rilke finden sich in Thomas Manns Beitrag (K45, S. 27–32, hier S. 27, 29, 30; Thomas 
Mann. Gesammelte Werke X [wie Anm. 26], S. 881–885). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 5: Eduard Korrodi, Verkannte Dichter unter uns (FDH)

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp98

3. Hofmannsthal an Korrodi 287 

[Rodaun, April 1926]

Welch ein eigentümliches Thema werfen Sie da auf. Sie fragen mich, 
ob es nach meiner Meinung einen verkannten Dichter unter uns gebe – 
und Sie antworten mir selbst, indem Sie schreiben: Aber ist denn z.B. 
Emil Strauß nicht verkannt trotz seinem Bekanntsein? 288 Völlig ja, muß 

287	Das Original des Briefes ist nicht erhalten; wahrscheinlich hat es dem Druck, bei dem 
Ort, Datum und persönliche Anrede fehlen, als Vorlage gedient: Neue Zürcher Zeitung. Sonn-
tag, 4. April 1926. Erste Sonntagsausgabe. Bl. 3, Nr. 535. Literarische Beilage. Korrodi weist 
im Schlusssatz seiner redaktionellen Einleitung, der in der »Vorbemerkung« des späteren Pri-
vatdrucks K45 fehlt (s.u. S. 120), darauf hin: »Wir lassen heute Hugo v. Hofmannsthal den 
Chor anführen und Thomas Mann ihn beschließen. Ein zweiter Teil der Rundfrage wird in 
der nächsten literarischen Beilage veröffentlicht und mit einer Antwort höchsten Ernstes von 
Rudolf Borchardt besiegelt werden.« Dieser zweite Teil, zu dem Borchardt das »Schlußwort« – 
mit dem später ergänzten Titel »Über das Recht des Dichters verkannt zu bleiben« – beisteu-
ert, erscheint in der Literarischen Beilage vom 18. April 1926. Erste Sonntagsausgabe. Bl. 3, 
Nr. 613. Die übrigen Beiträger sind in der gebotenen Reihenfolge: Jakob Schaffner, Heinrich 
Federer, Fritz Strich, Carl Sternheim, Heinrich Mann, Hermann Bahr, Robert Faesi, Hermann 
Hesse, Thomas Mann, Adolf Koelsch, Rudolf Alexander Schröder, Wilhelm von Scholz, 
René Schickele, Johannes Schlaf, Josef Winckler, Stefan Zweig, Robert Walser, Michael Georg 
Conrad, Raoul Auernheimer und Wilhelm Schäfer. Sämtliche Texte werden anschließend 
neugesetzt und in Buchform zusammengefasst; s.u. Brief 4. – Im Nachhinein kritisiert Rudolf 
Alexander Schröder die Umfrage als »geradezu von bestialischer Torheit« und als »gewaltige 
Eselei«, während sich Rudolf Borchardt über »das himmlische durchsichtige Gebahren der 
befragten Edelliteraten« mokiert und gesteht: »Lange habe ich einen so herrlichen zoologi-
schen Garten nicht erlebt, und Dein Freund in Rodaun [i.e. Hofmannsthal] war keineswegs 
die geringste Nummer der Sammlung« (Borchardt – Schröder, Briefwechsel [wie Anm. 35], 
S. 86 und 92f.; BW Borchardt. Kommentar, S. 544f.).

288	Der in Pforzheim geborene Emil Strauß (1866–1960) war ab 1891 mit Erzählungen, 
Romanen und Dramen an die Öffentlichkeit getreten. In Hofmannsthals Bibliothek finden 
sich, neben »Lorenz Lammerdien. Erstes Kapitel eines unvollendeten Romans. Dezember 
1899« (Berlin 1917), der seinerzeit vielgelesene Schülerroman »Freund Hein. Eine Lebens-
geschichte« (Berlin 1902) sowie der Roman »Kreuzungen« (Berlin 1904) (SW XL, S. 658f: 
Nr. 2538–2540). Seine Erzählung »Der Engelwirt. Eine Schwabengeschichte« (Berlin: 
S. Fischer 1901) brachte es auf mehrere Auflagen, ehe sie in die Reihe »Fischers Bibliothek 
zeitgenössischer Romane« und später in den Georg Müller- und, nach dem Zweiten Welt-
krieg, in den Hanser-Verlag übernommen wird. Dieser »schönen Novelle« hatte Hofmanns
thal 1901 in der Zeitschrift »Die Insel« (2. Jg. 2. Quartal. Nr. 4. Januar 1901, S. 145) eine 
überaus positive Besprechung gewidmet, mit dem Schluss: »Hier ist ein Buch, das genug 
Kunstwerk ist, um sich eines sehr starken Gehaltes an Stimmung und souveräner Sicher-
heit als eines ungeordneten Schmuckes zu bedienen« (SW XXXII, S. 219; zur Entstehung 
der Anzeige s. ebd., S. 974–976; s. auch Olivia Varwig, »Der Kritiker mit den unabweisli-
chen Grundforderungen«. Rezensionen und andere Prosa Hugo von Hofmannsthals 1891–
1901. Kritische und kommentierte Edition. Diss. Wuppertal 2012, S. 221–224: urn:nbn:de:
hbz:468-20121204-104830-6). 1925 war Strauß der »Dichterpreis des Verbandes der Kunst-
freunde« zuerkannt und 1926 zum 60. Geburtstag die Ehrendoktorwürde der Universität 
Freiburg verliehen worden. Zehn Jahre später – nach seiner Hinwendung zum Nationalsozia-
lismus – wird er zum 70. Geburtstag mit der Goethe-Medaille für Kunst und Wissenschaft, 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 99

ich Ihnen zustimmen. Und ist nicht, den Zürich vor kurzem zu Gast 
hatte,289 nicht Rudolf Alexander Schröder,290 füge ich nun hinzu, ich mei-
ne den Dichter jetzt, nicht den hochanerkannten Übersetzer,291 ist nicht 
der Dichter der »Deutschen Oden« und des »Elysium«292 ebensolch ein 
Verkannter? Aber ich gehe noch höher. Als ein beständig Verkannter, 
dessen Name doch nie völlig abstirbt, geht Immermann293 von einer Ge-

dem ersten Erwin-von-Steinbach-Preis und der Ehrenbürgerschaft der Stadt Freiburg aus-
gezeichnet; 1941 und 1942 folgen der Johann-Peter-Hebel- und der Grillparzer-Preis; vgl. 
Dokumentation zu Leben und Werk von Emil Strauss (1866–1960). Ausstellung der Stadt 
Pforzheim 8. Mai bis 14. Juni 1987. 2. Aufl. Hg. von Bärbel Rudin. Pforzheim 1990. – Kor-
rodi selbst hatte am 30. Januar 1926 in einem Feuilletonbeitrag der »Neuen Zürcher Zeitung« 
(Nr. 154) »Emil Strauss. Zu seinem 50. Geburtstag« gratuliert.

289	Schröder hatte am 22. Februar 1926 auf Einladung des »Lesezirkels Hottingen« an der 
Universität Zürich über »Homer und der Dichter« gesprochen. Der Vortrag ist gedruckt in: 
Neue Schweizer Rundschau XIX. Jg., Nr. 5. Mai 1926, S. 441–458; Rudolf Alexander Schrö-
der, Gesammelte Werke II (wie Anm. 139), S. 17–40. 

290	�������������������������������������������������������������������������������      Hofmannsthal hatte Schröder im Februar 1900 in München kennengelernt und seit-
her dessen literarisches Werk aufmerksam verfolgt (vgl. die Liste der in seiner Bibliothek 
erhalten gebliebenen Schröder-Bücher: SW XL, S. 609–613: Nr. 2371–2393). 1905 hatte 
er »Empedocles. Ein Gedicht« (München 1900, mit der gedruckten Widmung: »Herrn von 
Hofmannsthal freundlichst zugeeignet«: SW XL, Nr. 2377) und »Sonette zum Andenken an 
eine Verstorbene« (Leipzig 1904: SW XL, Nr. 2387) in dem eher allgemein gehaltenen klei-
nen Aufsatz »Eines Dichters Stimme« angezeigt (Die Neue Rundschau. XVI. Jg. der freien 
Bühne. Bd. 1, 6. Heft, Juni 1905, s. 765f.; SW XXXIII, S. 98f.). 1912 folgt die ausführliche 
Besprechung der »Odyssee«-Übersetzung (Leipzig 1912; SW XL, Nr. 1457f.): »Ein deutscher 
Homer von heute« (Neue Freie Presse, 7. April 1912: SW XXXIV, S. 42–52) und zu Schrö-
ders 50. Geburtstag am 26. Januar 1926 die Würdigung »R. A. Schröder«, die aus Anlass der 
in Anm. 289 genannten Rede in: Der Lesezirkel. 13. Jg. 7. Heft. Februar 1926, S. 61f., veröf-
fentlicht wird (GW RA III, S. 74–75). 

291	Schröder übersetzt zeitlebens aus dem Griechischen (Homer), Lateinischen (Vergil, 
Horaz), Englischen (Pope, Shakespeare, T. S. Eliot), Französischen (Racine, Moliere), Flämi-
schen und Holländischen ins Deutsche; vgl. Rudolph Adolf, Schröder-Bibliographie. Darm-
stadt 1953, S. 24–30 und 49–51.

292	Schröders »Deutsche Oden« erschienen, nach dem Erstdruck in den »Süddeutschen 
Monatsheften« vom Oktober 1910, im gleichen Jahr als Sonderdruck in 50 numerierten 
Exemplaren (SW XL, Nr. 2373). Sie werden 1913 als Nr. 66 in die Insel-Bücherei über-
nommen. Die Bände »Elysium. Ein Buch Gedichte« (Leipzig 1906), »Elysium. Gesammelte 
Gedichte« (Leipzig 1912) und »Elysium« (Leipzig 1918: Insel-Bücherei Nr. 239) finden sich in 
Hofmannsthals Bibliothek: SW XL, Nr. 2374–2376.

293	Den Dichter, Dramatiker und Theaterleiter Karl Immermann (1796–1840) schätzt 
Hofmannsthal lebenslang. Notate und Lesedaten in seiner von Robert Boxberger heraus-
gegeben 20-bändigen Immermann-Ausgabe (Berlin/Leipzig 1893) belegen die stete Ausein-
andersetzung mit Mensch und Werk (SW XL, S. 376–378: Nr. 1499). In zeitlicher Nähe zur 
Antwort auf Korrodis Rundfrage hatte er am 26. Februar 1926 im Brief an Theodora von 
der Mühll geäußert: »Ja, wie das kommt dass Immermanns Name fast gar nicht geblieben ist! 
[…] lesen [Sie] von ihm, was Sie unter den alten Büchern finden. Es ist nicht alles gleich – die 
schöpferische Kraft hat ihn oft verlassen, aber alles ist von einem bedeutenden und reinen 
Menschen. […] alles was er aufgeschrieben hat, […] alles geht einen hohen reinen Gang, und 
ist gescheit wie weniges Deutsche« (Hirsch, S. 319). Drei Jahre später, als er bei Carl J. Burck-
hardt auf dem Schönenberg zu Gast ist (s.o. S. 70), berichtet er am 19. Februar 1929 Rudolf 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp100

neration in die andere hinüber. Und Goethe selber? Er ist freilich immer 
da, dem Schein nach für die Nation, in der Tat für Einzelne – aber nie 
(oder nur für die wenigsten) in vollem Schein, sondern immer wech-
selnder fällt auf einen Teil seines Werkes der Schatten der Verkennung. 
Ein verkannter Dichter war für Generationen der Dichter des Westöstli-
chen Diwan,294 verkannt ist heute der Dichter der »Pandora«295 wie der 
»Natürlichen Tochter«.296 – Daß Hölderlin heute mit solcher Gewalt als 
ein neues Element hereinbrechen kann, beruht – geheimnisvoll genug – 
auf einer fast hundertjährigen Verkennung.297 Als ich ein junger Mensch 

Alexander Schröder von der Lektüre »eine[r] Reihe herrlicher Briefe Immermanns an Tieck, 
worin der edle, zu so Hohem begabte, nie vom Glück begleitete Mann sich auch über sich sel-
ber herrlich ausspricht« (Hofmannsthal – Schröder, Briefwechsel [wie Anm. 139]). 1922 hatte 
Hofmannsthal mit »Platen und Aristophanes« einen Auszug aus Immermanns »Düsseldor-
fer Anfänge. Maskengespräche« in das »Deutsche Lesebuch« übernommen (Bd. II, S. 93–96; 
in der zweiten Auflage von 1926: Bd. II, S. 143–149); und im August 1927 bringt die zweite 
Folge der »Neuen deutschen Beiträge« (Heft 3, S. 7–19) »Die Hirschjagd« aus Immermanns 
»Tristan und Isolde«. 

294	In GW RA III, S. 215, analog zu den vorangehenden und folgenden Werktiteln in 
Anführungsstriche gesetzt. Goethes Gedichtzyklus »West-Östlicher Divan« erschien zuerst 
1819, dann 1827 in erweiterter Gestalt. 

295	Goethes »Pandora« wird unter der Überschrift »Pandora’s Wiederkunft« 1808 in der 
Zeitschrift »Prometheus« (Heft 1 und 2) als Teildruck (Vers 1–402) veröffentlicht. Die ange-
kündigte Fortsetzung bleibt aus; stattdessen kommt der »Erste Aufzug« des Fragment geblie-
benen Stücks (Vers 1 bis 1086) als »Pandora von Goethe« im in Wien und Triest gedruckten 
»Taschenbuch für das Jahr 1810« heraus. Erst in »Goethe’s Werken« (11. Bd., Tübingen 1817) 
trägt der Text die endgültige Überschrift »Pandora. Ein Festspiel. Erster Aufzug«.

296	»Die Natürliche Tochter. Trauerspiel von Goethe«. Erstdruck im bei Cotta in Tübingen 
erschienenen »Taschenbuch auf das Jahr 1804«. 

297	Zur Wiederentdeckung Hölderlins hatte maßgeblich Hofmannsthals junger Freund, der 
Philologe Norbert von Hellingrath (1888–1916), mit seiner ersten Historisch-Kritischen Höl-
derlinausgabe beigetragen. Hofmannstahl hatte die bis dahin ausgelieferten Bände Ende 1922 
in einem »Bücherbrief« für »Das Tage-Buch« (3. Jg. 1922, Heft 48, S. 1667) rühmend ange-
zeigt (GW RA II, S. 508–510). Als er im folgenden Jahr in seinem vierten »Vienna Letter« 
(The Dial LXXV. September 1923, Nr. 9, S. 271–277; das deutsche Original »Wiener Brief 
[IV]« in: GW RA II, S. 482–491, bes. S. 488–491) versucht, das amerikanische Publikum 
mit Gestalt und Dichtung Hölderlins bekannt zu machen, umreißt er »den inneren Aspekt 
des geistigen Deutschland nach der Katastrophe des Krieges und des den Krieg fortsetzen-
den Friedens«, wobei es »vor allem« auf »den geistigen Zustand und die Haltung der Jugend« 
ankomme. Sie habe sich in Hölderlin »einen Führer oder Vorläufer des Führers heraufbe-
schworen, […] in der Gestalt eines Toten, eines durch fast hundert Jahre von der Nation fast 
vergessenen geistig hohen Individuums, dessen geistige Präsenz und Gewalt über die sich um 
ihn scharende jetzige Generation eine so große und besondere ist, daß man auch hier fast eher 
von einem religiösen Phänomen sprechen möchte als von einem bloß literarischen.« Bereits 
am 17. September 1920 hatte er in diesem Sinn »auf die ungeheure Geltung« hingewiesen, wel-
che »der früher fast vergessene Hölderlin für die gegenwärtige Generation gewonnen« habe 
(Hirsch, S. 194). Vgl. Bohnenkamp, Norbert von Hellingrath und Hugo von Hofmannsthal 
(wie Anm. 209), bes. S. 344f. und 349–352. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 101

war, war Büchner ein vergessener Mensch!298 Der Autor eines vergesse-
nen »Buchdramas« »Danton«,299 und das einzige, wodurch sein Namen 
fortlebte, jenes Gedicht Herweghs auf seinen frühen Tod.300

So scheint freilich, wenn man scharf zusieht, jenes Begriffspaar Ver-
kennung und Anerkennung seine Konturen zu verlieren und sich auf-
zulösen wie Rauch. – Doch glaube ich den Sinn Ihrer Frage, und was 
Sie antrieb, sie einigen Künstlern zu stellen, ganz wohl zu verstehen. Sie 
gewahren in der geistigen Nation, im höheren Publikum eine allseitige 
Lockerung. Vom Publikum in der Einzahl kann überhaupt nicht mehr 
die Rede sein. Jeder Produzierende hat das seine, Anhänger, sein biß-
chen Notorietät,301 seine mehr oder minder angemaßte, ja wahnhafte 
»Welt«. Das alles vollzieht sich auf tausend Ebenen. Der Begriff der An-
erkennung, die eine allseitige sein müßte, wenigstens für den Moment, 
ist nahezu aufgehoben. Und Sie fragen sich, ob denn der Gegenbegriff, 

298	Ein erster Hinweis Hofmannsthals auf »die Werke des verschollenen Georg Büchner« 
(1813–1837) findet sich im Brief an Fürstin Marie von Thurn und Taxis vom 8. Septem-
ber 1910 (BW Thurn und Taxis, S. 157). In seiner zweibändigen Ausgabe (Georg Büch-
ner, Gesammelte Werke. Hg. von Paul Landau. Berlin 1909: SW XL, Nr. 465) liest er 
am 14. Dezember 1910 die Dramen »Dantons Tod [und] Leonce u Lena« (SW XXXVIII, 
S. 589). Zu Büchners 100. Geburtstag setzt er sich, wie zahlreiche Annotationen im zweiten 
Band seiner Handausgabe dokumentieren, mit dem fragmentarischen Text des »Wozzeck« 
auseinander (SW XVII, S. 1249–1262; SW XL, Nr. 465, S. 106–110), erarbeitet eine Vor-
lage für die Uraufführung am 8. November 1913 am Münchner Residenztheater und fügt 
eine Schlussszene »Wozzek. (letztes Bild.)« hinzu, die allerdings ungespielt bleibt (SW XVII, 
S. 387, 1251). Als er am 3. Januar 1914 einer Vorstellung beiwohnt, ist er, wie Alfred Roller 
erfährt, von diesem »unvergesslich[en] Theatererlebnis« begeistert (SW VII, S. 1269), und 
zehn Jahre später charakterisiert er das »Bruchstück« als »von Leben strotzend« (s. die nächste 
Anm.). Vgl. Klaus E. Bohnenkamp, Ad fontes! Hugo von Hofmannsthal im Herbst und Win-
ter 1913/1914. Daten, Fakten, Korrekturen. In: HJb 16, 2008, S. 7–65, hier S. 63f. 

299	In GW RA III, S. 215, Komma nach: »Buchdrama«. – »Dantons Tod«, zwischen Mitte 
Januar und Mitte Februar 1835 entstanden, wurde, wenngleich in zensierter Gestalt, als ein-
ziges der Dramen zu Büchners Lebzeiten gedruckt (Frankfurt a.M. 1835). Die Uraufführung 
des für unspielbar gehaltenen Textes findet fast ein Dreivierteljahrhundert später am 5. Januar 
1902 in Berlin statt. In seinem nachgelassenen Essay »Repertoire« (1924/25; Erstdruck in: 
Hugo von Hofmannsthal, Festspiele in Salzburg. Wien 1938, S. 25–27) zitiert Hofmannsthal 
das Wort vom »Buchdrama« und schreibt: »Einiges haben die letzten Zeiten dem lebendigen 
Theater zugewonnen: Büchners ›Danton‹ und das von Leben strotzende Bruchstück ›Wozzek‹ 
galten lange für ›Buchdramen‹ und waren nur den Literaturbeflissenen bekannt; heute sind 
sie dem Repertoire einverleibt« (GW RA III, S. 173–175, hier S. 173).

300	Georg Herwegh, Zum Andenken an Georg Büchner, den Verfasser von »Dantons 
Tod«. Zürich, im Februar 1841, mit dem vorangestellten Motto: »Die Guten sterben jung, / 
Und deren Herzen trocken, wie der Staub / Des Sommers, brennen bis zum letzten Stumpf« 
(Herweghs Werke. Hg. von Hermann Tardel. Erster Teil: Gedichte eines Lebenden. Berlin 
u.a. o.J., S. 92–96). Herwegh hatte das Gedicht in Zürich am 19. Februar 1841, dem vierten 
Todestag des Dichters, öffentlich vorgetragen (vgl. ebd., Dritter Teil, S. 179).

301	In GW RA III, S. 216: »Notorität«; s. aber Brief 5: S. 105, Z. 11. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp102

jener tragisch wuchtige der Verkennung (wie er finster auf Hebbels Ju-
gend lastete) noch als geltend anzusehen? Die Frage führt in ein ernstes 
Gebiet. In einer schwankenden, flatternden, alles berührenden, alles be-
tastenden Welt einsam zu bleiben, Schicksal auf sich zu ziehen in der 
finsteren grandiosen Form der völligen Verkennung, dazu gehört eines, 
das seltenste: eine innere Großheit (und dies dunkle Urelement ist mit 
Künstlergröße nicht identisch, aber viel zu weit führt das hier, diese bei-
den Begriffe gegeneinander abzugrenzen). Auch solche Menschen gibt 
es in dieser Zeit. Indem ich drei Namen hinschreibe: Rudolf Pannwitz,302 
Otto zur Linden,303 Ernst Fuhrmann304 meine ich nicht, für diese Män-
ner »einzutreten«. Dieser Begriff und das grandiose Verkanntsein dieser 

302	Rudolf Pannwitz (1881–1969) gehört zu den prägenden Gestalten in Hofmannsthals 
Leben und Denken, seit dessen Werk »Die Krisis der europäischen Kultur« (Nürnberg 1917) 
ihn »wie ein unaufhaltsamer Sturmwind ergriffen« hatte (BW Pannwitz, S. 21: 8. August 
1917). Er war überzeugt, dieser Mann habe für sein Leben die »größte Epoche« gemacht und 
sei »im eigentlich poetischen, im philosophischen u. historischen gleich groß« (BW Redlich, 
S. 36: 28. September 1917). Unter dieser Prämisse setzt er sich über die Jahre hin für Pann-
witz ein, ohne die öffentliche Bekanntheit dieses »geistig gewaltige[n] Menschen« (BW Auern-
heimer, S. 252: 7. November 1919) entscheidend fördern zu können (vgl. Erwin Jaeckle, 
Rudolf Pannwitz. Eine Einführung. In: BW Pannwitz, S. 647–699). 

303	In GW RA III, S. 216, die korrekte Namensform: »zur Linde«. – Auf das Werk des 
Dichters und Kulturphilosophen Otto zur Linde (1873–1938) war Hofmannsthal durch 
Rudolf Pannwitz aufmerksam geworden, der seinerseits bekennt, er habe zur Linde »von 
allen lebenden für meine entwicklung das meiste ja ungeheuerste« zu danken (BW Pannwitz, 
S. 434; vgl. Erwin Jaeckle [wie Anm. 302], S. 666–671). Hofmannsthal gegenüber hatte er ihn 
als einen »beharrlich verkannten groszen« charakterisiert, als »etwas ungeheures von weltwe-
sen und erschütterndes von mensch und ein sehr groszer denker und dichter« (BW Pann-
witz, S. 406, 434). Gelegentlich taucht zur Linde im Kontext der »Neuen deutschen Bei-
träge« auf; vgl. Donata Miehe, Hugo von Hofmannsthals Tätigkeit als Herausgeber zwischen 
1920 und 1929. Kritische und kommentierte Edition. Diss. Wuppertal 2010 (urn:nbn:de:
hbz:468–20110511–113341–5), S. 338: N 32; s. auch SW XXXVIII, S. 959. 

304	In GW RA III, S. 216: Komma nach: »Fuhrmann«. – Hofmannsthals Bekanntschaft mit 
dem Dichter, Schriftsteller und Philosophen Ernst Fuhrmann (1886–1956) geht ebenfalls auf 
Pannwitz zurück. Er hatte Fuhrmann am 13. Oktober 1917 gebeten, Hofmannsthal die fünf 
Bände seiner Schriften zuzuschicken, »eine verwirrende Zusammenstellung« ausgewählter 
»Dramen, Gedichte und Aufsätze, Erzählungen und hymnische Prosa, Dialoge, Betrachtun-
gen, Psalmen und Aphorismen« (BW Pannwitz, S. 762), die, mit zahlreichen Anstreichungen 
und Annotationen versehen, neben anderen Werken Fuhrmanns (SW XL, Nr. 904, 906, 907) 
in Hofmannsthals Bibliothek erhalten sind (SW XL, Nr. 905). Für eine mögliche Aufnahme 
in die »Neuen deutschen Beiträge« hat Hofmannsthal Fuhrmanns etymologisches Fragment 
über den »Hahn« (Fuhrmann, Schriften, Bd. 1, S. 3–5) exzerpiert (E IV B 104.10a; s. Donata 
Miehe [wie Anm. 303], S. 345: N 42, mit der Erläuterung ebd., S. 556). Vgl. Gert Matten-
klott, »Schriftsteller, Handleser, Sternleser«. Das Echo auf Erst Fuhrmann, mitgeteilt aus Brie-
fen und Aufzeichnungen von Hofmannsthal, Rilke, Pannwitz, Nolde, Schmidt-Rottluff und 
Vogeler. In: HB 30. Herbst 1984, S. 69–92; zum Verhältnis Hofmannsthal/Fuhrmann und zu 
Fuhrmanns Einflüssen auf Hofmannsthal und dessen Werk s. ebd., S. 80–87. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 103

Männer gehören zwei Regionen an, die nicht miteinander kommunizie-
ren.

Ich bin, lieber Doktor,305 mit den freundlichsten Grüßen immer Ihr
Hofmannsthal 

4. Korrodi an Hofmannsthal 306

[Zürich, Ende April/Anfang Mai 1926]

Verkannte Dichter unter uns?
[Zürich 1926]

Herrn Hugo v. Hofmannsthal, 
dem Choreuten dieser | Enquête
in Verehrung

E. Korrodi

Abb. 6: Eduard Korrodi, Verkannte Dichter unter uns (FDH)
Widmung für Hugo von Hofmannsthal

305	In K47, S. 9: »lieber Doktor Korrodi«. 
306	FDH 642. Original-Broschur [Zürich 1926]; 56 S.: SW XL, S. 410, Nr. 1628; im 

Bereich des Titelblatts und andernorts nicht aufgeschnitten. Mit der auf dem ersten flie-
genden Bl. mit Bleistift eingetragenen Widmung greift Korrodi auf seine o. (Anm. 287) 
zitierte redaktionelle Vorbemerkung zum ersten Teil des Zeitungsdrucks zurück: »Wir lassen

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp104

5. Hofmannsthal an Korrodi 307

Taormina 22 II. 27308

lieber Dr Korrodi
verzeihen Sie, dass ich Ihnen für die Sendung (das Rilke-gedenkheft)309 

u. Ihren Brief nicht schneller gedankt habe. Aber ich war zu Ende Jänner 

heute Hugo v. Hofmannsthal den Chor anführen«. In dem Bändchen (K47) sind die Antwor-
ten aller an Korrodis Rundfrage beteiligter Autoren nach den Drucken in der »Neuen Zür-
cher Zeitung« neugesetzt und in einem von Korrodi herausgegebenen Privatdruck zusam-
mengefasst.

307	Schweizerische Nationalbibliothek Bern, Schweizerisches Literaturarchiv: SLA-Wb-
B-4–7. 2 Blatt, 8°, je beidseitig beschrieben (Nachlass Werner Weber). Ein Teildruck des Brie-
fes mit Lesefehlern und Auslassungen in normalisierter Orthografie und Zeichensetzung in: 
Hirsch, S. 342f., ein kurzes Zitat ebd., S. 438 (in beiden Fällen vermutlich nach dem Durch-
schlag einer Maschinenabschrift aus dem Nachlass von Max Rychner [DLA]). Am rechten 
Briefkopf des Originals hat Werner Weber, Korrodis Nachfolger als Feuilletonchef der »Neuen 
Zürcher Zeitung«, notiert: »Dieser Brief Hugo v Hofmannsthal ist uns von Dr. Eduard Kor-
rodi geschenkt worden – zum Trost dafür, dass er uns einen Insel-Band ›Goethes Gespräche‹ 
kaputt gesendet hatte (Seiten mir nichts dir nichts herausgerissen). Werner Weber«. Der von 
Weber genannte Band ist nicht eindeutig zu bestimmen, da der Insel-Verlag mehrere Ausga-
ben von Goethes Gesprächen herausgebracht hat (vgl. Heinz Sarkowski, Der Insel-Verlag. 
Eine Bibliographie 1899–1969. Frankfurt a.M. 1970, Nr. 362–364). Korrodi selbst besorgt 
1944 für den Zürcher Manesse-Verlag den Band »Goethe im Gespräch. Auswahl und Nach-
wort von Eduard Korrodi«. Im Gegensatz zu seiner äußeren Erscheinung, so notiert Helen 
Münch-Küng, ging Korrodi »mit Büchern eher lieblos um. Es ist bekannt, daß er Seiten aus 
teuren Editionen herausriß, wenn sie ihm als Arbeitsmittel so besser dienten« (Korrodi, Feuil-
letons, S. 22).

308	Hofmannsthal hatte mit seiner Frau Gerty am 7. Februar 1927 eine zweite, lang ersehnte 
Sizilien-Reise angetreten, um seine stark angegriffene Gesundheit zu stärken. Bereits am 
16. Februar kann er, der sich in Rodaun noch »in einem miserablen Zustand« befunden hatte, 
Theodora von der Mühll melden: »[…] jetzt wird mir schon besser«, angesichts »diese[s] 
griechische[n] Licht[s], in dem hunderte blühender Mandelbäume schweben« (Hirsch, 
S. 329). Die Route, über die Gerty von Hofmannsthals Reisediarium vom 11. Februar bis 
5. März 1927 und Hofmannsthals Notiz: »7 II – 7 III 27. / Triest-Palermo-Girgenti-Taor-
mina-Rom-Mailand« Auskunft geben (SW XXXVIII, S. 1011f.), hatte zu Schiff von Triest 
nach Palermo (Ankunft 11. Februar), weiter nach Girgenti (Agrigent) (Ankunft 15. Februar) 
und am 20. Februar nach Taormina geführt, von wo das Paar am Abend des 26. Februar 
nach Rom aufbrechen wird; vgl. Claudia Bamberg, Sizilien. In: Hofmannsthal. Orte (wie 
Anm. 84), S. 396–414, bes. S. 408–414. 

309	In Memoriam Rainer Maria Rilke. Privatdruck der Neuen Zürcher Zeitung. Frau 
Wunderly-Volkart, Herrn und Frau Prof. Kippenberg, Fräulein Regina Ullmann, Herrn 
Werner Reinhart zugeeignet von Ed. Korrodi [Zürich 1927], 8°, 48 S. Mit Texten von Rainer 
Maria Rilke, Eduard Korrodi (»An Rainer Maria Rilkes Grab«), Robert Faesi, Paul Valéry, 
Max Pulver, Camill Hoffmann, Regina Ullmann, Nanny von Escher, Hans Trog, Paul Morisse, 
Franz Theodor Csokor. Das broschierte Bändchen ist ein Umbruch in Buchform aus der 
»Neuen Zürcher Zeitung« vom Sonntag, dem 16. Januar 1927, Bl. 3. Erste Sonntagausgabe, 
Nr. 74. Literarische Beilage: Zur Erinnerung an Rainer Maria Rilke. Es fehlt in Hofmannsthals 
nachgelassener Bibliothek (SW XL). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 105

gar nicht wohl und entschloss mich, zu Schiff über Triest nach dieser 
schönen Insel zu fahren, u. mich wieder etwas zurechtzubringen.

Das, was Sie aussprechen, habe ich mir in den letzten Jahren öfter 
gedacht. Dass Sie an Ihrer Stelle der Einzige sind der die litterarischen 
Dinge heute noch mit dem Ernst und der Freude behandelt mit der sie 
in der deutschen publicistischen Welt vor vier oder fünf Jahrzehnten 
behandelt worden sind, aber heute nicht mehr behandelt werden. Aber 
ich glaube, oder vielmehr ich weiß, dass Sie auch der einzige Redacteur 
einer Tageszeitung sind, der für sein Publicum und über den unmittelba-
ren Kreis noch weit hinaus eine wirkliche Autorität erworben hat, was ja 
weit mehr ist als Notorietät des persönlichen Namens – und was kaum 
mehr vorkommt. Sie haben ein Publicum, das sich richtig von Ihnen 
führen lässt – das ist unendlich viel in einer so zersetzten Welt wie die 
heutige ist.

Vor ein paar Tagen in Girgenti zog ich unter einem Haufen englischer 
Zeitungen eine Nummer der N.Z.Z. hervor und fand darin Ihre Bespre-
chung des Lesebuches – den zweiten der beiden Aufsätze.310 Ich freute 
mich wirklich ungemein – nicht nur über das Freundliche, Wohlgesinnte 
– sondern über den Ton in dem dies geschrieben ist – über diese wirk-
liche, etwas sagende und zugleich gesellige Sprache in der Sie solche 
Dinge behandeln und die ja auch fast ein unicum ist in der heutigen pu-
blicistischen Welt – in der mir fast niemand mehr Herr seiner Sprache zu 
sein scheint – oder nicht mehr, in nicht präciser Weise Herr dessen, was 
es er auszudrücken vorhat, wodurch dieses Übermaß an Ausdrucksma-
terial für ein Zu-wenig an Zu-sagendem resultiert, was die Erscheinung 
des meisten, was gedruckt wird, so qualvoll macht: als sähe man kleine 
übermäßig getakelte Schiffe steuerlos unterm Wind hintaumeln.

Sie haben recht, ich habe viel Liebe und Freude in die Zusammenstel-
lung des Lesebuches gewandt (u. ich wollte ich könnte immer wieder 

310	Korrodi hatte die beiden Bände des »Deutschen Lesebuchs« in der »Neuen Zürcher 
Zeitung« vom 6. und 8. Februar 1927 ausführlich besprochen (K12 und K 13; s.o. S. 52f.). 
In einem undatierten Schreiben an Willy Bretscher (1897–1992), den langjährigen »Chef-
redaktor« der »Neuen Zürcher Zeitung«, erinnert er, sich in der Ortsangabe täuschend, an 
Hofmannsthals Reaktion, »der mir von Agrigento einen rührenden Brief über meine Rezen-
sion seines ›Deutschen Lesebuches‹ schrieb, das in der Schweiz zuerst treue Liebhaber fand«. 
Das Schreiben an Bretscher hat Korrodi seiner Essaysammlung »Erlebte Literatur« (wie 
Anm. 41, S. [7]) als Einleitung vorangestellt.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp106

Liebe u. Bemühung an dergleichen wenden) und ich bin Ihnen sehr 
dankbar. dass Sie es fühlen u. es andere fühlen machen.

Ich schrieb Ihnen neulich recht trocken,311 ich hätte keine Freude an 
Rilkes Arbeiten – sicher, dass Sie eine solche Äußerung nicht missver-
stehen. Es steht aber nicht so einfach damit, seine ersten Sachen freilich, 
und noch das »Stundenbuch« waren mir wirklich beinahe verhasst312 (ich 
höre, er habe sich in den letzten Jahren selber davon abgewandt, auch 
von dem wirklich abstoßend morbiden Prosaband L.M. Brigge313) – 
aber im Ganzen, und auch zu den schönsten Sachen der mittleren Zeit314 

311	Der Brief ist nicht überliefert.
312	Rainer Maria Rilke, Das Stunden-Buch, enthaltend die drei Bücher: Vom mönchischen 

Leben. Von der Pilgerschaft. Von der Armuth und vom Tode. Leipzig: Insel-Verlag 1905. Von 
den fünfhundert numerierten Exemplaren hatte Rilke die Nummer 106 Hofmannsthal mit 
der handschriftlichen Widmung auf dem Vortitel zugeschickt: »Hofmannsthal. / Weihnachten 
1905. / sein Rainer Maria Rilke.« (vgl. SW XL, S. 571, Nr. 2204; BW Rilke, S. 45). Unmit-
telbar nach Erhalt hatte Hofmannsthal am 6. Januar 1906 dem Sammler und Diplomaten 
Edgar Spiegl von Thurnsee (1878–1931) geraten: »Willst Du etwas wundervolles lesen, das 
mir die größte Freude gemacht hat und macht, sooft ich es in die Hand nehme? Es ist das 
neue Gedichtenbuch von Rainer Maria Rilke ›das Stunden buch‹ erschienen im Insel-verlag« 
(DLA; zit. in SW XXXIX, S. 864). 

313	Rainer Maria Rilke, Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge. Leipzig 1910. Rilke 
hatte die beiden kleinen Bände am 8. Juli nach Rodaun gesandt, mit der handschriftlichen 
Widmung auf dem Vortitel des ersten Bandes: »Hugo v. Hofmannsthal, auf das Herzlichste 
Rilke / (Paris, Sommer 1910.)« (SW XL, S. 570, Nr. 2197; BW Rilke, S. 66; abgebildet in: 
Ilse Unruh, Hugo von Hofmannsthal – Manuskripte, Drucke und Briefe aus dem Londo-
ner Nachlaß. In: Aus dem Antiquariat: Börsenblatt für den Deutschen Buchhandel, Nr. 69, 
31. August 1993, S. A 307).

314	Vgl. Hofmannsthals Antwort vom 2. April 1907 auf Rilkes Zusendung der Gedichte 
»Die Rosenschale« und »Alkestis« für den von Hofmannsthal besorgten Lyrikteil der Zeit-
schrift »Morgen«: »In der ›Rosenschale‹ scheinen Sie mir in gewissem Sinn in Ihrer Art weiter-
gekommen zu sein, als je zuvor, und wirklich das Unmögliche möglich gemacht zu haben. […] 
Ich versuche mir klar zu machen, worin die schwer zu definierende, wenn auch leicht zu spü-
rende ganz bestimmte Qualität Ihrer poetischen Sprache liegt und bin vielleicht gelegentlich 
im Stande das Gefundene in anspruchsloser Form ohne großes Gerede über Weltanschau-
ung und Gott und Teufel einmal aufzuschreiben« (BW Rilke, S. 50f.). Als er zu »Weihnach-
ten 1907« die Anfang Dezember ausgelieferten »Neuen Gedichte« mit der Widmung erhal-
ten hatte: »H. v. Hofmannsthal / und Frau von Hofmannsthal / in Erinnerung an Rodaun / 
auf das Herzlichste: Rilke« (SW XL, S. 571, Nr. 2201), hatte er am 18. Januar 1908 mit den 
Worten gedankt: »Ich kann Ihr Buch – und was es mir ist – auch heute noch längst nicht aus-
messen – es ist noch längst nicht Besitz – sondern immer neue Überraschung. / Dies Buch 
und zugleich damit der Eindruck Ihrer Person, dies erscheint mir als der größte Gewinn des 
letzten Jahres« (BW Rilke, S. 60). Wenig später, am 29. Januar 1908, fragt er Hans Carossa: 
»Ist Ihnen der neue Band Rilke in die Hände gekommen? Ich finde diese Sachen so schön, so 
schön, die schönste Entwicklung eines Dichters die mir je vorgekommen ist. Er war in seinen 
Anfängen sehr abhängig von mir (ähnlich wie Sie von Dehmel, doch viel stärker) […] wie weit 
kann man über solche Anfänge hinauswachsen! Das ist schön« (Hugo von Hofmannsthal – 
Hans Carossa, Briefwechsel 1907–1929. In: Die Neue Rundschau. 71. Jg. 1960. Heft  III, 
S. 384; vgl. auch Hofmannsthals zwei Jahrzehnte spätere Äußerungen vom 30. Oktober 
1927 an Katharina Kippenberg zu einer von ihr besorgten Auswahl von Rilke-Gedichten 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 107

ist mein Verhältnis ein sehr schwieriges und ich möchte versuchen, es 
mir durch Nachdenken klar zu machen.315 Denn diese descriptiv-trans
scendenten Gedichte der mittleren Zeit sind wirklich etwas, etwas in der 
deutschen Sprache sehr besonderes u. isoliertes (vielleicht als deutsche 

[Inselbücherei Nr. 400. Leipzig 1927]. In: BW Rilke, S. 144f.; BW Insel, Sp. 1007f.). Rilkes 
zurückliegende Lesungen in der Wiener Buchhandlung von Hugo Heller am 8. und 13. sowie 
seine Besuche in Rodaun am 7. und 11. November 1907 hatten bei Hofmannsthal einen star-
ken Eindruck hinterlassen, und er sagte »im Anschluß daran später einmal« zu Rudolf Kass
ner: »Er ist mehr als ich, aber Sie werden zugeben, daß er von mir kommt.« Kassner, der 
ihm »weder das eine noch das andere zugeben« mochte, ist Gewährsmann dafür, dass sich 
Hofmannsthals »Ansicht über Rilke als Dichter« in kommenden Jahren – unter dem von 
Kassner wohl zu Recht vermuteten zeitweiligen Einfluss Rudolf Borchardts – so sehr »geän-
dert« habe, dass er in Rilke nur »die Materie zu einem Dichter« habe sehen können, »das 
Letzte fehle ihm, er, Rilke, sei kein Dichter« (Rudolf Kassner, Zum Briefwechsel zwischen 
Rainer Maria Rilke und der Fürstin Marie von Thurn und Taxis-Hohenlohe. In: Rudolf 
Kassner, Sämtliche Werke. Hg. von Ernst Zinn und Klaus E. Bohnenkamp. Bd. X. Pfullingen 
1991, S. 327). Schon am 9. Februar 1909 hatte er in Weimar Harry Graf Kesslers Eintreten 
für Rilkes »Neue Gedichte«, die »so konkret« seien und »so viel Fleisch« hätten, einschrän-
kend zurückgewiesen: »Ja, fast zu viel Fleisch! Es sei so, wie wenn alle Blumen zu stark dufte-
ten, alle Speisen zu stark schmeckten.« Als Kessler Rilke jedoch »verteidigte« und »einige sei-
ner Gedichte vor[las]«, »fand« »auch H[ofmannsthal] sie wunderschön« (Harry Graf Kessler, 
Das Tagebuch. Vierter Bd. 1906–1914. Hg. von Jörg Schuster. Stuttgart 2005, S. 557). Einen 
zuvor »innerlich construierten Aufsatz« über Rilke (vgl. SW XXXVIII, S. 544, Nr. 1112; s. 
auch Anm. 316) hatten die »Neuen Gedichte« jedenfalls umgestoßen (BW Rilke, S. 60).

315	Im Vormonat hatte Hofmannsthal auf die unerwartete Nachricht von Rilkes Tod im 
Sanatorium von Val-Mont Theodora von der Mühll am 4. Januar seine »Trauer um den 
armen so traurig in Montreux gestorbenen grossen und eigenthümlichen Künstler« bekundet 
(Hirsch, S. 327). Unter diesem Eindruck hatte er in einem Brief an Fürstin Marie von Thurn 
und Taxis versucht, sich über sein problematisches Verhältnis zu Rilke und dessen Werk klar 
zu werden. Das Schreiben ist nicht überliefert; den Inhalt aber skizziert die Fürstin in ihren 
»Erinnerungen an Rilke«: »En 1927, je me trouvais à Rome après le décès de notre ami. Je 
reçus une lettre de Hugo de Hofman[n]sthal, un autre ami très cher, qui m’annonçait de Sor-
rente (si je ne me trompe) sa venue à Rome, car il voulait me voir et parler avec moi de Rai-
ner Maria Rilke. Il vint donc et me dit qu’il désirait tant savoir de moi, qui les connaissait 
tous deux si bien, pourquoi, malgré son admiration sincère pour celui que nous avions perdu, 
pourquoi ils ne purent jamais se lier autant que ç’aurait été naturel – pourquoi quelque chose 
se mettait toujours entre eux et les empêchait de se comprendre jusqu’au bout. Nous en avons 
parlé longtemps alors, car je connaissais cet obstacle surgi entre les deux poètes et je l’avais 
toujours beaucoup regretté. Revenu à Vienne, j’écrivis à Hofman[n]sthal: ›Vous ne pouviez 
pas vous comprendre sans restriction aucune, car vous êtes le poète de la vie – de la vie belle, 
terrible, joyeuse, tragique … mais toujours de la vie – et luit était le poète de la mort! …‹ / Je 
ne crois pas que je me sois trompée, et plus je relis ses œuvres douloureuses, plus s’affermit 
cette impression qui frappa tant alors Hofman[n]sthal« (Princesse de la Tour et Taxis, Souve-
nirs sur Rainer Maria Rilke, publiés par Maurice Betz. Paris 1936, S. 90f.; Fürstin Marie von 
Thurn und Taxis-Hohenlohe, Erinnerungen an Rainer Maria Rilke. Deutsche Ausgabe, bes. 
von Georg H. Blokesch. Schriften der Corona I. München/Berlin/Zürich 1933, S. 42; vgl. 
insgesamt BW Thurn und Taxis, S. 239f.). Carl Jacob Burckhardt hatte schon Anfang Okto-
ber 1920 hellsichtig erkannt: »Für Sie ist sicher dieser Prager Deutsche schwieriger als für 
mich«, und in beeindruckender Tiefe und Ausführlichkeit dessen Gestalt und Werk kritisch 
analysiert und interpretiert, ohne dass Hofmannsthal schriftlich darauf eingegangen wäre 
(BW Burckhardt, S. 49f.).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp108

Gedichte, nicht ganz legitimes).316 Die Elegien dann sind, glaube ich, ein-
fach nicht gut – es fehlt ihnen an jener seltensten rhythmischen Inspirati-
on, welche allein diese höchste Dichtungsart legitimieren könnte.317 – Es 
ist mir sonderbar, wie viel bei solchen Anlässen geschrieben wird und 
wie wenig darunter stichhältige Kritik ist – alles bleibt bei den Deutschen 
im Guten u Bösen am Stoff haften. Ich grüße Sie vielmals.

Ihr Hofmannsthal

316	In Hirsch, S. 343, der Druckfehler: »Gesichte« statt: »Gedichte«. In der – wohl einzigen – 
Aufzeichnung zum geplanten Rilke-Essay, die Rudolf Hirsch (Hirsch, S. 339) in einem Notat des 
Jahres 1907 gefunden zu haben meint, heißt es: »Zum Schluss könnte man noch eines sagen: 
Gedichte dieser Art (sie existieren nur in der deutschen Litteratur […]) fixieren eine Haltung 
im Dasein. Diese fordert zunächst die Kritik heraus und wird misswillig mit einer idealen 
Jugendlichen Haltung verglichen und wohl gar als krank bezeichnet. Vielleicht aber handelt 
es sich hier um Seelen denen es auf ein eins und alles ankommt, […] um Seelen die in sich den 
Bogen des Schicksals stärker spannen als andere – und am Ende erstarren sie nur wovor andere 
auch erstarren – und nur wenn sie verzweifelten wären sie zu verwerfen. Verzweiflung ist aber 
hier wie dort nicht zu merken.« (SW XXXVIII, S. 545, Nr. 1113; SW XXXIX, S. 864)

317	Ein Exemplar der normalen Ausgabe der »Duineser Elegien«, die, nach den inzwischen 
vergriffenen 300 Exemplaren der Vorzugsausgabe, Ende Oktober 1923 im Insel-Verlag 
erschienen war, hatte Rilke am 11. Februar 1924 Hofmannsthal zugeleitet. Nachträglich zu 
dessen 50. Geburtstag am 1. Februar 1924 hatte er auf dem Vortitel die Widmung »Für Hugo 
von Hofmannsthal – im Februar 1924, dem Monat des Gedenktages –« und auf dem Spiegeltitel 
das Gedicht »Das Füllhorn« eingetragen (SW XL, S. 570, Nr. 2199; BW Rilke, S. 98f.; Rainer 
Maria Rilke, Sämtliche Werke. Hg. vom Rilke-Archiv. In Verbindung mit Ruth Sieber-Rilke 
besorgt durch Ernst Zinn. Zweiter Bd. Wiesbaden 1957, S. 149f.). Im Begleitbrief vom selben 
Tage hatte er angemerkt, es seien ihm »eben ein paar Verse« gelungen, »bei denen ich, kaum 
standen sie da –, die Empfindung hatte, daß ich sie Ihnen geben dürfe. Ich schreibe sie in die 
Elegien, die ohnehin seit einer Weile für Sie bereitlagen, und bin ganz bei der Sache in diesem 
stillen Beweis meiner Zuwendung und freundschaftlichen Bewunderung.« Am 19. Februar 1924 
hatte Hofmannsthal seinen etwas gewundenen Dank formuliert: »Sie schicken mir den Band 
Ihrer Werke, in welchem vielleicht der höchste Versuch in wunderbar einmaliger Sammelung 
Ihrer Kräfte unternommen ist: und Sie schmücken noch die erste Seite dieses genug gewichtigen, 
genug schönen Buches mit einem unvergleichlichen Gedicht in Ihrer Handschrift, durch dessen 
Zueignung Sie mir so viel Ehre als Freude bereiten« (BW Rilke, S. 98–100). Die Erste Duineser 
Elegie hatte er bereits im letzten Januardrittel 1912 kennengelernt, als Fürstin Marie von Thurn 
und Taxis sie ihm und Kassner »mit Herzklopfen« vorgelegt hatte: »Beide Freunde waren aufs 
tiefste ergriffen und würdigten sofort diese gewaltige Kraft« (Taxis, Erinnerungen an Rilke 
[wie Anm. 315], S. 42) – sehr zur Freude Rilkes, »da ihre Zustimmungen ja eigentlich von sehr 
verschiedenen Centren herkommen und eine besondere Bedeutung darin liegt, wenn sie sich so 
begegnen« (Rainer Maria Rilke und Marie von Thurn und Taxis, Briefwechsel. Besorgt durch 
Ernst Zinn. Mit einem Geleitwort von Rudolf Kassner. Bd. I. Zürich/Wiesbaden 1951, S. 97 
und 102). Hofmannsthal hatte daraufhin im »Januar 1912« ein Exemplar seines im Oktober/
November 1911 erschienenen »Jedermann« (s. SW IX, S. 106) »R.M.R. in stetem Gedächtnis 
und als ein Gegengeschenk für die Duineser Elegie« zugeschickt und am 8. Februar Rilkes 
Antwort erhalten: »Was schließlich Ihre eingeschriebenen Worte angeht, so war mirs überaus 
lieb, durch die Fürstin Taxis zu hören, daß Sie die ›Elegie‹ bei ihr kennen gelernt ja sogar sehr 
schön vorgelesen haben; daraus schloß ich schon, daß Sie gut von ihr dächten und, insofern sie 
eine Nachricht von mir ist, sie als gute Nachricht empfanden« (BW Rilke, S. 68f.). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 109

6. Hofmannsthal an Korrodi 318 

Rodaun 11. IV 27. 

lieber Dr Korrodi
ich wollte Ihren freundlichen Wunsch, übermittelt durch Dr Steiner,319 

gern erfüllen und schicke daher das Handexemplar des IVten Aufzuges 
des »Turm« in der neuen Fassung,320 u. meine, dass sich aus diesem eine 
geschlossene Scene gewinnen ließe, etwa mit der Überschrift:

Der Thronwechsel

(Scene aus dem Trauerspiel der Turm.) Ich meine ungefähr Seite 1 bis 
Seite 11.321 Vielleicht würde Dr Steiner ganz kurz u. einfach den Inhalt 

318	DLA: A: Hofmannsthal, 59.975. 1 Blatt. 4°, beidseitig beschrieben.
319	Eine persönliche Begegnung Hofmannsthals mit Steiner scheidet aus. Der jedenfalls 

bekundet, er habe den Dichter seit 1913 nicht mehr gesehen: »Alle die späteren Jahre suchte 
ich seiner inneren Laufbahn zu folgen und lebte mit seinem Werk, wie es sich langsam entfal-
tete« (Herbert Steiner, Begegnungen mit Dichtern [wie Anm. 137], S. 32). Der mithin schrift-
lich vorgetragene Wunsch ist nicht erhalten; auch in den Mitteilungen Korrodis an Steiner aus 
dieser Zeit (DLA), in denen Hofmannsthal nicht erwähnt wird, fehlen entsprechende Anhalts-
punkte. 

320	Es handelt sich um eine Abschrift der »Dritten Fassung« des vierten Aufzugs. Sie wird 
dem Zeitungsdruck zu Grunde gelegt und ist verloren, anders als ihre Vorlage: »26 fortlau-
fend paginierte Blätter« der »Aktniederschrift mit Reinschriftcharakter« (SW XVI.2, S. 266: 
IV/9H8; gedruckt ebd., S. 187–206). – Um die letztgültige Form seines Trauerspiels »Der 
Turm« hat Hofmannsthal, nach der frühen Bearbeitung von Calderons »Das Leben als 
Traum« (s.u. Anm. 322), »in immer neuen Anläufen von Sommer 1920 bis Spätherbst 1927 
gerungen« (SW XVI.1, S. 143). Von der ersten Fassung hatte er den ersten und zweiten Auf-
zug im Februar 1923, die restlichen drei Akte im Januar 1925 (erschienen Mitte Februar 1925) 
in seine »Neuen deutschen Beiträge« aufgenommen (SW XVI.1, S. 5–139). Eine zweite Fas-
sung (die erste Buchausgabe) war im Oktober 1925 als signierter Luxusdruck im Verlag der 
Bremer Presse herausgekommen (SW XVI.2, S. 7–123), gefolgt von der entscheidend umge-
stalteten dritten Fassung, die als zweite Buchausgabe unter der Jahreszahl 1927 Ende Januar/
Anfang Februar 1928 bei S. Fischer in Berlin veröffentlicht wird (SW XVI.2, S. 125–220; 
269). 

321	Der Abdruck in der »Neuen Zürcher Zeitung« vom 21. August 1927 (SW XVI.2, 
S. 269: D7) folgt Hofmannsthals Vorschlag und bietet unter dem Titel »Der Thronwechsel« – 
nach den Bühnenanweisungen (SW XVI.2, S. 187, 2–5) – den Auftritt der Woiwoden und die 
Abdankungsszene des vierten Aktes in Gestalt der in Anm. 320 genannten Reinschrift IV/9 
H8. Dabei werden die Richtigstellungen Hofmannsthals vom 20. Juni 1927 (s.o. Anm. 163) 
berücksichtigt: SW XVI.2, S. 189, Z. 31: »Graf Adam mit einem Offizier der Wache …« (statt 
»einem Pikett« in der handschriftlichen Vorlage: SW XVI.2, S. 351, Z. 10) und S. 194, Z. 2: 
»mit sechs Hartschierern« (im Buchdruck zu »sechs Offizieren« geändert; vgl. SW XVI.2, 
S. 269, Z. 9, und 351, Z. 28).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp110

des Stückes bis zu diesem Punkt erzählen.322 Dazu bemerke ich daß am 
Schluss von Act III. in der neuen Fassung der König Basilius den Sigis-
mund nicht zu erneutem Kerker, sondern zum Tode verurteilt.

Mit vielen Grüßen der Ihre
Hofmannsthal

PS. Das Mpt. erbitte ich baldigst zurück, ich brauche es dringend!323

322	Die namentlich nicht gekennzeichnete »Vorbemerkung der Redaktion« stammt fraglos 
aus der Feder Herbert Steiners: »Calderons ›Das Leben ein Traum‹ ist ein höchster Ausdruck 
des Dichters wie des Barockzeitalters überhaupt. Hier durchdringen sich uralte Motive: das 
um einer Prophezeiung willen ausgesetzte Kind, der in Einsamkeit und Wildnis heranwach-
sende Held, der Sohn, der den Vater besiegt und demütigt, und vor allem die Frage nach 
der Wirklichkeit unseres Daseins, nach der Grenze zwischen Traum und Leben. Hugo von 
Hofmannsthal, früh von dem ›nie veraltenden Stoff‹ ergriffen, hat ihn vor fast einem Viertel-
jahrhundert aufgenommen, aber seine freie Bearbeitung nicht abgeschlossen und ihn erst in 
dem fünfaktigen Trauerspiel ›Der Turm‹ endgültig gestaltet und zu einem völlig neuen Schluß 
geführt. Das Motiv von Traum und Leben, eines der wesentlichen im Werk des alten wie 
des heutigen Dichters, hat sich gleichsam in des Innere des Helden zurückgezogen. / Rudolf 
Alexander Schröder hat an dieser Stelle (20. Juni 1926) auf den ›Turm‹ als den Höhepunkt 
von Hofmannsthals dichterischem Schaffen hingewiesen, als auf ein Werk, ›aus dem uns das 
Bild unserer eigenen Zeit entgegentritt‹. Wir dürfen heute einen großen Teil des vierten Akts 
in einer, gegenüber der (im Verlag der Bremer Presse, München, 1925 in kleiner Auflage 
erschienenen) ersten Ausgabe ganz umgearbeiteten Fassung vorlegen. / Das Drama spielt in 
›einem Polen des 17. Jahrhunderts, mehr der Sage, als der Geschichte‹. Der Inhalt ist folgen-
der: Sigismund, der einzige Sohn des Königs Basilius, ist, seiner Herkunft unbewußt, im ein-
samsten Kerker aufgewachsen, fern von Menschen, einzig sein Hüter und Lehrer Julian, ein 
Edelmann, der ihn zum Werkzeug großer ehrgeiziger Pläne machen will, und dessen Diener 
Anton dürfen zu ihm. In Zeiten allgemeiner Erschütterung des Reiches und auf langen Krieg 
folgenden Aufruhrs werden Sigismund und Julian an den Hof gebracht. Die Zusammen-
kunft mit Basilius, der sich als sein Vater zu erkennen gibt, endet damit, daß Sigismund ihn 
zu Boden schlägt und zum Tode verurteilt wird. Er wird angesichts des Königs und des Vol-
kes zum Schafott geführt, aber auf diesem Gange von den Sträflingen und den Großen befreit 
und zum Herrscher ausgerufen. Hier setzen die folgenden Szenen ein.« – Hofmannsthal hatte 
sich seit Herbst 1901 mit einer Bearbeitung des Calderonschen Dramas »La vida es sueño« 
beschäftigt. Bruchstücke aus dem ersten, zweiten und vierten Aufzug werden unter dem Titel 
»Das Leben ein Traum. Fragmente einer freien Bearbeitung« (mit der beigefügten Jahreszahl 
»1902«) in der Pfingstbeilage der Wiener Tageszeitung »Die Zeit« am 15. Mai 1910 (S. 1–5) 
veröffentlicht (vgl. SW XV, S. 175: 6D2). Vorangestellt ist eine Vorbemerkung Hofmannsthals, 
in der das zitierte Wort vom »niemals veraltenden Stoff« fällt (SW XV, S. 165). Die Angabe 
zu Ort und Zeit des Dramas paraphrasiert den Hofmannsthalschen Wortlaut: »Schauplatz: 
Ein Königreich Polen, aber mehr der Sage als der Geschichte. / Zeit: Ein vergangenes Jahr-
hundert, in der Atmosphäre dem siebzehnten ähnlich« (SW XIV.1, S. 8; SW XIV.2, S. 6).– 
Rudolf Alexander Schröders Aufsatz »Der Turm« war am 20. Juni 1926 in der »Neuen Zür-
cher Zeitung« und den »Münchner Neuesten Nachrichten« erschienen (s.o. Anm. 139). Der 
zitierte Satz lautet: »Und grauenvoll: aus diesem Bild tritt uns Zug um Zug mit einem gespen-
stischen Reichtum der Stufungen und der Beziehungen das Bild unsrer eigenen Zeit und ihrer 
hoffnungslosen Infernos entgegen« (Rudolf Alexander Schröder, Gesammelte Werke II [wie 
Anm. 139], S. 858).

323	Im gleichen Sinn mahnt Hofmannsthal am nächsten Tag, dem 12. Mai, Konrad Maril 
(1889–1936), den Leiter des Bühnenvertriebs und der Auslandsabteilung des S. Fischer Ver-

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 111

Anhang

Eduard Korrodi
Hugo von Hofmannsthal † 324

»Um großen Meisters trauervollen Preis / Vernehmet nun aus schatten-
haftem Munde.«325 Der Schreibende wäre dieses Preises nicht fähig, auch 
wenn ihn die Trauerbotschaft nicht so tief erschüttert hätte, denn der 
Dichter Hugo v. Hofmannsthal, Ehre und Glanz des österreichischen 
Schrifttums, der einzige, dessen Gedicht in der deutschen zeitgenössi-
schen Literatur immer noch ein Geheimnis blieb, der einzige, der be-
rühmt und unbegriffen, umhuldigt und tief verkannt sein konnte und 
aus all diesem Ungeklärten sein Zauberbild schuf – er war vielen, wenn 
von hohen und letzten Dingen, vom Ursprung der Poesie, der Magie der 
Sprache die Rede war, der Führer in einem fast absoluten Sinn, ja der 
Verführer zu dem wesenhaft Schönen, wie er es fühlend verstand. – Nun 
hat der Tod den Dichter berührt. In dem beispiellosen Zaubergedicht 
spricht der Tod zum Dichter:

»In jeder wahrhaft großen Stunde,
Die schauern deine Erdenform gemacht,
Hab ich dich angerührt im Seelengrunde
Mit heiliger, geheimnisvoller Macht.«326

Die erste Kunde aus Wien bringt den Tod Hofmannsthals tragisch ver-
quickt mit dem eines Sohnes des Dichters, der sich am Tag vorher im 
elterlichen Haus in Rodaun erschossen hat. – Der327 Vater traf bei der 

lags (Peter de Mendelssohn, S. Fischer und sein Verlag [wie Anm. 6], S. 913; BW Fischer, 
S. 884), er brauche weitere »Correcturen […] dringend sofort für Reinhardt […] etc.« Denn 
das »Wichtigste« sei »natürlich jetzt möglichst schnell Ex. in der Hand zu halten« (SW XVI.2, 
S. 459). 

324	K20. 
325	Schlussverse aus dem Gedicht »Zu einer Totenfeier für Arnold Böcklin«, das Hofmanns

thal 1901 als »Prolog« zum »Tod des Tizian« geschrieben hatte, aus Anlass einer Auffüh-
rung des 1892 entstandenen »Fragments als Totenfeier für Arnold Böcklin im Künstler-
hause zu München den 14. Februar 1901«: SW III, S. 224, Z. 33f.; zur Druckgeschichte s. 
SW III, S. 737f. Als eigenständiges Gedicht aufgenommen in: »Die gesammelten Gedichte« 
(Leipzig 1907, S. 61–64), »Die Gedichte und Kleinen Dramen« (Leipzig 1911, S. 87–88) und 
»Gedichte« (Leipzig 1922, S. 82–83).

326	Der Tor und der Tod: SW III, S. 71, Z. 10–14.
327	Lies: Den.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp112

Einsegnung der Leiche des Sohnes ein Hirnschlag. Er verschied, ohne 
das Bewußtsein wieder erlangt328 zu haben.

**

Wenn Hofmannsthal auch nur 35 Jahre alt geworden ist, so ist seine 
literarische Figur doch fast schon 40 Jahre sichtbar. Hermann Bahr hat 
den zauberhaften Jüngling beschrieben,329 dem mit achtzehn Frühlingen 
unter den Namen Loris Melikow, Theophil Morren330 Verse von betö-
render Schönheit gelangen. Der »Schmelz der ungelebten Gefühle«� war 
so echt, der Takt des Dichters so unerhört, daß nur das Wunderbare 
dichterischer Schöpfung diese Frühreife nicht erklären, aber manifestie-
ren konnte. Jede Leistung Hofmannsthals hat organischen Anteil an sei-
nem Lebenswerk. Daß er mit einer Dissertation über Victor Hugo331 
als Romanist in Wien promovierte, deutete seine Weltweite an, kündete 
die mehr grillparzerisch als goethesch visierten, habsburgisch-spanisch 
gefärbten Weltliteraturtendenzen des Dichters voraus. – Mit 33 Jahren 

328	Lies: wiedererlangt
329	Hermann Bahr, Loris. In: Studien zur Kritik der Moderne. Frankfurt a.M. 1894, S. 122–

129; nachgedruckt in: BW Bahr. Bd. II, S. 776–781; dort auch weitere Äußerungen Bahrs 
über den jungen Hofmannsthal.

330	�����������������������������������������������������������������������������������������Es war Hofmannsthal als Schüler einer öffentlichen Lehranstalt – in seinem Fall des Aka-
demischen Gymnasiums in Wien – verboten, unter eigenem Namen zu publizieren. Daher 
wählt er den russischen obersten Sicherheitsbeamten und Innenminister General Michael 
Tarielowitsch Loris-Melikow (1826–1888) zum Namenspatron – »mein ›Dichtername‹ Loris 
ist mir durch einen Zufall hangen geblieben, er hat nichts anagrammatisches, noch sonst zau-
berhaftes an sich«, erklärt er Richard Dehmel am 19. Februar 1894 (HB 21 /22. 1979, S. 14) – 
und zeichnet seine Gedichte und Essays zwischen Oktober 1890 und Dezember 1893 mit 
»Loris Melikow« oder schlicht »Loris« (vgl. Max Mells Nachwort zu »Loris. Die Prosa des 
jungen Hugo von Hofmannsthal«. Berlin 1930, S. 269; Martin Stern: Hofmannsthals Pseud-
onym »Loris«. In: HB 8/9, 1972, S. 181f., sowie Hans-Georg Schede. In: HJb 6. 1998, S. 9f.). 
Unter dem Pseudonym »Theophil Morren (Wien)« war 1891 das Erstlingswerk »Gestern. 
Studie in einem Akt, in Reimen« erschienen (SW III, S. 5–35 und 297–330).

331	Korrodi verwechselt Hofmannsthals Dissertation mit dessen Habilitationsschrift. Die 
handgeschriebene, am 6. Mai 1898 eingereichte Dissertation »Über den Sprachgebrauch bei 
den Dichtern der Plejade« ist, bis auf einen Teil der Einleitung (SW XXXII, S. 287f.), seit 
1945 verschollen (vgl. ebd., S. 1075–1078). Die interessierte Öffentlichkeit hatte von ihr keine 
Kenntnis, wohl aber von Hofmannsthals Habilitationsschrift »Studie über die Entwickelung 
des Dichters Victor Hugo«, die er 1901 »der Philosophischen Facultät der Universität Wien 
überreicht / behufs Erlangung der venia legendi für das Gebiet der romanischen Philologie«. 
Sie erscheint 1901 (unvollständig) im Selbstverlag; 1904 folgt eine erste (gekürzte) Buchaus-
gabe in der Reihe: Die Dichtung. Hg. von Paul Remer. Bd. III, bei Schuster und Loeffler in 
Berlin und Leipzig; 1925 publiziert der Verlag der Bremer Presse in München den vollständi-
gen Text unter der Überschrift »Versuch über Victor Hugo« als »Sonderveröffentlichung der 
Neuen Deutschen Beiträge« in einer Auflage von 1 200 Exemplaren (SW XXXII, S. 220–281 
und 979–989). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 113

gab er schon »Die prosaischen Schriften gesammelt« heraus.332 Auch 
das gehörte zur Schicksalslinie des Dichters, ein vorzeitiges herbstliches 
Gefühl. Es gibt denn auch kein zweites Dichterschicksal in der jetzigen 
deutschen Literatur, das den Preis des Frühruhmes so teuer bezahlt hätte 
und mit so großartiger Entschlossenheit nach der lyrischen Epoche die 
Aufgaben des Mannes übernahm. Seine »erfundenen Gespräche und 
Briefe«333 über Gedichte, über den Goetheschen Tasso, die Unterhal-
tungen über die Schriften von Gottfried Keller, die Reden über Shake-
speares »Könige und große Herren«;334 diese Prosastücke und ihrer noch 
viele mehr, in denen das Tiefe an der Oberfläche schimmert,335 scheinen 
von einem späten Meister im Abendrot seines Lebens geschrieben zu 
sein. Weisheit ist ihnen zugeboren. Wären später Geschlechter in Irrtü-
mern über Leben und Folge der Hofmannsthalschen Werke verstrickt, 
sie würden die umgekehrte These vertreten: Daß dieser Dichter zu ho-
hen Jahren gekommen sein mußte, ohne Jugend, aus der Fülle des Alters 
geschöpft habe. – Dies Leben mit seinem andern Lebensgesetz hat seine 
eigene Sternenbahn.

Der Mann fühlte nicht mehr s i c h  in der Mitte der Dinge. Er dichtete 
in geheimnisvollen Zusammenhängen ein Oesterreich des Volkstums, 
und wenn das politische336 aus den Fugen ging, so lebt das andere in 
seinem Werke weiter. Er hat notiert, wie das Kind Grillparzer auf dem 
Schoß der Amme als Erstes den Text der »Zauberflöte« vernahm und 
wie auf diese Weise das Zauberstück und österreichische Melodie im 
kindlichen Gefühl sich verankerte.337 Hofmannsthal hat im Erbe seines 
vielgemischten, deutschen, italienischen und jüdischen Blutes,338 von 

332	S.o. Anm. 45.
333	Die Bezeichnung »Erfundene Gespräche und Briefe« ist eine Prägung Hofmannsthals, 

die er schon 1902 in einer Titelliste verwendet (SW XXXI, S. 231 und 233). 1924 stellt er sie 
über die zweite Abteilung des zweiten Bandes der »Gesammelten Werke« (S. 173), welche die 
hier genannten Gespräche »über Gedichte« (1903; jetzt in: SW XXXI, S. 74–86), »über den 
›Tasso‹ von Goethe« (1906; SW XXXI, S. 107–117) und »über die Schriften von Gottfried 
Keller« (1906; SW XXXI, S. 99–106) umfasst. 

334	Der Festvortrag »Shakespeares Könige und große Herren«, den Hofmannsthal auf der 
Generalversammlung der Deutschen Shakespeare-Gesellschaft am 29. April 1905 in Weimar 
gehalten hatte, war 1907 in den Ersten Band der »Prosaischen Schriften gesammelt« und 1924 
in den dritten Band der »Gesammelten Werke« eingegangen; jetzt: SW XXXIII, S. 76–92.

335	S.o. S. 75 mit Anm. 232.
336	Lies: Politische
337	S.o. Anm. 55.
338	S.o. Anm. 244.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp114

Mutterseite her einen Schuß niederösterreichischen Blutes.339 Daher 
fehlte dem gescholtenen Aestheten der Zusammenhang mit dem Volks-
tümlichen nie. Daher hat die Musik mit ihm eine Bindung notwendig 
eingehen müssen. Das Bündnis Richard Straußens mit Hofmannsthal 
ist geistesgeschichtlich gesehen etwas völlig Neues. Wie im Leben der 
deutschen Dichter irgendwann einmal die Philosophie einbrach, muß-
te in Oesterreich, dem die Musik alle transzendenten Bedürfnisse still-
te, einmal der Dichter und der Musiker im gemeinsam Schöpferischen 
kommunizieren. Und wie Oesterreich das Theatralische in der Kunst 
und auf der Bühne leidenschaftlich umworben hat, ist es kein Zufall, 
daß Hofmannsthal seinen österreichischen Spielleiter großer Prägung, 
Max Reinhardt, gefunden hat. »Jedermann« und das »Salzburger Große 
Welttheater!«340 Wer sie nicht im Hintergrundschauspiel Salzburgs er-
lebt hat, weiß noch nicht, wie kühn Hofmannsthal seinen Barock-Traum 
träumen konnte, einen Traum, in dem »die Träume Traum sind« wie in 
Calderons Spiel, daß der Dichter an »die Urform des abendländischen 
Schauspiels«� rührte und wie er in allen seinen Werken in der heimatlich 
begründeten Schöpfung der europäischen Dichter deutscher Sprache 
war: Ein Borger aus ewigem Vorrat, aber ein Verwandler und Zauberer 
des Gestern in das Heute.

Und dennoch gilt von Hofmannsthal, dem mächtigsten Bildungs- und 
Traditionsdichter[,] das bewundernde Wort des Todes an den Toren:

»Wie wundervoll sind die Wesen,
Die, was nicht deutbar, dennoch deuten,
Was nie geschrieben wurde, lesen,
Verworrenes beherrschend binden,
Und Wege noch im Ewig-Dunkeln finden.[«]341

In viel Ungeschriebenem hat dieser Dichter gelesen – nicht zuletzt in 
Menschen. Wer seiner Gegenwart dann und wann teilhaftig war, hat ihn 
bewundern müssen. Er hatte viele Freunde und wird keinen verlieren. 
Wer er aber war, weiß seine Zeit nicht. Ich berufe mich auf sein bewegtes 
Wort: Es wäre ein einziger, der das Buch über ihn und mit ihm schreiben 

339	S.o. Anm. 82. 
340	Lies: »… Welttheater«!
341	Schlussverse des Todes in »Der Tor und der Tod«: SW III, S. 79, Z. 38–S. 80, Z. 4.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 115

könnte. Der Schweizer, den Hofmannsthal meinte und dem er in treue-
ster Freundschaft verbunden war,342 möge es uns schenken, damit das 
Bild der wahrhaft magischen Persönlichkeit Hugo von Hofmannsthals 
rein und unverfälscht die Werke in den Wandel der Zeit begleite. 

Eduard Korrodis Beiträge 
über Hugo von Hofmannsthal

K1: Hugo v. Hofmannsthals prosaische Schriften. Von Eduard Korrodi. 
In: Der Lesezirkel. IV. Jg., Heft 8 (März 1917), S. 111–114 

K2: E.K., Hugo von Hofmannsthal. In: Neue Zürcher Zeitung, 29. März 
1917. Zweites Morgenblatt, Nr. 551, S. [1]

Ankündigung der Rede »Österreich im Spiegel seiner Dichtung«

K3: E.K., Die Rede Hugo von Hofmannsthals. In: Neue Zürcher Zei-
tung, 31. März 1917, Nr. 565, S. [5]

Nachdruck: SW XXXIV, S. 857–860

K4: E.K., Die europäische Idee. Nach einem Vortrag Hugo von 
Hofmannsthals. In: Neue Zürcher Zeitung, 3. April 1917. Erstes 
Abendblatt, Nr. 590, S. [1f.]

Nachdruck: SW XXXIV, S. 1283–1285

K5: E.K., Kritische Prosa. In: Neue Zürcher Zeitung, 18. November 
1917. Zweites Sonntagblatt, Nr. 2170, S. [1f.]

K6: E.K., Beethoven. Die Feier des Lesezirkels Hottingen. In: Neue Zür-
cher Zeitung, 12. Dezember 1920, Siebtes Blatt. II. Sonntagausgabe, 
Nr. 2053, S. [1]

K7: E.K., Die beiden »Welttheater«. In: Neue Zürcher Zeitung, 16. Sep-
tember 1922. Erstes Morgenblatt, Nr. 1206, S. [1f.]

K8: E.K., Ein Dankeswort an Hugo von Hofmannsthal. In: Neue Zür-
cher Zeitung. 1. Februar 1924. Zweites Morgenblatt, Nr. 157, S. [1f.]

K9: E.K., Die Festschrift für Hugo von Hofmannsthal. In: Neue Zürcher 
Zeitung, 27. Juni 1924. Erstes Morgenblatt, Nr. 953, S. [1f.]

342	Gemeint ist Carl Jacob Burckhardt.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp116

K10: k., Strauß’ und Hofmannsthals Briefwechsel. In: Neue Zürcher 
Zeitung, 10. Januar 1926. Bl. 5. Zweite Sonntagausgabe, Nr. 43

K11: E.K., Von Hebel zu Hofmannsthal. In: Neue Zürcher Zeitung, 
19. September 1926. Bl. 8. Erste Sonntagausgabe, Nr. 1498

Literarische Beilage: Zum 100. Todestage Johann Peter Hebels (22. Sep-
tember.) 

K12: E.K., Hofmannsthals »Deutsches Lesebuch«. In: Neue Zürcher 
Zeitung, 6. Februar 1927. Bl. 5. Zweite Sonntagausgabe, Nr. 198 

K13: E.K.; Hofmannsthals »Deutsches Lesebuch«. II. In: Neue Zürcher 
Zeitung, 8. Februar 1927. Bl. 5. Abendausgabe, Nr. 211

K14: E.K., Salzburger Tage. I. Ein internationaler Kritiker-Kongreß. In: 
Neue Zürcher Zeitung, 26. August 1927, Nr. 1432

K15: E.K., Salzburger Tage II. Jedermann. Kabale und Liebe. Ein Som-
mernachtstraum in Leopoldskron. In: Neue Zürcher Zeitung, 30. Au-
gust 1927. Bl. 5. Abendausgabe, Nr. 1453 

K16: E.K., Oesterreichisches Tagebuch. Tag in Salzburg. In: Neue Zür-
cher Zeitung, 9. September 1927. Bl. 6. Abendausgabe, Nr. 1512 

K17: E.K., Oesterreichisches Tagebuch. Von des Leibes Wohlfahrt. An 
den Seen. In: Neue Zürcher Zeitung, 11. September 1927. Bl. 4. Zwei-
te Sonntagausgabe, Nr. 1519 

K18: E.K., Oesterreichisches Tagebuch. Begegnungen mit Schriftstel-
lern. In: Neue Zürcher Zeitung, 20. September 1927. Bl. 6. Abend-
ausgabe, Nr. 1574 

K19: k., Neue Bücher. Das Schrifttum als geistiger Raum der Nation. Von 
Hugo von Hofmannsthal. Verlag der Bremer Presse, München. In: 
Neue Zürcher Zeitung. 15. Januar 1928. Erste Sonntagausgabe, Nr. 72 

Literarische Beilage, S. [2] 

K20: E.K., Hugo v. Hofmannsthal †. In: Neue Zürcher Zeitung, 16. Juli 
1929. Bl. 5. Abendausgabe, Nr. 1387 

Nachdruck in diesem Band, S. 111–115

K21: k., Ein Hofmannsthal-Heft. In: Neue Zürcher Zeitung, 11. August 
1929. Bl. 3. Erste Sonntagausgabe, Nr. 1542 

Literarische Beilage: In Memoriam Hugo von Hofmannsthal, S. [2] 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 117

K22: E.K., Zeitschriften. Das Hofmannsthal-Heft der »Neuen Rund-
schau«. In: Neue Zürcher Zeitung, 10. November 1929. Bl. 3. Erste 
Sonntagausgabe, Nr. 2168

Literarische Beilage, S. [1f.] 

K23: E.K., Kritische Schriften. II. Das »Buch der Freunde«. Von Hugo 
von Hofmannsthal. In: Neue Zürcher Zeitung, 20. November 1929. 
Bl. 1. Morgenausgabe, Nr. 2246 

In die Anzeige aufgenommenen sind die Aphorismen der Seiten 21 bis 
23 des Buches

K24: E.K., Corona. Eine neue Zeitschrift. In: Neue Zürcher Zeitung, 
22. Juni 1930, Nr. 1233

Nachdruck: Korrodi, Feuilletons, S. 158–160

K25: E.K., Literarhistorie für das Leben. II. In: Neue Zürcher Zeitung, 
6. Januar 1931, Nr. 53

Zu Max Kommerells Frankfurter Antrittsvorlesung über »Hugo von 
Hofmannsthal«

Nachdruck: Korrodi, Feuilletons, S. 69f.

K26: E.K., Die Berührung der Sphären. Prosaschriften Hugo von 
Hofmannsthals. In: Neue Zürcher Zeitung, 24. Mai 1931. Bl. 8. 
Zweite Sonntagausgabe, Nr. 987 

K27: E.K., Tagebuch. Tristia ex Vindobona. In: Neue Zürcher Zeitung. 
17. Mai 1932. Bl. 6. Abendausgabe, Nr. 911 

Besuch in Rodaun

K28: E.K., Ein nachgelassenes Werk Hugo von Hofmannsthals. In: 
Neue Zürcher Zeitung, 20. November 1932. Bl. 2. Erste Sonntagaus-
gabe, Nr. 2155, S. [1f.]

Zu Hugo von Hofmannsthal, Andreas oder Die Vereinigten. Fragmen-
te eines Romans. Mit einem Nachwort von Jakob Wassermann. Berlin: 
S. Fischer 1932

K29: E.K., Das Bergwerk zu Falun. Aus dem Nachlaß Hofmannsthals in 
der »Corona«. In: Neue Zürcher Zeitung, 18. Dezember 1932. Bl. 3. 
Erste Sonntagausgabe, Nr. 2385: Bücherbeilage 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp118

K30: E.K., Deutsches Tagebuch IV. Hofmannsthals »Welttheater« in 
Berlin. In: Neue Zürcher Zeitung, 5. März 1933, Nr. 396 

Nachdruck: Korrodi, Feuilletons, S. 176f.

K31: k., Aus Tagebüchern. In: Neue Zürcher Zeitung, 13. Februar 1936. 
Bl. 5. Abendausgabe, Nr. 258 

K32: E.K., Beethoven. Die zweite Rede Hugo von Hofmannsthals. In: 
Neue Zürcher Zeitung, 3. Dezember 1937. Bl. 7. Abendausgabe, Nr. 2187 

K33: E.K., Hofmannsthals »Großes Welttheater« (Schauspielhaus, 
2. Dezember). In: Neue Zürcher Zeitung, 4. Dezember 1939. Bl. 2. 
Morgenausgabe, Nr. 2051 

K34: E.K., Erinnerungen an Hofmannsthal. In: Neue Zürcher Zeitung, 
1. Oktober 1942. Bl. 1. Morgenausgabe, Nr. 1555

Zu Carl J. Burckhardt, Erinnerungen an Hofmannsthal

K35: E.K., Zehn Jahre »Corona«. In: Neue Zürcher Zeitung, 30. Mai 
1943. Bl. 4. Sonntagausgabe, Nr. 861

K36: E.K., Hofmannsthals »Turm«. Schauspielhaus 5. Juni. I. In: Neue 
Zürcher Zeitung, 7. Juni 1943. Bl. 2. Morgenausgabe, Nr. 899 

K37: E.K., Hofmannsthals »Turm«. Schauspielhaus 5. Juni. II. In: Neue 
Zürcher Zeitung, 8. Juni 1943. Morgenausgabe, Nr. 906. Bl. 2

K38: E.K., Meisterwerke deutscher Sprache II. Bemerkungen zu Emils 
Staigers Aufsätzen. In: Neue Zürcher Zeitung, 11. Juli 1943, Nr. 1080

Zu Hofmannsthals »Der Schwierige«

Nachdruck: Korrodi, Feuilletons, S. 73–75

K39: E.K., Hugo von Hofmannsthal zum Gedenken. Brief an einen 
Literaturfreund. In: Neue Zürcher Zeitung, 30. Januar 1944. Bl. 3: 
Sonntagausgabe, Nr. 166: Literatur und Kunst

K40: E.K., »Cristinas Heimreise«. Schauspielhaus (26. Oktober). In: 
Neue Zürcher Zeitung, 28. Oktober 1944. Bl. 2. Morgenausgabe, 
Nr. 1834, S. [1f.]

K41: E.K., Die Erzählungen Hugo von Hofmannsthals. In: Neue Zür-
cher Zeitung, 1. Januar 1946, Nr. 6 (1). Bl. 6: Literatur und Kunst

K42: E.K., Gedenken an Hugo von Hofmannsthal. In: Neue Zürcher 
Zeitung, 16. Juli 1949. Morgenausgabe, Nr. 1466

Nachdruck: Korrodi, Feuilletons, S. 298f.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi 119

K43: E.K., Das gerettete Venedig«. Zürcher Festspiele. In: Neue Zürcher 
Zeitung, 24. Juni 1950. Bl. 4. Morgenausgabe, Nr. 1330

K44: Brief an Herrn Chefredakteur W. Bretscher, gez. Eduard Korrodi. 
In: E.K., Erlebte Literatur. Olten MCMLII. 56. Publikation auf Ver-
anlassung von William Matheson für die Vereinigung Oltener Bü-
cherfreunde. Weihnachten 1952, S. [7–10]

K45: Salzburger Notizen über Hugo von Hofmannsthal. Vorabend. In: 
E.K., Erlebte Literatur (wie K44), S. 73–84

K46: p.f., Schweizer Besuch in Wien. Gespräch mit Dr. E.C. In: Frem-
den-Blatt. Wien, 6. Mai 1917, S. 8

K47: Verkannte Dichter unter uns? Eine Rundfrage. [Zürich 1926], 
kl. 8°, Broschur. 56 S. 

Das Titelschildchen auf dem Einbanddeckel: 

Verkannte Dichter unter uns | Eine Rundfrage | von Dr. Eduard Korrodi
S. [3]: Verkannte Dichter unter uns? | Eine Rundfrage. 
S. [5–]6: Verkannte Dichter unter uns? | Eine Rundfrage. | Vorbemer-
kung.
Der Steller dieser Enquete führt kein anderes Vorhaben im Schilde, als 
diese hartnäckig immer wiederkehrende Frage dem Konversationsge-
plätscher zu entziehen und sie in die Metaphysik des Ruhmes und in das 
Reich zeitlicher und überzeitlicher Wirkungen hinüberspielen zu lassen, 
ganz im Gegensatz zu jenem Urteil des Franzosen, der Goethe und Zel-
ter mit seiner Erklärung belustigte: »Was soll ich für die Nachwelt tun, 
hat denn die Nachwelt etwas für mich getan?«
Der Fragesteller erklärt sich befriedigt, wenn durch den Widerspruch der 
Standpunkte die ganze Hinterhältigkeit des Problems aufgewiesen wird, 
der Frage nach den verkannten Dichtern die nach den überschätzten 
Autoren korrespondiert und endlich das Schauspiel offenkundig wird, 
wie selbst eine neue Stufe der Verkennung den Ruhm des Berühmten 
gefährdet.
Oder führte der Fragesteller doch noch anderes im Schild? Wollte er 
über einen Umweg zu denen reden, die sich, wie die Schweizer als gan-
zer Stamm im deutschen Schrifttum zuweilen nur als Metöke geduldet 
fühlen, wie wohl sie es selber waren, die sich in ihre Friedensarche ver-
kapselten, sich zur »Nationalliteratur im Winkel« konstituierten, gegen 
deren Prätentionen zu kämpfen, Pflicht schweizerischer Kritik ist; denn 
nur die »Tonlosen« leugnen den Lebenszusammenhang schweizerischen 
und deutschen Schrifttums.
Der Fragesteller darf sich ehrlich freuen, daß aus allen deutschen Gau-
en zur Erörterung des Problems beigetragen wurde, ja daß ein paar 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klaus E. Bohnenkamp120

gute Geister sich zu einer Ausführlichkeit entschlossen, deren Gewicht  
hier zu loben sich nicht ziemt, aber doch nicht verschwiegen zu werden 
braucht.
Ostern 1926.
Eduard Korrodi (Zürich).343

Hofmannsthals Antwort (ohne Überschrift) auf S. 7–9, gez.: Ihr / 
Hofmannsthal.

K48: In Memoriam Hugo von Hofmannsthal. Separatabdruck aus der 
Neuen Zürcher Zeitung. [Zürich 1929], kl. 8°; Broschur. 45 S. 

S. [4]: Bemerkung

Dieser Privatdruck der Neuen Zürcher Zeitung sammelt die Beiträge der 
beiden »Literarischen Beilagen« (Nr. 1542 und 1584) zur Erinnerung an 
Hugo von Hofmannsthal. – Außerdem sind in unserm Blatt der redak-
tionelle Nachruf von Eduard Korrodi (Nr. 1387), ein Aufsatz von Paul 
Stefan (Nr. 1399) und die Trauerrede von Rudolf Alexander Schröder 
(Nr. 1458) erschienen.
Wen dieses Maß unserer Totenklage erstaunt, dem antworten wir: Wir 
haben diesen Dichter geliebt.
Treue bewährt die dauernde Verehrung!
Ed. Korrodi.

Auf Korrodis »Bemerkung« (S. 4) folgen: Rudolf Alexander Schrö-
ders Gedicht »Dem Dichter ins Stammbuch« (S. 5f.), »Hofmannsthal« 
von Rudolf Borchardt (S. 7–12), »Skizzen zu einem Bildnis« von Max 
Mell (S. 13–18); »Das Tagebuch eines Willenskranken« von Loris 
(S. 19–32), »Worte der Freundschaft« von Jakob Wassermann und 
Konrad Burdach (S. 33 und 33–36), »Die Frau ohne Schatten« von 
Herbert Steiner (S. 37–41) und »Hofmannsthal und die Jüngsten« 
von Carl Helbling (S. 42–45).

K49: -ff., Vortrag über Hofmannsthal und Rilke. In: Neue Zürcher Zei-
tung, 14. November 1930, Nr. 2201: Lokales 

Besprechung von Eduard Korrodis Vortrag im Dramatischen Verein Zü-
rich am 12. November 1930.

343	Es handelt sich um eine übergangene Fassung jener einleitenden, mit »Ed. Korrodi« 
gezeichneten Bemerkung, die Korrodi dem ersten Teil der Antworten auf seine Rundfrage in 
der »Neuen Zürcher Zeitung« vom 4. April 1926 vorangestellt hatte. Abgesehen von stilistischen 
Einzelheiten fehlt naturgemäß der o. zitierte Hinweis (Anm. 287) auf die künftige Abfolge der 
Beiträge. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthal und das Buch »Kohelet« 121

Heinz Rölleke

»Und immer weht der Wind« 
Hofmannsthal und das alttestamentarische Buch »Kohelet«

Das Buch »Kohelet« des Alten Testaments, auch unter den Titeln »Der 
Prediger Salomo« oder »Ecclesiastes« überliefert, entstand wahrschein-
lich im 3. Jahrhundert vor Christus. Vor allem die Eingangskapitel gehö-
ren zu den bekanntesten Texten der sogenannten biblischen Weisheits-
bücher. Das kann allein schon die Tradition einiger ›Geflügelter Worte‹ 
durch die Jahrhunderte bezeugen wie etwa die folgenden Sätze oder 
Wendungen: »Es ist alles ganz eitel«; »Nimmersatt«; »Und geschiehet 
nichts Neues unter der Sonne«; »Ein jegliches hat seine Zeit«; »Sich güt-
lich tun«; »Viel Büchermachens ist kein Ende«.1

Spuren eines Einflusses auf das Werk Hofmannsthals scheinen sich 
etwa im Auftrittsmonolog des »Jedermann«2 zu finden, wenn er mit sei-
nem stattlichen »Haus«, seinem »Hausgesind« oder seinen »Meierhöf 
voll Vieh« prahlt;3 denn auch »Kohelet« rühmt sich der von ihm gebau-
ten »Häuser«, in denen sein »Gesinde, im Hause geboren« für ihn arbei-
tet, sowie seiner großen »Habe an Rindern und Schafen«.4 

Diese Übereinstimmungen oder Ähnlichkeiten sind allerdings nur 
indirekt, weil die direkte Vorlage für Jedermanns Eingangsmonolog 
eine Dichtung des Hans Sachs ist. Die Textpassage findet sich nicht in 
Hofmannsthals Hauptquelle, dem »Everyman« aus dem 15. Jahrhundert.5 
So gestaltete sie Hofmannsthal nach seiner zweiten »Jedermann«-Quelle, 

1	 Das sind die von Georg Büchmann in »Geflügelte Worte« (Berlin 1926, S. 29f.) sozusagen 
als kanonisch angeführten Stellen; man kann unter anderen noch folgende hinzufügen: 
»Zweisamkeit ist besser als Einsamkeit«, »Besser der Tag eines Todes als der Tag einer Geburt« 
oder »Wer (andern) eine Grube gräbt, wird selbst darein fallen.« 

2	 Hier stellt sich Jedermann als reicher, sorgenfreier Mann vor, dessen Selbstverständnis 
etwas von seinem individuellen Charakter erkennen lässt, ihn aber vor allem als zeitlosen 
Repräsentanten des Menschen vorstellt, der sich gemäß der Bildersprache der Bibel scheinbar 
wertbeständige, tatsächlich aber ausschließlich vergängliche Schätze sammelt (»Ihr sollt euch 
nicht Schätze sammeln auf Erden […]. Sammelt euch aber Schätze im Himmel« [Mt 6,19f.]). 

3	 SW IX Dramen 7, S. 36f.
4	 Koh 2,4–7, zit. nach der revidierten Lutherbibel 1984: Der Prediger Salomo (Kohelet).
5	 »The morall playe of everyman«; vgl. Everyman. Jedermann. Übersetzt und mit einem 

Nachwort von Helmut Wiemken. Stuttgart 1975, S. 78. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heinz Rölleke122

dem 1549 gedichteten Geistlichen Spiel »Ein comedi von dem reichen 
sterbenden menschen, der Hecastus genannt«.6

Eine Synopse der entsprechenden Verse kann das – auch in Einzelhei-
ten – verdeutlichen:

Sachs7	 Hofmannsthal8

Ich hab […]	 Hab […]
Ein groß haußgsind	 ein großes Hausgesind9

Die schönsten heuser in der statt,10 	 Mein Haus […] Steht stattlich da
Kommt in der Stadt kein andres gleich.
Darinn den köstlichsten haußrat,	 Hab drin köstlichen Hausrat […]
Groß schätz von kleinoten und gelt,	 Einen schönen Schatz von gutem Geld11

Auff dem land dörffer, vieh und feldt,	 Und vor den Toren manch Stück Feld,
Schlösser und sitz […]	 Auch Landsitz, Meierhöf voll Vieh,
Von den auffheb ich zinß und rendt.	 Von denen ich Zins und Renten zieh,12

Drumb leb, meine liebe seel, von allem	 Daß ich mir wahrlich machen mag
Güttern nach deinem wolgefallen	 So heut wie morgen fröhliche Tag.13

Und für ein frewdenreiches leben!

Das Sachssche Spiel basiert seinerseits auf älteren Quellen, die einen 
identischen Anfang bieten. So stellt sich zum Beispiel der Hecastus im 
gleichnamigen Spiel des Georg Macropedius von 1539 mit den Worten 
»Nemo omnium mortalium felicior / Me vivit« vor, und er nennt unter 
seinen Schätzen glänzende Gebäude, einen »Thesaurus auro, argento« 

6	������������������������������������������������������������������������������������� Die von Bernhard Arnold 1884 erstellte Edition in der Reihe »Deutsche National-Litte-
ratur«, hg. von Joseph Kürschner. Bd 21. Berlin/Stuttgart o. J., S. 97–143, ist mit einigen hand-
schriftlichen Annotationen in Hofmannsthals Bibliothek erhalten (vgl. SW XL Bibliothek, 
S. 582f.); die Auftrittsszene des Hecastus ist angestrichen.

7	 Sachs, Hecastus (wie Anm. 6), S. 97f.
8	 SW IX Dramen 7, S. 36f. 
9	 Sein »Hausgesind« beruft Jedermann später nochmals, ebd., S. 40.
10	 Seine »Häuser« erwähnt Jedermann dem Armen Nachbarn gegenüber, ebd. 
11	 Die handschriftliche Vorfassung, ebd., S. 182, hatte sich noch enger an die Sachssche 

Formulierung angelehnt: »einen schönen Schatz von Kleinoden und Geld«. – Das Vokabular 
erinnert an die neutestamentliche Mahnung: »Ihr sollt euch nicht Schätze sammeln auf Erden« 
(Mt 6.19).

12	 Vgl. die Worte des Armen Nachbarn: »Dir fließen Zins und Renten zu« und Jedermanns 
Bestätigung: »Mein Zins und Rent«, SW IX Dramen 7, S. 39. 

13	 Bei der Gestaltung des Gesprächs mit der Mutter, in dem Jedermann seinen leichtfertigen 
Lebenswandel gegen die Ermahnungen der Geistlichkeit verteidigt, bedient sich Hofmannsthal 
einiger bei Sachs hier anschließender Verse, die er in seinem Handexemplar an drei Stellen mit 
der Notiz »mit der Mutter« bzw. »Sc der Mutter« markierte, SW XL Bibliothek, S. 583.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthal und das Buch »Kohelet« 123

und die Menge seiner Viehherden.14 Im ein Jahr zuvor bei Jaspar von 
Gennep gedruckten »Homulus« ist im vergleichbaren Eingangsmonolog 
unter anderem ebenfalls vom großen Gut die Rede: »ich hab alls genug, 
was mein Herz begehrt […] all Ding man in meim Haus gnug findt […] 
voll Gelds sind die Kasten mein«.15

Die Aufzählung weltlicher Schätze zu Beginn der spätmittelalterlichen 
Geistlichen Spiele geht erkennbar auf Worte des Alten Testaments zu-
rück, und zwar hauptsächlich auf das Buch »Kohelet«. Im zweiten Kapi-
tel heißt es:

4.	 Ich tat große Dinge: Ich baute mir Häuser, ich pflanzte mir Weinberge
	 […]
5. 	 ich machte mir Gärten und Lustgärten […]
6. 	 ich machte mir Teiche […]
7. 	 ich erwarb mir Knechte und Mägde und auch Gesinde […]; ich hatte 
	 eine größere Habe an Rindern und Schafen […]
8. 	 Ich sammelte mir auch Silber und Gold […]
11.	 Als ich aber ansah alle meine Werke […], siehe, da war es alles eitel 
	 und Haschen nach Wind und kein Gewinn unter der Sonne.

Diese sechs alttestamentarischen Verse waren wohl, wie gesagt, insge-
samt ohne direkten Einfluss auf Jedermanns Eingangsmonolog; wenige 
übereinstimmende Wendungen gehen wie die einzige wörtliche Parallele 
(»Gesinde«) auf Hans Sachs zurück. Allerdings scheinen dem Dichter bei 
dieser Adaption die zu Grunde liegenden biblischen Verse wieder gegen-
wärtig geworden zu sein. Das erhellt nicht so sehr durch die Übernahme 
der Wendung »Knechte und Mägde« in die Anrede Jedermanns an sei-
nen Hausvogt (»Acht du auf meine Mägd und Knecht«)16 als vielmehr 
durch einige Parallelen in den anschließenden Szenen:

Kohelet (2,5f.)	 Hofmannsthal17 

ich machte mir […] Lustgärten	 […] das Grundstück ansehen,
Obs tauglich ist für einen Lustgarten18

14	 Drei Schauspiele vom sterbenden Menschen. Hg. von Johannes Bolte. Leipzig 1927, 
S. 65f.

15	 Vom Sterben des reichen Mannes. Hg. von Helmut Wiemken. Bremen 1965, S. 84.
16	 SW IX Dramen 7, S. 37.
17	 Ebd., S. 38–47.
18	 Vgl. auch die Erwähnung des »Kaufschillings« für einen »Lustgarten« und dessen 

mehrfache erneute Berufungen. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heinz Rölleke124

ich machte mir Gärten […]	 Dazu richt ich den Garten mit Fleiß
pflanzte allerlei fruchtbare Bäume herein 	 Auch führ ich […] Buschwerk
ich machte mir Teiche […]	 Lustgärten, Fischteich

Es ist davon auszugehen, dass die berühmten »Kohelet«-Verse schon dem 
jungen Dichter wohlbekannt waren. Das lässt sich unter anderen wohl 
auch aus seiner »Ballade des äusseren Lebens«,19 einem seiner berühm
testen Gedichte,20 erweisen. Diese wurde zwar schon ungewöhnlich häu-
fig interpretiert, doch ist ihre Nähe zu Aussagen des Alten Testaments 
und besonders zu den Eingangskapiteln des Buches »Kohelet« noch nie 
in extenso nachgewiesen oder in ihrer Bedeutung zureichend gewürdigt 
worden.21

Die beherrschenden Themen des alttestamentarischen Weisheits-
buches sind die Nichtigkeit, die Vergänglichkeit und die Sinnlosigkeit 
der Dinge und Ereignisse22 sowie der metaphorische Aufweis ständiger 
Wiederkehr des Gleichen: »Ein Geschlecht vergeht, das andere kommt« 
(Koh 1,4); »Die Sonne geht auf und geht unter und läuft an ihren Ort, 

19	 Die »Ballade« entstand ungefähr zeitgleich mit den durch den Tod der Josephine von 
Wertheimstein (16. Juli 1894) veranlassten Versen »Über Vergänglichkeit«. Am 4. Juni 1895 
schickte Hofmannsthal beide Gedichte an Stefan George, der sie im Januar bzw. im März 
1896 in seinen »Blättern für die Kunst« veröffentlichte (Vgl. SW I Gedichte 1, S. 220–232).

20	 Zwar nahm Rudolf Borchardt das Gedicht nicht in seinen »Ewigen Vorrat« auf, aber 
sonst bieten nicht weniger als 19 der nach 1901 erschienenen relevanten Lyrik-Anthologien 
den Titel (vgl. Die berühmtesten deutschen Gedichte. Ermittelt und zusammengestellt von 
Hans Braam. Stuttgart 2004). – Den Gedichttitel hat der DDR-Schriftsteller und spätere hoch-
rangige Stasi-Mitarbeiter Paul Wiens (1922-1982) für einige seiner eigenen, eminent schwa-
chen Verse übernommen (»Ballade des äußeren Lebens«. In: Das große deutsche Gedicht-
buch. Hg. von Karl Otto Conrady. 4. Aufl. Zürich und Düsseldorf 1995, S. 666).

21	 Einzig Rudolf Dirk Schier versucht in seiner Interpretation Parallelen der »Ballade« zum 
Buch »Kohelet« – vor allem jedoch zum Sonett »Es ist alles eitel« des Andreas Gryphius – bei-
zubringen (Die Metamorphose des Wortes. Zu Hugo von Hofmannsthals »Ballade des äuße-
ren Lebens«. In: Österreich in Geschichte und Literatur. 18. Wien 1974, S. 218-226); dabei 
greift er bei den alttestamentarischen Texten entschieden zu kurz, während Motive der teil-
weise missverstandenen Gryphiusschen Verse (dass »›außen‹ bei Hofmannsthal vor allem im 
Sinne von ›äußerlich‹, also in der Bedeutung von Eitelkeit […] zu verstehen ist, so wie jemand, 
der nur auf sein Äußeres achtet, eitel genannt wird«; S. 220) geradezu als Vorlage für eine 
Hofmannsthalsche Kontrafaktur aufgefasst werden (die Schlusszeilen der »Ballade« kämen 
»nur im Zusammenhang mit dem Sonett richtig zur Geltung«; S. 224), was sich wohl nicht 
belegen lässt. – Die kritische Edition der »Ballade« bietet außer der Beiziehung einiger späten 
Äußerungen Hofmannsthals zu seinem Gedicht keinerlei Sachkommentar (SW I Gedichte 1, 
S. 44 und S. 220–225).

22	 Hofmannsthal hat die dazu stimmenden Worte des »Jedermann«-Spielansagers (SW IX 
Dramen 7, S. 35) »euch wird gewiesen werden, / Wie unsere Tag und Werk auf Erden / Ver-
gänglich sind und hinfällig gar« (das meint: gänzlich, ganz und gar) zwar wörtlich aus dem 
»Everyman« übertragen, wo sie aber eindeutig auf Aussagen im Buch »Kohelet« basieren.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthal und das Buch »Kohelet« 125

dass sie dort wieder aufgehe« (Koh 1,5); »Der Wind geht nach Süden 
und dreht sich nach Norden und wieder herum an den Ort, wo er an-
fing.« (Koh 1,6); »Was geschehen ist, eben das wird hernach sein. Was 
man getan hat, eben das tut man hernach wieder, und es geschieht nichts 
Neues unter der Sonne.« (Koh 1,9)23 Gerahmt wird das gesamte Buch 
»Kohelet« durch den all diese Phänomene zusammenfassenden Begriff 
 in der Septuaginta ματαιότης, in der Vulgata vanitas, bei Luther 24,לכה
»Eitelkeit« (noch in der mittelhochdeutschen Bedeutung: Leerheit, Nich-
tigkeit), neuerlich »Windhauch«: »Vanitas vanitatum […] vanitas vani-
tatum, et omnia vanitas« (Koh 1,2) – »Vanitas vanitatum, dixit Eccle-
siastes, et omnia vanitas« (Koh 12,8). Das ganze Leben erscheint unter 
dieser Perspektive als nichtig und vergänglich: »Denn wer weiß, was 
dem Menschen nützlich ist im Leben, in seinen kurzen, eitlen Tagen, die 
er verbringt wie einen Schatten?« (Koh 6,12)25; »Genieße das Leben mit 
deiner Frau, die du lieb hast, solange du das eitle Leben hast« (Koh 9,9); 
»Kindheit und Jugend sind eitel« (Koh 11,10).

Vieles vom Geist und manches aus den Formulierungen des alttesta-
mentarischen Predigers kehrt in Hofmannsthals »Ballade« wieder. The-
men, die das Buch »Kohelet« beherrschen, werden schon durch die Form 
des Gedichts aufgenommen: Die Melancholie über die Wiederkehr des 
ewig Gleichen26 spiegelt sich in Terzinendichtungen, deren dreistufige 
Kettenform unendlich fortsetzbar scheint – ein Effekt, der durch das 
einleitende »Und« noch insofern verstärkt wird, weil damit der Eindruck 
entsteht, als setze das Gedicht ein Thema in dem immer gleichen Stro-

23	 Das Bild hat auch Goethe in seiner »Morphologie« verwendet: »denn ich war längst 
überzeugt, es gebe nichts Neues unter der Sonne« (Goethes Werke. Bd. XIII. Hg. von Doro-
thea Kuhn u.a. 3. Aufl. Hamburg 1960, S. 111f.). Unter vielen anderen hat Brentano den 
Gedanken in seine »Geschichte vom braven Kasperl und dem schönen Annerl« übernommen 
und ein Beispiel dafür der bibelkundigen Alten nicht weniger als dreimal in den Mund gelegt: 
»›die Welt hat sich verändert, seit Ihr jung wart.‹ – ›Daß ich nicht wüßte,‹ erwiderte die Alte, 
›ich habs mein Lebetag ganz einerlei gefunden […] es ist heute der sechszehnte Mai, es ist 
doch alles einerlei, grade wie damals […]. Es ist alles einerlei, glaub Er mir; heut sind es sie-
benzig Jahre, da saß ich hier […] und da warf mir ein Grenadier im Vorübergehen eine Rose 
in den Schoß […]. Drum hat es mich gar sehr gefreut, daß mir heut wieder eine Rose ward.‹« 
(Clemens Brentano, Werke. Bd. 2. Hg. von Friedhelm Kemp. München 1963, S.777–779).

24	 Im schmalen Buch »Kohelet« über 30-mal berufen!
25	 Vgl. die rhetorische Frage zu Beginn: »Was hat der Mensch für Gewinn von all seiner 

Mühe, die er hat unter der Sonne?« (Koh 1.3). 
26	 »Nach ihm [Goethe] ist die Terzine gelegentlich zu finden, meist als Versmaß für 

melancholisch getönte Betrachtungen«. Wolfgang Kaiser, Kleine deutsche Versschule. 5. Aufl. 
München 1957, S. 42.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heinz Rölleke126

phengebilde nur einfach fort. In den dreizeiligen Strophen der Terzine 
erscheint die Kadenz des Mittelverses in den beiden Rahmenversen der 
Folgestrophe erneut, so dass die Reime insgesamt im immer gleichen 
Schema ununterbrochen und endlos weiterlaufen können. Eine Form, 
die auf ihre Weise den Themen wie der Nichtigkeit alles Irdischen,27 
der ständigen Wiederholung der scheinbar sinnlosen Ereignisse und des 
unendlichen, gleichmütigen Weiterfließens der Zeit entspricht.

Hofmannsthal hatte über eine Reinschrift seines Gedichts den Titel 
»Terzinen von der Dauer des äusseren Lebens«28 gesetzt, und er führte 
seine Verse auch brieflich in einer stets »Terzinen« genannten Gruppe 
auf. Er tauschte vor der Veröffentlichung diese Bezeichnung durch »Bal-
lade« aus, vielleicht auch, weil das Gedicht von der klassischen Terzinen-
form, wie sie vor allem seit Dantes »Divina Commedia« vorgegeben war, 
durch drei reimlose Kadenzen (Waisen) abweicht. 

Diese drei Waisen scheinen bewusst gewählt und stimmen ihrerseits 
zur Kohärenz von Thema und Form der »Ballade«. Mit der Reimlosig-
keit des ersten und dritten Verses wird zu Beginn der Eindruck einer 
beliebig geformten, jeweils durch scheinbar belangloses »Und« eingelei-
teten Aussage erweckt; erst wenn die unentgehbare Verklammerung der 
Verse 2, 4, 5, 6 und 7 deutlich wird, zeichnet sich die Kettenform des Ge-
dichts ab, deren erste Glieder sich in diesen fünf Zeilen bilden. Die dritte 
Waise in der Mitte der letzten Terzine betont durch ihre unerwartete, 
auffallende Reimlosigkeit wie durch ihren peripetischen Eingang (»Und 
dennoch«) die Sonderstellung dieser formal deutlich herausgehobenen 
finalen Aussage.

Ballade des äusseren Lebens 

Und Kinder wachsen auf mit tiefen Augen,
Die von nichts wissen, wachsen auf und sterben,
Und alle Menschen gehen ihre Wege.

Und süße Früchte werden aus den herben
Und fallen nachts wie tote Vögel nieder	 5
Und liegen wenig Tage und verderben.

27	 Alles »Äußeren«, wie es der Gedichttitel der »Ballade« nennt.
28	 SW I Gedichte 1, S. 222.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthal und das Buch »Kohelet« 127

Und immer weht der Wind, und immer wieder	
Vernehmen wir und reden viele Worte
Und spüren Lust und Müdigkeit der Glieder.

Und Straßen laufen durch das Gras, und Orte	 10
Sind da und dort, voll Fackeln, Bäumen, Teichen,
Und drohende, und totenhaft verdorrte.

Wozu sind diese aufgebaut und gleichen
Einander nie? und sind unzählig viele?
Was wechselt Lachen, Weinen und Erbleichen?	 15

Was frommt das alles uns und diese Spiele,
Die wir doch groß und ewig einsam sind
Und wandernd nimmer suchen irgend Ziele?

Was frommts, dergleichen viel gesehen haben?
Und dennoch sagt der viel, der »Abend« sagt,	 20
Ein Wort, daraus Tiefsinn und Trauer rinnt
Wie schwerer Honig aus den hohlen Waben.29

Stilistisch ist das Gedicht unter anderem durch die geradezu überbor-
denden Wiederholungen des Wortes »Und«,30 aber auch einzelner Laute 
sowie durch Alliterationen mit Ansätzen zur Stabreimbildung und voka-
lische Assonanzen geprägt. Dafür nur zwei Beispiele. 

Die im allgemeinen Sprachgebrauch eher unauffällige »Und«-Kon-
junktion begegnet nicht weniger als 25-mal,31 darunter allein 11-mal, das 
heißt in genau der Hälfte der 22 Zeilen, in herausgehobener Stellung am 

29	 Ebd., S. 44.
30	 »Und« steht auch für die Reihung stets gleicher und immer wiederkehrender Phänomene. 

Gleiches betonen Leitworte der »Ballade« wie »immer« oder »immer wieder«. Die Frage nach 
dem Sinn des ›Wechselns‹ von »Lachen, Weinen und Erbleichen« artikuliert ein Lebensgefühl, 
wie es in ganz ähnlichem Sinn Georg Heym etwa 15 Jahre später in seinem Sonett »Die Stadt« 
ausgedrückt hat: »Gebären, Tod, gewirktes Einerlei […] Im blinden Wechsel geht es dumpf 
vorbei.« Vgl. dazu Heinz Rölleke, Georg Heym: »Die Stadt«. In: Ders., »Und Bestehendes gut 
gedeutet«. Trier 2011, S 245–254.

31	 »Es begleitet die Melodie der Verse als leitmotivisch wiederkehrender Ton, als 
schwermütiges, resigniertes ostinato.« Franz Norbert Mennemeier, Hugo von Hofmannsthal. 
In: Die deutsche Lyrik II. Hg. von Benno von Wiese. Düsseldorf 1959, S 303–317, hier S. 304.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heinz Rölleke128

Versanfang.32 Diese Häufung der einfach reihenden »Und«-Konjunktion 
erweckt den »Eindruck […], die hier aufgezählten Phänomene stellten le-
diglich einen Ausschnitt einer längeren und beliebig fortsetzbaren Reihe 
dar. In diesem ersten Sinnabschnitt präsentiert der Text Kreisläufe des 
Lebens, an denen stets das Vergebliche und Vergängliche hervorgeho-
ben wird.«33

Neben den zahlreichen »Und«-Berufungen prägen Alliterationen den Stil 
des Gedichts. Man zählt nicht weniger als 22 »W«-Alliterationen: »wach-
sen […] wissen, wachsen« (Str. 1); »werden […] wie…[…] wenig« (Str. 2); 
»weht der Wind […] wieder […] wir […] Worte« (Str. 3); »Wozu […] Was 
wechseln […] Weinen« (Str. 5); »Was […] wir […] wandernd« (Str. 6); 
»Was […] Wort« (Str. 7); »Wie […] Waben« (Schlussvers).34 Durch die Po-
sitionierung der markanten Frageworte in den drei letzten Strophenein-
gängen erhält auch dieses Stilmittel seine besondere Betonung. Dem rei-
hend referierenden Teil der »Ballade« folgen daraus resultierende Fragen. 
Und während noch das immer wiederholte »Und« die Gleichförmigkeit 
und Gleichgültigkeit der Dinge und der Begebenheiten betont, setzt schon 
in der dritten Strophe die Dominanz der »W«-Bildungen ein, die dann die 
drei Schlussstrophen beherrschen. Die traditionell mit Kakofonien konno-
tierten »W«-Alliterationen35 umschreiben einerseits die Nichtigkeiten »des 
äußeren Lebens«, andererseits vor allem die ununterbrochene Wiederkehr 
des immer Gleichen, die auch mit dem verstärkt wiederholten Adverb 
»wieder« angesprochen ist: »Und immer weht der Wind, und immer wie-
der / Vernehmen wir und reden viele Worte.« Die stete, offenbar sinnleere 

32	�������������������������������������������������������������������������������������� »Das Gedicht beginnt unvermittelt mit einem ›Und‹, das sich durch die ersten vier Ter-
zinen zieht.« Julian Werlitz: »Ballade des äußeren Lebens«. In: Hofmannsthal-Handbuch. Hg. 
von Mathias Mayer und Julian Werlitz. Stuttgart 2016, S.  144; diese Feststellung ist nicht 
ganz zutreffend formuliert: In den zehn Versen ab der fünften Terzine finden sich weitere acht 
Belege.

33	 Ebd.
34	 Allein in der die Aufzählungen der Eingangsverse beschließenden Mittelstrophe 

(V. 10–12) findet sich kein »W«-Anlaut, während er in der vorausgehenden Strophe am auf-
fälligsten, nämlich gleich fünfmal, vertreten ist.

35	 Als Beispiel sei nur an die Schlusszeilen von Friedrich Hölderlins berühmtem Gedicht 
»Hälfte des Lebens« erinnert, »im Winde / Klirren die Fahnen«, die ebenfalls – und durch-
aus Hofmannsthals Formulierung vergleichbar – auf eine Fülle von »W«-Alliterationen folgt: 
»Weh mir, wo nehm ich, wenn /Es Winter ist […] im Winde / Klirren die Fahnen.«

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthal und das Buch »Kohelet« 129

Wiederkehr des Windes36 verbindet sich mit dem leeren Gerede vieler 
Worte.

Besonders diese Verse weisen eindeutig auf Aussagen des Buches »Ko-
helet« (1,6) in deutschsprachigen Versionen zurück. Während Luther die 
schlichte Aussage der »Vulgata« (»in circuistu pergit spiritus, et in circu-
los suos revertitur«) mit einfachen Worten wiedergab (»Der Wind geht 
gen Mittag und kommt herum zur Mitternacht und wieder herum an 
den Ort, da er anfing«), entwickeln spätere Übersetzer Formulierungen 
mit immer häufigeren »W«-Alliterationen: »Der Wind weht nach Süden 
und dreht sich nach Norden, in währendem Wechsel weht der Wind. 
Drauf kehrt der Wind zu neuem Kreislauf zurück.«37 »Der Wind weht 
gegen Süden und wendet sich nach Norden; es weht und wendet sich 
der Wind, und weil er sich wendet, so kehrt der Wind wieder zurück.«38

Die Weisheitslehre »Kohelets« und die resümierende Feststellung der 
»Ballade« sind weitgehend identisch, und dass die Texte insgesamt ein-
ander nahestehen, können Zitate aus dem ersten und dem dritten Kapi-
tel des Buches »Kohelet« verdeutlichen:

Der Wind geht […] herum an den Ort, wo er anfing. (Koh 1,6)

[…] es war alles eitel und Haschen nach Wind. (Koh 1,14)

Und ich richtete mein Herz darauf, dass ich lernte Weisheit […]. Ich ward 
aber gewahr, dass auch dies ein Haschen nach Wind ist. (Koh 1,17)

36	 Wie es schon »Kohelet« (2,11) in die Wendung fasste: »Da ich aber ansah alle meine 
Werke […], da war es alles eitel und Haschen nach Wind.« Diese Formulierung war in 
den Lutherbibeln um 1890 zu finden (vgl. Calwer Bibelkonkordanz. Calw/Stuttgart 1893, 
S. 503 – mit sieben Nachweisen im Prediger Salomo). – Vgl. die Fülle bildlicher Bedeutun-
gen im grimmschen Wörterbuch (Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. 
Bd. XIV.2. Leipzig 1960, Sp. 251–267) unter den Stichworten »flüchtigkeit oder nichtigkeit« 
und »leere«: »also auch die irdischen sinn und gedanken […] zu einem wind werden« (Para-
celsus; Deutsches Wörterbuch, Sp. 255); alle irdischen Dinge sind »schatten, staub und wind« 
(Andreas Gryphius »Es ist alles eitel«. In: Ders., Lyrische Gedichte. Hg. von Hermann Palm. 
Stuttgart 1884, S. 102). In Verbindung mit leerem Gerede (vgl. Hofmannsthals »immer wie-
der / Vernehmen wir und reden viele Worte« – »in den wind reden«, heißt es in Redensarten; 
Deutsches Wörterbuch, Sp. 239) findet sich ein Beleg im 1871 erschienenen Roman »Die letzte 
Reckenburgerin« der Louise von François (Gesammelte Werke in 5 Bänden. Bd. 1. Leipzig 
1918, S. 273): »Reden, vor deren Logik die Gegenrede verhallte wie leerer Wind.«

37	 Das alte Testament [nach der Vulgata]. Übersetzt von Eugen Henne. Teil 2. Paderborn 
1952 (1. Aufl. 1936), S. 359.

38	 Fritz Eugen Schlachter in seiner erstmals 1905 erschienenen Übersetzung nach dem 
hebräischen Urtext (zit. nach www.bibel-online.net/buch/schlachter_1951/prediger/1/#1 
[Zugriff: 31.10.2017]), der in diesem einen Vers nicht weniger als zehn »W«-Anlaute bringt!

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heinz Rölleke130

Das Bild des ziellosen Windes benutzt auch der Prophet Baruch (6,51): 
»der Wind weht in allen Landen.«

Die Aussagen der »Ballade« zum fruchtlosen Sehen und Hören (V. 19 
und 8) erinnern an die Bemerkungen des Predigers: »Das Auge sieht 
sich niemals satt, und das Ohr hört sich niemals satt.« (Koh 1,8)

Das Hofmannsthalsche »Was frommt das alles uns« ist ebenfalls im 
Buch »Kohelet« vorgebildet, wo es eingangs heißt: »Was hat der Mensch 
für Gewinn von all seiner Mühe« (Koh 1,3).39 Auch die Antwort auf 
die rhetorische Frage »Was frommts, dergleichen viel gesehen haben« 
scheint alttestamentarisch vorgeprägt: »Denn es frommt dir nicht, dass 
du gaffst nach dem, was dir nicht befohlen ist« (Sir 3,23).

Eine stupende Gleichheit der Reihenfolge in weiteren Aufzählungen 
»Kohelets« (3,2–5) mit der Ballade ist – im Ganzen, wenn auch nicht 
immer in Einzelheiten – überzeugend bereits entdeckt worden:40

geboren werden und sterben	 wachsen auf […] und sterben
pflanzen und ausrotten	 süße Früchte […] verderben
würgen und heilen	 Lust und Müdigkeit
brechen und bauen	 wozu sind diese aufgebaut
weinen und lachen	 wechselt Lachen, Weinen

Der alttestamentarische Geist des Buches »Kohelet« steht hinter den die 
»Ballade« Hofmannsthals eröffnenden Versen. Das ändert sich mit der 
durch die plötzlich reimlose Kadenz herausgehobene und durch den 
Verseingang »Und dennoch« angezeigte Peripetie in der Mitte der sieb-
ten Strophe. Das dichterische Wort vermag offenbar, all die aufgezeigten 
Wertlosigkeiten aufzuwiegen. Es wird in ähnlicher Funktion und Platzie-
rung berufen wie etwa in den auch thematisch verwandten Gedichten 
des Andreas Gryphius (»Es ist alles eitel«)41 und der Annette von Droste-
Hülshoff (»Im Grase«). Im Gryphiusschen Sonett findet sich die Peripe-
tie erst in der letzten Zeile: »Noch wil, was ewig ist, kein einig mensch 
betrachten« – eine Abwendung von den nichtigen irdischen Gegebenhei-
ten und eine Hinwendung zum einzig erstrebenswerten Ewigen ist zwar 
»noch« nicht eingetreten, aber offenbar jederzeit möglich. Auch im Dros

39	 Vgl. 1Kor 6,12: »es frommt aber nicht alles«.
40	 Schier, Metamorphose des Wortes (wie Anm. 21), S. 220.
41	 Gryphius, »Es ist alles eitel« (wie Anm. 36), S. 102. – Im Titel und durch seine Leitworte 

eindeutig auf das erste Kapitel des Buches »Kohelet« bezogen.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthal und das Buch »Kohelet« 131

tegedicht42 erfolgt nach der Vorstellung all der Flüchtigkeiten und Ver-
gänglichkeit die Peripetie mit einer ähnlichen Wendung zu Beginn der 
Schlussstrophe: »Dennoch, Himmel, immer mir nur / Dieses eine nur 
[…].« Mit den Worten »was ewig ist«43 und »Himmel« werden in diesen 
Peripetien transreale Sphären berufen. Man darf das »Dennoch« wohl 
als kraftvolle Entgegnung auf die Flüchtigkeiten und Nichtigkeiten des 
äußeren Lebens verstehen: Der Himmel soll nur »dieses eine« verleihen, 
nämlich für jeden »kärglichen Strahl« als dankbar leuchtende Antwort, 
den »farbig schillernden Saum« des dichterischen Wortes.44

In Hofmannsthals »Ballade« zielt »dennoch« auf das bedeutungsschwe-
re dichterische Wort, das den eingangs aufgezeigten Sinn- und Zweck-
losigkeiten, den ins Leere zielenden rhetorischen Fragen und besonders 
dem bloßen Gerede (»reden viele Worte«) entgegensteht, all das gleich-
sam auf- oder gar überwiegt: Wer das Wort »Abend« in diesem Sinn 
auszusprechen und zu erfassen vermag, der hebt damit die Grundstim-
mung allen Lebens, die »Trauer«, zwar nicht auf, aber ihm wird der ›tie-
fere Sinn‹ des Seins offenbar. Die Nichtigkeiten und die Flüchtigkeit des 
»äußeren Lebens«, wie sie niemals radikaler und die Jahrhunderte über-
dauernd als im Buch »Kohelet« dargestellt sind, werden immer weiter 
bestehen, aber mit der Benennung des einen Wortes »Abend« in seiner 
Bedeutsamkeit und in seinem »Tiefsinn« kann das dichterische Sprechen 
ein Gegengewicht finden.

Die Bedeutung von »Tiefsinn« – vor allem in Verbindung mit »Trau-
er« – ist nicht ohne Weiteres deutlich. Das Grimmsche Wörterbuch45 
bietet zum Lemma vor allem Belege aus Klopstocks Dichtungen und 
resümiert als erste Erklärung »tief eindringender sinn, gedankentiefe«; 
Goethes Wort, mit »Tiefsinn« bemerke man bald, »dasz hinter der äus-
zern erscheinung […] noch manches geheimnis verborgen« sei, bestätigt 

42	 Vgl. Heinz Rölleke, »Dennoch, Himmel …« Zu Annette von Droste-Hülshoffs Gedicht 
»Im Grase«. In: Ders., »Und Bestehendes gut gedeutet« (wie Anm. 30), S. 163–169.

43	 Die Charakterisierung, bei solchen Peripetien handle es sich um »eine Wendung zum 
Positiven«, greift wohl etwas zu kurz. So Schier, Metamorphose des Wortes (wie Anm. 21), 
S. 219.

44	 Was mit dem Bild des auf den Strahl des Himmels farbig aufleuchtend Antwortenden 
gemeint ist, wird aus dem Drostegedicht »Poesie« deutlich: »Das ist Poesie! / Jener Strahl […] 
über Alles gleitend / Tausend Farben zündet an« (Annette von Droste-Hülshoff, Gedichte. Hg. 
von Bodo Plachta und Winfried Woesler. 2. Aufl. Frankfurt a.M. 1998, S. 124) – es ist das 
»Zauberwort«, von dem das Gedicht »Lebt wohl« (ebd., S. 304) spricht.

45	 DWB (wie Anm. 36), Bd. XI.1.1., Sp. 492.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heinz Rölleke132

das und stimmt zum Hofmannsthalschen Wortgebrauch. Die zweite Er-
klärung im Wörterbuch, Tiefsinn bezeichne »namentlich das versunken-
sein in trübe gedanken, trübsinn, schwermut«, schlägt eine Brücke zum 
Begriff »Trauer«: Das dichterische Aussprechen des Wortes »Abend« 
evoziert »Tiefsinn und Trauer« in eins. Der tiefe, seinserhellende Sinn 
des Wortes »Abend« bewirkt zugleich melancholische Trauer, die allein 
schon durch das immer wiederkehrende Gefühl des Abschieds vom Tag 
wachgerufen wird. 

Später hat Hofmannsthal »Abend« als ein Jahrtausendwort (zwischen 
Sappho und Goethe) empfunden und definiert:

Bedeutung des Ab e n d s. […] Der Abend als Erfüllung: etwas millenarisches 
[…] ad me ipsum: und dennoch sagt der viel der Abend sagt […] bei den Al-
ten ist es Hesperos der alles zusammenführt was die Eos trennt (Fr Sapph. 95 
[…]) der den Küchlein die Mutter, allen Wipfeln die Ruhe wiederbringt –46

Έσπέρος, der Abend(-stern), vereinigt zur Nacht alles erneut, was die 
Άύως (Eos), die Morgenröte, am Beginn des Tages getrennt hatte.47 

Berufen und in der Lage das Wort »Abend« in diesem (Tief-)Sinn zu 
sagen, sind vornehmlich die Dichter.48 Dafür spricht auch die »Honig«-
Metapher am Ende der »Ballade«, denn schon seit der Antike sind die 
dichterisch inspirierten Worte mit Honig verglichen worden. Bernhard 
von Clairvaux wurde wegen seiner sprichwörtlichen Beredsamkeit als 
»Doctor mellifluos« (»Honig verströmender gelehrter Prediger«)49 ge-
rühmt; in Brentanos »Märchen von dem Schulmeister Klopfstock« 
werden die Worte des zum Dichter berufenen »Trilltrall« mit Honig 
verglichen.50 Von der Kraft des dichterischen Wortes und dessen Über-

46	 SW XXXVII Aphoristisches, S. 128. – »Nahezu wörtliches Zitat aus Bachofens 
›Mutterrecht‹« (ebd., S. 504). Bachofen kontaminiert ein Fragment der antiken Dichterin 
Sappho aus dem 6. vorchristlichen Jahrhundert mit einer Anspielung auf Goethes »Nachtlied« 
aus dem Jahr 1780.

47	 Vgl. Andreas Bagordo, Sappho. Gedichte. Griechisch – Deutsch. Düsseldorf 2009, 
S. 206 (neuerlich diskutiert man, ob Sappho das Verb ϕέρειν im Sinn von ›[wieder]bringen‹ 
oder ›forttragen‹ gebraucht hat; das stand für Bachofen und Hofmannsthal nicht in Frage).

48	 In ähnlichem Sinn spricht Curt Hohoff über Sappho und die »Treffsicherheit ihres 
schlichten Worts« in: Lyrik des Abendlands. München 1963, S. 736. 

49	 Darstellungen des Heiligen zeigen oft »zu Füßen« einen »Bienenkorb«, der für seine 
»überzeugende Beredsamkeit« steht, so Hiltgart L. Keller, Reclams Lexikon der Heiligen und 
der biblischen Gestalten. Legende und Darstellung in der bildenden Kunst. Stuttgart 1968, 
S. 71.

50	 Clemens Brentano, Werke. Bd. 3. Hg. von Friedhelm Kemp. München 1965, S. 449: 
»Du […] sprichst dabei wie Honig so süß«. Zuvor hatte sich Trilltrall seiner Verwandtschaft 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthal und das Buch »Kohelet« 133

legenheit gegenüber dem leeren alltäglichen Wesen spricht Novalis, den 
Hofmannsthal51 nicht zufällig bei der späteren Betrachtung seiner »Bal-
lade« beruft: »Dann fliegt vor Einem geheimen Wort / Das ganze ver-
kehrte Wesen fort«.52 In Anlehnung an Novalis hat auch Eichendorff das 
Gleiche formuliert: »[…] die Welt hebt an zu singen, triffst du nur das 
Zauberwort«.53 Vom dichterischen »Zauberwort« spricht auch das Dros
tegedicht »Lebt wohl«, dessen Struktur Verwandtschaft mit der »Balla-
de« zeigt: »Lasst mich […] allein mit meinem Zauberwort.«54 

Eine spätere Charakterisierung einiger seiner Jugendwerke darf man 
wohl auch auf die »Ballade« beziehen: »frühe Weisheit […] ›Ballade des 
äußeren Lebens‹.«55 Die Formulierung dürfte auf das Weisheitsbuch 
»Kohelet« anspielen, dessen Beschreibung des »äußeren Lebens« seine 
überzeitliche Gültigkeit behält. Das Jugendgedicht stellt ihm indes das 
›vielsagende‹ dichterische Wort gegenüber. 

Seit dem »Chandos«-Brief werden dem ›Wort‹ dieses Gewicht und 
diese scheinbare Gültigkeit abgesprochen,56 und es setzen sich in der 

mit dem heiligen Johannes, dem mächtigen Prediger »in der Wüste«, gerühmt (ebd., S. 444), 
dessen »Speise […] war […] wilder Honig« (Mt 3,4; Mk 1,6).

51	 SW I Gedichte 1, S. 225: »zu jenem: und dennoch sagt der viel, der Abend sagt. Der 
Abend ist sentimental wie der Morgen naiv ist Novalis.« 

52	 Notizen zum Roman »Heinrich von Ofterdingen«. In: Novalis, Schriften. Bd. 1. Hg. von 
Paul Kluckhohn und Richard Samuel. Stuttgart 1960, S. 360. 

53	 Joseph von Eichendorff, »Wünschelrute«. In: Ders., Werke. Hg. von Ansgar Hillach. Bd. 
1. München 1970, S. 132. Dass dieses berühmte Wort Eichendorffs wohl auf das Novalisge-
dicht zurückgeht, beweist unter anderem dessen vollständige Zitierung in seiner »Geschichte 
der poetischen Literatur Deutschlands«. Hg. von Wilhelm Kosch. 2. Teil. Kempten/München 
[1906], S. 324.

54	 Droste-Hülshoff, Gedichte (wie Anm. 44), S. 304. Auch im programmatischen Mörike-
Gedicht »An einem Wintermorgen, vor Sonnenaufgang« ist vom poetischen »Zauberwort« 
die Rede, das »Wunderkräfte« wachzurufen versteht. In: Eduard Mörike, Werke und Briefe. 
Historisch-kritische Gesamtausgabe. Hg. von Hans-Henrik Krummacher, Herbert Meyer 
und Bernhard Zeller. Stuttgart 1967ff, Bd. 1,1: Gedichte. 1. Teil: Text. Hg. von Hans-Henrik 
Krummacher. 2003, S.11f. – Schon im 16. Jahrhundert wurden im »theatrum diabolorum« 
(Franckfurt a.M. 1569) Zauberworte mit der Macht des dichterischen Sprechens in Zusam-
menhang gebracht: »die zauberworte, welche von den poeten carmina … genennet werden«. 
In: Dwb. (wie Anm.36) Bd. XV, Sp. 376. – In Hofmannsthals Werk begegnet der Begriff »Zau-
berwort« in jeweils changierender Bedeutung insgesamt viermal

55	 SW I Gedichte 1, S. 224.
56	 »Was ist der Mensch, daß er Pläne macht!«, heißt es in deutlicher Anlehnung an »Kohelet« 

in: SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 46, ehe dem »Wort« die ihm in der »Ballade« 
attestierte Dignität und Kraft mehrfach abgesprochen wird: »die Worte […] zerfielen mir im 
Munde wie modrige Pilze«; »nichts mehr ließ sich mit einem Begriff umspannen«; »Sprache, von 
deren Worten mir auch nicht eines bekannt ist«; »Begriffe […] das Tiefste, […] blieb von ihrem 
Reigen ausgeschlossen« (ebd., S. 48–54). – Auch das Gedicht des Novalis, das man seinerzeit 
im Blick auf die »Ballade« als eine Art von Eideshelfer für die Macht des »Wortes« ansehen 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heinz Rölleke134

weiteren Rezeption des »Kohelet« dessen pessimistische Einsichten wie-
der durch. Das lässt sich unter anderem an den späteren, letztlich auf 
dieses Weisheitsbuch zurückgehenden Anleihen bei den Arbeiten am 
»Jedermann« ablesen, aber auch bereits an zeitgenössischen Beispielen 
wie etwa der brieflichen Äußerung Otto Erich Hartlebens vom 10. Mai 
1896: »Von Ihnen sind doch die Worte, die ich täglich denke ›und immer 
weht der Wind‹.«57 

In der ›täglichen‹ Rezeption der Hofmannsthalschen Ballade steht 
schon früh das »Kohelet«-Bild der sinnlosen Wiederkehr des Windes, 
des ewig Gleichen, des Nichtigen im Mittelpunkt, nicht aber das starke, 
sinnstiftende und wohl auch trostvoll gemeinte Wort »Und dennoch sagt 
der viel, der ›Abend‹ sagt«. Hofmannsthal selbst ist alsbald dahin auf 
dem Weg, wie es sich im vier Jahre später entstandenen Gedicht »Zum 
Gedächtnis des Schauspielers Mitterwurzer« anzudeuten scheint. Jeden-
falls im Vokabular58 klingen einige Details des »äußeren Lebens« aus der 
Aufzählung in der »Ballade« an, doch ist bezeichnenderweise die Rede 
vom tiefsinnigen »Wort« vermieden, obwohl sie sich beim Thema ›Tod 
eines großen Schauspielers‹ angeboten hätte.

Ballade (1894)59	 Nachruf auf Mitterwurzer (1898)60

sterben […] wie tote Vögel	 starben sie […]. und jeder tot.
Die wir doch groß […] sind	 Er wurde groß. 
Und Straßen laufen durch das Gras	 Er war das Land, durch das die 

Straßen laufen.61

Und Kinder wachsen auf mit	 Mit Augen wie die Kinder saßen wir 
tiefen Augen

Zwar wird dem Mimen Großes attestiert – »So war in ihm die Stimme 
alles Lebens« –, doch ist auch dieses Große nur ein weiteres Zeichen der 
Endlichkeit alles Irdischen und dem Tod schon anheimgegeben: 

konnte (vgl. Novalis, Schriften 1, wie Anm. 52), wird mit seiner Wendung vom »Schlüssel aller 
Kreaturen« in die Resignation einbezogen: Die einstige höhere Ahnung, »alles wäre Gleichnis 
und jede Kreatur ein Schlüssel der andern«, ist dem Schreiber des Chandos-Briefs abhanden 
gekommen, so SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 48.

57	 SW I Gedichte 1, S. 223.
58	 Dafür spricht auch die Reihung des zwölffachen »Und« in den Verseingängen.
59	 Ebd., S. 44.
60	 SW I Gedichte 1, S. 82f.
61	 Die handschriftliche Vorfassung dieses Verses »Land, durch das die Straßen laufen mit 

Thürmen Städten Dörfern« (SW I Gedichte 1, S. 350) steht der »Ballade« durch die dreiglied-
rige Aufzählung noch näher (»Orte […] voll Fackeln, Bäumen, Teichen«).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthal und das Buch »Kohelet« 135

Und über ihn bekam der Tod Gewalt!
Blies aus die Augen, deren innrer Kern
Bedeckt war mit geheimnisvollen Zeichen,
Erwürgte in der Kehle tausend Stimmen
Und tötete den Leib […].

Auch das tiefsinnige »Wort« des Dichters, auch die »Stimme alles Le-
bens« des großen Schauspielers, die das alltägliche Gerede mit Tiefsinn 
und Kraft konterkarieren, auch sie müssen oder sind schon dahin. In 
diesem Sinn behält Kohelet das letzte Wort: »Ich sah an alles Tun, das 
unter der Sonne geschieht; und siehe, es war alles eitel und Haschen 
nach Wind.« (Koh. 1,14)62

62	 Formulierung in Lutherbibeln um 1890, vgl. Anm. 36.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Mein Fleisch heißt Lulu« 137

Daniel Hilpert

»Mein Fleisch heißt Lulu«
Eugenik und Sexualpathologie in Frank Wedekinds

»Die Büchse der Pandora. Eine Monstretragödie« (1894) 

Einleitung

Im Jahr 1894 stellt Frank Wedekind mit seinem Drama »Die Büchse der 
Pandora. Eine Monstretragödie« seine erste literarische Auseinanderset-
zung mit dem Lulu-Stoff fertig, später folgen die Bearbeitungen »Der 
Erdgeist« im Jahr 1895, »Die Büchse der Pandora« aus dem Jahr 1903 
und 1913 die Zusammenführung »Lulu«. Diese Urfassung markiert so-
mit den Beginn einer knapp 20 Jahre andauernden Beschäftigung mit 
jener Thematik, die Wedekinds umstrittenen Ruf als Autor beim Publi-
kum und den Zensurbehörden gleichermaßen begründet.1

Angesichts der jegliche Deutung des Stückes überlagernden Sitten- und 
Schamlosigkeit des Stoffes wird häufig übersehen, dass Wedekinds erste 
Beschäftigung mit der Thematik im Rahmen der »Monstretragödie« 
zugleich einen zentralen Kulminationspunkt seiner bis dahin andauern-
den literarischen Beschäftigungen darstellt. Es sind in erster Linie zwei 
Themengebiete, die seine ersten Arbeiten bis dahin prägen: In seinem 
literarischen Erstling »Frühlings Erwachen« setzt er sich 1891 intensiv 
mit den Fragen der Sexualität und damit zusammenhängend der gesell-
schaftlichen Sexualmoral auseinander und schafft damit einen wichtigen 
thematischen Grundpfeiler – auch für spätere Werke.2 Den anderen Pol 
bildet die literarische Beschäftigung mit dem Thema Eugenik, das be-
stimmend für die Entstehung des »Eden«-Projekts und das hieraus aus-

1	 Sehr deutlich veranschaulicht Thomas Manns Gutachten über Wedekinds »Lulu« im 
Rahmen seiner Tätigkeit als Mitglied des Münchner Zensurbeirates diese Ambivalenz: Laut 
Mann handelt es sich bei dem Drama um eine »moderne Dichtung, deren Bedeutsamkeit, 
Tiefe, Ernst und Wert in Kennerkreisen längst anerkannt« sei, auf der anderen Seite jedoch 
im Jahr 1904 das Publikum anlässlich einer Aufführung durchweg »entrüstet, abgestoßen« 
und zu »zornigem Protest geneigt« gewesen sei (Gutachten über Frank Wedekinds Schauspiel 
»Lulu«. Frankfurt a.M. 2009, Abs. 372).

2	 Vgl. hierzu grundlegend Johannes Pankau, Sexualität und Modernität. Studien zum 
deutschen Drama des Fin de Siècle. Würzburg 2005, S. 121ff.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daniel Hilpert138

gekoppelte Prosastück »Mine-Haha« ist,3 mit dem sich Wedekind bereits 
ab 1890 beschäftigt.4

In der »Monstretragödie« kulminieren seine bisherigen literarischen 
Überlegungen zu den Themen Sexualität und Eugenik, analog zu den im 
Folgenden näher zu betrachtenden Überschneidungsfeldern beider Be-
reiche im zeitgenössischen Wissenschaftsdiskurs, in einer neuen Gestalt, 
deren befremdliche Andersartigkeit überhaupt erst das »Monströse« im 
Drama hervorbringt. Zugleich gehen von dieser ersten Figurenzeich-
nung Lulus die entscheidenden Impulse für ihre weitere Darstellung in 
den späteren Bearbeitungen des Stoffs durch Wedekind aus.

Degeneration, Eugenik und Sexualpathologie

Angesichts zunehmender sozialer Spannungen und gesellschaftlicher 
Konflikte entwickelt sich gegen Ende des 19.  Jahrhunderts in Europa 
eine regelrechte Angst vor der Degeneration der Bevölkerung.5 Was 
den damit verbundenen Diskurs so wirkungsmächtig macht, ist der 
Umstand, dass er »ein Kontinuum von biologischen und sozialen Erklä-
rungsweisen kultureller bzw. zivilisatorischer Regression« erstellt und es 
so ermöglicht, »sexuelle, ›rassische‹, psychologische und sogar ästheti-
sche Devianz als Zeichen eines kulturellen Niedergangs zu lesen«.6 Aus 
dieser Furcht heraus etabliert sich die Eugenik als Disziplin der Steue-
rung und Kontrolle der menschlichen Erbgesundheit gegen Ende des 
19.  Jahrhunderts als eigene Wissenschaft,7 die in enger Anlehnung an 

3	�������������������������������������������������������������������������������������� Vgl. hierzu Daniel Hilpert, ›Triumpf des Körpers‹. Literarische Eugenik in Frank Wede-
kinds »Mine-Haha oder Über die körperliche Erziehung der jungen Mädchen« und »Hidalla«. 
In: HJB 23, 2015, S. 327–361.

4	 Wedekind gibt selbst gegenüber Georg Brandes Auskunft über die Entstehung des 
Fragments: »Im Jahr 1895 wollte ich meine Utopie schreiben. Der Roman war auf 18 Kapitel 
berechnet von denen nur die ersten 3 fertig wurden, die ich dann, nur wegen stilistischer 
Qualitäten, die sie mir zu haben schienen, unter dem Titel ›Mine-Haha‹ herausgab.« Zit. nach 
Klaus Bohnen, Frank Wedekind und Georg Brandes. Unveröffentlichte Briefe. In: Euphorion 
72, 1978, S. 106–119, hier S. 114.

5	 Vgl. hierzu auch Peter Becker, Verderbnis und Entartung. Eine Geschichte der Kriminologie 
des 20. Jahrhunderts als Diskurs und Praxis. Göttingen 2002, S. 320f., der näher auf die sozialen 
und politischen Ursachen der Sorge um das Wohl um den »Volkskörper« eingeht.

6	 Susanne Komfort-Hein/Susanne Scholz, Lustmord – zu einem kulturellen Phantasma 
um 1900. In: Dies., Lustmord. Medialisierungen eines kulturellen Phantasmas um 1900. 
Königstein/Taunus 2007, S. 7–20, hier S. 10.

7	 Francis Galton definiert die Eugenik bereits 1883 als »science of improving stock, […] 
which, especially in the case of man, takes cognizance of all influences that tend in however 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Mein Fleisch heißt Lulu« 139

Darwin von der kontinuierlichen Höherentwicklung der menschlichen 
Art ausgeht und zugleich in der Außerkraftsetzung der natürlichen Aus-
lesemechanismen durch die Zivilisation eine Gefahr für die menschliche 
Evolution sieht.8

Innerhalb des übergeordneten Diskurses um die Degeneration ergibt 
sich eine enge Verbindung zwischen den Bereichen Eugenik und Sexua-
lität beziehungsweise Sexualpathologie: So werden Krankheiten auf dem 
Gebiet der Sexualität, die sich in Form von abnormen sexuellen Verhal-
tensweisen zeigten, neben dem Alkoholismus und der Kriminalität als 
Degenerationssymptome erkannt, die an der Erbmasse der Bevölkerung 
nagen.9 Die Annahme der progressiven Vererbung psychischer Krank-
heiten, die die deutsche Psychiatrie aus Frankreich übernimmt, verstärkt 
aus Sicht der Eugenik den konkreten Handlungsbedarf:10 »Wenn dege-
nerative Merkmale erblich sind, dann gehen sie nicht mit dem Träger un-
ter, sondern werden von Generation zu Generation weitergegeben und 
akkumulieren sich bis zum biologischen Kollaps eines ganzen Volkes.«11 

Die besondere Bedeutung der Erblichkeit von Geisteskrankheiten auf 
dem für die Bevölkerungsentwicklung zentralen Gebiet der Sexualität 
wird insbesondere bei Richard von Krafft-Ebing deutlich, dessen Ar-
beit »Psychopathia Sexualis« aus dem Jahr 1886 Wedekind nachweislich 
kannte und der er bereits einzelne Aspekte für »Frühlings Erwachen« 
entnahm.12 Krafft-Ebing setzt sich hierin mit den zeitgenössischen »Verir-

remote a degree to give to the more suitable races or stains of blood a better chance of prevail-
ing speedly over the less suitable than they otherwise would have had« (Inquiries into Human 
Faculty and its Development. London 1883, S. 17).

8	 Vgl. hierzu Peter Weingart/Jürgen Kroll/Kurt Bayertz, Rasse, Blut und Gene. Geschichte 
der Eugenik und Rassenhygiene in Deutschland. Frankfurt a.M. 1988, S. 17.

9	 Vgl. ebd., S. 18.
10	 Vgl. ebd., S.  48f. Es gehört zu den Besonderheiten des eugenischen Diskurses im 

deutschen Sprachraum, dass dieser, im Gegensatz zum vom Naturforscher und Schriftsteller 
Francis Galton geprägten englischen Diskurs, in erster Linie von Medizinern geführt wird.

11	 Ebd., S. 50.
12	 Bereits mehrfach wurde von der Forschung auf einen Tagebucheintrag Wedekinds vom 

8. August 1889 Bezug genommen, in dem sich dieser auf eine von Krafft-Ebing dargestellte 
Fallgeschichte, eine »Anekdote aus Krafft-Ebing« bezieht (Frank Wedekind, Die Tagebü-
cher. Ein erotisches Leben. Hg. von Gerhard Hay. Frankfurt a.M. 1986, S. 108). Eindeutige 
Ansätze einer literarischen Adaptation Krafft-Ebings finden sich in »Frühlings Erwachen« in 
der fünften Szene des ersten Aktes, in der Wendla Moritz bittet, sie mit der Gerte zu züchtigen. 
Vgl. hierzu auch Katrin Hafemann, Schamlose Tänze. Bewegungs-Szenen in Frank Wede-
kinds »Lulu«-Doppeltragödie und »Mine-Haha oder Über die körperliche Erziehung der jun-
gen Mädchen«. Würzburg 2010, S. 72.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daniel Hilpert140

rungen des sexuellen Trieblebens«13 auseinander und hält bei höher ent-
wickelten Kulturen die »sexuellen Funktionen« explizit für »abnorm«.14 
Insbesondere die von ihm im Rahmen seiner Arbeit zentral untersuch-
ten »Funktionsanomalien« auf dem Gebiet der Sexualität stellen dem-
nach »funktionelle Degenerationsanzeichen« der Gesellschaft dar.15

Umgekehrt finden sich auch unter den Wortführern der Eugenik di-
rekte Verweise auf die Psychopathologie. So betont beispielsweise Wil-
helm Schallmayer, selbst praktizierender Arzt, der direkte Einblicke in 
die Psychiatrie hatte,16 dass gerade bei »Geisteskrankheiten« die »Verer-
bung krankhafter Anlagen eine hervorragende Rolle spielt«.17 Aus dieser 
Wahrnehmung heraus ergibt sich für die Eugeniker die Forderung nach 
einer Kontrolle der Fortpflanzung: Eine »sexuelle Hygiene«, so der Titel 
einer Arbeit des Schweden Seved Ribbig aus dem Jahr 1892,18 soll jeg-
liche negative Einflüsse in diesem Bereich beseitigen und ein Klima der 
gezielt steuerbaren Vermehrung der Bevölkerung schaffen.

In diesem wissenschaftlichen Spannungsfeld, das sich aus der eugeni-
schen Forderung nach einer radikalen Änderung der gesellschaftlichen 
Sexualmoral auf der einen und der Feststellung einer grassierenden 
entarteten Sexualität durch die Psychopathologie auf der anderen Seite 
zusammensetzt, findet Wedekind die Grundmuster der literarischen An-
dersartigkeit Lulus bereits vorformuliert.19 Dabei kann er sich den Um-

13	 Richard von Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis. Eine klinisch-forensische Studie. 
Stuttgart 1886, S. 6.

14	 Ebd., S. 21.
15	 Ebd.
16	 Schallmayer machte das Staatsexamen in München als Assistent von Bernhard von 

Gudden, dem ersten Direktor des Burghölzli in Zürich. Vgl. Hans-Peter Kröner, »Schallmayer, 
Wilhelm«. In: Neue Deutsche Biographie. Hg. von der Historischen Kommission bei der Bay-
erischen Akademie der Wissenschaften. Bd 22. Berlin 2005, S. 553–554, hier S. 553.

17	 Wilhem Schallmayer, Ueber die drohende körperliche Entartung der Culturmenschheit. 
Berlin/Neuwied 1891, S. 12.

18	 Vgl. Seved Ribbig, Die sexuelle Hygiene und ihre ethischen Konsequenzen. Deutsche 
Ausgabe von Dr. med. Oskar Reyher. Stuttgart 1890. In diesem Sinne stellt auch Alfred 
Hegar in seiner Arbeit »Der Geschlechtstrieb« aus dem Jahr 1894 fest: »Das einzige Mit-
tel, was auch stets den jedesmaligen Verhältnissen angepasst und modificiert werden kann, 
besteht in einer Regulirung der Fortpflanzung« (Der Geschlechtstrieb. Eine social-medizini-
sche Studie. Stuttgart 1894, S. 151).

19	 Vgl. hierzu auch Ruth Florack, Wedekinds »Lulu«. Zerrbild der Sinnlichkeit. Tübingen 
1995, S. 261f., die in der »Monstretragödie« die typischen Merkmale der Dramen- und Thea-
terreform um 1900 nachweist, wohingegen die späteren Bearbeitungen erheblich konventio-
neller seien. Auch nach Jörg Schönert erscheinen die späteren Bearbeitungen »Der Erdgeist« 
und »Die Büchse der Pandora« als »Domestizierungen« des ursprünglichen Stoffes (»Lulu 
regained«. Überlegungen zur Lektüre von Frank Wedekinds »Monstretragödie« [1894]. In: 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Mein Fleisch heißt Lulu« 141

stand zunutze machen, dass die Eugeniker in ihren Arbeiten »noch unge-
zügelte[ ] Reformvisionen und Handlungsspielräume«20 formulieren und 
ihre Überlegungen auch explizit als »Utopie«21 ausweisen. Hierdurch 
werden die Überlegungen vom Wissenschaftsdiskurs selbst zu einem 
künftigen »kollektiven Experiment« stilisiert, das die Bevölkerung an 
sich selbst zu vollziehen hat, um ihr zukünftiges Überleben zu sichern.22 
Diesen Versuchscharakter, der die Überlegungen der Wissenschaft kenn-
zeichnet, adaptiert Wedekind auf literarischer Ebene und bündelt in der 
»Monstretragödie« die in seinen bisherigen literarischen Arbeiten isoliert 
voneinander bestehenden Überlegungen zu den Bereichen Eugenik und 
Sexualpathologie und macht sie im Rahmen einer neuen Experimental
anordnung erstmals dramaturgisch nutzbar. Mit Lulu schafft Wedekind 
dabei eine Figur, die ihre Existenz entsprechend den Forderungen der 
Eugenik allein auf ihre Physis reduziert und damit zugleich ihre patholo-
gische Wahrnehmung der eigenen Sexualität in einer programmatischen 
Formel kodiert: »Mein Fleisch heißt Lulu« (W III,1 225).23

Überlebenskampf als Inszenierung: der »Erdgeist«-Prolog

Anlässlich der Aufführungen von »Der Erdgeist« verfasst Wedekind 
1898 auf Bitten Carl Heines einen Prolog zur zweiten Bearbeitung des 
Lulu-Stoffs. Hierin soll, wie Heine sich später erinnert, das Publikum in 
die »Welt- und Kunstanschauung des Dichters« (W III,2 835) eingeführt 

Literatur in der Gesellschaft. Festschrift für Theo Buck zum 60. Geburtstag. Hg. von Frank-
Rutger Hausmann. Tübingen 1990, S. 183–193, hier S. 183). Zur Diskussion um die einzel-
nen Bearbeitungen und ihren Stellenwert vgl. Claudia Liebrand, Noch einmal: Das wilde, 
schöne Tier Lulu. In: Jahrbuch für Literatur und Psychoanalyse 20, 2001, S. 179–194.

20	 Weingart/Kroll/Bayertz, Rasse, Blut und Gene (wie Anm. 8), S. 32.
21	 Alfred Ploetz, Die Tüchtigkeit unserer Rasse und der Schutz der Schwachen. Ein 

Versuch über Rassenhygiene und ihr Verhältnis zu den humanen Idealen, besonders zum 
Socialismus. Berlin 1895, S. 143.

22	��������������������������������������������������������������������������������           So Richard Nate, Beautiful People. Eugenische Experimente in der englischen Uto-
pie der Moderne. In: »Es ist ein Laboratorium, ein Laboratorium für Worte«. Experiment 
und Literatur III: 1890–2010. Hg. von Michael Bies und Michael Gamper. Göttingen 2011, 
S. 50–71, hier S. 51.

23	 Frank Wedekind, Werke. Kritische Studienausgabe in fünfzehn Bänden. Hg. von Elke 
Austermühl, Rolf Kieser und Hartmut Vincon. Darmstadt 2007–2013, Bd. III,1, S.  225. 
Ich zitiere die Arbeiten Wedekinds im Weiteren nach dieser Ausgabe mit der Sigle ›W‹ und 
Angabe des Bandes im Text.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daniel Hilpert142

werden.24 Wedekind formuliert darin das poetologische Programm der 
Lulu-Thematik, welches die zentralen Aspekte der »Monstretragödie« 
in sich birgt und zugleich deren tiefe Wurzeln im eugenischen Diskurs 
offenbar werden lässt.25

Bereits die Einführung des Tierbändigers im Prolog verdeutlicht, dass 
die darauffolgende Handlung des Dramas nichts anderes darstellt als 
eine auf die Bühne gebrachte Inszenierung des Überlebenskampfes im 
Darwinschen Sinne: »Hier kämpfen Mensch und Tier im engen Gitter« 
(W III,1 315). Damit rekurriert Wedekind auf die durch Darwin populär 
gewordene Formel des »Kampfes ums Dasein« auf der Erde,26 im Zuge 
dessen die Menschheit seit jeher in einem »Kampfe um die Existenz«27 
mit anderen Rassen verstrickt ist. Wedekind überträgt dieses »Schau-
spiel« der Evolution in einen für ihn typischen Ort der Zurschaustellung: 
in die »Menagerie« (W III,1 315). Hierbei handelt es sich nicht um eine 
Zirkusvorstellung mit einem festen Programm, sondern um eine blo-
ße Tiershow, bei der es alleine um die Präsentation fremder Kreaturen 
geht.28 Bereits diese erste Lokalisierung verdeutlicht den Zusammenhang 

24	 Für den Umstand, dass Wedekind bei der Ausarbeitung des Prologs den gesamten, 
bereits bestehenden Dramenkomplex im Blick hatte, spricht auch die Tatsache, dass er den 
Prolog Heine zufolge in einem »Kaffeehaus« und zwar »eines Nachts auf die Rückseite von 
drei aneinandergeklebten Theaterzetteln« (W  III,2 835) niederschreibt und die Thematik 
nicht erst eindringlicher reflektieren muss. Vgl. zur Entstehung des Prologs genauer Susanne 
Fejer, Ein »Ausrufer von Talent und Beruf«. Frank Wedekind und sein »Erdgeist«-Prolog. In: 
Wedekinds Welt. Theater – Eros – Provokation. Hg. von Manfred Mittermayer und Silvia 
Bengesser. Leipzig 2014, S. 97–106, hier S. 99ff.

25	 Damit widerspreche ich Positionen wie derjenigen von Ruth Florack, die argumentiert, 
man könne aufgrund der unterschiedlichen Figurenzeichnung Lulus in den einzelnen Fas-
sungen den Prolog nicht schon auf die »Monstretragödie« übertragen (vgl. Aggression und 
Lust. Anmerkungen zur »Monstretragödie«. In: Jahrbuch für Literatur und Psychoanalyse 20, 
2001, S. 163–178, hier S. 173). Mit Liebrand ist zu entgegnen, dass die Inanspruchnahme des 
Prologs für den gesamten Dramenkomplex durchaus Sinn ergibt, gerade wenn es um zentrale 
Themen und Motive geht, die sich als gemeinsames Merkmal durch alle Fassungen ziehen. 
Vgl. Liebrand, Noch einmal (wie Anm. 19), S. 184. Auch Hartmut Vincon weist darauf hin, 
dass im Prolog wichtige »thematische Hinweise« für die Zeichnung Lulus zu finden sind (Pro-
log ist herrlich! Zu Frank Wedekinds Konzept dramaturgischer Kommunikation. In: Eupho-
rion 95, 2001, S. 69–82, hier S. 79).

26	 Charles Darwin, Die Abstammung des Menschen und die geschlechtliche Zuchtwahl. 
Übers. von Heinrich Schmidt nach der 2. Auflage 1874 aus dem Englischen 1881. Einführung 
von Christian Vogel. 4. Aufl. Stuttgart 1982, S. 55.

27	 Ebd., S. 54.
28	 Vgl. hierzu Vincon, Prolog ist herrlich! (wie Anm. 25), S. 76, der als mögliche Einflüsse 

auf Wedekind zeitgenössische Tiervorführungen im Wiener Prater und ein Kinderbuch mit 
dem Titel »Große Menagerie« aus dem Jahr 1887 ausmacht, das bezeichnenderweise ebenfalls 
mit einem Prolog beginnt, der inhaltlich einige Parallelen zum »Erdgeist«-Prolog aufweist.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Mein Fleisch heißt Lulu« 143

mit der Lulu-Thematik, bei der es ebenfalls darum geht, dem Publikum 
ein unbekanntes weibliches Wesen vor Augen zu führen.29

Weiter liefert Wedekind unter Rückgriff auf den evolutionären Wett-
streit zwischen den Arten eine Erklärung für die Gleichsetzung von 
Mensch und Tier, die ganz im Einklang mit dem Wissenschaftsdiskurs 
steht. Denn wo, so der Dompteur, bald »Thier, bald Mensch geduckt am 
Estrich liegt, Gebäumt das Tier, der Mensch auf allen Vieren« (W III,1 
315), da verschwimmt die Grenze zwischen Tier und Mensch, d.h. zwi-
schen dem triebgesteuerten Instinkt auf der einen und der durch gesell-
schaftliche Reglementierungen bestimmten menschlichen Existenz auf 
der anderen Seite. Die der Logik dieses Kampfes inhärente Gleichset-
zung der Arten stellt bereits für Darwin den Grundstein für alle weiteren 
Überlegungen dar, wenn er einleitend zu seiner Arbeit »Die Abstam-
mung des Menschen und die geschlechtliche Zuchtwahl« aus dem Jahr 
1871 feststellt, dass »der Mensch mit anderen organischen Wesen bei 
jedem allgemeinen Schluss in Bezug auf die Art seiner Erscheinung auf 
der Erde inbegriffen sein müsse«.30 Diese Überlegung stellt zugleich den 
zentralen Anknüpfungspunkt der frühen Eugeniker dar, die sich, wie 
beispielsweise Wilhelm Schallmayer 1891 in seiner Arbeit »Ueber die 
drohende körperliche Entartung der Culturmenschheit«, direkt auf Dar-
win beziehen und ebenfalls davon ausgehen, dass die Menschen »nicht 
die Welt ausmachen, sondern nur ein untergeordneter Teil eines unend-
lichen Ganzen sind«.31 Auch Alfred Ploetz, mit dem Wedekind bekannt 
war und dessen Arbeit »Die Tüchtigkeit unserer Rasse und der Schutz 
der Schwachen« aus dem Jahr 1895 in die Entstehungszeit des Prologs 

29	 Zugleich klingen damit inhaltlich unweigerlich Wedekinds »Zirkusgedanken« an, die 
von der Forschung herangezogen wurden, um die Figurenzeichnungen und Handlungssche-
mata im Werk Wedekinds aufzuzeigen. Vgl. hierzu genauer Jörg Schönert, Die (sogenannten) 
theoretisch-programmatischen Schriften Frank Wedekinds und ihre Relevanz für das Ver-
ständnis des ›poetischen Werks‹. In: Kontinuität – Diskontinuität. Diskurse zu Frank Wede-
kinds literarischer Produktion (1903–1918). Hg. von Sigrid Dreiseitel und Hartmut Vincon. 
Würzburg 2001, S. 251–262, hier S. 252. Eine direkte thematische Kontinuität zwischen den 
»Zirkusgedanken« und der »Monstretragödie« stellt auch Stefan Riedlinger über den von 
Nietzsche bereits in »Also sprach Zarathustra« formulierten Begriff der Elastizität her (Aneig-
nungen – Frank Wedekinds Nietzsche-Rezeption. Marburg 2005, S. 16).

30	 Charles Darwin, Die Abstammung des Menschen und die geschlechtliche Zuchtwahl. 
Übers. von J. Victor Carus. Stuttgart 1871, S. 1.

31	 Schallmayer, Ueber die drohende körperliche Entartung (wie Anm. 17), S. 1.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daniel Hilpert144

fällt, sieht in diesem Sinne die Menschen explizit auf einer Ebene mit den 
»übrigen Thiergattungen«.32

Weiter führt der Dompteur im Prolog über den Inhalt der »Lust- und 
Schauerspiele[ ]« aus, dass hierin »Haustiere« (W III,1 315) zu bestaunen 
sind, die an »blasser Theorie ihr Mütchen kühlen« und in »behaglichem 
Geplärr« schwelgen wie die »andern Tiere im Parterre« (W III,1 316). 
Die Gleichsetzung der Schauspieler und Zuschauer mit Tieren verdeut-
licht an dieser Stelle die Tatsache, dass die »Entwicklungslehre«, also der 
»Wettstreit der Arten«, sowohl für die körperliche als auch für die »kultu-
relle« Entwicklung der Menschheit gilt.33 Die Kultur ist damit, und dies 
gilt insbesondere für die Bühne Wedekinds, dem natürlichen Wettstreit 
unterworfen und nicht länger ein Hort der rein menschlichen Vernunft. 
Wenn die Menagerie in diesem Zusammenhang als mögliches neues 
Modell des zeitgenössischen Theaters erscheint und zugleich als »Meta-
pher der modernen Realität«,34 dann wird die mimetische Funktion des 
Theaters von Wedekind im »Erdgeist«-Prolog neu definiert: Indem das 
menschliche Ringen im evolutionären Kampf dargestellt wird, macht 
Wedekind die bislang verborgene Triebfeder jeglicher biologischer Ent-
wicklung sichtbar und wandelt dabei zugleich die diesem Kampf inne-
wohnende unbändige Energie in ein bis dahin nicht genutztes poetisches 
Potenzial um. Wenn im Rahmen seiner dramatischen Arbeiten vom 
Gedanken des »Welttheaters« gesprochen wird,35 dann wurde diesem 
Zusammenhang bislang zu wenig Beachtung geschenkt.

Der hierdurch erzielte theatralische Mehrwert wird dem Zuschauer 
beziehungsweise Leser im Weiteren unmissverständlich angekündigt: Es 
gehe darum, das »wilde Tier, das schöne, wahre Tier« (W III,1 316) zu 
sehen. In Gestalt einer Schlange werden diesem Wesen einerseits ge-
nuin menschliche Eigenschaften zugesprochen wie »Unheil anzustiften, 
Zu bannen, zu verführen, zu vergiften, Zu morden« (W III,1 316). An-
dererseits verweist die gleichzeitige Verbindung mit einem Tiger, einer 

32	 Ploetz, Die Tüchtigkeit unserer Rasse (wie Anm. 21), S. 16.
33	 Schallmayer, Ueber die drohende körperliche Entartung (wie Anm. 17), S. 3.
34	 Katrin Ehlers, Mimesis und Theatralität. Dramatische Reflexionen des modernen 

Theaters im ›Theater auf dem Theater‹ (1899–1941). Münster/New York 1997, S. 158.
35	�����������������������������������������������������������������������������    So Hans-Jochen Irmer in seiner grundlegenden Studie über das Dramenwerk Wede-

kinds (Der Theaterdichter Frank Wedekind. Werk und Wirkung. Berlin 1975, S. 7).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Mein Fleisch heißt Lulu« 145

»Bestie«, die »schön« und gleichzeitig »so wild« (W III,1 317) ist, auf die 
animalische Seite dieses Geschöpfs.36

In der damit angesprochenen verstörenden Verbindung liegt der ei-
gentliche Reiz dieses Geschöpfs und, wie im Folgenden zu zeigen sein 
wird, zugleich ein wesentliches narratives Potenzial des gesamten Dra-
menkomplexes begründet, das Wedekind in der »Monstretragödie« 
bereits zentral herausstellt. Denn um den Namen dieses Wesens zu er-
fahren, so der Tierbändiger abschließend, muss man hereinspazieren, 
respektive den Inhalt des Dramas betrachten. Obwohl am Ende des Pro-
logs bewusst offengehalten ist, um wen es sich bei diesem fremdartigen, 
aber zugleich faszinierenden Geschöpf handelt, ist dem Leser an dieser 
Stelle nur eine Assoziation möglich: Lulu.37

Lulu – »Thier« und »Weib« zugleich

Die im »Erdgeist«-Prolog zum Ausdruck gebrachte Auflösung der Gren-
ze zwischen Tier und Mensch im Rahmen der Figurenzeichnung kommt 
bereits in der »Monstretragödie« zum Tragen und findet sich auch in 
Wedekinds weiteren Bearbeitungen des Stoffs: Lulu ist »Thier« und 
»Weib« (W  III,1 228) zugleich.38 Genau wie durch den Tierbändiger 
angekündigt, wird sie relativ bald im Handlungsverlauf als Lebewesen 
eingeführt, das »dressiert« (W III,1 186) wurde und somit ursprünglich 
einen nicht domestizierten Charakter aufweist. Dieser äußert sich auf 

36	 Vgl. hierzu auch Ortrud Gutjahr, die darauf hinweist, dass Wedekind mit der 
Allegorisierung Lulus zur Schlange die mythische Pandora mit der biblischen Eva zu einem 
neuen Bedeutungshorizont verbindet (Lulu als Prinzip. Verführte Weiblichkeit und Verführerin 
in der Literatur um 1900. In: Lulu, Lilith, Mona Lisa… Frauenbilder der Jahrhundertwende. Hg. 
von Irmgard Roebling. Pfaffenweiler 1989, S. 45–76, hier S. 60). Auch Elisabeth Boa verweist 
auf die Bedeutung der »animal imaginery« an dieser Stelle (The Sexual Circus. Wedekind’s 
Theater of Subversation. Oxford 1987, S. 60).

37	 Vgl. zu dieser Gleichsetzung auch Liebrand, Noch einmal (wie Anm. 19), S. 185, sowie 
Pankau, Sexualität und Modernität (wie Anm. 2), S. 176. In diesen Sinne verweist auch Sil-
via Bovenschen darauf, dass die Konfrontation mit derartigen Wesen den Zuschauern nicht 
unbekannt gewesen sein dürfte: »Wenn z.B. der Zirkusdirektor seinem Publikum das Weib 
als bedrohliches Naturwesen vorstellt, so handelt es sich nicht um eine neue Nummer im Pro-
gramm: Die Angst vor dem der Domestikation entgangenen Naturwesen ist ein altes Motiv« 
(Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen zu kulturgeschichtlichen und 
literarischen Präsentationsformen des Weiblichen. Frankfurt a.M. 1979, S. 48).

38	 In diesem Sinne muss Lulu beispielsweise im »Erdgeist« selbst erkennen: »Jetzt bin ich … 
[…] Ein Tier«. Hierauf antwortet Schigolch: »Und was für ein Tier! – Ein elegantes Tier! – 
Ein Prachtstier! « (W III,1, 348).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daniel Hilpert146

zwei Ebenen, wobei im Rahmen der später erfolgenden Rekonstruktion 
von Lulus Kindheitsgeschichte noch zu klären sein wird, inwiefern sich 
diese Ebenen gegenseitig bedingen.

Erstens finden sich in dieser Hinsicht einschlägige Beschreibungen 
Lulus durch die verschiedenen Männer. So verweist Schigolch auf ihre 
»großen Augen und das breite Maul darunter« (W III,1 186) und Alwa 
bezeichnet sie als »Wölfin! – Hiäne!« (W III,1 278). In diesem zweifachen 
Vergleich bündelt sich die ambivalente Haltung der Männer gegenüber 
Lulu: Einerseits steht der Vergleich mit einer Wölfin für den Wunsch 
der männlichen Gesellschaft nach einer Vereinigung mit der für Ewig-
keit und zugleich Unsterblichkeit stehenden Macht des weiblichen Kraft-
tiers. Andererseits verdeutlicht die Gleichsetzung mit einer Hyäne die 
damit einhergehende Furcht vor einer (körperlichen) Überlegenheit des 
Weiblichen, die sogar im äußersten Fall, eine besondere Fähigkeit von 
Hyänen,39 in eine Geschlechtsumwandlung der weiblichen Partnerin 
gipfeln kann. Wedekind greift damit die zu dieser Zeit weit verbreiteten 
männlichen »Versagensängste vor der als sexuell übermächtig ausphan-
tasierten Frau« auf und lässt sie in einem extremen Weiblichkeitsbild 
zusammenlaufen.40 Zugleich überzeichnet er diesen Zusammenhang, in-
dem er hier die sexuelle Übermacht der Frau einem tierischen Charak-
ter entspringen lässt. Die damit verbundenen Befürchtungen erweisen 
sich in Bezug auf das Schicksal der männlichen Figuren in keiner Weise 
als überzogen, im Gegenteil: Aus ihrer Sichtweise werden die meisten 
Männer tatsächlich zu »Opfern« Lulus,41 wie Alwa stellvertretend fest-
stellt: »Sie hat mich zu einem Versammlungslokal gemacht, in dem alle 
Gifte und Parasiten ihre babylonische Orgie feiern« (W III,1 292).

Zweitens ist Lulu in der Lage, ihre Andersartigkeit selbst zu erkennen, 
wie im hierfür zentralen Dialog mit Schigolch zum Ausdruck kommt: 
»Jetzt bin ich … […] Ein Thier …« (W III,1 185f.). Diese Selbsterkennt-
nis steigert dieser noch weiter, indem er sie in seiner Entgegnung als 

39	 Das Bild der ihr Geschlecht umwandelnden Hyäne ist bereits Aristoteles bekannt. Vgl. 
hierzu genauer Desiree Karge, Super-Weiber mit schlechtem Ruf (online unter www.wis
senschaft.de/archiv/-/journal_content/56/12054/1599081/Super-Weiber-mit-schlechtem-Ruf 
[Zugriff: 31.10.2017]).

40	 Gutjahr, Lulu als Prinzip (wie Anm. 36), S. 57.
41	 Vgl. zu den einzelnen Schicksalen der Männer genauer Stephanie Catani, Das fiktive 

Geschlecht: Weiblichkeit in anthropologischen Entwürfen und literarischen Texten zwischen 
1885 und 1925. Würzburg 2005, S. 194.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Mein Fleisch heißt Lulu« 147

»elegantes Thier – Ein Prachtstier!« (W III,1 186) bezeichnet. Auch ver-
schweigt Lulu nicht, aus welcher ebenso banalen wie zugleich sympto-
matisch für ihre Existenz stehenden Tatsache sie diese Einsicht gewinnt: 
»Ich weiß es. – Ich gehe fein« (W III,1 186). Der Gang steht an dieser 
Stelle exemplarisch für ihr ganzes Dasein, das maßgeblich dadurch be-
stimmt wird, dass sie »dressiert« (W  III,1 186) wurde. Ein ähnliches 
körperliches Idealbild zeichnet Wedekind auch im zeitlich beinahe par-
allel erarbeiteten Prosafragment »Mine-Haha« aus dem Jahr 1895 un-
ter Rückgriff auf den zeitgenössischen eugenischen Diskurs. Hier ist 
es ebenfalls die Ästhetisierung des Ganges, die zu einer radikalen Re-
duktion des Individuums auf ein rein physisches Merkmal führt. Nach 
Aussage der Protagonistin Hidalla ist es das ausgemachte Ziel der Erzie-
hungsanstalt, dass alle Zöglinge »gewissermaßen mit den Hüften denken 
lernten« (W V,2 845). Das Ideal stellt in dieser Hinsicht die Erzieherin 
Gertrud dar, die aufgrund ihres Ganges genau wie Lulu mit einem Tier 
gleichgesetzt wird, konkret mit dem »Hinterteil« eines »Pferdes« (W V,2 
860).

Steht in »Mine-Haha« die Analogiebildung von Tier und Mensch für 
das eugenische Selbstverständnis des Menschen, sich in einem dauerhaf-
ten Evolutionskampf mit den anderen Lebewesen zu befinden, aufgrund 
dessen es zu jener Angleichung kommt, so fokussiert Wedekind bei der 
Zeichnung Lulus zwar ebenfalls die Erziehung als prägendes Moment, 
setzt hierbei jedoch einen anderen Schwerpunkt. Denn Lulu ist in der 
Lage, wozu Hidalla eben gerade nicht imstande ist, nämlich, ihre Situa-
tion zu hinterfragen: Als Schöning sie bittet, sich umzubringen, muss sie 
feststellen: »[…] warum soll ich – die Thiere – dürfen leben – die Thiere – 
dürfen auch – dürfen auch – ich habe – gethan wie Alle – ich bin Weib – 
ich bin Weib« (W III,1 228). Lulu vergleicht sich mit denjenigen Tieren, 
die ihr Leben selbstbestimmt führen können, und muss einsehen, dass 
sich ihr eigener Charakter als dressiertes Tier über die Unfreiheit ihres 
Willens definiert. Entsprechend muss sie auch an einer späteren Stelle er-
kennen, dass sie eben gerade »kein wildes Thier« (W III,1 244) mehr ist. 
Damit entspricht sie ganz den im »Erdgeist«-Prolog aufgezeigten Tieren 
in der Manege, die sich zwar dadurch auszeichnen, ursprünglich »wild« 
gewesen zu sein, doch von ihrem Bändiger aufgrund ihrer Dressur mü-
helos »an ihren Platz« (W III,1 317) getragen werden können.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daniel Hilpert148

Der Charakter der Unfreiheit bringt es mit sich, dass Lulu für die Män-
ner zu etwas wird, das man beherrschen kann, sie wird zum »Eigentum« 
(W III,1 200), so Schöning. Aus diesem Grund ist es auch vollkommen 
gleichgültig, welchen Namen man ihr gibt,42 es geht nicht um sie als Cha-
rakterperson, wie Alwa ihr unmissverständlich zu verstehen gibt: »Und 
ich fühle dich – ob ich ausreite – ob ich im Eden-Café sitze – ob ich auf 
dem Sopha liege – ich fühle dich! – Dich – das heißt deinen Körper!« 
(W III,1 215) Die damit verbundene Negation jeglicher psychischen In-
dividualität gipfelt in einer Aussage Lulus, die ihre soziale Rolle auf den 
Punkt bringt: »Mein Fleisch heißt Lulu« (W III,1 225). All die Namen, 
die ihr von den verschiedenen Männern gegeben werden, sind nur unter-
schiedliche Chiffren für ihren Körper. Die Tatsache, dass Lulu selbst zu 
dieser Erkenntnis gelangt, stellt die einzig logische Konsequenz aus der 
von ihr ebenfalls selbst formulierten Gleichsetzung mit einem Tier dar: 
Als Wesen, für das offensichtlich nicht dieselben Regeln gelten wie für 
die (männliche) Gesellschaft, muss sie erkennen, dass sich ihre Daseins-
berechtigung allein von ihrem Körper ableitet.43 Einige Jahre später wird 
Wedekind das Bild des durch Dressur in der Manege der Gesellschaft un-
frei gewordenen Individuums in seinem Drama »Hidalla« ebenfalls unter 
Rückgriff auf den eugenischen Diskurs wieder aufgreifen. Auch hier wird 
der Protagonist Karl Hetmann unter der »Reitpeitsche« (W VI, 95) des 
Zirkusdirektors Cotrelly in eine Rolle gedrängt, die sich kaum von der 
eines »Schimpansen« (W VI, 96) unterscheidet.

Die Reduktion Lulus auf ihren Körper und damit auf ihre triebhaf-
te Natur, die von der Gesellschaft gebändigt, sprich »dressiert« werden 
muss, ermöglicht Wedekind eine neue Form der Figurenzeichnung. 
Wenn das Tier »in der Wissenspoetik der Moderne von einem charak-
tertypologischen Symbol zu einer evolutionsbiologischen, gesellschafts-
theoretischen und zivilisationsgeschichtlichen Metapher avanciert«,44 

42	 Diese Tatsache wurde von der Forschung umfassend herausgestellt. Vgl. hierzu 
exemplarisch Gutjahr, Lulu als Prinzip (wie Anm. 36), S. 65.

43	 In diesem Zusammenhang spricht Florack, Aggression und Lust (wie Anm. 25), S. 175, 
unter Rückgriff auf die Psychoanalyse von einem »phallischen Monismus« der Epoche, da die 
Frau in »biologischer, kultureller, sozialer und historischer Bedingtheit« in Wedekinds Stück 
überhaupt nicht in den Blick komme. Dem ist zu widersprechen, vielmehr wird im Weite-
ren zu zeigen sein, dass Wedekind gerade die Funktionsmechanismen und Hintergründe für 
Lulus Verhalten genau in den Blick nimmt.

44	 So Roland Borgards und Nicolas Pethes in ihrer Einleitung. In: Dies. (Hg.), Tier – 
Experiment – Literatur 1880–2010. Würzburg 2013, S. 7–14, hier S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Mein Fleisch heißt Lulu« 149

dann hinterfragt er die dieser Feststellung zu Grunde liegende Annahme 
eines natürlichen biologischen Unterschieds zwischen Mensch und Tier. 
Indem Wedekind mit Lulu diese Grenzziehung aufhebt, macht er sich 
die von der frühen Eugenik unter Rückgriff auf die Selektionstheorie 
Darwins postulierte Position des Menschen als ein gleiches unter glei-
chen Lebewesen dramaturgisch nutzbar. Die in die Nähe des Tierischen 
gerückten Verhaltensweisen Lulus ermöglichen eine neue Form der 
Charakterisierung und dienen zugleich als Spiegel der diese Züge her-
vorbringenden Gesellschaft.

Pathologische Triebnatur

Die bereits in »Frühlings Erwachen« vorzufindende kritische Auseinan-
dersetzung mit der gesellschaftlichen Sexualmoral wird für Wedekind 
zum Geburtshelfer der Lulu-Figur, in ihr bündelt sich seine radikale 
Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen Vorstellung von Sexua-
lität, worunter sowohl das zwischenmenschliche geistige als auch kör-
perliche Verhältnis zu verstehen ist.45 Lulus tierischer Charakter, ihre 
triebhafte Natur tritt am deutlichsten in ihrem sexuellen Handeln in 
Erscheinung, das prägend für ihre Figurenzeichnung ist. In der zeitge-
nössischen Wissenschaft wird das Phänomen der uneingeschränkten 
Triebhaftigkeit weiblicher Sexualität am prominentesten von Krafft-
Ebing unter der Bezeichnung der »Hyperästhesie«,46 des krankhaft ge-
steigerten Geschlechtstriebs diskutiert – was Wedekind genau bekannt 
war.47 Entscheidend für die Erschaffung Lulus scheint hierbei, dass er 

45	 Unter dem Begriff Sexualität ist entsprechend nicht nur eine unmittelbare sexuelle 
Handlung zu verstehen, sondern der Einfluss dieses Triebs auf das gesamte »Fühlen, Denken 
und Handeln«, wie Krafft-Ebing im ersten Satz der »Psychopathia Sexualis« ausführt ([wie 
Anm. 13], S. III).

46	 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 31.
47	 Vgl. als aktuellsten Verweis auf diesen Umstand Arne Höcker, Drama, Anekdote, Fall. 

Wedekinds »Lulu«. In: Crimes of Passion. Repräsentationen der Sexualpathologie im frü-
hen 20. Jahrhundert. Mit einem Vorwort von Scott Spector. Hg. von Oliver Böni und Japhet 
Johnstone. Berlin/Boston 2015, S. 159–172, hier S. 159. Wedekinds Rückgriff auf die Ausfüh-
rungen von Krafft-Ebing wurden von der Forschung bereits mehrfach zentral betont, jedoch 
wurde noch nicht der Ansatz verfolgt, die strukturelle Bedeutung der Sexualpathologie sowohl 
für die Figurenzeichnung Lulus als auch für die gesamte Konstruktion des Dramenkomple-
xes aufzuzeigen. Vgl. hierzu exemplarisch Pankau, Sexualität und Modernität (wie Anm. 2), 
S. 166, der lediglich auf den Einfluss Krafft-Ebings hinweist, ihn jedoch nicht genauer unter-
sucht.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daniel Hilpert150

bei Krafft-Ebing ein Modell der pathologischen weiblichen Sexualität 
findet, das sich für ihn gerade deshalb als so nützlich erweist, weil hierin 
seine Bemühung, mit Lulu eine konträre Moralvorstellung zu figurieren, 
bereits von Grund auf angelegt ist. Im Weiteren wird zu zeigen sein, 
dass Wedekind nicht nur für Lulu, sondern für die Konstruktion der 
gesamten Handlung Krafft-Ebings Ausführungen zur Sexualpathologie 
als narratives Grundgerüst heranzieht.48

Bereits in den ersten Sätzen der »Psychopathia Sexualis« von 1886 
macht Krafft-Ebing deutlich, dass er das Selbstverständnis seiner Be-
trachtung aus der zu dieser Zeit den wissenschaftlichen Diskurs bestim-
menden Darwinschen Annahme der Gleichheit aller Lebewesen zieht.49 
Denn, so Krafft-Ebing, »in dem wollüstigen Drang, den Naturtrieb zu 
befriedigen, steht der Mensch auf gleicher Stufe mit dem Thier«.50 Lulus 
zentrale Selbsterkenntnis in Bezug auf ihr sexuelles Verhalten, sie habe 
»gethan« wie alle »Thiere« (W  III,1 228), spiegelt diese Grundauffas-
sung auf literarischer Ebene wider. Bereits aus Krafft-Ebings Ausgangs-
feststellung, dass das »Weib, welches dem Geschlechtsgenuss nachgeht«, 
eine »abnorme Erscheinung[ ]« sei, ergibt sich für Wedekind ein Grund-
motiv für die Zeichnung Lulus, die sich dem Maler Schwarz durch die 
dreifache Zusicherung geradezu aufdrängt: »Ich bin dein! […] ich bin 
dein! […] Ich bin dein!« (W III,1 169). Am deutlichsten beschreibt Schö-
ning, wie Lulu sich in sexueller Hinsicht gebärdet: »Wenn du zu mir 
kommst, wenn du dein Hemd in die Ecke wirfst, ehe ich recht weiß, 
was los ist, dann kann kein Mensch von mir verlangen, daß ich in dir 
die verheiratete Frau respektiere« (W  III,1 193). Dass Lulu in dieser 
Hinsicht durchaus belastbar ist, verdeutlicht der dritte Aufzug, in dem 
drei Liebhaber Lulus in ein und demselben Raum aufeinandertreffen 
und sie diesen jeweils ihre Zuneigung zusichert: Sie »küßt« (W III,1 214) 
Schöning, bietet Alwa ihren »Körper« (W III,1 215) an – und hält sich 

48	 In diese Richtung geht auch Höcker, der zwar betont, dass »direkte diskursive Bezüge« 
zum Sexualitätsdiskurs in der Forschung eher selten seien, selber aber lediglich das Auf-
tauchen Jack the Rippers als einen solchen Bezug herausstellt (Drama, Anekdote, Fall [wie 
Anm. 47], S. 164).

49	 Vgl. zum Verhältnis zwischen Krafft-Ebing und den Schriften Darwins auch Katrin 
Schmersahl, Medizin und Geschlecht. Zur Konstruktion der Kategorie Geschlecht im medi-
zinischen Diskurs des 19. Jahrhunderts. Opladen 1998, S. 84, und zur wissenschaftshistori-
schen Einordnung Krafft-Ebings Volkmar Sigusch, Geschichte der Sexualwissenschaft. Frank-
furt a.M. 2008, S. 175ff.

50	 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 1.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Mein Fleisch heißt Lulu« 151

während all dem hinter der Portiere noch den Artisten Rodrigo warm.51

Insgesamt konterkariert Wedekind mit dem gesamten Geflecht der Be-
ziehungen Lulus die von Krafft-Ebing weiter angeführte Behauptung, 
die »seelische Richtung des Weibes« sei eine »monogame, während 
hingegen der Mann zur Polygamie hinneigt«.52 Man könnte also sagen, 
dass Wedekind mit der Grundanlage Lulus als Frau, die offenkundig 
mehreren Partnern zugetan ist – die Gründe hierfür sind später genau-
er zu betrachten –, die klassische, von Krafft-Ebing behauptete sexuelle 
Grundausrichtung beider Geschlechter in ihr Gegenteil überführt.53 Ein 
Erklärungsmuster für diese Art von umgekehrter Zuschreibung findet 
sich nach Krafft-Ebing nicht aufseiten der Frau, sondern allein »in der 
Schwäche des Mannes«, konkret in der »Mächtigkeit sexueller Bedürf-
nisse« gegenüber der Frau: »Er geräth in Abhängigkeit von dem Weibe 
und zwar um so mehr, je schwächer und sinnlicher er wird«.54 Aus die-
sem Umstand heraus erklärt sich der Lulu vor allem in den späteren 
Bearbeitungen häufig zugesprochene Charakter als männerverzehren-
der Femme fatale;55 die Folgen für die Männer sind jedoch bereits in der 
»Monstretragödie« verhängnisvoll:56 Goll stirbt vermutlich durch einen 
»Schlaganfall« (W  III,1 172) aufgrund der Tatsache, dass sie ihn mit 
Schwarz hintergangen hat, der wiederum wahrscheinschlich durch ei-

51	 So entgegnet Lulu Rodrigo, der sich krampfhaft aus ihrer Nähre befreien will: »Warten 
Sie. – Ich bitte Sie darum. Ich muß es ja auch …« (W III,1 213).

52	 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 10.
53	 Interessanterweise weist Schmersahl, Medizin und Geschlecht (wie Anm. 49), S.  89, 

darauf hin, dass die »Vermännlichung der Frau durch die Verweiblichung des Mannes« 
auch von Heinrich Ploss in seinem ethnologischen Werk »Das Weib in der Natur- und 
Völkerkunde« als Degenerationserscheinung benannt wird. Auch Krafft-Ebing bezieht sich im 
Rahmen seiner historischen Abhandlung zum Sexualverhalten von Mann und Frau auf Ploss 
(vgl. Psychopathia Sexualis [wie Anm. 13], S. 2).

54	 Ebd., S. 11.
55	 Vgl. zur Diskussion um die Frage, ob es sich bei Lulu tatsächlich um eine Femme fatale 

handelt, grundlegend Ariane Martin, Pierrot als Femme fatale? Zu den Fassungen und Deu-
tungen von Frank Wedekinds »Lulu«-Dramenkomplex in kulturwissenschaftlicher Perspek-
tive. In: Musil-Forum. Studien zur Literatur der klassischen Moderne 27, 2001/2002, S. 119–
136. Martin kommt zu dem Schluss, dass es sich in der »Monstretragödie« nicht um eine 
Femme fatale im eigentlichen Sinn handelt, da Lulu eine »zur Intrige und jeder Berechnung 
völlig unfähige[ ] Heldin« ist. In den späteren Fassungen setze Lulu ihre Erotik hingegen »kal-
kuliert und als Mittel zum Zweck ein« (ebd., S. 123, 128).

56	 Maria B. Hanstein stellt in diesem Zusammenhang heraus, dass es gerade die Darstellung 
Lulus als »Kind-Frau« ist, in der ihre Anziehung auf die Männer als »tabuisiertes Sexualobjekt« 
besteht (Arbeiten am Mythos. Der Pandoramythos in Literatur und Film. Hamburg 2016, 
S. 38).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daniel Hilpert152

nen Herzinfarkt umkommt,57 da er die Wahrheit über Lulus Verhältnis 
zu Schöning und Alwa erfährt. Schöning wird durch den Revolver in 
Lulus Hand getötet, sie wird zu seiner »Mörderin« (W III,1 230), wohin-
gegen Schigolch und Alwa am Ende aufgrund ihrer Abhängigkeit von 
der sich prostituierenden Lulu in der Londoner Gosse hausen müssen.58

Nach Krafft-Ebing führt eine übersteigerte Sexualität, im Falle von Frau-
en: eine »chronische Nymphomanie«, im Sinne eines Automatismus 
zwangsläufig zu »Prostitution« als unterster Stufe der sexuellen Betäti-
gung.59 Diesen Zusammenhang adaptiert Wedekind und formt hieraus 
auf literarischer Ebene das Grundmuster für den Verlauf der »Monstre-
tragödie« und der späteren Fassungen der »Büchse der Pandora«: Stets 
wird hier der gesellschaftliche (Ver-)Fall Lulus beschrieben, die sich trotz 
zwischenzeitlichen Reichtums am Ende in London prostituieren muss.

Sadismus und Degeneration: die Partner Lulus

Ein zentraler Aspekt für die Deutung Lulus ist ihre Funktion als Pro-
jektionsfläche ihrer jeweiligen Partner, als fleischgewordene und in-
dividuell gestaltbare Fantasie der männlichen Lust.60 Betrachtet man 
die dargestellten Verbindungen zwischen Lulu und den Männern mit 
Krafft-Ebing jedoch als natürliches Wechselverhältnis zwischen dem 
»sinnliche[n] Verlangen« der Frau auf der einen und dem »mächtigen 
Naturtrieb« des Mannes auf der anderen Seite,61 so ergibt sich die Not-
wendigkeit, die bislang zu wenig beachteten Hintergründe der Partner 
Lulus näher zu beleuchten. Trotz der Vielzahl von Personen, die um 
Lulus Gunst ringen, lassen sich verschiedene Typen ausmachen: Den 
ersten Typus repräsentieren die aktuellen Verehrer Schwarz, Alwa und 
Rodrigo, deren Triebfeder eine rein körperliche Attraktion ist. Der zwei-

57	 Genaueres wird im Text nicht genannt, jedoch greift sich Schwarz laut Regieanweisung 
»an die Brust« (W III,1 199).

58	 Vgl. hierzu die Regieanweisungen, welche die »Dachkammer« (W III,1 275) in London 
als gezielt inszenierten Gegenentwurf zu den repräsentativen Räumlichkeiten der ersten Auf-
züge zeichnen. 

59	 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 90.
60	 Exemplarisch für diesen Umstand stehen die unterschiedlichen Namen, die Lulu von 

den Männern jeweils verliehen werden. Vgl. hierzu genauer Florack, Wedekinds »Lulu« (wie 
Anm. 19), S. 74ff., die näher auf deren Hintergründe eingeht.

61	 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 10.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Mein Fleisch heißt Lulu« 153

te Typus entspricht dem des älteren väterlichen Liebhabers und wird 
von Goll, Schöning und Schigolch verkörpert. Den dritten Typus stellt 
die Gräfin von Geschwitz dar, deren homoerotische Bestrebungen bei 
Lulu jedoch ergebnislos verhallen.

Insbesondere die älteren Männer scheinen den sexuellen Charakter 
Lulus entscheidend geprägt zu haben. So heißt es von Goll, dass er sie 
bereits in der Vergangenheit »dressiert« (W III,1 172) habe, als Mittel 
der Wahl dürfte hierbei wohl eine »Reitpeitsche« (W III,1 191) gedient 
haben. Dem im Sterben liegenden Schöning bietet Lulu in scheinbar ge-
wohnter Manier als letzten Genuss noch Folgendes an: »Du mußt mich 
binden und peitschen« […] Bis Blut kommt. – Ich schreie nicht. – Ich 
beiße auf mein Taschentuch« (W III,1 227). Die Tatsache, dass dieses 
Angebot von Lulu selbst gemacht wird, verdeutlicht, dass diese Prakti-
ken für sie nichts Ungewöhnliches sind und sie diesen in der Vergan-
genheit bei Goll und Schöning vermutlich häufiger ausgesetzt war. Auch 
weist sie darauf hin, dass ihre Züchtigung mit der »Reitpeitsche« ihn auf 
»andere Gedanken bringen« (W III,1 226) würde. Ein derartiges Ver-
halten definiert Krafft-Ebing in seiner Abhandlung »Neue Forschungen 
auf dem Gebiet der Psychopathia sexualis« aus dem Jahr 1890 eindeutig 
als Sadismus: »Das Misshandeln eines Weibes mit der eigenartig perver-
sen wollüstigen Betonung in dem Seelenleben des Betreffenden ist die 
Hauptsache, das Wesen des Aktes.«62 Hierbei ist entscheidend, dass die 
»Misshandlung« als »Mittel zum Zweck eines krankhaft psycho-sexuel-
len Bedürfnisses« erscheint und gerade nicht als »Mittel zum Zweck des 
Coitus«.63

Die Misshandlungen durch Goll, Schöning und Schigolch scheinen 
ebenfalls einem solchen klaren Bedürfnis zu dienen, und zwar sollen sie 
Lulu dazu bringen, zu »tanze[n]« (W III,1 185). Sie berichtet von den 
»Tanzstunden« (W  III,1 191), die sie bei Goll erleiden musste – und 
zwar »jede Nacht«, und das auch noch »halbnackt« (W III,1 175).64 Das 
Bild der tanzenden jungen Frau zur sexuellen Befriedigung eines deut-
lich älteren Mannes findet Wedekind ebenfalls bei Krafft-Ebing vorfor-

62	 Richard von Krafft-Ebing, Neue Forschungen auf dem Gebiet der Psychopathia 
Sexualis. Stuttgart 1890, S. 30.

63	 Ebd., S. 31.
64	 Auch gegenüber Schigolch gibt Lulu an, dass sie nicht mehr »tanze« (W III,1 185), was 

impliziert, dass auch er Lulu in der Vergangenheit für sich hat tanzen lassen.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daniel Hilpert154

muliert. Dieser verweist auf eine Fallgeschichte, der zufolge ein Mann 
ebenfalls »Mädchen von 8-12 Jahren nackt in seinem Zimmer tanzen, 
springen, vor seinen Augen urinieren« ließ.65 Die Tatsache, dass Lulu 
das Tanzen explizit im Zusammenhang mit ihrer »Dressur« nennt, ver-
deutlicht die bereits zuvor erläuterte Verbindung zwischen ihrer Trieb-
natur auf der einen Seite und dem Bild des vorgeführten Tieres in der 
Manege auf der anderen Seite, wie es der »Erdgeist«-Prolog entwirft. Die 
Handlungen der älteren Männer Lulu gegenüber sind nach Krafft-Ebing 
ein Ausdruck für das »Bewusstsein schrankenloser Macht und Superio-
rität über das Weib«,66 dem sie nichts entgegenzusetzen vermag und das 
ihren Charakter ganz entscheidend prägt.

Die zuvor herausgestellte Triebnatur Lulus erweist sich damit als Re-
aktion auf die sadistischen Handlungen der Partner. Nach Krafft-Ebing 
erscheinen »Lust am Schmerzzufügen und Lust am zugefügten Schmerz 
nur als zwei verschiedene Seiten desselben seelischen Vorgangs, dessen 
Primäres und Wesentliches das Bewusstsein activer bezw. passiver Un-
terwerfung ist«.67 Mit ihren sadistischen Handlungen Lulu gegenüber 
begeben sich die Männer jedoch in eine von ihnen selbst hervorgebrach-
te Unfreiheit, sie werden zu Hörigen ihrer eigenen Lust, und Lulu, als 
Objekt dieser Lust, wird zur Gebieterin über die männlichen Begierden. 
Besonders deutlich wird dieser Zustand an Lulus aktuellen Liebhabern 
Schwarz, Alwa und Rodrigo. Obwohl man nichts Konkretes über ihr se-
xuelles Verhalten Lulu gegenüber erfährt, so verdeutlicht Wedekind an 
ihnen jedoch noch genauer als beim ersten Typus die Abhängigkeit von 
Lulu. Am treffendsten formuliert Alwa seine sexuelle Unfreiheit: »[…] 
ich muß meiner Schwärmerei Ausdruck verleihen, wenn ich mich nicht 
zum Lustmörder machen soll« (W III,1 216).

Durch den Verweis auf den Lustmord verdeutlicht Alwa, dass seine 
»Libido«, wie Krafft-Ebing in diesem Zusammenhang ausführt, »mit 
dem consumierten Coitus nicht gesättigt ist«.68 Er hat nach eigener Aus-
sage eine »Gier« nach ihrem »Leib« (W  III,1 221), eine »entsetzliche 
Geilheit« (W III,1 278), die ihn beinahe den Verstand kostet, kurzum: 
Lulu »zerrüttet« (W III,1 222) sein Leben. Anstatt den aufgebrachten 

65	 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 100.
66	 Ders., Neue Forschungen (wie Anm. 62), S. 30.
67	 Ebd., S. 38.
68	 Ders., Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 36.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Mein Fleisch heißt Lulu« 155

und sexuell in höchstem Maße aufgeladenen Alwa zu besänftigen, spielt 
Lulu ihre Überlegenheit weiter aus, indem sie trocken darauf verweist, 
sie wolle tatsächlich einmal einem »Lustmörder in die Hände« (W III,1 
216) geraten.69 Mit dem Erscheinen Jack the Rippers am Ende des Dra-
mas wird sich dieser Wunsch erfüllen. Die zuvor im Text gemachten 
rhetorischen Inszenierungen des Lustmords werden hierdurch als eine 
»Chiffre für die generelle Destruktivität männlicher Lust« lesbar.70 Zu-
gleich wird mit dem expliziten Verweis auf den Lustmord bereits an 
dieser Stelle klar, was am Ende durch die Ermordung Lulus durch Jack 
manifest werden wird: Die Handlung der »Monstretragödie« lässt sich 
als kriminologische Fallgeschichte lesen,71 deren zentrales Augenmerk 
weniger auf dem Mord am Ende als vielmehr auf der Darstellung der 
psychischen Veranlagung des Opfers Lulu liegt.

In dieser Situation formuliert Alwa eine zentrale Einsicht: »Ich bin 
kaum mehr Mensch« (W  III,1 222). In dem Maße, in dem Lulu für 
die Männer zur Projektionsfläche ihrer sexuellen Bedürfnisse wird und 
damit ihren menschlichen Charakter verliert, verlieren auch ihre Liebha-
ber zunehmend eben diesen Charakter und werden zu triebgesteuerten 
Opfern ihrer eigenen Lust. So spricht Alwa weiter vom »Andante der 
Wollust«, das ihn ergreift, ihre »Waden« scheinen ihn so sehr zu erre-
gen, dass er sie »beiß[ ]t« (W III,1 218). Durch das »Beissen« versucht 
Alwa, die »wollüstige Gier« zu stillen, wie Krafft-Ebing diese Reaktion 
beschreibt.72 Dass er in dieser Situation absolut nicht Herr seiner Sin-
ne ist, wird durch eine Beschreibung verdeutlicht, die besagt, dass sein 
Kopf so »öde« ist, als hätte er »sechzig Flaschen Champagner vertilgt« 
(W  III,1 218). In Bezug auf diesen Zustand spricht Krafft-Ebing von 

69	 Vgl. zur Begriffsgeschichte des Lustmords allgemein Jill Bühler, Lustmord. Sprachliche 
Verschränkungen von Blutdurst und Wollust bei Krafft-Ebing, Musil, Schubert und Kleist. 
In: Das Unnütze Wissen in der Literatur. Jill Bühler und Antonia Eder (Hg.), Freiburg 2015, 
S. 137–156, hier S. 138–143.

70	 Hania Siebenpfeiffer, Re-Writing Jack the Ripper. Zur Semiotik des Lustmords in Frank 
Wedekinds »Monstretragödie« (1894) und Gustav Pabsts »Die Büchse der Pandora« (1929). 
In: Susanne Komfort-Hein und Susanne Scholz (Hg.), Lustmord. Medialisierungen eines kul-
turellen Phantasmas um 1900. Königstein i. Taunus 2007, S. 55–72, hier S. 63.

71	 Vgl. zu den narrativen Bedingungen psychopathologischer Fallgeschichten im 
Zusammenhang mit dem Lustmord auch Arne Höcker, »Die Lust am Text«. Lustmord 
und Lustmord-Motiv. In: Susanne Komfort-Hein und Susanne Scholz (Hg.), Lustmord. 
Medialisierungen eines kulturellen Phantasmas um 1900. Königstein i. Taunus 2007, S. 37–54.

72	 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 36.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daniel Hilpert156

einem »entartete[n] Individuum«.73 Mit Alwa gelingt es Wedekind, den 
Zusammenhang zwischen Sexualpathologie und Degeneration zu perso-
nifizieren und das dramaturgische Potenzial dieser Verbindung poetisch 
freizusetzen.

Genau in dieser Hinsicht spielt auch die Gräfin von Geschwitz im Hin-
blick auf die von ihr verkörperte sexuelle Neigung eine wichtige Rolle. 
Ihre Homosexualität, die zeitgenössisch von Krafft-Ebing als »krankhaf-
te Sexualempfindung«74 gewertet wird, vervollständigt die Darstellung 
des sexuellen Gesamtcharakters Lulus. Denn ihre Wirkung bleibt nicht 
allein auf die Männerwelt beschränkt, vielmehr weiß Lulu ebenfalls um 
ihre Anziehungskraft auf Frauen, die insbesondere auf einem rein dem 
weiblichen Geschlecht vorbehaltenen Künstlerinnenball »wie Jagdhun-
de« (W III,1 222) hinter ihr her sind – natürlich will Lulu dennoch oder 
gerade deshalb auch dort hingehen. Die Gräfin repräsentiert mit ihrem 
Wunsch nach »eine[r] Nacht« (W III,1 248) mit Lulu deren omnisexu-
elle Ausstrahlung, die in ihrem Falle sogar masochistische Züge auslöst: 
»Zertreten Sie mich!« (W III,1 247) Die weitere dreifache Wiederholung 
dieser Aussage verdeutlicht die ganze Abhängigkeit von der Sexualität 
Lulus, in der sich die Gräfin – genau wie die Männer – befindet.

Sowohl die Männer als auch die Frauen im Umfeld Lulus, nament-
lich die Gräfin von Geschwitz, werden durch die Tatsache miteinander 
vereint, dass es sich bei ihrer sexuellen Ausrichtung um ein pathologi-
sches Verhalten handelt, das zeitgenössisch als Anzeichen des psychi-
schen und physischen Verfalls der Gesellschaft betrachtet wird. In der 
Homosexualität und im Sadismus erkennt Krafft-Ebing gleichermaßen 
»Degenerationsanzeichen«.75 Zieht man nun Lulu mitsamt ihrer trieb-
haften Sexualität als allen gemeinsames Objekt der Begierde hinzu, so 
vervollständigt sich das Bild einer in sexueller Hinsicht aus den Fugen 
geratenen Gesellschaft, das Wedekind in der »Monstretragödie« und 
auch in den weiteren Bearbeitungen des Stoffes zeichnet. Oberflächlich 
betrachtet folgt er damit auch in dieser Hinsicht der gesellschaftlichen 
Bestandsaufnahme der Eugeniker, die ihre Forderungen nach einem ge-
zielten Eingreifen in die Bevölkerungsentwicklung aus der Feststellung 
eines Niedergangs der menschlichen Art ableiten. Die folgende genaue 

73	 Ebd.
74	 Ebd., S. 70.
75	 Ebd., S. 36 und 59.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Mein Fleisch heißt Lulu« 157

Betrachtung weiterer Ursachen für Lulus Verhalten zeugt jedoch von 
einer differenzierteren Sichtweise Wedekinds auf die Thematik.

Kindheit als neuropsychopathischer Belastungszustand

Nachdem in den vorigen Schritten herausgestellt werden konnte, dass 
Wedekind sowohl die sexuelle Triebnatur Lulus als auch die ihrer je-
weiligen Partner in der zeitgenössischen Sexualpathologie vorformuliert 
findet, stellt sich insbesondere in Hinblick auf die hieraus resultierende 
Figurenzeichnung Lulus die Frage nach den Ursachen für ihr Verhalten. 
Es handelt sich bei ihr mitnichten um die »Gestalt einer Stellvertretung«, 
die »abwesend anwesend ist und […] sich nicht festlegen lässt«.76 Viel-
mehr zeigt eine genauere Lektüre der »Monstretragödie«, dass Wede-
kind über den gesamten Verlauf des Dramas hinweg verstreut gezielt 
Hinweise auf die Ursachen von Lulus Verhalten liefert, die in der psy-
chosexuellen Entwicklung in ihrer Kindheit liegen. Damit folgt er auch 
in dieser Hinsicht Krafft-Ebing, der seine Ausführungen mit der Feststel-
lung einleitet, dass die »Erforschung des sexuellen Lebens des Individu-
ums« mit dessen »Entwicklung in der Pubertät zu beginnen« hat.77

Anhand der Vaterfiguren Schigolch und Schöning lässt sich die Kind-
heit Lulus ansatzweise rekonstruieren: Von Ersterem erfährt man, dass 
er Lulu einst »nackt aus dem Hundeloch zog« (W III,1 187). Sie scheint 
ein Straßenkind ohne jeglichen elterlichen Schutz gewesen zu sein und 
hat »ihre Mutter nie gekannt«, die auch »gar kein Grab« (W III,1 197) 
hat, wie Schöning angibt. Von ihrem Vater scheint es ebenfalls keine 
Spur zu geben, Lulu behauptet jedoch gegenüber Schwarz, dieser sei 
»in einem Taiphun bei den Philippinen untergegangen« (W III,1 199), 
was jedoch eher einer kindlichen Wunschvorstellung entsprechen dürf-
te. Sie war sich somit früh selbst überlassen und hatte keine direkten Be-
zugspersonen, bis Schigolch sich ihrer annahm und sie erzog, wie Lulu 
berichtet: »Wie du mich an den Händen aufgehängt hast und mir mit 
den Hosenträgern den Hintern zerbläut, dessen erinnere ich mich noch 

76	 So Ortrud Gutjahr, ›Lulu‹ oder die Last mit der Lust. Die »Urgestalt des Weibes« – 
ein Männertrauma. Vortrag im Rahmen der Salzburger Festspieldialoge am 18. August 2010 
(online unter www.w-k.sbg.ac.at/fileadmin/Media/arts_and_festival_culture/3gutjahr_ortrud_
lulu100818.pdf, S. 3 [Zugriff: 31.10.2017]).

77	 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 6.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daniel Hilpert158

wie heute« (W  III,1 187). Genau hier liegt der Grundstein für Lulus 
späteres Verhalten: Ihr fehlte jegliche normgebende Erziehungsinstanz, 
stattdessen nahm der sadistisch veranlagte Schigolch diese Leerstelle ein, 
die Lulu nachhaltig und entscheidend (fehl-)prägte. Obwohl das Kind 
zeitgenössisch als »unfertiger« Erwachsener angesehen wird,78 betont 
der Kinderpsychiater Emminghaus 1887 die Bedeutung der Kindheit, 
denn die geistigen Gefühle, »die dem Erwachsenen als fertige psychische 
Eigenschaften zukommen«, sind ihm zufolge »in der ganzen Kindheit 
wachsenden Keimen gleich«.79

Von Anfang an, und das bedeutet seit der frühesten Kindheit, ist Lulu 
zudem auch direkt sexuellen Handlungen ausgesetzt, wie Schigolch 
erklärt: »Sie hat es gethan, bevor sie noch was gewußt hat« (W  III,1 
277). Lulu selbst gibt an, dass sie bereits mit Männern verkehren mus-
ste, als sie noch »keine drei zählen konnte« (W III,1 266). In der von 
sexuellem Missbrauch und Misshandlungen geprägten frühen Kindheit 
wurzelt Lulus späteres pathologisches Sexualverhalten.80 Insbesondere 
die Tatsache, dass sie ihre frühen sexuellen Aktivitäten in keiner Weise 
wertend betrachtet, spricht für die von Emminghaus als Ursache für 
eine psychische Störung herausgestellte »vorzeitige[ ] Erregung sexu-
eller Gefühle« Lulus.81 Die Folge ist ein im »Kindesalter auftretender 
Geschlechtstrieb«, den wiederum Krafft-Ebing als pathologisches Sexu-
alverhalten beschreibt.82 Entscheidend ist, dass es sich beim kindlichen 
Geschlechtstrieb immer um »Theilerscheinung eines neuro-psychopathi-
schen Belastungszustands handelt«83, was sich in Lulus Fall in doppelter 
Hinsicht belastend auswirkt: Zum einen ist kaum anzunehmen, dass sie 
die sexuellen Handlungen in diesem jungen Alter freiwillig vollzieht, 

78	 Obwohl die Reformpädagogik der Jahrhundertwende unter der Losung »Erziehung 
statt Strafe« zunehmend die Bedürfnisse in der Kindheit als wichtigen Entwicklungsschritt in 
den Blick nimmt, geht sie hierbei immer noch von der Unterscheidung zwischen dem Kind 
auf der einen und dem Menschen, also dem Erwachsenen, auf der anderen Seite aus. Vgl. 
hierzu genauer Katharina Rosenberger, Kindgemäßheit im Kontext. Zur Normierung der 
(schul-)pädagogischen Praxis. Wiesbaden 2005, S. 51.

79	 Hermann Emminghaus, Die psychischen Störungen des Kindesalters. In: Handbuch 
der Kinderkrankheiten. Hg. von Carl C.J. Gerhardt. Tübingen 1887, Bd. 8, S. 8.

80	 Vgl. zur Missbrauchsthematik und den Möglichkeiten ihrer Inszenierung auch Ortrud 
Gutjahr, »Lulu«. Rollen auf den Leib geschnitten. In: Manfred Mittermayer und Silvia Ben-
gesser (Hg.), Wedekinds Welt. Theater – Eros – Provokation. Hg. von. Leipzig 2014, S. 107–
116, hier S. 115f.

81	 Emminghaus, Die psychischen Störungen des Kindesalters (wie Anm. 79), S. 61.
82	 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 25.
83	 Ebd., S. 26.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Mein Fleisch heißt Lulu« 159

zum anderen scheint sie sich in einer Erziehungssituation zu befinden, 
die ihre frühe Sexualität zusätzlich fördert.

Weiter deutet alles darauf hin, dass Lulus Sexualität schon von Kindes-
beinen an instrumentalisiert wurde. So musste sie auf Schigolchs Knien 
sitzen und hatte dabei »gar keine Strümpfe – kaum ein Hemd« (W III,1 
258) an. Später verdingte sie sich als »Blumenmädchen« und lief mit 
»sieben Jahren barfuß, ohne Unterrock, vor den Cafés herum« (W III,1 
196), um den Verkauf durch die so zur Schau gestellten kindlichen Reize 
anzukurbeln. Die weitere sexuelle Entwicklung Lulus wird von Schö-
ning beeinflusst, der sie aus dem »Schmutz« (W III,1 199), in dem sie bis 
dahin unter Schigolch lebte, zieht und sie überhaupt erst gesellschaftsfä-
hig macht. Um dies zu erreichen, schickt er sie auf eine »höhere Töchter-
schule«, und das mit Erfolg, denn dort gilt Lulu seiner Aussage nach als 
»Muster« (W III,1 197). Die frühe Fixierung auf Lulus Sexualität macht 
sich jedoch auch hier negativ bemerkbar, denn sie muss die »Pension« 
in Lausanne frühzeitig verlassen, da »die Vorseherin sich in sie vergafft 
hatte« (ebd.). Die sexuelle Anziehungskraft Lulus bleibt damit bereits in 
ihrer Jugend nicht allein auf die Männer beschränkt, sondern stellt sich 
als geschlechtsübergreifend dar, wie anhand der späteren Reaktion der 
Frauen, allen voran der Gräfin von Geschwitz, deutlich wird.

Auch nach der geschlechtlichen Reife bleibt Lulu ein fremdbestimmtes 
Objekt, sie wird von Schöning nach dessen eigener Aussage »zweimal 
verheiratet« (W III,1 194) – an Goll und Schwarz. Die Abhängigkeit von 
Schöning ist jedoch weiterhin so stark, dass Lulu sich ein Leben ohne ei-
nen sexuellen Kontakt zu diesem nicht vorstellen kann: »Machen Sie mit 
mir, was Sie wollen; wozu bin ich denn da! Nur das nicht! Nur das nicht! 
Werfen Sie mich nicht weg!« (Ebd.) Angesichts dieser Tatsache verwun-
dert es nicht, dass in der Forschung häufig behauptet wurde, bei Lulu sei 
»gar keine Identität im Sinne eines Charakters erkennbar«84. Verkannt 
wurde dabei jedoch, dass Lulu überhaupt keine Möglichkeit zur Heraus-
bildung einer solchen Identität hatte. Obwohl sie mittlerweile achtzehn 
Jahre alt ist, scheint sie – auch in sexueller Hinsicht – keinen eigenen 
Charakter entwickeln zu können und ist vollkommen an ihre prägende 

84	 So Florack, Wedekinds »Lulu« (wie Anm. 19), S. 74. In diesem Sinne sieht auch Catani, 
Das fiktive Geschlecht (wie Anm. 41), S. 201, die Figur: »Von einer selbst bestimmten Iden-
tität Lulus lässt sich daher nicht sprechen, da sie grundsätzlich als von anderen definiert auf-
tritt.«

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daniel Hilpert160

Erziehungsinstanz Schöning gebunden, wie sie diesem gegenüber un-
missverständlich verdeutlicht: »Ich habe alles von Ihnen! – Nehmen Sie 
es! Nehmen Sie mich als Magd, wenn Sie wollen« (W III,1 194). Lulu 
hat in der Pubertät, wie Krafft-Ebing es formuliert, keine Möglichkeit, 
den »fremdartigen Gefühlsinhalt« des Sexualtriebs »in irgendeiner Form 
auszuprägen, zu objektivieren«.85

Ihrer Abhängigkeit und der daraus resultierenden fremdbestimmten 
Sexualität ist sich Lulu vollkommen bewusst. Gegenüber Schwarz sehnt 
sie sich danach, wieder jung zu sein: »ein kleines Kind – ich wüßte von 
nichts« (W  III,1 180). Die Sehnsucht nach der Kindheit ist für Lulu 
direkt mit der damit verbundenen sexuellen Unschuld verknüpft, sie 
würde dann »wieder ein klein wenig Jungfrau« (ebd.) sein. In direktem 
Zusammenhang mit ihrer Unberührtheit steht auch ihr Wunsch nach 
einer unschuldigen Kindheit, in der sie »noch einmal unten auf der Stra-
ße spielen« und sich »darauf freuen« könnte, »groß zu werden« (ebd.). 
Beides, sowohl ihre Keuschheit als auch, damit verbunden, eine normale 
Kindheit, wurden Lulu genommen und verklären sich in ihrer Vorstel-
lung zu einem imaginierten Zufluchtsort, zu einer heilen Welt, die sie 
offenkundig nicht hatte, da die sexuellen Handlungen zu belastend sind: 
»Ich werde versehrt« (ebd.). Die Empfindung der Sexualität als direkte 
körperliche Schädigung verdeutlicht an dieser Stelle, dass sich Lulu ihrer 
eigenen Entwicklung und der Ursachen hierfür zumindest ansatzweise 
bewusst zu sein scheint. Schwarz hält ihr daraufhin den Spiegel ihrer 
eigenen Lebensrealität entgegen: »Die Welt ist brutal. – Sie ist brutal! – – 
Es ist nun einmal dein Los, geopfert zu werden. – Ergieb dich darein – in 
dein Todesurtheil – – ein seliges Sterben« (ebd.).

Mit der Vergangenheit Lulus liefert Wedekind ein Erklärungsmodell 
für ihr triebhaftes sexuelles Verhalten, das die männlichen Wünsche be-
dient. Weil sie bereits seit ihrer Kindheit ein Objekt fremder Sexualität 
ist, verfügt sie über keine »selbst bestimmte[ ] Identität« und tritt daher 
»grundsätzlich als von anderen definiert« auf.86 Die wenigen, aber dafür 
umso expliziteren Hinweise auf die Vergangenheit Lulus weisen auf ein 

85	 Krafft-Ebing, Psychopathia Sexualis (wie Anm. 13), S. 7.
86	 Catani, Das fiktive Geschlecht (wie Anm. 41), S. 201. Nicole Colin verweist in diesem 

Zusammenhang ebenfalls auf die Bedeutung des Missbrauchs als zentrales »Antriebsmoment« 
(»Recycleter Missbrauch«. Lulu oder Vom modernen Umgang mit bösen Mädchen. In: 
Rebellisch, verzweifelt, infam. Das böse Mädchen als ästhetische Figur. Hg. von Renate 
Möhrmann. Bielefeld 2012, S. 313–330, hier S. 318).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Mein Fleisch heißt Lulu« 161

von Wedekind im Verborgenen betriebenes Erziehungsexperiment hin. 
Hierbei geht es ihm jedoch nicht darum, die Details einer derartig ge-
prägten Erziehung darzustellen, sondern vielmehr darum, das Ergebnis, 
Lulu selbst, mitsamt seinen Auswirkungen auf die umgebende Gesell-
schaft zu beleuchten.

Schlussbetrachtung

Mit einem eng gefassten Rückgriff auf den zeitgenössischen Diskurs um 
die aufkommende Eugenik erschafft Wedekind 1894 in »Die Büchse der 
Pandora. Eine Monstretragödie« mit Lulu eine Figur, deren triebhafte 
Natur die Wahrnehmung anderer Facetten des Dramenstoffs überla-
gert. Hierbei ist es insbesondere die Analogiebildung Mensch-Tier, die, 
ausgehend von der Übertragung des Evolutionskampfes der Arten auf 
die Bühne des Theaters im »Erdgeist«-Prolog, eine neue Form der Fi-
gurencharakterisierung ermöglicht. Damit macht Wedekind den von 
den Vertretern der Eugenik geforderten Bruch mit der vorherrschenden 
(sexuellen) Ordnung zum Grundmuster für seine progressive Figuren-
zeichnung Lulus und nutzt zugleich die dieser Forderung inhärenten 
narrativen Potenziale in Hinblick auf ihre Inszenierbarkeit. Dies gelingt 
ihm insbesondere durch die Verankerung ihres Verhaltens in der zeitge-
nössischen Sexualpathologie, wie sie von Krafft-Ebing in der »Patholo-
gia Sexualis« zentral verhandelt wird. Hier findet Wedekind die sexuelle 
Grenzüberschreitung bereits vorformuliert und macht durch seine Ad-
aptation sowohl deren narrative Qualitäten als auch die auf eine bloße 
Stigmatisierung abzielende Einseitigkeit der wissenschaftlichen Betrach-
tung sichtbar.

Zudem konnten zwei bislang verborgene Ursachen aufgedeckt wer-
den, die für Lulus anstößigen Charakter verantwortlich sind: Zum einen 
weisen Lulus Liebhaber eindeutig sadistische Züge auf, deren Auslebung 
Lulu zum Opfer fällt. Betrachtet man die Sexualität als Wechselwirkung 
zwischen zwei Partnern, wie dies Kraff-Ebing behauptet, so stellt das 
Verhalten Lulus lediglich die Reaktion auf die sexuellen Handlungen 
der Männer dar. Zugleich vervollständigt sich hierdurch das Bild einer 
in dieser Hinsicht aus den Fugen geratenen Gesellschaft, wie sie auch 
die Eugeniker annehmen und hieraus ihre zentrale Forderung nach einer 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daniel Hilpert162

aktiven Bekämpfung des damit verbundenen Degenerationsprozesses 
ableiten.

Zum anderen konnte damit zusammenhängend aufgezeigt werden, dass 
die von Wedekind über den gesamten Dramenverlauf gezielt gestreuten 
Hinweise auf die Kindheit Lulus ein differenzierteres Bild ihrer späteren 
Triebnatur ergeben. Sie ist das Opfer eines sexuellen Missbrauchs, der 
bereits im Kleinkindalter beginnt und ihr späteres Verhalten maßgeblich 
beeinflusst. Auch hier nutzt Wedekind den zeitgenössischen Sexual- und 
Erziehungsdiskurs als Folie, um deutlich zu machen, dass Lulu aufgrund 
ihrer traumatischen Kindheit von vornherein jegliche Möglichkeit ver-
wehrt blieb, einen eigenständigen Charakter – auch in sexueller Hinsicht 
– zu entwickeln. Die in der Kindheit beginnende alleinige Reduktion auf 
ihren Körper muss als Ergebnis einer erziehungstechnischen Experimen-
talanordnung zwangsläufig zu jener pathologischen Selbstwahrnehmung 
führen, die Lulus gesamtes Handeln nachhaltig prägt: »Mein Fleisch 
heißt Lulu« (W III,1 225).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos« 163

Johannes Ungelenk

Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos«
Ein Kling(-ge-)ding

Die Flamingos
Jardin des Plantes, Paris

In Spiegelbildern wie von Fragonard
ist doch von ihrem Weiß und ihrer Röte
nicht mehr gegeben, als dir einer böte,
wenn er von seiner Freundin sagt: sie war

noch sanft von Schlaf. Denn steigen sie ins Grüne
und stehn, auf rosa Stielen leicht gedreht,
beisammen, blühend, wie in einem Beet,
verführen sie verführender als Phryne

sich selber; bis sie ihres Auges Bleiche
hinhalsend bergen in der eignen Weiche,
in welcher Schwarz und Fruchtrot sich versteckt.

Auf einmal kreischt ein Neid durch die Volière;
sie aber haben sich erstaunt gestreckt
und schreiten einzeln ins Imaginäre.

I

Kurt Oppert hat, vor allem gestützt auf Rilkes »Neue Gedichte«, die 
Verbreitung der Bezeichnung ›Dinggedicht‹ initiiert.1 Obwohl die For-
schung längst die Inadäquatheit der meisten Charakteristika, die Oppert 
unter anderem aus Rilkes Dinggedichten zu destillieren versuchte, her-

1	 Vgl. Kurt Oppert, Das Dinggedicht. Eine Kunstform bei Mörike, Meyer und Rilke, in 
DVjs 4. 1926, S. 747–783.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Ungelenk164

ausgearbeitet hat,2 ist die Bezeichnung noch immer weit verbreitet. Aus 
guten Gründen, wie die folgende Analyse von »Die Flamingos« vor dem 
Hintergrund von Rilkes nuancierten kunsttheoretischen Reflexionen 
des Dingbegriffs zeigen wird. Allerdings haften der vielfach rejustierten 
Typusbezeichnung ›Dinggedicht‹ noch immer hartnäckig und nicht im-
mer offensichtlich Reste einer intuitiven Konstellation von ›Ding‹ und ly-
rischem Sprechen an, die einst das Zentrum von Opperts Überlegungen 
gebildet hatte.3 Es ist daher das Projekt dieses Beitrags, Rilkes Arbeit an 
einem neuen, andersartigen Verhältnis von ›Gedicht‹ und ›Ding‹ freizu-
legen.

Oppert versteht das ›Dinggedicht‹ als einen »Gegentypus« zu Goethes 
»werdende[m] Gedicht mit seiner subjektiven, echt lyrischen Stimmungs-
handlung«, »der auf unpersönliche, episch-objektive Beschreibung eines 
Seienden angelegt ist«.4 Demnach basiere das Dinggedicht auf einer Ge-
genüberstellung, die als Weltzugang der wissenschaftlichen Moderne all-
zu bekannt ist: ›ein Seiendes‹ stehe dem sprechenden Subjekt als ›Ding‹ 
gegenüber, dessen Wahrheit es, ohne verfälschendes Zutun, ›objektiv‹ 
zu erfassen gelte. Für Oppert ist es freilich weniger die Wissenschaft als 
die Rilke zu seiner Pariser Zeit entscheidend prägende bildende Kunst, 

2	 Die sicher theoretisch avancierteste Darstellung des (Rilkeschen) Dinggedichts liefert 
Uwe C. Steiner in seinem Artikel Inständigkeit und Agency. Zur Problemgeschichte des 
Dinggedichts von der Emblematik bis Rilke und darüberhinaus. In: Ralf Simon, Nina Herres 
und Csongor Lörincz (Hg.) Das Lyrische Bild. München 2010, S. 299–318. Steiners Befund 
der Rilkeschen Inständigkeit des Dinges, die diesem selbst »agency« verschafft, bestätigt sich 
auch in der Lektüre der »Flamingos«. Stärker als das von Steiner analysierte Rilke-Gedicht 
»Der Ball« erzwingen »Die Flamingos« aber, Rilkes Verschiebung von Fragen der Mimesis 
und Repräsentation hin zur Erkundung des Dingcharakters des Kunstdings konsequenter 
mitzugehen. Gerade im Hinblick auf die Materialität des lyrischen Kunstdings helfen bild- 
und d.h. repräsentationstheoretische Paradigmen, die auch bei Steiner noch eine gewisse 
Rolle spielen, nur bedingt weiter. Der Versuch ein ›Klingding‹ zu denken, versteht sich als 
eine Fortführung dessen, was Steiner theoretisch entwickelt, mit einer Akzentverschiebung 
auf die lautliche Materialität des Kunstdings hin.

3	 Beispielhaft hierfür sind Wolfgang G. Müllers Ausführungen zum Dinggedicht im 
Rilke-Handbuch, Neue Gedichte/Der Neuen Gedichte anderer Teil. In: Manfred Engel (Hg.) 
Rilke-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart 2004, S. 296–317. Die »phänomenologi-
sche Dingkonzeption« (S. 298), die Müller Rilkes »Neuen Gedichten« zuschreibt, übernimmt 
Opperts problematische Grundkonstellation von einem Gegenstand, der vom beobachtenden 
Subjekt erfahren wird; das Problem des Primats des Subjekts in einer solchen Konstellation 
verschärft sich noch, wenn es, wie Müller schreibt, nicht das Ding als solches, sondern die 
Wahrnehmung von Dingen ist, die im Dinggedicht repräsentiert würden. Für eine Kritik die-
ses »kruden Subjekt-Objekt-Gegensatz[es]« s. Steiner Inständigkeit und Agency (wie Anm. 2), 
S. 312–313.

4	 Oppert, Das Dinggedicht (wie Anm. 1), S. 747f.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos« 165

die dieses Subjekt/Objekt-(lyrisches Sprechen/Ding-)Verhältnis verbürge. 
»Das Dinggedicht wahrt enge Verwandtschaft zur bildenden Kunst«,5 
schreibt Oppert, und identifiziert in Dinggedichten typisch »bildnerische 
Stoffe«.6 Tatsächlich scheint seine oben zitierte Definition maßgeblich auf 
die beiden wohl bekanntesten Dikta Rilkes (bzw. seiner fiktionalen Figu-
ren) zurückzugehen, die als Früchte seiner Beschäftigung mit Rodin und 
Cézanne gelten: auf Maltes »Ich lerne sehen«7 und auf die vielzitierte 
»Entwicklung zum sachlichen Sagen«,8 die Rilke in einem der als »Briefe 
über Cézanne« später veröffentlichten Briefe an seine Frau konstatiert. 
Für Oppert vollzieht sich also in Dinggedichten (wie in aller Kunst!) eine 
»Wesensschau«: Das Subjekt nehme sich, wie ein bildender Künstler, ein 
›Ding‹ vor, um dessen Essenz zu erkennen (eine Frage des Sehens) und 
diese dann im Gedicht sachlich, »episch-objektiv[ ]« auszusagen.

Dem scheint die Grundkonstellation des »Die Flamingos« überschrie-
benen Sonetts auf den ersten Blick voll und ganz zu entsprechen. Expo-
niert doch der Titel genau jenes ein wenig rätselhafte und faszinierende 
›Ding‹ – die Flamingos – dem sich dann das Gedicht widmet. Tatsächlich 
›malt‹ das Sonett eine einfache, von einem vornehmlich auf das Visuelle 
fokussierenden Beobachter wahrgenommene Szenerie. Karl-Heinz Fin-
gerhut fasst diese in folgenden Worten zusammen: 

Flamingos stehen im Wasser und spiegeln sich in ihm. Dann steigen sie ans 
Land und stehen dort zusammen, den Kopf unter die Fittiche gelegt. Ein 
Schrei erschreckt sie.9 

Diese ›sachlich gesagte Beschreibung‹ der Beobachtungen des Gedichts 
wirkt im Vergleich zur konkreten lyrischen ›Realisierung‹ selbst äußerst 
schal.10 Folgerichtig erweist sich für frühe, von Opperts Typusbezeich-

5	 Ebd., S. 754.
6	 Ebd., S. 752.
7	 Rainer Maria Rilke, Werke. Kommentierte Ausgabe in vier Bänden. Hg. von Manfred 

Engel u.a. Frankfurt a.M., Bd. 3 (1996): Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge, 
S. 453–635, hier S. 456.

8	 Ebd., Bd. 4 (1996): Briefe über Cézanne, S. 594–636, hier S. 624.
9	 Karl-Heinz Fingerhut, Das Kreatürliche im Werke Rainer Maria Rilkes. Untersuchungen 

zur Figur des Tieres. Bonn 1970, S. 160.
10	 Dass es sich bei Fingerhuts ›objektiver‹ Paraphrase eher um eine durchaus fragwürdige 

Interpolation handelt, zeigt sich an Judith Ryans Zusammenfassung der vom Gedicht geschil-
derten Situation, die sich erheblich unterscheidet. Vgl. Judith Ryan, ���������������������Umschlag und Verwand-
lung. Poetische Struktur und Dichtungstheorie in R. M. Rilkes Lyrik der mittleren Periode 
(1907–1914). München 1972, S. 42.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Ungelenk166

nung noch stark geprägte Leser das Sonett als ein wenig gelungenes 
›Dinggedicht‹. So empfindet Johannes Pfeiffer die Vergleiche als »geziert 
und ausgekostet […] bis zur Gestelztheit«:11 Man muss fragen,

ob diese Geschraubtheit nicht damit zusammen hängt, daß der auf Teilhabe 
am Eigenwesen der Erscheinungen gerichtete Ausdruckswille immer wieder 
abgleitet ins eben doch nur intellektuell Herangetragene: eine überzüchtete 
Subjektivität durchkreuzt mit ihren selbstbezüglichen Projektionen und As-
soziationen die Hinwendung zur Wirklichkeit der Dinge.12

Unverkennbar beruht die Wertung des Gedichts auf der unterstellten Norm 
eines vorausgesetzten »Ausdruckwille[ns]«: In der Folge Opperts und offen-
bar inspiriert von phänomenologischem Denken setzt Pfeiffer die »Teilhabe 
am Eigenwesen der Erscheinungen« und die »Hinwendung zur Wirklich-
keit der Dinge« als das hier verfehlte Ideal des Rilkeschen Dinggedichts. 
Angesichts des vernichtenden Urteils liegt der Verdacht nahe, dass das als 
Maßstab dienende Ideal dem betrachteten Dichten nicht gerecht wird. Im 
Falle der »Flamingos« wiegt dies umso schwerer, da das Sonett, wie im Fol-
genden gezeigt werden soll, gerade über und zugleich als das spricht, was 
Oppert und Pfeiffer vorschnell und zu trivial voraussetzen: über das Ver-
hältnis von lyrischem Sprechen und ›Ding‹ – über das Dinggedicht.

Rilkes »Die Flamingos« nimmt seinen Anfang nicht, wie erwartet wer-
den könnte und wie der Titel auch gewissermaßen suggerieren mag, 
in der Beschreibung einer Beobachtung – sondern in einer vergleichen-
den ästhetischen Reflexion. Der auffallend unauffällige, zurückgezogene 
Sprecher bringt zwei mediale Alternativen des ›beschreibenden‹/darstel-
lenden Bezugs zur Welt ins Spiel: 1. »Spiegelbilder[ ] wie von Fragonard« 
(V. 1)13 und 2. die Aussage eines Mannes, der »von seiner Freundin sagt: 
sie war / noch sanft von Schlaf.« (V. 3–5) Beide sind auf eine noch näher 
zu bestimmende Weise defizitär. Fragonards Rokokomalerei und die ly-
risch angehauchte Proposition bleiben offensichtlich etwas schuldig. Die 
Formulierung, dass dem impliziten Leser (angesprochen im »dir«) durch 
das eine »nicht mehr gegeben« (V. 3) sei als durch das andere, suggeriert 
ein zu füllendes Desiderat, eine bessere Alternative des ›darstellenden‹ 

11	 Johannes Pfeiffer, Über zwei Gedichte von Rilke. In: Ders., Über das Dichterische und 
den Dichter, Berlin 1967, S. 155–160, hier: S. 157.

12	 Ebd.
13	 Rilke, Werke (wie Anm. 7), Bd. 1 (1996): Der neuen Gedichte anderer Teil, S. 511–586, 

hier S. 575. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos« 167

Weltbezugs. Erste Hinweise, worin denn das Schuldigbleiben begründet 
liege, ist den beiden medialen Alternativen jeweils subtil eingeschrieben: 
Fragonards Malerei ist mit »Spiegelbildern« identifiziert und dadurch als 
Kunstform qualifiziert, die ›bloß‹ abbildet, die sich damit begnügt, mi-
metisch zu repräsentieren. Die Aussage »sie war / noch sanft von Schlaf« 
problematisiert untergründig ihre Aussageposition und -struktur: Der 
über seine Freundin urteilende Mann stellt einen Weltbezug aus, des-
sen Hierarchisierung geschlechtlich klar kodiert und so auch leicht zu 
entlarven ist. Natürlich ist das sprechende Subjekt männlich und das 
›betrachtete‹ Objekt weiblich. Das gefällte Urteil reproduziert dann bloß 
das schon von der Ausgangskonstellation des männlichen Blicks auf und 
Sprechens über das weibliche, passive Objekt verkörperte Klischee. 

Nun werden am Anfang von Rilkes Sonett aber nicht bloß Fragonards 
bildende Kunst und die die Geschlechterverhältnisse entlarvende Aussa-
ge als zwei in gleichem Maße defizitäre Alternativen ausgestellt; sie sind 
vielmehr miteinander identifiziert und beleuchten sich so gegenseitig. Der 
mediale Abstand zwischen der nur über den Künstlernamen aufgerufe-
nen Rokokomalerei und der damit scheinbar gänzlich unverbundenen 
Aussage über die Freundin verdeckt, dass explizit die Eigenart der »Spie-
gelbilder[ ]« von Fragonard durch den Vergleich mit dem patriarchalen 
›Urteil‹ näher bestimmt wird. Wieder ist es die starke Suggestionskraft 
des Titels und die vorschnelle Festlegung auf die Art des ›Dings‹, um 
die es dem Sonett geht, die das Verständnis verstellen. Zwischen dem 
Gedichttitel und der Referenz des Sprechens am Gedichtbeginn besteht 
eine wichtige, aber viel zu selten beachtete Spannung. Der Leserin bleibt 
keine andere Wahl, als die Possessivpronomen des zweiten Verses, »von 
ihrem Weiß und ihrer Röte«, aufgrund der Absenz eines Referenten im 
vorausgehenden Gedichttext selbst zunächst auf den Gegenstand des 
Titels, also auf »Die Flamingos« zu beziehen. Doch liefert der Vergleich 
mit der Aussage des Mannes einen möglichen, alternativen Bezug nach: 
»seine Freundin«, also eine weibliche Person. Die Ambivalenz des Pos-
sessivpronomens »ihrem«, das sowohl als Singular weiblich als auch als 
Plural verstanden werden kann, ermöglicht erst den rätselhaften Auftakt 
des Gedichts. Denn Fragonard malt keine Flamingos, und es ist auch 
nicht seine »nuancierte Koloristik«14, die ihn als Vorbild für das Erfassen 

14	 Fingerhut, Das Kreatürliche im Werke Rilkes (wie Anm. 9), S. 160.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Ungelenk168

der Farbspiegelungen im Wasser besonders geeignet machte – hierfür 
wären wohl die von Rilke geschätzten Impressionisten einschlägig. Das 
Weiß und die Röte, mit denen Fragonard sich beschäftigt, sind das Weiß 
und die Röte der nackten Frauenhaut:

Abb. 1: Jean-Honoré Fragonard, La Chemise enlevée (ca. 1770)

Abb. 2: Jean-Honoré Fragonard, Jeune fille faisant jouer son chien dans son lit (ca. 1770)

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos« 169

Wie die beiden zur beispielhaften Illustration recht wahllos aus einer 
größeren Gruppe ähnlicher Gemälde ausgewählten Bilder verdeutli-
chen, stehen Fragonards »Spiegelbilder« tatsächlich dem nahe, was sich 
vollzieht, wenn einer »von seiner Freundin sagt: sie war / noch sanft von 
Schlaf.« Schauplatz der repräsentierten Szenen ist die Bettstatt, auf der 
ein mit aller Art faltenwerfender Textilien aufwändig in Szene gesetzter 
Frauenkörper einer Beschäftigung gewidmet ist, die die Aufmerksamkeit 
der Frau bindet und so den Standpunkt des Malers und des Betrachters 
gewissermaßen unsichtbar macht. Es ist die Position eines Voyeurs, der, 
durch das Schlüsselloch linsend, einer an sich ›unschuldigen‹ Situation 
›heimlich‹ und hinterrücks ihre erotischen Reize abgewinnt. Die Gemäl-
de sind vom vielleicht männlichsten aller Blicke und Inszenierungskon-
stellation komponiert – ein männliches Künstlersubjekt beutet die ober-
flächlichen Reize (es geht tatsächlich vor allem um die Textur von Haut 
und Stoff) eines weiblichen Anschauungsobjekts aus: Es handelt sich um 
eine Form von (›sanfter‹) Pornografie. 

Der Auftakt von Rilkes Sonett exponiert und kritisiert also einen 
spezifischen ›Dingbegriff‹ und damit zugleich eine (ästhetische) ›Zu-
griffsweise‹: Es ist der Begriff eines Dinges, das als ein passives (weibli-
ches), von einem aktiven (männlichen) Subjekt betrachtetes und dann 
repräsentiertes Objekt definiert und konstituiert wird. Der Begriff des 
»Spiegelbilde[s]« spielt also auf das scheinbar ›rein‹ mimetische, ›getreu‹ 
abbildende Verfahren an, das Kurt Oppert als »unpersönliche, episch-
objektive Beschreibung eines Seienden«15 vorschwebt. Mit dem Ver-
weis auf Fragonard deckt Rilke aber die problematische Konstellation 
auf, die eine solche Struktur von repräsentierendem Subjekt versus re-
präsentiertem Objektding trägt. Was in Pfeiffers Worten so unschuldig 
»Teilhabe am Eigenwesen der Erscheinungen«16 heißt, erweist sich als 
bloße geschlechtlich kodierte Struktur der aneignenden Ausbeutung. 
Das Problem ist also weniger, dass das Subjekt sich aufgrund seiner 
»überzüchtete[n] Subjektivität« und »selbstbezüglichen Projektionen und 
Assoziationen«17 das vorgestellte Objekt verstellt, sondern dass es sich 
das Objekt bloß für seine Zwecke und zu seiner eigenen Stärkung ent-
wirft und dienstbar macht. 

15	 Oppert, Das Dinggedicht (wie Anm. 1), S. 747f.
16	 Pfeiffer, Über zwei Gedichte von Rilke (wie Anm. 11), S. 157.
17	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Ungelenk170

Dass das Gedicht in einer anderen Relation steht zum ›Ding‹, um das 
es ihm geht, als einer episch-objektiv repräsentierenden, wird schon aus 
der bereits angesprochenen Spannung der Referenz ersichtlich. Explizit 
und eindeutig als ›echtes‹ grammatisches Subjekt der Beschreibung ha-
ben die Flamingos ihren Auftritt erst im zweiten Quartett des Sonetts. In 
dem Personalpronomen »sie«, das sie grammatisch nun eindeutig, aber 
nach den Reflexionen des Eingangs völlig unvermittelt einführt, hallt 
das identische Personalpronomen aus dem vorangegangen Vers wider, 
das dort aber im Singular auf die weibliche Person der Freundin bezo-
gen war. Spätestens durch diesen deutlich exponierten, abrupten Wech-
sel der Referenz ist klar markiert, dass das Sonett nicht schlicht ein im 
Pariser Jardin des Plantes anzutreffendes tierisches Beobachtungsobjekt 
beschreibt. Einer solchen Erwartung steht das kleine Wörtchen »Denn« 
entgegen, das den im zweiten Quartett beginnenden Satz einleitet. Ob-
gleich hier nun einzusetzen scheint, was der Titel suggeriert hatte – näm-
lich eine lyrische Repräsentation der rosafarbenen Tiere –, bindet die 
einen Kausalzusammenhang herstellende Konjunktion die Beobachtung 
der Flamingos in die voranstehenden ästhetisch-medialen Überlegungen 
ein. Die folgende Beschreibung der Tiere liefert das Argument, warum 
sie nicht wie in »Spiegelbildern […] von Fragonard«, warum sie nicht wie 
im Urteil des die Freundin betrachtenden Mannes bloß ›repräsentiert‹ 
werden können. 

Dieses Argument durchläuft zunächst die erwartete lyrische Beschrei-
bung, das kolportierte ›gelernte Sehen‹, das ›sachliche Sagen‹ der Fla-
mingos. Wie der oben bereits erwähnte Brief Rilkes verrät, bildet der 
Vergleich der wie Blumen im Beet zusammenstehenden Flamingos die 
älteste Schicht des Sonetts, seinen Entstehungskern, aus dem heraus und 
um den herum das Gedicht entwickelt wurde.18 Das beobachtete Bild 
fungiert aber nur als Auftakt und Hintergrund für das entscheidende 
Charakteristikum, auf das das zweite Quartett hinzielt: die Flamingos 
»verführen«, und zwar »verführender als Phryne« (V.  8). Wie Judith 
Ryan dargelegt hat19 speist Rilke mit der Erwähnung des Namens einer 

18	 Vgl. »es war fast schmerzlich, in dieser Luft [»Wind, der aus Schnee kam«] die rosa und 
roten Flamingos blühen zu sehen« (Rainer Maria Rilke, Briefe. Aus den Jahren 1902–1906. 
Hg. von Ruth Sieber-Rilke und Carl Sieber. Leipzig 1929, S. 300). 

19	 Vgl. Judith Ryan, More Seductive Than Phryne. Baudelaire, Gérôme, Rilke, and the 
Problem of Autonomous Art. In: PMLA 108, 1993, S. 1128–1141.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos« 171

griechischen Hetäre (dem ungefähren antiken Pendant einer Kurtisa-
ne oder ›Edelprostituierten‹) einen schon in der Antike kursierenden, 
mehrfach besetzten medientheoretischen ›Topos‹ ein, der den Diskurs 
der bildenden Künste des ausgehenden 19. Jahrhunderts stark geprägt 
hat. Zum einen gilt Phryne als das Modell, nach dem Praxiteles das be-
rühmte Standbild der »Aphrodite von Knidos« geschaffen hat. Um die 
Verführungskraft des steinernen Abbildes (das als eine der ersten Groß-
plastiken einer nackten Frau gilt) rankt sich schon in der Antike eine 
rege Legendenbildung. Zum anderen fand eine Erzählung rasche und 
anhaltende Verbreitung, wonach in einem Prozess, der Phryne gemacht 
wurde und in dem der prominente Politiker Hypereides ihre Verteidi-
gung übernommen hatte, Phryne einer Verurteilung durch Entblößung 
vor den Richtern entkommen sein soll. Judith Ryan kann zeigen, wie 
Jean-Léon Gérômes Gemälde »Phryné devant l’Aréopage« aus dem Jahr 
1867, das diese Legende ins Bild setzt, eine kontroverse Diskussion im 
Diskurs der (vor allem akademischen!) bildenden Kunst des 19. Jahr-
hunderts zugleich auslöst und abbildet:

Abb. 3: Jean-Léon Gérôme, Phryné devant l’Aréopage (1861)

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Ungelenk172

Rilke aktualisiert diesen kulturellen Hintergrund nicht bloß durch die 
Erwähnung des Namens der Hetäre; bei genauerem Hinsehen zeigt sich, 
dass das gesamte zweite Quartett eine auf Phryne und das Verhältnis zu 
ihren Betrachtern fokussierende Fährte legt. Was Rilke um das ›Urbild‹ 
der blühenden Flamingos gruppiert, ist keineswegs bloß »episch-objekti-
ve Beschreibung« dessen, was er einst gesehen hatte. Wenn die Flamingos 
im sechsten Vers »stehn, auf rosa Stielen leicht gedreht«, beschreiben sie, 
untergründig, die durch zahlreiche antike Kopien und auch das Gepräge 
einer Münze wohlüberlieferte Pose der Aphrodite von Knidos. Das im 
ersten Quartett etablierte Oszillieren der Referenz von »ihrem Weiß und 
ihrer Röte« findet im zweiten Quartett seine konsequente Fortsetzung: 
Obwohl grammatisch auf die beobachteten Vögel und ihre Federfarbe 
bezogen, ist das dominante Thema doch ein erotisches, evozieren die 
angeführten Vergleiche doch allesamt das Beschauen und Abbilden/Re-
präsentieren von nackter Haut. 

Jean-Léon Gérômes Gemälde illustriert anschaulich die Konstellation 
von weiblich-passivem ›Ding‹ und männlichem Künstler- und Beschau-
erblick. Es ist wenig verwunderlich, dass auch Gérôme sich mit dem 
Vorwurf konfrontiert fand, Pornografie zu betreiben. Zumindest reflek-
tiert sein Bild aber, im Gegensatz zu Fragonards bloß das Fleisch abbil-
denden Spiegelbildern, die Konstellation, an der das Gemälde unstrittig 
noch selbst partizipiert. Gérôme wählt für sein Gemälde die Variante 
der Legende, nach der es Hypereides, der Verteidiger Phrynes, ist, der 
seine Mandantin, offenbar an das Ende seiner Rhetorik gekommen, vor 
den zu Gericht Sitzenden plötzlich entblößt. Die Geste gewinnt auf diese 
Weise ihre kunsttheoretisch so interessante, allegorische Dimension: Der 
Anwalt wird zur Ikone des Künstlers, der enthusiastisch sein Kunstwerk 
enthüllt – Phryne als Statue, man beachte die beiden Sockel, schwarz 
und weiß neben ihr – auf das gebannt alle, ausnahmslos männlichen 
Blicke gerichtet sind. Gérôme malt sich also selbst in sein Kunstwerk 
ein, und inszeniert sich als zeigender, enthüllender. Die Ausrichtung der 
Phryne signalisiert klar, dass der eigentliche Adressat dieses Zeigens der 
Betrachter des Bildes ist – zu ihm sind ihre Reize gewendet. Die teils 
empörte Menge der männlichen Kritiker spiegelt die Betrachterschaft in 
das Bild zurück – natürlich richtet sich das Kunstwerk nicht an den Ein-
zelnen; doch gerade in der Multiplikation ist der betrachtende Blick als 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos« 173

männlich markiert. Einzig Phryne blickt nicht – sie verbirgt die Augen in 
ihrem Arm. Das sollte nicht, wie Judith Ryan andeutet,20 vorschnell mit 
Rilkes Wendung der Legende identifiziert werden – das Verbergen des 
Gesichts ist keinesfalls eine Geste der Verführung, sondern der Scham. 
Im Grunde erfordern die klar geschlechtlich kodierten Blickverhältnisse 
die Abwesenheit ihres Blicks: Phryne schaut nicht, sie wird angeschaut. 
Sie ist das Ding, das als angesehenes, als Objekt des männlichen Blickes 
und Kunstwerks, nicht als selbst zurücksehendes, verführt.

Auch das ›Ding‹, um das es Rilkes Sonett geht, scheint, so suggeriert 
es das zweite Quartett, wie Phryne von Gérômes Künstleranwalt, den 
Betrachtern ›gezeigt‹, in ihrem Wesen, ihrer Essenz, ihrer Schönheit of-
fenbart zu werden. Und dies mit einem Effekt, der selbst die Verkörpe-
rung des Inbegriffs der antiken Schönheit noch übertrifft: »Die Flamin-
gos« »verführen […] verführender als Phryne« (V. 8). Doch wird diese 
Erwartung, dieser vorschnelle Schluss einer Aufgipfelung von einem 
überraschenden, das Ende der Oktave ins folgende Sextett des Sonetts 
überspielenden Enjambement jäh gebrochen. Mittels eines Hyperbatons 
spreizt Rilke den Satz geschickt so auf, dass der syntaktisch zur Vollstän-
digkeit des Satzes nicht notwendige ›Zusatz‹ »sich selber« als rejet im Ter-
zett die Bedeutung des im zweiten Quartett Gesagten quasi retrospektiv, 
in letzter Sekunde wendet. »Die Flamingos« verführen nicht bloß besser 
als Phryne, sie verführen »verführender«, weil sie anders verführen. Denn 
dieser Komparativ schließt an das bereits im ersten Quartett Entwickelte 
an; er setzt das dominante Thema des ›Mehr-Gebens‹, des ›Überbietens‹ 
(vgl. V. 3) fort, wendet es aber vom Negativen ins Positive. Das, was 
»Die Flamingos« »verführender« macht als Phryne, scheint das entschei-
dende surplus zu sein, das Fragonards Spiegelbilder oder die Aussage des 
Mannes über seine Freundin nicht zu geben, zu bieten vermochten. In 
Rilkes Sonett wird es, und zwar als klar markiertes, als überraschendes 
surplus gegeben: zunächst als das Oktett überschießender Überschuss, 
als rätselhaftes »sich selber«. 

Wie die den Folgesatz einleitende Konjunktion »bis« anzeigt, spitzt das 
erste Terzett die offenbar charakteristische Selbstbezüglichkeit der Fla-
mingos weiter zu. Schon die typische Situierung am Wasser und das 
Sprechen von »Spiegelbildern« evozieren in Verbindung mit der behaup-

20	 Ebd., S. 1137.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Ungelenk174

teten Selbstverführung den »Gedanke[n] an Narziß, an das Berauscht-
sein von der eigenen Schönheit« als »selbst-verständliche[n] Abschluß 
dieser Bildvorstellungen«.21 Die nun erzählte »gesture of narcissistic self-
containment«,22 das Bergen »ihres Auges Bleiche« »in der eignen Weiche« 
(V.  9–10), das die Flamingos vollziehen, treibt die Selbstbezüglichkeit 
noch einen Schritt weiter – und verschiebt sie dabei auf entscheidende 
Art und Weise. Bis zu diesem Zeitpunkt hatte die Vorstellung von Bild-
lichkeit, die Frage nach Repräsentation das Gedicht bestimmt; mit dem 
ersten Substantiv des Sonetts (»Spiegelbilder«) beginnend, über die ins 
Gedicht zitierte Präsenz der bildenden Kunst (»Fragonard«, Praxiteles’ 
und Gérômes »Phryne«) bis hin zu dem vom lyrischen Sprechen selbst 
hergestellten Bild der blühenden Beete ist das Oktett vom dominanten 
Thema der visuellen, bildhaften Darstellung durchzogen. Die tatsächlich 
beobachtbare Geste des den Kopf ins Gefieder Steckens der Flamingos 
illustriert ikonisch die Abwendung von dieser Konstellation des Sehens 
und Abbildens. Anders als Narzissus verkümmern die Flamingos nicht 
als Resultat ihrer leeren und von der Welt des/r anderen ablenkenden 
Verfangenheit in der Selbstrepräsentation; im Gegenteil, statt Mangel re-
sultiert ihr Selbstbezug in der Eröffnung unerhörter Fülle. »[I]hres Auges 
Bleiche« beschreibt nicht nur die äußere, blasse Erscheinung des Flamin-
gokopfes; es relativiert vor allem, untergründig, die Kraft des bloßen Se-
hens – und damit die Subjekt-Objekt(/›Ding‹)-Relation überhaupt. Denn 
die Bewegung, die sich nun vollzieht und die den absoluten Selbstbezug 
herstellt, ist genau das Gegenstück zur Vorgehensweise von Gérômes 
entblößendem, zeigendem Künstler-Anwalt: Die Flamingos bergen einen 
Teil ihrer selbst »in der eignen Weiche« – und paradoxerweise erschließt 
sich erst so das »Schwarz und Fruchtrot« des inneren Gefieders der Fla-
mingos, das eben »versteckt« ist und als solches nicht im Zeichen des 
Entblößens als das, was es ist, nämlich als Verstecktes, zugänglich ist. 

Allerdings ist es keineswegs das »Schwarz und Fruchtrot« – im Übrigen 
perfekt visuell zugänglich –, welches über den dialektischen Kniff von 
Zeigen und Bergen als Essenz eines vorgestellten ›Dinges‹ nun »mehr ge-
geben« würde. Das Bergen der Flamingos in sich selbst, das Ab- und Ver-
Schließen einer ›Figur‹ in sich und als sie selbst bildet das Zentrum des 

21	 Fingerhut, Das Kreatürliche im Werke Rilkes (wie Anm. 9), S. 161.
22	 Ryan, More Seductive Than Phryne (wie Anm. 19), S. 1138.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos« 175

Gedichtes. Das aufwändig inszenierte »sich selber« beschreibt die Kon-
stitution eines Dinges, das nicht mehr als ein passives, weibliches von ei-
nem männlichen Beobachterdarsteller zeigend-enthüllend in die Realität 
gestellt wird. Das Wesen dieses Dinges ist dem Modus der Schau und 
der damit verbundenen intellektuellen Aneignung nicht zugänglich; es 
widersteht der auf ein privilegiertes, erkennendes Subjekt ausgerichteten 
Grundkonstellation. Sein Wesen ist nicht ›objekthaft‹, sondern entfaltet 
sich aus nichts als dieser rätselhaften Wendung des »sich selber«.

»Die Flamingos« sind nicht der Ort, an dem Rilke diesen Dingbegriff 
entwickelt und mitteilt. Sie explizieren und illustrieren vor allem das Er-
gebnis von Rilkes Beschäftigung mit Rodin und dessen Kunst der Plas-
tik. Theoretisch dargelegt hat Rilke diesen für ihn folgenreichen Ding-
begriff in seinem Rodinbuch. Die Formulierungen dort zum »Bildwerk« 
als »Ding, das für sich allein bestehen konnte«23, sind längst berühmt 
geworden. Ruft man sich einige dieser Worte Rilkes zurück ins Gedächt-
nis, gewinnen die so scheinbar lapidar eine Beobachtung beschreiben-
den Verse des Sonetts eine tiefere Bedeutung:

Was die Dinge auszeichnet, dieses Ganz-mit-sich-Beschäftigtsein, das war es, 
was einer Plastik ihre Ruhe gab; sie durfte nichts von außen verlangen oder 
erwarten, sich auf nichts beziehen, was draußen lag, nichts sehen, was nicht 
in ihr war. Ihre Umgebung mußte in ihr liegen.24

Deshalb, folgert Rilke, muss »der große Kreis […] sich schließen, der 
Kreis der Einsamkeit, in der ein Kunst-Ding seine Tage verbringt«25. Es 
ist genau dieser Moment des Schließen des Kreises, den »Die Flamingos« 
erzählen: die Wendung der Verführung auf »sich selber«, das Bergen der 
Augen in die »eigne[ ] Weiche«, die das visuell hierarchisierte Verhältnis 
von sehend-erkennendem Subjekt und beschautem Objekt-›Ding‹ hinter 
sich lassen. 

Was Neumann Rilkes »fundamentale Verwindung der klassischen 
Erkennungsszene«26 durch »Überschreitung des Repräsentationscha-

23	 Rilke, Werke (wie Anm. 7), Bd. 4 (1996): Auguste Rodin, S. 401–513, hier S. 410.
24	 Ebd., S. 418.
25	 Ebd. Auch in Rilkes Briefen über Cézanne hat dieses Paradigma des in sich und für sich 

geschlossenen Dinges offenbar noch alle Gültigkeit: »Seine Nature morte sind so wunderbar 
mit sich selbst beschäftigt.« Rilke, Briefe über Cézanne (wie Anm. 8), S. 634.

26	 Gerhard Neumann, Rilkes Dinggedicht. In: Dagmar Ottmann (Hg.), Poesie als Auftrag. 
Würzburg 2001, S. 142–162, hier S. 157.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Ungelenk176

rakters von Kunst hin auf eine ›Dingwerdung‹«27 nennt, wird bei Rilke 
explizit als eine geschlechtliche Frage reflektiert. In seinem Rodinbuch 
konstatiert Rilke eine Entwicklung:

[…] aus einem Trieb [war] eine Sehnsucht geworden, aus einer Begierde 
zwischen Mann und Weib ein Begehren von Mensch zu Mensch. Und so 
erscheint sie im Werke Rodins. Noch ist es die ewige Schlacht der Geschlech-
ter, aber das Weib ist nichtmehr das überwältigte oder das willige Tier. Sie 
ist sehnsüchtig und wach wie der Mann, und es ist, als hätten sie sich zusam-
mengetan, um beide nach ihrer Seele zu suchen.28

Auch das Sonett »Die Flamingos« ist, wie die Kunst Rodins, dieser 
»andere[n] Historie«29 gewidmet. Wie oben bereits ausgeführt, steht das 
Oktett, mit Fragonard, dem Freund der über seine Freundin spricht und 
der Bildtradition um Phryne noch ganz im Zeichen der »Begierde zwi-
schen Mann und Weib«. Erst mit der entscheidenden Wendung, auf die 
das Sonett hinzielt, geschieht auf dieser ›klassischen‹ Kontrastfolie auch in 
Hinblick auf Geschlechtlichkeit ein Paradigmenwechsel, der das ›Ding‹ 
»Die Flamingos« von einem »überwältigte[n]« »willigen Tier« zu etwas 
»sehnsüchtig[em] und wach[em]« macht, zu etwas, das eben nicht mehr 
bloß »sanft von Schlaf« (V. 5) ist. Ein erster Hinweis dafür ist, dass das 
offensichtlich narzisstische Grundgefüge mit »Spiegelbildern«, der Domi-
nanz von Visualität und der von dieser induzierten Selbstverführung trotz 
des männlichen grammatischen Geschlechts des Flamingos nicht über 
die naheliegende mythologische Figur des Narzissus reflektiert wird. Im 
Gegensatz zu Zeitgenossen, die den altbekannten Mythos affirmativ als 
Grundfigur der intellektuellen Reflexion neu (und zugleich in geschlechtli-
cher Hinsicht uralt!) besetzen,30 greift Rilke auf die kryptischere Figur der 
Phryne zurück. Phryne ist unheimlich, ja paradigmatisch weiblich, und 
kann, genau weil sie weiblich ist, zur Trägerin der »anderen Historie« wer-
den, um die es Rilke geht. Wie wiederum Judith Ryan in ihrem erhellen-
den Aufsatz erschlossen hat, verbirgt sich im Assoziations- und Resonanz-
raum dieses legendenumrankten Namens selbst eine Art Kippfigur – eine 
Kippfigur derselben Art, wie die, die das Sonett, just als dieser Name fällt, 

27	 Ebd., S. 151.
28	 Rilke, Auguste Rodin (wie Anm. 23), S. 425f.
29	 Ebd., S. 425.
30	 Vgl. z.B. in Hinblick auf Paul Valéry und Stéphane Mallarmé Ursula Franklin, Valéry’s 

Broken Angel. In: Romanic Review 74, 1983, S. 355–373, hier S. 357f.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos« 177

tatsächlich auch vollzieht: Phryne fungiert nicht nur, wie oben referiert, als 
das Paradigma des weiblichen »überwältigte[n]« und »willige[n] Tier[s]«, 
an dem sich die pornografische Grundstruktur des »Repräsentationscha-
rakters der Kunst« besonders deutlich aufzeigen lässt. Sie ist zugleich mit 
einer fundamentalen geschlechtlichen Umbesetzung einer der Kunst zu 
Grunde liegenden Konstellation assoziiert, und zwar über einen intertex-
tuellen Bezug zu Baudelaire. »In part, the poem is a response to ›Les fleurs 
du mal‹«, schreibt Judith Ryan, »specifically to ›Lesbos‹, one of the six 
poems condemned in Baudelaire’s obscenity trial of 1847.«31 Zitiert seien 
von insgesamt 15 die Strophen drei und vier, die besonders einschlägig für 
Rilkes Sonett sind und an denen sich der Bezug deutlich ausmachen lässt:

[…]
Lesbos, où les Phrynés l’une l’autre s’attirent,
Où jamais un soupir ne resta sans écho,
A l’égal de Paphos les étoiles t’admirent,
Et Vénus à bon droit peut jalouser Sapho !
Lesbos, où les Phrynés l’une l’autre s’attirent,

Lesbos, terre des nuits chaudes et langoureuses,
Qui font qu’à leurs miroirs, stérile volupté !
Les filles aux yeux creux, de leurs corps amoureuses,
Caressent les fruits mûrs de leur nubilité ;
Lesbos, terre des nuits chaudes et langoureuses, […].32 

Baudelaires lesbische Phrynen sind klar mit Ovids Narzissus identifiziert. 
Sie machen Liebe nur mit ihren Spiegelbildern, eine Form der Lust, die 
gerade im Angesicht der Reife ihrer Früchte, ihrer Heiratsfähigkeit, pro-
vokant ›steril‹ bleibt. Dennoch beneidet selbst Venus diesen Liebesort und 
den Inbegriff seiner lesbischen Lebensart, Sappho. Und zwar mit gutem 
Recht: Im Gegensatz zu Narzissus beruht die Lust der Phrynen nicht auf 
männlicher Verblendung durch das eigene Ego; statt sich in Selbstbegeis-
terung der Welt und dem anderen zu verschließen und als Ego zu ver-
einzeln, stellt die Beschäftigung der Phrynen mit sich als Spiegelbildern 

31	 Ryan, More Seductive Than Phryne (wie Anm. 19), S. 1130.
32	 Charles Baudelaire, Œuvres complètes. Hg. von Claude Pichois und Jean Ziegler. 

2 Bde. Paris 1975, Bd. 1: Les épaves, S. 148–178, hier: S. 150.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Ungelenk178

einen Bezug des einen zum anderen her. Genau wie Rilkes »Die Flamin-
gos« übersetzt Baudelaires »Lesbos« den Narzissusmythos nicht nur ins 
Feminine, sondern auch in den Plural. Es entsteht eine eigenartige Figur, 
die, wie die Insel Lesbos bei Baudelaire, in sich zwar geschlossen, also 
nur ›für sich‹ ist und sich »auf nichts bezieh[t], was draußen lag«, aber 
dennoch in sich Beziehungen birgt, die alles andere als steril sind oder zu 
narzisstischer Verkümmerung führen. Nie bleibt ein Seufzer ohne Echo, 
dichtet Baudelaire und schreibt mit dieser Aussage den Mythos von Nar-
zissus und Echo neu. Hatte doch Narzissus, in seiner Entzückung vor dem 
eigenen Spiegelbild, die Liebe der Nymphe Echo verschmäht, die genau 
wie er anschließend aus fehlender Erwiderung vergeht. Auf Lesbos, das 
bekanntlich nicht nur Stätte der Liebe, sondern auch des (sapphischen) 
Dichtens ist, findet das offenbar lustvolle, scheinbar ›narzisstische‹ »Ganz-
mit-sich-Beschäftigtsein« der Phrynen unerhörterweise unter Einbindung 
Echos statt. Alles andere als dichterisch steril sind die heißen und sehn-
suchtsvollen Nächte, trotz oder gerade wegen ihrer ›Widernatürlichkeit‹. 

Auch Rilke besetzt eine solche auf den ersten Blick lasterhafte Konstel-
lation schon im Rodinbuch positiv: 

Und in allen Lastern, in allen Lüsten wider die Natur, in allen diesen ver-
zweifelten und verlorenen Versuchen, dem Dasein einen unendlichen Sinn 
zu finden, ist etwas von jener Sehnsucht, die die großen Dichter macht. Hier 
hungert die Menschheit über sich hinaus. Hier strecken sich Hände aus nach 
der Ewigkeit. Hier öffnen sich Augen, schauen den Tod und fürchten ihn 
nicht […].33

Verschiedene Indizien – nicht nur das äußerlich-biografische, dass Rilke 
durch Rodin zu Baudelaire gefunden hat – legen nahe, dass Rilke schon 
hier das als anstößig verbotene Gedicht »Lesbos« vor Augen hatte. Gera-
de der insistierende Begriff der Sehnsucht scheint aus Baudelaires »nuits 
chaudes et langoureuses« gespeist zu sein. In der gerade zitierten Stelle 
aus dem Rodinbuch macht »jene[ ] Sehnsucht« »die großen Dichter« und 
charakterisiert, wenige Sätze zuvor (s.o.), die »andere Historie«: »[…] aus 
einem Trieb war eine Sehnsucht geworden«.34 

33	 Rilke, Auguste Rodin (wie Anm. 23), S. 426.
34	 Ebd., S. 425.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos« 179

Diese Sehnsucht markiert, dass die scheinbar sterile Wendung des 
Dinges auf sich selbst, das Schließen des »große[n] Kreis[es] […] der 
Einsamkeit«35– als die »Dingwerdung« – kein versiegelndes Abschließen 
ist, sondern im Gegenteil eine besondere Öffnung generiert: »Hier hun-
gert die Menschheit über sich hinaus. Hier strecken sich Hände aus nach 
der Ewigkeit. Hier öffnen sich Augen, schauen den Tod und fürchten 
ihn nicht«. 

II

Bis hierher habe ich Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos« einer im 
Grunde allegorischen Lektüre unterzogen. Ich habe es als eine Art Meta
gedicht gelesen, das zentrale kunsttheoretische Fragen diskutiert, die 
auch für den Dichter Rilke poetologisch von großer Relevanz sind. Doch 
unterscheidet sich das Sonett, trotz der offenkundigen Nähe zu Rilkes 
Rodinbuch, fundamental von diesem: Es liefert nicht nur kritische Refle-
xionen zum historischen und zeitgenössischen Status des Kunstwerks – 
es ist zugleich selbst eines. Es reformuliert nicht nur Rilkes These eines 
Verlangens der »menschlichen Seele« »nach dieser Kunst, die mehr giebt 
als Wort und Bild, mehr als Gleichnis und Schein: nach dieser Dingwer-
dung ihrer Sehnsüchte und Ängste«36; es tritt als Kunstwerk selbst die 
Herausforderung an, diesem Verlangen gerecht zu werden, es ins Werk 
zu setzen. Als Sonett – und eben nicht kunsttheoretischer oder poeto-
logischer Essay – genügt es nicht, anhand der beobachteten Flamingos 
allegorisch die Dingwerdung nachzuzeichnen – das Sonett, als Kunst-
werk, stünde vor der Aufgabe, diese »Dingwerdung« der »Sehnsüchte 
und Ängste« selbst zu vollziehen.

Wie oben bereits herausgearbeitet, exponiert das Oktett die Frage des 
Rodinbuches in Form eines Desiderats: eben mehr zu geben als Frago-
nards »Spiegelbilder«, mehr zu bieten als die Worte des Gleichnisses von 
der noch schläfrig-sanften Freundin. Doch wie ist dieses Desiderat zu 
erfüllen, wie ist einzulösen, dass Kunst »mehr giebt als Wort und Bild, 
mehr als Gleichnis und Schein«? 

35	 Ebd., S. 418.
36	 Ebd., S. 408.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Ungelenk180

In der bildenden Kunst seiner Zeit hat Rilke inspirierende Antworten 
gefunden. Es ist die Hinwendung zum Material, die den Repräsentati-
onscharakter von Wort, Bild, Gleichnis und Schein überwindet. Rodins 
Plastiken legen durch ihre Materialität »Konflikte« frei, die »im Unsicht-
baren lagen. Ihre Sprache war der Körper.«37 An Cézannes Malerei lernt 
und bewundert Rilke, »daß es die Farbe ist, die die Malerei ausmacht.«38 
Kunst hat, das leben die Vorbilder Rodin und Cézanne eindrucksvoll 
vor, unerwartet viel mit geduldig-hingebungsvoller, dem Material gewid-
meter Arbeit und weniger mit ingeniöser Inspiration zu tun. Besonders 
eindrücklich zeigt sich das in Rilkes Ausführungen zu Rodins Kunst der 
Oberfläche: 

Aus all den großen anspruchsvollen und launenhaften Worten scheint die 
Kunst aufeinmal ins Geringe und Nüchterne gestellt, ins Alltägliche, ins 
Handwerk. Denn was heißt das: eine Oberfläche machen?39

Kunst ist Handwerk, ist mühsame, Fleiß erfordernde Arbeit am Mate-
rial. Und doch ist es genau diese versessene Arbeit, die Gestaltung der 
Oberfläche, die die Plastik als Ding, als Kunstwerk auszeichnet, das eben 
»mehr giebt«:

Neu ist die Art von Bewegung, zu der das Licht gezwungen wird durch die 
eigentümliche Beschaffenheit dieser Oberfläche, deren Gefälle so vielfach ab-
gewandelt ist, daß es da langsam fließt und dort stürzt, bald seicht und bald 
tief erscheint, spiegelnd oder matt. Das Licht, das eines dieser Dinge berührt, 
ist nicht mehr irgend ein Licht, es hat keine zufällige Wendungen mehr; das 
Ding nimmt von ihm Besitz und gebraucht es wie sein eigenes.40

Ganz ähnlich verhält es sich mit Cézannes Malerei und der Materialität 
der Farben. Rilke betont, 

wie sehr das Malen unter den Farben vor sich geht, wie man sie ganz allein 
lassen muß, damit sie sich gegenseitig auseinandersetzen. Ihr Verkehr unter-
einander: das ist die ganze Malerei. Wer dazwischenspricht, wer anordnet, 
wer seine menschliche Überlegung, seinen Witz, seine Anwaltschaft, seine 

37	 Ebd.
38	 Rilke, Briefe über Cézanne (wie Anm. 8), S. 606.
39	 Rilke, Auguste Rodin (wie Anm. 23), S. 458.
40	 Ebd., S. 462.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos« 181

geistige Gelenkigkeit irgend mit agieren läßt, der stört und trübt schon ihre 
Handlung.41

Es ist also wenig verwunderlich, dass Rilkes Sonett, anders als seine 
kunsttheoretische Kritik, das eigene ›Geben‹ nicht intellektuell fassen 
und der Leserin leitend an die Hand geben kann. Aus der Abwesenheit 
dieser souveränen Erklärungen wie Karl-Heinz Fingerhut zu folgern, es 
sei »auch die Absicht des Dichters, ›nicht mehr zu geben‹«42, geht daher 
fehl. Im Gegenteil ist es genau diese Abwesenheit, die es der »Hand-
lung«, dem Vollzug, dem Tun, der Performanz des Gedichtes überlässt, 
ungestört und ungetrübt sich als Kunstwerk zu geben. 

Von Rilkes faszinierter Reflexion der bildenden Kunst auf die Spur ge-
setzt, bliebe also die Aufgabe, der ›Materialität‹ von Rilkes Dichten nach-
zuforschen. Doch gerade für Lyrik als intellektuell durchwirkte Sprach-
kunst, die von Metapher und analogischem Sprechen lebt, scheint dieser 
Anspruch, mehr zu geben »als Wort und Bild, mehr als Gleichnis und 
Schein«, schwer einlösbar. Fällt in ihr nicht Rodins innovative Eigenart, 
nämlich dass die Sprache seiner Plastiken Körper war, wieder in sich, in 
das alte Muster zurück, ist nicht der ›Körper‹, das Material des Gedich-
tes, schlicht Sprache? 

Und doch gibt Rilke in »Die Flamingos« einen kleinen Wink, der auf 
das charakteristische Überschießen, auf die Materialität seines Gedichts 
hinweist. Das initiale Terzett bringt an seinem Ende zum ersten Mal ei-
nen syntaktischen Abschluss mit einer metrischen Einheit zur Deckung, 
so dass sich die Verse eins bis elf zu einer kompakten Einheit schlie-
ßen. Das zweite Terzett trägt Züge einer konkludierenden Coda: Vers 12 
bringt die bisher völlig abwesende Umgebung der Flamingos ins Spiel, 
exemplarisch an der benachbarten Volière. Es ist eine Störung, die die 
sich in sich selbst bergenden Flamingos ereilt: »Auf einmal kreischt ein 
Neid durch die Volière« (V. 12). Diese Störung wird von den Flamingos 
offenbar wahrgenommen, denn sie lösen ihre charakteristische Geste, 
»haben sich erstaunt gestreckt« (V. 13). So wird markiert, dass im zen
tralen, selbstbezüglichen Bergen des Kopfes sich eine Wendung der sinn-
lichen Aufmerksamkeit vollzieht: War vorher das (kritisierte) Visuelle 
dominant, tritt nun neben dem Haptischen (die »eigne[ ] Weiche«) vor 

41	 Rilke, Briefe über Cézanne (wie Anm. 8), 627f.
42	 Fingerhut, Das Kreatürliche im Werke Rilkes (wie Anm. 9), S. 160.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Ungelenk182

allem das Akustische auf den Plan. »Auf einmal« wird Auditives thema-
tisch und löst damit, zumindest für einen Vers, die starke Orientierung 
am Bildhaften ab. Unüberhörbar fällt in diesem Vers das Thematisch-
Werden des Akustischen mit der lautmalerischen Performanz des Ge-
dichtes zusammen. Der Vers baut das onomatopoetische Potenzial des 
Kreischens durch darum gruppierte Assonanzen auf den Laut [ei] aus 
(»Auf einmal kreischt ein Neid«). Für einen Moment fallen die Aufmerk-
samkeit der Flamingos – die offenbar mit sich selbst beschäftigt und in 
sich selbst geschlossen zwar nicht sehen, aber sehr wohl hören können – 
und die Aufmerksamkeit der impliziten Leserinnen zusammen. Hatte 
sich bis zu diesem Moment auch in der Beschreibung des Gedichts der 
›alte‹, dem »Repräsentationscharakter[ ] von Kunst«43 inhärente Abstand 
zwischen der äußerlichen Beobachtung eines Dinges und dessen Eigen-
leben scheinbar perpetuiert, macht doch hier plötzlich ein ›Kanal‹ auf 
sich aufmerksam, der diesen an der visuell orientierten Subjekt-Objekt-
Konstellation festzumachenden Abstand überschreitet. Es ist wichtig, 
dass es sich nicht um irgendeine mutwillige Störung von außen handelt; 
der Verweis auf »Neid«44 unterstreicht, dass die Störung sich durchaus 
mit der Eigenheit »der Flamingos« identifiziert. Denn das einbrechende 
Akustische ist, wie wir sehen werden, dem Vorangegangenen keines-
wegs fremd; es übersteigert nur dessen Charakteristikum, äfft es gewis-
sermaßen nach, und hebt es so an die thematische Oberfläche. 

Das Sonett materialisiert, was Rilke der Rodinschen Plastik nur meta-
phorisch zuschreiben konnte: »Immer und immer wieder kam Rodin bei 
seinen Akten auf dieses Sich-nach-innen-Biegen zurück, auf dieses ange-
strengte Horchen in die eigene Tiefe«.45 Es ist komponiert aus dem Ma-
terial Klang – und horcht, tatsächlich, dem klingenden Spiel angestrengt 
nach, das der Sprache der Welt innewohnt. Der »hinhalsend […] in der 
eignen Weiche« geborgene Kopf der Flamingos inszeniert diese Haltung; 
er ist, genau wie die Gazelle aus Rilkes gleichnamigem Tierdinggedicht, 

43	 Neumann, Rilkes Dinggedicht (wie Anm. 26), S. 151.
44	 Die Vokabel des Neids stellt zudem eine weitere interessante Verbindung zu Baudelaires 

oben zitiertem Gedicht her, wo es ja heißt: »Lesbos, où les Phrynés l’une l’autre s’attirent, / 
[…]. Et Vénus à bon droit peut jalouser Sapho!« (Vielen Dank an Inka Mülder-Bach für den 
Hinweis auf diese Beobachtung.) 

45	 Rilke, Auguste Rodin (wie Anm. 23), S. 420.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos« 183

die »das Haupt ins Horchen hält«46, eine metapoetische Figur: der Nabel 
des Gedichtes, die Stelle, wo sich das Gedicht auf sich selbst bezieht 
und damit auf seine ihm eigene Materialität verweist. Deshalb assozi-
iert Rilke auch, wenn er seiner Frau über Cézannes Umgang mit Farbe 
berichtet, an einer der seltenen Stellen, an der er explizit den Bogen zu 
seiner eigenen, dichterischen Kunst herstellt, als Epitom des gerade in 
den Druck gehenden ersten Teils der »Neuen Gedichte« gerade dieses 
Gedicht: »In den Gedichten sind instinktive Ansätze zu ähnlicher Sach-
lichkeit. Die ›Gazelle‹ lasse ich auch stehen: sie ist gut. Leb wohl …«47 
»Die Flamingos« schreibt Rilke deutlich später; hier ist die Analogie, 
die »ähnliche Sachlichkeit«, nicht mehr instinktiv, sondern ausgearbeitet. 
Wieder wählt er die Form des Sonetts.

Gewissermaßen tritt er damit das Erbe Rodins an, von dem er erzählt, 
dass Dantes und Baudelaires »Sonette, die wie Säulen mit verworrenen 
Kapitälen die Last eines bangen Gedankens trugen«,48 Rodin zu der ›Art‹ 
Kunst geführt haben, die nun Rilke so fasziniert. Wie Judith Ryan an-
merkt, äußert sich Rilke zur Tradition, in der er sich mit der Auswahl 
der Formen für die »Neuen Gedichte« einschreibt, merkwürdigerweise 
nicht – dabei sind die Anleihen vor allem bei Baudelaire (Sonette, Qua-
trains und längere Gedichte in Alexandrinern) recht offensichtlich.49 Ein 
Grund hierfür dürfte sein, dass die Wahl der Form essenziell mit Rilkes 
Poetologie, insbesondere mit seinem Dingbegriff zu tun hat, was eine 
Selbstverortung in der Tradition als Motivation eher verdecken würde. 
Dennoch bestehen natürlich wichtige Verbindungen. So bewundert Ril-
ke an Baudelaires »Fleurs du Mal«, »wie diese Gedichte in ihrem Mit-
sich-Gesättigtsein keine Ergänzung zulassen und keine Steigerung über 
sich hinaus«50. Die Nähe zu Rilkes Äußerung über Cézannes natures mor-
tes, die »so wunderbar mit sich selbst beschäftigt«51 sind, ist unüberseh-
bar. Diesem Ideal der dichten, gesättigten Geschlossenheit ist das Sonett 
auf besondere Art und Weise zugeneigt, wie Rilke meisterhaft mit »Die 
Flamingos« vorführt.

46	 Rilke, Werke (wie Anm. 8), Bd.  4 (1996): Neue Gedichte, S.  447–510, hier S.  470 
(V. 12).

47	 Rilke, Briefe über Cézanne (wie Anm. 8), S. 617.
48	 Rilke, Auguste Rodin (wie Anm. 23), S. 413.
49	 Vgl. Ryan, Umschlag und Verwandlung (wie Anm. 10), S. 55.
50	 Rilke, Auguste Rodin (wie Anm. 23), S. 431.
51	 Rilke, Briefe über Cézanne (wie Anm. 8), S. 634.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Ungelenk184

Es ist kein Zufall, dass sich Rilke erst mit den »Neuen Gedichten«, 
unter Einfluss Rodins und im Hinblick auf seine Beschäftigung mit dem 
Dingbegriff, der Gedichtform Sonett bedient.52 Das Sonett gilt als strenge 
Form, deren enge metrische Forderungen ein hohes Maß an handwerk-
lichem Umgang mit dem Lautmaterial abverlangen. Was vielen Dich-
terkollegen deshalb als beschneidende Einschränkung, als überflüssiger 
Zwang erscheint, macht für Rilke diese Form so reizvoll: Das Sonett ist 
über die definierende Forderung von vierzehn Versen von vorneherein 
eine geschlossene Form – lässt also ganz ikonisch »keine Ergänzung« zu. 
Es konstituiert so, in Analogie zu Rodins frühen Plastiken, ein kompak-
tes, für sich stehendes Kunstwerk, das durch und durch ›geformt‹ und 
komponiert ist und daher »keine zufälligen Wendungen«53 mehr kennt. 
Das anspruchsvolle Reimschema, das die Gliederung des Gedichtes in 
zwei Quartette und zwei Terzette und damit auch Erwartungen an eine 
thematische Struktur erzeugt, ist Garant für das geforderte »Mit-sich-Ge-
sättigtsein« des Kunstwerks. Zudem macht die reiche Tradition des So-
netts, die Weltliteratur von Dante, Petrarca, Ronsard, über Shakespeare 
und viele mehr in sich vereint, dass jedes Sonett sich »mit sich selbst 
beschäftigt«, indem es, als Sonett, gar nicht anders kann, als sich zu den 
Vorläufern zu verhalten. Wie aber dem Sonett bereits in seinem Namen 
eingeschrieben ist, handelt es sich bei diesem Selbstverhältnis vor allem 
um eines: um Beschäftigung mit dem Klang, aus dessen Komposition 
sich ein in sich geschlossenes, sich gewissermaßen aus dem eigenen 
Echo, aus dem »angestrengte[n] Horchen in die eigene Tiefe« konstituie-
rendes Ding formt.54

Rilkes »Die Flamingos« kommen der als französischen Variante des 
Sonetts bekannten Ausprägung am nächsten: Die Quartette sind als um-
armende Reime gestaltet, wobei, wie im Deutschen aufgrund der Armut 

52	 Vgl. Ryan, Umschlag und Verwandlung (wie Anm. 10), S. 59. Die enge Verbindung des 
Konzeptes ›Dinggedicht‹ mit der Form Sonett unterstreicht auch das Faktum, dass es sich bei 
den exemplarischen rilkeschen Dinggedichten, die Gerhard Neumann in seinem dem Ding-
gedicht gewidmeten Aufsatz analysiert, ausgerechnet um zwei Sonette handelt, vgl. Neumann, 
Rilkes Dinggedicht (wie Anm. 26).

53	 Rilke, Auguste Rodin (wie Anm. 23), S. 462.
54	 In Hinblick auf den konstitutiven Dingcharakter des Gedichtes vgl. Roman Jakobson, 

Closing Statement: Linguistics and Poetics. In: Thomas A. Sebeok (Hg.), Style in Language. 
Cambridge 1960, S. 350–377, hier S. 371: »This capacity for reiteration whether immediate or 
delayed, this reification of a poetic message and its constituents, this conversion of a message 
into an enduring thing, indeed all this represents an inherent and effective property of poetry.« 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos« 185

an gleichen Reimen üblich, das zweite Quartett sich neuer Reimpaare 
bedient. Die Kadenzen alternieren zwischen stumpf und klingend. Das 
Reimschema der Terzette (eeF gFg) ist von Ronsard her bekannt und 
setzt den Wechsel der Kadenzen konsequent fort. 

Wie bei Rilke gewohnt, treten syntaktische und metrische Struktur 
mitunter kräftig in Spannung. Das Gedicht setzt direkt mit zwei En-
jambements ein, und insbesondere die jeweils die Enden der Quartette 
überspielenden starken Enjambements ziehen Aufmerksamkeit auf sich. 
Johannes Pfeiffer spricht deshalb sogar von einer »wesenswidrigen Er-
weichung einer vorgegebenen Struktur«, »die nun einmal ihr objektives 
Sinngesetz und damit ganz bestimmte Forderungen in bezug auf das 
Verhältnis von Spannung und Lösung in sich trägt.«55 Doch generiert, 
bei genauerem Hinsehen, genau diese »Erweichung« – die daher alles 
andere als eine Erweichung ist – die besondere Pointe von Rilkes So-
nett. Die syntaktische und auch thematische Gliederung von Rilkes Ge-
dicht läuft nämlich nicht indifferent neben der metrischen her, sondern 
ist sehr wohl an dieser orientiert. Denn bis zu einem wohl definierten 
und kalkulierten Punkt im Sonett hinkt die Syntax gewissermaßen der 
metrischen Gliederung nach, bildet also eine Art Versatz heraus: Der 
erste größere syntaktische und thematische Einschnitt des Gedichts, als 
Satzanfang mit »Denn« (V. 5) markiert, ist in Bezug auf den Beginn des 
zweiten Quartetts um vier Silben ›verspätet‹; auch die mit dem ersten 
Terzett korrespondierende Satz- und Sinneinheit, von der Konjunktion 
»bis« (V. 9) eingeleitet, läuft der metrischen Strukturierung noch um drei 
Silben nach. Ab dem zehnten Vers fallen dann die syntaktischen Ein-
schnitte plötzlich auffallend harmonisch mit der metrischen Gliederung 
zusammen. Die Versumbrüche korrespondieren mit der Satzstruktur, 
der Übergang vom ersten zum zweiten Terzett ist als neue syntaktische 
und auch thematische Einheit realisiert, die wiederum ihre Binnenglie-
derung glatt und elegant mit den Versumbrüchen vollzieht. Rilke spielt 
also offensichtlich mit dem »Verhältnis von Spannung und Lösung«; er 
nutzt die vom Sonett formal vorgegebene Lautstruktur, um darin per-
formativ einzutragen, wovon sein Sonett auf der thematischen Ebene 
erzählt. Die metrische Gliederung schreibt der Aussage, die »einer« über 
seine Freundin tätigt den Abstand ein, die, wie oben dargestellt, die-

55	 Pfeiffer, Über zwei Gedichte von Rilke (wie Anm. 11), S. 157.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Ungelenk186

se ›Zuschreibungskonstellation‹ (sprechendes männliches Subjekt versus 
passives weibliches Objekt) mit sich bringt. Das der Freundin beigemes-
sene Prädikat »sanft von Schlaf« (V. 5) ist im Vollzug des Sonetts vom 
›Sein der Freundin in sich selbst‹ (»sie war«, V.  4) durch den starken 
metrischen Bruch abgetrennt. Dieser Bruch stellt den Abstand der re-
präsentationalen Subjekt-Objekt-Relation aus – und streicht diese damit 
zugleich performativ durch. 

Der Überschuss, der nun syntaktisch den Beginn der Einheit des 
ersten Terzetts aufschiebt, ist anderer Art. Wie bereits dargelegt, voll-
zieht sich hier, aufwändig inszeniert, die charakteristische Wendung, 
die den zuvor dargestellten und kritisierten und bis dorthin scheinbar 
mitvollzogenen »Repräsentationscharakter[ ] von Kunst« zu einem an-
deren Verhältnis wandelt, nämlich hin auf das Selbstverhältnis einer 
»Dingwerdung«.56 Handwerklich gekonnt setzt Rilke diese Wendung 
genau auf die Schnittstelle zwischen Oktett und Sextett, die traditionell 
im Sonett eine solche Volta genannte Wendefigur vorsieht. Was also auf 
den ersten Blick wie eine »wesenswidrige[ ] Erweichung einer vorgegebe-
nen Struktur« anmutet, affirmiert diese tatsächlich auf raffinierte Art und 
Weise. In ihr hallt gerade durch das unerwartete Enjambement, das die 
Volta noch auflädt, die Tradition des Sonetts wider. Mehr als das: Hatten 
das die beiden Quartette überspielende Enjambement und der Abstand 
zwischen syntaktischer und metrischer Gliederung die dort thematische 
Kunst-Konstellation durchgestrichen und verneint, so vollzieht der über-
raschende Übergang von Oktett ins Sextett die gegenteilige Geste. Was 
hier, als ›Abstand‹ zwischen syntaktischer und metrischer Gliederung 
scheinbar ›vereinzelt‹ das Oktett überschießt und am Beginn des Sextetts 
zu stehen kommt, ist der Kern, ist das Wesen des Dinges und seines 
Werdens: »sich selber«. Es ist nicht problematischer Abstand zwischen Sein 
und Zuschreibung (Repräsentation) –, sondern produktiver Abstand, der 
das generative Selbstverhältnis erst ermöglicht, durch den sich das Ding 
als Ding konstituiert. Dieses »sich selber« taucht unvorhergesehen und 
›zu viel‹ im ›Niemandsland‹ zwischen Oktett und Sextett auf, es repräsen-
tiert nichts – und ist genau dadurch eine zentrale metapoetische Figur. 
In ihm materialisiert sich die Volta, ein spannungsvolles Selbstverhältnis, 
aus dem sich das Gedicht-Ganze herausspreizt. Es ist dieser Versatz, der 

56	 Neumann, Rilkes Dinggedicht (wie Anm. 26), S. 151.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos« 187

hier plötzlich auf sich aufmerksam macht, der das Sonett zum Klingen 
bringt: der Abstand, der Klang und Widerhall trennt und zugleich auf 
einander bezieht, und dabei eine generative, bedeutungserzeugende Dif-
ferenz hervorbringt. Dieser in das Gedicht eingetragene Abstand sorgt 
dafür, dass es sich als Sonett auf die Form des Sonetts beziehen kann, 
ohne schlicht sich selbsterfüllend schal und ›steril‹ leerzulaufen. Das Er-
gebnis gleicht dem Verhältnis der Phrynen bei Baudelaire: Im Selben, 
auf Lesbos, zieht das eine, nicht wesenhaft vom anderen Geschiedene, 
doch das andere an, so dass nie ein Seufzer ohne Echo bleibt. 

Wie Rilkes »Die Flamingos« mustergültig vorführen, konstituiert sich 
das Sonett auf verschiedensten Ebenen als dieses Spiel zwischen Seufzer 
und leicht versetztem und deshalb generativem Echo: 

1. 	als thematischer Selbstbezug von durch die Volta verbundener These 
und Antithese; 

2. 	als intertextuelles Echo auf die literaturhistorische Tradition, was so-
wohl formale als auch motivische und thematische Anschlüsse einbe-
greift; 

3. 	vor allem aber, ganz unmetaphorisch, tatsächlich als sich aus Klang 
und Echo, auf sich selbst horchend, aus sich selbst Hervorbringen-
des.57 

57	 Paul de Man beobachtet in seinen berühmten Rilkelektüren etwas sehr ähnliches. Die 
»Vollendung«, die Rilke als »Handwerker des Wohllauts« schafft, ist «in erster Linie lautli-
cher Art«; an einer Reihe von Gedichten zeigt de Man, dass – genau wie oben an den »Fla-
mingos« herausgearbeitet – Rilke die konventionelle »Rhetorik des Gedichts als Instruments 
des Subjekts, des Objekts oder der Beziehung zwischen beiden« hinter sich lässt und durch 
einen Selbstbezug des Gedichts auf seine Materialität ersetzt: »Der Referent des Gedichts ist 
ein Attribut ihrer Sprache, in sich selbst ohne semantische Tiefe; die Bedeutung der Gedichte 
liegt in der Eroberung technischen Geschicks, das sie durch ihren akustischen Erfolg anschau-
lich machen.« Allerdings wendet de Man dieses Phänomen, das er »Phonozentrismus« nennt, 
im Verlaufe seiner Lektüre immer stärker ins Problematische: »Da Klang das einzige Vermö-
gen von Sprache ist, das ihr wirklich eigen ist und das keine Beziehung zu irgendetwas auf-
weist, das außerhalb der Sprache selbst gelegen wäre, wird er als das einzig verfügbare Mittel 
übrigbleiben.«, schreibt er. Letztlich depotenziert de Man die »Rilkeschen Totalisierungen«, 
die auf dem Bezug zur Klanglichkeit und Materialität der Signifikanten basieren, aufgrund 
ihres »Verlust[es] von Referentialität« zur mehr oder weniger leeren, jedenfalls enttäuschen-
den »List«, vgl. Paul de Man, Tropen (Rilke). In: Ders., Allegorien des Lesens. Frankfurt 
a.M. 1988, S. 52–90, hier S. 62–79. Diese Depotenzierung und Aufrechnung auf eine Erwar-
tung von konventioneller Referenzialität scheint mir jedoch Rilkes dichterischem Projekt nicht 
gerecht zu werden. Aus meiner Sicht ist es genau die Aufgabe der Lektüre, die dem vom 
Handwerker Rilke hergestellten Produkt innewohnenden Widerständigkeit – auch das ist ein 
Bezug zur umgebenden Welt! – zu entwickeln und auf diese Weise sein komplexes Potenzial 
an Intervention zu entfalten.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Ungelenk188

Rilkes Sonett unterwirft sich nicht schlicht dem Reimzwang seiner 
Form; es übererfüllt die metrischen Vorgaben auf eine Art und Weise, 
die dem Gedicht zweifellos ein klangliches »Mit-sich-Gesättigtsein« zu 
attestieren erlaubt. Mit Ausnahme nur des ersten und des letzten Reim-
paars (auf die zurückzukommen ist!) erfüllen alle [!] Reimpaare ihren 
Gleichklang über, d.h., sie sind entweder über eine zusätzliche Assonanz 
des dem betonten, reimenden Vokal vorangehenden Vokals oder durch 
für den Reim nicht notwendige Identität des vorangehenden Konsonan-
ten angereichert. Obwohl gar nicht auf den ersten Blick ersichtlich und 
dennoch am deutlichsten ist dies in den Versen sechs und sieben ausge-
prägt: »leicht gedreht« und »einem Beet« klingen vokalisch schon ab der 
vorletzten betonten Silbe gleich, lagern dem stumpfen Reim also gleich 
zwei assonierende Silben vor.

Diese schon an den Versenden aufscheinende klangliche Dichte zieht 
sich durch das gesamte Sonett. Rilke verwebt vokalische und konsonan-
tische Klangfäden, die er durch geschickte Anreicherung erst spinnt, zu 
einem dichten Klangtextil. Diese Metapher ist ein hilfloses, aber notwen-
diges Werkzeug der Beschreibung; denn Rilkes handwerklicher Umgang 
mit dem Klangmaterial steht keineswegs in einem rein instrumentellen 
Verhältnis im Dienste der Illustration oder Expression von intendierter 
Bedeutung. Was Rilke über Cézannes Umgang mit den Farben sagt, 
muss auch seinem eigenem Einsatz der Laute/Klänge zugebilligt wer-
den; »Ihr Verkehr untereinander: das ist die ganze« – Dichtkunst, ist 
man geneigt zu ergänzen. 

Wer dazwischenspricht, wer anordnet, wer seine menschliche Überlegung, 
seinen Witz, seine Anwaltschaft, seine geistige Gelenkigkeit irgend mit agie-
ren läßt, der stört und trübt schon ihre Handlung.58

Und dennoch seien, nachvollziehend, exemplarisch einige dieser Fäden 
aufgedröselt, um der unhintergehbaren Materialität des Rilkeschen So-
netts ein wenig gerechter zu werden. So konstituiert sich ein typischer 
Klangfaden aus dem frikativen konsonantischen Anlaut [fr]: »Frago-
nard« (V. 1), »Freundin« (V. 4) und »Phryne« (V. 8) finden sich so lautlich 
verbunden, später gesellt sich auch, thematisch kontrastierend und diese 
Gruppe aufhebend, auch das »Fruchtrot« (V. 11) dazu. Verwoben ist die-

58	 Rilke, Briefe über Cézanne (wie Anm. 8), S. 628.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos« 189

ser Faden mit der lautmalerischen, vokalischen Färbung einzelner Vers-
gruppen, die Rilke auch explizit mit visueller Farbigkeit verbindet. Der 
Umlaut [ö] der »Röte« (V. 2), den der Reim mit »böte« (V. 3) etabliert, 
färbt das erste Quartett und ist über das Frikativ [r] an den [fr]-Faden 
geknüpft. Sein Komplementärkontrast, das »Grüne« (V. 5), bestimmt die 
Farbgebung auf den Umlaut [ü] des zweiten Quartetts. Wieder ist es das 
Frikativ [r], das den Anschluss an den konsonantischen Faden herstellt. 
Beide, vokalische wie konsonantische Fäden, verdichten sich im zweiten 
Quartett stark: »blühend« greift in der Versmitte das [ü]-Thema auf, be-
vor der achte Vers es insistierend mit dem konsonantischen [fr]-Motiv 
engführt: »verführen sie verführender als Phryne«. Die griechische Hetäre 
ist so unschwer als aus Lautmaterial gestalteter Knoten zu erkennen. 
Das erste Terzett scheint lautlich unauffällig – doch versteckt sich hier 
nicht nur thematisch die Farbigkeit: Just in jenem elften Vers ereignet 
sich eine Art klangliche ›Epiphanie‹. Alle Vokale finden sich hier in einer 
serien- und harmonisch-wellenhaften angeordneten Abfolge [i e a u o 
(i e)] versammelt. Es ist ein Moment der Vollkommenheit, vom dem 
das Sonett spricht (von Schwarz wie Tod bis Fruchtrot wie Leben und 
Fortpflanzung) und den es performiert, während es über das bergende 
Selbstverhältnis des Dinges, »Der Flamingos« – das heißt metapoetisch 
auch von seinem eigenen, konstitutiven Selbstverhältnis als Kunstding 
Sonett –, reflektiert. Dieser versteckte, perfekte Wohlklang mag sich aber 
wohl nur gewissermaßen im Nachklang und kontrastiv Gehör verschaf-
fen; er wird jäh unterbrochen vom lautmalerisch über die Assonanz auf 
[ei] ausgebauten Gekreische, das aus der Volière tönt (V. 12). Doch die 
oben bereits analysierte [ei]-Gruppe ist selbst ein Echo auf die Figur der 
Flamingos aus dem vorangegangenen Terzett (»Bleiche« (V.  9), »eigne 
Weiche« (V. 10)), so dass nicht verwundert, wenn die kurz erstaunten 
Flamingos den Misslaut in sich selbst aufnehmen und so aufheben: aus 
»kreischt ein Neid« (V. 12) wird »schreiten einzeln« (V. 14).

Es ist hier nicht die einzige Stelle, an der ein ›aufhebendes Echo‹ ei-
nen aus dem Gefüge fallenden ›Extrempunkt‹ des Gedichts wieder laut-
lich in das Sonettganze integriert. Besonders deutlich und eindrucks-
voll geschieht dies mit den beiden als contre-rejet und rejet, jeweils also als 
Überschuss in das zweite Quartett und das erste Terzett hineinragenden 
›Resten‹: Diese quasi ›verwaisten‹ Nachboten einer vorangegangenen 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Ungelenk190

syntaktischen Einheit manifestieren eine Spannung zur metrischen Glie-
derung, sie verkörpern eine Störung. Doch Rilke bindet sie, wahrschein-
lich von den meisten Leserinnen unbemerkt, meisterhaft in die Klang-
komposition ein. So ist »noch sanft von Schlaf« (V.  5) ein vokalisches 
Echo von »von Fragonard« ([o a o a]) – was, zusammen mit der oben 
bereits erwähnten Wiederaufnahme der [fr]-Gruppe in »Freundin«, den 
Rokokokünstler lautlich mit der Aussage identifiziert. Der eigentümlich 
klingende Name lässt sich, nicht zufällig, aus dem Lautmaterial des vier-
ten und fünften Verses rekonstruieren.

Ähnliches vollzieht sich mit dem die Volta verkörpernden ›Kern‹ des 
Sonetts, dem rejet »sich selber« aus Vers neun. Hier ist es eine Art an den 
Versbeginn verschobener ›Reim‹, der diese Phrase in den Klangraum des 
Gedichts integriert. Die ersten drei Silben des elften Verses, »in welcher«, 
sind nicht nur morphologisch analog gegliedert, sie lassen vokalisch ex-
akt Vers neun widerhallen, zudem ist auch die konsonantische Struktur 
so ähnlich, dass die beiden Phrasen sich sogar unrein reimen. In schwä-
cherem Maße, nämlich nur auf die Vokale bezogen, und hier auch mit 
leichten Abweichungen der Längen, klingen auch die Versbeginne zehn 
und dreizehn aneinander an ([i a e]). Da auch, wie oben festgestellt, die 
Verse zwölf und 14 lautlich über die [ei]-Gruppe verbunden sind, ist so 
eine das (End-)Reimschema supplementierende, ihm kontrapunktisch
entgegenlaufende zweite, alternierende Klanggliederung etabliert. 

Solche echoartigen Klangzellen finden sich über das gesamte Gedicht 
verteilt (z.B. »Spiegelbilder wie« [V.  1]; »nicht mehr« und »wenn er« 
[V. 3f.]; [st]-Gruppe [V. 5f.]; [b]-Gruppe [V. 7] …). Was Neumann auf 
der ›diegetischen Ebene‹ der von ihm untersuchten Dinggedichtssonette, 
also im Hinblick auf das beschriebene ›Ding‹, entdeckt, scheint auch, 
oder gar vor allem, für deren performative Ebene, also für den Sing-Akt 
des Sonetts, wahr zu sein: »Das Reden der Dinge ist zu denken als das 
Spiel der Reflexe, die in ihnen sind«.59 Das Sonett materialisiert diese 
Klangreflexe, die »Dingwerdung«, die sich in ihm, durch es und als es 
vollzieht; es konstituiert und artikuliert sich (auch im Sinne von gliedern) 
als klingender Selbstbezug.

Angesichts der starken lautlichen Überdeterminierung, die Rilkes Ge-
dicht zweifelsohne auszeichnet, fällt ein Reimpaar auffällig aus der Rei-

59	 Neumann, Rilkes Dinggedicht (wie Anm. 26), S. 154.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos« 191

he: Ausgerechnet das letzte »Volière« – »Imaginäre« (V. 12 u. 14) findet 
mit seinem eigenartig technisch-fremdsprachlichen Register und dem be-
tonten, sehr offenen Vokal [ä] keinerlei Anschluss im restlichen Sonett. 
Lässt sich das für den die äußere Störung hereintragenden zwölften Vers 
noch thematisch rechtfertigen, so ist das Enden des sonst so eng gewo-
benen Texts auf einen derart isolierten Laut doch erklärungsbedürftig. 
Semantisch schließt sich hier mit »ins Imaginäre« tatsächlich ein Kreis zu 
den »Spiegelbildern«, die das Sonett eröffnet hatten. Auffällig kontrastiert 
jedoch das ›monolithische‹ »Imaginäre« mit den ohnehin schon verviel-
fältigenden, und hier auch noch im unbestimmten Plural eingeführten 
»Spiegelbildern«. Schon am Beginn des Textes war ja eine Spannung 
zwischen Singular und Plural im Bezug der doppeldeutigen »ihrem« und 
»ihre« zu Tage getreten. Der abschließende Vers greift diese Spannung 
nun wieder auf und macht sie thematisch: »und schreiten einzeln ins 
Imaginäre«. Was zunächst unproblematisch und banal scheint, entpuppt 
sich bei näherem Hinsehen als kompliziert. Denn die Formulierung im 
Plural widerspricht dem Gesagten: Das Gedicht lässt ja genau nicht je-
den Flamingo »einzeln« »schreiten«, sondern fasst sie, wie im gesamten 
Gedicht geschehen, im Plural. Dennoch resümiert diese paradoxe For-
mulierung des ›Einzeln-Schreitens‹ im ›pluralen Singular‹ treffend das im 
Gedicht Erzählte: Auch die Figur des »sich selber«-Verführens war im 
Plural auf ›die Flamingos‹ bezogen gewesen und zielte dennoch auf die 
Formation einer reichen, in sich geschlossenen Einheit. Diese ist offenbar 
nicht schon in den ›Dingen‹ mitgegeben, mit denen sich der Künstler kon-
frontiert sieht, die er sich vornimmt, seien es die Modelltiere im Jardin des 
Plantes oder andere ›Gegenstände‹ der Dingdichtung. Das »Imaginäre«, 
in dem ein Ding schließlich als Ding »einzeln« steht, bezeichnet den End-
punkt eines künstlerischen Prozesses, der gewissermaßen eine erhöh-
te Realität produziert. Wieder mag die nuancierte Lautstruktur diesen 
Gedanken leiten: Das letzte, isolierte Reimpaar »Volière« – »Imaginäre« 
interagiert mit dem ersten, »Fragonard« – »sie war«. Der Gleichklang des 
vorletzten, unbetonten Vokals »i« und des auslautenden Konsonanten 
»r« hat einen interessanten Effekt: Durch das zusätzliche unbetonte »e« 
erscheint das »ä« wie eine durch eine grammatische Operation erzeugte 
Derivation – etwa eine Steigerung (sowie aus groß – größer wird). »Ima-
ginäre« interagiert mit »sie war«; als eine Art Resonanz oder Oberton-

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johannes Ungelenk192

phänomen klingt das virtuelle Echo »sie wäre« mit. Das »Imaginäre« 
etabliert sich so als eine gesteigerte Realität, die sich vom bloßen Sein 
des »sie war« unterscheidet. Das Sonett erzählt den Prozess, den Weg der 
Wandlung von Material in ein ›Ding‹, was Gerhard Neumann treffend 
»Überschreitung des Repräsentationscharakters von Kunst hin auf eine 
›Dingwerdung‹«60 genannt hatte. Die Flamingos »steigen« (V. 5), sie »ver-
führen […] / sich selber« (V. 8f.), und »schreiten« schließlich »einzeln ins 
Imaginäre« (V. 14). Ganz in diesem Sinne identifiziert Hans Berendt »das 
Imaginäre« mit dem Raum des Orphischen:61 Aus den Flamingos, aus 
der Gruppe beobachtbarer Vögel wird »Die Flamingos« – das Sonett. Es 
ist Klang, es ist Echo, als überschreitender und aufhebender Übergang, 
der von der Gefangenschaft, der Begrenzung der »Volière« ins »Imagi-
näre« führt und auch dort, in dieser mitsichselbstgesättigten Fülle, jene 
noch zu bergen weiß. 

Das Rilkesche Dinggedicht ist nicht Dinggedicht, weil es ein ›Ding‹ re-
präsentierte. Dinggedicht ist, wo Kunstding und das ›Ding‹, dem das Ge-
dicht ›gewidmet‹ scheint, zusammenfallen. Wo ein Ding im dichterischen 
Vollzug entsteht, aus tönendbedeutendem Material; wo diese Klänge 
»sich selber« affizieren, weil das entstehende Ding stetig angestrengt in 
die eigene Tiefe horcht und sich so eine mitsichgesättigte, in sich artiku-
lierte Geschlossenheit konstituiert, die nicht nur beliebiger Gegenstand 
ist, sondern unerhörte Bewegung, ja nie ganz erschöpfliche Fülle in sich 
birgt. Rilkes »Die Flamingos« führt das, sich selbst auslegend, eindrucks-
voll vor. Was eignet sich für ein solches Dinggedicht besser als Sonett 
zu sein – dieses Kling(-ge-)ding – »[o]ù jamais un soupir ne resta sans 
écho«?62

60	 Ebd., S. 151.
61	 Hans Berendt, Rainer Maria Rilkes neue Gedichte. Versuch einer Deutung. Bonn 1957, 

S. 324.
62	 Auch die berühmten Wendungen »Entwicklung zum sachlichen Sagen« (Rilke, Briefe 

über Cézanne [wie Anm. 8], S. 622) und »Ich lerne sehen« (Rilke, Die Aufzeichnungen des 
Malte Laurids Brigge [wie Anm. 7], S. 456) scheinen von diesem Echo heimgesucht.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Prousts Königin von Neapel 193

Mathias Mayer

Marcel Prousts Königin von Neapel 
Mit einem Exkurs zu Hofmannsthal

Marcel Proust1 musste bekanntlich einiges dafür tun, um die Aufre-
gung zu lindern, die im Freundes- und Bekanntenkreis aufgekommen 
ist, wenn es um die Durchschaubarkeit biografischer Vorbilder für die 
eine oder andere seiner Figuren ging. Die Tatsache, dass der Autor die 
eigene Homosexualität von der Erzählerfigur auf andere Protagonisten 
gleichsam umgelenkt hat, spielt dabei eine zwar wichtige, aber nicht die 
entscheidende Rolle. Statt biografischem Voyeurismus kommt es dar-
auf an, die Bewegungen, die zwischen Fiktion und Realität in beiden 
Richtungen verlaufen, genau zu erfassen. Besonders heikel mochte zwar 
das Verhältnis Prousts zu dem 16 Jahre älteren Schriftsteller Robert de 
Montesquiou sein, der ihn 30 Jahre davor in die Kreise des Faubourg 
Saint-Germain eingeführt hatte, nun aber, 1921, im Erscheinungsjahr 
von »Du Côté des Guermantes II« und »Sodome et Gomorrhe I«, sich 
in Baron Charlus hatte oder hätte porträtiert finden können. Proust be-
treibt einen liebenswürdigen Aufwand, sowohl direkt ihm gegenüber als 
auch in der Mitteilung an Dritte, dass man »unsinniger Weise« behaup-
tete, er habe Montesquiou als Charlus dargestellt. »Das wäre um so bos-
hafter«, versichert Proust dem Kritiker Jacques Boulanger, 

als ich, der ich zwar in der Gesellschaft eine enorme Anzahl Invertierter ge-
kannt habe, denen kein Mensch es anmerkte, niemals in den vielen Jahren, 

1	 In Adornos Auseinandersetzung mit dem Vorwurf »unsympathische[r] Leute« gegen-
über Prousts Snobismus, »warum man für eine schon zu Prousts Zeiten ihrer realen Funktion 
enteignete und statistisch keineswegs repräsentative Hocharistokratie sich interessieren solle«, 
fällt der denkbar erhellende Satz: »Prousts Regression ist ein Stück Utopie«; vgl. Theodor 
W. Adorno, Kleine Proust-Kommentare. In: Ders., Gesammelte Schriften. 20 Bde. Hg. von 
Rolf Tiedemann, Darmstadt 1998, Bd. 11: Noten zur Literatur, S. 203–215, hier S. 209 und 
211f. Indem Adorno einer »Versenkung ins Bruchstück« folgt, ebd., S. 204, umschreibt und 
legitimiert er die These, jede Einzeldarstellung berge »Konstellationen dessen in sich, was am 
Ende als Idee des Romans hervortritt«, ebd., S. 203. Weit unterhalb eines solchen Anspruchs 
ist der folgende Versuch situiert, der überdies den Verdacht des Biografismus auf den Plan 
ruft. Für instruktive Kritik und hilfreiche Hinweise danke ich für den Proust-Teil Prof. Dr. 
Thomas Klinkert, Zürich, für Hofmannsthal und die Königin von Neapel Dr. Konrad Heu-
mann, Frankfurt a.M.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mathias Mayer194

seitdem ich Montesquiou kenne, ihn, weder zu Hause noch in Gesellschaft 
oder sonstwo, das geringste Anzeichen davon habe geben sehen.2 

Wenige Wochen davor hatte er den Betroffenen selbst zu beruhigen 
versucht – »[i]n jedem Werk (ich spreche nicht von einzelnen Bänden, 
sondern vom Gesamtwerk) gibt es kaum zwei oder drei Schlüssel, und 
auch die öffnen nur für einen kurzen Augenblick«3 –, um dann den 
Verdacht auf ein anderes Vorbild zu lenken, den verstorbenen Baron 
Doason, der die Anregung für einen intensiven Blickkontakt zwischen 
Charlus und dem Erzähler geboten habe, »[d]och ich habe ihn dann 
fallen lassen und einen viel breiter angelegten Charlus geformt, der völ-
lig eigene Erfindung ist«4. Gleichwohl haben die Kenner ausgemacht, 
dass neben heiklen autobiografischen Erfahrungen Montesquiou, der 
Baron Doason, aber auch Jean Lorrain (mit dem sich Proust 1898 duel-
liert hatte) und Oscar Wilde für einzelne Züge des Baron Charlus Pate 
gestanden haben. Ähnlich reiche Hintergründe konnten für die Herzo-
gin von Guermantes, für Albertine oder Robert de Saint-Loup ermittelt 
werden, denn, so zitiert der Biograf George D. Painter den Autor, »es 
gibt keinen Schlüssel zu den Personen meines Romans; oder vielmehr, 
es gibt acht oder zehn Schlüssel zu jeder einzelnen«5. Ein vergleichbarer 
Fall palimpsestartiger Überschreibungen liegt überdies in den Orten und 
Gegenständen des Romanzyklus vor: »Ich kann Ihnen nicht sagen, wie 
viele Kirchen für meine Kirche von Combray – in ›In Swanns Welt‹ – 
›Modell gestanden‹ haben.«6

Was Proust hier als – vielfach bestätigte und differenzierte – Regel 
seiner auch partiturartigen Schreibweise offenbart, wird, wie immer in 
solchen Prozessen!, dort besonders instruktiv, wo diese Regel einmal 
unterbrochen scheint. So wenig natürlich der Roman als grandioses Zeit- 
und Gesellschaftspanorama es ganz umgehen konnte, die eine oder an-
dere Person des zeitgeschichtlichen Lebens zu nennen, etwa indem die 
Protagonisten über sie sprechen – so etwa fallen die Namen von Claude 

2	 Marcel Proust, Briefe zum Werk. Ausgewählt und hg. von Walter Boehlich. Frankfurt 
a.M. 1977, S. 449.

3	 Ebd., S. 440.
4	 Ebd., S. 441.
5	 George D. Painter, Marcel Proust. Eine Biographie in zwei Bänden. Frankfurt a.M. 

1986, Bd. I, S. 14. – Genutzt wurde auch die neuere Biografie von Jean-Yves Tadié, Marcel 
Proust. Aus dem Französischen von Max Looser. Frankfurt a.M. 2008.

6	 Proust, Briefe zum Werk (wie Anm. 2), S. 443f.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Prousts Königin von Neapel 195

Debussy, Richard Strauss oder den Künstlern der »ballets russes« –, so 
sehr macht es doch einen Unterschied, wenn Proust einmal eine his-
torische Person ins Personal seiner fiktiven Figuren hineinschmuggelt. 
Gerade die Unauffälligkeit, mit der es ihm gelingt, Gegebenheiten der 
Zeitgeschichte im Kontext der aristokratischen Zusammenkünfte als Teil 
der erfundenen Welt erscheinen zu lassen, gehört zu den fesselndsten 
Zügen dieses Romans. Eine in diesem Zusammenhang jedenfalls sehr 
bemerkenswerte Figur ist diejenige der Königin von Neapel.

Sie gehört im fünften Teil des Romans »La Prisonnière« (erschienen 
1923) zu denjenigen Gästen, die Baron Charlus in die Gesellschaft ein-
geladen hat, die die Verdurins veranstalten. Es ist jener Abend, der für 
den gesellschaftlichen Absturz des Barons wesentlich verantwortlich ist, 
hat er doch nicht daran gedacht, dass die von ihm hinzugeladenen Gäste 
eigentlich ihre Worte und ihren Dank an Madame Verdurin zu richten 
hätten.

Einzig die Königin von Neapel, in der das gleiche edle Blut pulsierte wie in 
ihren Schwestern, der Kaiserin Elisabeth und der Herzogin von Alençon, 
fing ein Gespräch mit Madame Verdurin an, als sei sie mehr um des Ver-
gnügens willen, diese zu sehen, als wegen der Musik und wegen Monsieur 
de Charlus gekommen, machte der Padrona unzählige Elogen, wurde nicht 
müde, sich darüber zu äußern, wie lange sie schon Lust gehabt habe, ihre 
Bekanntschaft zu machen, sagte ihr Komplimente über ihr Haus und sprach 
von den verschiedensten Dingen, ganz als sei sie bei ihr zu Besuch. Sie hät-
te so gerne, sagte sie, ihre Nichte Elisabeth (dieselbe, die kurz darauf den 
Prinzen Albert von Belgien heiraten sollte) mitgebracht; diese werde sicher 
sehr ihre Abwesenheit bedauern. Sie schwieg, als sie sah, daß die Musiker 
sich auf die Estrade begaben, und ließ sich Morel zeigen. Sicherlich machte 
sie sich keine Illusionen über die Gründe, weshalb Monsieur de Charlus 
den jungen Künstler von so viel Bewunderung umgeben sehen wollte. Aber 
mit der alten Weisheit einer Monarchin, in deren Adern ein Blut rollte, das 
zu den edelsten der Weltgeschichte gehört und den größten Reichtum an 
Erfahrungen, an Skepsis und an Stolz in sich aufgespeichert hat, betrach-
tete sie die unvermeidlichen Schwächen der Menschen, die ihr die liebsten 
waren – ihr Vetter Charlus zum Beispiel, dessen Mutter ebenso wie die ihre 
eine Herzogin in Bayern gewesen war – als Mißgeschicke, um derentwillen 
die Stütze, die sie ihnen gewähren konnte, für jene nur um so wertvoller war 
und ihnen deshalb von ihr mit um so größerem Vergnügen zur Verfügung 
gehalten wurde. Sie wußte, daß Monsieur de Charlus in zwiefacher Weise 
gerührt sein mußte, daß sie unter solchen Umständen sich hierherbemüht 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mathias Mayer196

hatte. Ebenso herzensgut, wie sie sich einst tapfer gezeigt hatte, versuchte 
diese heldenhafte Frau, die als wahre Soldatenkönigin selbst den Schuß auf 
den Mauern von Gaëta gelöst hatte und die immer bereit war, sich ritterlich 
auf die Seite der Schwachen zu schlagen, als sie Madame Verdurin allein und 
verlassen dastehen sah – offenbar wußte diese nicht, daß sie der Königin 
keinen Augenblick hätte von der Seite weichen dürfen – auch noch den An-
schein zu erwecken, daß für sie, die Königin von Neapel, das Zentrum und 
der Anziehungspunkt dieses Abends, um dessentwillen sie sich eingefunden 
hatte, die Padrona war. Sie entschuldigte sich immer wieder, daß sie nicht 
bis zum Schluß bleiben könne, da sie, obwohl sie sonst nur selten ausgehe, 
noch eine andere Soiree zu besuchen habe, und bat vor allem darum, man 
möge sich durch ihren Aufbruch keinesfalls stören lassen, wobei sie Madame 
Verdurin von Ehrungen dispensierte, deren Unerläßlichkeit dieser gar nicht 
zum Bewußtsein kam. (Bd. V, 328-330)7

Diese persönlich anrührende Szene, in der eine Person der Hocharisto-
kratie sich als durch und durch menschlich beweist, gewinnt überdies 
tragisches und ironisches Gewicht, als Charlus am Ende des Abends 
meint, Madame Verdurin sich zu Dank verpflichtet zu wissen:

»Ich weiß nicht, ob Ihre heraldischen Kenntnisse ausreichen, damit Sie ganz 
die Bedeutung dieser Veranstaltung ermessen können, das Gewicht, das ich 
gestemmt, die Luftverdrängung, die ich für Sie bewirkt habe. Sie haben die 
Königin von Neapel gehabt, den Bruder des Königs von Bayern, die drei 
ältesten Pairs. Wenn Vinteuil Mohammed ist, so können wir sagen, daß wir 
für ihn die unbeweglichsten aller Berge versetzt haben. Bedenken Sie, daß 
die Königin von Neapel zum Zweck der Teilnahme an Ihrem Fest aus Neuilly 
gekommen ist, was sehr viel schwieriger für sie war, als die Beiden Sizilien 
zu verlassen, setzte er mit der Absicht ziemlich massiver Ironie trotz seiner 
Bewunderung für die Königin hinzu. Es handelt sich da um ein historisches 
Ereignis. Denken Sie daran, daß sie vielleicht seit der Einnahme von Gaëta 
niemals mehr ausgegangen ist. Wahrscheinlich wird man in den Nachschla-
gewerken als Kulminationspunkte ihres Lebens den Tag der Einnahme von 
Gaëta und außerdem den der Soiree bei den Verdurins bezeichnen. Der 
Fächer, den sie abgelegt hat, um Vinteuil besser zu applaudieren, verdient 
berühmter zu bleiben als der, den die Fürstin Metternich zerbrochen hat, als 
Wagner ausgepfiffen wurde.« – »Sie hat ihn sogar vergessen, ihren Fächer«, 
sagte Madame Verdurin, die sich im Augenblick durch die Erinnerung an 
die Sympathie etwas beschwichtigt fühlte, welche die Königin ihr bewiesen 
hatte, und zeigte dabei Monsieur de Charlus den Fächer, der auf einem Fau-

7	 Alle Zitate folgen der Ausgabe: Marcel Proust, Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. 
Deutsch von Eva Rechel-Mertens. 7 Teile (I–VII) in 10 Bdn. Frankfurt a.M. 1981–1984.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Prousts Königin von Neapel 197

teuil zurückgeblieben war. »Oh, wie rührend, rief Monsieur Charlus, indem 
er sich verehrungsvoll der Reliquie näherte. Er ist um so ergreifender, als er 
schauderhaft ist; die kleinen Veilchen darauf sind tatsächlich die Höhe.« Auf 
seinem Antlitz kämpfte ein Zucken der Rührung mit dem der Ironie. »Mein 
Gott, ich weiß nicht, ob Sie diese Dinge ebenso empfinden wie ich. Swann 
hätte Krämpfe bekommen und wäre gestorben, wenn er so etwas sähe. Ich 
selbst bin mir ganz klar darüber, daß ich diesen Fächer, wie hoch der Preis 
auch getrieben wird, bei der Versteigerung nach dem Tode der Königin kau-
fen werde. Denn sicher wird alles versteigert, da sie keinen Heller besitzt«, 
fügte der Baron hinzu, bei dem sich grausamste üble Nachrede noch unter 
die aufrichtigste Verehrung mischte, obwohl beide aus zwei ganz verschiede-
nen Naturen kamen, die er jedoch in sich zu vereinen wußte. (Bd. V, 366f.)

Madame Verdurins Wut gegenüber dem zunehmend seniler geworde-
nen Baron, der seinen Liebhaber und Schützling, den zwielichtigen Vio-
linisten Charles Morel, versucht hatte zu protegieren (und der Königin 
vorzustellen), entlädt sich in der massiven Aufforderung eben diesem 
gegenüber, sich aus der beschämenden Abhängigkeit von Charlus zu 
lösen. Morel setzt diesen Bruch umso schneller und provokativer in Sze-
ne, als er sich um die Hoffnung getrogen sieht, durch Charlus noch der 
Königin von Neapel vorgestellt werden zu können, da diese bereits die 
Soiree verlassen hat. Charlus wird durch die öffentliche Aufkündigung 
der Freundschaft durch den ihm sozial denkbar weit unterlegenen Mo-
rel zutiefst gedemütigt, seine lange Sprach- und Hilflosigkeit nimmt der 
Erzähler, der ihn am Ende mit König Lear vergleichen wird (Bd. VII, 
246), einfühlsam wahr.

Aber neben dem Erzähler ist es noch eine andere Figur, die den be-
schämend bloßgestellten Baron mit ihrer Sympathie begleitet – die über-
raschend noch einmal zurückgekehrte Königin von Neapel, die ihren lie-
gen gebliebenen Fächer lieber selber abholen wollte, erkennt im Nu die 
Peinlichkeit der Situation, lässt die aufdringliche Madame Verdurin und 
den ehrgeizigen Morel abblitzen und widmet sich ausschließlich dem in 
seinem Selbstbewusstsein gekränkten, ja gebrochenen Baron:

Als sie sah, daß diese sie nicht zu erkennen schien, sagte sie: »Ich bin Madame 
Verdurin, Eure Majestät erkennen mich offenbar nicht.« – »Doch, doch«, sagte 
die Königin und setzte dabei so selbstverständlich ihre Unterhaltung mit Mon-
sieur de Charlus fort, mit einer so vollkommen zerstreuten Miene zudem, daß 
Madame Verdurin zweifelte, ob dieses in einem wundervoll beiläufigen Ton 
ausgesprochene ›Doch, doch‹ überhaupt an sie gerichtet war, was Monsieur de 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mathias Mayer198

Charlus inmitten seines Liebeskummers das dankbar genießerische Lächeln 
eines Experten auf dem Gebiet hochmütiger Zurechtweisungen entlockte. Mo-
rel, der von weitem die Vorbereitungen für seine Vorstellung im Gange sah, 
war jetzt näher getreten. Die Königin reichte Monsieur de Charlus ihren Arm. 
Auch auf ihn war sie böse, aber doch nur, weil er seinen feigen Beleidigern 
nicht beherzter entgegentrat. Sie errötete um seinetwillen vor Scham, daß die 
Verdurins ihn so zu behandeln wagten. Die von einfacher Güte erfüllte Sym-
pathie, die sie ihnen vor ein paar Stunden bezeigt hatte, und der unnahbare 
Stolz, mit dem sie ihnen jetzt gegenübertrat, wurzelten an der gleichen Stelle 
ihres Herzens. Die Königin war eine Frau voller Güte, aber sie verstand die 
Güte zuallererst unter der Form der unerschütterlichen Anhänglichkeit an die 
Menschen, die sie liebte, an ihre Familie, an alle, die ihres Blutes waren und zu 
denen auch Monsieur de Charlus zählte, endlich alle Menschen des Bürger-
tums oder auch des einfachsten Volkes, welche die zu achten wußten, die sie 
selber liebte, und für sie gute Gefühle hegten. Als einer mit diesen trefflichen 
Instinkten begabten Frau hatte sie Madame Verdurin ihre Sympathie kundge-
tan. Zweifellos liegt hier eine etwas enge, etwas toryhafte Form der Güte vor, 
die mehr und mehr aus der Mode kommt. Das bedeutet aber nicht, daß diese 
Güte weniger aufrichtig und weniger glühend wäre. (Bd. V, 431)

Trotz seiner bekannten Laster verteidigt die Königin den schwerbelei-
digten Verwandten und verhilft ihm in sehr bewegender Weise zu einem 
Abgang vom Schauplatz der Niederlage, der ihm das Gesicht zu wahren 
erlaubt – eine der anrührendsten Szenen des Romans:

Im übrigen berühren sich die Gegensätze dabei, da ja der Edle, der Nahe-
stehende, der schwerbeleidigte Verwandte, den die Königin zu verteidigen 
gedachte, Monsieur de Charlus war, also trotz seines Adels und aller der 
verwandtschaftlichen Bande, die ihn mit der Königin verknüpften, jemand, 
dessen Tugenden von vielen Lastern überlagert waren. »Sie sehen aus, als 
fühlten Sie sich nicht wohl, lieber Vetter, sagte sie zu Monsieur de Charlus. 
Lehnen Sie sich auf meinen Arm. Seien Sie gewiß, daß er Sie immer stützen 
wird. Seine Kraft reicht dafür aus.« Dann blickte sie stolz geradeaus (ihr ge-
genüber befanden sich, wie mir Ski erzählte, in diesem Augenblick Madame 
Verdurin und Morel) und fuhr fort: »Sie wissen, daß er vormals in Gaëta 
die Kanaille in Schach gehalten hat. Er wird auch jetzt für Sie ein Bollwerk 
sein.« Und so, an ihrem Arm den Baron fortgeleitend und ohne sich Morel 
vorstellen zu lassen, verließ die ruhmreiche Schwester der Kaiserin Elisabeth 
den Salon. (Bd. V, 432f.)

Dass Madame Verdurin später diese Königin von Neapel als Spionin dif-
famiert (Bd. VII, 112f.), zeigt den erstaunlich politischen Charakter, der 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Prousts Königin von Neapel 199

mit der Einschätzung dieser Figur verknüpft ist. Spricht aus Madame 
Verdurin der engstirnige Blick des französischen Nationalismus – denn 
die Königin von Neapel hat wie Charlus ein bayerisches Elternteil –, so 
ist die Großherzigkeit und Sympathie des Erzählers (wie des Autors) für 
sie umso erstaunlicher, als der Teil des Romans, in dem sie auftritt, wäh-
rend oder nach dem Ersten Weltkrieg geschrieben worden ist.

Aber das Erstaunlichste ist die Tatsache, dass Proust hier eine histori-
sche Gestalt so gekonnt in seine Gesellschaft der Romanfiguren einge-
baut hat, dass selbst das, was aus ihrem Leben berichtet wird, etwa die 
mutige Verteidigung von Gaëta, einen romanhaften Anschein gewinnt. 
Es ist sozusagen alles historisch real, was aus der Biographie der Königin 
von Neapel berichtet wird, aber es wirkt wie erfunden. Indem Proust 
eine Art Verwandtensolidarität zwischen den Verliererfiguren stiftet, der 
zur Armut herabgesunkenen Königin und dem bloßgestellten, in seinem 
Begehren geradezu entblößten Charlus, integriert er unauffällig das His-
torische ins Fiktive. Im Unterschied zu den meisten Figuren des Romans 
ist die Königin von Neapel ohne eine Umschichtung aus der biographi-
schen Erfahrung unmittelbar in die Romanhandlung eingebunden.

Marie Sophie Amalie wurde als Herzogin von Bayern am 4. Oktober 
1841 in Possenhofen geboren, als Tochter des Herzogs Max Joseph und 
seiner Ehefrau Ludovika. Wie es Proust berichtet, war sie die Schwester 
der österreichischen Kaiserin Elisabeth. In Abwesenheit des Bräutigams 
wurde sie mit 17 Jahren an Kronprinz Franz verheiratet, der fünf Jahre 
älter war als sie und dem sie als letzte Königin beider Sizilien nach Süd-
italien folgte, wo die eigentliche Trauung 1859 stattfand. Sie blieb dem 
Land fremd, der Ehemann regierte unglücklich und erfolglos, so dass 
nach dem Tod seines Vaters, König Ferdinand II., die Stiefmutter Franz’, 
Maria Theresia von Habsburg, die Regierungsgeschäfte übernahm. Der 
unter Garibaldi sich formierende italienische Nationalismus wandte sich 
auch gegen die neapolitanische Königsfamilie, die ihre letzte Zuflucht 
in Gaëta suchte, das unter der Obhut des Schweizer Generals Felix von 
Schumacher stand. Die erst 19-jährige Königin versuchte durch uner-
schrockenen persönlichen Einsatz, Versorgung und Ermutigung der Sol-
daten, die Kapitulation zu verhindern, sogar mit dem Gewehr in der 
Hand. Gaëta war nicht zu halten, das Königspaar konnte nach Rom 
entkommen, wo sie unehelich schwanger wurde, wie sie auch sonst ein 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mathias Mayer200

eher skandalträchtiges Leben führte. Jahre danach brachte sie eine Toch-
ter ihres Ehemanns zur Welt, die indes früh verstarb. Vor den Truppen, 
die Italien vereinigen wollten, floh das Paar 1870 von Rom nach Paris 
und lebte dort sehr zurückgezogen. Franz II. starb 1894, das Erbe ging 
an seinen Bruder, Marie zog – wie es bei Proust heißt – nach Neuilly bei 
Paris. Sie soll einen Spitzenladen auf dem Platz vor der Oper unterhalten 
und ein Gestüt für Rennpferde gegründet haben. In den 1920er Jahren 
kehrte sie nach München zurück, wo sie am 19. Januar 1925 starb.8 In 
den Memoiren von Joachim Ringelnatz findet sich folgende Anekdote:

In einem Hotel am Stachus wohnte die Königin von Neapel. Ich sah sie ein-
mal, da sie vorm Portal aus ihrer Equipage stieg. Sie trug ein prächtiges Blu-
menbukett. Das schenkte sie einer ärmlich uniformierten Ritzenschieberin, 
die gerade dort stand, und schritt dann majestätisch ins Hotel. Das kleine, 
blöde Trambahnschienenweiberl sperrte wortlos den Mund auf und blickte 
ratlos auf die Blumen.

Die Resonanz ihres großen Mutes hat sich mehrfach niedergeschlagen, 
Grillparzer dichtete ein Epigramm auf sie, Benedetto Croce würdigte sie 
1927 als eine Figur des alten Italien. Wie wir aus einem Brief Hofmanns
thals an seinen Vater wissen, war die Königin von Neapel bei der Pariser 
Uraufführung jener »Josephslegende« präsent, die als Gemeinschafts-
werk von Hofmannsthal, Graf Kessler und Richard Strauss die letzte 
Premiere vor dem Weltkrieg war – eben jenes Ballettes, das auch Mar-
cel Proust gesehen hat und in »La Fugitive« als »überaus glanzvoll« er-
wähnt (Bd. VI, 322). Es besteht also Anlass zur Vermutung, dass Proust, 
Hofmannsthal und auch die Königin von Neapel an diesem Abend im 
selben Haus waren.9

***

Exkurs über Hofmannsthal

Bei solchen Transpositionen zwischen Realität und Fiktion ist vielleicht 
Hofmannsthal Proust am nächsten gekommen. Während seines Parisauf-

8	 Joachim Ringelnatz, Mein Leben bis zum Krieg [1931]. In: Ders., Das Gesamtwerk in 
sieben Bänden. Zürich 1994, Bd. 6, S. 313 (freundlicher Hinweis von Dr. Konrad Heumann, 
Frankfurt a.M.).

9	 Vgl. SW XXVII Ballette – Pantomimen – Filmszenarien, S. 482.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Prousts Königin von Neapel 201

enthaltes im Jahr 1900 hat Hofmannsthal, in Begleitung seines späteren 
Schwagers, des Malers Hans Schlesinger, den »weiten Weg ins Faubourg 
St. Germain« angetreten.10 Hans Schlesinger studierte seit 1894 an der 
Académie Julian im Montmartre-Viertel Malerei und hatte Hofmanns
thal wiederholt nach Paris eingeladen.11 Über Hans Schlesinger ist er im 
Frühjahr 1900 mit der Aristokratie in Verbindung gekommen – dieser 
brachte Hofmannsthal u.a. zur Baronin Deslandes, der kunstsinnigen 
Sammlerin, die Edward Burne-Jones porträtiert hat,12 die ihn »nächstens 
mit Montesquiou« einladen wollte, wie er den Eltern am 25. Februar 
1900 schrieb.13 Auf diese Weise lernte Hofmannsthal gleich mehrere 
»Originale« der Proustschen Romanwelt kennen, ausgerechnet in Mon-
tesquiou sollte er einer Person begegnen, deren fiktive Verwandlung als 
Baron Charlus ihn 20 Jahre später ebenso fesseln wie inspirieren sollte – 
denn seine Lektüre von Prousts Roman führte dazu, dass er Charlus als 
Modell für die Figur des Maltesers im »Andreas«-Roman reklamierte, 
diese Proustsche Figur aber auch wieder mit Erfahrungen persönlicher 
Betroffenheit verknüpfte: In der Notiz 223 hält Hofmannsthal auf be-
merkenswerte Weise einen Zusammenhang fest, der die bei Proust in 
Gang gekommene Durchlässigkeit von Person und Figur weiterführt. 
»Der Malteser. Synthese. Anklänge an welche Geister? Kessler George 
Pannwitz Stendhal Charlus«14. In weiteren Notizen vertieft Hofmannsthal 
diese Linien und zitiert sogar eine Passage aus »Sodome et Gomorrhe«15 
zur Charakterisierung des Barons. Dieser Band ist in Hofmannsthals 
Nachlassbibliothek nicht mehr erhalten, wohl aber die Teile »Du côté de 
chez Swann« (33. Aufl. 1919), »La Prisonnière« (31. Aufl. 1924) und »Le 
Temps rerouvé« (13. Aufl. 1927). In »La Prisonnière« hat Hofmannsthal 
eine Passage angestrichen, aber auch Werknotizen zu dem Plan »Das 
Hotel« von 1929 festgehalten, die von der Proustlektüre offensichtlich 

10	 B II, S. 16.
11	 Vgl. dazu die erhellende Darstellung von Katja Kaluga, Paris. Die größere Welt. In: 

Hofmannsthal. Orte. 20 biographische Erkundungen. Hg. von Wilhelm Hemecker und Kon-
rad Heumann. Wien 2014, S. 176–199, hier S. 178.

12	 Ebd., S. 190f.
13	 B II, S. 14.
14	 SW XXX Roman, S. 161.
15	 Vgl. ebd., S. 201f.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mathias Mayer202

beeinflusst sind, so u.a. »Die ›Dame mit dem Vermeer‹«,16 ferner indem 
das Thema der lesbischen Liebe aufgegriffen wird.17

Vermutlich war es dem Proustleser Hofmannsthal nicht bewusst, dass 
er einige der von ihm verwendeten Modelle selbst persönlich kennenge-
lernt hatte, so etwa den Schriftsteller Anatol France, der mit einigen Zü-
gen in die Figur Bergottes einging (der in »La Prisonnière« bekanntlich 
vor dem Anblick eines Vermeer-Gemäldes tot zusammenbricht), oder 
aber die große Dame der Pariser Gesellschaft, die eines der Urbilder der 
Herzogin von Guermantes werden sollte: Aus Paris hatte Hofmannsthal 
im Februar/März 1900 geschrieben, er habe während eines Botschafts-
empfangs »ein bißchen mit der berühmten, sehr schönen Gräfin Gref
fulhe (geb. Chimay) gesprochen«.18 Gegenüber dem Grafen Kessler heißt 
es am 29. März 1900 über die »Frauen der Gesellschaft«, darunter auch 
Gräfin Greffulhe, sie ließen ihn »nicht ohne eine gewisse Enttäuschung 
und Ungeduld«.19

Vor allem aber kommt ein weiterer Umstand hinzu: Dass Hofmanns
thal während seines Parisaufenthaltes mit Proust selbst in Verbindung 
gekommen wäre, lässt sich nicht belegen, so reizvoll die Vorstellung ist, 
sie wären gemeinsam mit Montesquiou und der Gräfin auf einem Emp-
fang gewesen. Eine Schlüsselrolle kommt dabei Hans Schlesinger zu, 
der aber Proust vermutlich erst kurz danach kennengelernt hat, denn 
am 16. Mai 1900 schreibt er aus Venedig an Hofmannsthal: »Es ist alle 
mögliche Gesellschaft im Hôtel – ein gewisser Marcel Proust«.20 Aber 
Hans Schlesinger taucht im Umkreis Prousts denn doch noch weiter auf: 
In Versailles kam es im August 1906 zu einer kuriosen Begegnung, bei 
der Proust »Schlesinger« zunächst nicht wiedererkannte, sondern ihn mit 
dem alkoholisierten Ex-Diener seines Vaters verwechselte, dann aber 
von Schlesinger erfuhr, dass sie Wand an Wand wohnten. Der Maler 
machte Proust daraufhin Komplimente über seinen Bart, die indes durch 
den Hinweis auf das dadurch kaschierte Älterwerden für Proust zwei-
felhaft gewesen sein müssen: »Il m’a dit que ma barbe m’allait très bien 

16	 SW XL Bibliothek, S. 550f.
17	 Vgl. SW XXII Dramen 20, S. 135.
18	 B II, S. 24.
19	 BW Kessler, S. 23.
20	 Freundliche Mitteilung von Dr. Konrad Heumann, Frankfurt a.M.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Prousts Königin von Neapel 203

›car cela va toujours bien aux figures vieilles et vieillies‹«, wie Proust an 
Reynaldo Hahn schrieb, der Schlesinger besser kannte.21

Eine persönliche Begegnung zwischen Proust und Hofmannsthal ist 
nur über Dritte bezeugt, Christiane Zimmer vergewisserte ihrem Inter-
viewpartner Horst Weber, ihr Vater »kannte zum Beispiel Marcel Proust 
sehr gut«.22 Und Harry Graf Kessler hält in seiner Erinnerung an die 
Entstehung der »Josephslegende« fest, Ende Mai/Anfang Juni 1912 sei es 
in Paris zu einem Abend mit Proust gekommen, der »ganz in dicke Hals-
tücher eingemummt« gewesen sei.23 Als Hofmannsthal im März 1913 
überlegte, dem stellenlos gewordenen Dramaturgen Karl Freiherr von 
Gersdorff (1866–1914) eine Alternative anzubieten, schlug er in einem 
Brief an Ottonie Gräfin Degenfeld vor, sich u.a. an die Königin von  
Neapel zu wenden – was die Herausgeber des Briefwechsels als eine 
»nicht mehr verständliche Anspielung« kommentierten.24

Hofmannsthal hat somit die Durchlässigkeit der Grenzen zwischen Le-
benswelt und Literatur im Umkreis Prousts aus beiden Perspektiven ver-
folgen können – die Sonderrolle der Königin von Neapel scheint er indes 
bei seiner Proustlektüre nicht wahrgenommen zu haben. Dass diese für 
ihn bedeutsam war, zeigen neben den schon genannten Verbindungen in 
eigene Werke auch die Briefzeugnisse. 1922 schrieb er an Leopold von 
Andrian, beim »Hineinschauen in das Buch von Proust« habe er »be-
merkt[,] wie sehr mich dasselbe beim Verfertigen eines neuen Lustspiels 
(also im Spätsommer) anregen könnte«.25 Und im Jahr darauf empfahl 
er Ottonie Degenfeld die beiden ersten Teile der »Recherche«: »Es hat 
nie jemand – oder mindestens seit dem XVIIten Jahrhundert nicht – dies 
Phänomen ›die Gesellschaft‹ so gesehen und so etwas daraus gemacht«.26

***

Das mögen historische Zufälle oder vielleicht auch Konstellationen oder 
Sternstunden gewesen sein, in denen jedenfalls eine europäische Koope-

21	 Marcel Proust, Correspondance. Texte établi, présenté et annoté par Philip Kolb. 
Bd. VI: 1906. Plon 1980, S. 186; vgl. Painter, Proust 2 (wie Anm. 5), S. 99f.

22	 Freundlicher Hinweis von Dr. Konrad Heumann, Frankfurt a.M.
23	 Harry Graf Kessler, Künstler und Nationen. Aufsätze und Reden 1899–1933. Frankfurt 

a.M. 1988, S. 277. – Leider ist diese Begegnung in Kesslers Tagebuch nicht festgehalten.
24	 BW Degenfeld (1986), S. 259 und 590.
25	 BW Andrian, S. 331.
26	 BW Degenfeld (1986), S. 470f.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mathias Mayer204

ration und Solidarität noch praktiziert wurde – das Ballett einer deutsch-
österreichischen Autorschaft wird in Paris von den »ballets russes« aufge-
führt. Sehr viel entscheidender ist der Stellenwert der kleinen Nebenfigur 
der Königin von Neapel in Prousts riesigem Pandämonium. Dazu kann 
ein nicht weniger erstaunliches Dokument herangezogen werden, denn 
die Königin von Neapel hat, offenbar in Deutschland, kurze Zeit vor 
ihrem Tod eine Lesung aus der »Gefangenen« verfolgt – und über die zi-
tierte Szene gesagt: »Es ist seltsam, ich habe diesen Monsieur Proust nie 
gekannt, aber er scheint mich sehr gut gekannt zu haben, denn er läßt 
mich so handeln, wie ich es meiner Ansicht nach getan hätte«.27 Aus der 
Biographie von Tadié ist ersichtlich, woher Proust seine Kenntnisse der 
Königin hatte: Er war mit Illan de Casa-Fuerte (1882-1962) befreundet, 
dessen spanischer Vater als Ehrenattaché der spanischen Gesandtschaft 
die Revolution in Neapel im Jahr 1860 miterlebt hatte. Prousts Freund 
hat über diese Vorgänge auch in seiner Autobiographie berichtet.28 
Proust, so wäre zu überlegen, hat in diesem Fall historisch-biographische 
Erfahrungen ausnahmsweise unverschlüsselt in seinen Text aufgenom-
men. Er hat damit einer Person ein Denkmal gesetzt, ohne dass es zwi-
schen ihnen einen persönlichen, in beide Richtungen ausstrahlenden 
Kontakt gegeben hätte, denn sie kannte ihn nicht. Mit dieser Episode 
rührt Proust an eine im Roman zuletzt intensiv reflektierte Schicht, die 
über die »wiedergefundene Zeit« des Erzählens hinausgeht. Der Roman 
öffnet sich in dieser bemerkenswerten Episode über die erinnerte Zeit in 
eine erfundene Szene, die in der Logik des Textes zwischen Realität (Kö-
nigin von Neapel) und Fiktion (Charlus) oszilliert, die aber gerade darin 
zu einer Erfahrung der Leserin/des Lesers werden kann. Genau darüber 
wird der Erzähler in der Schlüsselszene des gesamten Romans nach-
denken, in der Szene in der Bibliothek des Prinzen von Guermantes. 
Dort entwickelt er jene gänzlich antirealistische Literaturtheorie, wonach 
es nicht um exakte Beschreibung geht, nicht um platten oder direkten 
Biografismus, sondern um den Weg zu den Tiefen, »in denen das, was 
wirklich existiert hat, von uns ungekannt ruht« (Bd. VII, 298). Vielleicht 
ist es gerade der durch die Königin von Neapel erprobte Grenzbereich 
zwischen Realität und Fiktion, der jene Perspektive des Romans beson-

27	 Painter,  Proust 2 (wie Anm. 5), S. 392.
28	 Tadié, Proust (wie Anm. 5), S. 501–504; Illan de Casa-Fuerte, Le Dermier des 

Guermantes. Paris 1995.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Prousts Königin von Neapel 205

ders beglaubigen kann, die ebenfalls in der großen Bibliotheksszene, 
beim Nachdenken über die Literatur als das wahre Leben, formuliert 
wird: »In Wirklichkeit ist jeder Leser, wenn er liest, ein Leser nur seiner 
selbst. Das Werk des Schriftstellers ist dabei lediglich eine Art von opti-
schem Instrument, das der Autor dem Leser reicht, damit er erkennen 
möge, was er in sich selbst vielleicht sonst nicht hätte erschauen können« 
(Bd. VII, 318).

Kann man diese Figur, wie der Verdacht nahelegt, den Biografen und 
Anekdotenjägern überlassen? Zwar hat man sich in den Personallexika 
der Proustforschung über die historische Authentizität der biografischen 
Angaben verständigt, aber, wie es scheint, hat man wenig Anlass gese-
hen zu der Frage, wie es dazu kommt, dass Proust in diesem Fall, mag 
er auch nicht der einzige sein, so ist er doch prominent genug!, von dem 
Verfahren der Verschlüsselung und Amalgamierung mehrerer historisch-
(auto-)biografischer Personen zu einer literarischen Figur abgewichen 
ist? Gerade wenn es der Fall sein sollte, dass die Königin von Neapel 
als eine Ausnahme in diesem Werk beschrieben werden kann, wäre es 
umso dringlicher, die damit zumindest suspendierte Regel genauer zu 
befragen und den Wert der Ausnahme zu beschreiben. Somit könnte 
sehr viel dafür sprechen, diese Romanfigur gerade nicht der schlichten 
Biografik und Anekdotenforschung zu überlassen, zumindest wenn von 
dieser Ausnahme her Einblicke in die Struktur des Proustschen Werkes 
möglich würden. Ein Argument könnte dabei sein, dass der Grenzbe-
reich, den sie verkörpert – nämlich zugleich historische Person (mit bio-
grafischen Daten) zu sein und überdies fiktive Figur eines Romans – ei-
nen Aufschluss gibt über Prousts freilich extrem komplexes Verständnis 
»realistischer« Literatur.29 In diesem Zusammenhang bietet es sich an, an 
seine Auseinandersetzung mit der »Methode Sainte Beuves« zu erinnern, 
die ja eine der ästhetisch-kritischen Voraussetzungen der »Recherche« 
bildet. In der eher programmatisch gehaltenen Diskussion von dessen 
Literaturverständnis hält Proust fest, für Sainte-Beuve sei es von grund-

29	 Hilfreiche Expeditionen in die »indeterminay« zwischen Fiktion und Autobiografie 
unternimmt Dorrit Cohns Aufsatz »Proust’s Generic Ambiguity« in ihrem Buch »The Dis-
tinction of Fiction« (Baltimore/London 1999, S. 58–78, hier S. 59 und 64). Sie beobachtet 
»illusionist games« (S. 65) und »a generally hybrid creature« (S. 67). Vgl. auch Frank Jäger, 
Literarische Selbstinszenierung zwischen Transgression und Paradoxie. Zur Hybridisierung 
autobiographischen Schreibens bei Marcel Proust, Michel Leiris und Claude Simon. Freiburg 
i.Br. 2014.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mathias Mayer206

legendem Interesse, einen Autor aus seinem Lebenszusammenhang zu 
studieren, dass man sich in Bezug auf ihn 

eine bestimmte Anzahl von Fragen gestellt und sie beantwortet hat, und sei 
es nur leise und für sich ganz allein […]: Was dachte er über die Religion? 
Wie berührte ihn das Schauspiel der Natur? Wie verhielt er sich in bezug auf 
die Frauen, in bezug auf das Geld? War er reich oder arm? Welches war sei-
ne Lebensordnung, seine alltägliche Lebensweise? Welches war sein Laster 
oder seine Schwäche? Keine Antwort auf diese Fragen ist unwichtig, 

so resümiert Proust den Standpunkt seines Gegners, um ihm dann die 
eigene Auffassung entgegenzustellen: Diese Befragung der persönlichen 
und geistigen Umgebung, für die Sainte-Beuve so viel Anerkennung er-
fahren hat (u.a. von Taine und Paul Bourget), sei falsch, sie 

verkennt, was ein etwas tieferer Umgang mit uns selbst uns lehrt: daß ein 
Buch die Hervorbringung eines anderen Ichs ist als dessen, das wir in unseren 
Gewohnheiten, in der Gesellschaft, in unseren Lastern zutagetreten lassen. 
Wenn wir versuchen wollen, dieses Ich zu verstehen, so kann uns das nur 
im Innersten von uns selbst gelingen, indem wir versuchen, es in uns nach-
zuschaffen […].30 

Was besagt das über die Königin von Neapel? So viel, dass es auch im 
Fall einer historischen Figur nicht das Interesse am Historisch-Realen 
gewesen sein dürfte, das ihr den immerhin spektakulären Platz in der 
Matinee der Verdurins zuspricht. Proust unterbricht ihretwegen nicht 
den Charakter der Gesellschaftsschilderung, sondern das ganze – in die-
sem Ausnahmefall ja stimmige historische – Material, das mit ihr und ih-
rer Vorgeschichte aufgefahren wird, interessiert ausschließlich, und gut 
getarnt, als Teil der Romanfiktion. Man nimmt die Königin von Neapel 
als selbstverständlich glaubhaften Teil des aristokratischen Panoramas 
wahr, d.h., ein bloß realistisches Interesse ist gerade nicht relevant.

Insofern sollte die Episode der Königin von Neapel nicht einfach in 
die Balzac-Nähe Prousts gerückt werden, auch wenn bereits eine Fülle 
»verborgene[r] Mikro-Balzac-Pastiches« bei Proust rekonstruiert wur-
de.31 Bei Balzac, den Proust intensiv rezipiert hat und mit den fiktiven 

30	 Marcel Proust, Die Methode Sainte-Beuves. In: Ders., Gegen Sainte-Beuve. Deutsch 
von Helmut Scheffel. Frankfurt a.M. 1962, S. 7–39, hier S. 13f.

31	 Francine Goujon, Balzac I. In: Luzius Keller (Hg.), Marcel Proust Enzyklopädie. Hand-
buch zu Leben, Werk, Wirkung und Deutung. Hamburg 2009, S. 76 – 78, hier S. 78.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Prousts Königin von Neapel 207

Lesern Charlus und dem Herzog von Guermantes verknüpft, findet sich 
bereits die Praxis, historische und fiktive Namen zu mischen. Darüber 
hat Proust im Balzac-Kapitel von »Contre Sainte-Beuve« geschrieben, 
indem er ihn von Flaubert absetzt, denn im Unterschied zu diesem habe 
Balzac »die im Leben errungenen Triumphe völlig auf die gleiche Ebene 
[gestellt] mit denen der Literatur«.32 »Es gab«, so Prousts Urteil weiter, 
»keine Trennungslinie zwischen dem wirklichen Leben (dem, was es un-
serer Meinung nach nicht ist) und dem Leben in seinem Roman (dem 
einzig wahren für den Schriftsteller)«.33

Wie sehr Balzac damit ein poetisches Verfahren propagiert, von dem 
sich Prousts Umgang mit historischen Gestalten unterscheidet, geht aus 
einer genaueren Reflexion hervor, in der er Balzacs Technik als eine Art 
Diskreditierung der Kunst entlarvt:

Es ist keine reine Illusion, wenn Balzac, in der Absicht, Namen großer Ärzte 
oder großer Künstler zu zitieren, in völligem Durcheinander wirkliche Na-
men und Personen aus seinen Büchern nennt und sagt: »Er hatte das Genie 
eines Claude Bernard, eines Bichat, eines Despleins, eines Bianchon«, wie 
jene Maler von Panoramen, die im Vordergrund ihrer Werke vollplastische 
Figuren und perspektivische Täuschungen des Dekors miteinander vermen-
gen. Sehr oft sind diese wirklichen Personen nichts weiter als wirklich. Das 
Leben dieser Personen ist eine Wirkung der Kunst Balzacs, verschafft aber 
dem Autor eine Befriedigung, die nicht in den Bereich der Kunst gehört.34

Gerade an dieser zu offensichtlichen Demonstration des Realistischen 
hat Proust kein Interesse – »seine« Königin von Neapel soll nicht dem 
Autor eine kunstfremde Befriedigung schaffen, als ein Relikt des wirkli-
chen Lebens, das ins Werk eingearbeitet wird. Proust propagiert im Ge-
genteil die Unsichtbarmachung des realen Lebens, um auf diese Weise 
die »reine Illusion« zu erzeugen. Wie sehr es ihm auf diese kunstgerechte 
Handhabung ankommt, als Verwandlung von Lebensstoff in die Kathe-
drale seines Textes, zeigt sich nirgendwo so deutlich wie dort, wo die Ge-
fahr der Balzacschen Realitätsnähe so groß war. Tadié verweist überdies 
auf die historischen Anekdoten, die Proust bei Georges Lenôtre (1857– 
1935) kennengelernt hatte: Er hatte »immensen Erfolg mit seiner ›Ge-

32	 Marcel Proust, Sainte-Beuve und Balzac. In: Ders., Gegen Sainte-Beuve (wie Anm. 30), 
S. 96–137, hier S. 99.

33	 Ebd., S. 101.
34	 Ebd., S. 107f.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mathias Mayer208

schichte im kleinen‹: mit der Geschichte von zweitrangigen Figuren, mit 
Anekdoten und Sittenbildern aus der Zeit der Revolution und des Er-
sten Kaiserreichs. Solche unauffälligen Figuren ähneln Romanhelden.«35 
Lenôtre hatte seinerseits wieder in Hofmannsthal einen anderen interes-
sierten Leser gefunden.36

Ein »Fall« aus der Hocharistokratie, der der Königin von Neapel am 
nächsten kommen mag, ist die Prinzessin Mathilde (1820-1904), in de-
ren Salon Proust seit 1891 verkehrt hatte.37 Swann stellt sie dem Erzäh-
ler bei einer Begegnung in der Nähe des zoologischen Gartens vor, mit 
dem Kommentar: »Sie wissen ja die Freundin von Flaubert, von Sainte 
Beuve, von Dumas. Stellen Sie sich vor, sie ist die Nichte Napoleons I.! 
Napoleon III. und der Kaiser von Rußland haben um sie geworben. Ist 
das nicht interessant?« (Bd.  II, 153f.) Auch hier also: Eine historische 
Gestalt, die im Dialog mit den Figuren des Romans gezeigt wird und 
ihnen somit, wie es scheinen könnte, einen Anschein von Realität stiften 
könnte? Der Fall liegt doch wohl eher umgekehrt: Gerade angesichts 
der Möglichkeit, historische Gestalten für eine Entfiktionalisierung zu 
nutzen und somit der vermeintlichen »Wirklichkeit« der Daten, der Ge-
schichte zum Einzug in den Roman zu verhelfen, entscheidet sich Proust 
dafür, Elemente der historischen Realität geradezu unscheinbar zu in-
tegrieren, um die eigentliche Substanz der gelebten Wirklichkeit stär-
ker hervorzuheben. Im Fall der Prinzessin Mathilde ist dieses Verfahren 
dadurch erleichtert, dass Prousts Schilderung seiner Besuche in ihrem 
Salon als Chronik im »Figaro« erschien (25. Februar 1903): »Ein histori-
scher Salon. Der Salon ihrer Kaiserlichen Hoheit Prinzessin Mathilde«38, 
dass aber die Übertragung der Gestalt in die Welt des Romans (in »À 
l’ombre des jeunes filles en fleurs«) erst 1919 publiziert wurde (Prinzessin 
Mathilde war 1904 verstorben). Im Fall der sehr viel riskanteren und 
zugleich bewegenderen Szene mit der Königin von Neapel hat Proust zu 
deren Lebzeiten ihre Fiktionalisierung betrieben.

Doch ist dies bei Proust umso erstaunlicher, als er ganz bewusst eine 
Gelegenheit ausschlägt, das realistische Fundament hinter seinem Text 
durchschimmern zu lassen. Man könnte vielmehr zu der Beobachtung 

35	 Tadié, Proust (wie Anm. 5), S. 516.
36	 SW XL Bibliothek. S. 426f.
37	 Vgl. Painter, Proust 1 (wie Anm. 5), S. 156f.
38	 Ebd., S. 477f.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Prousts Königin von Neapel 209

kommen, dass gerade die Irrelevanz des Realistischen/Biografischen/
Historischen für den besonderen Charakter der Figur spricht. Sie wür-
de, eben als Grenzfall, zu einem Paradigma jenes Teils von Prousts Äs-
thetik, der sich, über die Kritik an Sainte-Beuves Methode hinaus, als 
Einspruch und Verweigerung realistischen Erzählens beschreiben ließe. 
Eine der prominentesten Passagen zu diesem Komplex findet sich in 
jener Schlüsselszene des Romans – dem Aufenthalt des Erzählers in der 
Bibliothek des Prinzen von Guermantes im Zentrum der »Wiedergefun-
denen Zeit«. Hier formuliert der Erzähler ein grundlegendes Misstrauen 
gegen die Naivität einer unmittelbar gegebenen und damit widerzuspie-
gelnden Wirklichkeit.

Was wir die Wirklichkeit nennen, ist eine bestimmte Beziehung zwischen 
Empfindungen und Erinnerungen, die uns gleichzeitig umgeben – eine Be-
ziehung, die bei einer einfachen kinematographischen Wiedergabe verloren-
gehen würde, da diese sich um so mehr von der Wahrheit entfernt, je mehr 
sie sich auf sie zu beschränken vorgibt – eine einzigartige Beziehung, die der 
Schriftsteller wiederfinden muß, um für immer in seinem Satz die beiden 
verschiedenen Pole miteinander zu verbinden (Bd. VII, 288f.).

Eine »bloß aufzeichnende Literatur« (Bd. VII, 296) ist ohne Wert, denn 
sie versäumt es gerade, 

jene Wirklichkeit, von der wir so weit entfernt leben, wiederzufinden, wieder 
zu erfassen und uns bekanntzugeben, die Wirklichkeit, von der wir uns [in 
realistischer Literatur] immer mehr entfernen, je mehr die konventionelle 
Kenntnis, die wir an ihre Stelle setzen, an Dichte und Undurchdringlichkeit 
gewinnt, jene Wirklichkeit, deren wahre Kenntnis wir vielleicht bis zu unse-
rem Tode versäumen und die doch ganz einfach unser Leben ist (Bd. VII, 
297).

Sicherlich, hier ist die Rede von dem antirealistischen Schreiben, das das 
»einzig wahre Buch, da es bereits in jedem von uns existiert, nicht im 
landläufigen Sinne erfinden, sondern übersetzen muß« (Bd. VII, 290) – 
und die Königin von Neapel ist als Figur eines solchen Schreibens auf 
einer anderen Ebene angesiedelt. Aber sie dient darin als poetologische 
Ikone der Irrelevanz des Realen und des Realistischen, denn nicht ihre 
»Echtheit«, nicht das kinematografische Abbild, sondern die Verwi-
schung dieses realen Hintergrundes macht sie, von einer Seite, zu einem 
entscheidenden Instrument des Proustschen Schreibens.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mathias Mayer210

Ein weiteres Argument müsste man ebenfalls prüfen, das in die Tiefen 
der Entstehungsgeschichte des Romans zurückreicht, und vielleicht in 
autobiografische Verletzungen des Protagonisten. Wie schon George D. 
Painter im zweiten Band seiner Biografie dargelegt hat, gibt es ein Vor-
bild für die Szene der Solidarität zwischen Charlus und der Königin von 
Neapel in dem wohl 1895 begonnenen Roman »Jean Santeuil«, der aller-
dings Fragment blieb. In dessen »kläglichsten Kapiteln«, wie der Biograf 
vermeint, wird indes nicht ein Dritter, sondern der Protagonist selbst 
von Madame Marmet beleidigt – einer Vorläuferfigur für Madame Ver-
durin – und von der mutigen Geste der Herzogin von Réveillon un-
terstützt.39 Die Genugtuung nach öffentlich erfolgter Demütigung und 
Beleidigung wird bereits hier in der Geste der Unterstützung dargestellt: 
»Mein lieber Jean«, sagt die Herzogin von Réveillon, indem sie sich vom 
Arm des Herzogs von Litauen löst, »Sie sind zur Zeit so leidend und 
brauchen zu Ihrer Stütze gewiß einen stärkeren Arm als den von Ma-
dame Cygnerolles.«40 Bei dieser fiktiven Figur handelt es sich um eine 
Vorläufergestalt der Herzogin von Guermantes,41 wenngleich der reale 
Besitz »Réveillon« Madelaine Lemaire gehörte und daher Proust aus 
verschiedenen Aufenthalten und Spaziergängen gut bekannt war: Aber 
auch hier sollte gar nicht die biografische Fundierung im Mittelpunkt 
des Interesses stehen, sondern die erstaunliche Tatsache, dass Proust 
eine Szene der Solidarität in mehrfacher Weise verschoben oder um-
gekehrt hat: 1. Von der Figur des stark autobiografisch geprägten Jean 
Santeuil zu der des Baron Charlus, »der eigentlichen Zentralfigur der 
Recherche«, wie Adorno meint.42 2. Von einer Romanfigur (Herzogin 
von Réveillon) auf eine historische Gestalt (Königin von Neapel). Diese 
Doppelverschiebung kann grafisch als ein Chiasmus dargestellt werden.

autobiografisch/historisch  fiktiv
Degradierung:
Solidarität:

Jean Santeuil 
Königin von Neapel 

—>
<—

 Charlus
 Herzogin von Réveillon

39	 Ebd., Bd. 2, S. 375, 392.
40	 Marcel Proust, Jean Santeuil. Deutsch von Eva Rechel-Mertens. 2 Bde. Frankfurt a.M. 

1984, Bd. 2, S. 291.
41	 Painter, Proust 2 (wie Anm. 5), S. 122.
42	 Adorno, Kleine Proust-Kommentare (wie Anm. 1), S. 211.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcel Prousts Königin von Neapel 211

Offenbar geht es also um eine Art Osmose zwischen den Ebenen, denn 
indem die Peinlichkeit der Degradierung weggeschoben wird vom auto-
biografisch-real erlebten Moment hin zu einer fiktiven Szene, gewinnt 
die umgekehrt entsprechende Bewegung der Solidarität und Anerken-
nung ihr Gewicht dadurch, dass sie von einer fiktiven Figur auf eine 
historische Gestalt übertragen wird. Dass mit dieser Vertauschung indes 
eine Aufwertung der Szene verknüpft ist, zeigt sich in der höchst erstaun-
lichen, bewegenden Tatsache, dass Proust bei der Szene in der »Gefan-
genen« die seltene Entscheidung getroffen hat, eine nichtfiktive Figur in 
ein fiktives Universum einzuschmuggeln. Indem aus der Herzogin von 
Réveillon die Königin von Neapel wird, gehen die Schutz- und Maskie-
rungsmaßnahmen verloren, die Proust in der Regel bei seinen Roman-
figuren, wie bekannt, sonst walten lässt. Als Königin von Neapel ist die 
Figur sozusagen, zumal in der ausführlichen Darstellung, wie sie in der 
zitierten Passage geboten wird, in historischer Unmittelbarkeit riskiert – 
die hohe Dame der Gesellschaft tritt maskenlos in den Roman ein, aber 
die entfiktionalisierende Benennung des historischen Namens führt statt 
in eine peinliche Entlarvung in eine höchst überzeugende Aufwertung, 
in Respekt und Anerkennung. Deshalb scheint die Randfigur und Aus-
nahmegestalt der Königin von Neapel mehr als nur ein Kuriosum, mehr 
als nur eine Anekdote zu sein: Sie bietet eine geradezu unerfindbare 
Authentizität schlichter Lebenswahrheit, auf die es Proust angekommen 
ist. Auch wenn wir nicht wissen, welche Begegnung zwischen dem Au-
tor und der Königin von Neapel stattgefunden haben mag – jenseits des 
Biografischen vermittelt die Szene der »Gefangenen« einen Schlüssel für 
die Durchlässigkeit von Realität und Fiktion, für die Erkenntnis- und 
Fiktionsproblematik von Prousts Schreiben.

Schließlich wäre noch daran zu denken, inwiefern die Königin von Ne-
apel für Proust etwas von der Dimension angenommen hat, die ihn an 
den Romanen Dostojewskijs so fasziniert hat: Im November 1920 hatte 
er dem Verleger gegenüber davon gesprochen, »Le Côté de Guerman-
tes« sei »auf eine […] mehr Dostojewskij’sche Weise gestaltet«,43 und der 
im September 1921 ins Gespräch gebrachte Essay über Dostojewskij44 
findet sich schließlich als Reflexion des Erzählers am Ende der »Gefange-

43	 Proust, Briefe zum Werk (wie Anm. 2), S. 424.
44	 Vgl. ebd., S. 453.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mathias Mayer212

nen«, wenn der Erzähler Albertines Klavierspiel unterbricht. Anhand des 
»Idioten« und der »Brüder Karamasov« erörtert er die Frauengestalten 
»mit ihrem geheimnisvollen Antlitz, dessen ansprechende Schönheit jäh, 
als habe sie nur die Komödie der Güte aufgeführt, zu furchtbarer Anma-
ßung erstarrt« (Bd. V, 507). Albertine ihrerseits, eine versierte Leserin, 
wie sich zeigt, greift die Argumentation auf, wenn sie beobachtet: »Wir 
sind alle erstaunt, hinterher zu erfahren, daß dieser oder jener heim-
tückische Mensch im Grunde ein ausgezeichneter Charakter ist, oder 
umgekehrt« (Bd. V, 509). Diese Erfahrung einer nicht absehbaren Um-
kehrung kann bei der Königin von Neapel festgestellt werden, wenn auch 
weniger in einer moralischen Perspektive: Sie wird am Abend bei den 
Verdurins als eine Gestalt der Hocharistokratie eingeführt, als Schwester 
der Kaiserin Elisabeth (Bd. V, 328), aber es zeigt sich, dass sie zugleich 
ohne Macht und ohne Dienerschaft ist, wie Charlus zunächst hämisch 
»mit der Absicht ziemlich massiver Ironie« insinuiert: »Bedenken Sie, 
daß die Königin von Neapel zum Zweck der Teilnahme an Ihrem Fest 
aus Neuilly gekommen ist, was sehr viel schwieriger für sie war, als die 
Beiden Sizilien zu verlassen« (Bd. V, 366). Aber eben in der von ihrer 
Entmachtung gezeichneten Schlichtheit wird sie kurz darauf – und das 
wäre ein Umschwung im Sinne Dostojewskijs – eine allen gesellschaftli-
chen Dünkel überstrahlende Größe beweisen, die sich als Güte erweist, 
mit der sie eben nicht nur ihresgleichen (wie Charlus) begegnet, sondern 
auch »Menschen des Bürgertums oder auch des einfachsten Volkes, wel-
che die zu achten wußten, die sie selber liebte, und für sie gute Gefühle 
hegten« (Bd. V, 431).

Indem Proust ihr eine solche Menschlichkeit zuspricht, holt er eine 
Wahrheit des Lebens ans Licht, die nicht auf Standesgrenzen angewie-
sen ist – im Gegensatz zu Madame Verdurin, die freilich in dritter Ehe 
noch selbst zur Prinzessin von Guermantes aufsteigen kann (Bd. VII, 
378) – und die daher in einem bezeichnenden und vielleicht sogar ein-
maligen Licht zwischen Realität und Fiktion zu stehen kommt.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ich habe alles reiflich erwogen« 213

Karl Pestalozzi

»Ich habe alles reiflich erwogen«
Wirklichkeit und Ideal in Karl Kraus’ 
»Die letzten Tage der Menschheit«

Helmut Arntzen zum Gedenken

I

Seiner Gattung nach ist das Monumentaldrama von Karl Kraus »Die 
letzten Tage der Menschheit« unzweifelhaft eine Satire. Einen Zugang 
zum Verständnis kann denn auch Schillers berühmte Satirebestimmung 
eröffnen. Sie steht in seiner Abhandlung »Über naive und sentimenta-
lische Dichtung«, die erstmals 1795/96 in den »Horen« erschien. Darin 
lautet die Definition der Satire als einer sentimentalischen Gattung fol-
gendermaßen:

In der Satire wird die Wirklichkeit als Mangel dem Ideal als der höchsten 
Realität gegenübergestellt. Es ist übrigens gar nicht nötig, daß das letztere 
ausgesprochen werde, wenn der Dichter es nur im Gemüt zu erwecken weiß; 
dies muß er aber schlechterdings, oder er wird gar nicht poetisch wirken. 
Die Wirklichkeit ist also hier ein notwendiges Objekt der Abneigung, aber, 
worauf hier alles ankömmt, diese Abneigung selbst muß wieder notwendig 
aus dem entgegengesetzten Ideale entspringen. […] Die pathetische Satire 
muß also jederzeit aus einem Gemüte fließen, welches von dem Ideal lebhaft 
durchdrungen ist. Nur ein herrschender Trieb nach Übereinstimmung kann 
und darf jenes tiefe Gefühl moralischer Widersprüche und jenen glühenden 
Unwillen gegen moralische Verkehrtheit erzeugen, welche in einem Juvenal, 
Swift, Rousseau, Haller und andern zur Begeisterung wird.1 

Schiller grenzt dieses Satireverständnis von einem banaleren gängigen 
ab, der »strafenden Satire«, da diese lediglich in der karikierenden, d.h. 
einzelne Züge überzeichnenden, Darstellung bekannter Figuren, Situa-
tionen oder Ereignisse im Dienste einer meist moralisierenden Kritik 

1	 Friedrich Schiller, Über naive und sentimentalische Dichtung. In: Ders., Sämtliche 
Werke. 5 Bde. Hg. von Gerhard Fricke und Herbert G. Göpfert. 2. Aufl. München 1962, 
Bd. 5, S. 694–780, hier S. 722f.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karl Pestalozzi214

bestehe. Er hat damit die Satire in den Rang einer fundamentalen lite-
rarischen Gattung bzw. Schreibweise erhoben und wie die »Idylle« der 
»sentimentalischen Dichtung« zugeschlagen.

Dass Karl Kraus Schillers Satirebestimmung zur Kenntnis genommen 
hat, während er an den »Letzten Tagen der Menschheit« arbeitete, belegt 
sein Brief an Sidonie Nádherný vom 6. November 1916, der mit dem 
wichtigen Hinweis schließt: 

Der kleine L[eopold Liegler] hat bei Schiller (über naive und sentimentali-
sche Dichtung) Sätze gefunden, durch welche die Verbindung von Lyrik und 
Glosse förmlich geweiht erscheint.2 

»Lyrik und Glosse« – es wird sich im Weiteren zeigen, dass mit diesem 
Gegensatzpaar das Bauprinzip der »Letzten Tage der Menschheit« ins-
gesamt und vieler einzelner Szenen auf den Punkt gebracht ist. Kraus 
hat kurz danach, in der »Fackel« vom 16. November 1916, die die Satire 
betreffenden Stellen aus Schillers Abhandlung »Über naive und senti-
mentalische Dichtung« abgedruckt, zwar nicht die hier beigezogene 
allgemeine Bestimmung, wohl aber analoge Stellen aus deren näherem 
Umkreis.3 

Um jedoch Schillers Satirebestimmung auf »Die letzten Tage der 
Menschheit« anwenden zu können, muss sie in einer wichtigen Hinsicht 
ergänzt resp. eingeengt werden. Es geht bei Kraus ja nicht um eine Dar-
stellung der Wirklichkeit als Mangel, sondern um die Mangelhaftigkeit, 
die Defizienz der Sprache, genauer: der während des Ersten Weltkriegs in 
Österreich und vor allem in Wien täglich gesprochenen und geschriebe-
nen Sprache in allen ihren Äußerungsformen, besonders denjenigen der 
Presse. Diese als grundsätzlich defizient erfahrene Sprachwelt wird hier 
zum »notwendigen Objekt der Abneigung«, als von Grund auf mangel-
hafte und verderbte, ja schlechte und böse. Das Drama von Karl Kraus 
ist eine umfassende Darstellung der Wiener und nicht nur der Wiener 
Sprache im Ersten Weltkrieg, in fast unendlich vielen Facetten ihrer 

2	 Karl Kraus, Briefe an Sidonie Nádherný von Borutin. Vollständige, neu durchgesehene 
Ausg. Hg. von Heinrich Fischer und Michael Lazarus. München 1977, Bd. l, S. 378.

3	 Es sind dies folgende Stellen (die Seitenzahlen beziehen sich auf die in Anm. 1 genannte 
Schillerausgabe): »Satirisch ist der Dichter […] scherzhafte Satire« (S. 721); »Die pathetische 
Satire […] in ihre Seele gestreut« (S. 723); »Solange Lukian bloß die Ungereimtheit züchtigt« 
(S. 726); »Bei solchen und ähnlichen Anlässen muß sich der hohe Ernst des Gefühls offenba-
ren, der allem Spiele, wenn es poetisch sein soll, zum Grunde liegen muß« (S. 726). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ich habe alles reiflich erwogen« 215

Verwendung; neben der gesprochenen auch der in den Zeitungen und 
Verlautbarungen aller Art geschriebenen Sprache, ja selbst der gedich-
teten der Kriegspoesie. Es bedarf hier keines Nachweises im Einzelnen, 
welche Vielzahl und Vielfalt von öffentlichen, halböffentlichen, privaten 
und mündlichen Quellen erfasst ist. Im Rahmen des Gesamtwerkes von 
Karl Kraus betrachtet, ist in »Die letzten Tage der Menschheit« gewisser-
maßen seine Zeitschrift »Die Fackel« ins Bühnenmäßige übertragen. Für 
viele Szenen daraus haben sich denn auch in der »Fackel« Vorformen 
ausmachen lassen.4 

Wie aber steht es in dem Kolossaldrama von Karl Kraus um das von 
Schiller postulierte »Ideal als der höchsten Realität« im Verhältnis zu 
dem die Wirklichkeit in der Satire als Mangel erscheint, ja erst als Man-
gel erscheinen kann? Gemäß dem Grundkonzept dieses Dramas müsste 
dieses Ideal ja ebenfalls sprachlicher Natur sein. So muss die Frage ein-
geschränkter lauten: Wo stecken Hinweise oder mindestens Andeutun-
gen auf eine solche ideale, nicht verderbte, man könnte auch sagen: ur-
sprüngliche und echte Sprache, an der gemessen die im österreichischen 
und speziell im Wiener Kriegsalltag gesprochene und geschriebene Spra-
che als verderbt und mangelhaft erkennbar resp. erweisbar wird? Es ist 
das freilich ein Thema, für das sich die Kraus-Forschung kaum oder gar 
nicht interessiert. Sie ist fast ausschließlich auf das von Kraus Kritisier-
te in seinen mannigfaltigen Spielarten fokussiert und kaum auf diesen 
Fluchtpunkt seiner Kritik. Soweit ich sehe, stand Helmut Arntzen mit 
seinem, auch nur gelegentlichen, Insistieren auf dieser Frage weitgehend 
allein. Ihm, d.h. seinen mündlichen und schriftlichen Anregungen, bin 
ich denn auch für das Folgende dankbar verpflichtet.5 Die Suche nach 
einer Antwort muss aus den Handlungsszenen des Dramas hinausfüh-
ren; denn deren Sprache und Sprechen erweist sich ja in immer neuen 
Variationen als verdorben, korrupt, defizient. Ins Zentrum des Interesses 
tritt damit der eine der beiden Kommentatoren des Geschehens, der 
Nörgler. Sein Dialog mit dem Optimisten übernimmt, dramaturgisch 
gesehen, die Rolle des die Handlung kommentierenden Chors in der 

4	 Agnes Pistorius hat diese Arbeit geleistet in ihrem detaillierten, überaus hilfreichen 
Kommentar: »kolossal montiert«. Ein Lexikon zu Karl Kraus »Die letzten Tage der Mensch-
heit«. Wien 2011.

5	 Helmut Arntzen, Karl Kraus oder Satire aus Sprache. In: Ders., Literatur im Zeitalter 
der Information. Frankfurt a.M. 1971, S. 203–216.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karl Pestalozzi216

antiken Tragödie. Tatsächlich lässt der Nörgler zu Beginn etwas verlau-
ten, was als Antwort auf die Frage nach einer idealen Sprache aufgefasst 
werden kann. Dem »Optimisten«, der in seiner Kriegsbegeisterung zu 
bedenken gibt, dass »die Schöpfungen unserer Dichter […] etwas von 
dem Feueratem übernommen [haben], mit dem diese große Zeit nun 
einmal über den Alltag hinweggefegt ist«, erwidert er:

Ich habe in diesen Schöpfungen keine Zeile gefunden, von der ich mich nicht 
schon in Friedenszeiten mit einem Gesichtsausdruck abgewandt hätte, der 
mehr auf Brechreiz als auf das Gefühl schließen ließe, an einer Offenbarung 
teilzuhaben. Die einzige würdige Zeile, die ich zu Gesicht bekommen habe, 
steht im Manifest des Kaisers, die ein feinfühliger Stilist zustandegebracht 
haben muß, der sich in ein angenommenes Alterserlebnis versenkt hat. »Ich 
habe alles reiflich erwogen«. Die Zeit, die erst kommen wird, wird ja noch besser 
als die bereits mitgemachte zeigen, daß einer noch reiflicheren Erwägung die 
Abwendung dieses unaussprechlichen Grauens geglückt wäre. Aber so wie 
die Zeile dasteht, isoliert, wirkt sie wie ein Gedicht, und vielleicht erst recht, 
wenn man einen Gedankengang als ihren Hintergrund setzt.6 

In der Zeile aus dem Manifest des Kaisers »Ich habe alles reiflich erwo-
gen« blitzte demnach, dem Nörgler zufolge, das Ideal kurz auf, an dem 
gemessen alles, was sonst in diesem Drama sprachlich verlautbart wird, 
als mangelhaft erscheint. Was aber an dieser »einzig würdigen« Zeile 
berechtigt zu dieser Auffassung? Darüber lassen sich nur Vermutungen 
anstellen. Der Nörgler deutet eine Antwort schon einmal an, wenn er 
sagt: Sie »wirkt […] wie ein Gedicht«. Das erinnert daran, dass Gedichte 
in der Sprachauffassung von Karl Kraus positiv konnotiert sind, sowohl 
die eigenen als auch diejenigen aus der Tradition, vor allem diejenigen 
Goethes. In ihnen erscheint ihm zufolge die Sprache in einer reinen, 
unverdorbenen Gestalt. In seinen satirischen Lesungen brachte Kraus 
deshalb als Gegengewicht immer auch Gedichte zu Gehör. 

Diese Erklärung lässt sich mit Hilfe des folgenden Passus aus dem 
Aufsatz »Heine und die Folgen« (1910) noch verdeutlichen: 

Denn wie eigene Gedanken nicht immer neu sein müssen, so kann, wer ei-
nen neuen Gedanken hat, ihn leicht von einem andern haben. Das bleibt für 
alle paradox, nur für jenen nicht, der von der Präformiertheit der Gedanken 

6	 Karl Kraus, Die letzten Tage der Menschheit. Tragödie in fünf Akten mit Vorspiel und 
Epilog. In: Ders., Schriften. Hg. von Christian Wagenknecht. 15. Aufl. Frankfurt a.M. 2014, 
Bd. 10, S. 221ff. (Hervorh. d. Verf.).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ich habe alles reiflich erwogen« 217

überzeugt ist, und davon, daß der schöpferische Mensch nur ein erwähltes 
Gefäß ist und davon, daß die Gedanken und die Gedichte da waren vor 
den Dichtern und Denkern. […] Der Gedanke ist in der Welt, aber man hat 
ihn nicht. Er ist durch das Prisma stofflichen Erlebens in Sprachelemente 
zerstreut, der Künstler schließt sie zum Gedanken. Der Gedanke ist ein Ge-
fundenes, ein Wiedergefundenes. Und wer ihn sucht, ist ein ehrlicher Finder, 
ihm gehört er, auch wenn ihn vorher schon ein anderer gefunden hatte. 

Und im Anschluss an den Lobpreis der Abschiedsworte »Lebt wohl!« 
von König Thoas in Goethes »Iphigenie in Tauris« ruft Kraus aus: »O 
markverzehrende Wonne der Spracherlebnisse!«7 

Gemäß dieser Auffassung ist der Dichter kein Erfinder, sondern ein 
Finder. Er ist gerade kein Originalgenie, sondern schöpft aus dem ewi-
gen Fundus von Vorgegebenem, wie Kraus sagt: »Präformiertem«. Er 
zitiert immer, auch wo keine wörtlichen Zitate erkennbar sind. Seine 
eigene Leistung besteht darin, das Gefundene neu zusammenzusetzen, 
aber durchaus so, dass dessen Herkunft noch erkennbar oder mindes-
tens erahnbar bleibt. Durch ihn als ihr Medium wird die präformierte, 
absolut gesetzte dichterische Sprache selbst hörbar. Diese Dichtungs- 
resp. Dichterauffassung steht der klassischen Goethes und Schillers ra-
dikal entgegen, wenn man an Schillers kritisches Distichon denkt: »Weil 
ein Vers dir gelingt in einer gebildeten Sprache, / die für dich dichtet und 
denkt, glaubst du schon Dichter zu sein.«8 Im Gegensatz zur goethezeit-
lichen Forderung nach Originalität erneuerte Kraus ein humanistisches 
Dichtungsideal, dessen Emblem die Biene war, die von Blüte zu Blüte 
fliegt und daraus ihren Honig gewinnt. In ihr ist anschaulich gemacht, 
dass sich Dichtung grundsätzlich aus sprachlich Vorgeformtem speist.9 

In der Deklaration des Kaisers käme demnach nicht primär dessen 
persönliche Überzeugung zu Wort, sondern durch ihn hindurch sprä-
che eine uralte sprachliche Weisheit, gewissermaßen ein ›Revival‹. Dazu 
trägt ihre Kürze entscheidend bei. Mit diesem einzigen Satz ragte Karl 
Kraus zufolge etwas Archaisches in die moderne Sprachwirklichkeit hin-

7	 Karl Kraus, Heine und die Folgen. In: Ders., Magie der Sprache. Ein Lesebuch. Hg. von 
Heinrich Fischer. Frankfurt a.M. 1979, S. 169–192, hier S. 184; 192.

8	 Schiller, Dilettant. In: Ders., Sämtliche Werke (wie Anm. 1), Bd. 1, S. 313.
9	 Vgl. Ulrich Stadler/Magnus Wieland, Gesammelte Welten. Von Virtuosen und Zettel-

poeten. Würzburg 2014, bes. Kapitel 3: Bienen als Sinnbilder für verba- und res-Sammler 
(S. 43–58), sowie Jürgen von Stackelberg, Das Bienengleichnis. Ein Beitrag zur Geschichte 
der literarischen »Imitato«. In: Romanische Forschungen 68, 1980, S. 271–293.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karl Pestalozzi218

ein, welche dadurch als ephemer erwiesen wird, wenn auch als nicht 
weniger problematisch. Mit Schillers Satiredefinition gesprochen, müsste 
von dem einen Satz des Kaisers aus alles sonst im Drama Gesprochene als 
mangelhaft erkennbar werden. 

Tatsächlich steht eine Vorform dieser Stelle aus »Die letzten Tage der 
Menschheit« in der »Fackel« vom Dezember 1914, wo es heißt: »Über 
jenem erhabenen Manifest, jenem Gedicht, das die tatenvolle Zeit ein-
geleitet, dem einzigen Gedicht, das sie bis nun hervorgebracht hat«10. 
Für Kraus transzendierte somit dieses kaiserliche Manifest als ein von 
ihm als gelungen erachtetes sprachliches Gebilde die sonst in seinem 
Weltkriegsdrama gesprochene verderbte alltägliche Sprachwirklichkeit. 
Darin würde fassbar und hörbar, was in Schillers Satiredefinition »das 
Ideal« heißt.

Was aber könnte für Kraus bzw. für den Nörgler diese einzige Zeile, 
abgesehen von ihrer Kürze, zu einem Gedicht gemacht haben, was sie 
für unser Ohr ja zunächst nicht ist? Darüber lässt sich vorerst nur mut-
maßen: Ist es etwa die leicht archaische Wortverbindung »reiflich erwo-
gen«? Oder ist es die Assonanz in der ersten Satzhälfte »Ich habe alles«? 
Metrisch gesehen handelt es sich um einen doppelten Adoneus – »Ich 
habe alles / reiflich erwogen« –, dessen Rhythmus von Ferne an Hölder-
lins Gedicht »Hälfte des Lebens« denken lässt. Es gibt auch ein Gedicht 
von Karl Kraus selbst, »Nächtliche Stunde«, dessen Versmaß einen dop-
pelten Adoneus mindestens hörbar umspielt. Dessen dritte und letzte 
Strophe – Wortlaut, Versmaß und Reim der ersten Hälfte der beiden 
vorangegangenen aufnehmend – lautet:

Nächtliche Stunde, die mir vergeht,
da ich’s ersinne, bedenke und wende, 
und dieses Leben geht schon zu Ende
Draußen ein Vogel sagt: es ist Tod.11 

10	 F 404, S. 3 (Dezember 1914). Ich zitiere hier und im Folgenden aus Kraus’ Zeitschrift 
»Die Fackel« (Wien 1899–1936, Nr. 1–917/22) unter Angabe der ersten Heftnummer und der 
Seitenzahl; vgl. hierzu auch Pistorius, »kolossal montiert« (wie Anm. 4), S. 221.

11	 Karl Kraus, Nächtliche Stunde. In: Ders., Magie der Sprache (wie Anm. 7), S. 343.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ich habe alles reiflich erwogen« 219

Dass der Satz des Kaisers »Ich habe alles / reiflich erwogen« demselben 
Rhythmus folgt, könnte für Karl Kraus seine dichterische Qualität aus-
gemacht haben.

Das Gedicht »Nächtliche Stunde« von Kraus ist, metrisch und rhyth-
misch betrachtet, seinerseits ein Echo, und zwar auf Goethes »Gesang 
der Geister über den Wassern«. Aus dem Anklang an dessen Schluss, so 
darf man vermuten, wuchs dem Satz aus dem Manifest des Kaisers letzt-
lich die Poetizität, die dichterische Kraft zu, die Kraus daraus vernahm: 

Wind ist der Welle
Lieblicher Buhler; 
Wind mischt von Grund aus
Schäumende Wogen. 

Seele des Menschen,
Wie gleichst du dem Wasser!
Schicksal des Menschen, 
wie gleichst du dem Wind!12 

So wäre es denn letztlich dieser Goetheanklang gewesen, der für die 
Ohren von Karl Kraus den einen Satz aus der Proklamation des Kaisers 
zu einem Gedicht gemacht hätte? Helmut Arntzen liefert indirekt eine 
Bestätigung dieser Vermutung, wenn er, wiewohl in der Absicht, Kraus 
zu kritisieren, schreibt: 

Dem Übel aber, das Satire darstellt, wird das Heil der Dichtung konfrontiert, 
denn in ihr ist Sprache, die in aller historischen Veränderung gleiche Spra-
che, am reinsten gestaltet […]. Seine Dichtungsreflexion ist reine Sprachrefle-
xion. […] Seine Interpretation orientiert sich allein an Vers und Satz. […] Er 
wollte aus einer Zeile den Unwert eines Gedichts erschließen.13

(Und, möchte man ergänzen, wie im vorliegenden Fall, auch dessen 
Wert!) »Aus einer Zeile«: So konnte Karl Kraus denn diese einzige Zeile 
aus der kaiserlichen Proklamation, letztlich wohl dank ihrem Goethean-
klang, ein Gedicht nennen und zum Maß erheben, von dem aus alles 

12	 Johann Wolfgang Goethe, Gesang der Geister über den Wassern. In: Ders., Gedichte 
1756–1799. Hg. von Karl Eibl. Frankfurt a.M. 1987, S. 319.

13	 Arntzen, Karl Kraus (wie Anm. 5), S. 210.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karl Pestalozzi220

sonst in seinem Kolossaldrama Gesprochene und Geschriebene als man-
gelhaft erscheinen soll.

Vielleicht gab es für dieses Verständnis der Proklamation des Kaisers14 
als Gedicht ein weiteres, gewissermaßen institutionelles Argument: Im 
Original sind die Pronomina der ersten Person Singular (Mir, Meiner, 
Meines, Ich) durchwegs groß geschrieben. Mit diesen Maiuskeln ist an-
gedeutet, dass der Kaiser nicht im Namen seiner individuellen Person 
spricht, sondern kraft seines von Gott verliehenen Amtes entsprechend 
deren prägnanter Bestimmung durch Rudolf von Habsburg in Franz 
Grillparzers »König Ottokars Glück und Ende«, die dieses Amtsver-
ständnis auf den Punkt bringt: »Was sterblich war, ich hab es ausgezo-
gen, / Und bin der Kaiser nur, der niemals stirbt« (3. Akt, V. 2536).

Das trifft genau auf den Franz Joseph der Kriegserklärung zu. Nicht als 
private Person erließ er diese Proklamation, sondern kraft seines Amtes 
und als Individuum seufzend unter dessen Last. Aus ihm und durch ihn 
spräche somit ein Sprachgeist, der älter und mächtiger ist als er selbst.

Daneben, ja hauptsächlich wird Franz Joseph in »Die letzten Tage der 
Menschheit« immer wieder als Mensch und zumal als hilfloser Greis 
schonungslos karikiert. Das geschieht vor allem in den Szenen, in denen 
er zusammen mit Wilhelm II., dem deutschen Kaiser, auftritt.

Karl Kraus hat später, in der »Fackel« vom August 1920, in einem 
Gedicht mit dem Titel »Franz Joseph«, den Kaiser in dieser Spannung 
zwischen Mensch und Amt gezeichnet:

Wie war er? War er dumm? War er gescheit?
Wie fühlt er? Hat es wirklich ihn gefreut?
War er ein Körper? War er nur ein Kleid?
War eine Seele in dem Staatsgewand?
Formte das Land ihn? Formte er das Land?

Und zum Schluss: 

Hatt er eine Spur
Von Tod und Liebe und vom Menschenleid?

14	 Deren Schluss ist abgedruckt bei Pistorius, »kolossal montiert« (wie Anm. 4), S. 221.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ich habe alles reiflich erwogen« 221

Nie prägte mächtiger in ihre Zeit
Jemals ihr Bild die Unpersönlichkeit.15 

Die Spannung zwischen Mensch und Amt ist hier dichterisch so gestal-
tet, dass die im Alltagston gehaltenen, offenen Fragen, wie es wohl im 
Innern des Kaisers ausgesehen habe, im Sprachgewand feierlicher Terzi-
nen daherkommen, wie sie Dante in der »Divina commedia« verwendet 
hat. Über der ständigen Variation dieses Gegensatzes bleiben die auf-
geworfenen Fragen unbeantwortet, und das genau ist die Antwort des 
Gedichts.16

Die Vermutung, dass in dem einen Satz aus der Proklamation des Kai-
sers »Ich habe alles reiflich erwogen«, verstanden als Gedicht, das sprach-
liche Ideal aufblitze resp. aufblitzen solle, an dem gemessen alles sonst 
Gesprochene als Mangel erscheint, wird im Drama »Die letzten Tage der 
Menschheit« paradoxerweise dadurch bestätigt, wie es eingeführt wird. 

Der Nörgler weist den Optimisten auf ein Plakat mit dem Manifest des 
Kaisers hin: 

Schauen Sie, hier –, von dieser Säule können Sie`s noch auf sich wirken 
lassen. Der Optimist: Wo? Der Nörgler: – Ach schade, gerade der Teil des 
Manifests, wo die Zeile steht, ist vom Gesicht des Wolfs im Gersthof […] 
verdeckt. Sehn sie, das ist der wahre Tyrtäus dieses Krieges! Und nun erst 
ist`s ein Gedicht.17 

Das im Satz der Proklamation des Kaisers aufblitzende, wie immer be-
gründete sprachliche Ideal, eben das einzeilige Gedicht, an dem gemes-
sen alles sonst im Drama Verlautbarte als defizient erscheinen soll, kann 
selbst sozusagen nur »im Verschwinden Bestand« haben. Nur aufzublit-

15	 F 551, S. 18 (August 1920).
16	 Die von Grillparzer so prägnant formulierte Unterscheidung von Mensch und Amt hat 

übrigens ihre genaue Entsprechung in derjenigen von empirischem und lyrischem Ich, die 
Margarete Susman propagiert hatte, in ihrem Buch »Das Wesen der modernen deutschen 
Lyrik« (Stuttgart 1910). Sie könnte auch hinter Karl Kraus Bestimmung von Franz Josephs 
Kriegsproklamation als »Gedicht« stehen; und zwar in der Weise, dass er es nicht als von dem 
Greis, der Kaiser sein musste, gesprochen auffasste, sondern von einer, mindestens in den 
Augen von Karl Kraus, überindividuellen, dichterischen Instanz. Dass er selbst mit seinen 
kleinen sprachlichen Veränderungen am Text der kaiserlichen Proklamation den Anspruch 
erhob, Anteil an dieser Instanz zu haben, ließ er unerwähnt. 

17	 Kraus, Die letzten Tage der Menschheit (wie Anm. 6), S. 222 – Tyrtaios war ein Kriegs-
lyriker im 7.  Jahrhundert v. Chr., der die Spartaner zum Siegen begeisterte. »Der Wolf im 
Gersthof« war ein bekanntes Weinrestaurant, s. hierzu Pistorius, »kolossal montiert« (wie 
Anm. 4), S. 542.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karl Pestalozzi222

zen und sogleich verdeckt und damit unleserlich zu werden, kann seine 
ihm gemäße Erscheinungsform sein, soll es dem allenthalben herrschen-
den Sprachverfall entgehen. »Das ist der wahre Tyrtäus dieses Krieges!« 
Auf diese Stelle angewandt, könnte das heißen: Nur in solch kurzem 
Aufblitzen und Verschwinden dieses einen Satzes aus der als Gedicht 
aufgefassten Proklamation des Kaisers kann sich sprachlich Wahres in 
dieser total deformierten und korrupten Sprachwelt des Krieges offenba-
ren, ohne alsbald seinerseits deren Lügenhaftigkeit zu verfallen.

Dasselbe Motiv begegnet dem Leser übrigens schon in einer Vorstufe, 
in dem Text von Kraus »In dieser großen Zeit«, gesprochen am 19. No-
vember 1914:

Über jenem erhabenen Anschlag, jenem Gedicht, das die tatenvolle Zeit ein-
geleitet, dem einzigen Gedicht, das sie bis nun hervorgebracht hat, über dem 
menschlichsten Anschlag, den die Straße unserm Auge widerfahren lassen 
konnte, hängt der Kopf eines Varietékomikers, überlebensgroß.18 

Auch hier erfolgt das dem Ideal notwendige Verschwinden des Satzes 
des Kaisers durch sofortiges Überdecktwerden, diesmal vom Plakat ei-
nes Varietékomikers. 

Wenig später, gegen Ende des ersten Aktes, deutet der Nörgler den 
Vorgang ausführlicher, ja in fast biblischem Ton: 

Aber ich sage: Über ein Jahr wird der Wolf in Gersthof, der keine Sing-
spielhalle, sondern ein Symbol ist, den Anforderungen der großen Zeit ent-
sprechend noch größer geworden sein und wird an allen Straßenecken alles 
verdecken, die Zeile »Ich habe alles reiflich erwogen« und alles andere, was 
sonst neben und unter ihm noch Platz hatte, und er wird die wahre Perspek-
tive eines falschen Lebens herstellen. Und aber über ein Jahr werden, wenn 
draußen eine Million Menschen begraben ist, die Hinterbliebenen dem Wolf 
im Gersthof ins Auge schauen, und in diesem Antlitz wird ein blutiger Blick 
sein wie ein Riss der Welt, darin man lesen wird, daß die Zeit schwer ist und 
heute großes Doppelkonzert!19 

Hier wird der zuvor nur beobachtete Befund, dass das Plakat des Lokals 
»Der Wolf in Gerstorf« den großen, »richtigen« Satz aus dem Manifest 
des Kaisers verdeckt, gewissermaßen verschluckt und zum Verschwin-
den bringt, mit dem Wörtlichnehmen des Namens »Wolf«, gedeutet als 

18	 F 404, S. 1–19 (Juli 1914). 
19	 Kraus, Die letzten Tage der Menschheit (wie Anm. 6), S. 223.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ich habe alles reiflich erwogen« 223

dessen Ersetzung durch die »wahre Perspektive eines falschen Lebens«, 
nämlich des Krieges und seiner schrecklichen Begleitumstände. Nur 
noch höchst indirekt, aber immerhin, wird damit dem kurz aufblitzen-
den Satz aus dem kaiserlichen Manifest »Ich habe alles reiflich erwogen« 
ein Rest an Wahrheitsgehalt, an »richtigem Leben«, zugebilligt. Zugleich 
wird aber daran expliziert, gewissermaßen Adorno vorwegnehmend, 
dass es kein richtiges Sprechen im falschen geben könne, vielmehr die 
aufblitzende Wahrheit im Satz aus dem kaiserlichen Manifest notwen-
digerweise sogleich von Äußerungen der blutigen Realität des Krieges, 
speziell der Kriegspropaganda, überdeckt werde, ja überdeckt werden 
müsse. 

Wo der Nörgler dann im weiteren Verlauf des Dramas auf den Satz 
»Ich habe alles reiflich erwogen« zurückkommt, destruiert er ihn selbst 
und denjenigen, der ihn zu verantworten hatte, schonungslos und un-
missverständlich: Er nennt Franz Joseph nun, nach dessen Tod,

jenen Greis […] der das alles reiflich erwogen und mit einem Federstrich 
herbeigeführt hat. […] Denn dieses blutgemütliche Etwas, dem nichts erspart 
blieb und das eben darum der Welt nichts ersparen wollte, justament, sollen 
s’ sich giften – beschloß eines Tages den Tod der Welt.20 

Und kurz darauf wird der in Frage stehende Satz »Ich habe alles reiflich 
erwogen« endgültig destruiert, mit dem Hinweis: 

daß ein paar phantasiearme Schurken ihn jenes Manifest unterschreiben las-
sen konnten, das mit vollendeter Stilkunst ein blutiges Alterserlebnis einem 
friedliebenden Greis zuschiebt, der sich nicht zu helfen weiß.21 Der, den man 
drangekriegt hat, hat alles reiflich erwogen. Es ist halt ein echt österreichi-
sches Pech, daß das Ungeheuer, das diese Katastrophe herbeiführen sollte, 
die Züge eines guten alten Herrn trägt. Er hat alles reiflich erwogen, aber er 
kann nichts dafür, und das eben ist die letzte grausige Tragödie, die ihm nicht 
erspart geblieben ist.22 

Nur noch die banale Qualifikation als »vollendete Stilkunst« ist hier vom 
sprachlichen »Ideal als der höchsten Realität« übriggeblieben. Und die 
Wendung »reiflich erwogen«, der beim ersten Auftauchen noch dichte-

20	 Ebd., S. 499.
21	 Letzteres ist ein Zitat aus einem anonymen Gedicht »Die Leipziger Wassernot«: »Auf 

dem Dache sitzt ein Greis / Der sich nicht zu helfen weiß«.
22	 Kraus, Die letzten Tage der Menschheit (wie Anm. 6), S. 502.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karl Pestalozzi224

rischer Rang zugebilligt wurde, wird nun einerseits auf das Konto von 
Franz Josephs Senilität gesetzt, andererseits ihm weggenommen, zur Ma-
nipulation fantasiearmer Schurken erklärt und damit doppelt desavou-
iert. 

Mindestens entsteht dieser Eindruck, wenn man diese Stelle isoliert be-
trachtet. Im Zusammenhang jedoch mit den vorangegangenen Zitierun-
gen des Ausspruchs wird hier jene Destruktion des Kaiserwortes weiter 
und zu Ende geführt, die der Wendung »Ich habe alles reiflich erwogen« 
gerade ihre ideale Präformiertheit, ihr Dichterisches, sichern soll. 

Doch fast am Schluss des Dramas kehrt der Leit-Satz »Ich habe alles 
reiflich erwogen« nochmals wieder. Nun aber ist es der Nörgler, der ihn 
sich zu eigen macht, am Ende seines seitenlangen, eingeführten Mono-
logs, der endet: 

Dieses ist der Weltkrieg. Dies ist mein Manifest. Ich habe alles reiflich erwogen. 
Ich habe die Tragödie, die in die Szenen der zerfallenden Menschheit zerfällt, 
auf mich genommen, damit sie der Geist höre, der sich der Opfer erbarmt, 
und hätte er selbst für alle Zukunft der Verbindung mit einem Menschenohr 
entsagt. Er empfange den Grundton dieser Zeit, das Echo meines blutigen 
Wahnsinns, durch den ich mitschuldig bin an diesen Geräuschen. Er lasse es 
als Erlösung gelten!23 

Hier mutiert das Ich, das spricht, zu einem Pendant des Kaisers und 
schließlich auch zu demjenigen von Karl Kraus. 

Wie der Satz »Ich habe alles reiflich erwogen« bei seinem ersten Laut-
werden aus dem Mund des vom Schicksal überforderten Kaisers zur Le-
gitimation seines Entschlusses, dessen Folgen unabsehbar waren, dient, 
vor seinen Untertanen und der Welt, legitimiert sich nun der Nörgler – 
und durch ihn Karl Kraus selbst – gegen Ende des Dramas damit vor ei-
ner nur noch vage als »Geist« bezeichneten transzendenten Instanz. Aus 
dem schicksalhaften Satz ist damit eine Formel geworden, die nur noch 
höchst vage auf den positiven Fluchtpunkt der satirischen Darstellung 
im Sinne von Schillers Satiredefinition verweist.

Aber siehe da, die Transzendenz antwortet darauf. »Eine Stimme von 
oben« kündigt das Weltende an:

23	 Ebd., S. 681.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ich habe alles reiflich erwogen« 225

eine stimme von oben:
Zu eurem unendlichen Schädelspalten
Haben wir bis zum Endsieg durchgehalten. 
Nun aber wißt, in den vorigen Wochen
Hat der Mars die Beziehungen abgebrochen. 
Wir haben alles reiflich erwogen
Und sind in die Defensive gezogen. 
Wir sind denn entschlossen, euern Planeten
Mit sämtlichen Fronten auszujäten.24 

Dass die namenlos gewordene Transzendenz nochmals den Satz des Kai-
sers zitiert, deutet zum einen wohl auf dessen unverwüstliche Zeitentho-
benheit und dient ein letztes Mal als Legitimationsformel. Zugleich wird 
nun eindeutig das zerstörerische Sie manifest, das ihm von seinem ersten 
Lautwerden an innewohnte. War das Ideal, das für Schiller in der Satire 
indirekt zur Darstellung kommt resp. erahnbar wird, selbstverständlich 
ein positives, so hat es sich hier nun radikal ins Destruktive verwan-
delt. Und die »Stimme von oben« kündigt nicht mehr wie am Ende von 
»Faust I« Rettung an, sondern die finale Katastrophe. »Wir haben alles 
reiflich erwogen« ist zur Ankündigung des Weltunterganges geworden. 
Das ist die inhaltliche Seite dieses letzten Zitats.

Indem aber der Satz »Wir haben alles reiflich erwogen« das ganze Dra-
ma hindurch vielfach, wie ein Refrain, wiederkehrt, wird er zu einem 
die Struktur des Ganzen tragenden Moment, ja zum Leitmotiv und be-
kommt damit zugleich eine alles, was sonst zur Sprache kommt, trans
zendierende, positive Funktion. »Die einzig würdige Zeile wirkt wie ein 
Gedicht«, kommentiert der Nörgler denn auch die erste Zitation. Im Ge-
dicht gelangt für Kraus die Sprache in ihr wahres Wesen. Dieses beruht 
nicht auf irgendeinem Inhalt, sondern im Gedicht als Gestalt.

II

Merkwürdigerweise entspricht nun aber der Satz »Ich habe alles reif-
lich erwogen« nicht genau dem Wortlaut der Proklamation »An meine 

24	 Ebd., S. 766 (Hervorh. d. Verf.).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karl Pestalozzi226

Völker« vom 28. Juli 1914, mit der Franz Joseph die Kriegserklärung an 
Serbien offiziell mitteilte. Deren Schlussteil lautete im Original: 

In dieser ernsten Stunde bin ich Mir der ganzen Tragweite Meines Entschlus-
ses und Meiner Verantwortung vor dem Allmächtigen voll bewusst. Ich habe 
alles geprüft und erwogen. Mit ruhigem Gewissen betrete ich den Weg, den 
die Pflicht Mir weist.25 

Man muss annehmen, dass Karl Kraus selbst es war, der den originalen 
Satz des Kaisers umformuliert hat. Wenn dem so ist, werden manche 
zunächst kryptischen Hinweise verständlich, die in »Die letzten Tage der 
Menschheit« in der Umgebung des Zitats aus dem Manifest eingestreut 
sind und dessen Formulierung anonymen Autoren zuweisen. So heißt 
es etwa: 

Die einzige würdige Zeile, die ich zu Gesicht bekommen habe, steht im Ma-
nifest des Kaisers, die ein feinfühliger Stilist zustandgebracht haben muß, der 
sich in ein angenommenes Alterserlebnis versenkt hat. »Ich habe alles reiflich 
erwogen«. Die Zeit, die erst kommen wird, wird ja noch besser als die bereits 
mitgemachte zeigen, daß einer noch reiflicheren Erwägung die Abwendung 
dieses unaussprechlichen Grauens geglückt wäre, und vielleicht erst recht, 
wenn man einen Gedankengang als ihren Hintergrund setzt.26 

In einem späteren Hinweis, nach dem Krieg, in »Nachruf«, wird Karl 
Kraus noch deutlicher:

Mit einem Satz, der wahrhaftig die volle Bürde der Altersweisheit trägt und 
die ganze Würde des Schwergeprüften – kürzer als jeder Satz, der zur Brand-
markung des Ungeheuers dient –, mit einem Satz, dessen angemaßte Tiefe 
nur darum echt war, weil der Verfasser ein anderer war, ein Stilkünstler aus 
dem Ministerium, der glaubte und darum erlebte (der an die Fackel und 
dennoch an Österreich glaubte), mit einem Satz, dessen ausgesparte Fülle 
den Schwall aller Kriegslyrik aufwog: mit einem »Ich habe alles reiflich er-
wogen« springt die Vergangenheit, die sich nicht zu helfen weiß, der Welt an 
die Gurgel.27 

Soll man das so verstehen, dass sich Karl Kraus mit diesen kryptischen 
Erläuterungen, wenn auch leicht verhüllt, zu seinem eigenen Anteil an 
der Autorschaft des Satzes bekennen wollte? 

25	 Zit. nach Pistorius, »kolossal montiert« (wie Anm. 4), S. 221.
26	 Kraus, Die letzten Tage der Menschheit (wie Anm. 6), S. 221f.
27	 F 622–631, S. 88.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ich habe alles reiflich erwogen« 227

Worin aber könnte dieser Anteil bestehen? Aus dem originalen Satz 
des Kaisers »Ich habe alles geprüft und erwogen« machte Kraus durchge-
hend: »Ich habe alles reiflich erwogen.« So wäre es das Adverb »reiflich«, 
das der kaiserlichen Erklärung eine leicht poetische Patina verleiht, die 
es Kraus erlaubte, sie in die Nähe eines Gedichts zu rücken? Er könnte 
dabei Schillers Brief an Goethe vom 3. Juli 1796 zum »Wilhelm Meister« 
im Ohr gehabt haben, der beginnt: »Ich habe nun Wilhelms Betragen 
bei dem Verlust seiner Therese im ganzen Zusammenhange reiflich er-
wogen und nehme alle meine vorigen Bedenklichkeiten zurück.«28 Die 
Wendung wäre damit klassisch geadelt. – Doch auch in der älteren 
k.u.k. Amtssprache scheint die Wendung »reiflich erwogen« gängig ge-
wesen zu sein. Bei einer Internetrecherche fand sich ein Beitrag aus den 
»Mitteilungen der k.k. Mährisch-Schlesischen Gesellschaft zur Beförde-
rung des Ackerbaus, der Natur- und Landeskunde in Brünn« (Nr. 29, 
Juli 1835), worin sie auf einer einzigen Seite gleich dreimal vorkommt: 
»so muß solches mit Hinsicht auf die sorgfältig gesammelten und reif-
lich erwogenen Umstände«; »Alle Umstände sorgfältig zu sammeln und 
reiflich zu erwägen«; »alle Umstände sorgfältig gesammelt und reiflich 
erwogen«. Auch in anderen österreichischen Kameraldokumenten des 
früheren 19.  Jahrhunderts lässt sich die Wendung nachweisen. Deren 
Echoraum ist offenbar nicht nur die deutsche Klassik, sondern auch eine 
altmodische Amtssprache.

Karl Kraus selbst wäre es also gewesen, der die prosaische Deklaration 
des Kaisers für seinen Zweck poetisiert und archaisiert hätte. Erst so 
konnte sie das Doppelgesicht erhalten, das es ihm möglich machte, sie 
in der dargelegten Weise zu verwenden: zugleich als amtliche und als 
poetische Verlautbarung, die der Handlungsebene des Dramas angehört 
und sie zugleich übersteigt im Hinblick auf das nach Schiller zur Satire 
gehörende Ideal. Karl Kraus verstand darunter eine ideale Sprache vor 
allen einzelnen Sprechäußerungen, auf der letztlich die Welt beruht und 
in der in irgendeiner Weise die Sprache der deutschen Klassiker an- bzw. 
nachklang. Unumwunden gesagt: Die dem Satz zugesprochene Positi-
vität hätte demnach in der klassisch gebildeten Autorschaft von Kraus 
ihren letzten Grund.

28	 Hans Gerhard Gräf/Albert Leitzmann (Hg.), Der Briefwechsel zwischen Schiller und 
Goethe. 3 Bde. Leipzig 1955, Bd. l, S. 180.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karl Pestalozzi228

III

Gegen Ende des Monsterdramas beginnt der, wie gezeigt, nur zum Teil 
der tatsächlichen Deklaration des Kaisers entsprechende, dennoch ihr 
zugeschriebene Satz zu wandern. Zunächst in den Schlussmonolog des 
Nörglers, der gegen Ende sagt: »Dieses ist der Weltkrieg. Dies ist mein 
Manifest.« Und dann gesperrt: 

Ich habe alles reifl ich erwogen. Ich habe die Tragödie, die in die Szenen 
der zerfallenden Menschheit zerfällt, auf mich genommen, damit der Geist 
höre, der sich der Opfer erbarmt, und hätte er selbst für alle Zukunft der 
Verbindung mit einem Menschenohr entsagt. Er empfange den Grundton 
dieser Zeit, das Echo meines blutigen Wahnsinns, durch den ich mitschuldig 
bin an diesen Geräuschen. Er lasse es als Erlösung gelten!29 

Damit gewinnt der Leitsatz seinen vollen Ernst zurück. Alle Kritik daran 
ist verschwunden. Vielmehr bekommt er die Funktion, das vom Nörgler 
in seinem Umkreis Niedergeschriebene sprachlich als ernst und echt zu 
beglaubigen. Angesprochen ist damit ein Wesen über den Zeiten, das 
»der Geist« genannt und mit einem anonymen Göttlichen, aber auch 
mit christlichen Vorstellungen assoziiert wird. Der sprachliche Hochton 
dominiert dabei über den vage bleibenden Inhalt. 

Fast ganz zum Schluss des Dramas antwortet dieses »Wesen«, wie ange-
führt, als »Stimme von oben«, die sich als die des Mars, des Kriegsgottes, 
erweist und das beginnende Weltende ankündigt. Damit erweist sich der 
Leitsatz »Ich habe alles reiflich erwogen« als sprachliches Gebilde, das 
alles von ihm Bezeichnete überdauert, sich dabei als stehende Wendung 
in immer neue Zusammenhänge einlassen, sich gewissermaßen immer 
neu inkarnieren kann. Er verweist somit über die im Drama dargestellte 
Katastrophe hinaus auf ein Ewiges und Transzendentes, das zwar nicht 
mehr göttlicher Natur ist, sondern einzig, aber immerhin die wenn nicht 
dichterische, so doch gehobene, d.h. über die banale Alltäglichkeit hin-
aus gehobene, Sprache. Darin blitzt, in welchem Zusammenhang auch 
immer, jeweils im Sinne Schillers ein Ideal auf, an dem gemessen die 
sonst im Drama gesprochene und zitierte Sprache und das von ihr Be-
zeichnete als Mangel erscheint.

29	 Kraus, Die letzten Tage der Menschheit (wie Anm. 6), S. 681 (Hervorh. im Orig.).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ich habe alles reiflich erwogen« 229

IV

Karl Kraus sah sich viel später veranlasst, nochmals auf den Satz des 
Kaisers »Ich habe alles reiflich erwogen« und dessen Beurteilung zurück-
zukommen. Anlass war ein Artikel des Journalisten Paul Stefan in einer 
nicht ausdrücklich namentlich genannten Züricher Zeitung, in dem die-
ser offenbar behauptet hatte, Kraus habe zunächst das Manifest des Kai-
sers als das größte Gedicht gefeiert, das der Krieg hervorgebracht habe, 
und sei erst nachher zum Pazifisten geworden, der »Die letzten Tage der 
Menschheit« geschrieben habe. Kraus replizierte: 

Es ist also ganz richtig, daß ich 1914–1919 der Ansicht war, dieses Manifest 
sei das stärkste, das einzige, das wahre Kriegsgedicht, und ich muß geste-
hen, daß ich dieser Ansicht auch heute noch bin. Ich hielt und halte dieses 
Manifest, diese eine isolierte Zeile – so groß wie das Unglück, welches sie 
beschloß –, diese Katastrophe von fünf Worten, diese vortönende Stimme 
vom Mars, für stärker als […].30

Darauf folgt eine Auflistung aufhetzender Kriegsgedichte, die im Gegen-
satz dazu stünden und abgewertet werden. Dann fährt Kraus fort: 

Nun ist es aber doch eigentlich ganz ausgeschlossen, daß es unter den le-
senden Menschen und gar unter jenen, die Schriftsteller sind, einen Kre-
tin gegeben haben kann, dem, wenn er selbst im November 1914 das Lob 
dieses Kriegsgedichtes für ein Lob dessen, der es signiert hat, und für ein 
Lob des Krieges gehalten hätte, nicht der himmelschreiende Widerspruch 
zu dem ganzen sonstigen Inhalt ebendesselben Aufsatzes, der den stärksten 
Abscheu gegen den Krieg bekundet, aufgefallen wäre. Nein, einen solchen 
Kretin kann es nicht gegeben haben, denn selbst er hätte mich ja für einen 
Tollhäusler halten müssen, der eine Absage an den Krieg mit einem Hymnus 
auf das Kriegsmanifest einleitet – vorausgesetzt, daß er nicht auch enthüllen 
wollte, ich hätte darin jene Zeit »die große Zeit« genannt. Natürlich weiß 
auch der Stefan, was da gesagt war und daß ich nur die Konsequenz des 
tiefsten Kriegshasses, dessen Ausdruck die Fackel von Kriegsbeginn war, 
einhalte, diese beispiellos ununterbrochene Reihe in Schrift und Rede began-

30	 F 622–631 (Juni 1923). Der Kritiker und Musikschriftsteller Paul Stefan war viele Jahre 
Korrespondent der »Neuen Zürcher Zeitung«, worauf Karl Kraus in diesem »Fackel«-Text ver-
weist. In den Registerbänden des »NZZ«-Archivs konnte der Stefan-Artikel nicht gefunden 
werden. Nach Auskunft des Archivs vom 12. Juli 2017 sind die Register nicht zuverlässig. Der 
Artikel von Karl Kraus macht aber eine Veröffentlichung des Paul-Stefan-Textes in der »NZZ« 
zumindest höchstwahrscheinlich (Anmerk. der Hg.). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karl Pestalozzi230

gener wie durch ein Wunder ermöglichter Delikte gegen Kriegsgewalt und 
Majestät fortsetze, wenn ich die Worte: »Ich habe alles reiflich erwogen« noch 
heute und immer das einzige wahre Kriegsgedicht jener großen Zeit nenne, 
und daß diese Meinung in Marsferne von der Propaganda des Kriegsarchivs 
wirkt […].31 

Damit hat Kraus seine Auffassung des strittigen Manifests des Kaisers 
einmal mehr bekräftigt, aber eigentlich noch immer, ohne nachvoll-
ziehbar zu begründen, was genau ihn an diesen fünf Worten zu seiner 
Auffassung, sie seien ein Gedicht, geführt, ja berechtigt hatte. Könnte 
es sein, dass Kraus’ Verständnis dieser fünf Worte, oder besser gesagt: 
seine Betroffenheit durch sie, in Tiefen seines Wesens wurzelte, zu der 
seine argumentierende Rationalität keinen Zutritt fand, weshalb er auch 
nicht in der Lage war, sie für andere nachvollziehbar zu begründen? 
Wenn dem aber so ist, müsste auch sein Interpret die Waffen strecken.

V

Dramaturgisch gesprochen, handelt es sich bei dem Satz »Ich habe al-
les reiflich erwogen« um ein Leitmotiv im Sinne Richard Wagners,32 
das durch seine Wiederkehr die Massen des in »Die letzten Tage der 
Menschheit« aufgenommenen Stoffes aus der zeitgenössischen Kriegs-
realität gliedern hilft. Die Abstände zwischen den Zitierungen sind frei-
lich zu groß und zu ungleich, als dass dieser Satz wirklich die Wirkung 
eines Refrains haben könnte. Immerhin schafft er zwischen den einzel-
nen Äußerungen des Nörglers in seinen Dialogen mit dem Optimisten 
eine Verbindung. 

Dass der in Frage stehende Satz als Leitmotiv eingesetzt ist, hat jedoch 
zur Folge, dass seine Wiederkehr wichtiger wird als seine jeweils variie-
rende Bedeutung resp. Kommentierung. Oder anders gesagt: Es erhebt 
seine sprach-musikalische Funktion über seinen Gehalt, wenn auch die-
ser darüber nicht völlig bagatellisiert wird. Der Satz »Ich habe alles reif-
lich erwogen« wird gewissermaßen zu einem strukturierenden Refrain. 
Man könnte auch an Homers wiederkehrende Verszeilen als Vorbild 

31	 Ebd.
32	 Der Ausdruck »Leitmotiv« selbst stammt nicht von Wagner; wer genau ihn geprägt hat, 

ist nicht bekannt. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ich habe alles reiflich erwogen« 231

denken. Doch wie die Freude an deren Wiederkehr und Formelhaftig-
keit auf Kosten des Ernstnehmens ihres Inhaltes geht, so verliert auch 
der Satz »Ich habe alles reiflich erwogen« von Mal zu Mal das inhaltliche 
Gewicht, das Kraus ihm offenbar zugedacht hatte. Er wird zum struktu-
rierenden Ornament, zu einem Refrain.

Muss man zum Schluss kommen, gerade das Ernstnehmen dieses Leit-
satzes, wie es hier versucht wurde, lasse Lücken und Mängel im Konzept 
des Monsterdramas von Karl Kraus erkennen?

VI

Mit dem Ende des Krieges resp. mit dem Abschluss der »Letzten Tage 
der Menschheit« hatte der Satz »Ich habe alles reiflich erwogen« noch 
nicht ausgedient. Er irrlichterte weiterhin durch die »Fackel«. Und zwar 
in ganz unterschiedlicher Verwendung.

Gewissermaßen eine Weiterführung des Weltkriegsdramas stellt das 
Gedicht »Nibelungentreue« dar. Darin werden Franz Joseph und Wil-
helm II. als die Hauptverantwortlichen karikiert:

Zwei Kaiser sind in den Krieg gezogen
Und wußten nicht, wie zurückgelangen.
Denn der eine hatte es reiflich erwogen, 
drum ists auch dem andern schief gegangen.
[…]
Doch jener tat nur, was dieser geplant,
jetzt weiß er, wer ihn hineingezogen.
Er hatte ja nicht im geringsten geahnt,
daß der da sich alles reiflich erwogen.33 

Der Satz aus der Proklamation von Franz Joseph wird hier reduziert zum 
Spruchband, das diesen charakterisiert und plakativ Wilhelm II. entge-
genstellt. Diese Personifikation der Kriegsschuld, ja deren Reduktion auf 
den einen Satz, opfert den Ernst des Problems einem sprachlichen Witz.

33	 Karl Kraus, Nibelungentreue. In: Ders., Worte in Versen I.–IX. Gedichte (1922–1930). 
Hg. von Heinrich Fischer. München 1959, S. 278.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karl Pestalozzi232

Im Weiteren dient der Satz »Hatte er auch das reiflich erwogen?« (Juli 
1922)34 oder variiert »Hatte jener auch dieses reiflich erwogen?« (Okto-
ber 1923) in der »Fackel« als Überschrift über je eine Meldung aus der 
Rubrik, die mit »Unfälle und Verbrechen« überschrieben sein könnte. 
Die zweite lautet:

Neulich stritt der neunjährige Ziehsohn eines Bauern in Schäffern in Stei-
ermark mit dem dreijährigen Sohn der Magd des Bauern. Da nahm der 
Neunjährige einen Revolver aus einem Bett, in dem die Waffe unter einem 
Strohsack verwahrt war, und schoß dem Dreijährigen ins rechte Auge. Das 
Projektil durchschlug das Hinterhaupt, so daß das Kind nach einigen Minu-
ten starb.
August 1923. Er ist auf den Tag neun Jahre alt. Als Berchthold das Ultima-
tum sandte, kam ein Mörder zur Welt.35

Die kaiserliche Sentenz in der Überschrift wird nun als Frage an Gott resp. 
an eine die Geschicke lenkende Instanz gerichtet, um sie anzuklagen. Dass 
der neunjährige Mörder im August 1914, also bei Kriegsausbruch, zur 
Welt gekommen war, insinuiert eine nicht nur zeitliche Koinzidenz beider 
Ereignisse, als hätte dabei derselbe böse Dämon seine planende Hand 
im Spiel gehabt. Diesen Schluss lässt Karl Kraus zwar offen, doch wird 
er durch die Textstrategie nahegelegt. – Auch im ersten Fall, es geht um 
einen nachträglichen gemeinen Diebstahl an einer tödlich verunglückten 
jungen Frau, richtet sich die Frage »Hatte er auch das reiflich erwogen?« 
ebenfalls an eine die Welt lenkende Macht. Nicht ausdrücklich bedacht 
wird die Folgerung, dass dadurch, dass der Spruch einer anonymisierten 
Macht zugeschoben wird, die »er« resp. »jener« genannt wird, eine persön-
liche Entlastung des Kaisers Franz Joseph erfolgt. 

Es scheint von Bedeutung zu sein, dass in diesen beiden Überschriften 
unser Leitzitat keine Versgestalt mehr hat, sondern zur Prosa, genauer: zu 
einem Fragesatz geworden ist. Es hat damit aufgehört, wie in »Die letzten 
Tage der Menschheit« auf ein sprachliches Jenseits, eben die Dichtung, zu 
verweisen, und gerät in den Umkreis des popularisierten Theodizeepro-
blems, wobei offenbleibt, wer mit dem Personalpronomen »er« gemeint 
resp. angeklagt ist, da Franz Joseph damals ja schon tot war. 

34	 F 595, S. 23 (Juli 1922).
35	 F 632, S. 33 (Oktober 1923).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ich habe alles reiflich erwogen« 233

Am erstaunlichsten aber ist in unserem Zusammenhang der Aufsatz 
von Karl Kraus in der »Fackel« von 1924 mit der Überschrift »Wir 
zwei«.36 Der Beitrag war entstanden, nachdem Kraus die Erinnerungen 
von Albert von Margutti (1869-1940) gelesen hatte: »Vom alten Kaiser. 
Persönliche Erinnerungen an Kaiser Franz Joseph I.« (1921), die bis-
her Unbekanntes, weil Privates aus dem engsten Umkreis des Kaisers 
an die Öffentlichkeit gebracht hatten. Margutti war Flügeladjutant des 
Generaladjutanten des Kaisers gewesen, bis zu dessen Tod, und hatte 
Franz Joseph somit aus nächster Nähe beobachten können, auch sei-
ne ganz persönlichen Gedanken zum Krieg. Aus Marguttis Memoiren 
wollte Karl Kraus erfahren haben, dass Franz Joseph von Beginn an 
den schrecklichen Ausgang des Krieges vorausgesehen hatte, was er zu 
Beginn seines Beitrages folgendermaßen kommentiert:

»Im Verlaufe des Krieges war Franz Joseph, wie sich nun herausstellt, 
einer der wenigen, die von allem Anfang an das schreckliche Ende voraussahen.« 

Er und ich. 
Auch er konnte also von sich sagen:
Ich hab schon am Anfang das Ende gesehen
Und wußte, was nach dem Ende kommt.
Der Unterschied zwischen uns beiden ist bloß, daß ich es nicht reiflich erwo-
gen hatte. Aber als Defaitist konnte ich ihm das Wasser reichen.37 

Ein letztes Mal wird damit unser Leitspruch zitiert. Aber nun hat er jede 
poetische Aura und jede tiefere Bedeutung verloren. Er dient nur noch 
dazu, den zum »Er« anonymisierten Kaiser kenntlich zu machen. Und 
der Beitrag endet:

Was aber Franz Joseph anlangt, so bleiben wir zwei, bei vielfacher Verschie-
denheit in Temperament und sozialer Stellung – ähnelnd einander in der 
unermüdlichen Arbeit –, Schulter an Schulter verbunden in der Ansicht von 
einem freventlich angestifteten und ach so nutzlosen Weltmord. Und ich bin 
wahrlich erschüttert durch die Enthüllung, daß er, der zwar die Kriegsfackel 
gehalten, aber bestimmt nicht gelesen hat, vielleicht der einzige Mensch in 
der Monarchie war, der meine Überzeugung von der Unerlässlichkeit ihres 
Untergangs, von der Unentrinnbarkeit des sich selbst gestellten Ultimatums 
von allem Anfang an geteilt hat. Mir bleibt doch nichts erspart.38 

36	 F 640, S. 1–6 (Januar 1924).
37	 Ebd., S. 1.
38	 Ebd., S. 6.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karl Pestalozzi234

Über die Doppeldeutigkeit der Bezeichnung »Fackel« und über den Satz 
»Mir bleibt doch nichts erspart« wird nochmals eine letzte Übereinstim-
mung, wenn nicht sogar eine letzte, freilich groteske Identität von Karl 
Kraus und Franz Joseph angedeutet.

Was machen wir mit diesem selbstironischen, ja grotesken Befund 
von »Wir zwei«? Man muss der Versuchung widerstehen, ihn schon 
bei der frühesten Zitierung des Satzes »Ich habe alles reiflich erwogen« 
vorauszusetzen und in den Kaiser der »Letzten Tage der Menschheit« 
gewissermaßen von Beginn an eine Selbstprojektion, gar ein Selbstpor-
trät von Karl Kraus hineinzusehen. Aber dank den Enthüllungen von 
Albert von Margutti scheint sich Kraus doch verstärkt der Tatsache 
bewusst geworden zu sein, wie nahe er von Beginn an Franz Joseph 
gestanden hatte, wenn auch diese Identifikation primär sprachlicher 
Natur war und über das Dictum lief: »Ich habe alles reiflich erwogen.« 
So wäre denn letztlich Karl Kraus als Dichter und Denker selbst das 
unausgesprochene Ideal, an dem resp. an dessen Bewusstsein gemes-
sen alles in »Die letzten Tagen der Menschheit« Dargestellte als man-
gelhaft erscheint? 

VII

Das hier am Drama »Die letzten Tage der Menschheit« Herausgearbei-
tete kann eine doppelte Frage provozieren: zum einen die quantitative, 
weshalb zwischen den Hindeutungen auf das Ideal, das der umfassen-
den Kritik am Sprachgebrauch der den Ersten Weltkrieg tragenden 
Gesellschaft zu Grunde liegt, und der Masse des Kritisierten ein so 
schreiendes quantitatives Missverhältnis besteht. Darauf wäre zu ant-
worten, dass das Ideal eben nur andeutungsweise in den Lesenden 
resp. Zuhörenden evoziert werden darf, wenn es nicht Gefahr laufen 
soll, seinerseits in der Masse des Satirisierten unterzugehen. Davor 
lässt es sich einzig dadurch bewahren, dass es bloß im Aufblitzen und 
Verschwinden erahnbar wird. Im Verhältnis zur Masse des Kritisierten 
muss es transzendent bleiben. Schon Schiller betont in seiner Satirebe-
stimmung: 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ich habe alles reiflich erwogen« 235

Es ist übrigens gar nicht nötig, daß das letztere (sc. das Ideal) ausgesprochen 
werde, wenn der Dichter es nur im Gemüt zu erwecken weiß, dies muß er 
aber schlechterdings, oder er wird gar nicht poetisch wirken.39 

Doch Karl Kraus genügte das offensichtlich nicht. In seinem erwähnten 
Auszug aus Schillers Schrift in der »Fackel« fehlt dieser Hinweis. Für ihn 
musste das Ideal dem paradoxen Anspruch genügen, gleichzeitig sprach-
lich und nicht sprachlich, ausgesprochen und verschwiegen zu sein.

Irritierender ist die andere Frage, weshalb ausgerechnet dieser eine 
Satz aus der Kriegsproklamation des greisen Franz Joseph in »Die letzten 
Tage der Menschheit« das Ideal vertreten muss, das, Schillers Satire-
Bestimmung zufolge, dem durch diese Proklamation ausgelösten Zerstö-
rerischen, Schrecklichen und Bösen entgegengehalten und an dem es ge-
messen wird. Muss man sich mit der dialektisch verstandenen Antwort 
begnügen ›Glück und Unglück wohnen im selben Haus‹ (und haben 
dieselbe Wurzel)? Oder rührte dieser eine Satz an individuelle Tiefen 
in Karl Kraus, die für ihn selbst jenseits jeglicher Rationalisierung lagen 
und damit einer kommunizierbaren Begründung unzugänglich bleiben 
mussten, so dass ihn nur vielfache Wiederholungen und ein Großaufge-
bot an Pathos zu beglaubigen versuchen konnten? 

Außerhalb der »Letzten Tage der Menschheit« hat Kraus sein positives 
Ideal am eindringlichsten in seinem »Fackel«-Beitrag zu Kants Schrift 
»Zum ewigen Frieden« formuliert, den er, wie erhaltene Tonaufnahmen 
bis heute hörbar machen, mit allergrößtem Pathos vorzutragen pflegte 
und worin es heißt: 

Bei Gott, kein Trost des Himmels übertrifft
die heilige Hoffnung dieser Grabesschrift. […] 
O rettet aus dem Unheil euch zum Geist,
der euch aus euch die guten Wege weist!40 

VIII

Das Ergebnis des vorliegenden Versuchs ist somit von verstörender 
Ambivalenz, was die Darstellung und Beurteilung Kaiser Franz Josephs 

39	 Schiller, Über naive und sentimentalische Dichtung (wie Anm. 1), S. 722.
40	 F 474–83, S. 159f. (Mai 1918).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karl Pestalozzi236

und seines Dictums »Ich habe alles reiflich erwogen« durch Karl Kraus 
betrifft. Einerseits lässt das Drama nicht den geringsten Zweifel daran, 
dass es den Kaiser für die Auslösung des Ersten Weltkrieges und damit 
für die Millionen von Menschenopfern, die er kostete, und den Zusam-
menbruch der europäischen Vorkriegsordnung mitverantwortlich und 
mitschuldig macht. Wo Kraus den Kaiser als Person auftreten lässt, ist 
er Gegenstand schonungsloser Karikierung, nicht weniger als sein deut-
scher Bündnispartner Wilhelm II. Auf der anderen Seite wird jedoch der 
Satz des Kaisers aus der Kriegserklärung von 1914 »Ich habe alles reif-
lich erwogen« von Kraus selbst sprachlich leicht modifiziert, zu einer Art 
von tragendem Leitmotiv des Dramas. Es wird ihm dichterische Quali-
tät zugesprochen, was ihn nicht nur jeglicher Kritik entzieht, sondern ihn 
geradezu zum positiven Fluchtpunkt der Darstellung macht, an dem alle 
übrigen sprachlichen Äußerungen gemessen und ihrer Verlogenheit, ja 
ihres Verbrecherischen überführt werden. 

Dieses Verständnis des kaiserlichen Satzes findet eine Bestätigung dar-
in, dass ihn Karl Kraus auch später noch, außerhalb der »Letzten Tage 
der Menschheit«, in positivem Sinne verwendet und seine dichterische 
Qualität sogar ausdrücklich gegen Kritik verteidigt. In manchen Äuße-
rungen relativiert Kraus sogar seine frühere, radikale Kritik an der Per-
son des Kaisers, indem er diesen zu sich selbst und zu seiner »Fackel« in 
Parallele setzt. 

So kann am Ende dieser Überlegungen nur die Konstatierung eines 
höchst irritierenden Widerspruchs stehen, nicht der Versuch von dessen 
Auflösung. In diesen zwielichtigen Befund größere Klarheit zu bringen, 
könnte Sache der weiteren Karl-Kraus-Forschung sein.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 237

Michael Navratil

Selbstsucht und Selbstsuche
Schnitzlers Psychopoetik des Narzissmus

Mit einer Interpretation von »Die Frau des Richters«

1. Narzissmus als Konzept der Schnitzler-Forschung

In einem neueren Sammelband der Schnitzler-Forschung ist der Ab-
schnitt, unter dem Beiträge zum Zusammenhang von Arthur Schnitzlers 
Werk1 mit der Psychologie versammelt sind, überschrieben mit: »Einmal 
noch: Psychoanalyse«2. Unschwer lässt sich aus dieser Formulierung 
eine gewisse Ermüdung der Forschung herauslesen, eine Ermüdung, die 
angesichts der langjährigen und intensiven Beschäftigung der Literatur-
wissenschaft mit dem genannten Themenkomplex leicht nachvollzieh-
bar ist. Was, so mag man fragen, kann es nach fast hundertjähriger, 
intensiver Forschung zu Schnitzler und der Psychologie noch Neues zu 
diesem Thema zu sagen geben – und entsprechend: Was rechtfertigt die 
vorliegende Arbeit?

Tatsächlich dürfte den wissenschaftsgeschichtlichen und -systemati-
schen Erkenntnissen über Schnitzlers Psychologie – immer verstanden 
als Schnitzlers theoretische Position zu psychologischen Fragestellungen 
und nicht als die psychische Disposition des Autors – nach den Arbei-
ten von Michael Worbs, Horst Thomé und Dirk von Boetticher kaum 
noch etwas vollkommen Neues hinzuzufügen sein.3 Schnitzlers Haltung 

1	 Arthur Schnitzlers Werke werden nach folgenden Ausgaben und unter Angabe fol-
gender Siglen im Text zitiert: Gesammelte Werke. Die erzählenden Schriften. 2 Bde. Frank-
furt a.M. 1961 (= E); Aphorismen und Betrachtungen. 3 Bde. Hg. von Robert O. Weiss. 
Frankfurt a.M. 1993 (= AuB I–III); Briefe 1875–1912. Hg. von Therese Nickl und Heinrich 
Schnitzler. Frankfurt a.M. 1981 (= Br I); Briefe 1913–1931. Hg. von Peter Michael Braun-
warth u.a. Frankfurt a.M. 1984 (= Br II); Tagebuch. 10 Bde. Wien 1981–2000 (= Tgb. mit 
Datum); Über Psychoanalyse. Hg. von Reinhard Urbach. In: Protokolle. Wiener Halbjahres-
schrift für Literatur, bildende Kunst und Musik 1976/2, S. 277–284 (= ÜPa).

2	 Konstanze Fliedl (Hg.), Arthur Schnitzler im zwanzigsten Jahrhundert. Wien 2003, S. 6.
3	 Schnitzlers Psychologie wird ausführlich diskutiert bei Horst Thomé, Kernlosigkeit und 

Pose. Zur Rekonstruktion von Schnitzlers Psychologie. In: Fin de siècle. Zu Naturwissenschaft 
und Literatur der Jahrhundertwende im deutsch-skandinavischen Kontext. Hg. von Klaus 
Bohnen. München 1984, S. 62–87; Ders., Autonomes Ich und »Inneres Ausland«. Studien 
über Realismus, Tiefenpsychologie und Psychiatrie in deutschen Erzähltexten (1848–1914). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil238

zu Psychologie und Medizin, seine eigenen psychologischen Konzeptio-
nen und vor allem sein Verhältnis zur Freudschen Psychoanalyse sind 
in der Forschung umfassend, man darf wohl sagen: erschöpfend kom-
mentiert worden. Weiterhin von Interesse bleibt hingegen die Frage, wie 
sich Schnitzlers Haltung zur Psychologie in seinen literarischen Werken 
niederschlägt, welcher interpretatorische Gewinn also – allgemein poeto-
logisch sowie bei der konkreten Textdeutung – aus Schnitzlers Psycholo-
gie gezogen werden kann. Um diese Fragen angehen zu können, ist eine 
konzeptionelle ebenso wie terminologische Vermittlung zwischen psy-
chologischer Theorie und schriftstellerischer Praxis notwendig, wofern 
einerseits Literatur nicht zum bloßen Exempel psychologischer Theo-
reme degradiert und andererseits gewonnene theoretische Einsichten 
bei der konkreten Textinterpretation nicht außer Acht gelassen werden 
wollen.

Im vorliegenden Beitrag soll gezeigt werden, dass sich das Konzept 
des »Narzissmus« für die Charakterisierung von Schnitzlers Psycho-
logie in besonderer Weise eignet. Die Einführung dieses Konzepts ist 
dabei entschieden heuristischer Natur: Mein Ziel ist es nicht, einen hi-
storischen Narzissmusbegriff zu rekonstruieren und seine Bedeutung 
für Schnitzlers Werk anhand von positiven Textbelegen nachzuweisen; 
stattdessen soll eine allgemeine, dominante Tendenz in Schnitzlers Psy-
chologie herausgearbeitet werden, die sich, so meine These, mit dem 
Begriff »Narzissmus« in kompakter und schlüssiger Weise anzeigen lässt. 
Allerdings sollen dabei – dies muss zwecks einer Abgrenzung von im 
engeren Sinne psychoanalytischen Interpretationen hervorgehoben wer-
den – keine psychoanalytischen Annahmen von außen an Schnitzlers 
Texte herangetragen werden (zumindest keine, die sich bei einer vorur-
teilsfreien Evaluation von Schnitzlers Psychologie und Schnitzlers litera-
rischem Werk nicht ohnehin aufdrängen würden). »Narzissmus« wird 
im Folgenden also nicht in einem streng psychoanalytischen, sondern in 
einem psychologisch sowie kulturdiagnostisch weiten Sinne gefasst. Der 

Tübingen 1993, S. 598–722. Eine materialreiche, tendenziell positivistische Aufarbeitung des 
Verhältnisses von Freud und Schnitzler inklusive einer Absetzung der psychologischen Theo-
rien der beiden Autoren voneinander findet sich bei Michael Worbs, Nervenkunst. Literatur 
und Psychoanalyse im Wien der Jahrhundertwende. Frankfurt a.M. 1983, S. 179–258. Die 
diagnostisch-medizinische Dimension von Schnitzlers Werk verhandelt Dirk von Boetticher, 
Meine Werke sind lauter Diagnosen. Über die ärztliche Dimension im Werk Arthur Schnitz-
lers. Heidelberg 1999.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 239

Einführung eines ›weichen‹ Begriffs des Narzissmus liegt dabei die Über-
zeugung zu Grunde, dass diesem Konzept für die Epoche um 1900 ein 
kulturdiagnostisches Potenzial eignet, das über das Feld der Psychologie 
und Psychoanalyse weit hinausgeht und auch den künstlerischen, lite-
rarischen und kultursoziologischen Bereich umfasst. Für ein Werk wie 
dasjenige Schnitzlers mit seinen vielfachen Durchdringungen psycholo-
gischer, ethischer und epochendiagnostischer Reflexionen und Befunde 
bietet sich das sowohl griffige wie auch flexible Konzept des Narzissmus 
als Beschreibungskategorie in besonderer Weise an.

Der konkrete Forschungsanspruch des Beitrags ist ein doppelter: Im 
ersten Teil der Arbeit soll aufgezeigt werden, dass Schnitzlers »Psycho-
poetik« und die psychologische Ausgestaltung seiner literarischen Figu-
ren wesentlich um das Phänomen des Narzissmus kreisen. Im Rekurs 
auf dieses Phänomen lässt sich, wie zu zeigen sein wird, Schnitzlers 
Psychologie in der Theorie – insofern sie sich aus Briefen, Aphorismen 
und dem Tagebuch rekonstruieren lässt – ebenso wie in der literarischen 
Ausmalung besonders deutlich konturieren. In einem zweiten Teil der 
Arbeit wird eine Interpretation von Schnitzlers wenig bekannter Erzäh-
lung »Die Frau des Richters« vorgelegt. Hier soll die Gestaltung von 
Schnitzlers Psychopoetik des Narzissmus am konkreten literarischen 
Beispiel nachvollzogen werden.

Sowohl die Begriffe »Psychopoetik« als auch »Narzissmus« bedürfen 
vorab der definitorischen Klärung. Dass Literatur sich überall und zu 
allen Zeiten auch – und häufig vorwiegend – mit psychologischen Fra-
gestellungen auseinandergesetzt hat, ist als Einsicht einigermaßen trivi-
al. Unter »Psychopoetik« soll im Folgenden jedoch spezieller eine Poe-
tik verstanden werden, für die eine Exemplifikation, Kommentierung 
oder Korrektur der Theorien und Erkenntnisse der wissenschaftlichen 
Psychologie, wie sie sich etwa seit der Mitte des 19. Jahrhunderts eta-
blierte, einen integralen Bestandteil darstellt. Unter der Voraussetzung 
dieser engen Definition ließe sich etwa von den Psychopoetiken Arthur 
Schnitzlers, Thomas Manns oder Alfred Döblins sprechen, nicht aber 
von denjenigen Shakespeares oder Goethes. Die Psychopoetiken vom 
Realismus bis etwa zu den Anfängen des Expressionismus sind Aus-
flüsse des das 19.  Jahrhundert dominierenden realistischen oder na-
turalistischen Kunstparadigmas; sie sind Teil dessen, was Heinz Polit-

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil240

zer »realistische […] Experimentalepik«4 nannte, und erheben mithin 
durchaus Anspruch auf wissenschaftliche Beschreibungskorrektheit 
(ohne sich deshalb notwendigerweise bedingungslos den Erkenntnis-
sen der Naturwissenschaften unterzuordnen). Gerade im Falle des 
Poeta doctus Arthur Schnitzler erscheint eine Engführung von wissen-
schaftlicher Psychologie mit Fragen der Ästhetik und Ethik besonders 
vielversprechend.

Lässt sich der Begriff der »Psychopoetik« schlicht definitorisch fest-
schreiben, so bedarf die Verwendung des Terminus »Narzissmus« für 
die Charakterisierung von Schnitzlers Psychopoetik einer ausführliche-
ren Legitimation. Zwar ist die Anwendung des Begriffes auf die Zeit 
um 1900 nicht völlig anachronistisch – 1898 verwendet Havelock Ellis 
den Ausdruck »narcissus-like« als Erster in einem psychologischen Kon-
text; als Bezeichnung für eine sexuelle Perversion taucht der Terminus 
»Narcismus« erstmals 1899 bei Paul Näcke auf; Sigmund Freud publi-
ziert seinen großen Aufsatz »Zur Einführung des Narzißmus« im Jahre 
19145 –; allgemeine Verbreitung dürfte der Begriff jedoch erst mit der 
sukzessiven Anerkennung und Popularisierung der Lehren Freuds ab 
etwa den 1920er Jahren gefunden haben. Freilich lassen sich als Teil der 
Antikenbegeisterung im europäischen Fin de Siècle auch literarische Be-
zugnahmen auf den Mythos des Narziss ausmachen:6 Man denke etwa 
an Leopold Andrians »Garten der Erkenntnis« – mit den ersten Worten 
»Ego Narcissus«7 – und vor allem an Oscar Wildes »The Picture of Do-
rian Gray«. Zwar wird man bei diesen Beispielen kaum in Abrede stel-
len können, dass die psychische Disposition Erwins oder Dorian Grays 
sich im Rekurs auf das Konzept des »Narzissmus« produktiv erläutern 
lässt; doch muss dabei im Gedächtnis behalten werden, dass es sich hier 

4	 Heinz Politzer, Diagnose und Dichtung. Zum Werk Arthur Schnitzlers. In: Ders., Das 
Schweigen der Sirenen. Studien zur deutschen und österreichischen Literatur. Stuttgart 1968, 
S. 110–141, hier S. 121.

5	 Vgl. die editorische Anmerkung in Sigmund Freud, Zur Einführung des Narzissmus. 
In: Studienausgabe in zehn Bänden und Ergänzungsband. Frankfurt a.M. 1989ff., Bd. III, 
S. 37–68, hier S. 41, Anm. 1.

6	 Einen materialreichen Überblick zu den wichtigsten künstlerischen Bearbeitungen des 
Narzissstoffes sowie eine knappe Darstellung der bedeutendsten Narzissmustheorien bie-
ten Rebekka Orlowsky/Ursula Orlowsky, Narziß und Narzißmus im Spiegel von Literatur, 
bildender Kunst und Psychoanalyse. München 1992. Schnitzler selbst hat niemals den grie-
chischen Mythos bearbeitet, weswegen diese mehr stoffgeschichtliche Betrachtungsweise des 
Narzissmus im gegebenen Kontext unberücksichtigt bleiben kann.

7	 Leopold Andrian, Der Garten der Erkenntnis. Zürich 1990, S. 5.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 241

um terminologische Rückprojektionen handelt: Der Begriff selbst taucht 
weder in den Werken noch in den angrenzenden Schriftzeugnissen auf.

Bei Schnitzler ist das nicht anders. Der Begriff »Narzissmus« begeg-
net weder in den literarischen Arbeiten, noch spielt er in den Essays 
oder den Selbstzeugnissen eine Rolle. Auch eine Lektüre von Freuds 
Narzissmusaufsatz ist nicht belegt.8 Allerdings finden sich in Schnitz-
lers diaristischen und theoretischen Schriften mit auffälliger Häufigkeit 
Begriffe bzw. Konzepte, die im Narzissmus gleichsam eine gemeinsame 
Schnittmenge haben, so etwa »Snobismus«, »Eitelkeit« und »Egoismus«; 
und auch mit Blick auf Schnitzlers Werke lässt sich feststellen, dass Figu-
ren, die um die Steigerung ihres Selbstgefühls bemüht sind und vor sich 
selbst und anderen geschönte Ich-Varianten zu etablieren suchen, einen 
wesentlichen Teil von Schnitzlers literarischem Personal ausmachen.

Im Folgenden soll unter »Narzissmus« eine Denk- oder Verhaltenswei-
se verstanden werden, die sich durch die doppelte Bewegung von Selbst-
sucht und Selbstsuche auszeichnet: Mit Selbstsucht ist eine übersteigerte 
Bezugnahme auf das eigene Selbst gemeint, eine Bezugnahme allerdings, 
die niemals in ein Stadium der Stabilität einzumünden vermag. Ein sta-
biler und befriedigender Bezug auf das Selbst ist deshalb nicht möglich, 
weil das Objekt der Bewunderung – das Selbst – gar nicht problemlos 
gegeben ist. Gerade darum aber erscheint die Selbstsuche, also der Ver-
such einer Stabilisierung des Selbst, als umso dringlicher geboten. Der 
Narzissmus wird mithin verstanden als eine Kompensationsreaktion auf 
eine Krise des Subjekts, eine Krise, die – ideengeschichtlich betrachtet – 
aufs engste mit der übergreifenden epochalen Krisenerfahrung des Fin 
de Siècle zusammenhängt und die mit den Namen Friedrich Nietzsche, 
Ernst Mach, Hermann Bahr und nicht zuletzt Sigmund Freud untrenn-
bar verbunden ist. Die Kehrseite dieses übersteigerten, narzisstischen 
Selbstbezugs ist die Unfähigkeit, sich auf andere Menschen oder Entitä-
ten einzulassen und affektiv zu beziehen, sofern sich diese nicht für die 
Versuche, das eigene Selbstgefühl zu steigern, nutzbar machen lassen. 
Auf die Formel gebracht: In der Welt des Narzissten gibt es allein ihn 
selbst – eben weil es sein Selbst darin nicht gibt.9

8	 Eine Liste der Werke Freuds, die Schnitzler nachweislich zur Kenntnis genommen hat, 
findet sich bei Worbs, Nervenkunst (wie Anm. 3), S. 223.

9	 Die in diesem Aufsatz verwendete Definition des »Narzissmus« lehnt sich dabei an den 
heute dominierenden Gebrauch des Begriffs an: Otto F. Kernberg schreibt in diesem Kontext 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil242

Auf der Basis dieser begrifflich-theoretischen Voraussetzung lässt sich 
die besondere Bedeutung von krisenhafter Subjektivität und Narzissmus 
für die Psychologie Arthur Schnitzlers nachweisen, und zwar sowohl in 
seinen theoretischen Schriften als auch in der literarischen Ausgestal-
tung. Schnitzlers Psychopoetik ist nicht mit beliebigen psychologischen 
Phänomenen befasst: Sie ist ganz wesentlich eine Poetik des Narzissmus. 
Dies nachzuweisen ist das Ziel des vorliegenden Beitrags.

2. Schnitzlers Psychopoetik

Im Folgenden soll keine umfassende Rekonstruktion von Schnitz-
lers Psychologie geleistet werden (die in den Arbeiten Horst Thomés 
auch bereits vorliegt); stattdessen wird die »narzisstische« Hauptlinie in 
Schnitzlers Überlegungen zu Psychologie und Literatur herausgearbei-
tet. Eine knappe Rekapitulation einiger zentraler Aspekte von Schnitz-
lers Psychologie, wie etwa seine Kritik an der psychoanalytischen Theo-
rie des Unbewussten und seine eigene, idiosynkratische Konzeption des 
Mittelbewusstseins, wird sich dabei als unumgänglich erweisen; aller-
dings soll bei diesen Rekapitulationen das Augenmerk speziell auf jene 
psychologischen und ethischen Überlegungen Schnitzlers gerichtet wer-
den, die entweder eine Einführung des Konzepts des Narzissmus für die 
Schnitzler-Forschung als besonders plausibel erscheinen lassen oder aber 
die sich für die Konturierung von Schnitzlers Psychopoetik als hilfreich 
erweisen.

2.1 Die Megalomanie der Psychoanalyse

Auf produktive Weise wurden in den letzten drei Jahrzehnten Schnitzlers 
psychologische Theorien in den ideen- und wissenschaftsgeschichtlichen 
Kontext seiner Zeit eingerückt. Die einschlägigen Forschungsbeiträge ge-
ben allererst die Basis ab, um die genuin eigene Poetik Schnitzlers zu 

von »dem praktischen zeitgenössischen doppelten Gebrauch des Begriffs ›Narzissmus‹, der 
sich sowohl auf die libidinöse Besetzung des Selbst […] als auch auf den klinischen Vorgang 
der (normalen oder abnormalen) Regulierung der Selbstachtung bezieht.« Eine zeitgenössi-
sche Interpretation von »Zur Einführung des Narzißmus«. In: Narzissmus. Grundlagen, Stö-
rungsbilder, Therapie. Hg. von dems. und Hans-Peter Hartmann. Stuttgart u.a. 2006, S. 115–
131, hier S. 125.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 243

erschließen und für die Textinterpretation fruchtbar zu machen. Es ist 
vor allem den Arbeiten Horst Thomés zu verdanken, dass Schnitzlers 
psychologische Konzepte seit dem letzten Viertel des vergangenen Jahr-
hunderts in der Forschung zusehends Ernst genommen und besonders 
bei dem allzu häufig strapazierten Vergleich von Schnitzlers psychologi-
schen Modellen mit denjenigen Sigmund Freuds mittlerweile verstärkt 
die Differenzen anstatt nur die (vermeintlichen) Gemeinsamkeiten her-
ausgestellt werden.10

Andererseits wird kein Versuch, Schnitzlers Psychologie zu charak-
terisieren, vollends von Bezügen auf die Psychoanalyse absehen kön-
nen, nicht etwa deshalb, weil von den Lehren Freuds wichtige Impul-
se für Schnitzlers eigenes Psychologieverständnis ausgegangen wären 
(dies dürfte nur in geringem Maße der Fall gewesen sein), sondern weil 
Schnitzler selbst sich mehrfach ausführlich in schriftlicher Form von der 
Freudschen Psychoanalyse distanzierte. Das ist deshalb von besonderer 
Bedeutung, weil Schnitzler ein eigenes, stringentes psychologisches Sys-
tem niemals ausgearbeitet und sich auch zu keinem der zeitgenössischen 
psychologischen Modelle rückhaltlos bekannt hat. Jede Rekonstruktion 
von Schnitzlers Psychologie – die vorliegende eingeschlossen – wird sich 
entsprechend in Teilen auf kritische Äußerungen des Autors zu anderen 
psychologischen Theorien beziehen müssen, wobei der Psychoanalyse 
eine herausgehobene Stellung zukommt.

Schnitzler hat zahlreiche zentrale Theorieannahmen der Freudschen 
Psychoanalyse nicht nachvollzogen, so etwa die zweite Topik mit ihrer 
Trennung von Es, Ich und Überich, die Freudsche Theorie von der Ätio-
logie der Neurosen und die Bedeutung der frühkindlichen Sexualität – 
um nur einige zu nennen.11 Bedeutender jedoch als konkrete – und ar-
gumentativ häufig kaum ausgeführte – Einwände gegenüber Teilen der 
psychoanalytischen Lehre sind an Schnitzlers Kritik generelle, vorwie-
gend ethisch gefärbte Vorbehalte gegenüber dem vermeintlich überzoge-

10	 Thomé, Kernlosigkeit und Pose (wie Anm. 3); Ders., Autonomes Ich und »Inneres 
Ausland« (wie Anm. 3), S. 598–722; Ders., Die Beobachtbarkeit des Psychischen bei Arthur 
Schnitzler und Sigmund Freud. In: Arthur Schnitzler im zwanzigsten Jahrhundert (wie 
Anm. 2), S. 51–66.

11	 Zu Schnitzlers Einwänden gegen die Psychoanalyse s. ÜPa sowie aus der Forschung 
besonders Walter Müller-Seidel, Moderne Literatur und Medizin. Zum literarischen Werk 
Arthur Schnitzlers. In: Akten des Internationalen Symposiums ›Arthur Schnitzlers und seine 
Zeit‹. Hg. von Giuseppe Farese. Bern u.a. 1985, S. 60–92; Thomé, Kernlosigkeit und Pose 
(wie Anm. 3).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil244

nen Erklärungsanspruch des Freudschen Ansatzes, dessen theoretischer 
Monomanie sowie der Eitelkeit der Analytiker ebenso wie derjenigen 
der Analysanden. Schnitzler, der zeitlebens jeder Art von Systembildung 
und Generalisierung kritisch gegenüberstand, sah in der Psychoanalyse 
die Manifestation eines holistischen Materialismus metaphysischer Prä-
gung, ein Zwangssystem lückenloser Determinierungen, das in ganz he-
terogene psychische Phänomene die immergleichen Mechanismen und 
Komplexe – etwa den Ödipus- oder den Kastrationskomplex – inter-
poliert.12 Für Schnitzler offenbart sich hierin vor allem die Eitelkeit der 
Analytiker, die gerne ihre eigene Theorie bestätigt sehen wollen, damit 
aber stets Gefahr laufen, die realen Sachverhalte zu verfehlen. Gerade 
die zentrale Bedeutung, die die Analytiker dem Unbewussten zuschrei-
ben, erscheint Schnitzler als (ethisch) potenziell problematisch: »Die psy-
choanalytische Methode biegt ins Unbewußte oft ohne Nötigung, lange 
ehe sie es dürfte, ein. Manchmal aus Bequemlichkeit, manchmal aus 
Borniertheit, manchmal aus Monomanie« (ÜPa 282).

Entlang der gleichen Argumentationslinien bewegt sich Schnitzlers 
Kritik an der konkreten Praxis psychoanalytischer Therapie: »Psycho-
analyse ist verführerisch für den Arzt und für den Patienten« (ÜPa 281). 
Die Verführungsmacht besteht dabei in dem hohen Potenzial narziss-
tischer Befriedigung, das sich durch die Wiederaufdeckung des Ver-
drängten ergibt; eine Befriedigung, die auch dann – und zwar besonders 
wohlfeil – zu haben ist, wenn die sich einstellende Erinnerung gar nicht 
eigentlich verdrängt gewesen war:

Eine ganz schäbige bewußte Erinnerung macht sich interessant, verklärt sich 
gewissermaßen, indem sie sich als gestern noch unbewußt ausgibt. Sie ist 

12	 Vgl. ÜPa 283. Die Stichhaltigkeit von Schnitzlers Kritik an der Psychoanalyse kann an 
dieser Stelle nicht diskutiert werden. Es sei lediglich darauf hingewiesen, dass sich Freud über 
die Gefahren reduktiver Deutungsverfahren in der Analyse, welche der Eitelkeit des Analy-
tikers sowie der des Analysanden schmeicheln, durchaus im Klaren war. So bemerkt er etwa 
bezüglich des Rekurses auf fixe Traumsymbole in der Analyse: »Kennt man die gebräuchli-
chen Traumsymbole und die Eindrücke, nach welchen der Traum vorgefallen ist, so ist man 
oft in der Lage, einen Traum ohne weiteres zu deuten, ihn gleichsam vom Blatt weg zu über-
setzen. Ein solches Kunststück schmeichelt dem Traumdeuter und imponiert dem Träumer; 
es sticht wohltuend von der mühseligen Arbeit beim Ausfragen des Träumers ab. Lassen Sie 
sich aber hierdurch nicht verführen. Es ist nicht unsere Aufgabe, Kunststücke zu machen. Die 
auf Symbolkenntnis beruhende Deutung ist keine Technik, welche die assoziative ersetzen 
oder sich mit ihr messen kann. Sie ist eine Ergänzung zu ihr und liefert nur in sie eingeführt 
brauchbare Resultate«. Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. In: Studienausgabe 
[wie Anm. 5], Bd. 1, S. 33–445, hier S. 161.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 245

gewissermaßen eine vornehme Fremde, die aus der Ferne kommt. Der Kran-
ke ist stolz, vergessen zu haben und dann ist er wieder stolz darauf, sich zu 
erinnern.
Die psychoanalytische Untersuchung schmeichelt der Eitelkeit in einer ge-
fährlichen Weise. Allerlei Unbeträchtlichkeit wird mit einem falschen Schein 
von Wichtigkeit umgeben. Ein vollkommen unbedeutender Mensch er-
scheint sich interessant, der Wert, den man sogar seinen Träumen beimißt, 
entzückt ihn (ÜPa 282).

Die psychoanalytische Therapie ist somit nach Ansicht Schnitzlers im-
mer gefährdet, in ein bloßes Komödienspiel abzugleiten, das der Eitelkeit 
sowohl des Therapeuten als auch der des Analysanden schmeichelt.13 
Der vermeintlich vorschnelle Rekurs auf das Unbewusste, mit seinem 
als obskurantistisch empfundenen Allerklärungspotenzial, ist dann vor 
allem ein Akt der Eitelkeit und Bequemlichkeit, der lediglich die Voran-
nahmen der Psychoanalyse bestätigt, eine Einsicht in die tatsächlichen 
Gesetzmäßigkeiten der Psyche aber verstellt. Schnitzler plädiert dem-
gegenüber dafür, solange wie möglich innerhalb des Bereichs bewuss-
ter oder leicht bewusst zu machender psychischer Inhalte zu operieren: 
»[E]ndlich dürfte niemandem das Recht eingeräumt sein, sich in den 
Regionen des Unbewußten zu bewegen, der nicht die der Bewußtheit 
nach allen Richtungen gewissenhaft bis an die Grenzen der Helligkeit 
abschritt« (AuB I 75).

2.2 Unbewusstes versus Mittelbewusstsein

In einem Brief vom 31. Dezember 1913 an Theodor Reik äußert sich 
Schnitzler kritisch über dessen psychoanalytisch argumentierende Inter-
pretation seiner Werke:

wo Sie innerhalb des Bewußten bleiben, gehe ich oft mit Ihnen. Über mein 
Unbewußtes, mein halb Bewußtes wollen wir lieber sagen –, weiß ich aber 
noch immer mehr als Sie, und nach dem Dunkel der Seele gehen mehr 
Wege, ich fühle es immer stärker, als die Psychoanalytiker sich träumen (und 
traumdeuten) lassen. Und gar oft führt ein Pfad noch mitten durch die er-
hellte Innenwelt, wo sie – und Sie – allzufrüh ins Schattenreich abbiegen zu 
müssen glauben (Br II 35f.).

13	 Vgl. Thomé, Kernlosigkeit und Pose (wie Anm. 3), S. 75.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil246

Es findet sich hier erneut der erwähnte Einwand gegen den leichtferti-
gen Bezug der Analytiker auf den Bereich des Unbewussten. Darüber 
hinaus gilt es aber vor allem hervorzuheben, dass Schnitzler die bekann-
ten Begriffe des Bewussten und Unbewussten hier um den nichtanalyti-
schen Terminus des »halb Bewußten« ergänzt. Schnitzler geht von einem 
bedeutenden Bereich der Psyche aus, dessen Inhalte augenblicklich zwar 
nicht (voll) bewusst sind, potenziell aber leicht bewusst gemacht werden 
könnten. Der Begriff, den Schnitzler für diesen Bereich – synonym zum 
Begriff des »halb Bewussten« – am häufigsten verwendet, ist der des 
»Mittelbewußtseins«. Die psychoanalytischen Systematisierungsversu-
che kritisierend, schreibt er:

Die Trennung in Ich, Überich und Es ist geistreich, aber künstlich. […]
Eine Einteilung in Bewußtsein, Mittelbewußtsein und Unterbewußtsein 
käme den wissenschaftlichen Tatsachen näher.
Das Mittelbewußtsein wird überhaupt im Ganzen zu wenig beachtet.
Es ist das ungeheuerste Gebiet des Seelen- und Geisteslebens; von da aus 
steigen die Elemente ununterbrochen ins Bewußte auf oder sinken ins Un-
bewußte hinab.
Das Mittelbewußtsein steht ununterbrochen zur Verfügung. Auf seine Reak-
tionsfähigkeit kommt es vor allem an. Darauf auch, ob der Verkehr zwischen 
dem Mittelbewußtsein oder dem Bewußtsein einerseits, dem Mittelbewußt-
sein und dem Unterbewußtsein andererseits, sich ohne Störung, ob es sich 
rasch oder langsam vollzieht usw. […]
Manches, vielleicht das Meiste, was sie [die Psychoanalyse] in das Unterbe-
wußtsein verlegt, ist im Mittelbewußtsein zu suchen (ÜPa 283).

Von beträchtlicher systematischer Bedeutung ist, dass Schnitzlers Mit-
telbewusstsein eine Funktion einnimmt, die binnen eines psychoanalyti-
schen Theorierahmens nicht denkbar ist. Eine Gleichsetzung des »Vor-
bewußten« aus der ersten Topik mit dem »halb Bewußten« wäre für 
Freud sinnlos, da von der Warte des Bewusstseins aus Vorbewusstes 
und Unbewusstes gleichermaßen unzugänglich sind.14 Für Schnitzler 
hingegen steht das Mittelbewusstsein »ununterbrochen zur Verfügung«, 
woraus sich auch die Synonymie mit dem »halb Bewußten« erklärt: Die 

14	 Thomé bemerkt hierzu: »Freuds topisches Modell bringt es mit sich, dass ein Element 
immer nur bewusst oder unbewusst sein kann, je nachdem wo es lokalisiert ist. Bei Schnitzler 
gibt es Grade der Bewusstheit: Ein Element kann im Zentrum stehen oder an den Rand gera-
ten sein, schärfer oder unschärfer (›dämmernd‹) konturiert sein.« Die Beobachtbarkeit des 
Psychischen bei Arthur Schnitzler und Sigmund Freud (wie Anm. 10), S. 59f.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 247

Inhalte des Mittelbewusstseins sind dem Bewusstsein offenbar hinrei-
chend zugänglich, um jederzeit vollständig bewusst gemacht werden 
zu können. Durch willentliche Anstrengung ist es möglich, die Inhalte 
des Mittelbewusstseins ins Bewusstsein zu überführen. Damit erhält die 
psychische Dynamik bei Schnitzler einen voluntaristischen Einschlag, 
der mit dem lückenlosen Determinismus des Freudschen Modells un-
vereinbar ist. Während bei Freud die Verdrängung eine unbewusste Ab-
wehrreaktion des Ich bedeutet, ist für Schnitzler, der annimmt, es werde 
»viel öfter ins Mittelbewußte verdrängt als ins Unbewußte« (ÜPa 284), 
die Verdrängung ein tendenziell bewusstseinsfähiger Vorgang.15 Da-
mit kommt das, was Schnitzler »Verdrängung« nennt, eher einem wil-
lentlichen Wegschauen oder dem Ausklammern einer unangenehmen 
Wahrheit gleich und ist entsprechend gerade kein volldeterminierter 
psychischer Prozess. Die Aufhebung der »Verdrängung« würde dann für 
gewöhnlich auch keine aufwändige analytische Kur erfordern, sondern 
könnte – bei ausreichend gutem Willen – vom Patienten selbst geleistet 
werden (wobei offengelassen wird, welches die psychische Instanz die-
ser ›Selbstheilung‹ genau sein soll und auf welchem Wege eine solche 
Heilung vonstattengehen könnte): »Es gibt viele Fälle, mehr als die Ana-
lytiker zugestehen möchten, in denen der Patient weiter in sein eigenes 
Unbewußtes vorzudringen vermag als der Analytiker – und auf richti-
geren Wegen« (ÜPa 282).

Indem Schnitzler annimmt, dass der Patient auch ohne fremde Hil-
fe, d.h. allein durch Introspektion, zu Erkenntnissen über sein eigenes 
Unbewusstes gelangen könne, hypostasiert er eine Selbsttransparenz 
des Bewusstseins, die mit dem psychoanalytischen Modell der Psyche 
ebenso unvereinbar ist wie mit den Grundannahmen einer empirisch-ex-
perimentellen Psychologie in der Nachfolge Wilhelm Wundts: Letztere 
stand der spontanen Selbstbeobachtung nicht weniger misstrauisch ge-
genüber als die Tiefenpsychologie, fasste sie komplexere psychologische 
Vorgänge wie das Erinnern und Fantasieren doch als zusammengesetzte 
Funktionen auf, deren Einzelkomponenten eben nur experimentell zu-
verlässig erschlossen werden können.16

15	 Vgl. ders., Kernlosigkeit und Pose (wie Anm. 3), S. 79.
16	 Vgl. ders., Autonomes Ich und »Inneres Ausland« (wie Anm. 3), S. 403ff. Zu Schnitzlers 

Ansichten zur Selbstbeobachtung s. AuB II 157.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil248

Für Schnitzler, der die Freudsche These von einem dynamischen und 
die Handlungen des Subjekts in weiten Teilen determinierenden Unbe-
wussten nur eingeschränkt akzeptiert, sind die bewussten oder leicht be-
wusstseinsfähigen psychischen Inhalte von zentraler Bedeutung für die 
Untersuchung von Handlungen und Handlungsmotivationen. Mit der 
Annahme verschiedener Bewusstseinsgrade bewegte sich Schnitzler da-
bei durchaus im Konsens seiner Zeit: Die Mehrzahl der Psychologen des 
ausgehenden 19. Jahrhunderts hatte dafür votiert, das Bewusstsein we-
sentlich als graduelles Phänomen aufzufassen. Theoretiker wie Wilhelm 
Wundt, Théodule Ribot oder Pierre Janet vertraten die Auffassung, dass 
es zwar Abstufungen der Bewusstheit, nicht aber ein vom Bewusstsein 
kategorial abgetrenntes Unbewusstes gebe (wobei der jeweils verwen-
dete Vergleich des Bewusstseins mit dem Gesichtssinn aufschlussreich 
ist: Letzterer kann stark oder schwach ausgeprägt sein, hat aber keinen 
Negativwert).17

Schnitzler nimmt mit seiner Psychologie somit eine konzeptionelle 
Mittelposition zwischen der Psychologie des letzten Drittels des 19. Jahr-
hunderts und der neu aufkommenden Psychoanalyse ein. Gegenüber 
der Psychoanalyse, mit ihren getrennten psychischen Registern, hält 
Schnitzler an der voranalytischen Vorstellung eines zumindest weitge-
hend einheitlichen und dem willentlichen Zugriff verfügbaren Bewusst-
seinsbereichs fest. In die Nähe der Psychoanalyse rückt Schnitzler hinge-
gen mit seiner Vorstellung einer affektiv-qualitativen Unterschiedenheit 
von Bewusstseinsinhalten, wobei diese Unterschiedenheiten wesentlich 
durch moralische Bewertungen verursacht sind.18 Die unangenehmeren 
oder blamableren dieser Bewusstseinsinhalte werden ins Mittelbewusst-
sein ›verdrängt‹ bzw. im Mittelbewusstsein zwischengelagert, können 
vom Subjekt von dort aber durch freie Willensanstrengung auch wieder 
ins Bewusstsein zurückgeholt werden. Den genauen psychologischen 
Status dieser rückholenden Instanz vermag Schnitzler dann allerdings 
nicht mehr anzugeben. Das hypostasierte Handlungssubjekt seiner Psy-

17	 Vgl. Sandra Janßen, Phantasmen. Imagination in Psychologie und Literatur 1840–1930. 
Flaubert – Čechov – Musil. Göttingen 2013, S. 139f.

18	 Während bei Freud sexuelle oder aggressive Strebungen im Zentrum des psychodyna-
mischen Geschehens stehen, sind es für Schnitzler die Versuche der Selbst- und Fremdtäu-
schung zum Zweck einer Erhöhung der Selbstachtung. Auch in dieser Hinsicht ist Schnitzlers 
Psychopoetik – verglichen mit der libidofokussierten Psychologie Freuds – eine Psychopoetik 
des Narzissmus.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 249

chologie ist weniger ein psychologisches Konstrukt als eine ethische Set-
zung. An derartigen theoretischen Leerstellen oder Inkonsequenzen, die 
dem Zweck einer Salvierung des autonomen Subjekts und des freien 
Willens dienen, offenbart sich nicht zuletzt die perennierende Wirkung 
einer liberalen Weltanschauung, die mit den deterministischen psycho-
logischen Theorien der Zeit zwar kaum vereinbar ist, an der Schnitzler 
als moralischer Grundhaltung aber zeitlebens festhielt.19

Aus diesen psychodynamischen Überlegungen ergeben sich weitrei-
chende ethische Implikationen, die auch für Schnitzlers literarisches 
Werk von Bedeutung sind: Die Verschiebung von Bewusstseinsinhalten 
vom Bewusstsein ins Mittelbewusstsein kommt, wo sie aus Eitelkeit oder 
Feigheit geschieht, einem ethischen Versagen gleich.20 Sie ist dann eine 
Form der für Schnitzlers Werk so bedeutenden »Flucht aus Verantwor-
tung« (AuB I 48) und verweist, anders als die Freudsche Verdrängung, 
nicht auf die notwendige Vermittlungsleistung des Ich, sondern auf die 
moralische Minderwertigkeit des Subjekts.21 So lautet ein Aphorismus 
Schnitzlers: »Das Wichtigste im Verkehr mit Menschen: Ihnen ihre Aus-
reden wegräumen« (AuB II 146). Schnitzlers »Verdrängungs«theorie – 
auch wenn von Verdrängung im streng psychoanalytischen Sinne nicht 
eigentlich die Rede sein kann – lässt sich mit der psychoanalytischen 
Idee des »Krankheitsgewinns« insofern in Übereinstimmung bringen, 
als auch Schnitzler davon ausgeht, dass den Individuen Vorteile aus der 
Ausklammerung gewisser Bewusstseinsinhalte erwachsen (hierin gehen 
sowohl Freud als auch Schnitzler über die französische Neurologie eines 

19	 Wie eng Schnitzler ethische und ästhetische Fragen miteinander verschränkt sah, wird 
an folgendem Zitat deutlich: »Ohne die Annahme eines freien Willens wären wir genötigt, alle 
unsere ethischen Begriffe von Schuld und Sühne, Güte und Bosheit, Bedeutung und Nich-
tigkeit aufzugeben und für sie Bezeichnungen zu finden, die ohne den Ton ästhetischer oder 
moralischer Wertungsversuche nur das Kausalitätsverhältnis zum Ausdruck brächten. […] So 
war es nicht so sehr ein moralisches und religiöses Postulat der Menschheit, als Gegenspieler 
der Kausalität den freien Willen eintreten zu lassen, […] als vielmehr ein ästhetisches Postulat, 
durch dessen Erfüllung der Menschheit die Flucht aus der tödlichen Langeweile einer verant-
wortungslosen Welt gelang, wie eine streng deterministische Auffassung sie natürlich anneh-
men mußte.« (AuB I 34) Vgl. auch Aphorismus 6 (ebd. 36).

20	 Vgl. Thomé, Kernlosigkeit und Pose (wie Anm. 3), S. 79.
21	 Anders als Ernst Mach oder Hermann Bahr geht Schnitzler nicht von der Ich-Dissozi-

ation als Normalzustand der Psyche aus, sondern versteht diese eher als eine Art pathologi-
sches Syndrom. Thomé weist darauf hin, dass Schnitzler die »Machsche[…] Psychologie zu 
einer Psychopathologie« umgewandelt habe, wodurch die Ich-Dissoziation zu einer Erfahrung 
minderer Charaktere erklärt wird. Konzeptionell bewegt sich Schnitzler damit in Richtung der 
evaluativen Charakterklassifikationen in Otto Weiningers »Geschlecht und Charakter«. Vgl. 
Thomé, Kernlosigkeit und Pose (wie Anm. 3), S. 64.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil250

Jean-Martin Charcot oder Pierre Janet hinaus, denen die neurotischen 
Ausfälle noch als bloße Defekte gegolten hatten).22 Diese Vorteile sind 
bei Schnitzler aber vor allem gesellschaftlich-opportunistischer oder 
renommistischer bzw. narzisstischer Natur und tragen gerade nicht zu 
einer stabilen Subjektkonstitution bei, sondern verstellen vielmehr die 
Einsicht in die tatsächliche psychische Beschaffenheit des Individuums. 
Während der Psychoanalyse Verdrängungsvorgänge zwingend notwen-
dige und insofern moralisch indifferente Prozesse im Rahmen jedweder 
erfolgreichen Sozialisation sind, werden sie bei Schnitzler zu Formen un-
ethischen ›Handelns‹: Freuds Verdrängung ins Unbewusste hat den Sta-
tus eines lebensnotwendigen Kompromisses, Schnitzlers Verdrängung 
ins Mittelbewusstsein hingegen weit eher den einer Lüge.23

2.3 Die Aufgabe der Literatur

Die Abtrennung und Verlagerung von psychischen Inhalten ins Mit-
telbewusstsein ist Schnitzlers Verständnis zufolge Bedingung für die 
Konstitution geschönter Ich-Varianten: Die Individuen weichen der 
schmerzlichen Selbsterkenntnis aus und versuchen stattdessen, eine 
ihnen angenehme Lebenslüge zu etablieren. Der schlussendliche Zu-
sammenbruch dieser Lebenslüge ist der zentrale Konfliktgenerator in 
Schnitzlers Texten.24 Beispiele lassen sich zuhauf finden, etwa Anatols 
forcierter Glaube an das eigene Verführungstalent, Leutnant Gustls frag-
würdige Selbstrechtfertigungsversuche, Casanovas überspielte Angst 
vor dem Alter in »Casanovas Heimfahrt«, Adalbert Wogeleins feig-ver-
logene Selbstinszenierungen in »Die Frau des Richters«, Fräulein Elses 
Abwehr der eigenen erotischen Begierden oder auch Eduard Saxbergers 
spät erwachte Ruhmsucht in der vor Kurzem aus dem Nachlass heraus-
gegebenen Novelle »Später Ruhm«. Textstrategisch werden den Selbstin-

22	 Vgl. Thomé, Autonomes Ich und »Inneres Ausland« (wie Anm. 3), S. 631. Charcots 
Vorlesungen hatte Schnitzler in der Übersetzung Sigmund Freuds gelesen und für die »Inter-
nationale Klinische Rundschau« rezensiert, wobei er die Leistung des Übersetzers lobend 
hervorhob. Vgl. Michael Rohrwasser, Der Gemeinplatz der Psychoanalyse und Wiener 
Moderne. Eine Kritik des Einfluss-Modells. In: Arthur Schnitzler im zwanzigsten Jahrhundert 
(wie Anm. 2), S. 67–90, hier S. 83.

23	 »Man spricht oft von unbewußter Verlogenheit gewisser Menschen. Doch Verlogenheit, 
die nicht bewußt ist, ist überhaupt keine. Es ist eine zwangshafte, im innersten Wesen begrün-
dete Komödienspielerei im Großen und im Kleinen« (AuB II 162).

24	 Thomé bemerkt hierzu: »Eben jene Widerständigkeit der Realität gegen alle bequemen 
Illusionen ist Schnitzlers großes Thema«. Kernlosigkeit und Pose (wie Anm. 3), S. 75.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 251

terpretationen von Schnitzlers Protagonisten, welche in den Erzähltexten 
in ausladenden Passagen erlebter Rede oder inneren Monologs darge-
legt werden, stets mehr oder minder subtile Hinweise entgegengesetzt, 
die erkennen lassen, dass die Figuren sich – man darf sagen: mittelbe-
wusst – über ihre eigenen Schwächen und fragwürdigen Motive zwar 
teilweise im Klaren sind, es aber vorziehen, dieses Wissen vor sich selbst 
und anderen zu unterdrücken bzw. zu kaschieren. Dort, wo Schnitzlers 
Erzählungen und Dramen einen negativen Ausgang nehmen, ist dies 
fast immer dem Zusammenbruch des beschriebenen ›Krankheitsge-
winns‹ und einer Zwangskorrektur eitler Selbstbespiegelungen aufgrund 
des Einbruchs der kruden Realität ins Leben der Figuren geschuldet. 
In der psychoanalytischen Therapie mag, folgt man Schnitzler, ein mit-
telbewusster Inhalt als vormals unbewusst präsentiert werden; lebens-
weltlich relevanter jedoch ist, dass in der zwischenmenschlichen Inter-
aktion umgekehrt mittelbewusste Inhalte häufig als unbewusst – oder 
vorzugsweise als inexistent – ausgegeben werden. In der Demaskierung 
und Kommentierung dieser moralischen Erleichterungsstrategien und 
willentlichen Täuschungen (in diesem Punkt verweisen literarische 
Schilderungen durchaus auch auf außerliterarische Verhältnisse) sieht 
Schnitzler eine der Hauptaufgaben der Literatur.

Allerdings redet Schnitzler weder einer präskriptiven Ethik noch ei-
nem naiven Anspruch lückenloser Aufklärung das Wort. Die Stoßrich-
tung seiner (psychologischen) Kritik lässt sich einzig auf Basis seines 
grundsätzlich skeptizistischen Weltbildes adäquat erfassen: Schnitzlers 
Überlegungen zur Ethik, Psychologie und Literatur laufen auf einen 
umfassenden Multiperspektivismus und Relativismus hinaus. Explizit 
formuliert er im Tagebuch: »Relativist mag ich sein, bin ich; der viele, 
allzu viele Werthe kennt – und sie (vielleicht allzu beflissen, allzu dialek-
tisch) gegen einander abwägt. […] Ja ich bin allerdings ein Dichter für 
Schwindelfreie« (Tgb. 23.12.1917). Perspektivismus, Relativismus und 
Skeptizismus, die ihr formales Äquivalent in der aphoristischen Form 
finden,25 rücken Schnitzlers psychologische Theorien in auffällige Nähe 

25	 In seiner Autobiografie schreibt Schnitzler: »Als 18jähriger plante ich für mein 50. Jahr 
eine Naturphilosophie, davon kam ich bald ab, wie mir alles Theoretisieren über das Aphoris-
tische hinaus immer unwichtiger wurde. Mir kam es auf das Gestalten an, ich wollte diesem 
Ziel näher gekommen sein als es mir gelang.« Jugend in Wien. Eine Autobiographie. Frank-
furt a.M. 1968, S. 317. Thomé wertet Schnitzlers psychologische Aphoristik als Versuch, in 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil252

zu denjenigen Friedrich Nietzsches, wie überhaupt viele von Schnitzlers 
theoretischen Äußerungen inhaltlich wie formal einigermaßen nietzsche-
anisch anmuten. (Schnitzler war mit Nietzsches Schriften vertraut und 
erkannte bezüglich des antisystematischen Denkens auch die Nähe der 
eigenen Positionen zu denjenigen Nietzsches an; einen eigentlichen Ein-
fluss von Nietzsches Gedanken auf das eigene Schaffen wollte er jedoch 
nicht gelten lassen).26 Während Nietzsche sich jedoch genügend weit von 
der Vorstellung einer absoluten Wahrheit entfernt hat, um selbst noch 
den lebensfördernden Schein rechtfertigen zu können, hält Schnitzler, 
wie Horst Thomé schreibt, an der »auch ethisch begründeten Vorstel-
lung von der Wahrheitsmächtigkeit der Vernunft als liberalem Erbe 
fest«.27 Schnitzlers Relativismus ist kein Nihilismus, sondern verweist 
lediglich auf die Notwendigkeit, multikausal zu argumentieren und sich 
für alle etwaigen neuen Eindrücke offenzuhalten, um sich somit den 
Sachverhalten in ihrer Tatsächlichkeit zumindest annähern zu können. 
Anders als Nietzsches Perspektivismus hat derjenige Schnitzlers immer 
noch ein Zentrum in der objektiven Wahrheit. Ein Aphorismus Schnitz-
lers lautet: »Die reinigende Kraft der Wahrheit ist so groß, daß schon das 
Streben nach ihr ringsum eine bessere Luft verbreitet; die zerstörende 
Macht der Lüge so furchtbar, daß schon die Neigung zu ihr die Atmo-
sphäre verdunkelt« (AuB I 55).

Dieses Votum für die Wahrheit impliziert freilich keineswegs, dass 
eine gütliche Vermittlung unterschiedlicher Standpunkte immer mög-
lich wäre (tatsächlich sind die meisten literarischen Texte Schnitzlers 
in ihrer Problemschilderung einigermaßen unversöhnlich); zumindest 

der schwebenden Stellung zwischen Liberalismus und Determinismus eine eindeutige Festle-
gung zu vermeiden. Vgl. Thomé, Kernlosigkeit und Pose (wie Anm. 3), S. 64.

26	 In einem Brief aus dem Jahre 1895 schreibt Schnitzler: »Ich kann mir selbst große Künstler 
denken, die Nietzsche nicht kennen, auch solche, die ihn kennen u. nicht lieben. Misverstehen 
Sie mich nicht: ich kenne ihn und liebe ihn. Daß er kein Philosoph, im Sinne der systemat. 
Philosophie ist, bringt ihn mir nur noch näher. Doch finde ich nichts in ihm, das meine 
Anschauungen über Kunst irgendwie beeinflußt hat. Ich sehe heute alles Schöne und Große 
wie ich es vorher gesehn habe. Mir ist, was Nietzsche geschaffen, ein Kunstwerk für sich. […] – 
ich habe einen Genuß mehr seit Nietzsche – aber ich habe keinen Genuß anders als ich ihn 
gehabt habe. […] ich erkenne die Pflicht eines Dichters nicht an, sich von irgend einem großen 
Geiste beeinflußen lassen zu müssen« (Br I 262). Einen Überblick zur Nietzsche-Rezeption in 
der Wiener Moderne habe ich an anderer Stelle gegeben: Michael Navratil, »den Schauer des 
Mythos neu schaffen«. Die kreative Rezeption von Nietzsches ›Geburt der Tragödie‹ in der 
Wiener Moderne. In: Sprachkunst. Beiträge zur Literaturwissenschaft 42, 2011, Nr. 2, S. 293–
317, bes. S. 296–299.

27	 Vgl. Thomé, Kernlosigkeit und Pose (wie Anm. 3), S. 71.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 253

die persönliche oder gesellschaftliche Lüge kann aber, wie Schnitzlers 
theoretische sowie literarische Arbeiten suggerieren, aufgedeckt werden. 
So stehen etwa Leutnant Gustl oder der Richter Adalbert Wogelein am 
Ende der jeweiligen Novellen in den Augen der Leserschaft einigerma-
ßen diskreditiert da. Häufig auch lässt sich vom – nicht selten desaströ-
sen – Ausgang der Texte her der gesamte Handlungsverlauf noch einmal 
von Beginn an durchgehen, perspektiviert hin auf die abschließend ge-
wonnene Erkenntnis. Und gelegentlich heben sogar die Figuren selbst 
am Ende einer Erzählung oder Novelle zum Geständnis an, so etwa am 
Schluss von »Die Toten schweigen«, wenn der Mann zu seiner Frau sagt: 
»[…] ich glaube, du hast mir noch etwas zu erzählen …« (E 2, 312) oder 
am Ende der »Traumnovelle«, wenn Fridolin Albertine ankündigt: »Ich 
will dir alles erzählen« (E 2, 503). Das bequeme Aufrechterhalten von 
Illusionen ist nur eine Lösung auf Zeit; letztlich werden Schnitzlers Fi-
guren entweder von der Realität eingeholt oder aber der Kunstbau ihres 
Lebens zeigt zumindest von der Warte des Lesers aus deutliche Risse.

Für Schnitzler besteht die, wenn man so will, ethische Aufgabe der Li-
teratur darin, einseitige Wahrheitsvorstellungen durch die Schilderung 
konkreter Schicksale, in ihren multikausalen Bedingtheiten und Abhän-
gigkeiten, aufzuweichen und zu relativieren. In einem Brief aus dem Jahr 
1913 schreibt Schnitzler in geradezu programmatischer Manier über sei-
ne Tätigkeit als Schriftsteller: »Denn ich empfinde es als meinen Beruf, 
Menschen zu gestalten und habe nichts zu beweisen als die Vielfältigkeit 
der Welt« (Br II 2). Dieses antinormative Literaturverständnis beeinflusst 
auch den Modus der Übernahme und Ausformung psychologischer Er-
kenntnisse in den Texten. Schnitzlers Meinung nach soll Literatur mehr 
sein als Fallexemplifikation positiven psychologischen Wissens. Dirk 
von Boetticher hat in seiner Arbeit zur diagnostischen Dimension von 
Schnitzlers Werk überzeugend – und in Abgrenzung zu weiten Teilen 
der älteren Forschung – dafür argumentiert, dass sich Schnitzlers litera-
rische Schilderungen weder als bloße Exemplifikationen medizinischer 
Theorien durch Fallbeispiele noch als von der wissenschaftlichen Empi-
rie gelöste Fantasieprodukte betrachten lassen, sondern gerade auf eine 
produktive Vermittlung dieser beiden Pole abzielen.28 Konkret bedeutet 
das zum einen, dass literarische Beschreibungen sich nicht vollständig 

28	 Vgl. Boetticher, Meine Werke sind lauter Diagnosen (wie Anm. 3), S. 132.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil254

von der wissenschaftlichen Wahrscheinlichkeit lösen dürfen (Schnitzler 
äußerte sich beispielsweise abfällig über unplausible Pathologieschilde-
rungen in der Literatur),29 andererseits aber auch, dass nicht jedes me-
dizinische oder psychologische Phänomen literaturfähig ist: Medizinisch 
streng determinierte und insofern moralisch indifferente Phänomene 
haben für Schnitzler keinen Platz in der Literatur.30 So schreibt er im Ta-
gebuch: »Das rein Pathologische ist nun einmal für die Kunst verloren« 
(Tgb. 28.11.1913). Die Hereditätstheorie etwa, der Schnitzler persönlich 
durchaus anhing – wie die Autobiografie »Jugend in Wien« und die Ta-
gebücher beweisen –, erfährt keine Bearbeitung in den literarischen Tex-
ten, vermutlich deshalb, weil Heredität wissenschaftlich-deskriptiv zwar 
von Interesse sein mag, als moralischer Faktor in konkreten Situationen 
aber nicht in Betracht kommt.31

In Schnitzlers Nachlass findet sich ein Kommentar zu seinem Stück 
»Das weite Land«, der die Zwischenstellung seiner Psychopoetik zwi-
schen wissenschaftlicher Deduktion und lebensweltlicher Induktion prä-
gnant zusammenfasst:

Die Seele ist ein weites Land – das heißt nicht, daß sie als ein Gebiet abso-
luter Gesetzlosigkeit und Willkür aufzufassen ist, sondern daß die Grenzen 
der Möglichkeiten im allgemeinen viel weiter gesteckt sind als die Menschen 
im allgemeinen wissen oder als die Meisten aus Bequemlichkeit sich einge-
stehen.32

Wiederum ist es die »Bequemlichkeit«, die eine Einsicht in die wahren 
Motive menschlichen Handelns verstellt. In der Literatur aber kann das 
reale, überaus komplexe Geflecht der Motive zumindest andeutungswei-
se zur Darstellung gebracht werden – und damit ein etwaiger vorschnell 
vereinheitlichender Blick auf das ›weite Land‹ der Seele der Kritik preis-

29	 Über Franz Werfels Trauerspiel »Schweiger« schreibt Schnitzler: »Das Satanische, des-
sen Macht zu zeigen offenbar des Dichters Absicht ist, läßt sich gerade an diesem, rein patho-
logischen Fall wenig verdeutlichen. Auch das Pathologische hat seine Gesetze. Es war nicht 
notwendig, einen total unmöglichen Krankheitsfall zu erfinden« (AuB III 140).

30	 Thomé schreibt über die Ausgestaltung psychologischer Themen in Schnitzlers Litera-
tur: »Psychopathologisches wird erst dort literarisch relevant, wo die psychische Deformation 
mit dem moralischen Versagen verbunden ist.« Autonomes Ich und »Inneres Ausland« (wie 
Anm. 3), S. 607.

31	 Vgl. ebd., S. 618f.
32	 Offener Brief (1913), zit. nach Irène Lindgren, »Sehn’s Sie, das Berühmtwerden ist 

doch nicht so leicht!« Arthur Schnitzler über sein literarisches Schaffen. Frankfurt a.M. 2002, 
S. 372.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 255

gegeben werden. Dieser Konnex zwischen psychologischen Charakteri-
sierungen und ethischen Überlegungen bildet das eigentliche Zentrum 
von Schnitzlers Psychopoetik.

2.4 Narzissmus als Fluchtpunkt

In der Forschung sind unterschiedliche Vorschläge gemacht worden, 
um die Haupttendenz von Schnitzlers Psychologie prägnant auf den Be-
griff zu bringen. Die beiden meiner Ansicht nach überzeugendsten For-
meln sind dabei erstens Horst Thomés Aufsatztitel »Kernlosigkeit und 
Pose« und zweitens Rolf Allerdissens Konzept des »impressionistischen 
Rollenspiels«.33 Beide Formulierungen heben auf die Kompensations-
strategien ab, die Schnitzlers Figuren verfolgen, um sich und andere von 
Glanz und Konstanz des eigenen Selbst zu überzeugen. Tatsächlich wird 
dieses Selbst aber oft von niederen Motiven bewegt oder befindet sich 
in einem Zustand der Dissoziation. Meine Überlegungen gehen in eine 
ähnliche Richtung, wenn ich für die Charakterisierung von Schnitzlers 
Psychopoetik den Begriff »Narzissmus« vorschlage.34 Der Narzissmus-
begriff, wie ich ihn im Folgenden gebrauchen werde, unterscheidet sich 
dabei sowohl von einem umgangssprachlichen Verständnis des Begriffs 
im Sinne von Selbstverliebtheit als auch von seiner vorfreudianischen 
Verwendung bei Havelock Ellis, Paul Näcke und Isidor Sadger, wo der 
Narzissmus vor allem in Verbindung mit Autoerotismus und Homose-
xualität gebraucht wurde.35 Der hier verwendete Narzissmusbegriff fo-
kussiert demgegenüber, wie eingangs erläutert, den prekären Status des 
Selbst, das durch bestimmte Formen der Selbstkonzeptualisierung sowie 
der Außendarstellung vor sich und anderen eine stabile Ich-Variante zu 

33	 Vgl. Thomé, Kernlosigkeit und Pose (wie Anm. 3); Rolf Allerdissen, Arthur Schnitzler. 
Impressionistisches Rollenspiel und skeptischer Moralismus. Bonn 1985.

34	 Der Begriff »Narzissmus« wurde bisher nicht in systematischer Weise für die Schnitz-
ler-Forschung erschlossen, taucht aber vereinzelt auf. Siehe bspw. das Kapitel »Die Gespal-
tenheit der Existenz. Narzißtische und exhibitionistische Züge in ›Fräulein Else‹«. In: Aller-
dissen, Arthur Schnitzler. Impressionistisches Rollenspiel und skeptischer Moralismus (wie 
Anm. 33), S. 34–55. Waltraut Gölter schreibt bezüglich der Erzählungen »Fräulein Else« und 
»Doktor Gräsler, Badearzt« von der »narzißtische[n] Thematik in beiden Texten« (Weg ins 
Freie oder Flucht in die Finsternis – Ambivalenz bei Arthur Schnitzler. In: Arthur Schnitzler in 
neuer Sicht. Hg. von Hartmut Scheible. München 1981, S. 240–291, hier S. 280). Die Magis-
terarbeit von Anne Reis lag mir nicht vor: Flucht in den Tod: Narzissmus und Selbstmord in 
den Novellen Arthur Schnitzlers. Hamburg 1999.

35	 Vgl. Ulrike May-Tolzmann, Zu den Anfängen des Narzißmus: Ellis – Näcke – Sadger – 
Freud. In: Luzifer-Amor. Zeitschrift zur Geschichte der Psychoanalyse 4, 1991, S. 50–89.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil256

etablieren sucht – und zwar gerade deshalb, weil es diesem Ich letztlich 
an Stabilität mangelt. In den Blick genommen werden also die – nach 
Ansicht Schnitzlers ethisch problematischen – Techniken einer illusions-
gestützten Regulierung der Selbstachtung.

Das Konzept des Narzissmus im genannten Sinne lässt sich für Schnitz-
lers Psychopoetik auf mehrfache Weise produktiv machen:

–	 Inhaltlich: Die narzisstische Psychologie Schnitzlers ist, in ihren theore-
tischen ebenso wie in ihren literarischen Ausformungen, befasst mit 
Fragen der Selbstsucht, ethisch problematischen Steigerungen des 
Selbstwertgefühls, der Flucht aus der Verantwortung, der Manipu-
lation zwischenmenschlicher Verhältnisse, der mutualen Relationen 
zwischen Eigenem und Fremdem und dem Selbstschutz des Indivi-
duums.

–	 Psychodynamisch: Narzisstische Dynamiken spielen eine zentrale Rolle 
bei der Abdrängung von Bewusstseinsinhalten ins Mittelbewusstsein.

–	 Motivational: Narzisstische Interessen gehören für Schnitzler zu den 
bedeutendsten Handlungsmotivatoren, die in seinen theoretischen 
Arbeiten ebenso wie in seiner Literatur immer wieder in Anschlag 
gebracht werden – und zwar mit größerer Häufigkeit und Prominenz 
als alle anderen ethisch potenziell problematischen Motive.

–	 Antisystematisch: Schnitzlers Kritik an der Psychoanalyse, ebenso wie 
an jeder anderen Form stringenter Systembildung, ist bestimmt vom 
Vorwurf des Narzissmus und der Megalomanie.

–	 Komparatistisch: Die Einführung des Narzissmus als Konzept der 
Schnitzler-Forschung eröffnet Vergleichsmöglichkeiten mit anderen 
Autorenwerken des Fin de Siècle sowie mögliche Anknüpfungspunk-
te für allgemeinere literaturhistorische und ‑soziologische Fragestel-
lungen (es wird abschließend darauf zurückzukommen sein).

–	 Als eine Art Metakategorie, welche in der einen oder anderen Wei-
se in alle bisher genannten Kategorien hineinspielt, wäre schließlich 
die ethische zu nennen: Die Versuche der narzisstischen Steigerung 
des Selbstgefühls, welche Schnitzler beschreibt, werden von ihm 
niemals einfach konstatiert, sondern gehen stets mit einer moralisti-
schen Kritik an jenen Personen oder Figuren einher, die diese Versu-
che unternehmen. In den Diagnosen des Narzissmus, so könnte man 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 257

übergreifend für Schnitzlers literarisches Werk festhalten, wird die 
Psychopoetik ethisch.

Tatsächlich offenbart sich, ist man einmal darauf aufmerksam geworden, 
der Narzissmus als Fluchtpunkt von Schnitzlers gesamter Psychologie.36

Im Folgenden soll knapp die von Schnitzler selbst verwendete Ter-
minologie im Kontext der Narzissmusproblematik diskutiert werden. 
Dabei muss allerdings vorausgeschickt werden, dass eine Anknüpfung 
von Schnitzlers Terminologie an die medizinisch-psychologische Dis-
kussion der Zeit, welche von einzelnen Begriffen ausginge, nur bedingt 
fruchtbringend sein dürfte, verwendet der bekennende Antisystemati-
ker Schnitzler seine Terme doch weniger in einem medizinisch-defini-
torischen als in einem umgangssprachlichen Sinne. Wie bei den Ver-
gleichen von Schnitzlers Psychologie mit der Psychoanalyse sollte man 
auch hier nicht so sehr von wohldefinierten Termen und Theoremen 
ausgehen, sondern eher allgemeine wissenshistorische Tendenzen und 
Weltanschauungen in den Blick zu nehmen versuchen.

Der Begriff »Narzissmus« taucht bei Schnitzler selbst nicht auf. Aller-
dings finden sich verwandte Termini wie Eitelkeit, Feigheit, Größen-
wahn, Hypochondrie, Bequemlichkeit und Egoismus in großer Zahl, 
ferner psychologisch gefärbte Begriffe aus dem semantischen Feld des 
Theaters wie Pose, Komödienspielerei oder Schauspieler.37 Gemeinsam 

36	 Von der Freudschen Narzissmuskonzeption unterscheidet sich Schnitzlers »Narzissmus« 
dadurch, dass 1. bei Schnitzler der primäre Narzissmus (stark vereinfacht: die natürliche und 
umfassende Selbstliebe des Säuglings) keine Rolle spielt, 2. narzisstische Dynamiken nicht im 
genetischen Kontext der kindlichen Entwicklung diskutiert werden und 3. narzisstische Hand-
lungsweisen und Charakterzüge bei Schnitzler bis zu einem gewissen Grade der voluntaristi-
schen Kontrolle unterliegen, während sie bei Freud zwar erworbene, aber kaum veränderliche 
individuelle Eigenarten darstellen. Damit lässt sich der, wie Thomé schreibt, »unterschwellige 
[…] Konnex […] von Krankheit und Unmoral«, der für Schnitzlers Psychologie charakteris-
tisch ist, auch für die Problematik des Narzissmus festhalten (Autonomes Ich und »Inneres 
Ausland« [wie Anm. 3], S.  608; vgl. ebd. 616). Dieses nicht streng psychoanalytische Ver-
ständnis des »Narzissmus« lässt einen konzeptionell undogmatischen Gebrauch des Begriffs, 
wie er in dieser Arbeit vorgeschlagen wird, besonders plausibel erscheinen.

37	 Im »Buch der Sprüche und Bedenken« schreibt Schnitzler: »Die Seele mancher Men-
schen scheint aus einzelnen gewissermaßen flottierenden Elementen zu bestehen, die sich nie-
mals um ein Zentrum zu gruppieren, also auch keine Einheit zu bilden imstande sind. So lebt 
der kernlose Mensch in einer ungeheuren und ihm doch niemals völlig zu Bewußtsein kom-
menden Einsamkeit dahin. Die große Mehrzahl der Menschen ist in diesem Sinne kernlos, 
doch erst an merkwürdigen und bedeutenden Menschen fällt uns eine solche Kernlosigkeit 
auf, die übrigens vorzugsweise bei reproduzierenden Talenten, vor allem bei genialen Schau-
spielern, insbesondere Schauspielerinnen, zu beobachten ist« (AuB I 57f.). Die für die poetolo-

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil258

ist diesen Begriffen – in der Art und Weise, wie Schnitzler sie verwen-
det – auf struktureller Ebene eine Verbindung von psychologisch-dia-
gnostischem Anspruch und ethischem Vorwurf sowie auf inhaltlicher 
Ebene der Bezug auf eine problematische Form der Ich-Konstitution 
oder ‑Präsentation. Dabei partizipiert Schnitzler mit seinen Schilderun-
gen von Desorientierungs- und Dissoziationserfahrungen sowie der 
Zergliederung von Bewusstseinsvorgängen durchaus an modernespezifi-
schen Diskursen: Man denke etwa an Ernst Machs Empiriokritizismus, 
mit seiner fragmentierenden Verabsolutierung der Einzelimpressionen, 
an Hermann Bahrs (sich auf Mach berufende) Rede vom »unrettbaren 
Ich« oder an die von Hugo von Hofmannsthal prominent im »Chan-
dos-Brief« konstatierte Sprach- und Denkkrise der Jahrhundertwende. 
Schnitzlers Analysen zerrütteter und substanzloser Charaktere weisen 
darüber hinaus Ähnlichkeiten mit den Hysterie-Konzeptionen in den 
frühen Arbeiten Pierre Janets auf (dessen Studie »Der Geisteszustand 
der Hysterischen« Schnitzler gekannt haben dürfte),38 nicht zuletzt da-
hingehend, dass auch bei Schnitzler die Dissoziation des Selbst nicht als 
allgemeingültige Erfahrung angesehen wird, sondern ihr eher der Status 
einer Pathologie zukommt. Damit jedoch nimmt Schnitzler bezüglich 
der Problematik der Ich-Dissoziation unter den bedeutenden Dekadenz-
literaten und ‑theoretikern der Jahrhundertwende eine vergleichsweise 
gemäßigte Position ein, ist er doch nicht bereit, die Möglichkeit eines 
potenziell kohärenten Ichs und handlungsmächtigen Individuums voll-
ständig aufzugeben. Seine psychologischen Problemdiagnosen bleiben 
somit stets auch an ethische Überlegungen gebunden, deren Legitimität 
sich dann freilich nicht mehr anders als weltanschaulich begründen lässt. 
Das halbdiagnostische, halbmoralistische Vokabular, das Schnitzler in 
den Schriften zur psychologischen Ästhetik und zur psychosozialen Si-
tuation der eigenen Zeit verwendet, gibt Aufschluss just über diese pre-
käre Mittelposition zwischen Deskription und normativem Anspruch.

gischen Diskussionen des Fin de Siècle so bedeutende Verbindung von Dekadenz und Schau-
spielerei wird prominent von Friedrich Nietzsche in »Der Fall Wagner« aufgebracht.

38	 Vgl. Thomé, Autonomes Ich und »Inneres Ausland« (wie Anm. 3), S.  621. Die psy-
chodynamischen Voraussetzungen des psychoanalytischen Hysteriemodells, insbesondere die 
Annahme unbewusster Reminiszenzen, hat Schnitzler allerdings nicht geteilt, weswegen auch 
eine Interpolation psychoanalytischer Hysterietheorie in Schnitzlers literarische Texte zum 
Zweck der Figurenanalyse unter dem Vorbehalt stehen sollte, dass mit einem derartigen The-
orietransfer Schnitzlers eigene psychologische Annahmen verfehlt werden.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 259

Der Begriff innerhalb von Schnitzlers Schriften, der dem des Narziss-
mus am nächsten kommen dürfte, ist derjenige des »Snobismus«. Der 
Snobismus ist für Schnitzler mehr als ein bloß individuelles Problem: Er 
ist ein die gesamte zeithistorische Periode dominierendes psychosoziales 
Phänomen. In seiner Autobiografie bezeichnet Schnitzler den Snobismus 
als »die Weltkrankheit unserer Epoche«,39 im Tagebuch identifiziert er 
ihn als »Lebenskrankheit« (Tgb. 30.07.1920) seines Freundes Hugo von 
Hofmannsthal, und noch 1927, lange nach dem Ende der eigentlichen 
Dekadenz-Periode, schreibt er im »Buch der Sprüche und Bedenken«:

Der Snobismus ist eine in unserer Zeit so verbreitete Erkrankung der Seele, 
daß man ihm fast einen epidemischen oder endemischen Charakter zuspre-
chen und ihn unzutreffend z.B. mit der Tuberkulose vergleichen könnte. […] 
In der Mehrzahl der Fälle verläuft der Snobismus schleichend, manchmal 
nahezu unbemerkt, und er kann zuweilen – geradeso wie die Tuberkulose 
erst bei der Sektion – erst bei genauester Durchforschung der Seele festge-
stellt werden (AuB I 92).

Aus solchen Formulierungen geht hervor, dass der Snobismus von 
Schnitzler nicht allein als ein soziales, sondern wesentlich auch als psy-
chopathologisches Phänomen angesehen wird, was eine Zusammen-
rückung von »Snobismus« und »Narzissmus« als besonders plausibel 
erscheinen lässt. In seinem Nachdruck auf der psychologischen Dimen-
sion des Snobismus unterscheidet sich Schnitzlers Verständnis des Be-
griffs von der heute üblichen und auch bereits in den Texten der Moder-
ne dominierenden Begriffsverwendung, welche ja vor allem eine soziale 
Problematik bzw. einen gewissen sozialen Typus fokussiert (der Begriff 
»Snob« im Sinne von überheblicher oder geckenhafter sozialer Aufstei-
ger wurde durch William M. Thackerays »The Book of Snobs« (1848) 
popularisiert und findet sich so verstanden dann etwa bei Marcel Proust, 
Heinrich Mann, Carl Sternheim, Joseph Roth oder Walter Benjamin).40 
Die genuin psychologische Dimension des Snobismus wird in einem an-
deren Aphorismus Schnitzlers auf noch entschiedenere Weise herausge-
stellt:

39	 Schnitzler, Jugend in Wien (wie Anm. 25), S. 17.
40	 Eine Begriffsgeschichte des »Snobs« bzw. des »Snobismus« liegt bisher nicht vor. Siehe 

zum Überblick die Beiträge in: Péripéties du snobisme. Germaniaca 49, 2011, sowie für einen 
instruktiven Vergleich von Snobismus und Dandyismus die Ausführungen bei Hiltrud Gnüg, 
Kult der Kälte. Der klassische Dandy im Spiegel der Weltliteratur. Stuttgart 1988, S. 126–134.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil260

Die Wurzeln der Pflanze Snobismus sind: Feigheit, Eitelkeit und Dumm-
heit. Da sie nun schon von einer einzigen Wurzel aus genährt werden kann 
und auch in den vortrefflichsten Menschen eine Spur von mindestens ei-
ner der drei vorhanden ist, läßt sich leicht berechnen, wie verbreitet und 
in wie vielfältigen Formen der Snobismus verbreitet ist. Dazu gibt es aber 
auch noch einen Kryptosnobismus, der nur für den Kenner offen zutage liegt 
(AuB II 159f.).

Auf für Schnitzler typische Weise verbinden sich in derartigen Apho-
rismen psychologische, ethische und zeitdiagnostische Beobachtungen 
und Spekulationen. Mit der für die psychologischen Poetiken der Jahr-
hundertwende charakteristischen moralischen Indifferenz, die Hermann 
Bahr bereits 1893 in seinem Essay »Das junge Österreich« als eine Be-
schränkung der neuen Dekadenzästhetik herausgestellt hatte,41 wollte 
Schnitzler sich offenbar nicht bescheiden. Anders jedoch als Thomas 
Mann oder Hugo von Hofmannsthal, welche im Fortgang ihres Werks 
durch eine neuerliche Bindung an mythologisches, völkisches oder gar 
religiöses Denken eine Reethisierung ihrer Literatur einzuleiten versuch-
ten, hielt Schnitzler bis ans Ende seines Schaffens am weltanschaulich 
ungebundenen, bloß konstatierenden Blick des Diagnostikers fest (wel-
cher durch seine moralistische Einfärbung dann freilich doch wieder 
eine gewisse ideologische Grundüberzeugung zu erkennen gab). Die 
angemahnte »genaueste[ ] Durchforschung der Seele«, die Vivisektion 
des »Snobismus« und »Kryptosnobismus« oder, anders gewendet, die 
Schilderung narzisstischer Charaktere und ihrer Handlungen, inklusive 
der Demaskierung ihrer häufig uneingestandenen Motive und sozialen 
Verstrickungen, hat Schnitzler in seiner Literatur und ganz besonders in 
seinen umfänglichen Erzähltexten geleistet.

41	 »Die Litteratur hat allerhand gelernt. […] Zwar sind neue Stoffe gewonnen: alle Win-
kel des Lebens werden geplündert, und besondere Fälle seltener Seelen werden gezeigt. Aber 
die heimlichen Fragen der Menschen, die Qualen der Bildung, die tausend Zweifel um den 
Sinn der Schöpfung fehlen. Das bange Gemüth hat keinen Trost. Das Wilhelm-Meisterli-
che, die sittliche Erziehung, der Rath in den Ängsten und Nöthen der Seele ist dieser neuen 
Kunst verloren« (Hermann Bahr, Zur Überwindung des Naturalismus. Theoretische Schrif-
ten 1887–1904. Ausgewählt, eingeleitet und erläutert von Gotthart Wunberg. Stuttgart u.a. 
1968, S. 151).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 261

3. Interpretation
»Die Frau des Richters«

Immer wieder wurde gegen Schnitzlers Werk und besonders gegen das 
Spätwerk ab dem Ersten Weltkrieg der Vorwurf erhoben, es würden dar-
in beständig die immergleichen Themen – das süße Mädel, gesellschaft-
liches Rollenspiel, Traum und Sterben – in ästhetisch wenig variierter 
Form durchgespielt. Die ironische Kehrseite dieses Vorwurfs besteht dar-
in, dass jene Texte, die sich den bekannten Deutungsschablonen nicht 
problemlos einpassen lassen, in der Forschung kaum zu kritischer Wür-
digung gelangen – wodurch das altbekannte Schnitzlerbild weiter konso-
lidiert wird.42 Diese Problematik betrifft etwa die neusachlich anmuten-
de, kaum bekannte Erzählung »Ich« aus dem Jahre 1927,43 in besonders 
eklatanter Weise aber die Erzählung »Die Frau des Richters«, diejenige 
von Schnitzlers größeren Prosaarbeiten, die in der Forschung bisher die 
geringste kritische Würdigung erfahren hat. Schnitzler selbst war sich 
über den Ausnahmecharakter dieser Erzählung innerhalb seines Werkes 
durchaus im Klaren. Als er die Arbeit daran am 21. Juni 1924 abschloss, 
notierte er im Tagebuch: »Nicht übel erfunden, gut erzählt. – von meiner 
Eigenart wenig zu spüren.«44 Die Abweichung von der Schnitzlerschen 
»Eigenart«, gepaart mit der vorderhand verwirrenden Sinnorganisation 
des Textes, mag den Grund für die überaus zögerliche Kommentierung 
dieses Werks oder gar seine vollständige Ablehnung in der germanisti-
schen Forschung abgeben. Wenige Interpreten gingen dabei so weit wie 
Michaela Perlmann, die »Die Frau des Richters« als »bloße […] Unter-
haltungsliteratur« abtat.45 Meist wurde die Erzählung schlichtweg still-
schweigend übergangen oder mit nur wenigen Sätzen abgehandelt. In 
keiner der großen monografischen Würdigungen von Schnitzlers Werk 
wird »Die Frau des Richters« ausführlicher diskutiert. Françoise Der-
ré immerhin urteilt in ihrer einflussreichen Schnitzler-Studie: »L’histoire 

42	 Zur Ausnahmestellung dieser Novelle in Schnitzlers Werk s. Harold D. Dickerson, Jr., 
Arthur Schnitzler’s »Die Frau des Richters«. A Statement of Futility. In: The German Quar-
terly 43, 1970, Nr. 2, S. 223–236, hier S. 223.

43	 Zu neusachlichen Einschlägen in dieser Erzählung s. Joachim Heimerl, Arthur Schnitz-
lers Zeitgenossenschaft der Zwischenwelt. Frankfurt a.M. 2012, S. 22f.

44	 Zit. nach Reinhard Urbach, Schnitzler-Kommentar zu den erzählenden Schriften und 
dramatischen Werken. München 1974, S. 132.

45	 Michaela Perlmann, Arthur Schnitzler. Stuttgart 1987, S. 160.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil262

compte parmi les œuvres les plus étranges que Schnitzler ait écrites«,46 ein 
Urteil, dem sich später Eric A. Blackall anschloss.47 Man wird es kaum 
für einen Zufall halten dürfen, dass ausnahmslos alle Einzeluntersuchun-
gen zu »Die Frau des Richters« aus der ausländischen, vorwiegend der 
englischsprachigen Germanistik stammen, wo die Pfade der Schnitzler-
Forschung weniger festgetreten sein mögen. Die bisher produktivsten 
Deutungen dürften dabei diejenigen sein, welche die Erzählung auf die 
historische Zeit ihrer Entstehung sowie auf ihr politkritisches Potenzial 
hin befragen. Zu erwähnen sind hier die Beiträge von Harold D. Dicker-
son, G.J. Weinberger und in neuerer Zeit Joachim Heimerl.48

Eine eingehende Diskussion der psychologischen Dimension der Er-
zählung ist bislang ausgeblieben (was bei einem Schnitzlerschen Erzähl-
text von beträchtlichem Umfang durchaus überrascht). Die wenigen 
Interpreten des Textes heben einhellig die komplexe Behandlung psy-
chologischer Dynamiken in der Erzählung hervor, um diese Dynamiken 
dann jedoch ebenso einhellig unkommentiert zu lassen. Dickerson und 
Gerrekens weisen gar auf die Gefahren einseitig psychologischer Deu-
tungen hin.49 Die Behauptung, dass psychologische Auslegungen allein 
nicht für eine adäquate Interpretation des Textes ausreichen, ist – beson-
ders mit Blick auf Schnitzlers komplexes Spätwerk – zwar richtig, macht 
eine Deutung der zweifellos vorhandenen und differenzierten psycholo-
gischen Schilderungen des Textes aber mitnichten obsolet. Eine solche 
psychologische Deutung und Kommentierung soll an dieser Stelle nach-
getragen werden.

Wie so häufig in Schnitzlers Erzählungen werden in »Die Frau des 
Richters« psychologische Figurencharakterisierungen mittels einer Rei-
he unterschiedlicher narrativer Verfahren geleistet. Teile dieser Charak-

46	 Françoise Derré, L’oeuvre d’Arthur Schnitzler. Imagerie viennoise et problèmes humains. 
Paris 1966, S. 433.

47	 Vgl. Eric A. Blackall, Tobias Klenk. In: Austriaca. Beiträge zur österreichischen Litera-
tur. Festschrift für Heinz Politzer zum 65. Geburtstag. Hg. von Winfried Kudszus und Hinrich 
C. Seeba. Tübingen 1975, S. 267–284, hier S. 267.

48	 Dickerson, Arthur Schnitzler’s »Die Frau des Richters« (wie Anm. 42); Heimerl, Arthur 
Schnitzlers. Zeitgenossenschaft der Zwischenwelt (wie Anm. 43); G. J. Weinberger, Politi-
cal Interaction in Arthur Schnitzler’s »Die Frau des Richters«. In: Neophilologus 73, 1989, 
S. 254–262.

49	 Dickerson, Arthur Schnitzler’s »Die Frau des Richters« (wie Anm. 42), S. 226; Louis 
Gerrekens, Demontage verlorener Hoffnungen: Arthur Schnitzlers »Die Frau des Richters« 
oder die literarische Verdrängung des Scheiterns. In: Monatshefte 89, 1997, N. 1, S. 31–58, 
hier S. 53.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 263

terisierungen liefert der Erzähler selbst. Dessen Status allerdings ist über 
den Text hinweg nicht einheitlich bestimmt, und es gibt gute Gründe, 
seinen Urteilen nicht unumwunden Glauben zu schenken: Die Rahmen-
partien der Erzählung erinnern an eine Chronik. Jedoch werden bereits 
im ersten Satz vorgeblich historische Informationen mit schlüpfrigen 
Details über die Umstände des Dahinscheidens des alten Herzogs Karl 
Eberhard XVI. vermischt (vgl. E 2, 382). Überhaupt scheint ein Großteil 
der Kenntnisse, über die der Erzähler verfügt, auf Gerüchten zu beru-
hen. Der Kreis seiner Aufmerksamkeit geht kaum über die Geschehnisse 
im Städtchen Karolsmarkt hinaus und beschränkt sich auch dort meist 
auf die unmittelbare Lebenssphäre Adalbert Wogeleins. Nur im Falle 
des Richters und – seltener – im Falle seiner Frau Agnes gewinnt der 
Leser auch direkte Einblicke in Gedanken und Gefühle. Die avancierte 
psychoästhetische Technik des Bewusstseinsstroms, die von Schnitzler 
nicht nur im »Leutnant Gustl« und in »Fräulein Else«, sondern auch in 
einigen der längeren Erzählungen eingesetzt wird, findet in »Die Frau 
des Richters« keine Verwendung; stattdessen wird hier auf Gedanken-
berichte, erlebte Rede und – dies ist von besonderer Wichtigkeit – auf 
indirekt-situative Psychologisierungsverfahren zurückgegriffen.

Die umfassendsten psychologischen Einblicke werden dem Leser im 
Falle des Richters Adalbert Wogelein gewährt. Durchaus untypisch für 
Schnitzlers Erzählungen setzt die psychologische Figurencharakterisie-
rung dabei mit der Beschreibung von Kindheitserlebnissen ein. (Da 
Schnitzler die Freudsche Annahme eines dynamischen Unbewussten, 
das sich vor allem in der Kindheit formiert, nicht nachvollzogen hat, 
können in seiner Psychologie frühkindliche, unbewusst fortwirkende 
und das Verhalten der Individuen weiterhin determinierende Konflikte 
im psychischen Apparat auch gar nicht lokalisiert werden. Bei seinen 
Figurenzeichnungen und Handlungsmotivierungen geht Schnitzler in al-
ler Regel von aktuellen Konflikten aus.50) Schon in frühen Jahren gerät 
Adalbert zu seinem Freund Tobias Klenk in ein, wie es im Text heißt, 
»Verhältnis von unbegreiflicher Botmäßigkeit, so daß er sich von ihm 
nicht nur allerlei kindlich harmlosen Spaß, sondern auch gelegentliche 
Bosheit und Tyrannei mit Langmut, ja beinahe mit Lust, gefallen ließ« 
(E 2, 385). Die Lust am Leiden auf Seiten Adalberts wird komplemen-

50	 Vgl. Thomé, Autonomes Ich und »Inneres Ausland« (wie Anm. 3), S. 616.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil264

tiert durch die offenkundige Lust Tobias Klenks, seinen Kameraden zu 
erniedrigen: Tobias straft Adalbert für erfolgten Ungehorsam; er lehnt 
ein Geldgeschenk Adalberts ab, fordert von ihm jedoch kurz darauf al-
les Essbare, was dieser bei sich trägt; und er lässt Adalbert eine seiner 
Schwestern küssen, nur um ihn kurz darauf heftig für dieses Verhalten 
zu schelten, was bei Adalbert das »zwiespältige[ ] Nachgefühl eines bit-
tersüßen Erlebnisses« (E 2, 386) zurücklässt. Das Verhältnis der beiden 
Jungen zueinander lässt sich somit mit einigem Recht als ein sadomaso-
chistisches charakterisieren. Dass die sadistischen Machtproben jedoch 
ein Trauma oder gar eine symbolische Kastration bei Adalbert zur Folge 
gehabt haben sollen, wie manche Interpreten annehmen,51 darf bezwei-
felt werden, nicht allein deshalb, weil der Autor Schnitzler die determi-
nierende Wirkung frühkindlicher libidinöser Konflikte stets in Zweifel 
gezogen hat, sondern vor allem, weil sich für diese These im Text keine 
überzeugenden Belege finden lassen. Interpretatorisch produktiver als 
derartige psychologisierende Kausalspekulationen dürfte eine Bestim-
mung der Charakterisierungsfunktion dieser Stelle für die beiden Figu-
ren sein: Während Tobias als ein Mensch gezeichnet wird, der Befriedi-
gung vor allem aus der Erniedrigung anderer zieht, erscheint Adalbert 
hier wie überall im Text als in hohem Maße abhängig von dem Bild, das 
sich andere Personen von ihm machen: Der junge Tobias vermag seinen 
Freund allein dadurch zu bestrafen, »daß er so lange kein Wort an ihn 
richtete, ja nicht einmal seine Anrede zu hören schien, bis Adalbert nicht 
umhin konnte, nachzugeben oder gar den Kameraden unterwürfig um 
Verzeihung zu bitten« (E 2, 383); später ist Adalbert schnell bereit, von 
seinen prätendiert heldenhaften Positionen abzurücken, als ihm bewusst 
wird, »welch eine Trübung im Verlauf der letzten Tage sein Bild in der 
Seele der Gattin erfahren hatte« (E 2, 395); und seine zahllosen Versu-
che, sich vor dem Herzog in ein vorteilhaftes Licht zu rücken, bedürfen 
kaum des Einzelbelegs. Durchgängig wird das Bild eines zutiefst unsi-
cheren und um Anerkennung heischenden Charakters gezeichnet.

Die Kehrseite von Adalberts Unsicherheit besteht in seinen beständi-
gen Versuchen narzisstischer Selbsterhöhung. Adalbert spielt, je nach 
Gesprächspartner, diejenige Rolle, die das höchste Maß an Bewun-

51	 Vgl. Dickerson, Arthur Schnitzler’s »Die Frau des Richters« (wie Anm. 42), S. 225; Ger-
rekens, Demontage verlorener Hoffnungen (wie Anm. 49), S. 39.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 265

derung – und also an narzisstischer Befriedigung – verspricht; Rol-
len allerdings, die untereinander inkompatibel sind: Die Versuche, sie 
miteinander in Übereinstimmung zu bringen, sind notwendigerweise 
zum Scheitern verurteilt. Vor seiner Frau und vor Tobias brüstet sich 
Adalbert mit seiner revolutionären Gesinnung, vor dem Herzog geriert 
er sich als ehrerbietiger, gleichwohl aber außergewöhnlich intelligenter 
Untertan. Nicht zuletzt versucht er, wie in den Passagen erlebter Rede 
deutlich wird, sich auch in der eigenen Selbstwahrnehmung in ein bes-
seres Licht zu rücken, wenn er etwa eine Audienz beim Herzog imagi-
niert, während derer er Gelegenheit hätte, sich als »ein redlicher und 
treuer, wenn auch eigenwillig und mutig denkender Beamter des Her-
zogtums« (E 2, 407) zu erkennen zu geben. Adalbert Wogelein ist eine 
der so überaus typischen narzisstischen Figuren in Schnitzlers Werk, 
die einen immensen Aufwand betreiben, um die eigene Selbstachtung 
zu steigern, selbst wenn über diesen Anstrengungen praktische Nut-
zensüberlegungen aus dem Blick geraten. Seine Prahlereien, abwech-
selnd revolutionären und unterwürfigen Reden und seine schwan-
kenden Lügengebäude zielen nicht so sehr auf einen realweltlichen 
Zweck, sondern dienen vor allem einer Steigerung des Selbstgefühls. 
Zur Kennzeichnung eines derartigen Charaktertyps ließe sich auf ei-
nen von Schnitzlers psychologischen Aphorismen hinweisen, in dem 
er auf den schon beinahe physikalisch begründeten Drang einer zeit-
weise überlegenen Person hinweist, »den geringeren Widerstand wenn 
schon nicht zu eigenem Vorteil oder zum Schaden des andern, so doch 
wenigstens zur Erhöhung seines Selbstgefühls auszunützen« (AuB II 157; 
Hervorh. d. Verf.).

Den größten Prestigegewinn verspricht die oppositionelle Haltung 
dem Landesherrscher gegenüber, in welcher der Richter seinem Freund 
Tobias Klenk nacheifert. Adalbert malt die Tyrannenherrschaft des neu-
en Herzogs sowie dessen unehrenhafte Vorhaben in Bezug auf die Fort-
führung der Institution der Gartenmägdlein – auf die zum Zeitpunkt der 
Ankunft des neuen Herrschers noch gar keine Hinweise bestehen – in 
besonders grellen Farben, nur um in der Folge möglichst großen Ein-
druck auf seine Frau zu machen, wenn er revolutionäre Reden schwingt 
und eine unorthodoxe Rechtsprechung »nicht nach dem Buchstaben ei-

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil266

nes hinfälligen Gesetzes, sondern nach dem wahren Rechte« (E 2, 396)52 
ankündigt (die er dann freilich schuldig bleibt). In ähnlicher Weise ver-
sucht Adalbert, Tobias dadurch zu beeindrucken, dass er sich dessen 
umstürzlerischer Gesinnung zum Schein anschließt.

Lediglich gegen Ende der Erzählung, als sich Adalbert von seiner Frau 
verlassen sieht und den Skandal in der Stadt fürchtet, zieht er ernsthaft 
in Betracht, sich der Räuberbande Tobias Klenks anzuschließen (wie-
wohl mehr aus schierer Verzweiflung denn aus echten sozialrevolutio-
nären Erwägungen heraus). Es ist nicht ohne Ironie, dass just an jener 
Stelle der Handlung, da Adalbert möglicherweise zu einer wirklichen 
Handlung in der Lage wäre, sich Tobias Klenks revolutionäre Machi-
nationen und dessen Mitwisserschaft bei einer staatsumstürzlerischen 
Verschwörung als bloße Propaganda entpuppen. Auch Tobias’ eigene 
Reden scheinen über bloßes Renommieren kaum hinauszugehen: Eine 
wirkliche kriminelle Handlung wird niemals benannt, die Natur der Tat, 
für die er letztlich an den Galgen kommt, bleibt ungewiss. An der ver-
meintlichen sozialen Misere – über die sich außer ihm und im Anschluss 
an ihn der Richter niemand zu beklagen scheint – ändert Tobias nichts, 
sondern profitiert noch gern mit von dem Geld, das seine Schwestern 
als fürstliche Mätressen erwirtschaften, so sehr er auch zugleich auf die 
Institution der Gartenmägdlein schimpfen mag. In dem drängenden Be-
dürfnis, ihre Mitmenschen zu beeindrucken, sind Tobias und Adalbert 
einander, trotz ihrer sonstigen Verschiedenheit, überaus ähnlich. Adal-
bert mag ein Prahler und Blender sein; aber auch Tobias ist kein Karl 
Moor, sondern lediglich dessen narzisstische Schwundstufe.

Dass sich zumindest Adalbert über die Hinfälligkeit seines geschönten 
Selbstbilds durchaus im Klaren ist, dies aber weder sich noch anderen 
eingesteht (hier ließe sich erneut Schnitzlers Begriff des Mittelbewusst-
seins in Anschlag bringen), wird an verschiedenen Stellen der Erzählung 
deutlich. Paradigmatisch dafür sei das Ende des ersten Teils angeführt:

Adalbert rollte die Augen, drehte das Polster ohne jede Ursache zweimal 
in der Luft umher, ehe er sein Haupt darauf bettete, und wandte sich an 
Agnes mit der höhnischen Gegenfrage, ob sie ihn für einen Mann oder eine 
Memme halte, worauf er, den einen Arm wie zur Abwehr jeder Erwiderung 

52	 Hier wird wörtlich eine Formulierung vom Beginn der Erzählung aufgegriffen, der 
zufolge der Richter sein Amt »mit genügendem Anstand und getreu nach dem Buchstaben des 
Gesetzes verwaltete« (E 2, 387; Hervorh. d. Verf.).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 267

vor sich hinstreckend – ohne Agnes eines weiteren Blickes zu würdigen, die 
Decke über sein Kinn zog und abgewandten Angesichts rascher einschlief, 
als Agnes nach einem so gewaltigen Leidenschaftsausbruch erwartet oder 
nur für möglich gehalten hätte (E 2, 390).

Unschwer lässt sich erkennen, dass Adalbert an dieser Stelle ein ehrliches 
Urteil seiner Frau fürchtet. Zwar führt er das Gebaren des großen Man-
nes vor, vermeidet zugleich aber eine mögliche Infragestellung seiner tat-
sächlichen Motive, indem er sich in den Schlaf flüchtet. Bemerkenswert 
ist, dass sich Agnes an späterer Stelle, so wird zumindest angedeutet, der 
gleichen Technik einer ›Flucht aus der Verantwortung‹ bedient: Auch 
sie stellt sich schlafend, um den ehelichen Annäherungen Adalberts zu 
entgehen, da sich ihr erotisches Interesse zu diesem Zeitpunkt bereits 
vorzüglich auf den Herzog richtet (vgl. E 2, 394f.). Adalbert mimt mithin 
den starken Mann, Agnes die ergebene Gattin.

Derartige indirekt-situative Psychologisierungen finden sich in der Er-
zählung zuhauf und sie sagen mehr über die Figuren aus als die rar 
gesäten evaluativen Einschätzungen des Erzählers. Dieser bewegt sich 
mit seinen Aussagen ohnehin weitgehend im Feld des Konventionellen, 
wenn nicht gar des bloßen Gerüchts, womit er, zumindest in den epi-
schausholenden Passagen der Erzählung, eher die allgemeine Sichtweise 
der Menschen des Landstädtchens zu adaptieren scheint, als aus einer 
überlegenen Erzählerposition das Geschehen zu beurteilen.53 So wird 
Agnes als wunschlos glücklich dahinlebende Bürgerstochter und Gattin 
eingeführt (E 2, 387) – eine Sichtweise, die der Verlauf der Geschichte 
dann hinreichend deutlich konterkariert – und auch der offensichtlich 
charakterlich schwächelnde Adalbert bleibt von jedweder kritischen Äu-
ßerung verschont. Man muss nicht so weit gehen wie Louis Gerrekens, 
der behauptet, »daß dem von einem erkenntnislosen Erzähler verfaß-
ten, anscheinend objektiven Bericht keinerlei Plausibilität zugesprochen 
werden kann«54; festzuhalten ist aber immerhin, dass die Motivationen 
der Figuren vom Erzähler nicht oder zumindest nicht zuverlässig vermit-
telt werden, sondern eher indirekt-interpretatorisch zu erschließen sind. 
Dass der Erzähler die häufig wenig lobenswerten Motive der Figuren 

53	 Urbach bemerkt hierzu: »der Erzähler entspricht eher den dumpfen Vorstellungen der 
Bewohner des Kleinstaates als den Regungen der Titelfigur, die er sich hütet zu interpretie-
ren«. Schnitzler-Kommentar (wie Anm. 44), S. 37.

54	 Gerrekens, Demontage verlorener Hoffnungen (wie Anm. 49), S. 41.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil268

nicht explizit thematisiert oder bewertet, sondern sich auf eine moralisch 
eher indifferente Beobachterposition, wie sie derjenigen der Städter ent-
sprechen dürfte, zurückzieht, kann als Teil der überaus pessimistischen 
Polit- und Gesellschaftsdiagnose des Textes angesehen werden.

Mehrfach wurde in der Forschung der Versuch unternommen, einzel-
ne Charaktere als Zentralfiguren von »Die Frau des Richters« zu identi-
fizieren. Nimmt man die Genese des Textes in den Blick, so ergibt sich 
hier ein widersprüchlicher Eindruck: Während Schnitzlers Initialidee an 
die Figur des Herzogs gebunden war, stand in den frühen Textversionen 
das Verhältnis von Adalbert und Agnes im Mittelpunkt. Zur Endfassung 
hin gewann dann der in den früheren Fassungen noch namenlose Tobias 
Klenk zusehends an Bedeutung.55 Dass sich aber selbst noch in der End-
fassung keine eindeutige Figurenprominenz oder -bewertung ausmachen 
lässt, beweisen nicht zuletzt die disparaten Ansichten der Forschung.56

Als der Anlage des Textes am ehesten angemessen dürften jene Deu-
tungen sein, die die nivellierende Negativität der Erzählung, inklusive 
der moralischen Disqualifizierung ihres gesamten Figurenarsenals, her-
ausstellen. So konstatiert etwa Harold D. Dickerson: »›Die Frau des Rich-
ters‹ is a statement of futility in human striving«,57 und G.J. Weinberger 
kommt zu dem Schluss: »Ultimately, the vision set forth in ›Die Frau des 
Richters‹ is one of unabated pessimism.«58 Die Versuche, einzelne Figu-
ren, etwa aufgrund ihrer überlegenen Moralität oder größeren Natür-
lichkeit, vor dem übrigen Personal der Erzählung herauszuheben, gehen 
an der Logik des Textes vorbei, dessen Eigentümlichkeit ja gerade darin 
besteht, dass schlussendlich jede der vier zentralen Figuren, trotz ihrer 
offensichtlichen Unterschiedlichkeit, moralisch ähnlich diskreditiert da-
steht: Adalbert wird durchgängig als feiger Philister gezeichnet, Tobias 
ist ein Heuchler und zeigt sadistische Züge, Agnes richtet sich letztlich 
in einer dubiosen Mittelposition zwischen bürgerlicher Ehegattin und 
fürstlicher Mätresse ein, und der Herzog wirft seine aufklärerische Ge-
sinnung bereits nach dem ersten Tag seiner neuen Regierungsgeschäfte 
über Bord.

55	 Vgl. Blackall, Tobias Klenk (wie Anm. 47), S. 278ff.
56	 Vgl. Dickerson, Arthur Schnitzler’s »Die Frau des Richters« (wie Anm. 42), S. 224ff.; 

Blackall, Tobias Klenk (wie Anm. 47), S. 278.
57	 Dickerson, Arthur Schnitzler’s »Die Frau des Richters« (wie Anm. 42), S. 235.
58	 Weinberger, Political Interaction in Arthur Schnitzler’s »Die Frau des Richters« (wie 

Anm. 48), S. 261.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 269

Dass vereindeutigende oder versöhnliche Wertungen im Falle von 
Schnitzlers Erzählung nicht zulässig sind, lässt sich fernerhin mit Bezug 
auf einen wichtigen Prätext von »Die Frau des Richters« aufzeigen: auf 
Heinrich von Kleists Lustspiel »Der zerbrochene Krug«. Vieles lässt eine 
Parallelisierung der beiden Texte als plausibel erscheinen, so etwa die 
gemeinsame Grundsituation, in der ein moralisch fragwürdiger Richter 
unter den Augen eines Vorgesetzten über seinen eigenen Fall zu Gericht 
zu sitzen hat, die komische Redesituation des gerichtlichen Abfragens be-
reits bekannter Identitäten – bei Kleist zwischen Richter Adam und Frau 
Marthe, bei Schnitzler zwischen Adalbert und Tobias – bis hin zu wört-
lichen Zitaten des Kleistschen Texts in Schnitzlers Erzählung.59 Kleists 
Lustspiel lässt sich, wie bereits die Figurennamen Adam und Eve sug-
gerieren, als eine komödienhafte Adaption der Paradiesvertreibung aus 
der Genesis deuten. Während allerdings im »Zerbrochenen Krug« eine 
satirische Sündenfallgeschichte mit vertauschten Geschlechtervorzeichen 
inszeniert wird (Adam ist der Verführer, Eve die unschuldig Verführte), 
werden die Geschlechter- und Schuldverhältnisse in Schnitzlers Erzäh-
lung wesentlich verkompliziert, so dass sich klare Wertungsdichotomien 
letztlich nicht mehr aufrechterhalten lassen: Adalbert betrügt Agnes mit 
der Magd ebenso wie Agnes Adalbert mit dem Herzog, und der Garten, 
in den Agnes sich hinübersehnt, ist kein vorzivilisatorisches Paradies, 
sondern eher ein privater Harem. Auch muss konstatiert werden, dass es 
in »Die Frau des Richters« nicht, wie im Falle von Kleists Richter Adam, 
primär sexuelle Motive sind, welche die Handlungen der Figuren be-
stimmen: Adalbert schlägt an einer Stelle die Möglichkeit des ehelichen 
Verkehrs aus, um seine Unabhängigkeit von seiner Frau zu demonstrie-
ren (vgl. E 2, 391), und die »Liebkosungen« mit der Magd, von denen 
es im Text heißt, dass die Magd sich ihnen »fügte, noch ehe sie oder er 
selber wußten, daß es Liebkosungen waren, die sie von ihm zu leiden 
hatte« (E 2, 431), lassen sich kaum als bewusste erotische Avancen inter-
pretieren, sondern haben eher den Status von Übersprungshandlungen, 
durch die Adalbert einer emotionalen Auseinandersetzung mit dem so-
eben erfolgten Verlust seiner Gattin auszuweichen sucht. Kleists Adam 
ist schlichtweg ein Lüstling, Schnitzlers Adalbert hingegen ein Narzisst, 
dem an fortgesetzter Selbstbestätigung mehr liegt als am erotischen Er-

59	 Vgl. Gerrekens, Demontage verlorener Hoffnungen (wie Anm. 49), S. 41ff.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil270

lebnis (hierin ist der Richter innerhalb von Schnitzlers Figurenarsenal 
ein Bruder Anatols ebenso wie Doktor Gräslers).

Aber auch im Fall von Agnes kann keineswegs von einer primär se-
xuellen Motivation ausgegangen werden, wie sie die Forschung ver-
schiedentlich unterstellt hat:60 Louis Gerrekens etwa muss der Frau des 
Richters mit enormem interpretatorischen Aufwand eheliche Jungfräu-
lichkeit andichten, um sie dann in den Armen des Herzogs endlich die 
langentbehrte sexuelle Erfüllung finden zu lassen.61 Zwar lässt sich ein 
erotisches Interesse an dem jungen Herzog bei Agnes tatsächlich von Be-
ginn an ausmachen; hierüber darf jedoch nicht vergessen werden, dass 
sie den Entschluss, ihren Mann zu verlassen – ein Entschluss, der sich 
bald als überaus halbherzig offenbart –, erst in jenem Moment fasst, 
da Adalberts verwinkelte Lügengebäude offen zutage liegen. Agnes ist 
von ihrem Mann nicht allein erotisch enttäuscht, sondern sieht sich vor 
allem um den – auch hier darf man sagen: narzisstischen – Prestige-
gewinn geprellt, die Frau eines großen Mannes, eben die titelgebende 
»Frau des Richters« zu sein.62 In einer Vorstufe der Erzählung aus den 
Jahren 1922/23, die sich im Nachlass findet, formuliert Agnes dieses Sta-
tusinteresse noch explizit:

»Nur Geduld«, sagt sie, »vielleicht kennst du [Adalbert] mich nicht. Die Ge-
fährtin eines Helden will ich gerne sein, aber niemals die eines Narrn, als der 
du mir so lange erscheinen wirst, bis ich nicht weiß, wozu all dein Helden-
tum gut sein soll, ob du ihn zu irgend etwas Vernünftigen [sic!] gebrauchen 
kannst.«63

60	 Für Perlmann ist das Thema der Erzählung »die Explosionskraft weiblicher Sexualität«. 
Arthur Schnitzler (wie Anm. 45), S. 160. Urbach schreibt: »Nicht ihren Mann zu verlassen, 
dessen klägliche Würde und opportunistische Unterwürfigkeit dies hinlänglich erklärt haben 
würde, ist das Motiv ihrer Bitte, sondern Maitresse zu werden. Es ist ein libidinöser und kein 
libertinistischer Wunsch.« Schnitzler-Kommentar (wie Anm. 44), S. 36.

61	 Gerrekens, Demontage verlorener Hoffnungen (wie Anm. 49), S. 36f.
62	 Man kann die Interpretation des Titels noch weiter treiben, indem man die Nominal-

phrase »die Frau des Richters« als zweigliedrige Verweisstruktur auffasst. Bezeichnenderweise 
fehlen die Eigennamen der beiden Protagonisten. Agnes ist lediglich in ihrer Rolle als Ehefrau 
eines Amtsinhabers, Adalbert nur über seinen Beruf als Richter definiert (ähnlich wie in den 
Titeln »Leutnant Gustl« oder »Fräulein Else« die jeweiligen Eigennamen der sozialen Rolle der 
Figuren untergeordnet scheinen). Da jedoch Agnes ihrer Rolle als treue Gattin letztlich ebenso 
wenig gerecht wird wie Adalbert seiner Rolle als honorabler Stadtrichter, erweist sich der Titel 
als doppelte Leerformel bzw. als Manifestation der »Kernlosigkeit« (Thomé) der beiden Prota-
gonisten (deren Eigennamen übrigens selbst als ironische Kommentare bezüglich des wahren 
Charakters der Figuren gedeutet werden können: Agnes ist durchaus kein frommes »Lamm«, 
und Adalbert lässt eine »edle« Gesinnung gründlich vermissen).

63	 Zit. nach Blackall, Tobias Klenk (wie Anm. 47), S. 283.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 271

In der Endfassung ist dieser Dialogpart getilgt; dass es Agnes jedoch 
nicht zuletzt um Statuszugewinn zu tun ist, lässt sich weiterhin erken-
nen, so etwa im Streitgespräch mit ihrem Mann am Ende des zweiten 
Teils der Erzählung, als Adalberts – freilich folgenlose – Ankündigun-
gen seiner geplanten Heldentaten im Prozess gegen Tobias Klenk von 
Agnes mit Blicken »scheuer Bewunderung« (E 2, 397) quittiert werden. 
Erst als Agnes sich in dieser Bewunderung getäuscht sieht, bietet sie 
sich dem Herzog als Gartenmägdlein an, dabei allerdings, wie es im 
Text heißt, »keineswegs einem Weibe gleichend, das gewillt wäre, in 
plötzlich erwachter Leidenschaft sich einem Geliebten an den Hals zu 
werfen, sondern wie eines, das zu irgendeiner unwiderruflichen, düste-
ren Tat fest entschlossen war« (E 2, 418). Die (gekränkte) Eigenliebe 
rangiert in der Motivhierarchie höher als die libidinösen Strebungen. 
Wenn es im Text überhaupt eine Figur gibt, die wesentlich von sexu-
ellen Interessen bestimmt wird, so ist es – zunächst durchaus überra-
schend – der Herzog.

Anders als Adalbert, Tobias und Agnes erscheint der Herzog bis kurz 
vor Schluss der Erzählung als ungebrochen positive Figur. Dass er im 
Städtchen »ein paar Schmuckstücke« und ein »Schachspiel« ersteht und 
in der Kirche dem Organisten lauscht, anstatt »seine Andacht zu verrich-
ten« (E 2, 405), könnte zwar als schwache Vorausdeutung auf seinen spä-
teren liederlichen Lebenswandel angesehen werden; ebenso gut lassen 
sich diese Handlungsweisen aber auch als das Verhalten eines galanten 
und kunstliebenden aufgeklärten Herrschers deuten. Ob die Vorsätze 
des Herzogs zunächst noch ganz und gar lautere gewesen waren oder ob 
er nicht doch von Anfang an plante, die Institution der Gartenmägdlein 
fortzuführen, lässt sich nicht mit völliger Sicherheit entscheiden; vieles 
spricht jedoch dafür, den Worten des Herzogs Glauben zu schenken, 
wenn er Tobias nach seiner letzten Begnadigung ermahnt, »daß Ihr 
nicht allzusehr auf meine Großmut baut, der ich an diesem einen Tag 
müd genug geworden bin für – lange Zeit.« (E 2, 429) Angesichts der 
moralischen Verkommenheit seiner Untertanen – und zwar aller seiner 
Untertanen – gerät die aufgeklärt-humanistische Langmut des Herzogs 
binnen kürzester Zeit an ihre Grenzen, und Karl Eberhardt XVII. rückt 
letztendlich nicht nur auf die politische, sondern auch auf die moralische 
und erotische Position seines Vaters Karl Eberhard XVI. nach (bezeich-

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil272

nenderweise rahmen diese beiden Namen die Erzählung: eine zusätzli-
che Betonung des zyklischunfruchtbaren Handlungsganges).64

Das Einrasten des Herzogs in den altbekannten Typus des zwar 
wohlwollenden, aber sittenschwachen Herrschers führt zurück zu den 
Vorwürfen der Verkommenheit, die Adalbert gegen den neuen Herzog 
hatte laut werden lassen. Zwar wird hinreichend deutlich, dass Adal-
berts Tiraden gegen den Herzog nicht auf tieferer Einsicht in dessen 
Charakter beruhen, sondern lediglich Manifestationen des Geltungs-
bedürfnisses und der Eifersucht in Bezug auf Agnes sind (vgl. E  2, 
393). Die bittere Ironie des Textes besteht jedoch darin, dass Adalbert 
mit zahlreichen seiner zunächst frei erfundenen Verdächtigungen letz-
ten Endes durchaus recht behält, dass seine »Lügen«, wie er feststellen 
muss, »wahrer als alle Wahrheit waren« (E  2, 420). Nicht seine pa-
ranoiden Zukunftsimaginationen werden an der Welt der Erzählung 
zuschanden, sondern der aufklärerische Idealismus des Herzogs, die 
revolutionären Reden des Tobias’ und Agnes’ Treueschwüre. Der um
fassende Pessimismus des Textes geht allerdings nicht allein in der 
individualpsychologischen Handlungsdetermination auf. Dass eine 
Veränderung der Verhältnisse im Herzogtum Sigmaringen nicht durch-
setzbar ist, liegt wesentlich in der Passivität und Indifferenz der Ge-
sellschaft begründet, die Schnitzler in »Die Frau des Richters« entwirft 
und der seine Protagonisten angehören. Es ist nicht allein Agnes, die 
die Notwendigkeit einer Veränderung gesellschaftlicher Zustände nicht 
einzusehen vermag; auch die Übersiedlung von Tobias Klenks Schwes-
tern ins Haus der Gartenmägdlein scheinen die Nachbarn ohne große 
Empörung zur Kenntnis zu nehmen (vgl. E 2, 386); im Wirtshaus zah-
len die Bürger die Zeche für Tobias Klenk, um einen etwaigen Aufruhr 
zu vermeiden (vgl. E 2, 385); und Adalberts Befürchtungen, dass er, da 
seine Frau zum Gartenmägdlein geworden ist, zum Gespött der Leute 
werden könnte und dass es nun »[v]orbei [sei] mit Amt und Würden, 
vorbei mit dem Aufenthalt an diesem Ort« (E 2, 420), erweisen sich als 
deprimierend unbegründet. Letzten Endes wird, anscheinend ganz im 
Interesse aller Beteiligten, der Status quo wiederhergestellt: »Und alle, 
Agnes, ihr Gatte, ihr Vater, der Bürgermeister, und ganz Karolsmarkt 
fanden sich rascher in den Lauf der Dinge, als irgendeiner an dem 

64	 Vgl. Dickerson, Arthur Schnitzler’s »Die Frau des Richters« (wie Anm. 42), S. 230.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 273

Tage hätte prophezeien dürfen, da der Herzog in sein Land wieder 
heimgekehrt war« (E 2, 432).

In einer derartigen Gesellschaft ist kein Umbruch zu erwarten. Die 
Einzelporträts der narzisstischen Protagonisten lassen sich pars pro toto 
auf die psychisch-moralische Gesamtverfassung der geschilderten Ge-
sellschaft hochrechnen. Zu angelegentlich sind deren Mitglieder mit sich 
selbst beschäftigt, mit eigenem Statusstreben befasst oder in schlichter 
Bequemlichkeit befangen, als dass etwaige revolutionäre oder reformeri-
sche Ambitionen umgesetzt werden könnten.

Abschließend soll noch ein Blick auf die politische Dimension des 
Textes geworfen werden. Für »Die Frau des Richters« kann – ebenso 
wie für alle Texte Schnitzlers in historischem Gewande – eine Äußerung 
Geltung beanspruchen, die Schnitzler in einem Brief an Georg Brandes 
bezüglich seiner Erzählung »Casanovas Heimfahrt« tätigte: dass es sich 
nämlich um »keine bewußte Abkehr von der Zeit« (Br II 265) handele. 
Über »Die Frau des Richters« notiert Schnitzler am 5. Februar 1916 im 
Tagebuch: »kurzes Scen. einer Komödie, wo es mir passirte, dass die 
ursprünglich moderne Figur (etwa der Erzherzog F[ranz] F[erdinand]) – 
allmälig, mit Handlung, und Sprache sich gegen 1750 hin stilisirte. Cha-
rakteristisch für meine ganze Production jetzt. –«

Schnitzlers Beschreibung des historischen Herzogtums Sigmaringen ist 
nicht zuletzt eine Satire auf die gesellschaftlichen und politischen Ver-
hältnisse während des Übergangs von der k.u.k. Monarchie zur Ersten 
Republik. Über die Nachkriegsgesellschaft schreibt Schnitzler im Jahre 
1924, dem Jahr des Abschlusses von »Die Frau des Richters«, enttäuscht 
an Jakob Wassermann:

Es war damals keine große Zeit und die angeblich versunkene und abgetane 
Welt ist genauso lebendig und vorhanden als sie es jemals war. In den ein-
zelnen Menschen hat sich nicht die geringste Veränderung vollzogen, nichts 
anderes ist geschehen, als daß verschiedene Hemmungen weggeräumt sind 
und dass allerlei Bübereien und Schurkereien mit einem verhältnismäßig ge-
ringeren Risiko in jeder Hinsicht, sowohl materiell als ethisch genommen, 
verübt werden können als es früher der Fall war (Br II 370). 

Unter Kaiser Franz Joseph hatten in der zweiten Hälfte des 19.  Jahr-
hunderts die liberalen Werte kontinuierlich an Bedeutung verloren. Die 
unteren Schichten waren von der aktiven Teilhabe am politischen Leben 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil274

weitgehend ausgeschlossen, mittelständische Beamte verwalteten das 
Land, der Adel bildete eine tragende, wiewohl weitgehend aufgabenlose 
Schicht der Gesellschaft. Nach dem Ersten Weltkrieg wurde der Adel 
zwar nominell seiner Titel und Privilegien enthoben, sein gesellschaft-
licher Einfluss blieb jedoch weitgehend erhalten. Grundlegende gesell-
schaftliche Umwälzungen hatte der Einschnitt des Ersten Weltkriegs, so 
Schnitzlers Sicht, nicht herbeigeführt.65

In »Die Frau des Richters« hat Schnitzler ein historisch verfremdetes 
Porträt dieser Welt der Stagnation gezeichnet. Dass der zweite Sohn des 
Richters (oder des Herzogs?), wie es im vorletzten Satz der Erzählung 
heißt, es »in seinem ferneren Leben nicht zu gleichem Ansehen brachte, 
wie sein älterer Bruder« (E  2, 432), verweist auf einen schleichenden 
Verfallsprozess: eine Entwicklung, der in der Gesellschaft, wie Schnitzler 
sie seiner eigenen Zeit abgeschaut und dann in seiner Erzählung entwor-
fen hat, jedoch kaum etwas entgegenzusetzen ist.

In ironischer Spannung zu der weitgehenden Sinn- und Folgenlosigkeit 
der im Text geschilderten Handlungen steht der letzte, unvermittelte Satz 
der Erzählung: »Der Galgen, an dem Tobias Klenk sein abenteuerliches 
Leben endete, stand in einem andern Land« (E 2, 433). Abschließend 
deutet sich hier der Durchbruch zu einer wirklichen Handlung und 
Veränderung, möglicherweise gar zu einem Akt wahrer Gerechtigkeit 
an, selbst wenn sich dieser in der Exekution manifestieren mag – nur 
findet all dies nicht mehr am Handlungsort der Erzählung statt. Unter 
den psychologischen, gesellschaftlichen und politischen Bedingungen, 
wie sie »Die Frau des Richters« schildert, ist mit einer Veränderung der 
Verhältnisse nicht zu rechnen: Im Sigmaringen der Geschichte und, in 
Parallele dazu, in Schnitzlers Österreich bleibt es, auch nach dem Macht-
wechsel respektive nach dem Ende des Kaiserreichs, beim altbekannten 
»Durchwursteln«. Gerechtigkeit, so scheint der letzte Satz der Erzählung 
zu suggerieren, ist anderswo.

65	 Vgl. Richard H. Lawson, Adalbert Wogelein’s Justice, Allegorical Justice, and Justice in 
Schnitzler’s »Die Frau des Richters«. In: Identity and Ethos. A Festschrift for Sol Liptzin on 
the Occasion of his 85. Birthday. Hg. von Mark H. Gelber. New York u.a. 1986, S. 145–154, 
hier S. 150; Heimerl, Arthur Schnitzlers Zeitgenossenschaft der Zwischenwelt (wie Anm. 43), 
S. 16f.; Jaques Le Rider, Arthur Schnitzlers Identitätskrise während des Ersten Weltkriegs. In: 
Arthur Schnitzler im zwanzigsten Jahrhundert (wie Anm. 2), S. 158–191, hier S. 187f.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 275

4. Schlussbetrachtung:
Selbstsucht und Selbstsuche im Fin de Siècle

Schnitzlers Überlegungen zur Psychologie lassen sich nicht zu einer ko-
härenten und widerspruchsfreien Metapsychologie synthetisieren. Aller-
dings dürfte dem entschiedenen Skeptiker Schnitzler vollständige theore-
tische Widerspruchsfreiheit auch kaum erstrebenswert erschienen sein. 
Gerade durch die relative Flexibilität seiner eigenen psychologischen 
Modelle bewahrt er sich eine Offenheit, wie er sie, hätte er sich voll 
zu einer der materialistischen oder deterministischen psychologischen 
Theorien seiner Zeit bekannt, notwendigerweise hätte verlieren müs-
sen.66 Diese Offenheit der psychologischen Modelle ermöglicht es, die 
liberalen Werte von Freiheit, individueller Entscheidungsfähigkeit und 
Verantwortung auch noch angesichts elaborierter Modelle psychischer 
Determination zumindest bis zu einem gewissen Grade zu salvieren. Da-
mit wird auch für die Literatur die Möglichkeit geschaffen bzw. bewahrt, 
psychologische Tiefenanalysen auf der einen und moralische Kritik auf 
der anderen Seite – wenn auch in einer skeptizistisch abgeschwächten 
Form – miteinander zu verbinden. So offenbart sich die scheinbar wert-
neutrale Ausgestaltung des Psychischen in Schnitzlers Texten bei genauer 
Betrachtung in aller Regel als durchsetzt von skeptischem Moralismus; 
wie Horst Thomé bemerkt: »Was wie die unmittelbare Manifestation 
von Innerlichkeit wirkt, ist […] verborgene auktoriale Deutung.«67 Der 
Charakterbeschreibung und -gestaltung ist die Kritik bereits inhärent. 
Schnitzlers Psychologie ist von seiner Ethik nicht zu trennen.

Die für Schnitzler charakteristische Vermengung von psychologischer 
Theoretisierung und Moralismus fußt dabei weder auf einem wider-
spruchsfreien Modell der Psyche noch auf einer strikt normativen Ethik; 

66	 Michael Rohrwasser bemerkt in Bezug auf Schnitzlers Rezeption der Psychoanalyse: 
Schnitzler »schafft sich durch Fehllesen einen produktiven Freiraum.« (Der Gemeinplatz der 
Psychoanalyse und Wiener Moderne [wie Anm. 22], S. 81) – Freilich ließe sich Entsprechen-
des auch für die Literaturrezeption Freuds behaupten: »Literatur ist für Freud ein Gegenstand 
von Experimenten, deren Ziel darin besteht, Oberflächen zu durchstoßen und Tiefenstruktu-
ren freizulegen. Man darf diesen Umgang mit literarischen Texten getrost das Indiz eines pro-
duktiven Missverständnisses nennen« (Peter-André Alt, Einführung. In: Sigmund Freud und 
das Wissen der Literatur. Hg. von dems. und Thomas Anz. Berlin 2008, S. 1–13, hier S. 6).

67	 Thomé, Die Beobachtbarkeit des Psychischen bei Arthur Schnitzler und Sigmund Freud 
(wie Anm. 10), S. 64.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michael Navratil276

sie ist vielmehr Ausfluss der Kombination einer zwar relativistischen, 
ihrer Tendenz nach aber liberalen Weltanschauung sowie einer skepti-
zistischen, genuin modernen Anthropologie. Entsprechend wäre auch 
Schnitzlers Psychopoetik weder als eine Form wissenschaftlicher Psy-
chologie noch als strenge Regelpoetik aufzufassen; sie ist vielmehr eine 
teils explizit formulierte, teils implizit aus den Texten zu erschließende 
Theorie davon, wie psychische Dispositionen und Dynamiken in der Li-
teratur zur Darstellung gebracht werden können. Dabei begreift Schnitz-
ler das Verhältnis und die mögliche Beeinflussung von Psychologie und 
Literatur als dynamisch und durchaus wechselseitig: Keine wissenschaft-
liche, ästhetische oder ethische Position kann für sich alleinige Gültigkeit 
beanspruchen. Es ist gerade die Multiperspektivität, die das Werk des 
reifen Erzählers Schnitzler auszeichnet.

Abschließend stellt sich die Frage, welcher Gewinn aus der Einfüh-
rung eines neuen Konzepts, desjenigen des Narzissmus, für die Schnitz-
ler-Forschung gezogen werden kann. Die Antwort fällt erneut mehrteilig 
aus: Zunächst lässt sich, wie die vorliegende Arbeit zu zeigen versucht 
hat, durch die Betonung narzisstischer Dynamiken eine thematische 
Tendenz innerhalb von Schnitzlers Psychologie und Psychopoetik her-
ausstellen. Schnitzlers Psychologie ist nicht mit beliebigen psychologi-
schen Phänomenen befasst, sondern kreist wesentlich um Fragen der 
verhinderten Selbsterkenntnis, der Flucht aus der Verantwortung und 
um die ethisch problematischen Versuche, das eigene Selbstgefühl zu 
steigern. Eine solche thematische Präferenz lässt sich in den literarischen 
Texten ebenso nachweisen wie beispielsweise im Hinblick auf das von 
Schnitzler postulierte Mittelbewusstsein, in welches ja vor allem solche 
Inhalte abgedrängt werden, die der narzisstischen Selbsterhöhung im 
Wege stehen. Schnitzlers psychologische Überlegungen sind, verglichen 
mit anderen psychologischen Modellen der Zeit, nicht so sehr auf die 
Strukturorganisation der Psyche fokussiert, sondern stärker an Inhalte 
gebunden: Die Einführung des Konzepts des Narzissmus in die Schnitz-
ler-Forschung stellt den heuristischen Versuch dar, diese inhaltliche Ten-
denz auf griffige Weise anzuzeigen, ohne sich jedes Mal auf die Filiatio-
nen der Schnitzlerschen Psychologie einlassen zu müssen.

Zweitens wäre auf eine bestehende Asymmetrie der Forschung hinzu-
weisen. Während für andere bedeutende Autoren des Fin de Siècle wie 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstsucht und Selbstsuche 277

etwa Hugo von Hofmannsthal, Stefan George, Rainer Maria Rilke, Leo-
pold Andrian und Thomas Mann bereits Studien zum Phänomen des 
Narzissmus vorliegen – wiewohl in höchst unterschiedlicher Anzahl und 
unterschiedlichem Umfang –, besteht für das Werk Arthur Schnitzlers 
hier noch Nachholbedarf. Aus einer Thematisierung des Narzissmus 
würden sich neue Möglichkeiten des Vergleichs zwischen den Werken 
Schnitzlers und denjenigen seiner Zeitgenossen ergeben.

Schließlich und in Erweiterung des eben genannten Punktes bietet die 
Konturierung narzisstischer Elemente in Schnitzlers Texten die Möglich-
keit, sein Werk an bedeutende Epochenphänomene des Fin de Siècle 
anzuschließen, und zwar unter einem genuin psychopoetischen Blick-
winkel.68 Es wäre von großem Interesse, Phänomene wie Ästhetizismus, 
Dekadenz, Dilettantismus und Dandyismus auf ihren psychopoetischen 
und speziell narzisstischen Gehalt hin transparent zu machen. Dies frei-
lich wäre ein Projekt, das über Schnitzlers Œuvre allein hinausgehen 
müsste und seine gesamte Epoche in den Blick zu nehmen hätte. Eine 
synthetisierende Gesamtschau der literarischen Gestaltungen und psy-
chologischen Thematisierungen des Narzissmus und angrenzender Phä-
nomene zur Zeit der Jahrhundertwende ist bisher in der germanistischen 
Forschung nicht geleistet worden.69 Eine Durchsicht und nötigenfalls Re-
konstruktion der Psychopoetiken des Fin de Siècle und ihre vergleichen-
de Befragung auf die Problemstellung von Selbstsucht und Selbstsuche, 
von krisenhafter Subjektivität und den daraus resultierenden Kompensa-
tionsversuchen in Form illusionärer Selbsterhöhung wäre ein reizvolles 
Projekt literaturwissenschaftlicher Forschung.

68	 Shuangzhi Li untersucht in seiner Studie den Narzissmythos als narratives Muster der 
deutschsprachigen Dekadenz-Literatur, lässt dabei die Verbindungslinien zwischen Literatur 
und Psychologie aber weitgehend außer Acht. Vgl. Die Narziss-Jugend. Eine poetologische 
Figuration in der deutschen Dekadenz-Literatur um 1900 am Beispiel von Leopold von And-
rian, Hugo von Hofmannsthal und Thomas Mann. Heidelberg 2013.

69	 Zum französischen Fin de Siècle s. Anne Amend-Söchting, Ichkulte. Formen gebündelter 
Subjektivität im französischen Fin-de-siècle-Roman. Heidelberg 2001.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen 279

Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft e.V.

Mitteilungen

Zum Tode von Brian Coghlan

Am 11. Juli dieses Jahres ist Brian Coghlan nach längerer Krankheit in 
Adelaide, Australien, gestorben, wo er seit über 60 Jahren gelebt hat.

Brian war ein wunderbarer Freund und langjähriger Unterstützer der 
Hofmannsthal-Gesellschaft. Seit ihrer Gründung 1968 war er Mitglied, 
von 1976 bis 2017 im wissenschaftlichen Beirat. 

Seine Leidenschaft galt der deutschen Sprache und Kultur. Neben der 
Literatur vor allem der Oper, besonders Richard Wagner. Und in der 
Literatur neben Hofmannsthal vor allem Theodor Storm, dessen Brief-
wechsel mit Wilhelm Petersen er 1984 in einer kritischen Ausgabe her-
ausgab. 

Sein Engagement verdankt sich einer Begeisterung, wie sie nur mit 
dem Fernblick gelingt, die sich einstellt vielleicht, wenn der Umgang 
mit einer fremden Sprache als Errungenschaft erfahren wird. Jedenfalls 
scheint es mir, als wäre das ein Teil des Charmes gewesen, den Brian 
Coghlan ausstrahlte, wenn er sich, neugierig und als Enthusiast, seinen 
Gegenständen widmete. Unermüdlich leistete er in diesem Sinne kul-
turelle Vermittlungsarbeit in Australien. 1974 wurde er dafür mit dem 
Bundesverdienstkreuz ausgezeichnet. 

Angefangen hatte diese Arbeit 1953, als die Universität in Adelaide 
wegen ihrer wachsenden Studierendenzahl eine neue Lektoren-Stelle für 
Germanistik einrichtete und sie mit dem 27-jährigen Engländer Brian 
Coghlan besetzte. Er hatte in seiner Geburtsstadt Birmingham die Uni-
versität abgeschlossen, nahm nun seine Tätigkeit als Germanist auf und 
wurde bereits 1956 »Senior Lecturer«. Für eine Professorenstelle ging er 
an die australische University of New England. Adelaide holte ihn sich 
aber sehr bald darauf wieder zurück; und so wurde er 1962 hier der 
erste »Full Professor of German«.

Adelaide, eine Gründung aus dem Geburtsjahr Hofmannsthals, die 
weltweit zweite Universität übrigens, die Frauen zum Studium zugelas-

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen280

sen hat (1881), war Brian Coughlans akademisches Biotop. Die einsti-
gen Gründungsziele der Universität – »to prepare, for South Australia, 
young leaders shaped by education rather than birth or wealth in a sett-
lement free of old world social and religious inequalities« –, sie ergänzte 
er 1961 mit dem Satz, dass die Geisteswissenschaften als »the bedrock«, 
das Grundgestein, einer zivilisierten Gesellschaft zu gelten hätten. Ent-
sprechend forschte und unterrichtete und agierte er – »the quintessential 
university person«, wie ihn ein australischer Kollege genannt hat.

Von Adelaide aus knüpfte Coghlan viele Kontakte, innerhalb Aus
traliens und natürlich auch in Deutschland. Er engagierte sich im aus-
tralischen Zweig der Goethe-Gesellschaft, der südaustralischen Wag-
ner-Gesellschaft, deren Präsident er 20 Jahre lang war (bis 2014), der 
Storm-Gesellschaft und seit 1968 eben auch in der Hofmannsthal-Ge-
sellschaft. 

Sein erstes Buch hatte er über »Hofmannsthal’s Festival Dramas: ›Je-
dermann‹, ›Das Salzburger große Welttheater‹, ›Der Turm‹« geschrie-
ben; es erschien 1964 in der Cambridge und der Melbourne University 
Press (396 S.). Bei den Tagungen der Hofmannsthal-Gesellschaft trug 
er immer wieder vor – nachzulesen in den Hofmannsthal-Forschungen, 
die Wolfram Mauser, der sein guter Freund wurde, herausgebracht hat. 
Einige Beiträge finden sich wieder in dem Band »Essays in German Li-
terature, Music and the Theatre«, den Brians australische Weggefährten 
1991, anlässlich seiner Emeritierung, versammelt haben und der eine 
Auswahl seiner Aufsätze aus drei Jahrzehnten enthält.

Ich weiß nicht, wie es denen, die ihn gekannt haben, ergeht – ich je-
denfalls kann nicht an Hofmannsthals empathisch zitierten Satz, eine 
Handlungsanweisung, denken, ohne dabei Brians Aufsatz aus den Hof-
mannsthal-Forschungen vor Augen zu haben: »The whole man must 
move at once«.

Irgendwie war Brian ein solcher, Melancholie eingeschlossen. Er wird 
uns fehlen.

Ursula Renner

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen 281

Neue Mitglieder der Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft
(November 2015 bis September 2017) 

Melanie Blaschko, M.A., Frankfurt a.M.
Sebastian Faust, Berlin
Dr. Jürgen Gunia, Münster
Dr. Georg Huemer, Wien
Agnes Hoffmann, M.A., Basel
Brigitte Hohmann, M.A., München
Kira Louisa Künstler, Berlin
Mag. Werner Rupp, Wien
Magdalena Schmück, Heidelberg
Prof. Dr. Gregor Streim, Jena
Celestina Trost, Bonn
Dr. Marie Wokalek, Frankfurt a.M.

Interessierte wenden sich bitte an das Büro der Gesellschaft:

Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft e.V.
c/o Freies Deutsches Hochstift
Großer Hirschgraben 23–25
60311 Frankfurt a.M.
Tel. 069/13880–247
E-Mail: hofmannsthal-gesellschaft@web.de
www.hofmannsthal.de | www.facebook.com/hofmannsthal 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitteilungen282

Hofmannsthal-Bibliografie online

Seit dem 1. Juli 2008 ist die Bibliografie der Hofmannsthal-Gesellschaft 
öffentlich im Internet zugänglich. Derzeit sind mit ca. 6 300 Einträgen 
hauptsächlich die Jahrgänge 1980 bis 2017 bibliografisch erfasst und in-
haltlich erschlossen; die Jahrgänge ab 1977 werden Schritt für Schritt 
folgen. 

Zu erreichen ist die Datenbank über die Website der Gesellschaft (hof­
mannsthal.de ) oder direkt unter hofmannsthal.bibliographie.de. Die Meldung 
entlegener Literatur erbitten wir an die Bearbeiterin Dr. Gisela Bärbel 
Schmid (hofmannsthal-gesellschaft@web.de). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 283

Siglen- und Abkürzungsverzeichnis

SW 	 Hugo von Hofmannsthal: Sämtliche Werke. Kritische Ausgabe. Veranstal-
tet vom Freien Deutschen Hochstift. Hg. von Anne Bohnenkamp (seit 2004), 
Heinz Otto Burger (bis 1977), Rudolf Hirsch (bis 1996), Clemens Köttelwesch 
(1980–1988), Detlev Lüders (bis 1980), Mathias Mayer (seit 1996), Christoph 
Perels (seit 1989), Edward Reichel (seit 1993), Heinz Rölleke (seit 1974), Martin 
Stern (bis 1974), Ernst Zinn (bis 1990). Frankfurt a. M.

SW I Gedichte 1 Hg. von Eugene Weber. 1984.
SW II Gedichte 2 Aus dem Nachlaß. Hg. von Andreas Thomasber-

ger und Eugene Weber. 1988.
SW III Dramen 1 Kleine Dramen. Hg. von Götz Eberhard Hübner, 

Klaus-Gerhard Pott und Christoph Michel. 1982.
SW IV Dramen 2 Das gerettete Venedig. Hg. von Michael Müller. 

1984.
SW V Dramen 3 Die Hochzeit der Sobeide / Der Abenteurer und die 

Sängerin. Hg. von Manfred Hoppe. 1992.
SW VI Dramen 4 Das Bergwerk zu Falun. Semiramis. Die beiden 

Götter. Hg. von Hans-Georg Dewitz. 1995.
SW VII Dramen 5 Alkestis / Elektra. Hg. von Klaus E. Bohnenkamp 

und Mathias Mayer. 1997.
SW VIII Dramen 6 Ödipus und die Sphinx / König Ödipus. Hg. von 

Wolfgang Nehring und Klaus E. Bohnenkamp. 
1983.

SW IX Dramen 7 Jedermann. Hg. von Heinz Rölleke. 1990.
SW X Dramen 8 Das Salzburger Große Welttheater / Pantomimen 

zum Großen Welttheater. Hg. von Hans-Harro 
Lendner und Hans-Georg Dewitz. 1977.

SW XI Dramen 9 Florindos Werk. Cristinas Heimreise. Hg. von Ma-
thias Mayer. 1992.

SW XII Dramen 10 Der Schwierige. Hg. von Martin Stern. 1993.
SW XIII Dramen 11 Der Unbestechliche. Hg. von Roland Haltmeier. 

1986.
SW XIV Dramen 12 Timon der Redner. Hg. von Jürgen Fackert. 1975.
SW XV Dramen 13 Das Leben ein Traum / Dame Kobold. Hg. von 

Christoph Michel und Michael Müller. 1989.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis284

SW XVI.1 Dramen 14.1 Der Turm. Erste Fassung. Hg. von Werner Bell
mann. 1990.

SW XVI.2 Dramen 14.2 Der Turm. Zweite und dritte Fassung. Hg. von 
Werner Bellmann. 2000.

SW XVII Dramen 15 Übersetzungen, Bearbeitungen, Prologe, Vorspiele. 
Hg. von Gudrun Kotheimer und Ingeborg Beyer-
Ahlert. 2006.

SW XVIII Dramen 16 Fragmente aus dem Nachlaß 1. Hg. von Ellen Rit-
ter. 1987.

SW XIX Dramen 17 Fragmente aus dem Nachlaß 2. Hg. von Ellen Rit-
ter. 1994.

SW XX Dramen 18 Silvia im »Stern«. Hg. von Hans-Georg Dewitz. 
1987.

SW XXI Dramen 19 Lustspiele aus dem Nachlaß 1. Hg. von Mathias 
Mayer. 1993.

SW XXII Dramen 20 Lustspiele aus dem Nachlaß 2. Hg. von Mathias 
Mayer. 1994.

SW XXIII
Operndichtungen 1

Der Rosenkavalier. Hg. von Dirk O. Hoffmann 
und Willi Schuh. 1986.

SW XXIV
Operndichtungen 2

Ariadne auf Naxos / Die Ruinen von Athen. Hg. 
von Manfred Hoppe. 1985.

SW XXV.1
Operndichtungen 3.1

Die Frau ohne Schatten / Danae oder die Vernunft
heirat. Hg. von Hans-Albrecht Koch. 1998.

SW XXV.2
Operndichtungen 3.2

Die ägyptische Helena / Opern- und Singspielpläne.
Hg. von Ingeborg Beyer-Ahlert. 2001.

SW XXVI
Operndichtungen 4

Arabella / Lucidor / Der Fiaker als Graf. Hg. von 
Hans-Albrecht Koch. 1976.

SW XXVII Ballette – 
Pantomimen – Filmszenarien

Hg. von G. Bärbel Schmid und Klaus-Dieter Kra
biel. 2006.

SW XXVIII Erzählungen 1 Hg. von Ellen Ritter. 1975.
SW XXIX Erzählungen 2 Aus dem Nachlaß. Hg. von Ellen Ritter. 1978.
SW XXX Roman Andreas / Der Herzog von Reichstadt / Philipp II. 

und Don Juan d’Austria. Hg. von Manfred Pape. 
1982.

SW XXXI Erfundene
Gespräche und Briefe

Hg. von Ellen Ritter. 1991. 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 285

SW XXXII
Reden und Aufsätze 1

Hg. von Hans-Georg Dewitz, Olivia Varwig, Ma-
thias Mayer, Ursula Renner und Johannes Barth. 
2015.

SW XXXIII 
Reden und Aufsätze 2

Hg. von Konrad Heumann und Ellen Ritter. 2009.

SW XXXIV
Reden und Aufsätze 3

Hg. von Klaus E. Bohnenkamp, Katja Kaluga und 
Klaus-Dieter Krabiel. 2011.

SW XXXVII  Aphoristisches 
– Autobiographisches – Frühe 
Romanpläne

Hg. von Ellen Ritter (†). 2015.

SW XXXVIII 
Aufzeichnungen (Text) 

Hg. von Rudolf Hirsch (†) und Ellen Ritter (†) in 
Zusammenarbeit mit Konrad Heumann und Peter 
Michael Braunwarth. 2013.

SW XXXIX 
Aufzeichnungen (Erläuterungen)

Hg. von Rudolf Hirsch (†) und Ellen Ritter (†) in 
Zusammenarbeit mit Konrad Heumann und Peter 
Michael Braunwarth. 2013.

SW XL Bibliothek Hg. von Ellen Ritter in Zusammenarbeit mit Dalia 
Bukauskaité und Konrad Heumann. 2011.

GW 	Hugo von Hofmannsthal: Gesammelte Werke in zehn Einzelbänden. 
Hg. von Bernd Schoeller (Bd. 10: und Ingeborg Beyer-Ahlert) in Beratung mit 
Rudolf Hirsch. Frankfurt a. M. 1979 f.

GW GD I Gedichte. Dramen I: 1891–1898
GW D II Dramen II: 1892–1905
GW D III Dramen III: 1893–1927
GW D IV Dramen IV: Lustspiele
GW D V Dramen V: Operndichtungen
GW D VI Dramen VI: Ballette. Pantomimen. Bearbeitungen. 

Übersetzungen
GW E Erzählungen. Erfundene Gespräche und Briefe. 

Reisen
GW RA I Reden und Aufsätze I: 1891–1913
GW RA II Reden und Aufsätze II: 1914–1924
GW RA III Reden und Aufsätze III: 1925–1929. Buch der 

Freunde. Aufzeichnungen: 1889–1929

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis286

Gesammelte Werke in Einzelausgaben. Hg. von Herbert Steiner. Frankfurt a. M. 
1945 ff. (bei später abweichender Paginierung 1. Aufl. mit Erscheinungsjahr).

P I (1950) Prosa I. 1. Aufl. 1950
P I Prosa I. 1956
P II (1951) Prosa II. 1. Aufl. 1951
P II Prosa II. 1959
P III Prosa III. 1952
P IV Prosa IV. 1955
A Aufzeichnungen. 1959
E Erzählungen. Stockholm 1945. 2. Aufl. 1949. 

3. Aufl. 1953
GLD Gedichte und Lyrische Dramen. Stockholm 1946. 

2. Aufl. 1952
D I Dramen I. 1953
D II Dramen II. 1954
D III Dramen III. 1957
D IV Dramen IV. 1958
L I (1947) Lustspiele I. 1. Aufl. 1947
L I Lustspiele. 1959 
L II (1948) Lustspiele II. 1. Aufl. 1948
L II Lustspiele II. 1954
L III Lustspiele III. 1956
L IV Lustspiele IV. 1956
B I Hugo von Hofmannsthal: Briefe 1890–1901. Berlin 

1935.
B II Hugo von Hofmannsthal: Briefe 1900–1909. Wien 

1937.
BW Andrian Hugo von Hofmannsthal – Leopold von Andrian: 

Briefwechsel. Hg. von Walter H. Perl. Frankfurt 
a. M. 1968.

BW Auernheimer The Correspondence of Hugo von Hofmannsthal 
and Raoul Auernheimer. Ed. Donald G. Daviau. 
In: Modern Austrian Literature 7 (1974), Nr. 3 und 
4, S. 209–307.

BW Bahr Hugo und Gerty von Hofmannsthal – Hermann 
Bahr: Briefwechsel 1891–1934. Hg. und kom-
mentiert von Elsbeth Dangel-Pelloquin. Göttingen 
2013.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 287

BW Beer-Hofmann Hugo von Hofmannsthal – Richard Beer-Hofmann: 
Briefwechsel. Hg. von Eugene Weber. Frankfurt 
a. M. 1972.

BW Bodenhausen Hugo von Hofmannsthal – Eberhard von Boden
hausen: Briefe der Freundschaft. Hg. von Dora von 
Bodenhausen. Düsseldorf 1953.

BW Borchardt Hugo von Hofmannsthal – Rudolf Borchardt: 
Briefwechsel. Hg. von Marie Luise Borchardt und 
Herbert Steiner. Frankfurt a. M. 1954.

BW Borchardt (1994) Rudolf Borchardt – Hugo von Hofmannsthal: Brief-
wechsel. Text. Bearbeitet von Gerhard Schuster und 
Hans Zimmermann. München/Wien 1994.

BW Borchardt Kommentar Rudolf Borchardt – Hugo von Hofmannsthal: 
Briefwechsel. Kommentar und Materialien. Hg. 
von Gerhard Schuster. München/Wien 2014.

BW W. Brecht Hugo von Hofmannsthal – Walther Brecht: Brief-
wechsel. Hg. von Christoph König und David Oels. 
Göttingen 2005.

BW Bruckmann Hugo von Hofmannsthal, Rudolf Kassner und 
Rainer Maria Rilke im Briefwechsel mit Elsa und 
Hugo Bruckmann. 1893–1941. Hg. und kommen-
tiert von Klaus E. Bohnenkamp. Göttingen 2014.

BW Burckhardt Hugo von Hofmannsthal – Carl J. Burckhardt: 
Briefwechsel. Hg. von Carl J. Burckhardt. Frank
furt a. M. 1956.

BW Burckhardt (1957) Hugo von Hofmannsthal – Carl J. Burckhardt: 
Briefwechsel. Hg. von Carl J. Burckhardt. Frank
furt a. M. 1957 (erw. Ausgabe). 

BW Burckhardt (1991) Hg. von Carl J. Burckhardt und Claudia Mertz-
Rychner. Erw. und überarb. Neuausgabe. Frankfurt 
a. M. 1991.

BW Degenfeld Hugo von Hofmannsthal – Ottonie Gräfin Degen
feld: Briefwechsel. Hg. von Marie Therese Miller-
Degenfeld unter Mitwirkung von Eugene Weber. 
Eingeleitet von Theodora von der Mühll. Frankfurt 
a. M. 1974.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis288

BW Degenfeld (1986) Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Otto
nie Gräfin Degenfeld und Julie Freifrau von Wen
delstadt. Hg. von Marie Therese Miller-Degenfeld 
unter Mitwirkung von Eugene Weber. Eingel. von 
Theodora von der Mühll. Erw. und verb. Auflage. 
Frankfurt a. M. 1986.

BW Dehmel Hugo von Hofmannsthal – Richard Dehmel: Brief
wechsel 1893–1919. Mit einem Nachwort. Hg. von 
Martin Stern. In: HB 21/22 (1979), S. 1–130.

BW Eysoldt Gertrud Eysoldt – Hugo von Hofmannsthal: Der 
Sturm Elektra. Briefe. Hg. von Leonhard M. Fied-
ler. Salzburg 1996.

BW Clemens Franckenstein Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Cle-
mens von Franckenstein. Hg. von Ulrike Landfes-
ter. In: HJb 5 (1997), S. 7–146.

BW Clemens Franckenstein 
(1998)

Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Cle-
mens von Franckenstein. Hg. von Ulrike Landfes-
ter. Freiburg i. Br. 1998.

BW George Briefwechsel zwischen George und Hofmannsthal. 
Hg. von Robert Boehringer. Berlin 1938.

BW George (1953) Briefwechsel zwischen George und Hofmannsthal. 
2. erg. Aufl. Hg. von Robert Boehringer. München/
Düsseldorf 1953.

BW Gomperz Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Marie 
von Gomperz 1892–1916 mit Briefen von Nelly 
von Gomperz. Hg. von Ulrike Tanzer. Freiburg 
i. Br. 2001.

BW Haas Hugo von Hofmannsthal – Willy Haas: Ein Brief-
wechsel. Hg. von Rolf Italiaander. Berlin 1968.

BW Harden Hugo von Hofmannsthal – Maximilian Harden. 
Hg. von Hans-Georg Schede. In: HJb 6 (1998) 
S. 7–115.

BW Hauptmann Hugo von Hofmannsthal und Gerhart Haupt-
mann. Chronik ihrer Beziehungen 1899–1929. Aus 
Briefen und Dokumenten zusammengestellt und 
mit einem Nachwort versehen von Martin Stern. 
In: HB 37/38 (1988), S. 5–141.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 289

BW Hellmann Hugo von Hofmannsthal: Briefe an Paul und Ire-
ne Hellmann. Hg. von Werner Volke. In: Jahrbuch 
der deutschen Schillergesellschaft 11 (1967), S. 170–
224.

BW Herzfeld Hugo von Hofmannsthal: Briefe an Marie Herz-
feld. Hg. von Horst Weber. Heidelberg 1967.

BW Heymel I Hugo von Hofmannsthal – Alfred Walter Heymel: 
Briefwechsel. Teil 1: 1900–1908. Hg. von Werner 
Volke. In: HJb 1 (1993), S. 19–98.

BW Heymel II Hugo von Hofmannsthal – Alfred Walter Heymel: 
Briefwechsel. Teil 2: 1909–1914. Hg. von Werner 
Volke. In: HJb 3 (1995), S. 19–167.

BW Heymel (1998) Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Alfred 
Walter Heymel. Hg. von Werner Volke. Freiburg 
i. Br. 1998 (= BW Heymel I und II).

BW Insel Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit dem 
Insel-Verlag 1901 bis 1929. Hg. von Gerhard Schu
ster. Frankfurt a. M. 1985.

BW Karg Bebenburg Hugo von Hofmannsthal – Edgar Karg von Be-
benburg: Briefwechsel. Hg. von Mary E. Gilbert. 
Frankfurt a. M. 1966.

BW Kassner I Hugo von Hofmannsthal und Rudolf Kassner. 
Briefe und Dokumente samt ausgewählten Briefen 
Kassners an Gerty und Christiane von Hofmanns
thal. Teil I: 1901–1910. Mitgeteilt und kommentiert 
von Klaus E. Bohnenkamp. In: HJb 11 (2003), 
S. 7–136.

BW Kassner II Hugo von Hofmannsthal und Rudolf Kassner. Brie-
fe und Dokumente samt ausgewählten Briefen Kass-
ners an Gerty und Christiane von Hofmannsthal. 
Teil II: 1910–1929. Mitgeteilt und kommentiert 
von Klaus E. Bohnenkamp. In: HJb 12 (2004), 
S. 7–190.

BW Kassner (2005) Hugo von Hofmannsthal und Rudolf Kassner: 
Briefe und Dokumente samt ausgewählten Briefen 
Kassners an Gerty und Christiane von Hofmanns
thal. Mitgeteilt und kommentiert von Klaus E. 
Bohnenkamp. Freiburg i. Br. 2005 (= BW Kassner I 
und II). 

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis290

BW Kessler Hugo von Hofmannsthal – Harry Graf Kessler: 
Briefwechsel 1898–1929. Hg. von Hilde Burger. 
Frankfurt a. M. 1968.

BW Korrodi Klaus E. Bohnenkamp, »Wir haben diesen Dichter 
geliebt …« Hugo von Hofmannsthal und Eduard 
Korrodi. Briefe und Dokumente. In: HJb 25 (2017), 
S. 7–120.

BW Lichnowsky Hugo von Hofmannsthal – Mechtilde Lichnowsky. 
Hg. von Hartmut Cellbrot und Ursula Renner. In: 
HJb 5 (1997), S. 147–198.

BW Lieben Hugo von Hofmannsthal – Robert und Annie von 
Lieben. Hg. von Mathias Mayer. In: HJb 4 (1996), 
S. 31–66.

BW Meier-Graefe Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Julius 
Meier-Graefe. Hg. von Ursula Renner. Freiburg, 
1998. In: HJb 4 (1996), S. 67–168.

BW Meier-Graefe (1998) Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Julius 
Meier-Graefe. Hg. von Ursula Renner. Freiburg 
i. Br. 1998.

BW Mell Hugo von Hofmannsthal – Max Mell: Briefwech-
sel. Hg. von Margret Dietrich und Heinz Kinder-
mann. Heidelberg 1982.

BW Michel Hugo von Hofmannsthal und Robert Michel. Brie-
fe. Mitgeteilt und kommentiert von Riccardo Con-
cetti. In: HJb 13 (2005), S. 11–167.

BW Nostitz Hugo von Hofmannsthal – Helene von Nostitz: 
Briefwechsel. Hg. von Oswalt von Nostitz. Frank
furt a. M. 1965.

BW Oppenheimer I Hugo von Hofmannsthal – Felix, Yella und Mysa 
Oppenheimer: Briefwechsel. Teil I: 1891–1905. Hg. 
von Nicoletta Giacon. In: HJb 7 (1999), S. 7–99.

BW Oppenheimer II Hugo von Hofmannsthal – Felix, Yella und Mysa 
Oppenheimer: Briefwechsel. Teil II: 1906–1929. 
Hg. von Nicoletta Giacon. In: HJb 8 (2000), 
S. 7–155.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 291

BW Pannwitz Hugo von Hofmannsthal – Rudolf Pannwitz: Brief
wechsel. 1907–1926. In Verb. mit dem Deutschen 
Literaturarchiv hg. von Gerhard Schuster. Mit 
einem Essay von Erwin Jaeckle. Frankfurt a. M. 
1994.

BW Redlich Hugo von Hofmannsthal – Josef Redlich: Brief
wechsel. Hg. von Helga (Ebner-)Fußgänger. Frank
furt a. M. 1971.

BW Rilke Hugo von Hofmannsthal – Rainer Maria Rilke: 
Briefwechsel 1899–1925. Hg. von Rudolf Hirsch 
und Ingeborg Schnack. Frankfurt a. M. 1978.

BW Schmujlow-Claassen Ria Schmujlow-Claassen und Hugo von Hofmanns
thal. Briefe, Aufsätze, Dokumente. Hg. von Claudia 
Abrecht. Marbach a. N. 1982.

BW Schnitzler Hugo von Hofmannsthal – Arthur Schnitzler: 
Briefwechsel. Hg. von Therese Nickl und Heinrich 
Schnitzler. Frankfurt a. M. 1964.

BW Schnitzler (1983) Hugo von Hofmannsthal – Arthur Schnitzler. Hg. 
von Therese Nickl und Heinrich Schnitzler. Frank-
furt a. M. 1983.

BW Strauss Richard Strauss: Briefwechsel mit Hugo von Hof
mannsthal. Hg. von Franz Strauss. Berlin/Wien/
Leipzig 1926.

BW Strauss (1952) Richard Strauss – Hugo von Hofmannsthal: Brief
wechsel. Hg. von Franz und Alice Strauss. Bearb. 
von Willi Schuh. Zürich 1952

BW Strauss (1954) Erw. Auflage. Zürich 1954.
BW Strauss (1964) Im Auftrag von Franz und Alice Strauss hg. von 

Willi Schuh. 3., erw. Aufl. Zürich 1964. Hg. von 
Willi Schuh.

BW Strauss (1970) 4., erg. Aufl. Zürich 1970.
BW Strauss (1978) 5., erg. Aufl. Zürich/Freiburg i. Br. 1978. 
BW Taube Hugo von Hofmannsthal und Otto von Taube. 

Briefe 1907–1929. Mitgeteilt und kommentiert von 
Klaus E. Bohnenkamp und Waldemar Fromm. In: 
HJb 14 (2006), S. 147–237.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis292

BW Thun-Salm Hugo von Hofmannsthal – Christiane Thun-Salm. 
Briefwechsel. Hg. von Renate Moering. Frankfurt 
a.M. 1999.

BW Thurn und Taxis Hugo von Hofmannsthal: Briefwechsel mit Ma-
rie von Thurn und Taxis-Hohenlohe 1903–1929. 
Mitgeteilt und kommentiert von Klaus E. Bohnen-
kamp. Freiburg i.Br.  2016.

BW Wiegand Briefe an Willy Wiegand und die Bremer Presse. 
Hg. von Werner Volke. In: Jahrbuch der Deutschen 
Schillergesellschaft 7 (1963), S. 44–190.

BW Wildgans Der Briefwechsel Hofmannsthal – Wildgans. Erg. 
und verb. Neudruck. Hg. von Joseph A. von Bra-
dish. Zürich/München/Paris 1935.

BW Wildgans (1971) Hugo von Hofmannsthal – Anton Wildgans: Brief
wechsel. Neuausg. Hg. und kommentiert von Nor-
bert Altenhofer. Heidelberg 1971.

BW Zifferer Hugo von Hofmannsthal – Paul Zifferer: Brief
wechsel. Hg. von Hilde Burger. Wien [1983].

B Christiane Christiane von Hofmannsthal. Ein nettes kleines 
Welttheater. Briefe an Thankmar von Münchhau
sen. Hg. von Claudia Mertz-Rychner in Zusam
menarbeit mit Maya Rauch. Frankfurt a.M. 1995.

TB Christiane Christiane von Hofmannsthal. Tagebücher 1918–
1923 und Briefe des Vaters an die Tochter 1903–
1929. Hg. von Maya Rauch und Gerhard Schuster, 
Frankfurt a. M. 1991.

TB Christiane ( 21991) 2. überarb. Aufl. Frankfurt a. M. 1991.
Brief-Chronik Hugo von Hofmannsthal. Brief-Chronik. Regest-

Ausgabe. 3 Bde. Hg. von Martin E. Schmid unter 
Mitarbeit von Regula Hauser und Severin Perrig. 
Red. Jilline Bornand. Heidelberg 2003.

Brief-Chronik I Bd. 1: 1874–1911.
Brief-Chronik II Bd. 2: 1912–1929.
Brief-Chronik III Bd. 3: Register.
Hirsch Hirsch, Rudolf: Beiträge zum Verständnis Hugo 

von Hofmannsthals. Zusammengestellt von Mathi-
as Mayer. Frankfurt a. M. 1995.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Siglen- und Abkürzungsverzeichnis 293

Hirsch (1998) Hirsch, Rudolf: Beiträge zum Verständnis Hugo
von Hofmannsthals. Zusammengestellt von Mathias
Mayer. Nachträge und Register. Frankfurt a. M. 
1998.

HB Hofmannsthal-Blätter. Veröffentlichung der Hugo 
von Hofmannsthal-Gesellschaft. Hg. von Martin 
Stern u. a. Heidelberg 1971ff.

HF Hofmannsthal-Forschungen. Im Auftrag der Hugo 
von Hofmannsthal-Gesellschaft. Hg. von Martin 
Stern u. a. Basel u. a. 1971ff.

HJb Hofmannsthal-Jahrbuch. Hg. von Maximilian Ber
gengruen, Gerhard Neumann, Ursula Renner, 
Günter Schnitzler und Gotthart Wunberg. Freiburg 
i. Br. 1993ff.

Weber Weber, Horst: Hugo von Hofmannsthal-Biblio
graphie: Werke, Briefe, Gespräche, Übersetzungen, 
Vertonungen. Bearbeitet von Horst Weber. Berlin/
New York 1972.

Alle gängigen Zeitschriften werden abgekürzt nach der Bibliographie der Deut-
schen Sprach- und Literaturwissenschaft (BDSL).

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anschriften der Mitarbeiter 295

Anschriften der Mitarbeiter

Prof. Dr. Maximilian Bergengruen
Karlsruher Institut für Technologie (KIT)
Institut für Germanistik: 
Literatur, Sprache, Medien
Kaiserstraße 12
D–76131 Karlsruhe

Dr. Klaus E. Bohnenkamp 
Hölderlinstraße 8
D–70174 Stuttgart

Dr. Daniel Hilpert
Emma-Herwegh-Straße 5
D-79114 Freiburg i.Br. 

Prof. Dr. Alexander Honold 
Neuere deutsche Literatur
Deutsches Seminar der Universität 
Basel 
Engelhof, Nadelberg 4
CH–4051 Basel

Prof. Dr. Mathias Mayer
Lehrstuhl für Neuere Deutsche 
Literaturwissenschaft
Universität Augsburg
Universitätsstraße 10
D–86159 Augsburg

Michael Navratil M.St., M.A.
Institut für Germanistik 
Universität Potsdam
Am Neuen Palais 10
D-14469 Potsdam

Prof. Dr. Karl Pestalozzi
Neuere deutsche Literatur
Deutsches Seminar der Universität 
Basel 
Engelhof, Nadelberg 4
CH–4051 Basel

Prof. Dr. Gerhard Neumann
Lietzenseeufer 3
D–14057 Berlin

Prof. Dr. Ursula Renner(-Henke)
Universität Duisburg-Essen
Fachbereich Geisteswissenschaften/
Germanistik
Universitätsstr. 12 
D–45117 Essen

Prof. Dr. Heinz Rölleke
Goetheweg 8
D–41469 Neuss-Hoisten

Prof. Dr. Günter Schnitzler
Universität Freiburg 
Deutsches Seminar 
Platz der Universität 3
D–79085 Freiburg i.Br.

Dr. Johannes Ungelenk
Institut für Romanische Philologie der 
Universität München
Schellingstr. 3, Vordergebäude
D–80799 München

Prof. Dr. Gotthart Wunberg
Hartmeyerstr. 42
D–72076 Tübingen

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register 297

Register

Abbondanza, Elisabetta   19
Adolf, Rudolph   99
Adorno, Theodor W.   193, 210, 223
Alewyn, Richard   83, 91
Allerdissen, Rolf   255
Alt, Peter-André   275
Amend-Söchting, Anne   277
Amiel, Henri-Frédéric   71
Amrein, Ursula   16
Andrian, Leopold von   203, 240, 277
Anz, Thomas   275
Aristoteles   146
Arnold, Bernhard   122
Arntzen, Helmut   215, 219
Arronge, Adolph l‘   25
Assmann, Michael   18
Auernheimer, Raoul   28, 30, 81, 94f., 

98, 102
Austermühl, Elke   141

Bach, Johann Sebastian   59
Bachofen, Johann Jakob   67f., 132
Baechtold, Jakob   53, 65
Bädeker, Karl   60
Bätschmann, Oskar   33
Bagordo, Andreas   132
Bahr, Hermann   41, 55, 80, 84, 98, 

112, 241, 249, 258, 260
Balzac, Honoré de   73, 84f., 206f.
Bamberg, Claudia   32, 104
Baruch (ben Neriah)   130
Baudelaire, Charles   177f., 182f., 187
Bauer, Julius   31
Baumberger, Christa   7
Baumer, Christoph   11
Bayertz, Kurt   139, 141
Becker, Peter   138

Beethoven, Ludwig van   36–39, 42, 
59, 115, 118

Behrend, Walther   48
Bengesser, Silvia   142, 158
Benjamin, Walter   259
Berendt, Hans   192
Berlioz, Hector   59
Bermann-Fischer, Gottfried   15, 17f.
Bernard, Claude   207
Berneker, Erich   45
Bernhard von Clairvaux   132
Bernini, Cornelia   17
Betz, Maurice   107
Bichat, Xavier   207
Bie, Oscar   23
Bies, Michael   141
Billinger, Richard   42f.
Bircher, Martin   64
Björnson, Björn   30
Blackall, Eric A.   262, 268, 270
Blei, Franz   33
Blokesch, Georg H.   107
Boa, Elisabeth   145
Bodmer, Hans   20f.
Bodmer, Hans Conrad   64
Bodmer, Johann Jakob   26, 28
Bodmer, Martin   7–9, 11, 19, 41f., 48, 

63f., 73, 78, 90
Bodmer, Thomas   8, 11–13, 19, 64, 66
Bodmer, Mathilde (Tilly) geb. Zoelly   

41, 63f.
Böcklin, Arnold   111
Boehlich, Walter   194
Böni, Oliver   149
Boetticher, Dirk von   237f., 253
Bohnen, Klaus   138, 237
Bohnenkamp, Klaus E.   7–120

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register298

Bohnenkamp-Renken, Anne   7
Bolte, Johannes   123
Bonaparte, Prinzessin Mathilde   208
Borchardt, Marie Luise   12, 33, 72f.
Borchardt, Rudolf   12, 19, 25, 33, 45f., 

72, 79f., 96, 98, 107, 120, 124
Bores, Dorothée von   16
Borgards, Roland   148
Bossi, Cäcilia   79
Boulanger, Jacques   193
Bourcart, Charles Daniel   30f.
Bourget, Paul   206
Bovenschen, Silvia   145
Boxberger, Robert   99
Braam, Hans   124
Bräker, Ulrich   67
Brandes, Georg  138, 273
Braunwarth, Peter Michael   237
Brecht, Bertolt   86
Brecht, Walther   51, 94
Brehm, Alfred   52
Brentano, Clemens   125, 132
Breslauer, Alfred   63
Bretscher, Willy   12, 105, 119
Brod, Max   18
Brokoff, Jürgen   68
Brummel, Bryan George   46
Buber, Martin   66
Buck, Theo   141
Büchmann, Georg   121
Büchner, Georg   62, 101
Bühler, Jill   155
Bührer, Jakob   8
Bürgin, Hans   18
Burckhardt, Carl J.    9, 11, 14, 20, 30, 

32f., 36, 53f, 56f, 64, 67, 69f., 72, 
77f., 81–83, 99, 107, 115, 118

Burdach, Konrad   45, 72, 120
Burne-Jones, Edward   201

Calderón de la Barca, Pedro   41, 43f., 
57, 86, 109f., 114

Carlsson, Anni   18
Carossa, Hans   47, 77, 80f., 106
Carus, Victor   143
Casa-Fuerte, Illan de   204
Catani, Stephanie   146, 159f.
Čechov, Anton   248
Cézanne, Paul   165, 175, 180f., 183, 

188, 192
Charcot, Jean-Martin   250
Christen, Andrea Martin   42
Clauss, Max   48f.
Cohn, Dorrit   205
Colin, Nicole   160
Conrad, Michael Georg   95f., 98
Conrady, Karl Otto   124
Croce, Benedetto   200
Csokor, Franz Theodor   104
Curtius, Ernst Robert   35, 80f.
Czeike, Felix   25

Dante Alighieri   126, 183f., 221
Da Ros, Marianne   7, 95
Darwin, Charles   139, 142f., 149f.
Debussy, Claude   194f.
Degenfeld, Ottonie Gräfin   64, 203
Dehmel, Richard   106, 112
Delacroix, Eugène   59
Demel, Michael   15
Derré, Françoise   261f.
Deslandes, Madeleine Baronin   201
Dettwiler, Lukas   42
Dickerson, Harold D.   261f., 264, 268, 

272
Dieke, Hildegard   7
Dilthey, Wilhelm   36
Döblin, Alfred   239
Dostojewski, Fjodor Michailowitsch   

211f.
Dreiseitel, Sigrid   143
Droste-Hülshoff, Annette von   130f., 

133

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register 299

Dumas, Alexandre   208
Duse, Eleonora   71

Ebner-Eschenbach, Marie von   29
Ebneter, Curdin   7
Eder, Antonia   155
Ehlers, Katrin   144
Ehrlich, Siegmund   30f.
Eibl, Karl   34, 67, 219
Eichendorff, Joseph Freiherr von   43f., 

52, 
	 133
Eliot, T.S.   99
Elisabeth Amalie Eugenie, Herzogin in 

Bayern (›Sisi‹)   195, 198, 212
Ellis, Havelock   240, 255
Emminghaus, Hermann   158
Engel, Manfred   164f.
Ermatinger, Emil   11, 19
Ernst, Fritz   9
Escher, Nanny von   104
Eugen von Savoyen, Prinz   36
Exner, Adolf   65
Exner, Marie   65
Exner, Siegmund   65

Faesi, Robert   9, 12, 14, 18f., 24, 98, 
104

Falke, Konrad   12
Farese, Giuseppe   243
Federer, Heinrich   98
Feitknecht, Thomas   9, 19
Fejer, Susanne   142
Ferdinand I., Kaiser   79
Ferdinand II., König beider Sizilien   

199
Fiechtner, Helmut A.   42
Fiedler, Corinna   33
Fingerhut, Karl-Heinz   165, 167, 174, 

181
Fischer, Hedwig   23, 33
Fischer, Heinrich   214, 217, 231

Fischer, Samuel   15, 21–23, 33, 75, 111
Fischer von Erlach, Johann Bernhard 

57
Flaubert, Gustave   207f., 248
Fliedl, Konstanze   237
Florack, Ruth   140, 142, 148, 152, 159
Fohleutner, Anna Maria Josefa   31
Fohleutner, Laurenz   31
Forst de Battaglia, Otto   31
Fragonard, Jean-Honoré   166–170, 

172f., 176, 179
France, Anatol   202
François, Marie Louise von   129
Frank, Peter   25, 27
Franklin, Ursula   176
Franz II, König beider Sizilien (Fran-

cesco II. Maria Leopoldo)   199f.
Franz Joseph I., Kaiser von Österreich 

213–236, 273
Freud, Sigmund   238, 240f., 243f., 

246–250, 255, 257, 263, 275
Frey, Adolf   10, 19
Fricke, Gerhard   213
Frisch, Anton von   65
Frisch, Marie von   65
Frisch, Max   8f., 70
Fuhrich, Edda   56, 58
Fuhrmann, Ernst   102

Galton, Francis   138f.
Gamper, Michael   141
Garibaldi, Giuseppe   199
Gasser, Manuel   14f.
Gelber, Mark H.   274
Gennep, Jaspar von   123
George, Alys X.   56
George, Stefan   47, 64, 82, 91, 124, 

201, 277
Gerber, Hans Erhard   42
Gerhardt, Carl Christian Jacob   158
Gérôme, Jean-Léon   171–174
Gerreken, Louis   262, 267, 269f.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register300

Gersdorff, Karl Freiherr von   203
Geßner, Salomon   26, 28, 60
Girardi, Alexander   25
Gnüg, Hiltrud   259
Gölter, Waltraut   255
Göpfert, Herbert G.   67, 213
Goethe, Johann Wolfgang von   21–23, 

26, 28, 34f., 39, 45, 50, 57, 59f., 63, 
73, 80, 86, 89, 100, 104, 113, 119, 
125, 131f., 164, 216f., 219, 227, 239

Gotthelf, Jeremias   27f., 67
Gottsched, Johann Christoph   26, 28
Goujon, Francine   206
Gräf, Hans Gerhard   227
Greffulhe, Elisabeth Gräfin   202
Gregor-Dellin, Martin   17
Grillparzer, Franz   22, 24f., 27, 29, 33, 

36, 41, 113, 200, 220f.
Grimm, Wilhelm   28, 60, 129, 131
Grimm, Jacob   28, 60, 129, 131
Großmann, Stefan   15, 63
Grün, Anastasius (d.i. Anton Alexander 

Graf von Auersperg   29
Gryphius, Andreas   124, 129f.
Gudden, Bernhard von   140
Gutjahr, Ortrud   145f., 148, 157f.

Haas, Willy   31, 79
Hafemann, Katrin   139
Hahn, Reynaldo   203
Haller, Albrecht von   26, 67, 213
Hamann, Johann Georg   73
Hammer-Purgstall, Joseph von   85
Handel-Mazzetti, Enrica von   10f., 55
Hanstein, Maria B.   151
Hanuschek, Sven   16
Hartleben, Otto Erich   134
Hartmann, Hans-Peter   242
Hauptmann, Gerhart   13, 42, 62
Hausenstein, Wilhelm   8
Hausmann, Frank-Rutger   141
Hay, Gerhard   139

Haydn, Joseph   77
Hebbel, Friedrich   59, 102
Hebel, Johann Peter   49–51, 116
Hegar, Alfred   140
Heimann, Moritz   23
Heimerl, Joachim   261f., 274
Heine, Carl   141f.
Heine, Heinrich   216f. 
Heinse, Wilhelm   52
Heiseler, Bernt von   90
Helbling, Carl   44, 52, 120
Hellingrath, Norbert von   68, 100
Hemecker, Wilhelm   32, 201
Henne, Eugen   129
Hergemöller, Bernd-Ulrich   18
Herres, Nina   164
Hertz, Wilhelm   53
Herwegh, Georg,   101
Heß, David   53, 67
Hesse, Hermann   8f., 15f., 18, 20, 98
Heumann, Konrad   7, 32, 193, 200– 

203
Heuschele, Otto   66
Heyking, Elisabeth von   81
Heym, Georg   127
Hierhammer, Heinrich   30
Hildebrandt, Fred   49
Hilpert, Daniel   137–162
Hirsch, Rudolf   100, 104, 108
Hitler, Adolf   16, 35
Hodler, Ferdinand   33
Höcker, Arne   149f., 155
Hölderlin, Friedrich   84, 89, 100, 128, 

218
Hoffmann, Camill   104
Hoffmann, E.T.A.   51
Hoffmann-Allenspach, Tobias   8
Hofmannsthal, Augustin Emil 

Hofmann Edler von   79
Hofmannsthal, Franz von   71, 90f., 

111f.

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register 301

Hofmannsthal, Gerty von (geb. 
Schlesinger)   22, 104

Hofmannsthal, Isaak Löw Hofmann 
Edler von   79

Hofmannsthal, Petronilla von (geb. 
Rho, verw. Ordioni)   79 

Hohoff, Curt   132
Homer   45, 99, 230
Horaz   99
Howald, Ernst   9, 13, 64, 69
Hürlimann, Katja   33
Huesmann, Heinrich   56, 86, 259
Hugo, Victor   112
Hussarek, Max Freiherr v. Heinlein   

27, 30f.
Hypereides   171f.

Immermann, Karl   99f. 
Irmer, Hans-Jochen   144

Jacob, Joachim   68
Jaeckle, Erwin   8, 13, 102
Jäger, Frank   205
Jäger, Lorenz   66
Jakobson, Roman   184
Janet, Pierre   248, 250, 258
Janßen, Sandra   248
Jens, Walter   42
Johnstone, Japhet   149
Juvenal   213

Kahler, Erich von   18
Kaiser, Wolfgang   125
Kaluga, Katja   7, 32, 201
Kant, Immanuel   235
Karge, Desiree   146
Kassner, Rudolf   20, 45f., 81, 107f.
Kaut, Josef   43, 56, 58, 62
Keller, Gottfried   8, 11, 21–23, 27–29, 

31f., 45, 53, 65, 74, 84, 113
Keller, Hiltgart L.   132
Keller, Luzius   206

Kemp, Friedhelm   125, 132
Kepler, Johannes   23
Kernberg, Otto F.   241f.
Kerr, Alfred   35f., 86
Kessler, Harry Graf   61, 107, 200–203
Kieser, Rolf   141
Kippenberg, Katharina   43, 47, 104, 

106
Kleist, Heinrich von   155, 269
Klinkert, Thomas   193
Klöpfer, Eugen   86
Klopstock, Friedrich Gottlieb   28, 131
Kluckhohn, Paul   133
Koch, Hans Albrecht   64
Koelsch, Adolf   98
Königin von Neapel s. Marie Sophie 

Amalie 
Kolb, Annette   15, 17, 19
Kolb, Philip   203
Kolbenheyer, Erwin Guido   16
Kolp, Franziska   7
Komfort-Hein, Susanne   138, 155
Kommerell, Max   82, 117
Korrodi, Eduard   7–120 
Korrodi, Johann Heinrich   9
Kosch, Wilhelm   133
Kotte, Andreas   8, 30
Kotzebue, August von   62
Krafft-Ebing, Richard von   139f., 149– 

158, 160f.
Kranner, Eduard   65
Kraus, Karl   29, 213–236
Kröner, Hans-Peter   140
Kroll, Jürgen   139, 141
Krummacher, Hans-Henrik   133
Kudszus, Winfried   262
Kürnberger, Ferdinand   29
Kürschner, Joseph   122
Kuhn, Dorothea   125
Kurzke, Hermann   15

Lammerdien, Lorenz   98

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register302

Landau, Paul   101
Landolt, Salomon   53
Lang, Erwin   42
Lasker-Schüler, Else   19
Lavater, Johann Caspar   27f., 67
Lawson, Richard H.   274
Lazarus, Michael   214
Lehmann, Lotte   58
Leiris, Michel   205
Leitzmann, Albert   227
Lenau, Nikolaus   29, 80
Lendner, Hans-Harro   56
Lenôtre, Georges   207f.
Lepper, Marcel   68
Le Rider, Jacques   274
Lessing, Gotthold Ephraim   67
Ley, Monika   10
Li, Shuangzhi   277
Liebrand, Claudia   141f., 145
Liegler, Leopold   214
Lindgren, Irène   254
Lörincz, Csongor   164
Löwenthal, Sophie   80
Looser, Max   194
Lorrain, Jean   194
Lukian   214
Lunzer, Heinz   22
Luther, Martin   125, 129

Mach, Ernst   241, 249, 258
Macharet-van Daele, Elisabeth   64
Machiavelli   81
Märchy, Stephanie   7, 70
Macropedius, Georg   122
Mallarmé, Stéphane   176
Man, Paul de   187
Mann, Erika   9, 18
Mann, Heinrich   16–18, 98
Mann, Klaus   16–18
Mann, Thomas   9, 15–20, 45, 96, 98, 

137, 239, 260, 277
Manzoni, Alessandro   79

Margutti, Albert von   233f.
Maria Ludovika Wilhelmine Prinzessin 

von Bayern   199
Maria Theresia von Habsburg, 

Erzherzogin von Österreich   199
Maria Theresia von Österreich   36, 42
Marie Sophie Amalie, Königin von 

Neapel (geb. Herzogin in Bayern) 
193–212

Maril, Konrad   110
Marti, Fritz   12
Martial   95
Martin, Ariane   151
Matheson, William   119
Matt, Peter von   7
Mattenklott, Gert   102
Max[imilian] Joseph, Herzog in Bayern   

199
Mayer, Hans-Otto   18
Mayer, Mathias   128, 193–212
May-Tolzmann, Ulrike   255
Meier, Walther   12f.
Mell, Max   42f., 81, 112, 120
Mendelssohn, Peter de   8f., 17, 111
Mennemeier, Franz Norbert   127
Mertz-Rychner, Claudia   14, 23, 35
Metzger-Buddenberg, Ingrid   69
Meyer, Conrad Ferdinand   10, 27–29, 

46, 81, 93–95, 163
Meyer, Herbert   133
Meyer, Richard Moritz   9f.
Michels, Volker   18
Miehe, Donata   102
Millenkovich, Max von   30
Milon von Kroton   79f.
Mittermayer, Manfred   142, 158
Möhrmann, Renate   160
Mörike, Eduard   84, 133, 163
Moissi, Alexander   43, 61f.
Molière   59, 73, 99
Montesquiou, Robert de   193f., 201f.
Morisse, Paul   104

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register 303

Mozart, Leopold   60
Mozart, Maria Anna   26, 28, 57, 60
Mozart, Wolfgang Amadeus   26, 28, 

37, 50, 57, 59f.
Mülder-Bach, Inka   182
Müller, Johannes von   67
Müller, Karl Alexander von   90
Müller, Paul   33
Müller, Wolfgang G.   164
Müller-Seidel, Walter   243
Münch-Küng, Helen   7–9, 11f., 14, 16, 

18–20, 29, 41, 66, 104
Musil, Robert   155, 248

Nádherný, Sidonie von Borutin   214
Nadler, Josef   36, 45, 77
Näcke, Paul   240, 255
Napoleon I.   77, 208
Napoleon III.   208
Nate, Richard   141
Navratil, Michael   237–277
Nestroy, Johann   29
Neumann, Gerhard   175, 182, 184, 

186, 190, 192
Nickl, Therese   237
Nietzsche, Friedrich   28, 66, 143, 241, 

252, 258
Nolde, Emil   102
Novalis   133f.

Obermüller, Klara   15
Oelmann, Ute   47
Oppert, Kurt   163–166, 169
Orlowsky, Rebekka   240
Orlowsky, Ursula   240
Osborn, Max   86
Ottmann, Dagmar   175
Otway, Thomas   88f.
Ovid   33, 95, 177

Pabst, Gustav   155
Painter, George D.   194, 203f., 208, 210

Palm, Hermann   129
Pankau, Johannes   137, 145, 149
Pannwitz, Rudolf   102, 201
Pascal, Blaise   73
Pauline Clementine Marie Walburga 

Fürstin von Metternich-Winneburg 
zu Beilstein (geb. Gräfin Sándor von 
Szlavnicza)   196

Pestalozzi, Karl   213–236
Perlmann, Michaela   261, 270
Pethes, Nicolas   148
Petrarca   184
Pfeiffer, Johannes   166, 169, 185
Phryne   171–173
Pichois, Claude   177
Pindar   45
Pistorius, Agnes   215, 218, 220f., 226
Plachta, Bodo   131
Ploetz, Alfred   141, 143f.
Ploss, Heinrich   151
Pörnbacher, Karl   25, 27
Polgar, Alfred   44
Politzer, Heinz   239f., 262
Pope, Alexander   99
Prossnitz, Gisela   56, 58
Proust, Marcel   193–212, 259
Pulver, Max   104
Pythagoras   79

Quintilian   79

Racine, Jean   99
Raimund, Ferdinand   29, 50
Rainer, Luis   62, 86
Rall, Marlene   48, 90
Rang, Florens Christian   66
Raponi, Elena   79
Rechel-Mertens, Eva   196, 210
Redlich, Josef   102
Rehrl, Franz   58
Reich-Ranicki, Marcel   44

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register304

Reinhardt, Max   56, 58, 61–63, 86, 
111, 114

Reinhart, Werner   104
Reik, Theodor   245
Reis, Anne   255
Remer, Paul   112
Rennert, Hellmut H.   8
Rentsch, Eugen   19, 67–70
Reucker, Alfred   30f.
Reyher, Oskar   140
Rho, Petronilla s. Hofmannsthal   79
Ribbig, Seved   140
Ribot, Théodule   248
Richard, Yannique   7, 29
Riedlinger, Stefan   143
Rilke, Clara   165, 183 
Rilke, Rainer Maria   20, 42, 47, 51, 72, 

78, 83–85, 89, 91, 93, 95f., 102, 104, 
106–108, 120, 163–192, 277

Ringelnatz, Joachim   200
Rodewald, Dierk   33
Rodin, Auguste   165, 175f., 178, 180, 

182–184
Roebling, Irmgard   145 
Rölleke, Heinz   121–135
Rohan, Karl Anton Prinz   49
Rohrwasser, Michael   250, 275
Roller, Alfred   101
Ronsard, Pierre de   184f.
Rosenberger, Katharina   158
Roth, Joseph   259
Rousseau, Jean-Jacques   32, 38, 213
Rubens, Peter Paul   59
Rudin, Bärbel   99
Rumi, Dschalal ad-Din   88
Ryan, Judith   165, 170f., 173f., 176f., 

183f.
Rychner, Max   9, 11, 13, 20, 23, 34f., 

41, 46, 62, 69, 80, 83, 93f., 104

Saar, Ferdinand von   29
Sachs, Hans   121–123

Sadger, Isidor   255
Sainte-Beuve, Charles-Augustin   205– 

209
Salis, Hans (Jean) Rudolf von   68
Salten, Felix   22, 25, 28, 30
Samuel, Richard   133
Santeuil, Jean   210
Sappho   132
Sarkowski, Heinz   104
Schaeder, Hans Heinrich   80
Schäfer, Wilhelm   16, 98
Schaffner, Jakob   98
Schagerl, Brigitte   31
Schalk, Franz   58
Schallmayer, Wilhelm   140, 143f.
Schede, Hans-Georg   112
Scheffel, Helmuth   206
Scheible, Hartmut   255
Schickele, René   8, 17f., 98 
Schier, Rudolf Dirk   124, 130f.
Schiller, Friedrich   26–28, 38f., 59, 62, 

213–215, 217f., 224f., 227f., 234f.
Schikaneder, Emanuel (eigent. Johann 

Joseph Schickeneder)   57
Schindler, Werner   65
Schlachter, Fritz Eugen   129
Schlaf, Johannes   98
Schlechta, Karl   28
Schlesinger, Hans   201–203
Schmersahl, Katrin   150f.
Schmidt, Erich   9f.
Schmidt, Heinrich   142
Schmidt-Rottluff, Karl   102
Schmitter, Frank   7
Schneider, Katharina J.   32
Schnitzler, Arthur   22, 31, 50, 237–277
Schnitzler, Heinrich   237
Schönert, Jörg   140, 143
Schönherr, Karl   22
Scholz, Susanne   138, 155
Scholz, Wilhelm von   98

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register 305

Schröder, Rudolf Alexander   19f., 33, 
45, 47f., 73, 80f., 98–100, 110, 120

Schubert, Gotthilf Heinrich   155
Schuh, Willi   38–40, 83
Schuler, Constant   56
Schumacher, Felix von   199
Schumann, Robert   59
Schuster, Gerhard   19, 33, 48
Schuster, Jörg   61, 107
Schwarzschild, Leopold   15f.
Schweizer, Johann Caspar   53f.
Sebeok, Thomas A.   184
Seeba, Hinrich C.   262
Selig, Carl   8, 34
Shakespeare, William   22, 26, 59, 62, 

86, 88, 90, 99, 113, 184, 239
Siebenpfeiffer, Hania   155
Sieber, Carl   170
Sieber-Rilke, Ruth   85, 89f., 108, 170
Sigusch, Volkmar   150
Simon, Claude   205
Simon, Ralf   164
Sophie Charlotte Auguste, Herzogin 

von Alençon (geb. Prinzessin in 
Bayern)   195

Sophokles   59
Spector, Scott   149
Spiegl, Edgar   106
Stachorski, Stephan   15
Stackelberg, Jürgen von   217
Stadler, Ulrich   217
Stahl, Ernst Leopold   28
Staiger, Emil   9, 19, 71, 82f., 118
Stamm, Karl   20
Stefan, Paul   29, 120, 229
Steiner, Herbert   13, 21, 47, 54f., 72f., 

78, 83, 90, 93, 109f., 120
Steiner, Uwe C.   164
Stendhal (d.i. Marie-Henri Beyle)   201
Stern, Martin   36, 38, 41, 64, 112
Sternheim, Carl   98, 259
Stifter, Adalbert   55, 74

Strauß, Emil   16, 50, 95f., 98f.
Strauss, Franz   46
Strauss, Richard   46, 57f., 78, 80, 114, 

116, 195, 200
Strich, Fritz   98
Strindberg, August   62
Sturzenegger, Hans   10
Susman, Margarete   221
Suter, Paul   30
Swift, Jonathan   213

Tadié, Jean-Yves   194, 204, 207f.
Taine, Hippolyte   206
Tardel, Hermann   101
Tarielowitsch Loris-Melikow, Michael   

112
Taube, Otto von   47
Thackeray, William M.   259
Thannhauser, Heinrich   33
Thayer, Scofield   56
Thimig, Helene   86
Thomé, Horst   237, 242f., 245f., 249– 

252, 254f., 257f., 263, 270, 275
Thurn und Taxis-Hohenlohe, Fürstin 

Marie von   71, 79, 101, 107f.
Tieck, Ludwig   77, 100
Tiedemann, Rolf   193
Toscanini, Arturo   58
Trakl, Georg   29
Trebitsch, Siegfried   19
Treichler, Wilfried   20
Trog, Hans   12, 23, 41, 104
Trümpy-Burch, Elisabeth   7
Tyrtaios   221

Ullmann, Regina   104
Ulrich, Conrad   20f., 23, 37
Ungelenk, Johannes   163–192
Unruh, Ilse   106
Urbach, Reinhard   237, 261, 267, 270

Valéry, Paul   104, 176

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register306

Varwig, Olivia   98
Vergil   99
Vinçon, Hartmut   141–143
Vogel, Christian   142
Vogeler, Heinrich   102
Volke, Werner   36, 90
Von der Mühll, Theodora   99, 104, 

107
Voßler, Karl   66

Wälterlin, Oskar   57, 87
Wagenknecht, Christian   216
Wagner, Richard   58, 196, 230
Walser, Robert   9, 98
Wander, Karl Friedrich Wilhelm   44
Wassermann, Jakob   33, 55, 75f., 80f., 

117, 120, 273
Weber, Horst   20, 49, 66, 71, 203
Weber, Werner   9, 12f., 15, 19f., 67, 

93, 104
Wedekind, Frank   137–162
Wehrli, Max   11
Weill, Kurt   86
Weinberger, G. J.   262, 268
Weingart, Peter   139, 141
Weininger, Otto   249
Weinzierl, Ulrich   44
Weiss, Robert O.   237
Weizsäcker, Viktor von   66
Werfel, Franz   27, 29, 254
Werlitz, Julian   128
Wertheimstein, Josephine von   124
Wiegand, Willy   52, 54, 66
Wieland, Christoph Martin   28

Wieland, Magnus   217
Wiemken, Helmut   121, 123
Wiens, Paul   124
Wiese, Benno von   127
Wiesner, Friedrich Ritter von   31
Wigger, Bernhard   11
Wilde, Oscar   194, 240
Wilhelm II., Deutscher Kaiser   220, 

231, 236
Winckler, Josef   98
Wittig, Joseph   66
Woesler, Winfried   131
Wolff, Kurt   27
Wolters, Friedrich   82
Worbs, Michael   237f., 241
Wunberg, Gotthart   260
Wunderly-Volkart, Nanny   104
Wundt, Wilhelm   247f.
Wysling, Hans   17

Zanco Prestel, Anna   18
Zeller, Bernhard   90, 133
Zeller, Dieter   8
Zelter, Carl Friedrich   52, 119
Ziegler, Jean   177
Zifferer, Paul   30, 55
Zimmer, Christiane   203
Zimmer, Heinrich   75, 90
Zimmermann, Bettina   7
Zimmermann, Christoph   19
Zinn, Ernst   46, 85, 107f.
Zurgilgen, Marie   9
Zur Linde, Otto   102
Zweig, Stefan   18, 55, 98

https://doi.org/10.5771/9783968216850 - am 17.01.2026, 22:10:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216850
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	»Wir haben diesen Dichter geliebt …«. Hugo von Hofmannsthal und Eduard Korrodi. Briefe und Dokumente
	»Und immer weht der Wind«. Hofmannsthal und das alttestamentarische Buch »Kohelet«
	»Mein Fleisch heißt Lulu«. Eugenik und Sexualpathologie in Frank Wedekinds »Die Büchse der Pandora. Eine Monstretragödie« (1894)
	Rainer Maria Rilkes »Die Flamingos«. Ein Kling(-ge-)ding
	Marcel Prousts Königin von Neapel. Mit einem Exkurs zu Hofmannsthal
	»Ich habe alles reiflich erwogen«. Wirklichkeit und Ideal in Karl Kraus’ »Die letzten Tage der Menschheit«
	Selbstsucht und Selbstsuche. Schnitzlers Psychopoetik des Narzissmus. Mit einer Interpretation von »Die Frau des Richters«
	Mitteilungen
	Siglen- und Abkürzungsverzeichnis
	Anschriften der Mitarbeiter
	Register

