Subsistenz — Perspektive fiir eine Gesellschaft,
die auf Gemeingiitern griindet

Veronika Bennholdt-Thomsen

Subsistenz ist die Summe all dessen, was
der Mensch notwendig zum Leben braucht:
Essen, Trinken, Schutz gegen Kalte und
Hitze, Firsorge und Geselligkeit. Wenn die
Subsistenz gesichert ist, kann das Leben
weitergehen.

Bennholdt-Thomsen/Mies 1997

Ohne Bezahlung

Viele Aspekte der Subsistenz — Giiter und Titigkeiten — sind in der Gegenwart in
Waren verwandelt worden, aber bei weitem nicht alle. Denn ohne genihrt und ge-
pflegt zu werden, ohne bekiimmert und beschenkt zu werden kénnen nicht nur
Kinder, sondern auch Erwachsene nicht existieren. Entscheidende Elemente der
Subsistenz, die sozusagen die Menschlichkeit ausmachen, sind nicht kommerzia-
lisierbar. Entsprechend definiert sich Subsistenz in der ansonsten umfassend vom
Markt durchdrungenen Gesellschaft als der Lebensbereich jenseits der Bezahlung.!
Nach wie vor gehort Subsistenz zur Alltagserfahrung der modernen Menschen,
auch wenn diese Tatsache durch die Globalisierung der Mirkte aus dem Bewusst-
sein verdringt worden ist. Das gilt auch fiir die Commons, auf denen unsere Ge-
sellschaft nach wie vor ruht.

Subsistenz und Commons sind beide keine Uberbleibsel vergangener Jahr-
hunderte, sie enthalten vielmehr zukunftsweisende Perspektiven. Das Gegenteil
aber wird propagiert. Die Privatisierung (von Land, Wasser und mehr) und die
Kommerzialisierung der Gemeingiiter (etwa Luft oder Gene) — und damit ihre Ab-

1 | »Subsistenzproduktion - oder Lebensproduktion - umfasst alle Arbeit, die bei der
Herstellung und Erhaltung des unmittelbaren Lebens verausgabt wird und auch diesen
Zweck hat. Damit steht der Begriff der Subsistenzproduktion im Gegensatz zur Waren- und
Mehrwertproduktion. Bei der Subsistenzproduktion ist das Ziel »Leben«. Bei der Warenpro-
duktion ist das Ziel Geld, das immer mehr Geld »produziert«[...]. Leben fallt gewissermafien
nur als Nebeneffekt an« (Bennholdt-Thomsen/Mies 1997: 26).

14,02.2026, 16:42:11 /el e



https://doi.org/10.14361/9783839428351-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Kapitel | — Commons. Ein Paradigmenwechsel

schaffung — werden sogar als die Losung fir weltweite Probleme wie Hunger und
Klimaerwirmung angesehen. Die Bauern weg von der Subsistenz hin zur kom-
merziellen Landwirtschaft zu bringen, das ist seit den 1970er-Jahren erklirte Poli-
tik der Weltbank.

Entsprechend besteht das Ziel globalisierter Entwicklungspolitik durch die
Welthandelsorganisation WTO darin, méglichst viele Bereiche, die fiir den alltig-
lichen Lebensunterhalt relevant sind, in die Geld- und Warenwirtschaft zu integrie-
ren. Ein Beispiel dafiir ist die international geférderte Verbreitung von Mikrokre-
diten. Je mehr Bediirfnisse durch Geld befriedigt werden, desto besser und umso
entwickelter. Spitestens jetzt, angesichts der umfassenden Krise der Wachstums-
6konomie — und die 6kologischen Krisen sind ein Teil davon —, sind erhebliche
Zweifel an dieser Sicht angebracht.

Das Selbst-Verstandliche

Commons bzw. Allmende bzw. Gemeingiiter haben als gesellschaftliche Institutio-
nen im Laufe der Moderne eine zunehmende, ja neoliberal eine geradezu funda-
mentalistische Verdinglichung erfahren. Weder der Sinn noch die Bedeutung der
sozialen Verbindlichkeit der Commons werden wahrgenommen, sondern weit-
gehend nur noch der Gegenstand selbst. Und wo die »Gegenstindlichkeit« der
betreffenden Phinomene immateriell und fliichtig ist, wie bei der Luft oder dem
Wissen um die Heilkraft einer Pflanze, werden sie verdinglicht, indem sie priva-
tisiert und mit einem Geldwert versehen werden; Beispiel: die Patentierung von
Wissen geméf der Intelectual Property Rights der WTO.

Die urspriinglich »moderne« Geisteshaltung stammt aus dem 19. Jahrhundert.
Sie gilt nicht nur in der Physik lingst als obsolet. Wie die Teilchen in der Quan-
tenphysik nicht nur einfach isolierte Materie sind, so sind die Gemeingiiter weit
mebhr als der Stoff, aus dem sie bestehen, und weit mehr als der Geldwert, mit dem
sie dingfest gemacht werden sollen. Sie sind Teil eines Beziehungsgefiiges, gegen-
stindliche Materie und bewegter Prozess in einem. Tatsache ist aber erst einmal,
dass sie da sind, so wie uns das Leben gegeben wird, heute, wie vor Hunderten von
Jahren.

»Subsistere« (lat.) heifdt »was aus sich selbst heraus Bestand hat«. Subsistenz
ist das, was zum Uberleben nétig ist und was zu jedem Leben gehért, unfraglich
wie die Luft zum Atmen. Der Begriff umfasst neben den (Lebens-)Mitteln auch
den alltiglich neuen Prozess der Reproduktion des Lebens, und dieser ist qua
Existenz selbst-verstindlich. Noch die frithe englische Arbeiterklasse teilt die Welt-
anschauung der »moral economy«. Damit bezeichnet Edward Palmer Thompson
die jahrtausendealte gesellschaftliche Konvention, durch die niemand in Zweifel
zieht, dass alle Menschen die Bedingungen vorfinden sollen, mit denen ihr Leben
weitergehen kann. Zu sagen, dass sie ein »Recht« hitten, die Bedingungen vor-
zufinden, wire bereits irrefihrend, denn dies wiirde eine vorhergegangene Ein-
schrinkung voraussetzen.

Wirtschaft in Kategorien von Subsistenz zu denken — also die Subsistenzpers-
pektive des Wirtschaftens zu sehen — heift zu erkennen und anzuerkennen, dass
das menschliche Leben Teil des Naturprozesses ist.

14,02.2026, 16:42:11 /el e



https://doi.org/10.14361/9783839428351-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Veronika Bennholdt-Thomsen — Subsistenz

Die gesellschaftliche und die individuelle Ebene

Die Menschen einer Gesellschaft, die auf Gemeingiitern griindet, konzentrieren
sich auf das, was notwendig ist zum guten Leben, und nicht auf den Verbrauch
von immer mehr Konsumgiitern. Sie fithlen sich individuell fur das uns Gemei-
ne verantwortlich. Der Konsumismus hingegen unterhohlt die Gemeingiiter und
schliefRlich auch die Gesellschaft, nimlich die Zusammengehorigkeit. Diese Er-
fahrung machen wir jetzt in der Epoche der multiplen Krisen. Die wirtschaftli-
che, okologische und soziale Krise laufen in einer einzigen, der Zivilisationskrise,
zusammen. Die Werte, die diese Zivilisation prigen, erweisen sich anhand der
Katastrophen, die sie auslosen, als zerstorerisch. Es bedarf des Paradigmenwech-
sels, weltweit, weg vom egozentrischen Konsumismus, weg vom eingebauten
Wachstumszwang der Maximierungsgesellschaft und weg von der Uberheblichkeit
gegeniiber den lebendigen Zusammenhingen. Wir, die Menschen unserer Epo-
che, brauchen neue (alte) gesellschaftliche Institutionen, die einem neuen (alten)
Mensch-Natur-Verhiltnis verpflichtet sind.

Wir stehen nicht mit leeren Hinden da, Ankniipfungspunkte sind vorhanden,
sowohl was die Kenntnisse, die kulturellen Werte als auch die Naturgegebenhei-
ten anbelangt. Das Erfahrungswissen um die Commons gibt uns Mittel zur ge-
sellschaftlichen Umgestaltung an die Hand. Individuell erfihrt jeder Mensch die
Bedeutung der Subsistenz schon anhand der unbezahlten und unbezahlbaren Fiir-
sorge, die fast jedem als Kind zuteil wird.

Der enge Zusammenhang, der zwischen der individuellen Erfahrung und der
Erfahrbarkeit der Gemeingiiter als Naturgabe besteht, wird von Miguel D’Escoto
und Leonardo Boff in ihrem Vorschlag fiir eine UN-Charta der Rechte der Erde in
der Priambel formuliert. Auf beiden Ebenen ist es die Erfahrung der Lebendig-
keit, die nicht nur im Prozess des Gebens, sondern auch in der Gabe selbst als
Werden und Vergehen enthalten ist: »Das hochste, universelle Gemeinschaftsgut,
die Existenzbedingung fiir alle sonstigen Giiter, ist die Erde selbst. Denn sie ist
unsere Grofle Mutter, die geliebt, geachtet, gepflegt und verehrt werden muss, so
wie unsere eigenen Miitter.«*

»Unsere eigenen Miitter« werden ebenso selbst-verstindlich verehrt, wie jedem
Menschen qua menschlicher Geburt die Subsistenzfiirsorge und die entsprechenden
Subsistenzmittel zuteilwerden. Die Ebenbiirtigkeit — weil wir alle aus »einer Mutter«
geboren wurden — wird an-erkannt (Bloch 1961). Diese Haltung, die fest in unserer
personlichen sinnlichen Erfahrung verankert ist, stiitzt die Uberzeugung, dass jeder
Mensch Bedingungen vorfinden soll, mit denen sein Leben weitergehen kann. Da-
fir brauchen wir die Commons. Sie schlagen eine wichtige Briicke zwischen dem
Individuum und der Gesellschaft und lehren uns, die Naturgegebenheiten und das
Miteinander-in-Beziehung-Sein zu respektieren, statt beides zu zerstéren.

Manche, auch westliche Gender-Feministinnen, lehnen die Metapher »Mut-
ter Erde« ab, denn sie enthélt die Anerkennung einer besonderen Bedeutung der
menschlichen Mutter — dies ist der sogenannte Essentialismus-Vorwurf. Wer die-
sen Vorwurf teilt, kann die Metapher durch ein anderes, adiquates Bild ersetzen.

2 | Siehe unter: http://www.rlp.com.ni/noticias/general/ 71589 (Zugriff am 13.12.2011).

14,02.2026, 16:42:11 /el e

109


https://doi.org/10.14361/9783839428351-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

110

Kapitel | — Commons. Ein Paradigmenwechsel

Einzig wichtig sind in unserer Epoche Bilder, die helfen, die zerstorerischen Wer-
te der Maximierungsgesellschaft zu entlernen und die genannte Ebenbiirtigkeit
neu zu erlernen, damit erfithlt und verstanden wird, dass die Naturgegebenheiten
nicht privat angeeignet werden diirfen, weil sie uns allen gegeben sind, so wie
uns das Leben gegeben ist. Es bedarf Bilder, die die Einsicht fordern, dass eine auf
Commons basierte Gesellschaft eine entsprechende individuelle, alltigliche Sub-
sistenzpraxis erfordert.

Geld ist das Problem, nicht die Losung

Gemifl dem herrschenden Verstindnis, dass die Machbarkeit jeglichen Plans vom
Geld abhingt, wird auch bei der Verwirklichung von Alternativen zur Wachstums-
okonomie hiufig zu schnell nach dem Geld gefragt. Mag aktuell auch manches
Vorhaben zur Stirkung der Commons nicht ohne Geld auskommen, so dndert
dies nichts daran, dass die Geldlogik, wie wir sie kennen, ein grundlegender Web-
fehler der heutigen Vergesellschaftung ist.

Im Geldwert sind die Werte der maximierungswirtschaftlichen Zivilisation wie
mit einem Brennglas gebiindelt. Oft wird iibersehen, wenn Wert und Geldwert
einfach gleichgesetzt werden, so normal ist diese Verkehrung. Wie verkommen
aber das daraus resultierende Wertesystem ist, fillt mir immer wieder neu anhand
der Formulierung des ersten UN-Millenniums-Entwicklungszieles auf: »Zwischen
1990 und 2015 die Zahl der Menschen halbieren, die weniger als einen US-Dollar
taglich zur Verfiigung haben. Zwischen 1990 und 2015 den Anteil Menschen, die
Hunger leiden, halbieren.«3 Und was ist mit der anderen Hilfte? Von der Selbst-
verstindlichkeit, wie sie der Subsistenzmoral eigen ist, dass niemand hungrig blei-
ben darf, solange andere zu essen haben, ist diese Geldmoral Lichtjahre entfernt.

Ein US-Dollar pro Tag! Das simuliert Konkretheit, eine vorgeblich dinglich
fassbare, handfeste und zuverlissige Hilfe (»In God we trust«). Aber Geld kann
man nicht essen! Die Zahl, so auch die Jahreszahlen und die Anzahl der Men-
schen, soll Wahrhaftigkeit und Entschlossenheit signalisieren. In Wirklichkeit lei-
den in der Gegenwart mehr Menschen auf der Welt Hunger als noch zu Beginn
des Jahrtausends.

Die Geldlogik ist jene einer rechnerischen Gleichung (Aquivalententausch).
Thr wird die Objektivitit (Dinghaftigkeit) einer unsichtbaren, ordnenden Hand zu-
gesprochen, die der Unordnung der naturgegebenen Vielfalt {iberlegen sein soll.
Das erweist sich in der Gegenwart als grundfalsch. Die Geldlogik taugt nicht als
zivilisatorisches Paradigma.

3 | Siehe unter: http://www.welthungerhilfe.de/acht-millenniumsziele.html (Zugriff am
13.01.2012).

14,02.2026, 16:42:11 /el e



https://doi.org/10.14361/9783839428351-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Veronika Bennholdt-Thomsen — Subsistenz

Die Subsistenz- und Commons-Perspektive

»Es ist deine Stadt. Grab sie um!« In diesem Motto aus der Bewegung fiir Urban
Gardening sind bereits alle Elemente enthalten, die den Kulturwandel weg vom
Wachstumsparadigma, hin zu einer auf Gemeingiitern griindenden Gesellschaft
ausmachen.*

« Der 6ffentliche Raum, nimlich die Stadt und ihre Freiflichen, werden als All-
mende begriffen.

« Angesprochen wird das Individuum, das sich als Teil der Commons-Gemein-
schaft definiert, indem es sich jenseits einer hierarchisch iibergeordneten, dis-
ziplinierenden, etwa staatlich organisierten Gewalt selbst politisch ermichtigt.

« Dazu gehort ein Verstindnis von unmittelbarer gemeinschaftlicher Handlungs-
fahigkeit, wie sie den Graswurzelbewegungen eigen ist.

+ Es geht nicht um Geld, sondern ohne Umschweife um die Subsistenz.

Um heute eine Gesellschaft zu schaffen, die auf Gemeingiitern griindet, bedarf es
der Subsistenzperspektive. Und damit sich ein Tun entfalten kann, das an dem aus-
gerichtet ist, was fiir ein gutes Leben notwendig ist, bedarf es der Konsolidierung der
Institutionen der Commons. Subsistenz und Commons stirken sich wechselseitig.

Literatur

Bennholdt-Thomsen, Veronika/Mies, Maria (1997): Eine Kuh fiir Hillary. Die Sub-
sistenzperspektive, Miinchen.

Bloch, Ernst (1961): Naturrecht und menschliche Wiirde, Frankfurt a.M.

Ostrom, Elinor/Helfrich, Silke (Hg.) (2011): Was mehr wird, wenn wir teilen, Miinchen.

Thompson, Edward Palmer (1980): The Making of the English Working Class,
Hammondsworth.

Veronika Bennholdt-Thomsen (Deutschland) ist Ethnologin und Soziologin am Institut
fur Theorie und Praxis der Subsistenz e.V., Bielefeld. Prof. Bennholdt-Thomsen ist Mit-
schdpferin der deutschen Frauenforschung und der Subsistenztheorie und lehrt an der
Universitét fiir Bodenkultur, Wien. Schwerpunkte: Béuerliche, regionale und feministi-
sche Okonomie in Lateinamerika und Europa. lhr Essay Geld oder Leben wurde 2010 bei
oekom veroffentlicht.

4 | Zur Wiederentdeckung des gemeinsamen Gartnerns in den Stadten vgl. den Beitrag
von Christa Miiller in diesem Buch (Anm. der Hg.).

14,02.2026, 16:42:11 /el e

11


https://doi.org/10.14361/9783839428351-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

