Folgenloses Vergessen?
Eine gedachtnissoziologische Untersuchung sozialer

Bewaltigungsstrategien von >schlimmen Vergangenheitenc<

ANJA KINZLER

1. EINLEITUNG

Vladimir Jankélévitch, Hannah Arendt, Paul Ricceur und Jaques Derridas haben
sich darum verdient gemacht, das eigentlich religios geprégte Terrain der Verge-
bung fiir die Philosophie abzustecken. Mittels ihrer Wegweisung wurde rasch
deutlich, dass »Vergebung zu gewidhren und zu erlangen, ebenso schwierig ist
[...], [wie] sie begrifflich zu fassen« (Ricceur 2004: 699). In deren Nachfolge
kann sich eine soziologische Untersuchung nicht anmafen, mehr als eine defini-
torische Anndherung leisten zu kénnen. Von einer soziologischen Warte aus
muss sich ein anderer Fokus ergeben: Versteht man die Soziologie als yBeobach-
terin von Gesellschaften< so liegt eine ihrer Stirken in Fragen des Verzeihens,
Versohnens und Vergessens im Schirfen des Blicks fiir géingige soziale Hand-
lungsmodi im Umgang mit sogenannten >schlimmen Vergangenheitenc.! Dies
zielt dann weniger auf eine normative best practice — ghnlich einer Anleitung
wie mit zuriickliegenden Untaten bestenfalls >heilsam¢ verfahren werden soll.?

1 Zum Begriff der schlimmen Vergangenheit vgl. Meier 2010: 13: »Schlimmes — dieses
Wort soll hier und im folgenden [sic!] ganz formal gebraucht werden: das heif}t unab-
hingig vom absoluten Ausmaf} und der Qualitdt dessen, was jeweils angerichtet wor-
den ist. [...] Wichtig ist [...], daB es um den Umgang mit sehr stérender, zu schaffen
machender Erinnerung gehen soll, und zwar fiir Gemeinwesen.«

2 So ist gerade die Frage des politischen Umgangs mit belastenden Vergangenheiten

noch immer offen. Zweifellos ldsst sich spétestens seit der Institutionalisierung des

1:49:05.


https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | ANJA KINZLER

Anvisiert wird vielmehr eine sozialtheoretische Anndherung. Statt also Ausschau
nach einer empirischen Wahrheitsfindung zu halten, stellen sich Forscher/-innen
im Hantieren mit der Sozialtheorie vielmehr der Frage, wie Soziales — und hier
spezieller die versohnliche Beilegung spaltender Konflikte — im Allgemeinen
tiberhaupt funktionieren kann (vgl. Joas/Knobl 2004).

Folgt man nun historischen Rekonstruktionen, so konnte sich seit der Antike
im Umgang mit zuriickliegenden Formen extremer Gewalterfahrungen — zu
nennen sind hier etwa (Biirger-)Kriege, politische Verfolgungen oder auch Ge-
nozide — ein »Allheilmittel< etablieren: Unter dem Gebot zu vergessen vereint
sich die Annahme, mdoglichen Racheakten oder Vergeltungsschligen nicht nur
vorbeugen, sondern gleichermallen einen Weg zur gegenseitig einvernehmlichen
Ausséhnung ebnen zu kdénnen.> Ob nun die Verabschiedung von Amnestien, die
Rede vom Ziehen eines Schlussstriches oder aber das Ausrufen einer Stunde
Null, stets wird dabei ein soziales Vergessen(-Machen) zugunsten eines kiinfti-
gen solidarischen Miteinanders anvisiert. Dem steht diametral eine Zunahme
von Offentlichen Szenen der Reue sowie der Bitte um Vergebung im
20. Jahrhundert gegeniiber, was Derrida in einem Interview mit dem franzdsi-

sogenannten International Center of Transitional Justice im Jahr 2001 ein globaler
Imperativ der Aufarbeitung (vgl. Oettler 2006; Fuchs 2010) beobachten. Diese Form
der institutionalisierten Vergangenheitsaufarbeitung setzt stark auf ein Erinnern — im
Sinne des An- oder Aussprechens — von zuriickliegenden Gewaltkonflikten und er-
hofft sich dadurch nicht nur die gesellschaftliche Auseinandersetzung voranzutreiben,
sondern gleichermaflen neuen Konflikten keinen Vorschub zu leisten. Wie sich aller-
dings zeigt, bilden habituelle Gewohnheitsstrukturen, die sich unter dem Eindruck ei-
nes bewaffneten Konfliktes unweigerlich formen und auch nach Friedensschluss in
die Gegenwart >hineinragens, in solch praventive Bemithungen bislang einen blinden
Fleck. So lassen sich derart >unbewusste« Prozesse des Leibgedéchtnisses bestenfalls
in gewaltarmen Alltagsstruktur verlernen; kommunikativ oder reflexiv-bewusst aufar-
beiten lassen sie sich aber nicht. Damit wird nicht nur die Frage der Reichweite dis-
kursiver Bearbeitungen schlechthin aufgeworfen. Aus der Perspektive eines Leibge-
déchtnisses konnte dariiber hinaus gar der kontra-intuitive Eindruck entstehen, dass
ein andauerndes Erinnern der schmerzlichen Vergangenheit das habituelle Ankom-
men im Hier und Jetzt — im Sinne der (Re-)Produktion und Stabilisierung neuer und
friedlicher Alltagsstrukturen — zu verunméglichen weill (vgl. Beck 2013).

3 Zur historischen Rekonstruktion des Gebots zu vergessen siche Meier (2010). Zur
zeitgenOssischen Vergessenspréferenz nach-autoritirer Gesellschaften siehe die Bei-
trdge in Schmidt et al. (2009).

1:49:05.


https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 109

schen Soziologen Michel Wieviorka dazu veranlasst gar von einem »Jahrhundert
der Vergebung« (Derrida/Wieviorka 2000) zu sprechen.

Aus der Perspektive der Geddchtnissoziologie wird daher im Folgenden ein
Ansatz vorgestellt, der auf géingige soziale Praktiken des Vergessens im Umgang
mit schlimmen Vergangenheiten fokussiert, um dessen sozialtheoretische
Reichweite auszuloten. An der Schnittstelle von Sozial- und Gesellschaftstheorie
lasst sich daraufhin ermessen, was unter géngigen soziologischen Zeitdiagnosti-
ken zu verstehen ist, welche die Moderne als eine per se vergessliche Epoche
beschreiben. Im Anschluss daran wird der Blick auf die Diagnose vermehrter
Szenerien der Vergebung gerichtet, die zunéchst den kulturellen Techniken eines
Ausschlusses allen Schlimmens qua Vergessen entgegen zu stehen scheinen. Als
mogliche Versohnungsmafinahme werden auch sie aus der dargebotenen ge-
déchtnissoziologischen Perspektive auf Aussichten und Grenzen gepriift. Ab-
schlieBend wird der Beitrag die soziologische Gedichtnistheorie in Korrespon-
denz zu mit ihr verwandten Disziplinen stellen, um die Frage eines Folgenlosen
Vergessens? auszuloten. Doch vorab wird sich in einem basalen Kapitel den
hierfiir grundlegenden Begriffen des Verzeihens, Versohnens und Vergessens
angendhert.

2. VERZEIHEN — VERSOHNEN — VERGESSEN:
EINE TERMINLOGISCHE ANNAHERUNG

In unserer Alltagssprache unterscheiden wir fiir gewohnlich nur en passant zwi-
schen Verzeih!, Entschuldige! oder Vergib mir! Treten wir beispielsweise aus
Versehen auf jemandes FuB3, so werden nur die Wenigsten — und nur die, mit
einem gewissen Hang zur Theatralik — danach um Vergebung bitten.* Dass das
Vergeben im Gegensatz zum Verzeihen im deutschen Sprachgebrauch scheinbar
irgendwie schwerer wiegt, wird rasch mit Blick auf die Etymologie des Wortes
deutlich: So hat das Christentum dem Problem der Vergebung gar einen ganzen
eigenen Topos eingerdumt. Der Beichtstuhl galt und gilt als ein Ort der Absolu-
tion, was dem lateinischen Ursprung absolvere folgend das Freisprechen oder
Abldsen von einer Schuld gleichkommt. Die Beichte als Kulturtechnik der Ver-
gebung spricht demzufolge von zuriickliegender Schuld frei — sie ent-schuldigt.
Darin inbegriffen ist, dass sie zwar nicht das Vergangene ungeschehen machen
kann, doch zumindest bei Geschiddigten — oder im Falle der Beichte stellvertre-

4 Fir dieses klassische Beispiel hinsichtlich der Differenzierung von Vergeben und
Verzeihen exemplarisch: Bernhardt (2014: 15); FlaBpohler (2016: 20 f.).

1:49:05.


https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | ANJA KINZLER

tend bei einem Geistlichen — um Vergebung gebeten werden kann. Wie bereits
angedeutet, konnte nun vorschnell davon ausgegangen werden, dass es sich bei
dem augenscheinlich profaneren Verzeihen lediglich um ein bloBes Lippenbe-
kenntnis handeln kdnnte. Doch auch hier lohnt ein zweiter Blick: Wie die Philo-
sophin Svenja FlaBpohler jiingst dargelegt hat, ist sowohl eine Trennung als
auch eine Verbindung der beiden Begriffe unabdingbar. Wahrend dem Verzei-
hen etwa immer ein Verzicht, ein Nichtstun, also eine passive Dimension inne-
wohne, liege hingegen das wesentlich Moment des Vergebens in der Gabe. Die
Vergebung ist durch eine Dualitdt zwischen Schenkendem und Beschenkten
gekennzeichnet, die sich in »einem extraordinéren, feierlichen, man mdchte fast
sagen gottlichen Akt« (FlaBpohler 2016: 21) vollzieht. Eine Einsicht, die sich
nicht nur im Deutschen (ver-geben), sondern gleichermallen im Franzdsischen
(par-don) und Englischen (for-give) sprachliche niedergeschlagen hat. Doch

»[t]atsdchlich besteht ja die auBBerordentliche Leistung des Verzeihenden darin, sich eines
Impulses, eines Affektes, eines emotionalen Automatismus zu erwehren: Anstatt sich dem
Rachedurst oder dem verbitterten Wunsch nach Wiedergutmachung hinzugeben, iibt er
sich in Zuriickhaltung. Anders formuliert: Der Verzicht auf die Lust erfahrenes Leid
heimzuzahlen beziehungsweise in Rechnung zu stellen, ist sein Geschenk, seine Gabe«
(FlaBpohler 2016: 22; Hervorhebung im Original).

Es wire verfehlt die beiden Begriffe daher dogmatisch voneinander abzugren-
zen, »ganz abgesehen von dem Fakt, dass in anderen Sprachen nicht zwischen
Vergeben und Verzeihen unterschieden wird, was zu unldsbaren Ubersetzungs-
schwierigkeiten fiihrt« (FlaBpohler 2016: 22). Gerade in Anbetracht der grofiten-
teils franzosischen Theorietradition des Vergebens und Verzeihens kann diese
Einsicht hier allerdinge nur in Rechnung gestellt werden. Denn damit scheint ein
Differenzierungspotential der deutschen Wissenschaftssprache zwar auf, gleich-
ermaflen wird aber auch eine detaillierte bilinguale Exegese der philosophischen
Begriffsarbeit vorausgesetzt, die in diesem Rahmen nicht geleistet werden kann.
Entsprechend wird der MaB3gabe von Flapohler gefolgt, die zwar in ihrer Aus-
einandersetzung letztlich ihr Hauptaugenmerk auf das Verzeihen richtet, die
Begriffe der Vergebung und des Verzeihens aber unter Beriicksichtigung der
genannten Trennschérfe synonym verwendet.

Die Verséhnung geht nun noch einen Schritt weiter. Mit Derrida ist das Ver-
sohnen — im Sinne der Friedensstiftung und Beilegung eines Streits (vgl. Duden
2010: 1038) — immer auch »giinstig fir eine Normalisierung« (Derri-
da/Wieviorka 2000: 10). Nach dem Verzicht auf Vergeltung lisst sich die Ver-
sohnung als ein Ubergang zu einer als normal erachteten und vertrauten Ord-

1:49:05.


https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 111

nung erkennen. Vergeben, Verzeihen und Versohnen sind damit stets als Akte
des AufBeralltdglichen zu begreifen. Derrida geht gar noch weiter, indem er
feststellt, die Vergebung und in dessen Zuge die Verséhnung »sollte Ausnahme
und auBlergewohnlich bleiben, als Erprobung des Unmdglichen« (Derri-
da/Wieviorka 2000: 10; Hervorhebung im Original).

Mit Blick auf géngige politische Strategien im Umgang mit schlimmen Ver-
gangenheiten ergibt sich allerdings ein auffilliger Befund: Falls er nicht an
lauter falschen Stellen gesucht haben sollte — so stellt der Historiker Christian
Meier 2010 durchaus selbstironisch fest —, lieBe sich konstatieren: »Immer wie-
der wird beschlossen, vereinbart, eingeschirft, dal Vergessen sein soll, Verges-
sen von vielerlei Unrecht, Grausamkeit, Schlimmen aller Art« (Meier 2010: 10).
Er belegt dies anhand zahlreicher Beispiele, die ausgehend vom Amnestie-Erlass
der Athener 404/3 v. Chr. das heutige Verstindnis eines Nicht-Erinnerns, Nicht-
Gedenkens, Nicht-mehr-erinnern-Sollens prigen (dazu auch: Simon 1997). Uber
die Ermordung Césars am 17. Mérz 44 v. Chr. und den von Cicero im romischen
Senat gesprochenen Worte »omnem memoriam discordiarum oblivione sempi-
terna delendam (Alle Erinnerung an die Zwietrdchtigkeit sei durch ewiges Ver-
gessen zu tilgen)«. Eine Aussage, die Meier zufolge noch Churchill knapp 2000
Jahre spiter in seiner Ziiricher Rede am 19. September 1946 dazu veranlassten
zu einem »blessed act of oblivion [...], einem segensreichen Akt des Verges-
sens« (Meier 2010: 10) aufzurufen. Lediglich eine Ausnahme lieBe sich im
Verlauf der Geschichte ausmachen: Die Unabweisbarkeit der Erinnerung an die
Shoah. Dabei sei allerdings noch immer fraglich, ob dieses unverzeihliche Zei-
gen auf die Wunde einer Wiederholung vorbeugen kénne.’

Vor diesem Hintergrund scheint es geboten, die historische Préiferenz von
Strategien eines so gesehen jheilsamen Vergessens< mit makrosoziologischen
Befunden sozialer Geddchtnisse zu konfrontieren. Aus dieser Perspektive haben
wir es bei der von Meier beschriebenen Form des verordneten Vergessens mit
bewusst gesetzten Vorkehrungen zu tun, die ein langfristiges Vergessen anderer
begiinstigen sollen. Aus einer alltagweltlichen Erfahrung eines natiirlichen Ver-
gessens — zur Verdeutlichung lisst sich hier der unerwiinschte Wissensverlust
durch Blackouts oder Amnesien anfithren —, wird demgegeniiber also eine »Kul-

5 Vgl. Meier 2010: 97. Dem israelischen Philosophen Avishai Margalit nach kreist ein
derartiges Nachdenken iiber das Erinnern und Vergessen um zwei basale Befiirchtun-
gen: Das Vergessen eines (religiosen) Erbes, das durch »ahistorische und traditions-
feindliche Trends« bedingt sein konnte, sowie die Sorge um ein Zuviel an Erinnerung,
»das ein Hindernis auf dem Weg zu Versdohnung und Vergebung« (Margalit
1997: 192 ff.) darstellen konnte.

1:49:05.


https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | ANJA KINZLER

tur des Vergessens<« (Dimbath 2014b: 81) gepflegt, die im Folgenden eingehen-
der betrachtet wird.S

3. FOLGENLOSES VERGESSEN?

3.1 Von der >Kultur« des Vergessens

Das Vergessen von Vergangenheiten, die mit einer moglicherweise nicht zu
vergebenden Schuld einhergehen, ldsst sich noch immer in so manchen geldufi-
gen Semantiken erkennen. Man begribt dann das Kriegsbeil, zieht einen
Schlussstrich oder aber lésst Gras iiber eine Sache wachsen. In all diesen Rede-
wendungen steckt der Hinweis, dass das Zuriickliegende nun allmdhlich oder zu
guter Letzt als abgeschlossen betrachtet werden kann. Hat man das Kriegsbeil
einmal begraben, so braucht man sich dessen nicht mehr zu erinnern, wurde der
Schlussstrich einmal gezogen, so muss fortan dariiber nicht mehr diskutiert
werden, wéhrend das Gras die unschone Stelle mit der Zeit schon irgendwie
tiberdecken wird. Bereits in dieser raschen Aneinanderreihung von Redewen-
dungen lassen sich erste Umrisse von Vergessensformen erkennen, die offen-
sichtlich keineswegs natiirlich von statten gehen, sondern vielmehr auf ein mehr
oder minder bewusstes Zutun angewiesen sind. Es werden Vorkehrungen getrof-
fen, um etwa nicht mehr dauerhaft an das (nun verschwundene) Kriegsbeil, die
Zeit vor dem gezogenen Schlussstrich oder aber an die »Grasnarbe« erinnert zu
werden. Mit anderen Worten zeichnet sich darin der Versuch ab, direktiv oder
diskret sowohl die eigenen als auch die Erinnerungen Anderer und ein damit
einhergehendes Wissen zu bannen.

»In diesen Versuchen, Vergessen zu stiften, duflert sich eine auf Erfahrung beruhende
Weisheit [...]. Wenn man kiinftig in Frieden zusammenleben will, wenn also Krieg,
Biirgerkrieg, Revolution nicht »fortzeugend Boses< gebéren sollen [...] muss ein Schluf3-
punkt gesetzt werden. Und dann muf auch Schlu3 sein — und darf keine Fortsetzung iiber

Anklage, Strafe, Rache und immer neue Vorwiirfe drohen« (Meier 2010: 44).

Nun wohnt einem solchen Vergessen-Machen — im Sinne eines sozialen Prozes-
ses — allerdings eine Eigenart inne: Wéhrend sich die Einen sehr wohl der Ver-

6 Zur detaillierten Erfassung »mythische[r] oder historische[r] Wurzeln bestimmter
Bedeutungsdimensionen eines Vergessens [...], welches gezielt eingesetzt und zum
Bestandteil von Kultur geworden ist«: vgl. Dimbath 2014b: 81 ff.

1:49:05.


https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 113

gangenheit bewusst sind und sich demnach an sie erinnern kdnnen, sollen andere
hingegen vergessen. In Fragen zu Strategien und der Reichweite eines folgenlo-
sen Vergessens gilt es also zunéchst auf das spezifische Interesse an Verhinde-
rungen oder Umdeutungen von Vergangenheiten durch einzelne Akteure oder
Gruppen zu fokussieren. In einer der wenigen bislang vorliegenden soziologi-
schen Arbeiten zum Vergessens und der Vergesslichkeit differenziert Dimbath
(2014b: 81-94) dieses Interesse am Vergessen-Machen Anderer in zwei Katego-
rien: 1) die stillschweigende Ubereinkunfi Vieler und 2) das herrschafisvermit-
telnde Handeln Weniger.

Fiir die stillschweigende Ubereinkunft Weniger kann das von Hermann Liib-
be kontrovers diskutierbare kommunikative Beschweigen der westdeutschen
Nachkriegsgesellschaft exemplarisch Pate stehen.” Die Grundlage dieser kultur-
spezifischen Vergessensform entstammt dem urspriinglich der Ethnologie und
Anthropologie zuzuordnen Konzept des Tabus: »Das Tabu institutionalisiert
eine >kritische Situation< im Sinne der Distanzabstufung bis zu einer absoluten
Distanzgrenze: berithren verboten.« (Gehlen 1986: 213 zit. nach Dimbath
2014b: 82) Tabusierungen zeichnen sich demnach als ein intentionaler Akt der
gezielte Nicht-Thematisierung eines Sachverhalts aus, was sich in einem be-
wussten Schweigen ausdriickt. Durch das Ausblenden von als kritisch zu be-
zeichnender Ereignisse, wird zum einen die Aufmerksamkeit anderweitig fokus-
siert, um zum anderen eine wie auch immer geartete Irritation bestehender Ord-
nungen zu vermeiden. Diese Form der Diskretion, wie sie sich etwa ganz an-
schaulich an so manchem Kaffeetisch bei Familienfesten ereignen kann, ist
freilich als ein »oberfldchliches Vergessen< zu begreifen, bei dem infrage steht,
»ob es sich iiberhaupt um einen Vorgang oder eine Vorbereitung des Vergessens
handelt oder ob in bestimmten Situationen >vielsagend< geschwiegen wird«
(Dimbath 2014b: 83). Festzuhalten bleibt, dass mit der mehr oder minder be-
wussten Ubereinkunft des gemeinschaftlichen Schweigens eine Vorkehrung
getroffen wird, die ein Vergessen begiinstigen soll.

7 Entgegen der sozialpsychologischen Verdringungsthese der Studentenbewegung,
stellt Liibbe das kommunikative Beschweigen hinsichtlich individuelle Verstrickun-
gen wihrend der NS-Zeit als eine notwendige Bedingung der erneuten Integration der
grolen Mehrheit der Deutschen dar. Wie Dimbath herausstellt, argumentiert demge-
geniiber Theodor W. Adorno, dass weder das Argument einer Anpassungslogik, noch
eine alleinige »Riickfithrung [...] auf psychologische Verdringungsmechanismen« in
dieser Frage geniige. Vielmehr sei dieses strategisch-instrumentelle Schweigen »vor
dem Hintergrund der Erhaltung alter Machtstrukturen« (Dimbath 2014b: 82 ) zu
deuten.

1:49:05.



https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | ANJA KINZLER

Wihrend die Tabuisierung noch auf recht informellen Wegen zu diffundie-
ren scheint, ldsst sich mit Blick auf das herrschafisvermittelnde Handeln Weni-
ger eine kulturspezifische Form des Vergessens erkennen, die in formal geregel-
ten Bahnen verlduft. So ist die Amnestie ein aus dem Strafrecht stammender
génzlicher oder teilweiser Straferlass, welcher das Gros der Téter juristisch
begnadigt, indem er sie fiir unbestimmte Zeit straffrei entkommen l4sst. Exemp-
larisch kann hierfiir die erste vergangenheitspolitische MaBnahme des Erlasses
einer Generalamnestie im Jahr 1977 durch das neu gewéhlte demokratische
Parlament nach der Franco-Diktatur in Spanien stehen (vgl. Labanyi 2007).
Diese rechtliche Absicherung des Nicht-Erinnerns sollte vor dem Hintergrund
einer nicht mehr zu revidierenden Vergangenheit »die Versohnung [...] einleiten
und so die nationale Einheit wiederherstellen« (Derrida/Wieviorka 2000: 12).
Betrachtet man nun die Versdhnung als eine Ubergangsphase der Normalisie-
rung, die davon absieht, stetig auf das begangene Unrecht hinzuweisen, so eroff-
net sich hier ein Problemraum: Zu offensichtlich mutet ein Vergessensgebot als
ein aussichtsloses und mit hohem Unterdriickungsaufwand verbundenes Unter-
fangen an, dass eher dazu geeignet scheint, »die unerwiinschten Erinnerungen
im Untergrund am Leben zu erhalten« (Dimbath 2014a: 91).

Damit lasst diese kurze Darstellung zweierlei Erkenntnisse zu: Zum einen
tritt eine Form des intentionalen und damit hochst bewussten Umgangs mit
Vergangenheiten zu Tage, die darauf abzielt das Schlimme und Schmerzliche
von der Gegenwart zugunsten einer solidarischen Zukunft »abzukapseln<. Mittels
der Tabuisierung, des Schweigens oder der Ignoranz sollen so gesehen Vorbe-
dingungen geschaffen werden, um die natiirliche Vergesslichkeit anderer zu
begiinstigen (vgl. Dimbath 2014b: 176ff.). Sichtbar wird dabei ein macht-
intendiertes Handeln, das aus verschiedensten Griinden ein spezifisches Interesse
daran zu hegen scheint, andere dauerhaft und ohne Worte des Verzeihens ver-
gessen zu lassen. Zum anderen fiihrt die Darstellung die Erkenntnis mit sich,
dass die entwickelten und etablierten Kulturtechniken die Befiirchtungen gegen-
iiber Mechanismen einer »Natur des Gedéchtnisses«, also einer unwillkiirlichen
und unkontrollierbaren Konfrontation mit Vergangenem, dennoch nicht in Gén-
ze zu entzaubern weil3.

Eine grundlegende soziologische Annahme geht daher davon aus, dass es
sich bei einem Gedéchtnis- und Wissenskonzept nicht ausschlielich um reflexiv
zugéngliche Erfahrungen handeln muss. Vielmehr spiegeln etwa Gewohnheiten
und Routinen ein potentiell zuhandenes Wissen wider, dass allerdings nicht ohne
weiteres bzw. immer nur nachtréglich kognitiv greifbar ist. Vor diesem Hinter-
grund entfaltet Dimbath (2014b; 2016) eine Heuristik sozialer Gedichtnisse, die
nebst dem bewussten und damit erinnernden Zugang zu Vergangenem fernab

1:49:05.


https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 115

jeglicher Mystifikation von quasi-natiirlichen Gedichtnisvorgdngen ein Phéino-
men beschreibbar macht, das sich im Anschluss an Paul Ricceur als ein »Spiel
von Erscheinen — Verschwinden — Wiedererscheinen auf der Ebene des reflexi-
ven Bewultseins« (Ricceur 2002: 137 f.) benennen ldsst.

3.2 Zur Heuristik sozialer Gedachtnisse

Im Gegensatz zum Verzeihen, das eine kiinftige Los- oder Erlésung von einer
Vergangenheit qua Verzicht auf Vergeltung avisiert, ist die Rache in der Tat
retrospektiv. Sie bindet an das zuriickliegende Unrecht und 6ffnet sich fiir eine
nahe oder fernliegende Zukunft lediglich im Wunsch des Auslebens von Affek-
ten. Kategorisiert man nun soziale Gedéchtnisse wie nachfolgend in idealtypi-
sche Kategorien, lasst sich mittels dieser Heuristik nicht nur erhellen, warum a)
Rache ebenso denkbar wird, wenn zunichst Vergangenheit — um in einen psy-
choanalytischen Begriff heranzuziehen — »verdringt< wird, sondern warum b)
géngige Befiirchtungen »vor einer Vergangenheit, die noch [immer] der Gegen-
wart innewohnt, oder sogar wie ein Gespenst ohne Distanz in ihr spukt« (Ricceur
2002: 113 f.) fernab jeglicher Romantisierungen zu deuten ist.?

Um einen Einblick in zuweilen latente Vergessenseffekte zu erlangen, ist es
daher ratsam nachfolgend zwischen drei Gedéchtnisdimensionen zu unterschei-
den (vgl. Dimbath 2014b; 2016): Untersucht man soziale Gedéchtnisse aus einer

8 Um einer moglichen Verwechslung mit sozialpsychologischen Konstrukten wie etwa
dem von Carl Gustav Jung ausgewiesenen kollektives Unbewussten ganz bewusst
vorzubeugen, sei an dieser Stelle auf einen wesentlichen Unterschiede der beiden
Konzepte hin gewiesen: Im Gegensatz zur Theorie sozialer Gedachtnisse geht jene
des kollektiven Unbewussten von einer evolutiondr-historischen Emergenz aus, deren
kollektives Erbe sich im Lauf der Zeit in die jeweiligen Hirnstrukturen unbemerkt
eingeschrieben hat und individuell vervielféltigt (vgl. dazu: Jung 1990; Biihl 2000).
Demgegeniiber distanziert sich die Idee eines sozialen Gedéchtnisses explizit von
gingigen alltagsweltlichen Gedéchtnisanalogie eines Speichers, einer Kopie oder ei-
nes sozialen Vermichtnisses der Vergangenheit. Als stets aktueller Anschluss an die
Vergangenheit handelt es sich dabei — fernab eines starren Strukturdeterminismus —
vielmehr »um eine anpassungsfihige und also verdnderliche Wechselwirkungsstruk-
tur« (Dimbath 2016: 272). Diese Wechselwirkungsstruktur bedingt das und entspringt
dem Individuellen wie Sozialen gleichermalien. Dass sich in diesem stets gegenwarti-
gen Wechselspiel durchaus Pfadabhédngigkeiten langer- oder kurzfristiger etablieren
konnen, die wiederrum Wahrnehmungen oder Reaktionsmuster so gesehen »unbe-

wusst< leiten, ist dabei unbestritten.

1:49:05.


https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | ANJA KINZLER

deklarativ-reflektorischen Perspektive, so ldsst sich — verkiirzt gesagt — allge-
meinhin erkennen, wie in der Kommunikation bewusst und damit sichtbar erin-
nert wird.’ Vor dem Hintergrund des expliziten Ausschlusses von Themen aus
gingigen Deutungsrahmen durch Tabuisierungen, ein Beschweigen, mittels
Amnestien oder schlichtweg durch dauerhafte Ignoranz, werden entsprechend
widerstreitende Vergangenheitsbeziige relevant. Die wiederkehrende Protestak-
tionen der Miitter vom Plaza de Mayo in Argentinien, die in ihrem ritualisierten
Auftreten an den noch immer ungeklédrten Verbleib ihrer verschwundenen Kin-
dern zu Zeiten der Militdrdiktatur erinnern, kann als ein solcher Gegenstand fiir
die Untersuchung einer anhaltend ausbleibenden Kommunikation und damit
einhergehenden konfligierenden Sozialgedichtnissen betrachtet werden (vgl.
Dimbath/Kinzler 2013). So haben die unmittelbar Betroffenen selbstverstédndlich
kognitiv nicht vergessen, was ihnen angetan wurde. Thre Widersténdigkeit kann
daher eigens als ein soziales Erinnerungsmoment gelesen werden, das auf die
unerbittliche Ignoranz eines hegemonial-dominaten Vergessensgebotes hinweist,
welches nur »oberflichlich< und zugunsten der allgemeinen Sozialvertrédglichkeit
durchgesetzt wurde.

Waihrenddessen umfasst die inkorporiert-praktische Dimension »Phdnomene
wie Routinewissen, Gewohnheitswissen implizites oder non-deklaratives Wis-
sen« (Dimbath 2014b: 135). Gemeint ist damit jenes als unreflektierbar zu be-
zeichnende Wissen, das stets sozial bedingt uns quasi-unbemerkt in Fleisch und
Blut iibergegangen ist. Eine Untersuchung habitueller Verhaltensweisen im
Kontext eines verordneten Vergessens erdffnet Perspektiven auf mogliche laten-
te Vergessenseffekte im Sinne von kdrperlichen Pathologien oder Symptomen,
die sich infolge eines Nicht-Umgangs mit schlimmen Vergangenheiten bei man-
chen Betroffenen unweigerlich einzustellen scheinen. Auf einer Individualebene
wird dies mit Blick auf die psychologische Traumatherapie rasch deutlich. Per-
sonen, die kurzzeitig unter starker emotionaler Belastung standen und die infolge
dessen haufig nicht in der Lage sind dariiber zu sprechen, werden dennoch von
unheimlichen Gedichtnisreminiszenzen heimgesucht. Sogenannte Flashbacks
weisen auf eine Widerspenstigkeit des Gedichtnisses hin, die sich nicht nur
einer bewussten Kontrolle, sondern gleichermalen dem expliziten Wunsch zu
vergessen entzichen. Die Anwesenheit (des Symptoms) des eigentlich Abwesen-

9 Entsprechend bedient sich eine derartige sozialwissenschaftliche Rekonstruktion »der
Analyse symbolischer Manifestationen wie dies im Kontext von wissenssoziologi-
schen Diskursanalysen, Deutungsmusteranalysen oder Narrationsanalysen etwa im
Zusammenhang der Biographieforschung oder der Erforschung kollektiver Identitaten
mithilfe empirischer Verfahren durchgefiihrt wird« (Dimbath 2014b: 135).

1:49:05.


https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 117

den (der unwiderruflichen Vergangenheit) dhnelt damit einer Spur, die fiir dieje-
nigen, die sich davon belastet fithlen, nicht nur »zur gegenwirtigen Wirkung
[...] [sondern auch] zum Zeichen ihrer abwesenden Ursache« (Dimbath
2014b: 137) werden kann.' Von dieser gedichtnissoziologischen Warte aus
betrachtet lassen sich solch symptomatisch auftretende Spuren als ein bisweilen
kryptischer Hinweis einer ldngst vergangenen sozialer Ordnung begreifen, die
habituell allerdings alles andere als in Vergessenheit geraten ist (vgl. Beck 2016;
Kastl 2016).!! Irritationen dariiber kénnten dann auf eine Vergangenheit auf-
merksam machen, die ehemals bewusst zugunsten einer etablierten Ordnung
vorenthalten oder eben Vergessen-Gemacht werden sollte.

Das Deuten von Spuren gerét auch in der objektiv-technischen Dimension in
Form von Dingen oder Artefakte in den Blick und ldsst sich als »ein Abkomm-
ling der anderen beiden Formen des Sozialgedichtnisses« begreifen. Durch ein
jeweils gewonnenes Erfahrungswissen kann der oder die Vorbeigehende in der
Konfrontation mit ihnen in aller Regel erkennen, »auf [welche] sozial eingelebte
Verwendungsweisen und Bedeutungszusammenhinge [sie] verweisen.« (Dim-
bath 2014b: 173) Werden Gegenstiande und Symbole demzufolge explizit ausge-
schlossen, gemieden oder gar vernichtet, kann eine mogliche Irritation dariiber

10 So mag es nur wenig verwundern, dass der Psychoanalytiker Freud ein probates
Mittel im Umgang mit den Symptomen einer Verdréngung in einer Strategie von Er-
innern, Wiederholen, Durcharbeiten (1978) erkennt. Weiterfilhrend zum Begriff der
Spur vgl. Ricceur 2004: 650 f.; Dimbath 2014a.

11 Ad hoc erscheint es zurecht naheliegend solch inkorporiert-praktische Symptome in
sozialen (Un-)Ordnungen ehemaliger Kriegsgebiete oder restriktiver Systeme zu ver-
muten. Fernab politisch-offenkundiger Repressionen gerdt mit Bourdieus Schliissel-
konzept der symbolischen Herrschaft/Gewalt jedoch ein weiterer Aspekt in den Blick,
der wesentlich subtiler auf einer »symbolisch-sinnhaften Ebene des Selbstverstindli-
chen und Alltaglichen operiert und zur Bejahung, Verinnerlichung und Verschleie-
rung von gesellschaftlichen Verhéltnissen fithrt« (Moebius & Wetterer 2011: 1). Aus
dieser Perspektive produzieren auch »friedlich-demokratische Gesellschaften< fort-
wihrend vergessene, da strukturell bedingte soziale Ungleichheiten, die sich in man-
nigfachen habituellen Effekten duflern kénnen — seien es nun innerhalb neoliberaler
Logiken steigende Erschopfungszustdnde, Ressentiments gegeniiber Wohnungslosen
oder aber im Zuge einer (europdischen) Assimilationspolitik affektive Ablehnungsre-
aktionen gegeniiber >den Anderen< (vgl. zum letzten Punkt exemplarisch wie gleich-
ermafien >klassisch<: Elias & Scotson 2016).

1:49:05.


https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | ANJA KINZLER

Anlass geben, Nachforschungen anzustellen und die (fehlenden) Spuren entspre-
chend zu deuten.'?

Dieser Uberblick lisst nun zweierlei Schliisse zu: Zum einen kénnen Formen
des volitionalen und damit bewussten Umgangs mit Vergangenheit ausgemacht
werden, die sich jeweils in geddchtnispolitischen Debatten unter dem Uberbe-
griff eines Gebots zu vergessen subsumieren lassen. Diese Kulturtechniken
werden immer wieder als Voraussetzungen herangezogen um die »Natur< wider-
spenstiger Gedéchtnisprozesse zu béndigen und um eine noch fragile neue Ord-
nung ungestort aufzubauen und zu bewahren. Dadurch wird ein macht-
intendiertes Handeln offenkundig, dass Andere bestenfalls vergessen lassen soll.
Zum anderen stellen (soziale) Gedéchtnisse — so ldsst sich an dieser Stelle fest-
halten — gerade unter der MaBgabe des Vergessens Bedingungen bereit, die
wenn sie nicht gar zur Erinnerung zwingen, doch zumindest Irritationen auslosen
konnen. Mit anderen Worten: »Das Gedédchtnis spiilt Wirkungen von oder Re-
flexe auf Spuren an, worauf das Bewusstsein keinen Einfluss hat« (Dimbath
2014a: 137). Die beschriebenen Kulturtechniken des Vergessen-Machens zu-
gunsten einer friedvollen Prévention vor Vergeltung und einer erneuten Be-
schworung von Rache konnen zweifellos gelingen. Doch miissen sie vor der hier

12 Diese Form der bewussten Ausloschung eines Gedenkens geht auf die antike romi-
sche Methode der damnatio memorie — der Verdammung der Erinnerung zuriick (vgl.
Scholz et al. 2014). Aktuell ist dabei an die Zerstorung der antiken Oasenstadt Palmy-
ra in Syrien zwischen Mai 2015 und Mérz 2016 zu denken, die in Teilen durch den
sogenannten Islamischen Staat zerstort wurde.

Dass diese Art des Ausschlusses moglicher materialer Erinnerungs- und Wissenstrig-
ger ebenfalls eine bislang gingige Praxis in Deutschland darstellte, wird derzeit in der
im April 2016 eroffnete Dauerausstellung Enthiillt. Berlin und seine Denkmdler
exemplarisch erkennbar. Alle darin erneut zur Schau gestellten Denkmaéler — ein Re-
pertoire, das sich ausgehend vom 18. Jahrhundert bis in die Gegenwart erstreckt —
pragten das (Haupt-)Stadtbild immer nur zeitweilig. So wurden sie im Zuge des Wan-
dels der deutschen Geschichte und der damit einhergehenden konfligierenden Deu-
tungen immer wieder versetzt, beschadigt, zerstort oder génzlich verbannt. So auch
das wohl berithmteste Ausstellungsstiick — der Kopf der Granitstatue Lenins —, welche
im Zuge des Zusammenbruchs des real existierenden Sozialismus im Jahr 1991 vom
heutigen Platz der Vereinten Nationen entfernt wurde und im Ké&penicker Forst im
Stidosten Berlins 24 Jahre lang in seinen Einzelteilen vergraben lag. Das Arrangement
der verschiedensten organisationalen Interessenslagen, das letztlich zur Freigabe des
Ausstellungsstiickes fiihrte, ist dabei eigens einen (gedichtnissoziologischen) Blick

wert.

1:49:05.


https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 119

anskizzierten gedéchtnissoziologischen Kulisse zumindest zweifelhaft erschei-
nen.

Im Anschluss an die Sammlung sozialtheoretischer Befunde hinsichtlich der
geddchtnissoziologischen Reichweite eines politisch motivierten und als ge-
meinhin >heilsam« deklarierten Vergessens, wird nun der Blick auf eine géngige
soziologische Gegenwartsdiagnose gerichtet. Fiir den hier besprochenen Kontext
ist dies insofern von Bedeutung, da sich mit dem Ubergang zur Moderne schein-
bar eine ganz grundsétzliche Vergesslichkeit einzustellen scheint. Muss sich also
in Anbetracht dessen die Frage eines folgenlosen Vergessens nicht ganz von
selbst ertibrigen?

4. Zum PARADOX DER VERGESSLICHEN MODERNE

Bereits Niklas Luhmann (1997) gelangt in seiner systemtheoretischen Auseinan-
dersetzung mit der Gedichtnisthematik — sowie in dessen Fortsetzung seine
Schiilerin Elena Esposito (2002) — zu der niichternen Aussage, dass der Verges-
sensprozess sowohl in sozialen als auch psychischen Systemen als ein Normal-
fall, die Erinnerung hingegen als die Ausnahme der Regel zu betrachten sei.
Damit ein Gedéchtnissystem am Laufen gehalten werden kann, sei ein dauerhaf-
tes Klebenbleiben an der Vergangenheit ein Hindernis, das zwangslaufig in einer
Selbstblockade und im Stillstand des jeweiligen Systems miinden miisse. Nur
ein bestdndiges Freimachen von Gedichtniskapazitit qua Vergessen konnte — so
die Annahme — neue Informationen und damit Innovationen ermdglichen (Luh-
mann 1997: 576 ff.). Dahinter verbirgt sich ein evolutionstheoretischer Zugang
hinsichtlich einer historischen Entwicklung sozialer Gedé4chtnisse. Mit der zu-
nehmenden funktionalen Ausdifferenzierung veréndert sich nicht nur die Form
des sozialen Geddchtnisses, sondern gleichermaBen auch das Vergessen. Die
Moderne — so lasst sich schlicht festhalten — zeichnet sich entsprechend durch
eine grundsétzliche Vergesslichkeit aus.

Eine These, die auch Paul Connerton und Hartmut Rosa — wenngleich in ih-
ren Nuancen verschieden, so doch in deren Grundaussage dhnlich — unterstiitzen.
Bei Connerton lassen sich Effekte der modernen und beschleunigungsbedingten
Vergesslichkeit u. a. anhand eines verschwenderischen Konsumverhaltens eben-
so ablesen, wie an einer auf bloBe Befristung angelegten stadtischen Topogra-
phie. Rosa hingegen geht unter Riickbezug auf Walter Benjamin von einer zu-
nehmenden Reiziiberflutung qua Beschleunigung aus. Die Mdglichkeit »Erfah-
rungen zu sammeln< wird in Anbetracht einer rasanten Zeitlogik »durch immer
neue >Erlebnisse« ersetzt« (Dehnschlag 2014: 162). Demnach ist es einer Be-

1:49:05.


https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | ANJA KINZLER

schleunigung oder aber der Verdinglichung des Kapitalismus geschuldet, dass
Gesellschaften mit einer Art der sozialen Amnesie zurechtkommen miissen, die
sich — bei Connerton — aus dem systematischen Erodieren von all jenem ergibt,
was bislang als Basis fiir geteilte Erinnerungen herhalten konnte (vgl. Connerton
2009; Rosa 2005).

Die exemplarisch herausgegriffenen Beispiele der soziologischen Zeitdiag-
nostik lassen eine Verdnderung sozialer Gedéchtnisse als strukturelle Rahmung
— im Sinne Halbwachs’ — erkennen. Die Griinde fiir diese Verdnderung sind
dabei ganz unterschiedlicher Art: Von der vorherrschende soziale Differenzie-
rungsform von Gesellschaften (Luhmann), iiber die Verquickung vorherrschen-
der Differenzierungsformen mit darin verfiigbaren Kommunikationsmedien, bis
hin zu der Akzentuierung auf die Beschleunigung des gesellschaftlichen Lebens
(Connerton; Rosa). So divers die jeweiligen Perspektiven auf den sozialen Wan-
del auch sein mogen, so gemeinsam ist ihr Fluchtpunk: Die Diagnose einer
vergesslichen Moderne.

Aus der bisher gewonnen Erkenntnis dieses Beitrages muss ein solcher Be-
fund verwundern. Mehr noch: In ihrer Kombination wird gar ein grundlegendes
Paradox offenkundig. In modernen Gesellschaften sind Subjekte wie auch Kol-
lektive scheinbar ganz generell auf ein Vergessen des Vergangenen zugunsten
der Gegenwart und kreativen Offnung von Zukunft aus. Demgegeniiber zeichnet
sich gerade in diesen modernen Gesellschaften — womdglich u. a. aufgrund ihres
stetigen Auflosungs- und Legitimationsdrucks traditioneller Verbindlichkeiten
(vgl. Beck 1995) — die Konfrontation und Auseinandersetzung mit Vergangen-
heitsbeziigen ab.

Im Gegensatz zu ihren vorgéngigen Epochen, kann die Moderne daher —
zumindest in der Folgeleistung zeitgenodssischer Gegenwartsdiagnosen — als
durchaus vergesslich beschrieben werden. An der Schnittstelle von Gesell-
schafts- und Sozialtheorie ldsst sich demgegeniiber an dieser Stelle allerdings
festhalten, dass damit alles andere als gesagt ist, dass die Moderne deswegen
scheinbar iiber kein Gedichtnis verfiigt. Im Gegenteil: Vielmehr zeichnet sich
eine erneute und nicht selten ungewollte Konfrontation mit der eigenen (kol-
lektiven) Vergangenheit speziell vor dem Hintergrund der diagnostizierten Ver-
gesslichkeit ab.!* Dass sich also gerade die Epoche der Moderne von einem — so
gewendet — »schlechten Gewissen< mehr oder weniger geplagt fiihlt, kann dann

13 Nebst dem hier vorgeschlagenen Kontext, kann ebenfalls das Bediirfnis nach einer
Riickversicherung der >eigenen Geschichte« als ein solches modernes Indiz fiir das be-
stindige Ausloten des Verhéltnisses zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft betrachtet werden (vgl. dazu Hahn 1997: 170 ff.).

1:49:05.


https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 121

ebenso wenig iiberraschen, wie die — im Folgenden erlduterte — Neu-Etablierung
einer Kulturtechnik, welche die Bitte um Vergebung vornehmlich zur politi-
schen Schau stellt. Zur Veranschaulichung werden daher zunéchst die relevan-
testen Eckpfeiler eines »Jahrhundert der Vergebung« abgesteckt, um darauthin
dessen Reichweite aus dem dargebotenen Ansatz zu bemessen.

5. VERGEBEN UND VERGESSEN?
ODER: ZUM JAHRHUNDERT DER VERGEBUNG

Die empirische Beobachtung einer Zunahme von 6ffentlichen Bekundungen des
Bedauerns und der Reue veranlasst Derrida dazu gerade das 20. Jahrhundert als
das Jahrhundert der Vergebung zu bezeichnen. Darin sehe man nicht nur Indivi-
duen, »sondern ganze Gemeinschaften, Berufsgenossenschaften, Vertreter kirch-
licher Machtstrukturen, Souverdns und Staatsoberhdupter um >Vergebung< bit-
ten« (Derrida/Wieviorka 2000: 10). Daran sei zundchst auffallig, dass die Ver-
gebung doch urspriinglich ein einmalig religioses — dem Juden- und dem Chris-
tentum entsprungenes — Erbe in sich trage. Derridas Definition des Unverzeihli-
chen richtet sich dementsprechend an der religidsen Todsiinde aus. Denn »[i]st
es nicht eigentlich das einzige, was es zu verzeihen gibt? Das einzige, was nach
Verzeihung ruft?« (Derrida/Wieviorka 2000: 10).

Derridas rigoroses Diktum, dass gerade die schwerwiegendste Schuld das
Einzige ist, was einer Vergebung bediirfe, ist innerhalb der jiidischen Philoso-
phietradition des Verzeihens durchaus umstritten. Hannah Arendt oder Vladimir
Jankélévitch distanzieren sich gerade in Anbetracht der Shoah von der generel-
len Moglichkeit einer Vergebung. Sie liege jenseits der Grenzen des Verzeihba-
ren, wodurch die deutsche Schuld ewig wéhre und damit unmoglich abgebiifit
werden konne.!* Diese grundlegende Frage wird durch generationsiibergreifen-
den Vergebung der einzigartigen Verbindung von Opfern und Tétern noch wei-
ter erschwert: Kann es geniigen, dass die Enkel von Opfern den Enkeln von
Tatern vergeben? Dreh- und Angelpunkt der Diskussion ist zum einen ein trans-
zendentales Erschwernis und zum anderen die Autorisierung der Nachgeboren.
Denn wenn nur das Opfer dem Schuldigen vergeben kann, wie konnen die hau-
fig Toten den noch lebenden Tétern ihre Untaten verzeihen? Wenn Derrida dem
Vergeben des Unverzeihlichen zur notwendigen Tatsache erhebt, trigt er dem-
nach einer unabdingbaren Notwendigkeit zur Versohnung Rechnung, die nie

14 Zur anschaulichen Rekonstruktion dieser Debatte siche FlaBpohler (2016: 26 f.).



https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | ANJA KINZLER

davor gefeit sein kann, sich im »Austausch von Entschuldigungen der Nachge-
borenen auf immer [zu] verfangen« (Gerl-Falkovitz 2008).

Auf dieser quasi-methapysischen Basis attestiert er demnach eine Differenz
von terminologischem Ideal — im Sinne einer Reinheit der Vergebung '* — und
einer widerspriichlichen Empirie. Denn die einzigartige abrahimitische Tradition
befinde sich augenscheinlich seit Beginn des 20. Jahrhunderts auf dem Wege der
Universalisierung, wie sich exemplarisch anhand des folgenden Beispiels illust-
rieren lésst:

»In Kambodscha, einem Land mit iiberwiegend buddhistischer Bevélkerung, hat 2007 ein
halb unter nationaler, halb unter internationaler Federfiihrung stehender Strafgerichtshof
seine Arbeit aufgenommen, die darin besteht, die von den Khmer Rouge zwischen 1975
und 1979 begangenen Verbrechen zu untersuchen und die Verantwortlichen zu verurtei-
len. Als erstes vor Gericht gestellt wurde Kaing Guek Eav, der ehemalige Leiter des
beriichtigten Folterlagers Tuol Sleng. Von den 16.000 Insassen dieses Lagers haben nur
sieben iiberlebt. Die Gefangenen waren einer schrankenlosen Grausamkeit ausgesetzt.
[...]. Im Juli 2010 befand das Gericht Kaing Guek Eav fiir schuldig, an der Tétung von
mindestens 14.000 Menschen beteiligt gewesen zu sein, und verurteilte ihn zu einer Haft-
strafe von 35 Jahren, die in einem Revisionsverfahren nachtriglich auf lebenslanglich
erhoht wurde. Besondere mediale Aufmerksamkeit (wenn auch nur fiir kurze Zeit) erregte
insbesondere die Prozesser6ffnung, und zwar aufgrund des Gesténdnisses, das Duch — so
Kaing Guek Eavs fritherer nom des guerre — vor dem Tribunal ablegte: »Er wolle sein
yBedauern und seine aufrichtige Reue< zum Ausdruck bringen<, war im Mérz 2009 in der
Neuen Ziiricher Zeitung zu lesen [...]. Duch, der einem der Uberlebenden zufolge bei
seiner Arbeit stets gut gelaunt gewesen sei, war zwischenzeitlich zum Christentum iiber-

getreten« (Bernhardt 2014: 45; Hervorhebung im Original).

Im Zuge der Globalisierung werde ein »Theater des Pardons, ein Schauplatz des
Verzeihens« erkennbar, »in dem sich — aufrichtig oder nicht — das gro3e Verge-
ben, das groBe Szenarium der Reue abspielt« (Derrida/Wieviorka 2000: 10). Fiir

15 »Jedesmal wenn das Vergeben im Dienste des Zweckes steht, sei er auch ehrsam und
rein geistig (Freikaufen oder erlosen, Versohnung, Heil), jedesmal wenn es versucht,
eine Normalitit wiederherzustellen (eine soziale, nationale, politische, psychologi-
sche), und zwar durch eine Trauerarbeit, durch irgendeine Therapie oder Okologie des
Gedachtnisses, dann ist die »Vergebung¢ nicht rein — noch ist es ihr Begriff. Die Ver-
gebung ist, sie sollte weder normal noch normativ oder normalisierend sein. Sie sollte
Ausnahme und auBlergewohnlich bleiben, als Erprobung des Unmdglichen: als ob der
gewohnliche Lauf der historischen Zeitlichkeit unterbrochen wiirde« (Derri-
da/Wieviorka 2000: 10).

1:49:05.


https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 123

Derrida ein hochst pathologischer Wandel der Universalisierung, da die Verge-
bung in seiner Ausnahme und AuBlergewohnlichkeit darin allmédhlich zu verblas-
sen drohe.

Die gedichtnissoziologische Kontrastfolie 1dsst nun erkennen, dass Derrida
gleichwohl eine Zeitdiagnose entfaltet, die ihrerseits auf einem universellen
Erinnerungsboom basiert. Darin wird ein iiberordernder Vergangenheitsbezug
im Sinne eines >forving overload< als Dekultivierung der Vergebung kritisiert,
die zugunsten einer Normalisierung der sozialen Ordnung allgemein und ganz
pragmatisch zum Einsatz kommt. Ersichtlich wird eine politische Strategie We-
niger, die — wenngleich unter zunéchst anderen, da erinnernden Vorzeichen —
gleichermalfien ein langfristiges Vergessen anvisiert. Doch eine derartige Praktik
des Vergebens steht unter Verdacht — wie Ricceur es betitelt — eines oberflachli-
chen oder eskapistischen Verzeihens entlarvt zu werden, das nur noch aus reiner
Selbstgefilligkeit (pardon de complaisance) geschieht. Wer auf diesem Wege
verzeiht respektive Vergebung erlangt, mochte sich lediglich »die Pflicht [...] zu
erinnern, ersparen« (Ricceur 2002: 147).

Hinter der Kulisse derartiger Szenerien der Vergebung zeichnet sich daher
ein dhnlicher Mechanismus sozialer Gedéchtnisse ab, dessen Gegengabe — statt
des erhoffen Verzeihens und Ent-schuldigens — vielmehr in latenten Vergessens-
effekten zu bestehen scheint. Diese erfolgt dann nicht nur unvermittelt, indem
sie die (neu-)etablierte soziale Ordnung geradegehend heimsucht. Sie liiftet
damit simultan den Deckmantel der Vergebung, indem sie die Praktiken als
blofe normativ-politische Strategie zu enthiillen weil3.

6. ABSCHLUSS UND AUSBLICK

Durch schlimme Vergangenheiten in sich zerrissene Gesellschaften stehen vor
der schwierigen Herausforderung eine Zukunft zu entwerfen, in der die zuriick-
liegenden Untaten nicht weiterhin spalten. Wie historische Rekonstruktionen
zeigen, bedienen sich Regierungsvertreter wie auch Teile der betroffenen Ge-
sellschaften seit jeher MaBBnahmen, die belastende Vergangenheiten ruhen lassen
sollen. Eine intensive Aufarbeitung des geschehenen Unrechts kdnnte — so die
géngige Argumentation — zu einer weiteren Zerreif3probe fiir die hdufig noch im
Aufbau begriffene soziale Ordnung werden. Zum (vorgeblichen) Schutze des
Gemeinwohls werden daher Kulturtechniken herangezogen, welche die Erinne-
rungen an das Schlimme zu bannen oder abzukapseln suchen. Aus einer ge-
dédchtnistheoretischen Perspektive lassen sich solche Strategien im (Nicht-)
Umgang mit schlimmen Vergangenheiten als Praktiken des Vergessen-Machens

1:49:05.


https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | ANJA KINZLER

lesen, die sich unter der Mal3gabe der vorgestellten Heuristik sozialer Gedacht-
nisse als zumindest problematisch erweisen miissen. Bemerkenswert ist, dass
sich fiir die Szenerie des Verzeihens auf politischen Schauplitzen ein dhnlicher
Befund festhalten ldsst. Zweifellos ist davon auszugehen, dass eine Versohnung
im Zuge eines Theaters des Pardons ebenso gelingen kann, wie Strategien des
Vergessen(-Machen)s. Damit ist aber noch nicht gesagt, ob ein gespenstisches
»Zeigen auf die Wunde« (FlaBpdhler 2016: 19) die oberflichliche Ausséhnung
nicht doch nochmals in Frage stellen und damit die heimelige soziale Ordnung
unheimlich irritieren kann.'®
Sicherlich, das Verzeihen bedarf eines aktiven Vergessens,

»diese betrife allerdings nicht die Ereignisse selbst, deren Spur im Gegenteil sorgsam zu
bewahren ist, sondern die Schuld, deren Last das Gedéchtnis und folglich auch das Ver-
mogen ldhmt, sich in schopferischer Weise auf die Zukunft zu entwerfen. Nicht das ver-
gangene Ereignis, die verbrecherische Tat wird vergessen, sondern ihre Bedeutung und ihr
Ort im Ganzen der Dialektik des geschichtlichen BewuBtseins« (Riceeur 2002: 145). 17

Psychoanalytisch gewendet geht es hierbei um ein >Einhegen< von schlimmen
Vergangenheiten in die eigene Geschichtsnarration, die nicht etwa den Hergang
oder eine damit verbundene Schuld, aber das Schmerzliche des Zuriickliegenden
zu vergessen sucht. Dabei um- oder iibergeht die Versohnung vergangene Kon-
flikte nicht, sondern vermag einen mdglichen Weg zur Beilegung derselben zu
ebnen. Statt durch das Kaschieren von schlimmen Vergangenheiten unheimliche
Gespenster unkontrollierbar heraufzubeschworen, steht ein geteiltes und ver-
sohnliches Wissen iiber geschlagene Wunden in Aussicht, das auf einem beider-
seitigen Einvernehmen beruht und das stattdessen die ehemals konfligierenden
Deutungen dem Vergessen anheimstellen kann. Erst ein solch neuer vertrauens-
voller und verldsslicher Erwartungshorizont vermag dann im Vollzug der alltig-
lichen Praxis auch jene habituellen Gewohnheitsstrukturen iiberfliissig werden

16 Dieses Wortspiel bezieht sich auf Freuds Analyse des gleichnamigen Essays Das
Unheimliche aus dem Jahr 1919. Im Gegensatz zu dem vertraut Heimeligen, ist es
»als jene Art des Schreckhaften [zu definiert], welche auf das Altbekannte Langsver-
traute zuriickgeht« (Freud 1966: 231). Das Unheimliche gleicht damit einem Geheim-
nis, das urspriinglich »im Verborgenen bleiben sollte und hervorgetreten ist« (Freud
1966: 236).

17 Diese vergleichsweise selbstverstandliche Einsicht, ldsst sich ihrerseits als modernen
Bezugsrahmen fassen. So scheinen funktional ausdifferenzierte Gesellschaften eine
soziale Ubereinkunft der Wiedergutmachung getroffen zu haben, die sich in einem

Credo der Aufarbeitung schlimmer Vergangenheiten spiegelt.

1:49:05.


https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 125

zu lassen, die einst unter den Bedingungen gewaltsamer Konflikte formiert
wurden und noch langst nach einem formalen Friedensschluss endemisch in die
Nachkriegsgesellschaft hineinragen.

Gerade in zeitgenossischen Gesellschaften scheint es daher unter dem Ein-
druck einer sich universalisierenden Wiedergutmachungslogik geboten, zivilisa-
torische Praktiken des Verzeihens, Versdhnens und Vergessens eingehender auf
ihre Formen und Funktionen zu untersuchen. Die Stirke der Geddchtnissoziolo-
gie liegt dabei u.a. in ihrer analytischen Perspektive auf Strukturmomente sozia-
ler Vergesslichkeit, um sowohl auf die Grenzen als auch die Aussichten einer
moglichen instrumentellen Indienstnahme von (sozialen) Gedéchtnissen auf-
merksam zu machen. Somit sind Historiker und Historikerinnen gleichermafen
wie Soziologen und Soziologinnen in der Pflicht mittels der jeweiligen Instru-
mente, die ihre Disziplinen bereithalten, einerseits zu einer umfassenden ge-
schichtlichen Aufarbeitung beizutragen und andererseits die sozialen Bedingun-
gen der Trias des Verzeihens, Versohnens und (moglicherweise folgenlosen)
Vergessens im Blick zu behalten.

LITERATUR

Beck, Teresa Koloma (2013): Forgetting the embodied past. Body memory in
Transitional Justice, in: Buckley-Zistel, Susanne/Beck, Teresa Ko-
loma/Braun, Christian/Mieth, Frederike (Hrsg.): Tansitional Justice Theo-
ries, London: Routledge, S. 184-200

Beck, Teresa Koloma (2016): Krieg und Gewohnheit. Phinomenologische und
pragmatische Perspektiven auf verkorpertes Gedéchtnis in Biirgerkriegen. In:
Heinlein, Michael/Dimbath, Oliver/Schindler, Larissa/Wehling, Peter
(Hrsg.): Der Korper als soziales Geddchtnis, Wiesbaden: Springer VS, S.
153-169

Beck, Ulrich (1995): Die >Individualisierungsdebatte«, in: Schéfers, Bernhard
(Hrsg.): Soziologie in Deutschland. Entwicklung, Institutionalisierung und
Berufsfelder. Theoretische Kontroversen, Opladen: Leske & Budrich, S.
185-198.

Bernhardt, Fabian (2014): Zur Vergebung. Eine Reflexion im Ausgang von Paul
Ricoeur, Berlin: Neofelis.

Biihl, Walter L. (2000): Das kollektive Unbewusste in der postmodernen Gesell-
schaft, Konstanz: UVK

Connerton, Paul (2009): How Modernity Forgets, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.



https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | ANJA KINZLER

Dehnschlag, Felix (2014): Erinnern und Vergessen als Momente eine kritische
Theorie der Weltverhéltnisse: Hartmut Rosa und Walter Benjamin, in: Dim-
bath, Oliver/Heinlein, Michael (Hrsg.): Die Sozialtitit des Erinnerns. Bei-
trige zur Arbeit an einer Theorie des sozialen Geddchtnisses, Wiesbaden:
Springer VS, S. 149-164.

Derrida, Jacques/Wieviorka, Michel (2000): Jahrhundert der Vergebung. Ver-
zeihen ohne Macht — unbedingt und jenseits der Souverdnitdt, in: Lettre In-
ternational 48, S. 10-18.

Dimbath, Oliver (2014a): Der Umgang mit unbewdltigter Vergangenheit. Ver-
gessen und die Pflicht des Erinnerns bei Paul Ricceur, in: Dimbath, Oli-
ver/Heinlein, Michael (Hrsg.): Die Sozialitiit des Erinnerns. Beitrdge zur Ar-
beit an einer Theorie des sozialen Geddchtnisses, Wiesbaden: Springer VS,
S. 135-147.

Dimbath, Oliver (2014b): Oblivionismus. Vergessen und Vergesslichkeit in der
modernen Wissenschaft, Konstanz/Miinchen: UVK.

Dimbath, Oliver (2016): Gedéchtnissoziologie als Wissenssoziologie. Zur Ein-
leitung, in: Raab, Jirgen/Keller, Reiner (Hrsg.): Wissensforschung — For-
schungswissen. Beitrdge und Debatten zum 1. Sektionskongress der Wissens-
soziologie, Weinheim/Basel: Beltz Juventa, S. 271-273.

Dimbath, Oliver/Kinzler, Anja (2013): Wie sozial sind Gespenster? Wissensso-
ziologische Untersuchungen zu einem unheimlichen Phdnomen, Nebulosa.
Zeitschrift fiir Sichtbarkeit und Sozialitit 03/2013, S. 52—62.

Duden (2010): Das Bedeutungswérterbuch, Mannheim, Ziirich: Dudenverlag.

Elias, Norbert & Scotson, John L. (2016): Etablierte und Aufienseiter. Berlin:
Suhrkamp

Esposito, Elena (2002): Soziales Vergessen. Formen und Medien des Geddcht-
nisses der Gesellschaft, Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

FlaBpohler, Svenja (2016): Verzeihen. Vom Umgang mit Schuld, Miinchen:
DVA.

Freud, Sigmund (1978): Erinnern, Wiederholen und Durcharbeiten. In: Freud,
Anna (Hrsg.): Sigmund Freud Werkausgabe in zwei Bianden. Band 1: Ele-
mente der Psychoanalyse, Frankfurt/Main: S. Fischer, S. 518-525.

Freud, Sigmund (1966): Das Unheimliche, in: Freud, Anna et al.: Gesammelte
Werke, Frankfurt am Main: S. Fischer, S. 227-268.

Fuchs, Ruth (2010): Umkdmpfte Geschichte. Vergangenheitspolitik in Argentini-
en und Uruguay. Miinster: LIT Verlag

Gerl-Falkovitz, Hanna-Barbara (2008): Die Postmoderne ist offen fiir die Religi-
on, unter: https://de.zenit.org/articles/die-postmoderne-ist-offen-fur-die-religi
on/ (abgerufen am: 31.10.2016).



https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FOLGENLOSES VERGESSEN? | 127

Hahn, Alois (1997): Zur Soziologie der Beichte und anderen Formen institutio-
nalisierter Bekenntnisse: Selbstthematisierung und Zivilisationsprozef3. In:
Friedrichs, Jirgen/Mayer, Karl Ulrich/Schluchter, Wolfgang (Hrsg.): Sozio-
logische Theorie und Empirie, Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 150-177.

Halbwachs, Maurice (2006): Das Geddchtnis und seine sozialen Bedingungen,
Frankfurt a. Main: Suhrkamp.

Joas, Hans/Kndbl, Wolfgang (2004): Sozialtheorie, Frankfurt a. Main: Suhr-
kamp.

TJung, Carl Gustav (1990): Uber die Archetypen des kollektiven Unbewussten,
in: Ders.: Archetypen, Miinchen: dtv, S. 7-56.

Kastl, Jorg-Michael (2016): Korper, Gedichtnis, Gewalt, in: Raab, Jiir-
gen/Keller, Reiner (Hrsg.): Wissensforschung — Forschungswissen. Beitrdge
und Debatten zum 1. Sektionskongress der Wissenssoziologie. Weinheim:
Beltz Juventa, S. 285-295.

Labanyi, Jo (2007): Memory and Modernity in Democratic Spain. The Difficulty
of Coming to terms with the Spanish Civil War, Poetics Today 28. 89—-116.

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. Main:
Suhrkamp.

Margalit, Avishai (1997): Gedenken, Vergessen, Vergeben, in: Smith, Ga-
ry/Magalit, Avishai (Hrsg.): Amnestie oder Die Politik der Evinnerung in der
Demokratie, Frankfurt a. Main: Suhrkamp, S. 192-205.

Meier, Chistian (2010): Das Gebot zu vergessen und die Unabweisbarkeit des
Erinnerns. Vom dffentlichen Umgang mit schlimmer Vergangenheit, Miin-
chen: Siedler.

Moebius, Stephan & Wetterer, Angelika (2011): Symbolische Gewalt, in: Oster-
reichische Zeitschrift fiir Soziologie 4/2011. 1-10.

Oettler, Anika (2006): Vergangenheitspolitik zwischen globalen Normen und
lokalen Verhéltnissen, GIGA Focus Global 6. 1-8.

Ricceur, Paul (2002): Das Rdtsel der Vergangenheit. Erinnern — Vergessen —
Verzeihen, Gottingen: Wallstein.

Ricceur, Paul (2004): Geddichtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen: Fink.

Rosa, Hartmut (2005): Beschleunigung. Die Verdnderung der Zeitstrukturen in
der Moderne, Suhrkamp: Frankfurt a. Main.

Schmidt, Siegmar/Pickel, Gert/Pickel, Susanne (2009): Amnesie, Amnestie oder
Aufarbeitung? Zum Umgang mit autoritdren Vergangenheiten und Men-
schenrechtsverletzungen, Wiesbaden: VS-Verlag.

Scholz, Sebastian/Schwedler, Gerald/Sprenger, Kai-Michael (2014): Damnatio
in memoria. Deformation und Gegenkonstruktionen in der Geschichte.
KoéIln/Weimar/Wien: Bohlau.



https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | ANJA KINZLER

Simon, Dieter (1997): Verordnetes Vergessen, in: Smith, Gary/Magalit, Avishai
(Hrsg.): Amnestie oder Die Politik der Erinnerung in der Demokratie, Frank-
furt a. Main: Suhrkamp, S. 21-36.



https://doi.org/10.14361/9783839436516-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

