JOHANNES F. LEHMANN

Das UnnUtze Wissen (der Literaturwissenschaft)

Meine Titelformulierung vom Unniitzen Wissen (der Literaturwissen-
schaft) lasst sich doppelt lesen. Einmal im Hinblick auf eine Unterscheidung
mnerhalb der Literaturwissenschaft selbst. Dann ginge es darum zu fragen,
welches Wissen in und fiir die Literaturwissenschaft unniitz und welches
niitzlich sei. Zum Beispiel kénnte man dann sagen, dass das Wissen um
Verfahren der Edition niitzlich, das Wissen tiber Unniitzes Wissen der Li-
teratur aber unniitz sei etc. Zum anderen aber ldsst sich mein Titel auch
lesen im Hinblick auf eine Unterscheidung im Wissen tiberhaupt. Dann
ginge es darum zu fragen, ob etwa das Wissen der Physik oder der Medizin
nutzlich, das der Literaturwissenschaft aber unntitz sei. Denn das Wissen
um rhetorische Figuren oder die literaturtheoretischen Debatten um Dekon-
struktion und Diskursanalyse mag fiir den Literaturwissenschaftler in seiner
Disziplin niitzlich sein, aber was niitzt dieses Wissen auflerhalb ihrer selbst,
welchen Nutzen stellt das Wissen der Disziplin Literaturwissenschaft der
Gesellschaft zur Verfigung? Wollte man die Frage in dieser Weise stellen,
dann liefle man sich allerdings immer schon auf die Kategorie der Niitz-
lichkeit des Wissens ein. Man wiirde dann vielleicht argumetieren, dass die
Literaturwissenschaft fur die — auch in 6konomischen Zusammenhingen —
so niitzliche Text- oder Lesekompetenz sorge und am Ende gar behaupten,
sie sei nutzlicher als etwa die Geschichtswissenschaft, deren Wissen tiber die
Bestattungsriten der Neandertaler nun wirklich nutzlos ware. Gerade die-
ses argumentative Wettrennen um die eigene disziplinare Nitzlichkeit soll
aber hier unterbleiben — und eben deshalb steht die Literaturwissenschaft in
meinem Titel in Klammern. Mehr als um das Unniitze Wissen der Litera-
turwissenschaft im Besonderen geht es im Folgenden um die Frage und die
Geschichte des Unniitzen Wissens tiberhaupt, und zwar ohne die Kategorie
des Niitzlichen selbst bereits zu akzeptieren. Vielmehr méchte ich als Litera-
turwissenschaftler fragen, wie und warum eine solche Kategorisierung des
niitzlichen und des unniitzen Wissens entstanden ist und wie man ihr — mit
diesem Wissen - vielleicht begegnen konnte.

Zunichst: Was ist Wissen? Ansetzen mochte ich bei der grammatischen
Tatsache, dass es sich bei dem Verb >wissen< um ein priteritoprisentisches
Verb handelt. >Priteritoprisens« ist eine Bezeichnung fiir Vergangenheits-
formen mit prisentischer Bedeutung. So beschreibt >Ich weifi« das Ergebnis

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 Johannes F. Lehmann

eines vergangenen Prozesses, bezogen auf das Subjekt, und heif3t eigentlich:
JIch habe gesehen<.! Es geht also um einen Zustand als Folge eines abge-
schlossenen Prozesses — ich weil} etwas erst, wenn ich es gesehen, erfahren
oder gelernt habe. Das Verb >wissen< verweist somit auf die Vergangenbheit,
die in der Gegenwart des Wissens prisent ist (oder auch wieder verges-
sen wird): Wissen ist in diesem genauen Sinne ein Priteritoprasens. Wenn
nun etwas zu wissen auf die Kategorie der Niitzlichkeit (in ihrer heutigen
Bedeutung) bezogen wird, so bekommt das durch Vergangenheitsbezug ge-
wonnene Wissen tendenziell tiber das Prisens des Wissens hinaus einen
futurischen Bezug. Die Nitzlichkeit dessen, was ich weifi, bemisst sich an
seiner Potentialitit fiir die Gegenwart und mehr noch fiir die Zukunft: Ich
weil} etwas (habe etwas erfahren), das mir niitzlich ist, indem es mich be-
fahigt, zu handeln bzw. mich zu erhalten oder Ziele zu erreichen. Insofern
spreizt sich im Begriff des niitzlichen Wissens eine spezifische Temporalitat
auf zwischen erfahren, gelernt haben einerseits und handeln andererseits.
Etwas Niitzliches zu wissen heif3t, dass ich als Subjekt in der Vergangenheit
etwas erfahren habe, das jetzt und fur die Zukunft wichtig sein wird.

Das Substantiv >Wissen< 16st nun, wenn es in objektiver Bedeutung ge-
braucht wird, den subjektiven Aspekt des Préteritums >ich habe erfahren,
sich habe gesehen« tendenziell auf, indem es allein das Wissbare bezeichnet,
die Menge all dessen, was gewusst werden kann, sozusagen unabhingig
vom subjektiven Akt des Sehens oder Erfahrens.? Die Belege fiir eine Sub-
stantivierung des Verbs >wissen« zur objektiven Bedeutung von >das Wissen«
hiufen sich erst seit dem letzten Drittel des 18. Jahrhunderts.? Diese Sub-

»Priteritoprasentia sind Verben, die der Form nach ein Priteritum, der Bedeutung nach
aber ein Prasens darstellen. Ein Beispiel dafiir ist das Verb wissen: Es leitet sich aus einer
Wurzel ab, die >sehen< bedeutet: was man gesehen hat, das weiff man.« Elke Hentschel/
Petra M. Vogel (Hg.), De Gruyter-Lexikon, Deutsche Morphologie, Berlin 2009, S. 338.
Vgl. zur Diskussion eines objektiven bzw. »impersonalen« Begriffs des Wissens: Tilmann
Képpe, Vom Wissen in Literatur, in: ZfG N.F. 17/2 (2007), S. 398-410, hier S. 406ff.
Koppe bestreitet den Sinn des Begriffs von impersonalem Wissen und beharrt darauf,
dass Wissen immer eine Bezichung zwischen Subjekt und Sachgehalt bezeichnet. Er un-
terschldgt damit den begriffsgeschichtlichen Prozess der Substantivierung und seinen me-
dienhistorischen Hintergrund. Kritisch zu Képpes Bestreitung eines Begriffs von »imper-
sonalem Wissen« Fotis Jannidis, Zuerst Collegium Logicum. Zu Tilmann Koppes Beitrag
Wissen in Literatur, in: ZfG N.F. 18/2 (2008), S. 373-377, hier S. 376.

In Zedlers Universal-Lexikon gibt es keinen Eintrag zum Substantiv Das Wissen. Bei
Adelung gibt es zwar einen solchen Eintrag, aber zugleich den Hinweis, dass das Wort
»doch nur selten« vorkomme. Adelung kennt noch den Begriff »Wissenheit«, das aber
»fiir sich allein veraltet« sei und nur noch in >Unwissenheit« vorkomme; sowie das Wort
»>Wissenschaft¢, das aber im Sinne von >Ich habe keine Wissenschaft von der Sache< im
Hochdeutschen zu veralten« beginne. Johann Christoph Adelung, Grammatisch-kriti-

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Unniitze Wissen (der Literaturwissenschaft) 87

stantivierung ermoglicht eine diskursive Objektivierung dessen, was potenti-
ell gewusst werden kann: Es bezeichnet eine Datenmenge, die fiir subjektive
Akte des Erfahrens/Sehens gleichsam bereitsteht — und die sich durch solche
subjektive Akte und ihre Vezeichnung bzw. Weitergabe die ganze Zeit iiber
andert, erweitert oder auch verschiebt. \Das Wissen< bezeichnet gleichsam
den sich verdndernden oder erweiternden, sich verschiebenden Pool aller
moglichen diskursiv jeweils vorritigen Erfahrungen und Kenntnisse. Da-
mit 16st sich das Substantiv zunéchst von der spezifischen subjektiven Tem-
poralitit des priteritoprasentischen Verbs ab. Nicht »ich weifi« (im Sinne
von »ich habe erfahren<), sondern: Es gibt das Wissen der Physiognomik,
der Medizin, der Physik, der Literaturwissenschaft etc. Das Wissen, das als
Singularetantum zugleich plurale Bedeutung hat, impliziert eine bestimmte
Menge an Daten bzw. Informationen etc., die auf bestimmte Weise medial
da sind und nun als medial gebundene ihrer eigenen zeitlichen Dynamik
unterworfen sind.* Die Substantivierung des Wortes >Wissen« korreliert so
mit der aufkldrerischen Reflexion von Medien und vor allem von Schrift als
zentralem Speichermedium von Wissen sowie — damit zusammenhéngend
- mit dem Prozess der Verzeitlichung von Zeit, wie er sich etwa im Historis-
mus Herders niederschligt.” Man kann »das Wissen< nun reflexiv entweder
auf Grofisubjekte beziehen, wie das Wissen der Gesellschaft, das Wissen
der heutigen Zeit, das Wissen vergangener Gegenwarten, das Wissen des
Menschen etc. — oder aber den Bezug auf Subjekte des Wissens ganz beisei-
telassen. Man kann dann einfach sagen, das Wissen ist genau oder ungenau,
sicher oder unsicher, praktisch oder theoretisch, aktuell oder veraltet, mehr
oder weniger, oder eben: niitzlich oder unniitz.

Im Hinblick auf die Frage der Nutzlichkeit des Wissens spreizt sich auch
beim Substantiv eine spezifische Temporalitit auf. Auch hier verkniipft sich

sches Worterbuch der hochdeutschen Mundart, Bd. 4, Wien 1811, Sp. 1582. Die friihes-
ten Grimm’schen Belege fiir >das Wissen« in objektiver Bedeutung stammen von Lavater,
Herder und Goethe. Jacob und Wilhelm Grimm, Artikel Wissen, in: Diess., Worterbuch
der deutschen Sprache, Leipzig 1854, Bd. 30, Sp. 743-748.
»Als strukturierte Menge von Kenntnissen, die in kulturellen Systemen erworben und
aktualisiert, modifiziert und weitergegeben werden, unterliegt Wissen einer zeitlichen Dy-
namik.« Ralf Klausnitzer, Literatur und Wissen. Zuginge, Modelle, Analysen, Berlin/
New York 2008, S. 29. Ein zu einer bestimmten Zeit publiziertes Lexikon veraltet eben
mit der Zeit.
»Tiefer gesehen, ist der Historismus die Ermoglichung dieser Differenz von gegenwirti-
ger Vergangenheit und vergangenen Gegenwarten, wurzelt also im Reflexivwerden der
Zeit selbst.« Niklas Luhmann, Weltzeit und Systemgeschichte, in: Hans Michael Baum-
gartner/Jorn Risen (Hg.), Seminar: Geschichte und Theorie: Umrisse einer Historik,
Frankfurt a.M. 1976, S. 354.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 Johannes F. Lehmann

die Vergangenheit der Wissenserhebung und der (medial und diskursiv be-
dingten) Wissensweitergabe und der (medial und diskursiv bedingten) Ak-
kumulation von Wissen mit der Frage nach seiner jetzigen oder zukiinftigen
Anwendung. Beim Substantiv >Wissen< und der Frage seiner Niitzlichkeit
geht es dabei aber um die Zeitlichkeit bzw. die Temporalstruktur der Ge-
sellschaft selbst. Die Frage, wie Wissen und Niitzlichkeit jeweils verkoppelt
bzw. korreliert werden, hat seinen tieferen Grund in der jeweiligen Tempo-
ralstruktur der Gesellschaft und ihrer diskursiven Reflexivitdt. Daftir spricht
nicht zuletzt, dass die Herausbildung des objektiv gebrauchten Substantivs
»das Wissen< und die Hochkonjunktur der gesellschaftstheoretischen Kate-
gorie der >Niitzlichkeit« bet Hume, Helvetius oder Bentham zeitlich zusam-
menfallen: in die zweite Hilfte des 18. Jahrhunderts, d.h. genau in die Zeit
der »Historisierung der Zeit.®

Anders gesagt, die Kategorie der Un/Niitzlichkeit durchlduft (gerade in ihrer
Anwendung auf das Wissen) seit der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts
selbst einen Transformationsprozess, der mit dem Prozess der Verzeitli-
chung der Zeit verzahnt ist. Das méchte ich anhand von Rousseaus Erzie-
hungsroman Emil zeigen, der intensiv tiber das niitzliche und das Unniitze
Wissen nachdenkt und dabei seinerseits einen literarischen Text, ndmlich
einen Roman, ins Spiel bringt. Rousseaus Ausgangshypothese seines gesam-
ten padagogischen Unternehmens und der Beantwortung der Frage nach
der Niitzlichkeit dieses Unternehmens fiir den fiktiven Zégling Emil ist eine
Reflexion der Zeit, die er als Medium permanenter Verianderung beschreibt:

Wenn der Mensch immer in seinem Lande verhaftet bliebe, wenn immer das gleiche
Wetter herrschte, wenn niemand seinen Stand wechselte, so wire die herrschende
Praxis in gewisser Weise gut. Das Kind, einmal fiir seinen Beruf erzogen, brauchte
ihn niemals mehr zu verlassen und wire niemals den Unbequemlichkeiten eines
anderen ausgesetzt. Aber die Verhiltnisse dndern sich stdndig, der Geist des Jahr-
hunderts ist unruhig und stiirzt von Generation zu Generation alles um. Ist es daher
nicht unsinnig, ein Kind so zu erziehen, als brauchte es sein Zimmer nie zu verlas-
sen, als bliebe es immer inmitten seiner Leute?’

Derlei Reflexionen auf die Zeitlichkeit aller Bedingungen und Verhaltnis-
se finden sich auch bei anderen Autoren der gleichen Zeit. Diderot etwa
legt seiner Dramenreform die Einsicht zugrunde, dass, wie es heifit, »taglich

® Fbd.,S.352. .
7 Jean-Jacques Rousseau, Emil oder Uber die Erziehung, in neuer dt. Fassung besorgt von

Ludwig Schmidts, Paderborn/Wien/Zurich 1991, S. 15.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Unniitze Wissen (der Literaturwissenschaft) 89

neue Stinde entstehen«.® In Lenz’ Hofmeister belehrt der aufgeklirte Gehei-
me Rat von Berg seinen Bruder: »Unsere Kinder sollen und miissen das
nicht werden, was wir waren: die Zeiten andern sich, Sitten, Umstinde,
alles.«” Und bei Thomas Paine kann man lesen: »The circumstances of the
world are continually changing, and the opinions of men change also.«'
Rousseau nun entwickelt vor diesem Hintergrund ein Modell von Erzie-
hung, das angesichts dieser permanenten Veridnderung eine fiir den Erwerb
von Wissen und Erfahrung spezialisierte Eigenzeit einrichtet, die auf eine
spatere Zeit bezogen ist. Die wichtigste und niitzlichste Regel jeder Erzie-
hung lautet hierbei: »nicht: Zeit gewinnen, sondern Zeit verlieren.«!! Das
Prinzip ist, fiir die Kindheit Zeit zu opfern, die man dann aber mit Zinsen
zurtickerhilt. Gefordert wird ein vor den Anforderungen der Gegenwart
geschiitzter Zeitraum fiir die Kindheit, der auf die sich wandelnde Zeit
der Gesellschaft, auf zukiinftige Gegenwarten bezogen ist.'? Das Ziel ist
die Ausbildung eines »Menschen an sich«,'® der unter sich wandelnden
Bedingungen anpassungs- und lernfihig bleibt. Der Mensch soll nicht fir
einen bestimmten Platz, Stand oder Beruf erzogen werden, sondern seine
Berufung ist, Mensch zu sein, das »Leben ist sein Beruf:«!* »Und wenn das
Schicksal ihn zwingt, seinen Platz zu wechseln, er wird immer an seinem
Platz sein.«!°

Diese Erzichung fiir unvorhersehbare zukiinftige Gegenwarten arbeitet
nun selbst mit dem Prinzip des niitzlichen Wissens, das innerhalb dieser ge-
schiitzten Eigenzeit ganz auf die Gegenwart und die Perspektive des Kindes
bezogen bleiben kann. »Ein Erwachsener mufl vieles wissen, dessen Nutzen

8 Denis Diderot, Unterredungen tiber den >Nattrlichen Sohns, in: Ders./Lessing, Das The-

ater des Herrn Diderot. Aus dem Franzésischen tibersetzt von Gotthold Ephraim Lessing.
Anmerkungen und Nachwort von Klaus-Detlef Miller, Stuttgart 1986, S. 159.

9 Jakob Michael Reinhold Lenz, Der Hofmeister, in: Ders., Werke und Briefe, hg. von
Sigrid Damm, Bd. 1: Dramen, Frankfurt a.M./Leipzig 1987, S. 43.

19 Thomas Paine, Rights of man (1791), in: Ders., The Writings of Thomas Paine, hg. von
Moncure Daniel Conway, Bd. 2, New York 1967, S. 281. Vgl. auch Paul Henri Thiry
d'Holbach, System der Natur oder von den Gesetzen der physischen und der moralischen
Welt, tibers. von Fritz-Georg Voigt, Frankfurt a.M. 1978, S. 80: »Andert sich nicht alles
um uns herum? Andern wir uns nicht selbst?«

1 Jean-Jacques Rousseau, Emil, S. 72.

Noch einmal Luhmann tber das neuzeitliche Zeitbewusstsein: »Die Gegenwart ver-
steht sich als Vergangenheit kiinftig-kontingenter Gegenwarten und wihlt sich selbst als
Vor-Auswahl kiinftiger Kontingenz. [...] Deshalb wird Zukunft als Horizont von Selekti-
vitit thematisch.« Niklas Luhmann, Weltzeit, S. 369f.

13 Jean-Jacques Rousseau, Emil, S. 15.

4 Ebd., S. 14 [Hervorh. JL).

' Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 Johannes F. Lehmann

ein Kind noch nicht einsehen kann.«!® Daher sei dem Kind solches Wissen
als fiir es nutzlos auch zu ersparen. Vielmehr soll das Kind lernen, »was
seinem Alter niitzlich ist«'” und nichts weiter. »Aber«, so fihrt Rousseau
den méglichen Einwand selbst formulierend fort, »wird dann noch Zeit sein,
das zu lernen, was man wissen muf}, wenn der Augenblick gekommen ist,
sein Wissen auch anzuwenden? Ich weil} es nicht. Was ich aber weif?, ist,
daf es unmdglich ist, es frither zu lernen.«!® Was das Kind allerdings schon
jetzt, im Alter, in dem es prinzipiell den Nutzen der Voraussicht erkennen
kann, lernen soll, ist die Kategorie der Niitzlichkeit des Wissens selbst, es
soll lernen, »nur Niitzliches wissen zu wollen«.!® Rousseau schreibt: »Wozu
niitzt das? Das ist von nun an das geheiligte Wort, das zwischen ihm und
mir tiber alles Tun in unserem Leben entscheidet.«** Mit der Frage: »Wozu
niitzt das?« kann der Erzieher nun zum einen die Wissbegierde des Zoglings
lenken, sicht sich aber andererseits auch selbst der Frage ausgesetzt, die von
nun an der Zoégling auch an den Erzieher richten wird. Was dabei her-
auskommt, ist ein Trainingslager des niitzlichen Wissens in der jeweiligen
Gegenwart, d.h. das Lernen der Zukunfts- und Voraussichtskategorie der
Niitzlichkeit aus der konkreten kindlichen Gegenwart heraus. Und genau
um dieser Gegenwart willen soll man Zeit verlieren wollen, d.h. sich von
der Niitzlichkeit fiir die jetzige Gegenwart der Erwachsenen abkoppeln. In
dieser eigens eingerichteten EFigenzeit sollen Wissen und Nutzen moglichst
eng — durch Erfahrung in der Gegenwart — miteinander verkniipft werden,
damit Emil in der unvorhersehbaren zukiinftigen Gegenwart jeweils das
nitzliche Wissen selbst suchen und finden kénnen wird. Dass dazu dann
noch Zeit sein wird, so dass man sich jetzt leisten kann, um dieser zukiinfti-
gen Zeit willen Zeit zu verlieren, ist der Zeit- und Zukunftsoptimismus, der
Rousseaus Zurichtung und Instrumentalisierung der kindlichen Neugier fiir
die Fokussierung auf das Nitzliche zugrunde liegt. Das Paradox besteht

16 Fbd., S. 173.

17" Ebd.

8 Ebd. Diese zeittheoretische Grundlegung der Pidagogik nimmt spiter Schleiermacher
auf: »Jede padagogische Einwirkung stellt sich dar als Aufopferung eines bestimmten
Moments fiir einen zukiinftigen, und es fragt sich, ob wir befugt sind, solche Aufopfe-
rungen zu machen?« Friedrich Ernst Daniel Schleiermacher, Theorie der Erziehung. Die
Vorlesungen aus dem Jahr 1826, Nachschriften, in: Ders., Ausgewdhlte padagogische
Schriften. Besorgt von Ernst Lichtenstein. Paderborn 1959, S. 36-243, hier S. 82. Siche
hierzu auch Manfred Liiders, Zeit, Subjektivitit und Bildung. Die Bedeutung des Zeitbe-
griffs fir die Padagogik, Weinheim 1995, S. 113.

1o Jean-Jacques Rousseau, Emil, S. 173.

20 Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Unniitze Wissen (der Literaturwissenschaft) 91

demnach darin, dass einerseits der Nutzen eine Kategorie ist, die mit der
Voraussicht auf die Zukunft gerichtet ist, die aber als Gegenwartserfahrung
etabliert werden muss, und dass hierfiir in einer sich wandelnden Gesell-
schaft selbst eigens Zeit zur Verfiigung gestellt werden muss.

Rousseaus Beispiel fiir die Erfahrung des niitzlichen Wissens ist gleichsam
das Paradigma des niitzlichen Wissens, nidmlich Orientierungswissen im
Moment der Gefahr. Wihrend JeanjJacques mit seinem Schiiler »den Lauf
der Sonne und die Art studier[tle, wie man sich orientiert«,?! fragt ihn Emil,
wozu das niitze sein soll. Dieselbe Frage stellt Emil angesichts der geogra-
phischen Belehrung iiber die unmittelbare Umgebung (dass der Wald nérd-
lich von Montmorency liegt). Anstelle eines Vortrags hieriiber inszeniert
JeanJacques am ndchsten Tag eine Situation, in der er und Emil sich in
genau diesem Wald verirren, so dass das Wissen der Astronomie und der
Geographie, wie mit dem Sonnenlauf und der Kenntnis von Himmelsrich-
tungen und geographischen Verhiltnissen der Weg nach Hause gefunden
werden kann, als niitzliches Wissen unmittelbar mit der Bewiltigung dieser
konkreten Gefahr, als Verirrte im Wald Hunger zu leiden, verbunden wird.
JeanJacques reduziert so die Kategorie des Nutzens auf erfahrbares, gegen-
wirtiges und letztlich kdrperbezogenes Handlungswissen; auf, so kénnte
man sagen, Rettungswissen. Schliefilich will Emil vor allem deshalb aus
dem Wald herausfinden, weil er schon groflen Hunger hat. Nutzen wird
zuriickgebunden an den Korper und an Handlungen, die sich auf thn und
seine Erhaltung beziehen. Am plausibelsten ist die Niitxlichkeit des Wissens
offenbar im Moment der Gefahr, im Moment der Bedrohung, nidmlich als
Rettungswissen, da in der Situation der Gefahr das gegenwirtige Moment
und das zukiinftige - in der vollbrachten Selbsterhaltung — zusammenfallen.
Nichts macht die Niutzlichkeit des Wissens so evident wie Situationen, in
denen das Wissen Mittel der Rettung bzw. des Uberlebens ist. Das Paradig-
ma fiir den ausschliefllichen Bezug auf niitzliches Wissen ist fiir Rousseau
daher folgerichtig Daniel Defoes Robinson Crusoe, das einzige Buch, das fur
lange Zeit Emils »ganze Bibliothek«®? ausmacht, das er allerdings nur in
gekiirzter Form lesen darf: »Dieser Roman mufl von seinem tberflissigen
Beiwerk befreit werden. Er mufl mit dem Schiftbruch Robinsons beginnen
und mit der Ankunft des rettenden Schiffes enden.«*® Ausgespart werden
muss die Vorgeschichte des Vater-Sohn-Konflikts, die Robinson als seine

21 Ebd., S. 175.
22 Ebd., S. 180.
23 Ebd., S. 180f.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 Johannes F. Lehmann

Ursiinde beschaftigt, sowie sein Reichtum am Ende, der gleichsam als Be-
lohnung seiner Bufzeit auf der Insel erscheint.* Ins Bewusstsein des jungen
Lesers soll allein jener Crusoe treten, der die ganze Zeit mit den dringen-
den Gegenwartsbediirfnissen kampft und bei den Versuchen, sie zu befrie-
digen, unmittelbar merkt, welches Wissen niitzlich ist und welches nicht.
Der gerettete Schiffbriichige auf einer einsamen Insel ist somit in einer fiir
den Test auf die Nutzlichkeit des Wissens idealen Situation, da er all sein
Wissen unmittelbar fiir seine Selbsterhaltung einsetzen muss und dabei auf
sich ganz allein gestellt ist — das niitzliche Wissen also auch selbst erzeugen
bzw. finden muss. Das Kind wird sich, so Rousseau, begeistert in Robinson
Crusoe versetzen. »Es mochte alles wissen, was nitzlich ist. Aber auch nur
das!«® Das niitzliche Wissen schlechthin ist das rettende Wissen, das Wis-
sen zum Uberleben. Und die Niitzlichkeit dieses rettenden Wissens erweist
sich immer nur innerhalb einer bestimmten Geschichte, in der im konkreten
Ablauf der Zeit eine Krise eintritt, die durch ein Wissen im gegenwirti-
gen Moment der Gefahr gelost wird — und erst im Moment dieser Gefahr
bzw. der Rettung erweist sich, welches Wissen tatsichlich niitzlich gewesen
sein wird und welches nicht. Gerade wenn man - angesichts einer sich per-
manent wandelnden Welt — nicht voraussehen kann, welches Wissen in
Zukunft niitzlich sein wird, muss man das Finden des Niitzlichen in der je-

u Ausgespart werden muss auch der noch im gleichen Jahr (1719) erschienene gesamte zwei-
te Teil, mit dem inhaltsangebenden Titel: »The Farther Adventures of Robinson Crusoe;
Being the Second and Last Part of His Life, And of the Strange Surprising Accounts of his
Travels Round three Parts of the Globe«, der in den Ausgaben des 18. Jahrhunderts oft
dem ersten Teil gleich beigefiigt war. Fur diesen Hinweis danke ich Roland Borgards.
Ebd., S. 181. Robinson Crusoe als Trainingsmedium niitzlichen Wissens steht auch im
Zentrum von Johann Heinrich Campe, Robinson der Jingere, zur angenchmen und niitz-
lichen Unterhaltung fiir Kinder. Nach dem Erstdruck hg. von Alwin Binder/Heinrich
Richartz, Stuttgart 2005 (zuerst Hamburg 1779). Campe zitiert in der Vorrede die Passage
aus Rousseaus Emil tiber Robinson Crusoe und kommt in seiner Version immer wieder auf
die Kategorie des niitzlichen Wissens und die Niitzlichkeit der Not zurtick. Diese besteht
darin, dass er »sich immer selbst fragte: wozu maégte das wohl niitzlich sein?« Ebd., S. 94.
Allerdings geht es hier nicht allein um den Nutzen des Wissens fiir das eigene Uberle-
ben, sondern mehr noch um ein Training der Theodizee: Alle Ereignisse sind als weise
Veranstaltungen Gottes zu bewerten, die fiir die eigene moralische Vervollkommnung
niitzlich sind. Johann Karl Wezels Robinson Krusoe, der 1779 und 1780 in zwei Bianden er-
schien, fokussiert dagegen weder das niitzliche Wissen noch die Theodizee, sondern die
Nutzlosigkeit historischer Erfahrung angesichts eines durch Egoismus, Herrschaftssucht
und Besitzgier angetriebenen >Fortschritts«. Vgl. hierzu Jérg Schonert, Wezels und Cam-
pes Bearbeitung des >Robinson Crusoe«. Zur literarischen Durchsetzung des biirgerlichen
Wertkomplexes >Arbeit« in der Literatur des spaten 18. Jahrhunderts, in: Ders., Perspek-
tiven zur Sozialgeschichte der Literatur. Beitrige zu Theorie und Praxis, Tuibingen 2007,
S. 97-112.

25

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Unniitze Wissen (der Literaturwissenschaft) 93

weiligen Gegenwart trainieren — als Fahigkeit, die dann auch fir zukinftige
Gegenwarten bereitsteht.

Rousseau hatte also eine Eigenzeit fiir die Erziehung eingerichtet, die jen-
seits der unmittelbaren 6konomischen Nitzlichkeit genutzt werden soll, um
die Kategorie der Niitzlichkeit und des niitzlichen Wissens in der Gegen-
wart (und zugleich freigestellt von ihr) fiir die Zukunft zu trainieren. Die
Griindung der Humboldt-Universitit um 1810 betreibt analog hierzu eben-
falls die Einrichtung einer Eigenzeit, in der die studierende Jugend von der
Verpflichtung auf Fragen der unmittelbaren Niitzlichkeit fiir die Gegenwart
freigestellt wird. Schon Friedrich Schiller pladiert in seiner Jenaer Antritts-
vorlesung dafiir, in diesem Sinne Zeit zu verlieren. Wihrend der philoso-
phische Kopf gerade dasjenige Wissen sucht, »das den Geist nur als Geist
vergniigen kann, so ldsst der Brotgelehrte nur solches Wissen als niitzlich
gelten, das er in seinem Amt brauchen kann. »Alle Zeit«, so Schiller weiter,
die der Brotgelehrte dem blof} geistig vergniiglichen Wissen widmet, »wiir-
de er seinem kiinftigen Berufe zu entzichen glauben und sich diesen Raub
nie vergeben.«*® Ahnlich argumentiert Henrik Steffens in seinen Vorlesun-
gen Uber die Idee der Universititen (1809). Auch hier geht es darum, dass die
Studierenden in der Institution Universitit aus »dem Drang des gegenwir-
tigen Lebens«, dem der Staat unterliegt, »heraustreten« sollen, um eine Zeit-
lang »unniitze Biirger« zu sein, die am »Kampf mit duferen Umstinden«?’
nicht teilnehmen, damit sich die Talente und die Freiheit des Einzelnen ganz
entfalten konnen. Die Eigenzeit der Institution Universitit ist somit gerade
kein Trainingslager fir die Kategorie der gegenwirtigen Niitzlichkeit, son-

26 Friedrich Schiller, Was heifit und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte?
Eine akademische Antrittsrede, in: Ders., Samtliche Werke, hg. von Gerhard Fricke/
Herbert G. Gopfert, Bd. 4: Historische Schriften, Miinchen 1980, S. 750.

¥ Henrik Steffens, Uber Idee der Universitit, in: Ernst Anrich (Hg.), Die Idee der Universi-
tit. Die finf Grundschriften aus der Zeit ihrer Neubegriindung durch klassischen Idealis-
mus und romantischen Realismus, 2., unverand. reprograf. Nachdr. d. Ausg. Darmstadt
1956, Darmstadt 1964, S. 309-374, hier S. 324f. In dieser zweiten Vorlesung lasst Steffens
die Gegner seiner Idee von der Universitit zu Wort kommen, das heifit diejenigen, die
die Universitit auf die Teilnahme am gegenwirtigen Kampf um das Dasein des Staates
und auf unmittelbare Niitzlichkeit verpflichten wollen. Sie sagen etwa: »[...] der Staat
aber unterliegt dem Drange der erscheinenden Gegenwart. Aus diesem Grunde hat der
Staat recht, wenn er nur die Richtung des Geistes als ihm zugehorig anerkennt, die der
Gegenwart untergeordnet ist und ihren Bedirfnissen entspricht.« (ebd., S. 323f.) Und:
»Zwar habt ihr versucht, das sogenannte Nitzliche, welches nichts anders ist, als die
Richtung der Titigkeit eines jeden Biirgers zur Unterhaltung des Ganzen, zu schmihen
und herabzuwiirdigen. [...] Ihr habt unrecht. Nicht umsonst genief3t ihr die Vorteile der
Gesellschaft. Ein jeder muf seinen Platz im Staat bezahlen mit einer nitzlichen Tatigkeit«

(ebd., S. 325).

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 Johannes F. Lehmann

dern, im Gegentelil, fiir die Transzendenz jeder Nitzlichketit, fiir die Freiheit
zum Unniitzen Wissen. Sie bildet, jenseits der Gegenwart, das Prinzip des
Lebens des Staates. Aber genau wie fiir Rousseau ist auch fiir Steffens die
Frage nach dem niitzlichen bzw. nach dem Unniitzen Wissen eine Frage
der gesellschaftlich institutionalisierten Temporalitit. Und genau wie bei
Rousseau spielt auch fiir Steffens die Transzendenz der Gegenwart und die
Reflexion der Zeitlichkeit eine zentrale Rolle:

Ihr behauptet, dafl der Staat, gefangen von dem Drange der Gegenwart, bei allen
Veranlassungen nur auf die Bediirfnisse derselben zu sehen hat. Aber was ist denn
diese Gegenwart? Bestimmt durch die Vergangenheit, aufgelst durch die Zukunft,
1463t sie sich in keinem Momente fassen. Was ihr fiir die Gegenwart einrichtet, ist
verginglich wie sie.?®

Bezieht man sich allein auf die Gegenwart, verliert man die Zukunft. Wer
sich, so Steffens, dem »Drang der Umstande« unterwirft, der »vernichtet die

lebendige Zukunft, eine kurze Gegenwart voriibergehend darzustellen«:*

Nur derjenige Staat, der es einsieht, dafl das Entfaltende und Belebende in seiner Er-
scheinung nicht wiederum durch diese gemessen werden kann, dafi es vielmehr, den
unscheinbaren Keim der Zukunft enthaltend, als sein innerstes Heiligtum gepflegt
werden muf}, kann ohne Sorgen den Triibsalen der Zeit und dem unvermeidlichen
Untergang bestehender Einrichtungen entgegensehen, denn was in ihm lebt, gehort
nicht einer einzelnen Zeit oder bestimmten Umsténden, vielmehr der ewig sich neu
gestaltenden Geschichte.®

Mit seiner naturphilosophischen und organismustheoretisch begriindeten
Dialektik von Freiheit und Notwendigkeit, Leben und Staat, pladiert Stef-
fens einerseits, wie Rousseau, fiir eine institutionelle Zeit, in der die Niitz-
lichkeit der Gegenwart transzendiert wird und in der, gegen Rousseau, Zeit
fur Unniitzes Wissen sein soll; andererseits begriindet er diese Transzen-
denz aber selbst wieder mit einem, freilich ganz anders gelagerten, Ret-
tungsnarrativ. Denn nur der Staat hat »die heitersten Hoffnungen fur die
Zukunft«,?! der auf diese Weise -~ und vor allem aufgrund des Studiums
der Dichter der eigenen nationalen Vorzeit — sein inneres Leben erhilt. Auch

28 Fbd., S. 341. Vgl. auch Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Vorlesungen iiber die Metho-
de des akademischen Studiums, in: Ernst Anrich (Hg.), Die Idee der deutschen Univer-
sitdt, S. 19. Schelling wendet sich explizit gegen all jene, die »die Wissenschaft tiberhaupt
nur als Niitzlichkeit begreifen«.

29 Ebd., S. 342.

%0 Ebd., S. 342f.

%! Ebd., S. 363.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Unniitze Wissen (der Literaturwissenschaft) 95

Steffens bezieht in letzter Konsequenz die Einrichtung einer Eigenzeit fiir
Wissen jenseits der Niitzlichkeit auf das Uberleben: Nicht als von der Ge-
genwart abgekoppelte Trainingszeit fir die Fahigkeit, zukiinftig rettungs-
niitzliches Wissen zu erzeugen, sondern dialektisch, als Eigenzeit jenseits
der Frage nach der Niitzlichkeit, die als solche jene Freiheit erméglicht, die
fir den Staat das innere Leben (und dadurch auch das duflere) und den
Fortschritt allererst sichert.

Vierzig Jahre spiter kommt Robert Eduard Prutz in seinem Gesuch um eine
Anstellung als Dozent der Literaturgeschichte an der Universitat Halle auf
dieses Rettungsnarrativ zurtick. Zundchst raumt er ein, dass man immerhin
fragen konne, wozu der Staat einen Dozenten einer Wissenschaft bezahlen
solle, »die weitab liegt von den Interessen dieser Zeit, die keinen politischen
Nutzen, keine praktische Wirksamkeit mehr hat«,?? um dann folgenderma-
flen zu antworten:

Was Preuflen errettet hat aus einem noch viel tieferen Zusammensturz, als der ge-
genwirtige, nach dem Jahre 1806; was seine glorreiche Erhebung in den Freiheits-
kriegen ermdglicht und vorbereitet; was endlich thm Kraft gegeben, jene Jahre des
Irrthums und der Erniedrigung zu tiberdauern, ja was selbst auch sie nicht ohne
einen gewissen Schimmer des Ruhms und der Grofie gelassen hat — : die Macht der
Bildung, die Stirke der Wissenschaft, die rettende Kraft des Geistes.>

An dieser Begriindung, d.h. an der (wie auch immer vermittelten) Verwen-
dung des Rettungsnarrativs und seines Bezugs auf das Leben und Uberle-
ben mag es liegen, dass das Modell Humboldt-Universitit unserer Tage so
widerstandslos durch die heute dominierenden Rettungsnarrative hat aufge-
16st werden kénnen. Durch jene 6konomisch-liberalistischen Diskurse, die
uns permanent suggerieren, dass wir angesichts der Bedrohung durch die
Globalisierung und den Wettbewerbsdruck auf dem Weltmarkt keine Zeit
mehr fiir eine Zeit des unnitzen, d.h. des nicht immer schon auf unmit-
telbaren Praxisbezug gemiinzten Wissens haben. Denn an die Stelle jenes
Zukunftsoptimismus und Fortschrittsglaubens ist in unserer »breiten Ge-
genwart« der prinzipielle Zweifel daran getreten, ob wir iiberhaupt eine Zu-
kunft haben, da sie, wenn tberhaupt, nur mehr im Modus der Bedrohung
erscheint: »Sie ist kein offener Horizont von Méglichkeiten mehr, sondern

32 Robert Prutz an das Ministerium: Gesuch um Anstellung an der Universitit Halle, Berlin
13.8.1848, in: Uwe Meves (Hg.), Deutsche Philologie an den preuflischen Universitéten
im 19. Jahrhundert. Dokumente zum Institutionalisierungsprozess, Teilband I: Einfith-

4 rung, I. Teil: Universititen, Berlin/New York 2011, S. 462-472, hier S. 467.

Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 Johannes F. Lehmann

eine Dimension, die sich zunehmend allen Prognosen verschliefit und die
zugleich als Bedrohung auf uns zuzukommen scheint.«3*

Rousseau hatte in einem ersten Schritt fiir eine Eigenzeit der Bildung pla-
diert, die sich von der Nitzlichkeit der Gegenwart abkoppelt. Er hatte dann
in einem zweiten Schritt diese Eigenzeit fir ein Training der Suche nach
niitzlichem Wissen vorgesehen. Die Humboldt-Universitit pladiert eben-
falls fiir die Institutionalisierung einer Eigenzeit fiir Bildung, allerdings als
Ort, an dem das Wissen gerade nicht der Forderung der Niitzlichkeit unter-
worfen sein soll. Begriindet wird dies am Ende aber doch wieder mit einer
Form von Nutzlichkeit, namlich mit der Niitzlichkeit dieser Institution fiir
das Leben und Uberleben des Staats.

Unabhingig davon, ob das Wissen im Rahmen eines prinzipiellen Zu-
kunftsoptimismus und in Form institutioneller Figenzeit (wie bei Rousseau
und auch bei Steffens) oder aber gerade durch ihren Abbau (wie heute) an
die Niitzlichkeit gebunden wird, immer sorgen gerade Narrative der Ret-
tung fir den Begriindungsrahmen und mit thm fir die besondere Evidenz
der Nitzlichkeit von Wissen. Diese Evidenz unterminiert und reduziert
auch noch heute die urspriinglich viel weitere Bedeutung der Kategorie des
Nutzens.

Der philosophische Begriff des Nutzens kreist urspriinglich um die Frage des
Guten.® Bis in die Neuzeit hinein steht das Niitzliche in inklusiver Opposi-
tion zum Guten. Neben dem in sich selbst Guten (bonum honestum) und dem
Lustvollen (bonum delectabile) - ist das Niitzliche dessen dritte Form (bonum
utile), d.h. ein Gut, das nicht um seiner selbst willen erstrebt wird. Zugleich
aber, so Christian Thomasius, ist das Nutzliche selbst ein Kriterium, um das
wahre honestum vom falschen und das gute Lustvolle vom schédlichen zu
unterscheiden. Dafiir muss man vor allem gegenwirtiges und zukiinftiges
Gut trennen. So weist Thomasius die alte, aristotelische Unterscheidung der
drei Formen des Guts zurlck, insofern sie allein auf einen Unterschied im
Zeitbezug beruhe:

Betrachte ich aber das Gute in Anschen seiner selbst und seiner Gegenwartigkeit /
so heisset es ein belustigendes Gut. Endlich wenn ich seine Wiirckung betrachte / so
heisset es niitzlich / nemlich so ferne es ein neues Gute zuwegen bringet / oder das
gegenwirtige continuiret. Und also ist kein anderer Unterschied unter dem niitzli-

3% Hans Ulrich Gumbrecht, Unsere breite Gegenwart. Aus dem Englischen von Frank Born,
Berlin 2010, S. 17.

35 Vgl. Otfried Hoffe, Nutzen, Nutzlichkeit, in: Joachim Ritter (Hg.), Historisches Worter-
buch der Philosophie, Bd. 4, Basel 1984, Sp. 992-1008.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Unniitze Wissen (der Literaturwissenschaft) 97

chen und belustigenden Guten / als dafl jenes auff zukiinfftige Dinge / dieses aber
auff gegenwirtige sein Absehen hat.3®

Wenn demnach letztlich alles wahrhafte Gut niitzlich ist, dann weil mit dem
Leben und dessen Dauer ein Referenzrahmen gefunden ist, auf den jedes
Gut im Hinblick auf seinen Nutzen bezogen werden muss. Thomasius stellt
fest, »dafl dasjenige alleine gut sey / was des Menschen Wesen und Kréffte
am dauerhafftesten erhilt / und vermehret / es mége diese Erhaltung und
Vermehrung alsobald sich ereignen / oder erst eine geraume Zeit hernach
zu spithren seyn«.” Alles, was das Leben und das Wesen des Menschen
erhalt, ist gut und also niitzlich. So sehr Thomasius auch gegen die scho-
lastische Gelehrsamkeit und ihr Streben nach nutzlosem Wissen polemi-
siert,%® so sehr geht sein Begriff des Nutzens doch weit iiber die Sicherung
des bloflen physischen Uberlebens hinaus. Nutzen zielt fiir Thomasius auf
die Gluckseligkeit des Menschen, die letztlich in der Gemiitsruhe und in
der Selbsterkenntnis besteht. Seine Durchmusterung der Wissenschaften im
Hinblick auf ihren Nutzen hat dann auch exakt in diesem Begriff sein ent-
scheidendes Kriterium. Die blof} »belustigenden Studia«,*” wie die Historie,
die Geographie oder die Mathematik und die »meisten Teile der Physice,*’
haben, so Thomasius, dennoch

ithren Nutzen darinnen / dafl weil sie nicht eben grossen Kopffbrechens brauchen
/ und des Menschen natiirliche curiositit in etwas vergniigen / sie zugleich unver-
merckt denselben angewehnen stille zu sitzen und eine attention zu haben / welches
zwey sehr nothwendige Stiicke seyn die ernsthaffteren Studia zu beférdern / und zu
denenselben eine Lust zu erwecken.*!

Man sicht, dass Thomasius gar nicht tiber die Niitzlichkeit des Wissens
spricht, sondern iiber den Nutzen, eine Wissenschaft zu betreiben. Belusti-
gende Wissenschaften haben ihren Nutzen, insofern der Gelehrte sich an
ihnen erquickt, »daf} er folglich die ernsthafften Studia zu continuiren desto
munterer wird.«<*? Die niitzlichste Wissenschaft ist dann die, die »uns zur

36 Christian Thomasius, Einleitung zur Sittenlehre. Mit einem Vorwort von Werner

Schneiders, Hildesheim 1968, S. 35.

7 Ebd., S. 12f.

38 Vgl. Christian Thomasius, Austibung der Vernunftlehre. Mit einem Vorwort von Werner
Schneiders, Hildesheim 1968, S. 611f.

39 Ebd., S. 56.

40 Ebd,, S. 57.

4 Ebd,, S. 571.

2 Ebd,, S. 59.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 Johannes F. Lehmann

Gemiiths-Ruhe fithret«, und das ist die »Sitten-Lehre«.*® Der Begriff des
Nutzens erhilt hier also einen sehr weiten Umfang, niitzlich ist jedes wahr-
hafte Gut, oder, wie es noch bei Adelung Ende des 18. Jahrhunderts heifit,
»jede Verbesserung des Zustandes, sie sey von welcher Art sie wolle«.* So
kann man »Nutzen aus einer Lehre, aus einer Erkenntnis ziehens, jeden-
falls dann, wenn man sie zur »Erweiterung seiner Erkenntnif} oder zur Ver-
besserung des sittlichen Zustandes anwenden«!® kann. Ahnlich umfassend
und zunichst nicht auf den Kérper und das blofle, physische Uberleben
bezogen, formuliert Jeremy Bentham: »Alles das ist dem Nutzen oder dem
Interesse eines Individuums gemif}, was dahin zielt, die Totalsumme seines
Wohlseins zu vermehren.«*® Zwar basiert das Prinzip der Niitzlichkeit bei
Bentham und auch bei Claude-Adrien Helvétius auf dem antagonistischen
Spiel von physischer Lust und physischem Schmerz, aber Bentham bezieht
geistige Lust explizit mit ein: »[U]nter physischen Giitern und Uebeln ver-
stehe ich aber die geistige Lust und Unlust ebensowohl als die sinnliche.«*’
Wissen wire nach dieser Definition auch dann niitzlich, wenn es in physi-
scher Hinsicht und zur Lebensrettung nutzlos, aber dennoch Medium geis-
tiger Lust wire. Wenn es jemanden geistig zufriedenstellt, zu wissen, was
das Unniitze Wissen der Literatur ist, dann wire das ein schon in diesem
Sinne niitzliches Wissen. Leider ist das aber nicht die derzeit herrschende
Anschauung. Ihr gemifl muss das Wissen, das auf Kosten der Steuerzahler
erhoben und gelehrt wird, sich auch durch einen Nutzen fiir diesen Steuer-
zahler rechtfertigen kénnen — und dieser Nutzen ist dann eben nicht geistige
Lust, zielt nicht auf die Sinndimension des Menschen, der die Welt, in der
er lebt, verstehen will, sondern dieser Nutzen soll sich 6konomisch in verkauf-
baren Produkten und Arbeitsplitzen niederschlagen. Statt zu fragen, ob wir
ein Wissen wollen und ob es schoner und besser sei, ein bestimmtes Wissen
zu haben, als es nicht zu haben, fragen wir ausschliellich danach, ob wir ein
Wissen brauchen, d.h. nach dem 6konomischen Nutzen des Wissens.

Wo aber ist dieser urspriingliche, umfassende Begriff des Nutzens geblie-
ben, der Kategorien des Sinns und des geistigen Genusses mit einschliefit?
John Stuart Mill hatte 1861 noch einmal versucht, diesen weiten Begriff

% Fbd., S. 55.

# Johann Christian Adelung, Artikel Der Nutzen, Bd. 3, Sp. 547.

45 'Fbd., Sp. 548.

%6 Jeremy Bentham, Principien der Gesetzgebung, Kéln 1833, S. 5.

47 Fbd., S. 6. Vgl. Manfred Kithn, War Hume Utilitarist?, in: Olaf Asbach (Hg.), Vom Nut-
zen des Staates. Staatsverstdndnisse des klassischen Utilitarismus: Hume, Bentham, Mill,

Baden-Baden 2009, S. 92, sowie: Hoffe, Nutzen, Nitzlichkeit, Sp. 1004.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Unniitze Wissen (der Literaturwissenschaft) 99

von utility< zu verteidigen. Mit seiner berithmten Formulierung »Es ist bes-
18 zeigte
er explizit diese Differenz. Und er wies auf die Bedingungen hin, die es
braucht, damit es tiberhaupt sogenannte >h6éhere Bediirfnisse« geben kann,
und diese Bedingungen sind im Wesentlichen eine Frage der Zeit: »Die ho-
heren Bediirfnisse und geistigen Interessen der Menschen sterben ab, weil
es thnen an Zeit und Gelegenheit fehlt, sie zu pflegen.«*

Der Begriff des Nutzens hatte, wie umfassend er auch zunichst gedacht
worden war, dennoch die Tendenz, sich selbst zu spalten, in den schein-
baren und den wahren Nutzen, den subjektiven und den objektiven, den
quantitativen und den qualitativen etc. Der Zukunftsbezug des wahren Nut-
zens im Gegensatz zum blof} scheinbaren Augenblicksnutzen, wie thn schon
Thomasius formuliert und wie er dann, vor allem ausgehend von Benthams
Mathematisierung der Folgenabschitzung, gedacht wird,? ist ein Nutzen,
der aufgrund seines quantitativen Kalkulationscharakters jede unmittelbare
Evidenz verliert. Sucht man aber die Evidenz des Niitzlichen, so sind es ge-
rade Narrative der Rettung, Situationen auf Leben und Tod, die das Niitzli-
che als Niitzliches fiir das blofse Leben besonders eindriicklich und unbestreitbar
in Szene setzen. Dieses Rettungsniitzliche ist dann zwar evident niitzlich,
aber zugleich auf das physische Leben und seine unmittelbare Rettung be-
schriankt. Hier wird die Zukunft allein in der Gegenwart gewonnen, fiir eine
Einrichtung einer zukunftsbezogenen Eigenzeit ist dann keine Zeit mehr.
Die Reduktion der Kategorie des Nutzens auf die letztlich physischen oder
okonomischen Aspekte im Hinblick auf die Niitzlichkeit des Wissens erfolgt
durch das herrschende politische und 6konomische Paradigma der Rettung
und seiner spezifischen Temporalitit. Je weniger man glaubt, dass auch in
Zukunft noch Zeit sein wird, weil man in der Gegenwart die Zukunft retten
muss, desto weniger glaubt man, sich leisten zu kénnen, eine Zeit zu insti-
tutionalisieren, in der man Zeit verliert. Wer auf der Flucht ist, um sich zu
retten, hat in der Tat keine Zeit zu verlieren. Und so werden die Bediirfnisse
der Gegenwart, der unmittelbare Nutzen allen Wissens zum entscheidenden
Kriterium fiir das, was und wie gelernt werden soll. Die Nicht-Schulzeit, die
Schulzeit und die Universititszeit werden verkiirzt;®" die Universitit wird

ser ein unzufriedener Mensch zu sein als ein zufriedenes Schwein,

48 John Stuart Mill, Utilitarianism. Der Utilitarismus. Englisch. Deutsch, tibers. von Dieter
Birnbacher (Hg.), Stuttgart 2010, S. 33.

*9 Ebd., S. 35.

50 Vgl. Jeremy Bentham, Principien, S. 43-45.

51 ,Das deutsche Bildungssystem raubt den Jugendlichen im europdischen Vergleich wert-
volle Zeit, die sie fur Familiengrindung, Beruf und den Aufbau ihrer Altersversorgung

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 Johannes F. Lehmann

zur Agentur fiir Praxisbeziige, gelernt werden soll nur noch, was wenig spa-
ter (oder schon gleichzeitig im Praktikum) auch tatsdchlich gebraucht wird,
fur eine Zeit nutzloser Gegenwart ist keine Zeit mehr. Dass unter solchen
Umstanden insbesondere das Wissen der Kultur- und Literaturwissenschaft
als tendenziell unniitz erscheint, ist klar, denn das organismustheoretische
Argument von der Dichtung als Paradigma des inneren Lebens des Staates
oder auch der »nationale[n] Wichtigkeit«,”* wie es die Entstehung der Lite-
raturwissenschaft im 19. Jahrhundert begleitet und eine explizite und auf-
wendige Begriindung seiner Niitzlichkeit entbehrlich gemacht hat,3 steht
nicht mehr zur Verfiigung. Auf diese Situation nun mit Versuchen zu ant-
worten, die Niitzlichkeit des Wissens der Literaturwissenschaft anderweitig
zu begriinden, wiirde dabei vermutlich nur die Kategorie der Nitzlichkeit

nutzen konnten. Wenn deutsche Akademiker im Durchschnitt erst mit 28 Jahren ins Be-
rufsleben eintreten, ist das eine Vergeudung von Ressourcen fiir die Sozialversicherungs-
systeme und letztendlich fur das gesamte Gemeinwesen. Deshalb muss gelten: friher in
die Schule und frither in den Beruf« (Regierungserklarung des Bayerischen Ministerprasiden-
ten Dr. Edmund Stoiber am 6. November 2003, abrufbar unter: http://www.gdv-bayern.
de/2006/01aktuelles/pdf/RegErkl.pdf) [Datum des letzten Zugriffs: 20.08.2015]. Die
tiberhastete Einfilhrung des verkiirzten Gymnasiums (G 8) war Folge des sogenannten
Pisa-Schocks. Erstaunlich ist im Riickblick, dass eine wirkliche Begriindung gar nicht
gegeben wurde, es reichte der Hinweis darauf, dass andere schneller sind und dass das
im globalen Wettbewerb ein Nachteil sein kénnte: »Eines der wichtigen Ergebnisse von
PISA ist, dass es in Deutschland im internationalen Vergleich einen »grofiziigigen Um-
gang mit Lebenszeit« gibt, wie es dort in einer freundlich gehaltenen Formulierung von
Professor Baumert heifit.« (Rede der Ministerin fiir Schule, Jugend und Kinder NRW
Ute Schifer zum Thema >Aktuelle schulpolitische Perspektiven unter besonderer Bertick-
sichtigung des Gymnasiums« bei der Jahresversammlung der Westfilischen Direktoren-
konferenz am 24.11.2003, abrufbar unter: http://westfaelische-direktorenvereinigung.de/
wordpress/wp-content/uploads/2012/11/Rede-schaefer-24-11-2003.pdf) [Datum des letz-
ten Zugriffs: 20.08.2015]. Einen solchen »grofiziigigen Umgang mit Lebenszeit« kann
man sich angesichts der Konkurrenz mit Chinesen oder Koreanern nicht mehr leisten,
wenn man im globalen Wettbewerb nicht untergehen méchte. Man muss dann den dro-
henden Untergang gar nicht an die Wand malen, es reicht, von »besseren Chancen« zu
reden: »Unsere Jugendlichen sollen die bestmdgliche Ausgangsposition fir ihren Start
in das Leben haben. Sie sollen hervorragend ausgebildet werden. Aber sie sollen auch
mit Jugendlichen aus anderen Landern mithalten konnen, die frither in das Berufsleben
einsteigen und damit in unserer globalen Welt bessere Chancen haben. Deshalb werden wir
das Gymnastum auf acht Jahre verkiirzen.« (Regierungserklarung des Bayerischen Ministerpra-
sidenten Dr. Edmund Stoiber am 6. November 2003).

Klaus Weimar, Geschichte der deutschen Literaturwissenschaft bis zum Ende des 19. Jahr-
hunderts, Miinchen 1989, S. 247.

Weimar zitiert den osterreichischen Minister Leo Graf Thun-Hohenstein (1858): »Das
unabweisbare Bediirfnis des Bestandes einer bleibenden Lehrkanzel fiir deutsche Sprache
und Literatur an jeder Hochschule des Kaiserreichs bedarf wohl keiner néheren Begriin-

dung.« Ebd.

52

53

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Unniitze Wissen (der Literaturwissenschaft) 101

selbst (und ithre Tendenz zum Testfall der Rettungsniitzlichkeit) affirmieren.
Sicher ist es richtig, darauf hinzuweisen, dass zum Wissen der Literaturwis-
senschaft auch ein »kommunikatives Wissen gehort«, namlich das Wissen,
wie man Wissen kommuniziert,”* aber das wiederum betrifft nur einen Teil
des Wissens der Literaturwissenschaft.

Notig scheint mir demgegeniiber eine Zuriickweisung des Bezugs des Wis-
sens auf Nitzlichkeit tiberhaupt und eine Zurtickweisung des regierenden
Rettungsnarrativs. Wer auf der Flucht ist, nimmt vermutlich wirklich eher
einen Laib Brot mit als eine Werkausgabe von Kafka, aber wir sind nicht
auf der Flucht. Es ist eben dieses Rettungsparadigma, das Rousseau seiner
Pidagogik der Niitzlichkeit zugrunde gelegt hatte, das den Begriff des Nut-
zens aufspaltet und ihn an das physische Uberleben bindet. In Bezug auf das
Wissen sollte aber, auflerhalb des Ausnahmezustandes der Rettung, nie die
Frage sein, ob ein Wissen niitzlich ist, sondern schlicht, ob ein Wissen ge-
wiinscht wird. Erstaunlicherweise muss ja naturwissenschaftliche Forschung
selbst da, wo sie keinen 6konomischen Nutzen abwirft (z.B. Grundlagenfor-
schung), keinen Rechtfertigungsdiskurs fithren — und wirklich ist ja nie die
Frage, ob wir das Wissen brauchen, dass Pluto gar kein Planet ist oder dass
Hummeln die einzigen Insekten sind, die rickwirts fliegen kénnen - die
Frage ist immer nur, ob wir in einer Welt leben wollen, in der es unter an-
derem auch dieses Wissen gibt. Rousseaus Padagogik eines Trainingslagers
des niitzlichen Wissens zeigt ja gerade, wie sehr die umfassende und eben
nicht auf das Niitzliche bezogene Neugier des Kindes zugerichtet und beschnitten
werden muss, wie viel disziplinatorischer Aufwand nétig ist, um die theo-
retische Neugier auf die Suche nach dem Niitzlichen zu reduzieren. Es gibt
aber sehr viele Grinde dafiir, etwas wissen zu wollen, das Spektrum reicht
von der Lebensrettung (Rumpelstilzchen!)”® bis zur Befriedigung blofier
Neugier und dem Wunsch, sich in der Welt durch Wissen zu beheimaten.
Bei der gesellschaftlich notigen Aushandlung tiber die Ausschopfung dieses
Spektrums sollte dieser Grund nicht ganz unter die Rader kommen.

o4 Vgl Heinrich Bosse, Schul- und Brotwissenschaft. In: Merkur 68/3 (2014), S. 221-231.
% »Endlich sagte es: »in drei Tagen komm ich wieder und hole das Kind, wenn du aber dann
meinen Namen weift, so sollst du das Kind behalten!« — Kinder- und Haus-Mirchen,
gesammelt durch die Brider Grimm, Berlin 1812/15, S. 254.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968216706-85 - am 16.01.2026, 22:32:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216706-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

