VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

Der Psychoanalytiker und politische Aktivist Félix Guattari (1930-1992) und
der Philosoph Gilles Deleuze (1925-1995) bildeten fiir geraume Zeit ein schop-
ferisches Team. Ihrer Kollaboration verdanken sich vier Publikationen, wobei
insbesondere Anti-Odipus: Kapitalismus und Schizophrenie 1, verdffentlicht im
Jahr 1972, aufgrund der harschen Kritik an der Psychoanalyse fiir Aufsehen
sorgte.! Im Jahr 1975 erschien Kafka: fiir eine kleine Literatur, gefolgt von Tausend
Plateaus: Kapitalismus und Schizophrenie 2 im Jahr 1980. Tausend Plateaus un-
terscheidet sich von iiblichen wissenschaftlichen Publikationen durch einen
ausdrucksstarken Schreibstil und eine offene Struktur. Der Einleitung lisst
sich entnehmen, dass es sich bei dem Buch um eine Form des Rhizoms handelt
und damit unterschiedliche Zuginge zum Thema ermdglicht. Eine Qualitit
des Bandes liegt meines Erachtens auch in dieser gelungenen Verbindung von
Inhalt und Form.* Unter dem Titel Was ist Philosophie?, erschien dann im Jahr
1991 der letzte gemeinsame Text der beiden Denker.?

Auch wenn Félix Guattari keine akademische Ausbildung besaf’ und kein
Psychiater war, arbeitete er mit psychisch Kranken, wobei er sich bemiihte das

1 Vgl. Schmidgen, Henning: Das Unbewusste der Maschinen: Konzeptionen des Psychi-
schen bei Guattari, Deleuze und Lacan, Minchen: Fink 1997, S.16, 25.
2 In den Kreisen der Philosophie wurde die gemeinsame Arbeit mit Guattari allerdings

als »weniger philosophisches und mehr experimentell angelegtes transdisziplindres
Projekt« bezeichnet und wirkliche Seriositat abgesprochen. Vgl. Rélli: Gilles Deleuze
Philosophie des transzendentalen Empirismus, S. 7.

3 Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Anti—Odipus: Kapitalismus und Schizophrenie 1, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1977, Deleuze, Gilles/Félix Guattari: Kafka: fiir eine kleine Litera-
tur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996, Deleuze, Gilles/Felix Guattari: Tausend Plateaus:
Kapitalismus und Schizophrenie 2, Berlin 1992, Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Was ist
Philosophie?, Frankfurt a.M.: Merve 2000.

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Technik als Problem des Ausdrucks

System der Psychiatrie zu erneuern. Er selbst spricht von vier Orten, Diskur-
sen oder Lebensweisen, die ihn in seinem Tun bestimmt haben. Einer dieser
Orte bildete sich mit der politischen Aktivitit und dem Diskurs der linken Op-
position. Ein weiterer Pol entstand wihrend seiner Ausbildung zum Psycho-
analytiker und verdankt sich den Lehren Jacque Lacans. Einen wesentlichem
Einfluss auf Guattaris Denken, hatte auch seine Arbeit an der Klinik La Borde
an der Seite des Griinders Jean Oury. Dort entwickelte er seine Faszination fiir
das Schizophrene, wobei sich »eine Art Schizo-Ort oder Schizo-Diskurs« her-
ausbildete.* Die intellektuelle Auseinandersetzung mit Deleuze half Guattari,
diese vier Denksphiren miteinander in Einklang zu bringen und seinem mul-
tidiskursiven Leben ein Zentrum zu geben.

Glaubt man den Aussagen von Kollegen und Freunden, dann war Félix
Guattari eine bemerkenswerte Personlichkeit. Jean Oury bezeichnet ihn als
engagierten und kritischen Psychoanalytiker, der unermiidlich versuchte zu
erkliren und die »verkndcherten, verdinglichten Systeme« zu kritisieren.®
Die Zusammenarbeit mit Deleuze war, so Oury, eine »Art von Freundschafts-
dialektik«, die ihm half Begriffe zu Schirfen und »Doppeldeutigkeiten und
Fehlinterpretationen der Medien in Bezug auf die Psychiatrie, die >Anti-
psychiatrie, die Psychoanalyse, die >Institutionelle Psychotherapie< usw.«
aufzulésen.® Laut Oury wurden die Differenzen, die sich zwischen Deleuze
und Guattari ergaben, immer »auf einem Grund absoluter Gemeinsamkeit,
ohne Rif3, auerhalb von jeder Vorherrschaft des einen oder des anderen«”
verhandelt.

Der Psychiater Frangois Tosquelle beschreibt Félix Guattari als jemanden,
der sich hervortat durch seine »sprithende Intelligenz« und der Freundschaf-
ten pflegte, wie »andere die bunten Blumen in ihrem Garten«.® Paul Virilio
lernte Guattari sieben Jahre nach Deleuzes Tod kennen. Er betreute die Rei-
he Lespace critique, in der Guattaris Publikationen Cartographies schizoanalytique
(1989), Les trois écologies (1989) und Chaosmose (1992) erschienen sind. Was die Zu-
sammenarbeit mit Deleuze betrifft, dufRert sich Virilio eher kritisch. Guattari

4 Deleuze, Gilles/Guattari, Félix/Rossler, Gustav: »Gesprich iiber den Anti-Odipus (ge-
meinsam mit Félix Guattari)«, in: ders., Unterhandlungen (2014), S. 25—40, hier S. 27.

5 Oury, Jean: »Fiir Félix«, in: Henning Schmidgen (Hg.), Asthetik und Maschinismus: Tex-
te zu und von Félix Guattari, Berlin: Merve 1995, S. 7-10, S. 8.

6 Ebd.S. 9.

7 Ebd.
Tosquelles, Francois: »Erinnerung an Félix Guattari«, [1992], in: Schmidgen (Hg.), As-
thetik und Maschinismus (1995), S. 1116, hier S.12, 15.

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

hitte Deleuze viel beigebracht, aber selbst von der >Ehe< mit Deleuze weniger
profitiert. Diese Bemerkung sei keineswegs eine Kritik an Deleuze, so Virilio,
zu beklagen sei aber, dass Guattaris eigene Publikationen keine ausreichend
positive Rezeption erfuhren, und er zu frith verstarb um sich nach Chaosmose
als Philosoph voll entwickeln zu kénnen.’

Im Gegensatz zu Guattari, arbeitete Deleuze nur in den Begriffen der Psy-
choanalyse, und er war nicht den Auseinandersetzungen und Verantwortlich-
keiten eines Psychoanalytikers unterworfen. Der eignen Einschitzung nach,
fihlte er sich darum auch weniger betroffen und »fand es eher komisch, das
Elend der Psychoanalyse«.'® Guattaris »theoretische und praktische Konzepti-
on des Maschinen-Unbewuf3ten« und der Begriff der Wunschmaschine, weck-
ten allerdings Deleuzes Interesse.” Davon abgesehen, war Deleuze, wie andere
auch, von Guattari als Person und Denker beeindruckt. In einem Brief an den
japanischen Philosophen Kuniichi Uno, schreibt Deleuze, er »habe selten einen
Menschen gekannt, der so schépferisch ist«.”

Deleuze und Guattari waren Freunde, die immer die Form des Sie beibe-
hielten, obwohl sie einen regen Briefaustausch etablierten. Sie schrieben im
Tandem, besafien dabei aber jeweils ihren eigenen Rhythmus;® ihre Arbeits-
beziehung operierte auf verschiedenen Ebenen, wobei gegenseitige Resonanz
und Reibung das gemeinsame Vorhaben voranbrachte.™ Die Texte auf diese
Weise zu verfassen, diente unter anderem dazu, die »traditionelle Dualitit,
die sich in »psychiatrischen oder sogar psychoanalytischen Biichern« findet,
in einer Vielzahl von Stimmen aufzulésen.”

9 Virilio, Paul: »Trajektivitat und Transversalitat. Ein Gesprach iber Félix Guattaric, in:
Schmidgen, Asthetik und Maschinismus (1995), S. 25-37, hier S. 28, Beim Topoi der Ge-
schwindigkeit stimmt Virilio nicht mit Deleuze und Guattari (ibereinstimmen. Die»Re-
levanz der Geschwindigkeit« wurde nicht ausreichend erkannt, aber die »Psychologie
wollte sich nicht auf die Dromologie einlassen!«

10 Deleuze/Guattari/Rossler: »Gesprach tiber den Anti—Odipus«, S. 25.

11 Ebd.

12 Deleuze, Gilles: »Brief an Kuniichi Uno, in: Clemens-Carl Harle (Hg.), Karten Zu Tau-
send Plateaus, Berlin: Merve 1993, S. 9-12, hier S. of.

13 Ebd.10.

14  Deleuze/Guattari/Rossler: »Gesprach iiber den Anti—Odipus«, S. 26, »Wir haben und
sehramiisiert. Wir haben uns sehr genervt. Einervon uns beiden redete immer zuviel .«

15 Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: »Deleuze und Guattari erklaren sich ..«, Diskussions-
runde mit Fancois Chatelet, Pierre Clastres, Serge Leclaire u.a., in: Deleuze: Die ein-
same Insel: Texte und Gesprache von 1953 bis 1974, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003,
S.315-334, hier S. 319.

am 14.02.2026, 11:51:34,

191


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Technik als Problem des Ausdrucks

Im Folgenden soll der grundlegende Entwurf der Maschine, als produkti-
ves Ausdrucksgefiige, hergeleitet und erliutert werden. Deleuze/Guattari neh-
men den Begriff der Produktion von Karl Marx auf, itberarbeiten ihn, und ge-
langen damit zu einem Begriff der Maschine, der vor allem das ontologische
Prinzip der Produktion betrifft. Behandelt werden also nicht die Maschinen
als hergestellte, technische Objekte, sondern jegliche Art produktiver Gefuige.
Deleuze/Guattaris Maschinen operieren als ein System von Strom und Un-
terbrechung, wobei es sich bei der Funktionalitit der Wunschmaschine um
die urspriingliche Produktion von Produktion handelt. Mit Bezug auf Pierre Clas-
tres soll nachvollzogen werden, wie die Operationalitit der Maschinen Gesell-
schaftsordnungen mitgestaltet. In diesem Zusammenhang werde ich die Kon-
zepte der nomadischen Kriegsmaschine und des territorialen Staatsapparats
als zwei unterschiedliche Ausdrucksformen gesellschaftlicher Ordnung erliu-
tern. Schlussendlich wird mit Lewis Mumfords Entwurf der Megamaschine
veranschaulicht, wie die Gesellschaftsmaschine Subjekte hervorbringt.

Produktion und Prozess

Auch wenn Deleuze/Guattari sich selbst als Marxisten bezeichneten, findet
sich in ihren Texten nur eine bruchstiickhafte Riickbindung an die marxisti-
sche Theorie.' Sie versuchen den »Prozef als 6konomisch-materielle Realitit,
als Produktionsprozef in der Einheit von Natur und Industrie, Natur und
Geschichte« zu erkliren,"” und adaptieren dafiir Karl Marx’ Uberlegungen,
allerdings nicht ohne sich der hegelianischen Dialektik zu entledigen. Es wird
sich zeigen, dass Deleuze/Guattari durch ihren pluralen Ansatz eine differen-
ziertere Betrachtung bestimmter Begriffe, wie beispielsweise den der Arbeit,
ermoglichen.

Wie Kapp auch, untersucht Marx die Dialektik von Natur und Technik, mit
der sich die Geschichte des Menschen fortschreibt. Im Unterschied zu Kapp,
steht bei Marx aber nicht der Erkenntnisprozess zentral, sondern der Arbeits-
prozess als ein auf die Natur gerichtetes, zielorientiertes Handeln. Das Jagen,

16  Smith, Daniel W.: »Flow, Code and Stock: A Note on Deleuze’s Political Philosophyx, in:
Deleuze Studies 5 (2011), S. 36-55, hier S. 38, Smith verweist auf Lyotard, der im Anti-
Odipus nur implizit eine Marxkritik erkennt.

17 Deleuze/Guattari: Anti-Odipus, S. 34.

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

die Landwirtschaft oder das Herstellen von Werkzeugen sind komplexe, ziel-
orientierte Handlungen und allein dem Menschen vorbehalten. Durch die in-
tellektuelle Leistung der Erfindung und Planung unterscheidet sich Arbeit von
anderen konstruktiven Verhaltensweisen in der Natur. Spinnen oder Bienen
beeindrucken durch Web- und Baukunst, der Mensch aber kann dank »seiner
eigenenkorperlichen und geistigen Krifte«auf die Natur einwirken und so sei-
ne Vorstellungen verwirklichen.'

»Die Arbeit ist zunachst ein Prozefk zwischen Mensch und Natur, ein Prozef3,
worin der Mensch seinen Stoffwechsel mit der Natur durch seine eigene Tat
vermittelt, regelt und kontrolliert. Er tritt dem Naturstoff selbst als eine Na-
turmacht gegenlber. Die seiner Leiblichkeit angehorigen Naturkrafte, Arme
und Beine, Kopf und Hand, setzt er in Bewegung, um sich den Naturstoff in
einer fiir sein eigenes Leben brauchbaren Form anzueignen. Indem er durch
diese Bewegung auf die Natur aufder ihm wirkt und sie verandert, verdndert
er zugleich seine eigne Natur.«®

Mit seinem Begriff der Arbeit, betont Marx die anthropologische Grenze,
gleichzeitig zielen seine Uberlegungen auf eine materialistische Dialektik, in
der die Entwicklung der technischen Gerite mit der Entwicklung der Arbeit,
im Sinne gesellschaftlicher Konvention, verbunden ist. In den Formen der
Werkzeuge, Maschinen und Arbeitsprozesse erkennt Marx die »Bildungsge-
schichte der produktiven Organe des Gesellschaftsmenschen« als »materielle
Basis jeder besondren Gesellschaftsorganisation«.*® Marx stellt den gedank-
lichen Bezug zu Darwin her, dieser habe die »Geschichte der natiirlichen
Produktionsinstrumente [...] fiir das Leben der Pflanzen und Tiere« studiert,
wihrend er selbst die gesellschaftlichen Produktionsumstinde im Rahmen
einer Entwicklungsgeschichte untersuche.”

Der Gedanke der Verschrinkung von Natur, Gesellschaft und Produktion,
geht Marx’ Uberlegungen zur politischen Okonomie voraus. Die Beziehung
vom Menschen zur Natur bildet eine erste, asymmetrisch gelagerte Produk-
tionseinheit, denn Produktion ist immer ein Vorgang der »Aneignung der Na-
tur von seiten des Individuums innerhalb und vermittelst einer bestimmten

18 Marx: Das Kapital, S.193.
19  Ebd.S.192.

20 Ebd. S.392f. Fn 89.

21 Ebd.

am 14.02.2026, 11:51:34,

193


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Technik als Problem des Ausdrucks

Gesellschaftsform«.?* Den Begriff der Arbeit erliutert Marx als komplexe Pro-
zessbeziehung zwischen Mensch und Natur, in der die Erde eine »urspriing-
liche Proviantkammer« und »urspriingliches Arsenal von Arbeitsmitteln« dar-
stellt.” Als Mittel des Arbeitsprozesses versteht Marx »alle gegenstandlichen
Bedingungenc, die es erméglichen auf den Arbeitsgegenstand einzuwirken.**
Damit ist der Fluss ein Arbeitsmittel fiir die Fischerin und »der Fisch, der noch
nicht gefangen ist, ein Produktionsmittel fiir den Fischfang«.”® Das Produkt
als Zweck und Resultat, legt sich dabei tiber den Arbeitsprozess, determiniert
ihn als Produktionsprozess, und 16scht ihn schlussendlich sogar aus.?® Da der
Ausdruck als Ergebnis der Arbeit im Produkt aufgeht, ist fiir Marx die Titigkeit
der Arbeit explizit als Element eines Produktionsprozesses zu verstehen.

Fiir die Konsumption der Produkte spielt es keine Rolle auf welche Weise
sie hergestellt wurden. Die Spindel wurde hergestellt und ist ein Produkt,
sie riickt aber ginzlich in den Hintergrund, wenn sie vom Weber konsumiert
wird, also wenn er diese fiir seine Webarbeit nutzt. Arbeit ist nicht nur Pro-
duktions-, sondern auch Konsumptionsprozess.”’ Konsumieren bedeutet
demnach Blindheit, entweder gegeniiber dem Herstellungsprozess oder ge-
geniiber dem Produkt, wenn es erneut in einen Prozess eingebunden wird.*®
Erst der Bruch oder Mangel eines Produktionsmittels lisst dieses als Produkt
mit einer eigenen Herstellungsgeschichte wieder in Erscheinung treten. Hier
mag auch eine Erklirung dafiir liegen, warum erst mit akutem Mangel an

22 Marx, Karl: Einleitung zur Kritik der Politischen Okonomie, (aus dem handschriftlichen
Nachlass), [1857/58], MEW, Bd. 13, Berlin: Dietz 1975, S. 619. Vgl. ebd. S. 616.

23 Marx: Das Kapital, S.194.

24  Ebd.S.195.

25 Ebd.Fné.

26  Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 548, »Die beiden idealen Antriebs-Modelle wa-
ren die Arbeit und die freie Titigkeit. Die Arbeit ist eine Sache des Antriebs, der auf
Winderstinde stoRt, auf das AuRere einwirkt, in seiner Wirkung verbraucht oder ver-
ausgabt wird und der von einem Augenblick zum anderen erneuert werden mufd.«

27 Marx: Das Kapital, S.195, »Der Prozef$ erlischt im Produkt. [..] Die Arbeit hat sich mit
ihrem Gegenstand verbunden. Sie ist vergegenstindlicht, und der Gegenstand ist ver-
arbeitet. Was auf seiten des Arbeiters in der Form der Unruhe erschien, erscheint nun
als ruhende Eigenschaft, in der Form des Seins, auf seiten des Produkts. Er hat gespon-
nen, und das Produkt ist en Gespinst.«

28  Deleuze/Guattari: Anti-Odipus, S. 33, »Das Produkt nimmt umso mehr den Schein ei-
nes Eigentiimlichen, unaufhebbar Eigentiimlichen an, als man es aufideale Formen der
Kausalitdt, der Komprehension oder der Expression bezieht, nicht aber aufden realen Produk-
tionsprozef3, dem es entspringt.« Herv. i. Org.

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

natiirlichen Ressourcen, die Erde als ein endliches Produktionsmittel in den
Blick riicke.

Marx differenziert vier ineinander fassende Instanzen: die Produktion,
die Konsumtion, die Distribution und den Tausch. Die Distribution und
der Tausch bestimmen das quantitative Verhiltnis zwischen Produkt und
Individuum, die Konsumtion als Ziel steht aufSerhalb der 6konomischen Ver-
teilungs- und Austauschprozesse,” ferner, und das ist ein wichtiger Punkt,
steht der Produktionsprozess in einer reziproken Beziehung zur Konsumtion.
Erst wenn Jemand einen Gegenstand konsumiert, also ein Kleid anzieht, in
einem Haus wohnt oder ein Musikstiick anhért, wird dieser Gegenstand als
eine »versachlichte Tatigkeit« tatsichlich zu einem Produkt.*®

»Die Produktion ist unmittelbar auch Konsumtion. Doppelte Konsumtion,
subjektive und objektive: das Individuum, das im Produzieren seine Fihig-
keiten entwickelt, gibt sie auch aus, verzehrt sie im Akt der Produktion, ganz
wie das natirliche Zeugen eine Konsumtion von Lebenskriften ist. [..] Die
Konsumtion istunmittelbarauch Produktion, wie in der Natur die Konsumti-
on der Elemente und der chemischen Stoffe Produktion der Pflanze ist. Daf3
inder Nahrung z.B., einer Form der Konsumtion, der Mensch seinen eigenen
Leib produziert, ist klar.<*'

Hier zeigt sich, wie die Elemente Produkt, Produktion und Konsumption auf-
einander wirken. Einerseits ist das Konsumieren ein Trieb, der das Bediirfnis
nach neuer Produktion aufrechterhilt; ein Gegenstand wird als Ziel imaginiert
und er dient so als Antrieb fir seine Herstellung. Aufierdem lisst die Titig-
keit, die auf das Produkt zielt, den Menschen zum Arbeiter oder zur Kiinst-
lerin werden. Dariiber hinaus bringt der hergestellte Gegenstand ein konsu-
mierendes Subjekt hervor. Dies trifft ebenso auf Kunstgegenstinde zu, wel-
che erst ein »kunstsinniges und schénheitsgenufRfihiges Publikum« hervor-
bringen.*” Demnach wird im Herstellungsprozess das Werkzeug oder Maschi-
nenelement, dasja selbst ein Produkt ist, blind konsumiert. In zweiter Instanz
bringt das Produkt, also der neu hergestellte Gegenstand, eine konsumierende
Subjektform hervor.

29 Marx: Einleitung zur Kritik der Politischen Okonomie, S. 621.
30 Ebd.S. 623.
31 Ebd.S. 622.
32 Ebd.S.624.

am 14.02.2026, 11:51:34,

195


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Technik als Problem des Ausdrucks

Diese Art der Verschrinkung von Produktion und Konsumtion im Pro-
zess, wird von Deleuze/Guattari aufgegriffen und fliefdt in ihr Konzept der
Wunschmaschine ein. Wenn sie im Anti-Odipus auf das »schizophrene Erlebnis«
hinweisen, dann tun sie das, weil sich dort die Verquickung von Produkti-
on, Konsumtion, Aufzeichnung und Distribution als unauflgslich offenbart.
»Nicht Mensch noch Natur sind mehr vorhanden, sondern einzig Prozesse,
die das eine im anderen erzeugen und die Maschinen aneinanderkoppeln.«*
Wihrend Marx noch aus den molaren Strukturen heraus die Bereiche der Pro-
duktion, Distribution und Konsumtion bestimmt, betrifft Deleuze/Guattaris
Modell die Dimension eines urspriinglichen Prozesses, in dem sich keine
»distinktive Beziehung Mensch-Natur, Industrie-Natur, Gesellschaft-Natur«
mehr findet.>*

Marx differenziert unterschiedliche maschinelle Typen, die sich in eine
groflere Maschinerie einordnen lassen: der Transmissionsmechanismus,
die Bewegungsmaschine und die Werkzeug- oder Arbeitsmaschine. Die ki-
nematischen Mechanismen erlauben es Krifte auf unterschiedliche Weise
zu ibertragen. So verdanken sich dem Transmissionsmechanismus unter
anderem Schwungrider, Treibwellen oder Zahnrider. Die erste Triebkraft
fir diese Mechanismen waren die »kalorischen Maschinenc, als allgemeine
Bewegungsmaschinen, wie beispielsweise die Dampfmaschine oder die elek-
tromagnetische Maschine.”* Nach dem Zusammenschluss des Kraftantriebs
und der Kraftiibertragung, erhilt die Maschine ihre komplexeste Form durch
das Element des Werkzeugs. Wird in die Antriebsmechaniken ein Organ bzw.
Werkzeug integriert, entsteht eine Werkzeugmaschine, an dem der Arbeiter
nur noch duferlich angeschlossen ist.*¢

Marx’ Analyse verweist auf die Verschiebungen von Krifteverhiltnissen,
wobei die automatisierte Werkzeughandhabung die Stellung der Arbeite-
rin im Produktionsprozess verinderte. Der mechanische Webstuhl oder
die Spinnmaschine ist der handwerksmifigen Titigkeit des Webens oder
Spinnens noch sehr dhnlich, die Werkzeuge oder >Organe« werden zwar me-
chanisch bewegt, fithren aber noch dieselbe Titigkeit aus. Dennoch hat sich
die Arbeitssituation verindert, der Mensch wirkt nun nicht mehr »mit dem
Werkzeug auf den Arbeitsgegenstand«, sondern mit seiner »Triebkraft auf

33 Deleuze/Guattari, Anti-Odipus, S. 8.
34 Ebd.S.9.

35  Marx: Das Kapital, S.393.

36  Ebd.S.394.

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

eine Werkzeugmaschine«.’” Dieser Beobachtung entzieht Marx ein wichtiges
Argument, nimlich dass erst »die Schopfung der Werkzeugmaschinen [..]
die revolutionierte Dampfmaschine notwendig machte«.”® Denn der Arbei-
ter wurde zur muskuliren Antriebsmaschine, welche bald durch stirkere
Kraftquellen ersetzt wurde.

Die klassische Definition der Maschine, wie sie sich auch bei Marx findet,
spaltet sich in drei Bereiche auf: die Antriebskraft oder der Rezeptor dieser
Kraft, die Ubertragung oder Transmission, und das Werkzeug oder Organ.
Fir Deleuze/Guattari allerdings, sind alle Produktionsprozesse begriindet in
einem allgemeinem Prinzip des Maschinellen, das diesen erkennbaren Struk-
turen vorausgeht. Es wurde schon erwédhnt, dass fiir Deleuze/Guattari Natur,
im Sinne eines urspriinglichen Produktionsprozesses, die Produktion von Pro-
duktion ist, wobei sich diese Art der urspriinglichen Produktion im schizophre-
nen Zustand zeigt. Hier finden sich noch keine wechselseitigen Sphiren von
Produktion, Distribution und Konsumtion, wie sie Marx differenzierte. Die
urspriingliche Produktion ist maschinell, ein pripersonaler Prozess, der noch
keine Spaltung in natura naturans und natura naturata enthilt.

Deleuze/Guattari gehen also davon aus, dass Produktion immer gemein-
sam mit einem Gefiige als Maschine auftritt. Auch wenn die oben genann-
ten Kategorien als unterschiedliche Aspekte von Maschinen in Erscheinung
treten, sind sie nicht wesentlich fiir die Bestimmung des maschinellen Prin-
zips. Mit einem Riickgriff auf Reuleauxs Theoretische Kinematik lasst sich dies
noch verdeutlichen, denn schon er duflert sich skeptisch gegeniiber dem klas-
sischen Schema der Maschine und versucht sich an einer grundlegenden Uber-
arbeitung. So sieht er das Maschinenméfiige auch schon in der synthetischen
Konnektion im kleinsten Element. Zwei Korper, die in einem reziproken Ver-
hiltnis stehen, bilden ein Elementenpaar als kleinste kinetische Einheit. Wir
erinnern uns, dass auch Kapp sich auf diesen Gedanken stiitzt; die Schraube
und die Mutter bilden eine gegenseitige Umhiillung, mit der sich Bewegungen
spezifisch ausrichten lassen. Ein solches Elementenpaar bildet die kleinste ki-
nematische Grundeinheit, aus der sich eine Vielzahl an Bewegungen realisie-
ren lasst. Nach Reuleaux ist die kinematische Kette nicht einfach ein mecha-
nisches Element als Getriebe in einer Maschine, sondern steht fiir das maschi-

37 Ebd.S.396
38 Ebd.

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Technik als Problem des Ausdrucks

nelle Prinzip an sich.*® Sein Begriff der Maschine umfasst alle Arten von kor-
perlichen Formationen, die eine kinematische Synthese bilden. Dies betriftt
auch die »Maschinen, welche die Natur hervorbringt«, wie etwa »Steinbldcke,
welche kniehebelartig einen dritten aus seiner Lage kippen« kénnen.*® Einen
ahnlich urspriinglichen Begriff der Maschine finden wir bei Deleuze/Guattari;
jegliche Produktion basiert auf dem maschinellen Prozess, wobei die Katego-
rien Antrieb, Produktion und Produkt als systemische Dimension erst in zwei-
ter Instanz in Erscheinung treten.

Die Wunschmaschine

Mit der Annahme eines maschinellen Prinzips, dass sich schon in ganz ein-
fachen, >natiirlichen« Geftigen findet, verindert sich der Blick auf unsere
Umwelt. Uberall finden sich Paare oder Gefiige, die in ihrer Zusammen-
stellung die Befihigung besitzen, Krifte aufzunehmen, weiterzugeben oder
umzuwandeln. Um Deleuze/Guattaris Konzept der Maschine in seinem onto-
logischen und sozialpolitischen Zusammenhang zu verstehen, sind besonders
die Publikationen zum Thema Kapitalismus und Schizophrenie wichtig. Die Kri-
tik in Form des Anti-Odipus ist die logische Folge einer Maschinentheorie, die
ein genetisches Prinzip betrifft, welches der konkreten Technik vorausgeht;
denn der Begriff der Maschine umfasst die operative Instanz von Zeichen-
produktion, die an alle, also auch psychische, Ausdrucksgefiige gebunden
ist.

Um das Konzept der Maschine zu komplettieren, muss noch das Wirkprin-
zip der Stromentnahme und Stromunterbrechung hinzugenommen werden.
Fiir Deleuze/Guattari handelt es sich bei jeder maschinellen Produktion um ei-
ne Verkniipfung von Stromentnahmen, Einschnitten und Abtrennungen; die
Maschine schneidet oder hemmt einen Kraftstrom, lost eine Bewegung aus
und erzeugt neue Strome. Um das zu veranschaulichen, reicht schon das ein-
fache Beispiel einer Stehlampe. Um die Glithbirne in der Lampe zum Leuch-
ten zu bringen, wird diese an elektrischen Strom angeschlossen, die Lampe

39  Reuleaux: Theoretische Kinematik, S.56f., Die gepaarten Elemente bilden Umbhiil-
lungsformen als Bestimmung einer Antriebskraft. Einer Bewegung wird eine neue
Form gegeben, sie wird in eine mechanische Arbeitsbewegung iibersetzt.

40  Ebd.S.ss.

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

schneidet in den Strom und die Glithbirne verwandelt ihn in andere Energie-
strome, also in Licht und Wirme. Der elektrische Strom besteht aus Phasen
unterschiedlicher elektrischer Spannung, und er ist selbst schon ein Prozess.
Das ist auch der Grund, warum es bis heute Schwierig ist, diesen Prozess, al-
so Strom, in Form von potentieller Energie tiber lingere Zeit und in grofRen
Mengen zu speichern.

Fir Deleuze/Guattari sind Strome aller Art Prozesse, gemeint ist damit
auch der Denkprozess, der Redefluss oder ein Menschenstrom. Sie alle haben
die Gemeinsamkeit, dass sie unterbrochen, angezapft oder in andere Stréme
umgewandelt werden konnen.* Die Lampe gibt dem elektrischen Strom eine
neue Einschreibung, nimlich die des Lichts und der Wirme; eine Windmiih-
le unterbricht den Windstrom und gibt ihm eine kinetische Einschreibung; in
allen Dominen unserer Existenz gibt es Strome, und ein geringer Einschnitt
in einen Strom kann massive Auswirkungen haben. Schlussendlich miissen
wir uns alle Vorginge auf der Erde als Serien von Einschnitten in Stréme vor-
stellen, die wiederum neue Stréme hervorrufen. Ein maschinelles Gefiige ope-
riert und produziert einen Strom, wihrend eine andere Maschine diesen un-
terbricht; immer gibt es Quellmaschinen die Stréme hervorbringen und Or-
ganmaschinen die Einschnitte vornehmen, wobei es eine Frage der Perspekti-
ve ist, was jeweils als Quell- oder Organmaschine in Erscheinung tritt.

»Kurz, jede Maschine ist Strom-Einschnitt gegeniiber derjenigen, dersie an-
geschlossen ist, aber selbst Strom oder Stromproduktion im Verhiltnis zu
der Maschine, die ihr angekoppelt ist. Das zeichnet das Gesetz der Produk-
tion von Produktion aus.«*>

Nun verstehen wir Deleuze/Guattari, wenn sie sagen, dass es iiberall Maschi-
nen gibt, die sich stetig iiberlagern und dabei Spaltungen, Einschnitte, St6-
rungen oder Verschlei’ mit sich bringen.

»Ja, wir geben der Maschine eine groRe Ausdehnung: im Verhiltnis zu den
Stromen. Wir definieren die Maschine als jedes System von Stromunterbre-
chungen. So sprechen wir bald von technischer Maschine im gewdhnlichem

41 Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklaren sich ...«, S. 319, »Der Prozefd ist das,
was wir den Strom nennen.«

42 Deleuze/Guattari: Anti-Odipus, S. 47, »Jede Maschine steht erstens in Beziehung zu ei-
nem kontinuierlichen materiellen Strom (hylé), in dem sie Schnitte vornimmt. [...] Tat-
sachlich bezeichnet die hyle die in der Idee gegebene reine Kontinuitit der Materie.«
Herv.i. Org.

am 14.02.2026, 11:51:34,

199


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 Technik als Problem des Ausdrucks

Sinn des Wortes, bald von Gesellschaftsmaschine, bald von Wunschmaschi-
ne. Weil fir uns Maschine weder im Gegensatz zu Mensch noch zu Natur
steht [..].<*?

Kommen wir nochmals auf die urspriingliche Maschine zu sprechen. Mit der
ersten Konnektion bildet sich der oK als Milieu fiir die Wunschmaschinen. Wir
erinnern uns an den organlosen Korper, er stellt eine notwendige Leerstelle
dar, er hat einen glatten und fliissigen Charakter, ohne Vektoren, und er kann
darum von der Wunschmaschine besetzt werden. In einem Kontinuum, oder
besser, in der hyle, als Idee einer reinen Kontinuitit der Materie, wirkt der
Wunsch als Konnektor.* Es gibt einen linearen Strom, der sich mit den bini-
ren Schnitten assoziiert und ein »linear-binires System« bildet.* Mit anderen
Worten, es entstehen polarisierte Fliisse im Sinne von Phasenstromen, also
1,2, 1, 2 usw. Als »Anti-Produktion« bietet der oK die Einschreibefliche fiir die
Produktion der Wunschmaschine, dabei fallen Produktion, Aufzeichnung,
Verteilung und Konsumtion ineinander.*® Ich méchte betonen, dass hier von
der Idee einer reinen Kontinuitit gesprochen wird. Deleuze selbst entwi-
ckelt den Gedanken des Kontinuums, als Anti-produktion, aus einer Vielheit
heraus.

Ein wichtiger Punkt bei diesem Entwurf ist, dass die technischen Ma-
schinen logische und sinnhafte Ordnungen besitzen, wihrend die Wunsch-
maschine im Potentialstrom operiert, als Produktion von Produktion. Mit
diesem Gedanken geht einher, dass auch die politische Okonomie im Sinne
einer Wunschokonomie zu verstehen ist.*’ So bilden Kapitalismus und Psy-
choanalyse einen problematischen Zusammenhang, den die beiden Denker in
ihrem Anti-Odipus versuchen aufzudecken.*® Thre Kritik zielt dabei vor allem

43 Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklaren sich ..«, S. 320.

44 Vgl Deleuze/Guattari: Anti-Odipus, S.365, Auch das Unbewusste gehort nach Deleuze/
Cuattaris Einschdtzung nach zum physischen Sein, und zwar weil der »organlose Kor-
per und seine Intensititen« die Materie selbst sind.

45  Ebd.S.22.

46  Deleuze/Guattari: Anti-Odipus, S. 15, 53.

47  Ebd. S.333f, 338. Vgl. Deleuze, Gilles: »Referat von Gilles Deleuzex, [1973], in: Aman-
do Verdiglione (Hg.), Gilles Deleuze/Félix Guattari/G. Jervis u.a., Antipsychiatrie und
Wunschokonomie, Berlin: Merve 1976, S. 711, hier S.11. Vgl. Smith: »Flow, Code and
Stock: A Note on Deleuze’s Political Philosophy, S. 40f.

48  Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklaren sich ..«, S.329f., Pierre Clastres be-
merkt dazu: »Um den Kapitalismus zu denken, nehmen sie den Weg iber die Schizo-
phrenie, in der sie die Auswirkung und die Grenze unserer Gesellschaft sehen. Und um

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

auf die 6dipale Struktur, als urspringliche Beschaffenheit des Unbewussten.
Ein vom Prinzip der Familie als »Dreiecksfigur Papa-Mama-Ich« abstrahierte
Idee des Odipus, wurde »im Rahmen der strukturalen Interpretation« zur
»Invariante« und zum »Dogma«.*’ Somit kann die pripersonale Produktion
des Unbewussten nicht mehr als Mannigfaltigkeit in Erscheinung treten, und
jeder Unsinn und jedes Stottern werden im Rahmen der 6dipalen Struktur
interpretiert.

Das Unbewussten als Phasenstrom. Einschnitt durch die Maschine der Psychoanalyse.
Produktion eines neuen Stroms, codiert in Form des ddipalen Dreiecks.

Die Psychoanalyse im Anschluss an Freud richtet sich darauf, die Produk-
tion des Unbewussten im Ausdruck zu bestimmen.*® Sie operiert, indem sie
in die Strome des Unbewussten einschneidet und sie besetzt hilt; eingerichtet
als eine Interpretationsmaschine unterdriickt sie die echten Aussagen und
iibersetzt alles in den 6dipalen Code. Dagegen richtet sich Deleuze/Guattaris
Einwand, dass das Unbewufite keine symbolische, imaginierte oder figurierte
Struketur ist, sondern stetig produziert und rein maschinell liuft.** Sie ent-
wickeln eine eigene Theorie des Unbewussten, die sie mit dem Konzept der
Wunschmaschine ontologisch verankern. Dabei bestimmen sie das Unbe-
wusste materialistisch, aber nicht organlogisch, und sie tun dies »kraft einer
doppelten Operation: indem sie den Wunsch in den Mechanismus und die
Produktion in den Wunsche einfithren.? Die Maschine ist dem Wunsch nicht
duferlich, sondern bildet eine unmittelbare Verbindung. Das autopoietische

die Schizophrenie zu denken, nehmen sie den Weg lber die 6dipale Psychoanalyse,
jedoch wie Attila: nach ihrem Durchzug bleibt nicht mehr viel librig.«

49  Deleuze/Guattari: Anti-Odipus, S. 65f.

50 Ebd.S.69,»Das produktive Unbewufdte raumt das Feld zugunsten eines Unbewufiten,
das sich nur mehr ausdriicken kann —im Mythos, in der Tragédie, im Traum.«

51 Ebd.S.67.

52 Ebd.S.31.

am 14.02.2026, 11:51:34,

201


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Technik als Problem des Ausdrucks

Prinzip der Produktion von Produktion erscheint nur gemeinsam mit dem
Wunsch, als Pol oder Vektor, nur dann wird in den kontinuierlichen Strom
eingeschnitten, etwas partiell abgetrennt und bestimmt. Es zeigt sich, dass
hier der Wunsch kein Begriff des Mangels darstellt, sondern im Sinne eines
positiven Begehrens verstanden wird.*®

Die Frage, inwieweit der Begriff des Wunsches mit dem des Willens kon-
trastiert, kann hier nicht geklart werden. Interessant dazu erscheint aber De-
leuzes Nietzscherezeption, in der uns der Wille zur Macht als Wunschmaschine
erscheint.

»Das genetische Element (Macht) bestimmt das Verhiltnis der Kraft zur
Kraft und qualifiziert die in Beziehung stehenden Krifte.>* Der Wille zur
Macht ist derart wesentlich schaffend und schenkend: Er strebt nicht, er sucht
nicht, er begehrt nicht, vor allem begehrt er nicht die Macht. Er gibt: die
Macht ist etwas im Willen Unausdriickbares (beweglich, variabel, plas-
tisch;), die Macht ist gleichsam die >schenkende Tugend<im Willen; durch
die Macht ist der Wille selbst sinn- und wertschenkend.«*

Wie bei der Produktion der Wunschmaschine, ist die Macht >wesentlich
schaffends, aber selbst nicht in den logischen Ordnungen reprisentiert. Im
Gegensatz zu Schellings Begriff des Willens, wird mit Nietzsche eine ur-
spriingliche Kriftevielheit angenommen.*® Dass der urspriingliche Strom
eine Vielheit darstellt, und dass die Idee der Einheit dieser nur folgt, ist ein
wichtiger Gedanke in Deleuzes Philosophie, womit auch in der Deleuze/
Guattari’schen Maschinentheorie ein Pluralismus verankert ist.

53  Ebd. S.36, »Wie Marx sagt, gibt es keinen Mangel, sondern nur die Leidenschaft als
natirliches und sinnliches, gegenstindliches Wesen. Nicht der Wunsch lehnt sich den
Bedurfnissen an, vielmehr entstehen die Bediirfnisse aus dem Wunsch [...].«

54  Deleuze, Gilles: Nietzsche und die Philosophie, [1962], Frankfurta.M.: Europdische Ver-
lagsanstalt EVA 1985, S. 93, »Die Macht ist das, was im Willen will. Die Macht ist das
genetische und differentielle Element im Willen. Daher ist der Wille zur Macht we-
sentlich schaffend.«S. 92, »[...] wollen = erschaffen, Wille = Freude [...].«

55  Ebd.S. 94.

56  Vgl. Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, S. 8, 11, 13. Vgl. Rdd, Wolfgang: Benedic-
tus de Spinoza: eine Einfithrung, Stuttgart: Reclam 2002, S.169-172, Ob die Vielheit
von der Einheit abzuleiten ist, ist eine grundsatzliche Frage. Spinoza ging zunichst
von einem »als Einheit verstandenen Prinzip« aus und leitete von diesem »die Viel-
heit der Seienden«ab. Es gibt aber auch Argumente dafiir, dass Spinoza »das Moment
der Vielheit von vornherein anerkannt habe und also nicht genétigt gewesen zu sei, es
abzuleiten.«

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

Im Hinblick auf das Unbewusste, als aktive Vielheit der Psyche, kritisie-
ren Deleuze/Guattari das psychoanalytische Modell und unterziehen es einer
rigorosen Umwertung. Die Wunschproduktion im Unbewussten lasst sich kei-
neswegs aufeine Fantasieproduktion reduzieren,”” sie betrifft die Titigkeit des
Unbewussten, und zwar als eine, die noch keine psychoanalytische Kastration
erfahren hat. Denn der Wunsch ist kein Mangel oder Entbehren, sondern ein
produktives Begehren.*® Im Anti-Odipus wird ausdriicklich auf die schopferi-
sche Leistung hingewiesen und das Unbewusste als »Fabrik« und »Werkstatt«
erklart.”

»Denn was Freud und die ersten Analytiker entdecken, ist der Bereich frei-
erSynthesen, in dem alles moglich ist: die endlosen Konnexionen, die nichts
ausschliefRenden Disjunktionen, die unspezifischen Konjunktionen, die Par-
tialobjekte und Strome. Tief im Innern des Unbewuften dréhnen und brum-

men die Wunschmaschinen [...].«°

Im UnbewufSten wirken die Wunschmaschinen als affirmative Vielheit, wo-
bei die Synthesen gleichzeitig stattfinden und die koexistenten Produktions-
schichten von Subjekt und Gesellschaft bilden.® Deleuze/Guattari entwerfen
damit nicht nur ein Konzept der Tiefenpsychologie, das vom 6dipalen Struk-
turmodell befreit wurde, sondern sie heben auch klassische Gegensitze auf.®
Natur, Mensch und Maschine bilden keine Kategorien, sondern sind nur un-
terschiedliche Einschreibungen oder Subjektivierungen, die sich vor-subjekti-
ver, maschineller Aktivitit verdanken. Das Unbewusste projiziert keine Bilder,
sondern es produziert stetig neue Mannigfaltigkeiten.

57  Deleuze/Guattari: Anti-Odipus, S. 35.

58  Ebd.S. 69, Vgl Deleuze, Gilles: »Kapitalismus und Schizophrenie«, Gesprach mit Vitto-
rio Marchetti, in: ders., Die einsame Insel (2003), S. 338358, hier S.338 und S. 339 »Er
[der Wunsch] ist dem Wesen nach revolutionar, weil er Maschinen konstruiert, die, in-
dem sie sich in das gesellschaftliche Feld einfiigen, fahig sind, etwas zu sprengen, das
soziale Gewebe zu verschieben.«

59  Deleuze/Guattari: Anti-Odipus, S. 69.

60 Ebd.S.68.

61 Vgl.ebd.S.53f.

62  Beim Kongress Psychoanalyse und Politik in Mailand, im Jahr 1973, prasentierte Deleuze
seine Thesen, um die Dringlichkeit einer Kritik am 6dipalen Dreieck und der Psycho-
analyse im Sinne Freuds und Lacans zu betonen. Deleuze: »Referat von Gilles Deleuze,
S.7.

am 14.02.2026, 11:51:34,

203


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Technik als Problem des Ausdrucks

Ein wichtiger Aspekt dieser Maschinentheorie ist die Differenz der un-
terschiedlichen Dimensionen. Zwischen den »molaren Maschinen einerseits,
mogen es gesellschaftliche, technische oder organische sein, und den Wunsch-
maschinen andererseits die, der molekularen Ordnung angehérenc, besteht
ein funktionaler Unterschied.®® Zwar verdanken sich die molekularen und
molaren Bereiche demselben maschinellen Prinzip, sie unterscheiden sich
jedoch in ihrem Ausdruck. Deshalb konsolidieren sich die Synthesen der
maschinellen Produktion auch in Ordnungen, die sich in ihrer Operationalitit
von der urspriinglichen Wunschproduktion unterscheiden.

Wir haben gehort, dass die maschinellen Gefiige synthetisch operieren,
indem sie Einschnitte, Abtrennungen und Einschreibungen vornehmen.
Allerdings charakterisieren Deleuze/Guattari dabei auch Eigenarten unter-
schiedlicher Verbindungs- und Trennungsvorginge. Der erste Modus der
Wunschmaschine ist die konnektive Produktionssynthese, als Kombination von
Einschnitt und Entnahme. Bei dieser Produktion von Produktion, ist der
Einschnitt selbst Synthese, denn er bringt eine Konnektion als Vielheit hervor,
also in Form von und, und, und ... usw.** In »einem kontinuierlichen materi-
ellen Strom (hylé)« wird immer wieder ein Schnitt vorgenommen und etwas
abgetrennt.® Die disjunktive Aufzeichnungssynthese betrifft nicht den kontinu-
ierlichen Strom, sondern nimmt Einschnitte in den Abtrennungen vor, wobei
»heterogene Ketten« entstehen.®® Durch eine Anordnung und Verteilung
werden Differenzierungen oder Genealogien gebildet. Innerhalb der Sphire
von aneinandergekoppelten Maschinen wird in die Riickstinde und Reste
erneut eingeschnitten, wobei sich »neben der Maschine, gleichsam als deren
Anhingsel, das Subjekt« bildet.” Mit der konjunktiven Konsumtionssynthese
begriinden sich dann die Vorginge der Identifizierung oder Subjektivierung.
Sie produziert Einschreibungen und Namen, und sie betrifft den gesellschaft-
lichen Korper. Alle drei Synthesen besitzen jeweils zwei zuwiderlaufende
Formen der Anwendung. So kann die konjunktive Konsumtionssynthese nicht

63 Deleuze/Guattari: Anti-Odipus, S.369. Vgl. Deleuze: »Begehren und Lust, S. 233, An
dieser Stelle sieht Deleuze einen Unterschied zu Michel Foucaults Entwurf der »Mikro-
Dispositive«, die eine »regelrecht strategische Dimension einzunehmen«scheinen.

64 Deleuze/Guattari: Anti-Odipus, S. 11.

65 Ebd.S. 47.

66 Ebd.S. 51

67 Ebd.S.s2.

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

nur einschrinkend und trennend Anwendung finden, sondern sich auch offen
und vielfiltig, also nomadisch ausdriicken.®®

Mit den Abtrennungen bestimmen sich Partialobjekte, Reste und Bau-
steine. Diese Bruchstiicke verdanken sich der originiren Produktion eines
»Maschinen-Unbewufiten« und sind keineswegs Uberbleibsel einer Gesamt-
gestalt, die sich logisch zusammensetzen liefRe.*’ Einen Einfluss auf Deleuze/
Guattaris Konzeption des Unbewussten, hatte die Arbeit der Psychoanalytike-
rin Melanie Klein. Sie war davon iiberzeugt, mit ihrer Therapie einen Zugang
zu einer verletzlichen, phantasmatischen Welt zu erlangen. Kleins Idee einer
nicht-narrativen Fantasie und ihre Entwiirfe psychischer Positionen als unter-
schiedlich organisierte psychische Gefiige, flossen vor allem in Deleuzes Logik
des Sinns mit ein.”® Im Rahmen ihrer Maschinentheorie beziehen sich Deleu-
ze/Guattari auf Kleins Konzept des Partialobjekts. Der Fluss des affektiven
Erlebens erfihrt Abspaltungen von unbewusster Subjektivitit, die dann als
gute oder bose Objekte in ein System eingehen. Das Abtrennen des affektiven
Flusses stellt sich damit als produktives Element dar. Anders als in Lacans
Strukturtheorie, in der das Partialobjekt als Objekt klein a in Bezug auf den

68  Ebd. S. 87ff.,1. Konnektive Produktionssynthese, zwei Anwendungen: global und spe-
zifisch oder partiell und nicht-spezifisch. 96ff., 2. Disjunktive Aufzeichnungssynthese,
zwei Anwendungen: exklusiv und limitativ oder inklusiv und nicht-limitativ. 108ff., 3.
Konjunktive Konsumtionssynthese, zwei Anwendungen: segregativ und bijektiv oder
nomadisch und polyvok. Sowoh! die Synthesen des Unbewussten im Anti-Odipus als
auch Deleuzes Synthesen der Zeit (Gegenwart, Vergangenheit, Zukunft) in Differenz
und Wiederholung sind in ihrer Riickbindung an Kants Synthesen in KrV zu lesen. Vgl.
Kant: Kritik der reinen Vernunft, S.162—169, A99-110. (1. Synthesis der Apprehension
in der Anschauung, 2. Synthesis der Reproduktion in der Einbildung, 3. Synthesis der
Rekognition im Begriffe).

69 Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklaren sich ..«, S.325. Vgl. Schmidgen: Das
Unbewusste der Maschinen, S. 44, »Die Theorie der Wunsch-Maschinen soll es ermdg-
lichen, die Realitat der Partialobjekte unabhdngig vom ganzen Objekt aufzufassen.«

70  Swiatkowski, Piotrek: Deleuze and Desire: Analysis of The Logic of Sense, Leuven: Leu-
ven University Press 2015, S. 19—21, Lacan kritisierte Klein dafiir, dass sie den Schutz der
Mutter bei der Entwicklung des Selbstbewusstseins hoch einschatzte und damit die
Bedeutung des Vaters beim Schutz gegen inzestose Beziehungen und Psychosen we-
niger Wert zuschrieb. In Lacans Augen kann nur der symbolische Vater das Imaginire
brechen und durch den Zugang zur symbolischen Ordnung Erfahrungen Bedeutung
verleihen Aber auch Deleuze kritisierte Kleins Thesen, da diese noch stets dem Refe-
renzsystem der 6dipalen Struktur angehoren.

am 14.02.2026, 11:51:34,

205


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Technik als Problem des Ausdrucks

6dipalen Mangel bestimmt wird, bewerten Deleuze/Guattari die Funktion des
Partialobjekts positiv.”

Die Gesellschaftsmaschinen

Deleuze/Guattaris Maschinentheorie greift nicht nur in Bezug auf das Modell
der Psyche, sondern betrifft auch gesellschaftliche Aspekte. Das macht inso-
fern Sinn, als dass sich die Produktion der Wunschmaschine mit dem Sozi-
us als intersubjektive Sphire verbindet. Die sozialen Geftige treten in unter-
schiedlicher Gréf3e und in Form gesellschaftlicher Ordnung auf. Dabei sind
sie ein Ausdruck ihrer operativen Verhiltnisse, sie existieren also verschrinkt
mit den maschinellen Gefiigen, aus denen sie hervorgehen.” Die Organisati-
onsarten der Menschen, also die Formen sozialer Gruppen und Gesellschaften,
lassen sich auf die Operationen von Gesellschaftsmaschinen zuriickfithren, die
von Deleuze/Guattari in ihrer unterschiedlich gelagerten Wirkweise beschrie-
ben werden.

Mit direktem Verweis auf Pierre Clastres, argumentieren Deleuze/
Guattari gegen die Vorstellung einer evolutioniren Gesellschaftstheorie.”
Die Konsolidierung sozialer Gruppen, frither Gesellschaften oder Staatsfor-
men, lisst sich nicht anhand einer linearen Entwicklungsgeschichte erkliren,
und die Beweglichkeit der sozialen und politischen Segmente innerhalb frii-
her Gesellschaftsformen, deutet auch nicht auf eine vorstaatliche Episode. In
Staatsfeinde, Studien zur politischen Anthropologie untersucht Clastres die Modu-
lation von Machtverhiltnissen innerhalb frither Gesellschaften, und er fordert

71 Vgl. Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erkldren sich ..«, S.325, Serge Leclaire
wendet ein, dass es unnotig sei, das Partialobjekt positiv oder negativ zu bewerten.
Deleuze stimmt ihm im Grunde zu, betont aber die Notwendigkeit der positiven Um-
wertung, um auf die funktionale Dimension des Partialobjekts hinzuweisen zu kén-
nen. Vgl. Guattari: Chaosmose, S. 12, »Die maschinische Produktion von Subjektivitit
kann fur das Beste wie fiir das Schlimmste wirken. [..] Man kann eine solche maschi-
nische Evolution weder positiv noch negativ beurteilen; alles hangt davon ab, was ihre
Verkniipfung mit den kollektiven Enunziationsgefiigen sein wird.«

72 Deleuze/Guattari: Anti—Odipus, S.338,»[..] die allgemeine Theorie der Gesellschaft ist
eine generalisierte Theorie der Strome [..].«

73 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 493 Fn16 und S. 489, Hommage fiir Pierre Clas-
tres. Vgl. Clastres, Pierre: Staatsfeinde: Studien zur politischen Anthropologie, [1974],
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S.178, Clastres bezieht sich auf Anti-Odipus, als er die
frithen Gesellschaften als Einschreibungsgesellschaften bezeichnet.

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

dabei ein grundlegendes Umdenken. Die frithen, als >primitiv< betitelten
Gesellschaften, waren keineswegs Mangelgesellschaften ohne Staat, mit einer
unterentwickelten Kultur ohne Schrift, oder einer stagnierenden Okonomie
ohne Markt. Das Bild einer Gemeinschaft als anachronistisches Relikt und
Subsistenzgesellschaft, hilt Clastres fiir eine weitverbreitete Fehleinschat-
zung. Er kritisiert den evolutionistischen Gedanken und den an der westlichen
Zivilisation ausgerichteten Telos.” Mit dem Blick auf soziale Strukturen in
einfachen Gesellschaften, versucht er sich an einer Art ethnologischen, ko-
pernikanischen Wende.” In dieser Zuriickweisung eines evolutionistischen
Postulats, sehen Deleuze und Guattari die eigentliche Brisanz seiner Schrif-
ten.”®

Glaubt man Clastres, bezeugt die, als Subsistenzwirtschaft beschriebene
Organisation, weder einen Mangel noch eine technologische Unfihigkeit.
Eher findet sich hier die Gestalt einer Freizeitgesellschaft, als wahre Uber-
flussgesellschaft, in der sich allein dem unnétigen Uberschuss in Form von
personlichem Eigentum verweigert wird.” Ein Wandel hin zu einer Gesell-
schaft mit groferer Arbeitsintensitit und mit dem Ziel der Produktionsstei-
gerung, konnte nur aus dem Begehren der Gruppe oder mithilfe duflerer
Gewalteinwirkung erwachsen.” Das heifit also, entweder die Gemeinschaft
der Gruppe wiinscht sich Wachstum, oder die Verinderung der 6konomischen
Verhiltnisse wird erzwungen.

Die indigenen Gesellschaften Sitd- und Nordamerikas zeichnen sich, trotz
unterschiedlicher sozialer Ordnungen innerhalb der verschiedenen Stimme
und gesellschaftlichen Gruppen, hiufig durch eine demokratische Einstellung
und eine flache Hierarchie aus. So ist beispielsweise beim amerikanischen
Hiuptlingssystems, die Funktion des>Hiuptlings< nur wenig ausdifferenziert.
Er ist, so Deleuze/Guattari, eher wie ein »Star« als ein »Mann der Macht«, und
er kann jederzeit die Anerkennung des Stammes verlieren.” Demnach bringt
selbst die zentrale Figur des >sHiuptlings< keinen Herrschaftsstaat hervor;
denn bekleidet wird nur ein Amt, in dem die Macht der Position nicht zur

74  Clastres: Staatsfeinde, S.179f., 188f.

75  Ebd. S. 26, Clastres versucht eine »vollstindige Umkehrung der Perspektive«, bei der
nicht mehr »die primitiven Kulturen um die abendlandische Zivilisation kreisen«.

76  Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 489.

77  Clastres, Staatsfeinde, S. 185.

78  Ebd.S.193.

79  Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 490.

am 14.02.2026, 11:51:34,

207


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Technik als Problem des Ausdrucks

Durchsetzung gelangen kann. Diese scheinbar gehaltlose Institution oder lee-
re Funktion, weist allerdings eine »merkwiirdige Bestindigkeit einer nahezu
ohnmichtigen >Macht« auf.® Vom >Hiuptling« wird erwartet, dass er tiglich
Reden hilt, ohne dass sein Wort ein Aquivalent zu einem Befehl oder einer
Anweisung wire. Er besitz das Wort nicht im Sinne von Wortfithrung oder
Sprachgewalt, sondern unterliegt ihm, wie bei einem >imperativen Zwang«
des Redenhaltens.®

»Das Wort des Hdiuptlings wird nicht gesagt, um gehirt zu werden. Paradox:
niemand schenkt der Rede des Hauptlings Aufmerksamkeit. Oder vielmehr:
man tiuscht Unaufmerksamkeit vor.<®* »In der primitiven Gesellschaft, in
der Gesellschaft ohne Staat, liegt die Macht nicht beim Hauptling: daraus
folgt, daf sein Wort nicht Wort der Macht, der Autoritit, des Befehls sein
kann.«®

Diese Reden sind ein performativer Akt, in ihnen wiederholt und feiert der
»Hiuptlingc ausholend die traditionelle Lebensweise.?* Sie wirken als Ritual
stabilisierend, gerade weil mit ihnen die Ohnmacht der Machtposition bekraf-
tigt wird. Die Wiederholung wird zur Regel und bildet eine Verfahrenstech-
nologie, die dem Erhalt einer nicht autoritiren Gesellschaft dient. Die Macht
gehort der Gesellschaft, als ethnozentrische, homogene Einheit und Totalitit,
die sich nach aufen hin abgrenzt.® Clastres beschreibt hier eine, sich selbst
stabilisierende, Anordnung nichtautoritirer Macht, im Sinne einer dezentra-
lisierten Herrschaft. In dieser Form der Stammesgesellschaften scheint ein in-
stitutioneller, sozialer Raum, als politischer Raum zu existieren;* und auch

80 Clastres: Staatsfeinde, S.30. Vgl. Clastres, Pierre: »Die Frage der Macht in primitiven
Gesellschaften«, [1976], in: ders., Archdologie der Gewalt, [1980], Ziirich: Diaphanes
2008, S. 23-31, hier S. 25.

81  Clastres, Pierre: Staatsfeinde, S. 31f. Vgl. Clastres, »Die Frage der Macht in primitiven
Gesellschaftenc, S. 27.

82  Clastres: Staatsfeinde, S.150. Herv. i. Org.

83  Ebd.S.151.

84  Zum Begriff Performativ siehe John L. Austins Uberlegungen iiber den Sprechakt. Vgl.
Austin, John L.: Zur Theorie der Sprechakte, Stuttgart: Reclam 1972, S. 29.

85  Clastres: »Die Frage der Macht in primitiven Gesellschaften«, S. 29, Die Gesellschaft
ist immer vollendete Totalitat und autonome Gesamtheit. Die Autonomie basiert auf
dem Konzept der Gruppe, als homogene Einheit, ohne innere abgespaltene Machtor-
gane, und als Totalitit ohne AuRerlichkeit, also ohne Reprisentation der Gruppe durch
ein Individuum.

86  Clastres: Staatsfeinde, S. 45.

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

Clastres folgert, dass sich durch unmittelbare soziale Kontrolle in den Gesell-
schaften ohne Staat, eine soziale Sphire mit politischer Funktion bildet.® Die
Entstehung einer Machtstruktur mit Aufteilung in Herrschende und Unterge-
bene, wie sie sich in Staatsformationen und politischen Institutionen findet,
wird dabei verhindert.

Clastres’ Thesen helfen uns dabei, die nun folgenden gesellschaftstheore-
tischen Uberlegungen nachzuvollziehen. Deleuze/Guattari machen zunichst
eine Einteilung in drei Typen der Organisation von Menschen. Diese Un-
terscheidung ist keine ethnografische Klassifikation, sondern erfasst die
unterschiedlichen Ausdrucks- und Existenzweisen des Sozius. Erstens gibt
es die stammesmifSige Organisation, die sich iiber die Abstammungslinien de-
finiert und sich aus beweglichen Segmenten zusammenfiigt. Die soziale und
politische Bestimmung der Individuen und der Gruppe ist wage und verin-
derlich, und die Festlegung der Subjekte hingt mit Verinderungen duferer
Umstinde und Verzweigungen von Abstammungslinien zusammen.®® So war
die erste Territorialisierung eine fliichtige Einschreibung durch eine flexible
Organisation. Gruppen bewegten sich auf der Erde und lebten mit den Veran-
derungen der Landschaft; die Stréme der Abstammungslinien entwickelten
sich dabei parallel zu den Strémen der Erde.® Die umherziehende Gruppe
folgt diesen Stromen, sie entnehmen ihm Energie, sie schneiden ihn ein, aber
ohne die Erde dabei fest zu besetzen. Diese Uberlegungen erinnern an das, was
der Geschichtswissenschaftler Fernand Braudel iiber die »Transhumance,
eine »halbnomadische Form der Weidewirtschaft«, schreibt.*®

»Man muf} sich die zwischen den Sommerweiden auf den Almen und dem
Wintergras in den Tiefebenen umherziehenden Schaf- und Ziegenherden
als richtiggehende Strome von Vieh und Hirten vorstellen [...]. Immerhin las-
sen sich ihre Wege leicht nachvollziehen, denn noch immer fallen in man-

87  Clastres: »Die Frage der Macht in primitiven Gesellschaftenc, S. 24, Es gibt kein ge-
trenntes Organ der Macht; die soziale und politische Sphare ldsst sich nicht unterschei-
den. Vgl. Clastres: Staatsfeinde, S. 21, Clastres zieht drei Schliisse: erstens ist politische
Machtuniversell und dem Sozialen immanent, zweitens ist politische Macht nicht aus-
nahmslos unterdriickend, und drittens, auch in Gesellschaften ohne politische Institu-
tionen ist das Politische vorhanden und stellt sich die Frage der Macht.

88 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 536.

89 Ebd. S.561f. Phylogenetische Abstammungslinie als maschinelle Abstammungslinie
bzw. maschinelles Phylum als Strémung.

90 Braudel, Fernand (Hg.): Die Welt des Mittelmeeres, Zur Geschichte und Geographie
kultureller Lebensformen [1986], Frankfurt a.M.: Fischer 2013, S. 26.

am 14.02.2026, 11:51:34,

209


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

Technik als Problem des Ausdrucks

cher Region, die Herdenpfade als breite Narben auf, unausloschlich, jeden-
falls kaum zu verwischen, Falten gleichsam, wie sie das Gesicht eines alten
Menschen Priagen.«!

Die staatliche Gesellschaft dagegen, kennzeichnet sich dadurch, dass Lebens-
bereiche in eine Ordnung eingepasst und zu staatlichen Territorien gemacht
werden. So veridnderte das Prinzip des Eigentums die urspriingliche Bezie-
hung zwischen Mensch und Erde; das erste Territorium aller Lebewesen wurde
besetzt und zu einem Objekt gemacht.”” Der Staat folgt dem territorialen Prinzip
der Organisation. Mit Geschichten und Weltbildern, wird der sozialen Gruppe
ein Koordinatensystem gegeben; sowohl der geografische als auch der kosmi-
sche Raum wird eingenommen und festen Codes unterstellt.”

Es zeigt sich, dass die Gesellschaftsformen mit unterschiedlich operie-
renden Maschinen kooperieren. Eine der Deleuze/Guattari’schen Maschinen
ist die Territorialmaschine, als primire Form des Sozius; die »urspriingliche,
primitive Einschreibungsmaschine« festigt und vergrofiert ihre Wirkungs-
bereiche und wird zu einer »Megamaschine, die ein gesellschaftliches Feld
abdeckt«.” Die erste Territorialmaschine besetzte zunichst den Kérper und
seine Organe durch Codierung.*® Bei diesem Vorgang driicken sich kulturel-
le und natiirliche Komponenten in Mischformen aus und sind einzeln nur
schwer auszumachen, wie beispielsweise im Fall der prozessualen Beziehung
zwischen Tierritual und Territorium.”®

Bevor es Subjekte und Gesellschaften gab, gab es nur die Kérper. Damit
ist auch der Korper der Erde gemeint, der territorialisiert, privatisiert und co-
diert wurde. Diese frithen Territorien, gefestigt durch Markierungen und Ri-
tuale, haben sich mit dem Sozius angeordnet, und wurden allmihlich durch
die Staatsmaschine geografisch gefestigt. Fiir Deleuze/Guattari definiert sich
Staat in Gestalt getrennter Machtorgane innerhalb einer sozialen Gruppe.”
Darum lasst sich auch nicht von einem historisch bestimmbaren Moment ei-
nes allerersten Staates sprechen. Neben dem Sozius als Beschrifter und als frii-

91 Ebd.
92 Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 536.
93 Vgl.ebd.

94  Deleuze/Guattari: Anti-Odipus, S.179, Verweis auf Lewis Mumford.
95  Ebd.S.180f, 183.

96  Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 433.

97  Ebd.S. 489.

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

he Territorialmaschine, gab es auch schon in den frithen Stammesgesellschaf-
ten die zentripetale Wirkung eines Urstaates.?®

In beiden Organisationsvarianten, also den Stimmen und dem Staat, er-
laubt es die arithmetische Einteilung Kontrolle iiber die Materie und die Be-
volkerung auszuiiben. Einerseits kann es sich dabei um eine einfache, neutra-
le Einteilung handeln: Wir sind eine Gruppe, also eine Vielheit aus Individuen,
und in dieser Gruppe gibt es Untergruppen, zusammengesetzt aus sich nahe-
stehenden Individuen. Dann, im Falle des Staates, wird die Einteilung in Ver-
bindung gebracht mit messbaren GroRen: Wir sind mehr Individuen als vor
einem Jahr, und meine Nachbarin hat mehr Téchter als ich.®” Im Rahmen die-
ser Uberlegungen, geben Deleuze/Guattari den umherziehenden Vélkern der
Steppe, aufgrund ihrer numerischen Organisation, einen besonderen Status.
Wir werden noch darauf zu sprechen kommen, wie Deleuze/Guattari das No-
madische mit der Produktionsweise der Kriegsmaschine vergleichen, und der
einschlieRenden Wirkung des Staatsapparates entgegensetzen.

Der Staatsapparat und die Kriegsmaschine

Wie angedeutet, unterscheiden Deleuze/Guattari die Funktionsweise der no-
madisch operierenden Kriegsmaschine von der territorialen Operationalitit
des Staatsapparates.’® Wenn hier jetzt von der Kriegsmaschine die Rede ist,
dann ist damit nicht der militirische Apparat gemeint, auch soll damit kei-
nesfalls Zerstérung, Vergewaltigung und Tétung ethisch relativiert werden.'*
Niemand streitet ab, dass mit dem Krieg als konkretes Ereignis, Schmerz und
Leid einhergehen. Das Deleuze/Guattari’sche Konzept der Kriegsmaschine,
das hier behandelt wird, betrifft aber eine andere Dimension, es erfasst ei-
nen bestimmten Typ existentieller Operationalitit. Nach Clastres ist Krieg

98  Ebd.S.493. Vgl. Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklaren sich ..., S. 331, Clas-
tres halt die »Theorie des >Urstaats« fiir die »kraftvollste, rigoroseste Entdeckung des
Anit-Odipus«.

99  Vgl. Deleuze/Cuattari: Tausend Plateaus, S. 537, »Die Zahl hatimmer dazu gedient, die
Materie zu beherrschen und ihre Variationen und Bewegungen zu kontrollieren, das
heifdt, sie dem raum-zeitlichen Rahmen des Staates anzupassen [...].«

100 Vgl. Krause, Ralf/Rélli, Marc: Mikropolitik: Eine Einfithrung in die politische Philoso-
phie von Gilles Deleuze und Félix Guattari, Wien 2010, S. 95ff.

101 Virilio: »Trajektivitat und Transversalitat. Ein Gesprach iiber Félix Guattari, S. 28, Viri-
lio, derselbst Krieg erlebt hat, begreift das Konzept der Kriegsmaschine metaphorisch.

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212

Technik als Problem des Ausdrucks

weder der urspriingliche Ausdruck des Menschen als Aggressor, noch ist er
die Folge von missgliickten Transaktionen. Das Kriegstreiben ist auch nicht
auf die Uberlebenssicherung durch eine pervertierte Form der Jagd, also als
eine Jagd auf den Menschen, zuriickzufithren. Die kriegerische Gesellschaft
ist auch nicht der Inbegriff der staatenlosen Gesellschaft, ohne vermittelnde
Ordnung, die fiir eine friedvolle Existenz sorgt.”®* Clastres legt stattdessen
dar, inwiefern das kriegerische Treiben zur Struktur der Gesellschaft gehort
und dem Erhalt der eigenen Autonomie geschuldet ist.

Bilden sich innere Machthierarchien, ist die Konsensmechanik der Grup-
pe gestort, und die zentripetale Kraft des Staatsapparates setzt ein. Ein Staat
ruht auf dem Konzept der Zentralitit und Totalitit; die heterogenen Elemente
und flexiblen Segmente der Gruppe werden entsprechend der herrschenden
Ordnung ausgerichtet. Die Regierungsmaschine und die griindlichen Verwal-
tungstechniken des Staatsapparates betreiben dabei die systematische Zersto-
rung kultureller Unterschiede.'® Das ethnozentrische Wesen der Stammesge-
sellschaft wird vom Staat in eine »ethnozidire Kultur« verwandelt.’** Mit dem
Bewusstsein, dass jede gesellschaftliche Neuerung einen Verlust der Freiheit
mit sich bringt, war man in der Stammesgesellschaft darum bemiiht, die ei-
gene Gruppe als einzige Totalitit aufrechtzuerhalten. Eine Moglichkeit dafiir,
ist die Zersplitterung des Auflen, also das Kriegstreiben. Wobei paradoxerwei-
se auch »die Gefahr der Teilung des homogenen gesellschaftlichen Korpers«in
Kauf genommen wurde.'®

102 Clastres, Pierre: »Archdologie der Gewalt, Der Krieg in den primitiven Gesellschaftenc,
[1977], in: ders., Archdologie der Gewalt, S. 33—81, hier S. 40ff., Clastres kritisiert André
Leroi-Gourhan fiir eine Biologiesierung des sozialen Aspekts der Gewalt und Claude
Lévi-Straus fiir dessen Deutung von Krieg, als aus dem Handel hervorgegangene, sich
wiederholende Episode. Vgl. S. 49f., 65.

103 Clastres: »Uber den Ethnozid«, [1974], in: ders., Archidologie der Gewalt, S. 7-21, hier
S.15.

104 Clastres: »Uber den Ethnozid, S.14.

105 Vgl. Clastres, Pierre: »Ungliick des wilden Kriegers«, [1977], in Archédologie der Ge-
walt, S.83-123, hier S.110, Im Krieg wurde aus dem >Hauptlings, als Friedensstifter,
ein Kriegshauptling, also ein militarischer Fithrer gemacht. Die autoritidre Macht des
Hauptlings war aber allein seinen Kompetenzen als Krieger geschuldet und zeitlich
begrenzt. Nach Beendigung der Auseinandersetzungen kehrte man zuriick zum alten
Modell, wobei im Falle des Sieges die autoritire Macht des Kriegshauptlings durch
einen Prestigegewinn abgelést wurde. Hier zeigt sich das Besondere der Tauschoko-
nomie, Werte sind in ihrer Aquivalenz aneinandergebunden und nicht iiber eine all-
gemeine Wahrung berechenbar. Der Tausch kann somit auch nicht aus seinem sozia-

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

Die Annahme, dass der Krieg einer Zentralisierung, und damit dem Staats-
bildungsprozess entgegenwirke, greifen Deleuze/Guattari von Clastres auf,'*
Was die beiden als Kriegsmaschine bezeichnen, sind die Gefuige, die der Zen-
tralisierung von Macht entgegenwirken und festgeschriebene Riume wieder
6ftnen. Mit der Operation der Verteilung iiber einen offenen Raum hinweg,
stellt sich die Kriegsmaschine gegen die Zentralisierung der Macht im Appa-
rat. Es handelt sich um zwei verschiedene Wirkprinzipien, die sich mit dem
Sozius verbinden und Ordnungen konsolidieren.

Es ist wichtig, hier zwischen der Kriegsmaschine und dem militirischen
Apparat, im Dienst einer zentralisierten Macht, zu unterscheiden. Die Kriegs-
maschine wirke strukturell als Gegensatz zum zentralisierten Staatsapparat.
Das staatliche Territorium der zentralen Herrschaft bestimmt sich durch
die Aneignung des topologischen und geographischen Auflen, wihrend die
Kriegsmaschine im Gegensatz dazu exterritorial wirkt. Die zentralisierte
Souverinitit des Staatsapparates agiert in den angegliederten und verinner-
lichten Bereichen; ihre Wirkmacht erstreckt sich also iiber einen festgelegten,
geografischen Bereich.'®” Dabei vergréfRert sich der Staat nicht durch Ver-
nichtung, sondern durch die allmihliche Annexion des Aufien. Das dem
Staat Auflere, in Form von Elementen, die gegen die Staatsordnung agieren,
liegt allerdings auch hiufig im Inneren. Gemeint sind damit unterschied-
lich organisierte Gruppen oder Banden, wie beispielsweise Konzerne oder
Religionsgemeinschaften.®®

Sehr gut veranschaulichen lassen sich die unterschiedlichen Wirkweisen
mit Deleuze/Guattaris Vergleich der Brettspiele Schach und Go. Grundsitz-
lich betrifft die gesellschaftliche Frage das Prinzip des Ausdrucks und der
Einschreibung. Es handelt sich darum erstens, um ein geografisches und

len Gefiige abgekoppelt werden. Vigl. Clastres: Staatsfeinde, S. 30f, 198f., Im Krieg exis-
tiert die Gefahr eines sozialen Umsturzes, »der ihn, den Diener des Stamms, zu seinem
Herrn machen wiirde«.

106 Vgl. Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 492.

107 Vgl. Clastres, Staatsfeinde, S.193, »Damit der Staat entstehen kann, mufd zuvor eine
Teilung der Gesellschaft in antagonistische Klassen vorliegen, die durch Ausbeutungs-
beziehungen miteinander verbunden sind.«

108 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 491, 493, 495. Vgl Bogue, Ronald: »Apology for
Nomadologyx, in: ders., Deleuze’s Way: Essays in transverse Ethics and Aesthetics, Al-
dershot, England, Burlington: Ashgate 2007, S.113—121, hier S.116, 120. Das Nomadi-
sche und Segmentierte zeigt sich immer in gemischter Form und entzieht sich einer
einfachen Bestimmung.

am 14.02.2026, 11:51:34,

23


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Technik als Problem des Ausdrucks

zweitens, um ein numerisches Problem. Beim Schach, dem Kénigsspiel oder
Staatsspiel, ist der Raum geografisch festgelegt, und die Spielfiguren sind
codiert, sie sind »Aussagesubjekte« mit unverinderlichen Fihigkeiten und be-
grenzter Reichweite. Der Dame und dem Liufer sind jeweils bestimmte Ziige
erlaubt, beide sind in ihrer Art unverinderliche Elemente in den Machtdispo-
sitiven, die sich auf dem Feld bilden. Darum bezeichnen Deleuze/Guattari das
Spiel auch als Semiologie.

Das Spiel Go hingegen, ist keine Semiologie wie das Schachspiel, es ist
strategisch. Die Steine sind neutral und bespielen als einfache, arithmetische
Einheiten einen unbegrenzten Raum, der eingenommen und erhalten werden
soll. Fiir Deleuze/Guattari operieren die Steine beim Go wie maschinelle Ge-
fiige, ihre Macht ist allein durch ihre Relationen bestimmt. Im Spiel muss ich
meine Steine ins offene Feld setzen und daraus Ketten bilden, um Bereiche
zu besetzen oder Territorien aufzuldsen. Die Beziehungen der Steine unter-
einander, bilden unsichere Konstellationen, wobei der offene Raum temporir
besetzt wird. Erst in den konkreten Situationen erhalten die einzelnen Stei-
ne Eigenschaften und kénnen unter Umstinden mit einem Schlag viele Steine
des Gegners aus dem Spiel verbannen, und so ganze Bereiche des Spielbretts
wieder befreien.

Weif3 setzt Stein 1 und befreit den besetzten Raum.

Wie beim Go bespielt die Kriegsmaschine einen offenen (glatten) Raum,
hilt ihn besetzt oder bricht Territorien auf, und schafft neue offene Riume.
Der Bezug auf das Nomadentum, verdankt sich der Gegebenheit, dass sich die

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

Gruppe der Nomaden als polyvokes Gefiige auf einer offenen Fliche bewegt.
Deleuze/Guattari erkennen bei den Nomaden eine numerische Form der Orga-
nisation, dhnlich der Operationsweise als Kriegsmaschine. Wie die Steine im
Go, sind die Individuen nicht beziffert, sondern bilden eine Gruppe als Vielheit
von unbestimmten Elementen. Mit anderen Worten, die Menge 1und 1und 1,
verdichtet sich zu einem Gefiige aus Elementen ohne spezifische Einschrei-
bungen.’® Die Nomaden sind wie eine Mannigfaltigkeit, wobei sie durch ste-
tige Verformung homéomorphe Formen hervorbringen. Die zihlende Zahl der
Nomaden bildet eine arithmetische Einteilung als autonomes Gefiige, bei der
sich Menschen nicht festigen, sondern sverschieben<.”

Beide, also die Territorial- und die Kriegsmaschine bewegen sich auf der
Erde mit ihren Strémen. Dabei werden zunichst nur bewegliche Linien ge-
zogen, ohne die Erde zu zerteilen oder in Besitz zu nehmen. Der Staatsappa-
rat wiederum, tibersetzt alle arithmetischen Gefiige in Aussagesubjekte und
schlieRt sie in einem festgeschriebenen (eingekerbten) Raum ein. Eigentum und
Einschreibung sind Prinzipien des Staates, er zerschneidet die Gesellschaft
und produziert starre Segmente, wie beispielsweise die sozialen Klassen. Da-
bei, und das ist wohl das Problematische, vereinnahmt der Staatsapparat auch
die Operationalitit der Kriegsmaschine als eine Art strategisches Werkzeug.™

Subjektivierung

An dieser Stelle méchte ich nochmals auf das Modell der Maschine als ur-
spriingliches Produktionsgefiige zuriickkommen, und daran erinnern, dass
die operationalen Vorginge sowohl vitale als auch technische Doménen be-
treffen. Deleuze/Guattari betonen, dass auch beim Status der Werkzeuge und
Waffen das »allgemeine Primat des kollektiven und maschinellen Gefiiges ge-
geniiber dem technischen Element« mitgedacht werden muss."* Im Ubrigen

109 Deleuze/Cuattari, Tausend Plateaus, S. 540.

110 Ebd. S.538. Vgl. Bogue: »Apology for Nomadologyx, S.115, Deleuze/Guattari streben
keine anthropologische Systematisierung an, sondern stellen zwei Tendenzen fest.

111 Vgl. Deleuze/Guattari: Anti-Odipus, S. 238f., 288.

112 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 550 und S. 499, Fiir Deleuze/Guattari entsteht
mitdem klassischen Schema von Werkzeug und Maschine, als Elemente einer biologi-
schen, evolutionaren Linie, ein verzerrtes Bild auf die Realitdt von Produktion. Vgl. De-
leuze: Foucault, S. 59, Die konkrete Maschine ist eine dispositive Einrichtung, die abs-

am 14.02.2026, 11:51:34,

215


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

Technik als Problem des Ausdrucks

sah schon Lewis Mumford in den Ritualen eine frithe Form der Mechanisie-
rung der Menschen, wahrend er das technische Objekt oder Werkzeug fur
eine Folgeerscheinung hielt."> Demnach geht das Prinzip der Maschine, der
Existenz der technischen Gegenstinde voraus.™*

»In bezug auf das technische Element kommt als erstes die Maschine, und
zwar nicht die technische Maschine, die selber ein Komplex von Elementen
ist, sondern die gesellschaftliche oder kollektive Maschine, das maschinelle
Ceflige, durch das determiniert wird, was ein technisches Element in einem
bestimmten Moment ist, wie seine Anwendung, seine Ausdehnung, sein

Umfang etc. beschaffen sind«'™

Wir miissen also immer das Gefiige als Maschine mitdenken, ansonsten wird
der technische Gegenstand abstrakt und unbestimmt. Mit Deleuze/Guattaris
Maschinentheorie ergibt sich ein neuer Blick auf die Frage nach dem techni-
schen Objekt und dem Prozess der Subjektivierung. So bilden Werkzeuge und
Waffen unterschiedliche Gefiige-Typen, die in ihren >inneren Unterschiedenc
in Erscheinung treten. Die Bewaffnete bildet ein dichtes Gefige als Einheit,
das einen projektiven Handlungsvektor besitzt, wihrend der Arbeiter bei der
Verwendung eines Werkzeugs, in einer introjektiven Handlung versucht Wi-
derstinde zu iiberkommen.™

Félix Guattari verweist wiederholt auf Lewis Mumfords Konzept der Me-
gamaschine, um auf Subjektivierungsprozesse aufmerksam zu machen, die

trakte Maschine ist »das informelle Diagramm«. Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Pla-
teaus, S 706, Abstrakte Maschinen werden in konkreten Gefiigen wirksam.

113 Mumford, Lewis: Mythos der Maschine: Kultur, Technik und Macht, Gesamtausgabe,
Frankfurt a.M.: Fischer 1978, S. 221, Fiir Mumford liegt in der »alteren Ordnung des Ri-
tuals« eine »Mechanisierung des Menschen« die der »Mechanisierung der Arbeitsin-
strumente« vorausging.

114 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 550, »Waffen und Werkzeuge sind Konsequen-
zen, nichts als Konsequenzen.«

115 Ebd. S.549.

116 Ebd. S.545-550, Deleuze/Guattari differenzieren also nochmals zwischen dem Werk-
zeuggebrauch als Arbeit und der Waffennutzung als freie Aktion. S. 550.»Das Werkzeug
ist wesentlich mit einer Genese verbunden, mit einer Verlagerung und einer Krafte-
verausgabung, deren Gesetze in der Arbeit liegen, wihrend die Waffe nur die Anwen-
dung oder Demonstration von Kraft in Zeit und Raum betrifft und der freien Aktion
entspricht.«

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

sich Gefiigen grofieren Mafistabs verdanken.™ In Mythos der Maschine, Kultur,
Technik und Macht unternimmt Mumford den »Versuch einer hypothetischen
Rekonstruktion der vorgeschichtlichen Zeit«, um nachzuweisen, dass »jeder
technische Fortschritt mit psycho-sozialen Verinderungen, als Voraussetzung
und als Folge verbunden war«."® Sowohl demokratische als auch autoritire
Technologien lassen sich als Antrieb gesellschaftlicher Verinderungen ausma-
chen. Fiir die wichtigste Triebkraft des technischen Fortschritts hilt Mumford
die Megamaschine, als »institutionell-ideologische[n] Komplex«™ und »Gesell-
schaftsform, die das menschliche Potential zu steigern« wusste.*®

Das Gottkonigtum ist eine Staatsform, an dem sich die komplexe Wirkwei-
se dieser Gesellschaftsmaschine gut verdeutlichen lisst. Aufgrund einer kriti-
schen Menge an ehrfurchtsvollen Untertanen, die sich zum grofRen Teil frei-
willig unterwarfen, stabilisierte sich eine Herrschaft. Als sich dann die kosmi-
sche Ordnung mit der Magie und der weltlichen Autoritit verband, fand das
Ausdruck in der Figur des Gottkonigs mit einem universellem Herrschaftsan-
spruch.” Im Unterschied zu der Stammesgesellschaft, besitz die traditionelle
Gesellschaft, als Hochkultur, eine staatliche Organisation mit zentraler Herr-
schaft und eine Verteilung der 6konomischen Verantwortung auf unterschied-
liche soziale Klassen. Mit der zentralen Organisation gesellschaftlicher Pro-
duktionsprozesse und der Erzeugung einer Mehrproduktion, bildete sich das
Konzept einer legitimen Ungleichheit zwischen »denen, die arbeiteten, und je-
nen, die als MiiRigginger von dem Uberschuf lebten«.”**

Die Waffentechniken und Qualititen der Jiger wurden als Unterdrii-
ckungstechnologie perfektioniert, wihrend die umsichtige Lebensweise der
Bauern vereinnahmt wurde. Entscheidender Faktor fir den Erfolg der auto-
ritiren und zentral organisierten Herrschaft war nicht nur die Gewalt und
Unterdriickung von Seiten des Herrschers. Sicher benétigte es geiibte und

117 Genosko, Gary: »Megamachines: From Mumford to Guattari«, in: Explorations in Media
Ecology 1/2 (2015), S. 7-20, hier S. 7. Vgl. Guattari, Félix: »Uber Maschinenc, in: Schmid-
gen, Asthetik und Maschinismus (1995), S.115-140, hier S.119.

118  Mumford: Mythos der Maschine, S.193.

119 Ebd. S.195.

120 Ebd.S.193.

121 Vgl. ebd. S. 201.

122 Vgl. ebd. S. 237, Der Entwurf der Megamaschine bezeichnet eine Maschine unter der
Leitung eines gott-koniglichen Souverins, gestarkt durch militarische Autoritat und
transzendentale Magie, die alles durchdringt. Vgl. Genosko: »Megamachines: From
Mumford to Guattaric, S. of.

am 14.02.2026, 11:51:34,

27


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

Technik als Problem des Ausdrucks

gewaltbereite Kimpfer fiir die konkrete Konfrontation und direkte Durchset-
zung von Befehlen und Strafen. Die Stirke des Systems und die Macht des
Monarchen stabilisierte sich aber nur, dank einer ehrfiirchtigen Unterwerfung
und einer passiven Zustimmung innerhalb der Gesellschaft.’”® In Mumfords
Augen war der grofite und dauerhafteste Beitrag der neuen Machtverhiltnisse
die Bildung eines komplexen Produktivapparates. Die ersten hybriden Me-
gamaschinen verdankten ihre operationale Struktur einer unanfechtbaren,
religiosen Exaltiertheit kéniglicher Befehle.”™ Nur die theologisch-magischen
Konzepte ermdglichten es dem Kdnig, aus menschlichen Elementen ein leis-
tungsstarkes, maschinell arbeitendes Geftige zu erschaffen, das gegen Verrat,
Hiresie und Rebellion bestehen konnte.”

Deleuze/Guattari verweisen auf die zwei Kopfe der Herrschaft, den »Ma-
gier-Konig« und den »Priester-Juristen«.”® Wie das kinematische Elementen-
paar, bildet der Bund der zwei Herrschaftskopfe eine maschinelle Einheit als
Koppelung aus zwei, sich umschlingenden Mannigfaltigkeiten unterschied-
licher Klasse. Als »doppelte Gliederung« wirken sie in einer sich funktional
erginzenden Bindung, mit der sich der Staatsapparat in eine, alle Schichten
durchdringende, rigide Struktur verwandelt.” Deleuze/Guattari sehen in
der Koppelung der Krifte und im Staatsvertrag eine »magische Bindung«und
»maschinelle Unterjochung«, die »ebensowenig >freiwillig« wie >erzwungen«
ist«,”?® denn unterhalb der deutlich hervortretenden Machtstrukturen, sind
immer unsichtbare Maschinen an Subjektivierungsprozessen beteiligt. Die
unsichtbare Maschine der Biirokratie beispielsweise, verbreitete Monoto-
nie und brachte selbst nichts weiter hervor, auler die geeignete Form des
Subjekts.

»Nichts geht klarer aus den Pyramideninschriften mit ihren bis zum Uber-
drufd wiederholten Formeln hervor als eine erstaunliche Fahigkeit, Monoto-
nie zu ertragen —eine Fahigkeit, die den in unserer Zeit erreichten Gipfel all-
gemeiner Langeweile vorwegnimmt. Diese verbale Zwanghaftigkeit ist die
psychische Seite des systematischen generellen Zwangs, der die Arbeitsma-
schine entstehen liefd. Nurjene, die fligsam genug waren, um dieses Regime

123 Vgl. Mumford: Mythos der Maschine, S. 200.

124 Vgl. Ebd. S. 219-221.

125 Vgl.ebd.S. 221.

126 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 482.

127 Ebd.

128 Ebd. S. 638 und S. 637, Verweis auf Mumfords Megamaschine.

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

zuertragen —oderinfantil genug, umsich daran zu erfreuen —, konnteninal-
len Stadien vom Befehl bis zur Ausfihrung niitzliche Teile der menschlichen
Maschine werden.«'*

Dies beschreibt sehr gut die Subjektivierungsprozesse Foucault'schen Typs, al-
so als Technologien des Menschen. Die Subjektivierungsprozesse beschrianken
sich aber nicht nur auf die offensichtlich unterdriickten Individuen, auch die
herrschende Klasse existiert nicht aufSerhalb der Maschine, sie ist dabei allein
anderen Produktionsformaten unterworfen.

»Unter den spérlichen literarischen Dokumenten, die bisher ausgegraben
wurden, sind bezeichnenderweise zwei Dialoge iiber den Selbstmord, ein
agyptischer und ein mesopotamischer. In beiden Fillen findet ein An-
gehoriger der privilegierten Klasse, dem jeder Luxus und jedes sinnliche
Vergniigen erreichbar ist, das Leben unertraglich. Seine unbeschwerten
Traume sind nicht von der Realitdt gewiirzt. Das dgyptische Zwiegesprach
zwischen einem Menschen und seiner Seele stammt aus der Periode, die
dem Zerfall des Pyramidenzeitalters folgte, und enthllt die Ratlosigkeit
eines Angehorigen der Oberklasse, der den Glauben an die rituelle Lobprei-
sung des Todes als hochste Erflillung des Lebens verloren hat, womit die
Irrationalitit der d4gyptischen High Society rationalisiert wurde.«>°

Hiufiger als von der Melancholie betroffen, waren die Mitglieder der herr-
schenden Klasse wohl mit Blindheit geschlagen. Aus der Unfihigkeit die
»Langeweile der Ubersittigung« als innere Leere anzuerkennen, bildeten
sich Konstellationen, die grausame, kriminelle und zerstorerische Subjekte

hervorbrachten.™

Dennoch zeigen sich mit diesem Beispiel die Briiche und
Ambivalenzen innerhalb der maschinellen Prozesse. Es wirken immer auch
die urspriinglichen Wunschmaschinen, die »molekularen Mikro-maschinen
innerhalb der grofRen molaren Gesellschaftsmaschinen«.

Zwischen den starren Elementen der molaren Maschinen bringen Mikro-
prozesse also Turbulenzen in Form von stérenden Subjekten hervor. Dabei ist

eine selbstmorderische Herrscherin fiir die Staatsmaschine wohl mindestens

129  Mumford: Mythos der Maschine, S. 233f.

130 Ebd. 238f Herv.i.Org.

131 Ebd. 238, »Die Langeweile der Ubersittigung war der stindige Begleiter dieser Oko-
nomie des Macht- und Giiteriberflusses; sie fithrte zu sinnlosem personlichem Luxus
und zu noch sinnloseren Handlungen kollektiver Kriminalitit und Zerstorung.«

132 Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklaren sich ..«, S. 320.

am 14.02.2026, 11:51:34,

219


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220  Technik als Problem des Ausdrucks

so problematisch wie ein arbeitsunfihiger Untertan. Ein Selbstmord kann dar-
um auch als Kalkiil innerhalb eines gesellschaftlichen Gefiiges dienen.

»Das Unentscheidbare entscheiden. Sich einreihen unter die >Selbstmorder
durch die Gesellschaft<. Sich weigern, in der Miithle mitzulaufen, genau an
dem Punkt, wo sie politisch nicht mehr zu ertragen ist. Sterben, um die letz-
te mogliche Fluchtlinie auszuléschen. Und auch, damit der Sozius sein Fett

abkriegt.«'*

In »Grabmal fiir einen Odipus« unterscheidet Guattari zwischen zwei Selbst-
mordstrategien, der paranoid-familistischen als signifikanten Tod, und der
schizo-inzestdsen als >kontemplatives Abtriften« oder >versehentliche Aufls-
sung. In beiden Fillen verkettet sich der Selbstmord mit dem »Unsinntod des

Begehrens«,"*

erwird zum letzten »Reflex« und »Rif8«, und bringtletztlich den
»Tod des namenlosen Begehrens«.”®> Damit ist sogar der Selbstmord als sym-
bolischer Akt stets affektiv, und er bildet so einen Bruch im sozialen und ge-
sellschaftlichen Gefiige.

An den Mikroprozessen, die einen Riss in den molaren Maschinen oder
herrschenden Strukturen auslésen konnen, zeigen Deleuze/Guattari besonde-
res Interesse. Denn es ist auffallend, dass die molaren Maschinen, insbesonde-
re die des liberalen Kapitalismus, Stérelemente immer aufs Neue vereinnah-
men. Jede unbestimmte oder fliissige Subjektformation wird erst abgetrennt,
um dann benannt oder iiberschrieben zu werden; als Aussagesubjekt wird die-
se dann in die molare Struktur eingeordnet, wobei sie ihre schizoide Qualitat
verliert. Die kapitalistische Maschine hingt sich an die Wunschmaschine, al-
so an die Produktion von Produktion; und sie operiert dynamisch, das heif3t
sie verbindet zwei Systeme unterschiedlicher Ordnung miteinander, wie die
Mikro- und Makrodimension. Innerhalb dieses Gefiiges bildet sich ein allo-
poietischer Prozess, bei der Stérungen oder Verschleif} nicht die Zerstérung
bedeuten, sondern als Erneuerungsantrieb dienen.

Die psychoanalytische Maschine operiert dhnlich, die freie Produktion des
Unbewussten wird ausgeldscht, indem man den Ausdruck in eine symbolische

133 Guattari, Félix: »Grabmal fiir einen Odipusc, in: Schmidgen, Asthetik und Maschinis-
mus (1995), S.133-140, hier S.139f. Herv. i. Org.

134 Ebd. S.139.

135 Ebd. S.139f, Staatlich geregelter Selbstmord wire demnach die Annexion des Aufien,
also die Einvernahme einer Aktivitat die aufierhalb des Apparats operiert.

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

Ordnung einschreibt. Die vor-personale Zeichenproduktion, die am Subjekt-
formierungsprozess beteiligt ist, wird dabei vollig tibersehen. In der Menge
der produktiven Zeichenmaschinen, stellt die Sprache, als linguistische Se-
miotik, nur eine Maschine unter vielen dar. Guattari kritisiert die Setzung der
sprachlichen Signifikanten als Geriist fiir ein psychisches Modell, welches die
a-signifikante Dimension der Subjektivititsproduktion verkennt. Konkret er-
ldutert Guattari Subjektivitat als:

»[...]>die Menge der Bedingung, die ermdglichen, dass individuelle und/oder
kollektive Instanzen in der Lage sind, als eigenreferentielle existenzielle Ter-
ritorienin Angrenzung oderin einem Abgrenzungsverhiltnis zu einer Alteri-
tat, die selbst subjektiv ist, zu emergieren.« Wir wissen, dass sich die Subjek-
tivitit in bestimmten sozialen und semiologischen Kontexten individuiert

[..].«"38

So handelt es sich auch bei dem Vorgang der Subjektivierung immer um
die Konsolidierung von Gefiigen, welche eine innere Resonanz erlauben.
Der Begriff des Kollektiven betrifft also das Individuum als Gefiige, inklu-
sive der Affekte, als >priverbale Intensititens, und als >pripersonaler< und
snicht-menschlicher« Teil der Subjektivitit.”” Das Kollektive ist ein Aus-

8 denn die qualitative

druckssystem, ein Enunziations- oder Aussagegefiige,
Dimension der maschinellen Subjektivierungsproduktion verdankt sich nicht
den Einzelteilen, sondern der gesamten Anordnung derselben.”’

Guattari entwirft ein Subjektmodell, bei dem Schichten unterschiedlicher
Subjektivierungsebenen, die iiber die Lebenszeit erhalten bleiben, ein Gefiige

bilden, das eine »Konsistenzfunktion« besitzt und sich in Abhingigkeit ma-

136 Guattari: Chaosmose, S.17.

137 Ebd.S.18.

138 Ebd. S.12 Fn 1, »[...] agencement collectifs d'énonciation [...] Die énonciation ist sowohl als
Produktion zu verstehen als auch als Ubergang von der virtuellen Instanz des Sprach-
systems zur konkreten, indivduellen, tatsichlichen AuRerung, schlieRlich noch als ei-
ne Aneignung, die die Instanz des Sprechenden (und korrelativ die des Adressierten)
voraussetzt.« Herv. i. Org.

139 Ebd.S.7,»Die Subjektivitit unter dem Blickwinkel ihrer Produktion zu betrachten, be-
deutet keineswegs eine Riickkehr zu den traditionellen bindren Bestimmungssyste-
men (materieller Unterbau — ideologischer Uberbau).« Es handelt sich also nicht um
eine Riickbesinnung auf eine marxistischen Dualismus oder auf ein lineares Modell
der Psychogenese.

am 14.02.2026, 11:51:34,

221


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Technik als Problem des Ausdrucks

schineller Schnittstellen unterschiedlich ausdriickt.”*° Zu den Schichten die-
ser Gefiige gehoren die Umwelt, das Soziale und das Individuelle, als drei 6ko-
logische Sphiren.'*

»Die verschiedenen semiotischen Register, die dazu beitragen, Subjektivi-
tat hervorzubringen, unterhalten keine bindenden, ein fiir alle Mal fixierten
hierarchischen Beziehungen. [..] Die Subjektivititist, im Grunde, plural und
polyphon [...]. Sie kennt keine dominante Bestimmungsinstanz, die die an-

deren Instanzen gemaf einer univoken Kausalitat fihrt.«'#*

Guattari versucht eine »transversalistischere Auffassung der Subjektivitit zu
prigen«, um neue Subjektivititsproduktion zu erméglichen. Denn genauso
wie die soziale Maschine, operiert »die semiotische Produktion der Massen-
medien«* als technologische Informationsmaschine, mitten in der mensch-
lichen Subjektivitit."*" Fiir Guattari ist das Problem der Subjektivitit und der
okologischen Instanzen der Psyche eine sozial-6kologische Aufgabe, die den

146 Darum war La Borde, die Klinik in der Guattari sich

gesamten Sozius betrifft.
als junger Aktivist engagierte, und wo er 1955 begann zu arbeiten, ein idealer
Ort fiir ihn."" La Borde war keine Institution der Verwahrung mit rigiden Re-
geln und einer Hierarchie des Fachpersonals. Jean Oury organisierte die Klinik
als Gemeinschaft, in der die Aufgaben gleich verteilt wurden und jeder die glei-

148

che Bezahlung erhielt."*® Es gab ein Angebot von rund vierzig unterschiedli-

chen Aktivititen fiir die Bewohner, und es wurde grofier Wert auf Bewegungs-
freiheit, Kritikfihigkeit und Kreativitit gelegt.'”

Guattari und Oury bemiihten sich um neue Therapieansitze fiir die Psych-
iatrie. Gemeinsam sorgten sie dafiir, dass die psychisch Kranken Verantwor-

tung ibernehmen konnten, und dass sie die Moglichkeit bekamen mit der Welt

140 Guattari: »Uber Maschinenc, S.117.

141 Guattari: Die drei Okologien, S. 31f.

142 Guattari, Chaosmose, S. 7.

143 Ebd.S.10.

144 Ebd.

145 Ebd. S.10f.

146 Vgl. Guattari: Die drei C)kologien, S. 46f, 58f.

147 Guattari: »La Borde: A Clinic unlike any other, S.176.

148 Dosse, Francois: Gilles Deleuze & Félix Guattari: Intersecting Lives, New York: Columbia
University Press 2011, S. 45.

149 Guattari: »La Borde: A Clinic unlike any other, S.181, Guattari merkt an, dass die stin-
dige Suche nach neuen Themen und Variationen etwas Barockes an sich hatte.

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

15° Isolation oder Angst sollten ohne Gewalt itberwun-

in Beziehung zu treten.
den werden, Geingstigte sollten sich in kreativ Handelnde verwandeln.”" Die
institutionelle Maschine La Borde sollte nicht einfach eine bestehende Subjek-
tivitit umgestalten, sie sollte einen neuen Typ von Subjektivitit hervorbrin-
gen.’s

Meines Erachtens iiberzeugt Deleuze/Guattaris Maschinentheorie, weil es
ein vielfiltig anwendbares Produktions- und Ausdrucksmodell enthilt. Das
allgemeine Prinzip des maschinellen Geftiges betrifft nicht nur die Tiefen und
die Oberflichen zusammengesetzter Korper aller Art, sondern auch den Kom-
plex unserer psycho-sozialen Existenz. Diese Universalititist ein Grund dafiir,
dass sich der Deleuze/Guattari’sche Begriff der Maschine auch dazu eignet,
sozial-politische Verstrickungen aufzudecken und Handlungsspielriume zu

erweitern.

150 Dosse: Gilles Deleuze & Félix Guattari, S. 40ff.

151 Animationsfilm LEs DENTS DU SINGE (FR 1960, R: René Laloux) Vgl. LA MOINDRE DES
cHOSES (FR 1997, R: Nicolas Philibert) Dokumentation iiber die Patienten und Mitar-
beiter der Klinik La Borde, bei den Vorbereitungen fiir das jahrliche Sommerspiel.

152 Guattari: »La Borde: A Clinic unlike any other«, S.194. Vgl. Dosse: Gilles Deleuze & Félix
Cuattari, S. 46.

am 14.02.2026, 11:51:34,

223


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 11:51:34,


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

