
VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

Der Psychoanalytiker und politische Aktivist Félix Guattari (1930–1992) und

der Philosoph Gilles Deleuze (1925–1995) bildeten für geraume Zeit ein schöp-

ferisches Team. Ihrer Kollaboration verdanken sich vier Publikationen, wobei

insbesondere Anti-Ödipus: Kapitalismus und Schizophrenie 1, veröffentlicht im

Jahr 1972, aufgrund der harschen Kritik an der Psychoanalyse für Aufsehen

sorgte.1 Im Jahr 1975 erschien Kafka: für eine kleine Literatur, gefolgt von Tausend

Plateaus: Kapitalismus und Schizophrenie 2 im Jahr 1980. Tausend Plateaus un-

terscheidet sich von üblichen wissenschaftlichen Publikationen durch einen

ausdrucksstarken Schreibstil und eine offene Struktur. Der Einleitung lässt

sich entnehmen,dass es sich bei demBuchumeine FormdesRhizomshandelt

und damit unterschiedliche Zugänge zum Thema ermöglicht. Eine Qualität

des Bandes liegtmeines Erachtens auch in dieser gelungenen Verbindung von

Inhalt und Form.2 Unter dem TitelWas ist Philosophie?, erschien dann im Jahr

1991 der letzte gemeinsame Text der beiden Denker.3

Auch wenn Félix Guattari keine akademische Ausbildung besaß und kein

Psychiater war, arbeitete ermit psychisch Kranken,wobei er sich bemühte das

1 Vgl. Schmidgen, Henning: Das Unbewusste der Maschinen: Konzeptionen des Psychi-

schen bei Guattari, Deleuze und Lacan, München: Fink 1997, S. 16, 25.

2 In den Kreisen der Philosophie wurde die gemeinsame Arbeit mit Guattari allerdings

als »weniger philosophisches und mehr experimentell angelegtes transdisziplinäres

Projekt« bezeichnet und wirkliche Seriosität abgesprochen. Vgl. Rölli: Gilles Deleuze

Philosophie des transzendentalen Empirismus, S. 7.

3 Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Anti-Ödipus: Kapitalismus und Schizophrenie 1, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1977, Deleuze, Gilles/Félix Guattari: Kafka: für eine kleine Litera-

tur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996, Deleuze, Gilles/Fèlix Guattari: Tausend Plateaus:

Kapitalismus und Schizophrenie 2, Berlin 1992, Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Was ist

Philosophie?, Frankfurt a.M.: Merve 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Technik als Problem des Ausdrucks

System der Psychiatrie zu erneuern. Er selbst spricht von vier Orten, Diskur-

sen oder Lebensweisen, die ihn in seinem Tun bestimmt haben. Einer dieser

Orte bildete sichmit der politischen Aktivität und demDiskurs der linkenOp-

position. Ein weiterer Pol entstand während seiner Ausbildung zum Psycho-

analytiker und verdankt sich den Lehren Jacque Lacans. Einen wesentlichem

Einfluss auf Guattaris Denken, hatte auch seine Arbeit an der Klinik La Borde

an der Seite des Gründers Jean Oury.Dort entwickelte er seine Faszination für

das Schizophrene, wobei sich »eine Art Schizo-Ort oder Schizo-Diskurs« her-

ausbildete.4 Die intellektuelle Auseinandersetzungmit Deleuze half Guattari,

diese vier Denksphärenmiteinander in Einklang zu bringen und seinemmul-

tidiskursiven Leben ein Zentrum zu geben.

Glaubt man den Aussagen von Kollegen und Freunden, dann war Félix

Guattari eine bemerkenswerte Persönlichkeit. Jean Oury bezeichnet ihn als

engagierten und kritischen Psychoanalytiker, der unermüdlich versuchte zu

erklären und die »verknöcherten, verdinglichten Systeme« zu kritisieren.5

Die Zusammenarbeit mit Deleuze war, so Oury, eine »Art von Freundschafts-

dialektik«, die ihm half Begriffe zu Schärfen und »Doppeldeutigkeiten und

Fehlinterpretationen der Medien in Bezug auf die Psychiatrie, die ›Anti-

psychiatrie‹, die Psychoanalyse, die ›Institutionelle Psychotherapie‹ usw.«

aufzulösen.6 Laut Oury wurden die Differenzen, die sich zwischen Deleuze

und Guattari ergaben, immer »auf einem Grund absoluter Gemeinsamkeit,

ohne Riß, außerhalb von jeder Vorherrschaft des einen oder des anderen«7

verhandelt.

Der Psychiater François Tosquelle beschreibt Félix Guattari als jemanden,

der sich hervortat durch seine »sprühende Intelligenz« und der Freundschaf-

ten pflegte, wie »andere die bunten Blumen in ihrem Garten«.8 Paul Virilio

lernte Guattari sieben Jahre nach Deleuzes Tod kennen. Er betreute die Rei-

he L’espace critique, in der Guattaris PublikationenCartographies schizoanalytique

(1989),Les trois écologies (1989) undChaosmose (1992) erschienen sind.WasdieZu-

sammenarbeit mit Deleuze betrifft, äußert sich Virilio eher kritisch. Guattari

4 Deleuze, Gilles/Guattari, Félix/Rossler, Gustav: »Gespräch über den Anti-Ödipus (ge-

meinsammit Félix Guattari)«, in: ders., Unterhandlungen (2014), S. 25–40, hier S. 27.

5 Oury, Jean: »Für Félix«, in: Henning Schmidgen (Hg.), Ästhetik undMaschinismus: Tex-

te zu und von Félix Guattari, Berlin: Merve 1995, S. 7–10, S. 8.

6 Ebd. S. 9.

7 Ebd.

8 Tosquelles, François: »Erinnerung an Félix Guattari«, [1992], in: Schmidgen (Hg.), Äs-

thetik und Maschinismus (1995), S. 11–16, hier S. 12, 15.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 191

hätte Deleuze viel beigebracht, aber selbst von der ›Ehe‹ mit Deleuze weniger

profitiert. Diese Bemerkung sei keineswegs eine Kritik an Deleuze, so Virilio,

zu beklagen sei aber, dass Guattaris eigene Publikationen keine ausreichend

positive Rezeption erfuhren, und er zu früh verstarb um sich nach Chaosmose

als Philosoph voll entwickeln zu können.9

ImGegensatz zu Guattari, arbeitete Deleuze nur in den Begriffen der Psy-

choanalyse, und er war nicht den Auseinandersetzungen und Verantwortlich-

keiten eines Psychoanalytikers unterworfen. Der eignen Einschätzung nach,

fühlte er sich darum auch weniger betroffen und »fand es eher komisch, das

Elend der Psychoanalyse«.10 Guattaris »theoretische und praktischeKonzepti-

on desMaschinen-Unbewußten« undder Begriff derWunschmaschine,weck-

tenallerdingsDeleuzes Interesse.11Davonabgesehen,warDeleuze,wie andere

auch, von Guattari als Person und Denker beeindruckt. In einem Brief an den

japanischenPhilosophenKuniichiUno,schreibtDeleuze,er »habe selten einen

Menschen gekannt, der so schöpferisch ist«.12

Deleuze und Guattari waren Freunde, die immer die Form des Sie beibe-

hielten, obwohl sie einen regen Briefaustausch etablierten. Sie schrieben im

Tandem, besaßen dabei aber jeweils ihren eigenen Rhythmus;13 ihre Arbeits-

beziehung operierte auf verschiedenen Ebenen, wobei gegenseitige Resonanz

und Reibung das gemeinsame Vorhaben voranbrachte.14 Die Texte auf diese

Weise zu verfassen, diente unter anderem dazu, die »traditionelle Dualität«,

die sich in »psychiatrischen oder sogar psychoanalytischen Büchern« findet,

in einer Vielzahl von Stimmen aufzulösen.15

9 Virilio, Paul: »Trajektivität und Transversalität. Ein Gespräch über Félix Guattari«, in:

Schmidgen, Ästhetik undMaschinismus (1995), S. 25–37, hier S. 28, Beim Topoi der Ge-

schwindigkeit stimmtVirilio nichtmitDeleuzeundGuattari übereinstimmen.Die »Re-

levanz der Geschwindigkeit« wurde nicht ausreichend erkannt, aber die »Psychologie

wollte sich nicht auf die Dromologie einlassen!«

10 Deleuze/Guattari/Rossler: »Gespräch über den Anti-Ödipus«, S. 25.

11 Ebd.

12 Deleuze, Gilles: »Brief an Kuniichi Uno«, in: Clemens-Carl Härle (Hg.), Karten Zu Tau-

send Plateaus, Berlin: Merve 1993, S. 9–12, hier S. 9f.

13 Ebd. 10.

14 Deleuze/Guattari/Rossler: »Gespräch über den Anti-Ödipus«, S. 26, »Wir haben und

sehr amüsiert.Wir haben uns sehr genervt. Einer von uns beiden redete immer zuviel.«

15 Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: »Deleuze und Guattari erklären sich …«, Diskussions-

runde mit Fancois Chatelet, Pierre Clastres, Serge Leclaire u.a., in: Deleuze: Die ein-

same Insel: Texte und Gespräche von 1953 bis 1974, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003,

S. 315–334, hier S. 319.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Technik als Problem des Ausdrucks

Im Folgenden soll der grundlegende Entwurf der Maschine, als produkti-

vesAusdrucksgefüge,hergeleitetunderläutertwerden.Deleuze/Guattari neh-

men den Begriff der Produktion von Karl Marx auf, überarbeiten ihn, und ge-

langen damit zu einem Begriff der Maschine, der vor allem das ontologische

Prinzip der Produktion betrifft. Behandelt werden also nicht die Maschinen

als hergestellte, technische Objekte, sondern jegliche Art produktiver Gefüge.

Deleuze/Guattaris Maschinen operieren als ein System von Strom und Un-

terbrechung, wobei es sich bei der Funktionalität der Wunschmaschine um

die ursprüngliche Produktion vonProduktion handelt.Mit Bezug auf Pierre Clas-

tres soll nachvollzogen werden, wie die Operationalität derMaschinen Gesell-

schaftsordnungenmitgestaltet. In diesemZusammenhangwerde ich dieKon-

zepte der nomadischen Kriegsmaschine und des territorialen Staatsapparats

als zwei unterschiedliche Ausdrucksformen gesellschaftlicher Ordnung erläu-

tern. Schlussendlich wird mit Lewis Mumfords Entwurf der Megamaschine

veranschaulicht, wie die Gesellschaftsmaschine Subjekte hervorbringt.

Produktion und Prozess

Auch wenn Deleuze/Guattari sich selbst als Marxisten bezeichneten, findet

sich in ihren Texten nur eine bruchstückhafte Rückbindung an die marxisti-

scheTheorie.16 Sie versuchen den »Prozeß als ökonomisch-materielle Realität,

als Produktionsprozeß in der Einheit von Natur und Industrie, Natur und

Geschichte« zu erklären,17 und adaptieren dafür Karl Marx’ Überlegungen,

allerdings nicht ohne sich der hegelianischen Dialektik zu entledigen. Es wird

sich zeigen, dass Deleuze/Guattari durch ihren pluralen Ansatz eine differen-

ziertere Betrachtung bestimmter Begriffe, wie beispielsweise den der Arbeit,

ermöglichen.

WieKapp auch, untersuchtMarx dieDialektik vonNatur undTechnik,mit

der sich die Geschichte des Menschen fortschreibt. Im Unterschied zu Kapp,

steht bei Marx aber nicht der Erkenntnisprozess zentral, sondern der Arbeits-

prozess als ein auf die Natur gerichtetes, zielorientiertes Handeln. Das Jagen,

16 Smith, DanielW.: »Flow, Code and Stock: A Note on Deleuze’s Political Philosophy«, in:

Deleuze Studies 5 (2011), S. 36–55, hier S. 38, Smith verweist auf Lyotard, der im Anti-

Ödipus nur implizit eine Marxkritik erkennt.

17 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 193

die Landwirtschaft oder das Herstellen von Werkzeugen sind komplexe, ziel-

orientierte Handlungen und allein demMenschen vorbehalten. Durch die in-

tellektuelle Leistung der Erfindung und Planung unterscheidet sich Arbeit von

anderen konstruktiven Verhaltensweisen in der Natur. Spinnen oder Bienen

beeindrucken durchWeb- und Baukunst, der Mensch aber kann dank »seiner

eigenenkörperlichenundgeistigenKräfte« aufdieNatur einwirkenundso sei-

ne Vorstellungen verwirklichen.18

»Die Arbeit ist zunächst ein Prozeß zwischenMensch und Natur, ein Prozeß,

worin der Mensch seinen Stoffwechsel mit der Natur durch seine eigene Tat

vermittelt, regelt und kontrolliert. Er tritt demNaturstoff selbst als eine Na-

turmacht gegenüber. Die seiner Leiblichkeit angehörigenNaturkräfte, Arme

und Beine, Kopf und Hand, setzt er in Bewegung, um sich den Naturstoff in

einer für sein eigenes Leben brauchbaren Form anzueignen. Indem er durch

diese Bewegung auf die Natur außer ihm wirkt und sie verändert, verändert

er zugleich seine eigne Natur.«19

Mit seinem Begriff der Arbeit, betont Marx die anthropologische Grenze,

gleichzeitig zielen seine Überlegungen auf eine materialistische Dialektik, in

der die Entwicklung der technischen Geräte mit der Entwicklung der Arbeit,

im Sinne gesellschaftlicher Konvention, verbunden ist. In den Formen der

Werkzeuge, Maschinen und Arbeitsprozesse erkennt Marx die »Bildungsge-

schichte der produktiven Organe des Gesellschaftsmenschen« als »materielle

Basis jeder besondren Gesellschaftsorganisation«.20 Marx stellt den gedank-

lichen Bezug zu Darwin her, dieser habe die »Geschichte der natürlichen

Produktionsinstrumente […] für das Leben der Pflanzen und Tiere« studiert,

während er selbst die gesellschaftlichen Produktionsumstände im Rahmen

einer Entwicklungsgeschichte untersuche.21

Der Gedanke der Verschränkung von Natur, Gesellschaft und Produktion,

geht Marx’ Überlegungen zur politischen Ökonomie voraus. Die Beziehung

vom Menschen zur Natur bildet eine erste, asymmetrisch gelagerte Produk-

tionseinheit, denn Produktion ist immer ein Vorgang der »Aneignung der Na-

tur von seiten des Individuums innerhalb und vermittelst einer bestimmten

18 Marx: Das Kapital, S. 193.

19 Ebd. S. 192.

20 Ebd. S. 392f. Fn 89.

21 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Technik als Problem des Ausdrucks

Gesellschaftsform«.22 Den Begriff der Arbeit erläutert Marx als komplexe Pro-

zessbeziehung zwischen Mensch und Natur, in der die Erde eine »ursprüng-

liche Proviantkammer« und »ursprüngliches Arsenal von Arbeitsmitteln« dar-

stellt.23 Als Mittel des Arbeitsprozesses versteht Marx »alle gegenständlichen

Bedingungen«, die es ermöglichen auf den Arbeitsgegenstand einzuwirken.24

Damit ist der Fluss ein Arbeitsmittel für die Fischerin und »der Fisch, der noch

nicht gefangen ist, ein Produktionsmittel für den Fischfang«.25 Das Produkt

als Zweck und Resultat, legt sich dabei über den Arbeitsprozess, determiniert

ihn als Produktionsprozess, und löscht ihn schlussendlich sogar aus.26 Da der

Ausdruck als Ergebnis derArbeit imProdukt aufgeht, ist fürMarxdie Tätigkeit

der Arbeit explizit als Element eines Produktionsprozesses zu verstehen.

Für die Konsumption der Produkte spielt es keine Rolle auf welche Weise

sie hergestellt wurden. Die Spindel wurde hergestellt und ist ein Produkt,

sie rückt aber gänzlich in den Hintergrund, wenn sie vomWeber konsumiert

wird, also wenn er diese für seine Webarbeit nutzt. Arbeit ist nicht nur Pro-

duktions-, sondern auch Konsumptionsprozess.27 Konsumieren bedeutet

demnach Blindheit, entweder gegenüber dem Herstellungsprozess oder ge-

genüber dem Produkt, wenn es erneut in einen Prozess eingebunden wird.28

Erst der Bruch oder Mangel eines Produktionsmittels lässt dieses als Produkt

mit einer eigenen Herstellungsgeschichte wieder in Erscheinung treten. Hier

mag auch eine Erklärung dafür liegen, warum erst mit akutem Mangel an

22 Marx, Karl: Einleitung zur Kritik der PolitischenÖkonomie, (aus demhandschriftlichen

Nachlass), [1857/58], MEW, Bd. 13, Berlin: Dietz 1975, S. 619. Vgl. ebd. S. 616.

23 Marx: Das Kapital, S. 194.

24 Ebd. S. 195.

25 Ebd. Fn 6.

26 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 548, »Die beiden idealen Antriebs-Modelle wä-

ren die Arbeit und die freie Tätigkeit. Die Arbeit ist eine Sache des Antriebs, der auf

Winderstände stößt, auf das Äußere einwirkt, in seiner Wirkung verbraucht oder ver-

ausgabt wird und der von einem Augenblick zum anderen erneuert werden muß.«

27 Marx: Das Kapital, S. 195, »Der Prozeß erlischt im Produkt. […] Die Arbeit hat sich mit

ihrem Gegenstand verbunden. Sie ist vergegenständlicht, und der Gegenstand ist ver-

arbeitet. Was auf seiten des Arbeiters in der Form der Unruhe erschien, erscheint nun

als ruhende Eigenschaft, in der Form des Seins, auf seiten des Produkts. Er hat gespon-

nen, und das Produkt ist en Gespinst.«

28 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 33, »Das Produkt nimmt umso mehr den Schein ei-

nes Eigentümlichen, unaufhebbar Eigentümlichen an, als man es auf ideale Formen der

Kausalität, der Komprehension oder der Expressionbezieht, nicht aber auf den realen Produk-

tionsprozeß, dem es entspringt.« Herv. i. Org.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 195

natürlichen Ressourcen, die Erde als ein endliches Produktionsmittel in den

Blick rückt.

Marx differenziert vier ineinander fassende Instanzen: die Produktion,

die Konsumtion, die Distribution und den Tausch. Die Distribution und

der Tausch bestimmen das quantitative Verhältnis zwischen Produkt und

Individuum, die Konsumtion als Ziel steht außerhalb der ökonomischen Ver-

teilungs- und Austauschprozesse,29 ferner, und das ist ein wichtiger Punkt,

steht der Produktionsprozess in einer reziproken Beziehung zur Konsumtion.

Erst wenn Jemand einen Gegenstand konsumiert, also ein Kleid anzieht, in

einem Haus wohnt oder ein Musikstück anhört, wird dieser Gegenstand als

eine »versachlichte Tätigkeit« tatsächlich zu einem Produkt.30

»Die Produktion ist unmittelbar auch Konsumtion. Doppelte Konsumtion,

subjektive und objektive: das Individuum, das im Produzieren seine Fähig-

keiten entwickelt, gibt sie auch aus, verzehrt sie im Akt der Produktion, ganz

wie das natürliche Zeugen eine Konsumtion von Lebenskräften ist. […] Die

Konsumtion ist unmittelbar auchProduktion,wie in derNatur die Konsumti-

on der Elemente und der chemischen Stoffe Produktion der Pflanze ist. Daß

in der Nahrung z.B., einer Form der Konsumtion, derMensch seinen eigenen

Leib produziert, ist klar.«31

Hier zeigt sich, wie die Elemente Produkt, Produktion und Konsumption auf-

einander wirken. Einerseits ist das Konsumieren ein Trieb, der das Bedürfnis

nachneuerProduktion aufrechterhält; einGegenstandwird als Ziel imaginiert

und er dient so als Antrieb für seine Herstellung. Außerdem lässt die Tätig-

keit, die auf das Produkt zielt, den Menschen zum Arbeiter oder zur Künst-

lerin werden. Darüber hinaus bringt der hergestellte Gegenstand ein konsu-

mierendes Subjekt hervor. Dies trifft ebenso auf Kunstgegenstände zu, wel-

che erst ein »kunstsinniges und schönheitsgenußfähiges Publikum« hervor-

bringen.32Demnachwird imHerstellungsprozess dasWerkzeugoderMaschi-

nenelement, das ja selbst ein Produkt ist, blind konsumiert. In zweiter Instanz

bringt das Produkt, also der neuhergestellteGegenstand, eine konsumierende

Subjektform hervor.

29 Marx: Einleitung zur Kritik der Politischen Ökonomie, S. 621.

30 Ebd. S. 623.

31 Ebd. S. 622.

32 Ebd. S. 624.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Technik als Problem des Ausdrucks

Diese Art der Verschränkung von Produktion und Konsumtion im Pro-

zess, wird von Deleuze/Guattari aufgegriffen und fließt in ihr Konzept der

Wunschmaschine ein.Wennsie imAnti-Ödipus aufdas ›schizophreneErlebnis‹

hinweisen, dann tun sie das, weil sich dort die Verquickung von Produkti-

on, Konsumtion, Aufzeichnung und Distribution als unauflöslich offenbart.

»Nicht Mensch noch Natur sind mehr vorhanden, sondern einzig Prozesse,

die das eine im anderen erzeugen und die Maschinen aneinanderkoppeln.«33

WährendMarx noch aus denmolaren Strukturen heraus die Bereiche der Pro-

duktion, Distribution und Konsumtion bestimmt, betrifft Deleuze/Guattaris

Modell die Dimension eines ursprünglichen Prozesses, in dem sich keine

»distinktive Beziehung Mensch-Natur, Industrie-Natur, Gesellschaft-Natur«

mehr findet.34

Marx differenziert unterschiedliche maschinelle Typen, die sich in eine

größere Maschinerie einordnen lassen: der Transmissionsmechanismus,

die Bewegungsmaschine und die Werkzeug- oder Arbeitsmaschine. Die ki-

nematischen Mechanismen erlauben es Kräfte auf unterschiedliche Weise

zu übertragen. So verdanken sich dem Transmissionsmechanismus unter

anderem Schwungräder, Treibwellen oder Zahnräder. Die erste Triebkraft

für diese Mechanismen waren die »kalorischen Maschinen«, als allgemeine

Bewegungsmaschinen, wie beispielsweise die Dampfmaschine oder die elek-

tromagnetische Maschine.35 Nach dem Zusammenschluss des Kraftantriebs

und der Kraftübertragung, erhält die Maschine ihre komplexeste Form durch

das Element desWerkzeugs.Wird in die Antriebsmechaniken ein Organ bzw.

Werkzeug integriert, entsteht eine Werkzeugmaschine, an dem der Arbeiter

nur noch äußerlich angeschlossen ist.36

Marx’ Analyse verweist auf die Verschiebungen von Kräfteverhältnissen,

wobei die automatisierte Werkzeughandhabung die Stellung der Arbeite-

rin im Produktionsprozess veränderte. Der mechanische Webstuhl oder

die Spinnmaschine ist der handwerksmäßigen Tätigkeit des Webens oder

Spinnens noch sehr ähnlich, die Werkzeuge oder ›Organe‹ werden zwar me-

chanisch bewegt, führen aber noch dieselbe Tätigkeit aus. Dennoch hat sich

die Arbeitssituation verändert, der Mensch wirkt nun nicht mehr »mit dem

Werkzeug auf den Arbeitsgegenstand«, sondern mit seiner »Triebkraft auf

33 Deleuze/Guattari, Anti-Ödipus, S. 8.

34 Ebd. S. 9.

35 Marx: Das Kapital, S. 393.

36 Ebd. S. 394.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 197

eine Werkzeugmaschine«.37 Dieser Beobachtung entzieht Marx ein wichtiges

Argument, nämlich dass erst »die Schöpfung der Werkzeugmaschinen […]

die revolutionierte Dampfmaschine notwendig machte«.38 Denn der Arbei-

ter wurde zur muskulären Antriebsmaschine, welche bald durch stärkere

Kraftquellen ersetzt wurde.

Die klassische Definition der Maschine, wie sie sich auch bei Marx findet,

spaltet sich in drei Bereiche auf: die Antriebskraft oder der Rezeptor dieser

Kraft, die Übertragung oder Transmission, und das Werkzeug oder Organ.

Für Deleuze/Guattari allerdings, sind alle Produktionsprozesse begründet in

einem allgemeinem Prinzip des Maschinellen, das diesen erkennbaren Struk-

turen vorausgeht. Es wurde schon erwähnt, dass für Deleuze/Guattari Natur,

im Sinne eines ursprünglichen Produktionsprozesses, die Produktion von Pro-

duktion ist,wobei sich diese Art der ursprünglichenProduktion im schizophre-

nen Zustand zeigt. Hier finden sich noch keine wechselseitigen Sphären von

Produktion, Distribution und Konsumtion, wie sie Marx differenzierte. Die

ursprüngliche Produktion ist maschinell, ein präpersonaler Prozess, der noch

keine Spaltung in natura naturans und natura naturata enthält.

Deleuze/Guattari gehen also davon aus, dass Produktion immer gemein-

sam mit einem Gefüge als Maschine auftritt. Auch wenn die oben genann-

ten Kategorien als unterschiedliche Aspekte von Maschinen in Erscheinung

treten, sind sie nicht wesentlich für die Bestimmung des maschinellen Prin-

zips. Mit einem Rückgriff auf Reuleauxs Theoretische Kinematik lässt sich dies

noch verdeutlichen, denn schon er äußert sich skeptisch gegenüber dem klas-

sischenSchemaderMaschineundversucht sichaneinergrundlegendenÜber-

arbeitung. So sieht er das Maschinenmäßige auch schon in der synthetischen

Konnektion im kleinsten Element. Zwei Körper, die in einem reziproken Ver-

hältnis stehen, bilden ein Elementenpaar als kleinste kinetische Einheit. Wir

erinnern uns, dass auch Kapp sich auf diesen Gedanken stützt; die Schraube

und dieMutter bilden eine gegenseitigeUmhüllung,mit der sich Bewegungen

spezifisch ausrichten lassen. Ein solches Elementenpaar bildet die kleinste ki-

nematische Grundeinheit, aus der sich eine Vielzahl an Bewegungen realisie-

ren lässt. Nach Reuleaux ist die kinematische Kette nicht einfach ein mecha-

nisches Element als Getriebe in einerMaschine, sondern steht für dasmaschi-

37 Ebd. S. 396

38 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Technik als Problem des Ausdrucks

nelle Prinzip an sich.39 Sein Begriff der Maschine umfasst alle Arten von kör-

perlichen Formationen, die eine kinematische Synthese bilden. Dies betrifft

auch die »Maschinen, welche die Natur hervorbringt«, wie etwa »Steinblöcke,

welche kniehebelartig einen dritten aus seiner Lage kippen« können.40 Einen

ähnlich ursprünglichen Begriff derMaschine findenwir bei Deleuze/Guattari;

jegliche Produktion basiert auf demmaschinellen Prozess, wobei die Katego-

rien Antrieb, Produktion undProdukt als systemischeDimension erst in zwei-

ter Instanz in Erscheinung treten.

Die Wunschmaschine

Mit der Annahme eines maschinellen Prinzips, dass sich schon in ganz ein-

fachen, ›natürlichen‹ Gefügen findet, verändert sich der Blick auf unsere

Umwelt. Überall finden sich Paare oder Gefüge, die in ihrer Zusammen-

stellung die Befähigung besitzen, Kräfte aufzunehmen, weiterzugeben oder

umzuwandeln. UmDeleuze/Guattaris Konzept der Maschine in seinem onto-

logischen und sozialpolitischen Zusammenhang zu verstehen, sind besonders

die Publikationen zumThema Kapitalismus und Schizophreniewichtig. Die Kri-

tik in Form des Anti-Ödipus ist die logische Folge einer Maschinentheorie, die

ein genetisches Prinzip betrifft, welches der konkreten Technik vorausgeht;

denn der Begriff der Maschine umfasst die operative Instanz von Zeichen-

produktion, die an alle, also auch psychische, Ausdrucksgefüge gebunden

ist.

UmdasKonzept derMaschine zukomplettieren,mussnochdasWirkprin-

zip der Stromentnahme und Stromunterbrechung hinzugenommen werden.

FürDeleuze/Guattari handelt es sich bei jedermaschinellenProduktionumei-

ne Verknüpfung von Stromentnahmen, Einschnitten und Abtrennungen; die

Maschine schneidet oder hemmt einen Kraftstrom, löst eine Bewegung aus

und erzeugt neue Ströme. Um das zu veranschaulichen, reicht schon das ein-

fache Beispiel einer Stehlampe. Um die Glühbirne in der Lampe zum Leuch-

ten zu bringen, wird diese an elektrischen Strom angeschlossen, die Lampe

39 Reuleaux: Theoretische Kinematik, S. 56f., Die gepaarten Elemente bilden Umhül-

lungsformen als Bestimmung einer Antriebskraft. Einer Bewegung wird eine neue

Form gegeben, sie wird in eine mechanische Arbeitsbewegung übersetzt.

40 Ebd. S. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 199

schneidet in den Strom und die Glühbirne verwandelt ihn in andere Energie-

ströme, also in Licht und Wärme. Der elektrische Strom besteht aus Phasen

unterschiedlicher elektrischer Spannung, und er ist selbst schon ein Prozess.

Das ist auch der Grund, warum es bis heute Schwierig ist, diesen Prozess, al-

so Strom, in Form von potentieller Energie über längere Zeit und in großen

Mengen zu speichern.

Für Deleuze/Guattari sind Ströme aller Art Prozesse, gemeint ist damit

auch der Denkprozess, der Redefluss oder ein Menschenstrom. Sie alle haben

die Gemeinsamkeit, dass sie unterbrochen, angezapft oder in andere Ströme

umgewandelt werden können.41 Die Lampe gibt dem elektrischen Strom eine

neue Einschreibung, nämlich die des Lichts und der Wärme; eine Windmüh-

le unterbricht denWindstrom und gibt ihm eine kinetische Einschreibung; in

allen Domänen unserer Existenz gibt es Ströme, und ein geringer Einschnitt

in einen Strom kann massive Auswirkungen haben. Schlussendlich müssen

wir uns alle Vorgänge auf der Erde als Serien von Einschnitten in Ströme vor-

stellen,diewiederumneue Strömehervorrufen.EinmaschinellesGefüge ope-

riert und produziert einen Strom, während eine andere Maschine diesen un-

terbricht; immer gibt es Quellmaschinen die Ströme hervorbringen und Or-

ganmaschinen die Einschnitte vornehmen,wobei es eine Frage der Perspekti-

ve ist, was jeweils als Quell- oder Organmaschine in Erscheinung tritt.

»Kurz, jedeMaschine ist Strom-Einschnitt gegenüber derjenigen, der sie an-

geschlossen ist, aber selbst Strom oder Stromproduktion im Verhältnis zu

der Maschine, die ihr angekoppelt ist. Das zeichnet das Gesetz der Produk-

tion von Produktion aus.«42

Nun verstehen wir Deleuze/Guattari, wenn sie sagen, dass es überall Maschi-

nen gibt, die sich stetig überlagern und dabei Spaltungen, Einschnitte, Stö-

rungen oder Verschleiß mit sich bringen.

»Ja, wir geben der Maschine eine große Ausdehnung: im Verhältnis zu den

Strömen. Wir definieren die Maschine als jedes System von Stromunterbre-

chungen. So sprechen wir bald von technischer Maschine im gewöhnlichem

41 Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklären sich …«, S. 319, »Der Prozeß ist das,

was wir den Strom nennen.«

42 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 47, »JedeMaschine steht erstens in Beziehung zu ei-

nem kontinuierlichen materiellen Strom (hylè), in dem sie Schnitte vornimmt. […] Tat-

sächlich bezeichnet die hylè die in der Idee gegebene reine Kontinuität der Materie.«

Herv. i. Org.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Technik als Problem des Ausdrucks

Sinn des Wortes, bald von Gesellschaftsmaschine, bald vonWunschmaschi-

ne. Weil für uns Maschine weder im Gegensatz zu Mensch noch zu Natur

steht […].«43

Kommen wir nochmals auf die ursprüngliche Maschine zu sprechen. Mit der

erstenKonnektion bildet sich der oK alsMilieu für dieWunschmaschinen.Wir

erinnern uns an den organlosen Körper, er stellt eine notwendige Leerstelle

dar, er hat einen glatten und flüssigen Charakter, ohne Vektoren, und er kann

darum von der Wunschmaschine besetzt werden. In einem Kontinuum, oder

besser, in der hyle, als Idee einer reinen Kontinuität der Materie, wirkt der

Wunsch als Konnektor.44 Es gibt einen linearen Strom, der sich mit den binä-

ren Schnitten assoziiert und ein »linear-binäres System« bildet.45Mit anderen

Worten, es entstehen polarisierte Flüsse im Sinne von Phasenströmen, also

1, 2, 1, 2 usw. Als »Anti-Produktion« bietet der oK die Einschreibefläche für die

Produktion der Wunschmaschine, dabei fallen Produktion, Aufzeichnung,

Verteilung und Konsumtion ineinander.46 Ich möchte betonen, dass hier von

der Idee einer reinen Kontinuität gesprochen wird. Deleuze selbst entwi-

ckelt den Gedanken des Kontinuums, als Anti-produktion, aus einer Vielheit

heraus.

Ein wichtiger Punkt bei diesem Entwurf ist, dass die technischen Ma-

schinen logische und sinnhafte Ordnungen besitzen, während die Wunsch-

maschine im Potentialstrom operiert, als Produktion von Produktion. Mit

diesem Gedanken geht einher, dass auch die politische Ökonomie im Sinne

einer Wunschökonomie zu verstehen ist.47 So bilden Kapitalismus und Psy-

choanalyse einen problematischen Zusammenhang, den die beiden Denker in

ihrem Anti-Ödipus versuchen aufzudecken.48 Ihre Kritik zielt dabei vor allem

43 Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklären sich …«, S. 320.

44 Vgl. Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 365, Auch das Unbewusste gehört nach Deleuze/

Guattaris Einschätzung nach zum physischen Sein, und zwar weil der »organlose Kör-

per und seine Intensitäten« die Materie selbst sind.

45 Ebd. S. 22.

46 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 15, 53.

47 Ebd. S. 333f., 338. Vgl. Deleuze, Gilles: »Referat von Gilles Deleuze«, [1973], in: Aman-

do Verdiglione (Hg.), Gilles Deleuze/Félix Guattari/G. Jervis u.a., Antipsychiatrie und

Wunschökonomie, Berlin: Merve 1976, S. 7–11, hier S. 11. Vgl. Smith: »Flow, Code and

Stock: A Note on Deleuze’s Political Philosophy«, S. 40f.

48 Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklären sich …«, S. 329f., Pierre Clastres be-

merkt dazu: »Um den Kapitalismus zu denken, nehmen sie den Weg über die Schizo-

phrenie, in der sie die Auswirkung und die Grenze unserer Gesellschaft sehen. Und um

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 201

auf die ödipale Struktur, als ursprüngliche Beschaffenheit des Unbewussten.

Ein vom Prinzip der Familie als »Dreiecksfigur Papa-Mama-Ich« abstrahierte

Idee des Ödipus, wurde »im Rahmen der strukturalen Interpretation« zur

»Invariante« und zum »Dogma«.49 Somit kann die präpersonale Produktion

des Unbewussten nicht mehr als Mannigfaltigkeit in Erscheinung treten, und

jeder Unsinn und jedes Stottern werden im Rahmen der ödipalen Struktur

interpretiert.

Das Unbewussten als Phasenstrom. Einschnitt durch dieMaschine der Psychoanalyse.

Produktion eines neuen Stroms, codiert in Form des ödipalen Dreiecks.

Die Psychoanalyse im Anschluss an Freud richtet sich darauf, die Produk-

tion des Unbewussten im Ausdruck zu bestimmen.50 Sie operiert, indem sie

in die Ströme des Unbewussten einschneidet und sie besetzt hält; eingerichtet

als eine Interpretationsmaschine unterdrückt sie die echten Aussagen und

übersetzt alles in den ödipalen Code. Dagegen richtet sich Deleuze/Guattaris

Einwand, dass das Unbewußte keine symbolische, imaginierte oder figurierte

Struktur ist, sondern stetig produziert und rein maschinell läuft.51 Sie ent-

wickeln eine eigene Theorie des Unbewussten, die sie mit dem Konzept der

Wunschmaschine ontologisch verankern. Dabei bestimmen sie das Unbe-

wusste materialistisch, aber nicht organlogisch, und sie tun dies »kraft einer

doppelten Operation: indem sie den Wunsch in den Mechanismus und die

Produktion in denWunsch« einführen.52 DieMaschine ist demWunsch nicht

äußerlich, sondern bildet eine unmittelbare Verbindung. Das autopoietische

die Schizophrenie zu denken, nehmen sie den Weg über die ödipale Psychoanalyse,

jedoch wie Attila: nach ihrem Durchzug bleibt nicht mehr viel übrig.«

49 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 65f.

50 Ebd. S. 69, »Das produktive Unbewußte räumt das Feld zugunsten eines Unbewußten,

das sich nur mehr ausdrücken kann – im Mythos, in der Tragödie, im Traum.«

51 Ebd. S. 67.

52 Ebd. S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Technik als Problem des Ausdrucks

Prinzip der Produktion von Produktion erscheint nur gemeinsam mit dem

Wunsch, als Pol oder Vektor, nur dann wird in den kontinuierlichen Strom

eingeschnitten, etwas partiell abgetrennt und bestimmt. Es zeigt sich, dass

hier der Wunsch kein Begriff des Mangels darstellt, sondern im Sinne eines

positiven Begehrens verstanden wird.53

Die Frage, inwieweit der Begriff des Wunsches mit dem des Willens kon-

trastiert, kann hier nicht geklärt werden. Interessant dazu erscheint aber De-

leuzesNietzscherezeption, in der uns derWille zurMacht alsWunschmaschine

erscheint.

»Das genetische Element (Macht) bestimmt das Verhältnis der Kraft zur

Kraft und qualifiziert die in Beziehung stehenden Kräfte.54 Der Wille zur

Macht ist derart wesentlich schaffend und schenkend: Er strebt nicht, er sucht

nicht, er begehrt nicht, vor allem begehrt er nicht die Macht. Er gibt: die

Macht ist etwas im Willen Unausdrückbares (beweglich, variabel, plas-

tisch;), die Macht ist gleichsam die ›schenkende Tugend‹ im Willen; durch

die Macht ist der Wille selbst sinn- und wertschenkend.«55

Wie bei der Produktion der Wunschmaschine, ist die Macht ›wesentlich

schaffend‹, aber selbst nicht in den logischen Ordnungen repräsentiert. Im

Gegensatz zu Schellings Begriff des Willens, wird mit Nietzsche eine ur-

sprüngliche Kräftevielheit angenommen.56 Dass der ursprüngliche Strom

eine Vielheit darstellt, und dass die Idee der Einheit dieser nur folgt, ist ein

wichtiger Gedanke in Deleuzes Philosophie, womit auch in der Deleuze/

Guattari’schenMaschinentheorie ein Pluralismus verankert ist.

53 Ebd. S. 36, »Wie Marx sagt, gibt es keinen Mangel, sondern nur die Leidenschaft als

natürliches und sinnliches, gegenständlichesWesen. Nicht derWunsch lehnt sich den

Bedürfnissen an, vielmehr entstehen die Bedürfnisse aus demWunsch […].«

54 Deleuze, Gilles: Nietzsche unddie Philosophie, [1962], Frankfurt a.M.: EuropäischeVer-

lagsanstalt EVA 1985, S. 93, »Die Macht ist das, was im Willen will. Die Macht ist das

genetische und differentielle Element im Willen. Daher ist der Wille zur Macht we-

sentlich schaffend.« S. 92, »[…] wollen = erschaffen, Wille = Freude […].«

55 Ebd. S. 94.

56 Vgl. Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, S. 8, 11, 13. Vgl. Röd, Wolfgang: Benedic-

tus de Spinoza: eine Einführung, Stuttgart: Reclam 2002, S. 169–172, Ob die Vielheit

von der Einheit abzuleiten ist, ist eine grundsätzliche Frage. Spinoza ging zunächst

von einem »als Einheit verstandenen Prinzip« aus und leitete von diesem »die Viel-

heit der Seienden« ab. Es gibt aber auch Argumente dafür, dass Spinoza »das Moment

der Vielheit von vornherein anerkannt habe und also nicht genötigt gewesen zu sei, es

abzuleiten.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 203

Im Hinblick auf das Unbewusste, als aktive Vielheit der Psyche, kritisie-

ren Deleuze/Guattari das psychoanalytische Modell und unterziehen es einer

rigorosenUmwertung.DieWunschproduktion imUnbewussten lässt sich kei-

neswegsauf eineFantasieproduktion reduzieren,57 siebetrifft dieTätigkeitdes

Unbewussten, und zwar als eine, die noch keine psychoanalytische Kastration

erfahren hat. Denn der Wunsch ist kein Mangel oder Entbehren, sondern ein

produktives Begehren.58 Im Anti-Ödipus wird ausdrücklich auf die schöpferi-

sche Leistung hingewiesen und das Unbewusste als »Fabrik« und »Werkstatt«

erklärt.59

»Denn was Freud und die ersten Analytiker entdecken, ist der Bereich frei-

er Synthesen, in demallesmöglich ist: die endlosen Konnexionen, die nichts

ausschließendenDisjunktionen, die unspezifischen Konjunktionen, die Par-

tialobjekte und Ströme. Tief im Innern des Unbewußten dröhnen und brum-

men die Wunschmaschinen […].«60

Im Unbewußten wirken die Wunschmaschinen als affirmative Vielheit, wo-

bei die Synthesen gleichzeitig stattfinden und die koexistenten Produktions-

schichten von Subjekt und Gesellschaft bilden.61 Deleuze/Guattari entwerfen

damit nicht nur ein Konzept der Tiefenpsychologie, das vom ödipalen Struk-

turmodell befreit wurde, sondern sie heben auch klassische Gegensätze auf.62

Natur, Mensch und Maschine bilden keine Kategorien, sondern sind nur un-

terschiedlicheEinschreibungenoderSubjektivierungen,die sich vor-subjekti-

ver,maschineller Aktivität verdanken.DasUnbewusste projiziert keine Bilder,

sondern es produziert stetig neueMannigfaltigkeiten.

57 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 35.

58 Ebd. S. 69, Vgl. Deleuze, Gilles: »Kapitalismus und Schizophrenie«, Gesprächmit Vitto-

rio Marchetti, in: ders., Die einsame Insel (2003), S. 338–358, hier S. 338 und S. 339 »Er

[der Wunsch] ist demWesen nach revolutionär, weil er Maschinen konstruiert, die, in-

dem sie sich in das gesellschaftliche Feld einfügen, fähig sind, etwas zu sprengen, das

soziale Gewebe zu verschieben.«

59 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 69.

60 Ebd. S. 68.

61 Vgl. ebd. S. 53f.

62 Beim Kongress Psychoanalyse und Politik in Mailand, im Jahr 1973, präsentierte Deleuze

seine Thesen, um die Dringlichkeit einer Kritik am ödipalen Dreieck und der Psycho-

analyse imSinne Freuds und Lacans zu betonen. Deleuze: »Referat vonGillesDeleuze«,

S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Technik als Problem des Ausdrucks

Ein wichtiger Aspekt dieser Maschinentheorie ist die Differenz der un-

terschiedlichen Dimensionen. Zwischen den »molaren Maschinen einerseits,

mögenesgesellschaftliche, technischeoder organische sein,unddenWunsch-

maschinen andererseits die, der molekularen Ordnung angehören«, besteht

ein funktionaler Unterschied.63 Zwar verdanken sich die molekularen und

molaren Bereiche demselben maschinellen Prinzip, sie unterscheiden sich

jedoch in ihrem Ausdruck. Deshalb konsolidieren sich die Synthesen der

maschinellen Produktion auch inOrdnungen, die sich in ihrer Operationalität

von der ursprünglichenWunschproduktion unterscheiden.

Wir haben gehört, dass die maschinellen Gefüge synthetisch operieren,

indem sie Einschnitte, Abtrennungen und Einschreibungen vornehmen.

Allerdings charakterisieren Deleuze/Guattari dabei auch Eigenarten unter-

schiedlicher Verbindungs- und Trennungsvorgänge. Der erste Modus der

Wunschmaschine ist die konnektive Produktionssynthese, als Kombination von

Einschnitt und Entnahme. Bei dieser Produktion von Produktion, ist der

Einschnitt selbst Synthese, denn er bringt eine Konnektion als Vielheit hervor,

also in Form von und, und, und … usw.64 In »einem kontinuierlichen materi-

ellen Strom (hylè)« wird immer wieder ein Schnitt vorgenommen und etwas

abgetrennt.65 Die disjunktive Aufzeichnungssynthese betrifft nicht den kontinu-

ierlichen Strom, sondern nimmt Einschnitte in den Abtrennungen vor, wobei

»heterogene Ketten« entstehen.66 Durch eine Anordnung und Verteilung

werden Differenzierungen oder Genealogien gebildet. Innerhalb der Sphäre

von aneinandergekoppelten Maschinen wird in die Rückstände und Reste

erneut eingeschnitten, wobei sich »neben der Maschine, gleichsam als deren

Anhängsel, das Subjekt« bildet.67 Mit der konjunktiven Konsumtionssynthese

begründen sich dann die Vorgänge der Identifizierung oder Subjektivierung.

Sie produziert Einschreibungen undNamen, und sie betrifft den gesellschaft-

lichen Körper. Alle drei Synthesen besitzen jeweils zwei zuwiderlaufende

Formen der Anwendung. So kann die konjunktive Konsumtionssynthese nicht

63 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 369. Vgl. Deleuze: »Begehren und Lust«, S. 233, An

dieser Stelle sieht Deleuze einen Unterschied zuMichel Foucaults Entwurf der »Mikro-

Dispositive«, die eine »regelrecht strategische Dimension einzunehmen« scheinen.

64 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 11.

65 Ebd. S. 47.

66 Ebd. S. 51.

67 Ebd. S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 205

nur einschränkend und trennend Anwendung finden, sondern sich auch offen

und vielfältig, also nomadisch ausdrücken.68

Mit den Abtrennungen bestimmen sich Partialobjekte, Reste und Bau-

steine. Diese Bruchstücke verdanken sich der originären Produktion eines

»Maschinen-Unbewußten« und sind keineswegs Überbleibsel einer Gesamt-

gestalt, die sich logisch zusammensetzen ließe.69 Einen Einfluss auf Deleuze/

Guattaris Konzeption des Unbewussten, hatte die Arbeit der Psychoanalytike-

rin Melanie Klein. Sie war davon überzeugt, mit ihrer Therapie einen Zugang

zu einer verletzlichen, phantasmatischen Welt zu erlangen. Kleins Idee einer

nicht-narrativen Fantasie und ihre Entwürfe psychischer Positionen als unter-

schiedlich organisierte psychische Gefüge, flossen vor allem in Deleuzes Logik

des Sinnsmit ein.70 Im Rahmen ihrer Maschinentheorie beziehen sich Deleu-

ze/Guattari auf Kleins Konzept des Partialobjekts. Der Fluss des affektiven

Erlebens erfährt Abspaltungen von unbewusster Subjektivität, die dann als

gute oder böse Objekte in ein System eingehen. Das Abtrennen des affektiven

Flusses stellt sich damit als produktives Element dar. Anders als in Lacans

Strukturtheorie, in der das Partialobjekt als Objekt klein a in Bezug auf den

68 Ebd. S. 87ff.,1. Konnektive Produktionssynthese, zwei Anwendungen: global und spe-

zifisch oder partiell und nicht-spezifisch. 96ff., 2. Disjunktive Aufzeichnungssynthese,

zwei Anwendungen: exklusiv und limitativ oder inklusiv und nicht-limitativ. 108ff., 3.

Konjunktive Konsumtionssynthese, zwei Anwendungen: segregativ und bijektiv oder

nomadisch und polyvok. Sowohl die Synthesen des Unbewussten im Anti-Ödipus als

auch Deleuzes Synthesen der Zeit (Gegenwart, Vergangenheit, Zukunft) in Differenz

und Wiederholung sind in ihrer Rückbindung an Kants Synthesen in KrV zu lesen. Vgl.

Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 162–169, A99-110. (1. Synthesis der Apprehension

in der Anschauung, 2. Synthesis der Reproduktion in der Einbildung, 3. Synthesis der

Rekognition im Begriffe).

69 Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklären sich …«, S. 325. Vgl. Schmidgen: Das

Unbewusste der Maschinen, S. 44, »Die Theorie derWunsch-Maschinen soll es ermög-

lichen, die Realität der Partialobjekte unabhängig vom ganzen Objekt aufzufassen.«

70 Swiatkowski, Piotrek: Deleuze and Desire: Analysis of The Logic of Sense, Leuven: Leu-

ven University Press 2015, S. 19–21, Lacan kritisierte Klein dafür, dass sie den Schutz der

Mutter bei der Entwicklung des Selbstbewusstseins hoch einschätzte und damit die

Bedeutung des Vaters beim Schutz gegen inzestöse Beziehungen und Psychosen we-

niger Wert zuschrieb. In Lacans Augen kann nur der symbolische Vater das Imaginäre

brechen und durch den Zugang zur symbolischen Ordnung Erfahrungen Bedeutung

verleihen Aber auch Deleuze kritisierte Kleins Thesen, da diese noch stets dem Refe-

renzsystem der ödipalen Struktur angehören.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Technik als Problem des Ausdrucks

ödipalenMangel bestimmtwird, bewertenDeleuze/Guattari die Funktion des

Partialobjekts positiv.71

Die Gesellschaftsmaschinen

Deleuze/Guattaris Maschinentheorie greift nicht nur in Bezug auf das Modell

der Psyche, sondern betrifft auch gesellschaftliche Aspekte. Das macht inso-

fern Sinn, als dass sich die Produktion der Wunschmaschine mit dem Sozi-

us als intersubjektive Sphäre verbindet. Die sozialen Gefüge treten in unter-

schiedlicher Größe und in Form gesellschaftlicher Ordnung auf. Dabei sind

sie ein Ausdruck ihrer operativen Verhältnisse, sie existieren also verschränkt

mit den maschinellen Gefügen, aus denen sie hervorgehen.72 Die Organisati-

onsartenderMenschen,alsodie Formen sozialerGruppenundGesellschaften,

lassen sich aufdieOperationenvonGesellschaftsmaschinenzurückführen,die

vonDeleuze/Guattari in ihrer unterschiedlich gelagertenWirkweise beschrie-

ben werden.

Mit direktem Verweis auf Pierre Clastres, argumentieren Deleuze/

Guattari gegen die Vorstellung einer evolutionären Gesellschaftstheorie.73

Die Konsolidierung sozialer Gruppen, früher Gesellschaften oder Staatsfor-

men, lässt sich nicht anhand einer linearen Entwicklungsgeschichte erklären,

und die Beweglichkeit der sozialen und politischen Segmente innerhalb frü-

her Gesellschaftsformen, deutet auch nicht auf eine vorstaatliche Episode. In

Staatsfeinde, Studien zur politischen Anthropologie untersucht Clastres die Modu-

lation vonMachtverhältnissen innerhalb früher Gesellschaften, und er fordert

71 Vgl. Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklären sich …«, S. 325, Serge Leclaire

wendet ein, dass es unnötig sei, das Partialobjekt positiv oder negativ zu bewerten.

Deleuze stimmt ihm im Grunde zu, betont aber die Notwendigkeit der positiven Um-

wertung, um auf die funktionale Dimension des Partialobjekts hinzuweisen zu kön-

nen. Vgl. Guattari: Chaosmose, S. 12, »Die maschinische Produktion von Subjektivität

kann für das Beste wie für das Schlimmste wirken. […] Man kann eine solche maschi-

nische Evolution weder positiv noch negativ beurteilen; alles hängt davon ab, was ihre

Verknüpfung mit den kollektiven Enunziationsgefügen sein wird.«

72 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 338, »[…] die allgemeine Theorie der Gesellschaft ist

eine generalisierte Theorie der Ströme […].«

73 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 493 Fn 16 und S. 489, Hommage für Pierre Clas-

tres. Vgl. Clastres, Pierre: Staatsfeinde: Studien zur politischen Anthropologie, [1974],

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S. 178, Clastres bezieht sich auf Anti-Ödipus, als er die

frühen Gesellschaften als Einschreibungsgesellschaften bezeichnet.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 207

dabei ein grundlegendes Umdenken. Die frühen, als ›primitiv‹ betitelten

Gesellschaften, waren keineswegsMangelgesellschaften ohne Staat,mit einer

unterentwickelten Kultur ohne Schrift, oder einer stagnierenden Ökonomie

ohne Markt. Das Bild einer Gemeinschaft als anachronistisches Relikt und

Subsistenzgesellschaft, hält Clastres für eine weitverbreitete Fehleinschät-

zung.Er kritisiert den evolutionistischenGedankenundden anderwestlichen

Zivilisation ausgerichteten Telos.74 Mit dem Blick auf soziale Strukturen in

einfachen Gesellschaften, versucht er sich an einer Art ethnologischen, ko-

pernikanischen Wende.75 In dieser Zurückweisung eines evolutionistischen

Postulats, sehen Deleuze und Guattari die eigentliche Brisanz seiner Schrif-

ten.76

Glaubt man Clastres, bezeugt die, als Subsistenzwirtschaft beschriebene

Organisation, weder einen Mangel noch eine technologische Unfähigkeit.

Eher findet sich hier die Gestalt einer Freizeitgesellschaft, als wahre Über-

flussgesellschaft, in der sich allein dem unnötigen Überschuss in Form von

persönlichem Eigentum verweigert wird.77 Ein Wandel hin zu einer Gesell-

schaft mit größerer Arbeitsintensität und mit dem Ziel der Produktionsstei-

gerung, konnte nur aus dem Begehren der Gruppe oder mithilfe äußerer

Gewalteinwirkung erwachsen.78 Das heißt also, entweder die Gemeinschaft

derGruppewünscht sichWachstum,oder die Veränderungder ökonomischen

Verhältnisse wird erzwungen.

Die indigenenGesellschaften Süd- undNordamerikas zeichnen sich, trotz

unterschiedlicher sozialer Ordnungen innerhalb der verschiedenen Stämme

und gesellschaftlichenGruppen, häufig durch eine demokratische Einstellung

und eine flache Hierarchie aus. So ist beispielsweise beim amerikanischen

Häuptlingssystems,die Funktiondes ›Häuptlings‹ nurwenig ausdifferenziert.

Er ist, so Deleuze/Guattari, eher wie ein »Star« als ein »Mann derMacht«, und

er kann jederzeit die Anerkennung des Stammes verlieren.79 Demnach bringt

selbst die zentrale Figur des ›Häuptlings‹ keinen Herrschaftsstaat hervor;

denn bekleidet wird nur ein Amt, in dem die Macht der Position nicht zur

74 Clastres: Staatsfeinde, S. 179f., 188f.

75 Ebd. S. 26, Clastres versucht eine »vollständige Umkehrung der Perspektive«, bei der

nicht mehr »die primitiven Kulturen um die abendländische Zivilisation kreisen«.

76 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 489.

77 Clastres, Staatsfeinde, S. 185.

78 Ebd. S. 193.

79 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 490.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Technik als Problem des Ausdrucks

Durchsetzung gelangen kann.Diese scheinbar gehaltlose Institution oder lee-

re Funktion, weist allerdings eine »merkwürdige Beständigkeit einer nahezu

ohnmächtigen ›Macht‹« auf.80 Vom ›Häuptling‹ wird erwartet, dass er täglich

Reden hält, ohne dass sein Wort ein Äquivalent zu einem Befehl oder einer

Anweisung wäre. Er besitz das Wort nicht im Sinne von Wortführung oder

Sprachgewalt, sondern unterliegt ihm, wie bei einem ›imperativen Zwang‹

des Redenhaltens.81

»Das Wort des Häuptlings wird nicht gesagt, um gehört zu werden. Paradox:

niemand schenkt der Rede des Häuptlings Aufmerksamkeit. Oder vielmehr:

man täuscht Unaufmerksamkeit vor.«82 »In der primitiven Gesellschaft, in

der Gesellschaft ohne Staat, liegt die Macht nicht beim Häuptling: daraus

folgt, daß sein Wort nicht Wort der Macht, der Autorität, des Befehls sein

kann.«83

Diese Reden sind ein performativer Akt, in ihnen wiederholt und feiert der

›Häuptling‹ ausholend die traditionelle Lebensweise.84 Sie wirken als Ritual

stabilisierend, geradeweilmit ihnen dieOhnmacht derMachtposition bekräf-

tigt wird. Die Wiederholung wird zur Regel und bildet eine Verfahrenstech-

nologie, die dem Erhalt einer nicht autoritären Gesellschaft dient. Die Macht

gehört der Gesellschaft, als ethnozentrische, homogene Einheit und Totalität,

die sich nach außen hin abgrenzt.85 Clastres beschreibt hier eine, sich selbst

stabilisierende, Anordnung nichtautoritärer Macht, im Sinne einer dezentra-

lisiertenHerrschaft. In dieser Formder Stammesgesellschaften scheint ein in-

stitutioneller, sozialer Raum, als politischer Raum zu existieren;86 und auch

80 Clastres: Staatsfeinde, S. 30. Vgl. Clastres, Pierre: »Die Frage der Macht in primitiven

Gesellschaften«, [1976], in: ders., Archäologie der Gewalt, [1980], Zürich: Diaphanes

2008, S. 23–31, hier S. 25.

81 Clastres, Pierre: Staatsfeinde, S. 31f. Vgl. Clastres, »Die Frage der Macht in primitiven

Gesellschaften«, S. 27.

82 Clastres: Staatsfeinde, S. 150. Herv. i. Org.

83 Ebd. S. 151.

84 Zum Begriff Performativ siehe John L. Austins Überlegungen über den Sprechakt. Vgl.

Austin, John L.: Zur Theorie der Sprechakte, Stuttgart: Reclam 1972, S. 29.

85 Clastres: »Die Frage der Macht in primitiven Gesellschaften«, S. 29, Die Gesellschaft

ist immer vollendete Totalität und autonome Gesamtheit. Die Autonomie basiert auf

dem Konzept der Gruppe, als homogene Einheit, ohne innere abgespaltene Machtor-

gane, und als Totalität ohneÄußerlichkeit, also ohne Repräsentation der Gruppe durch

ein Individuum.

86 Clastres: Staatsfeinde, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 209

Clastres folgert, dass sich durch unmittelbare soziale Kontrolle in den Gesell-

schaften ohne Staat, eine soziale Sphäremit politischer Funktion bildet.87 Die

Entstehung einerMachtstrukturmit Aufteilung inHerrschende undUnterge-

bene, wie sie sich in Staatsformationen und politischen Institutionen findet,

wird dabei verhindert.

Clastres’ Thesen helfen uns dabei, die nun folgenden gesellschaftstheore-

tischen Überlegungen nachzuvollziehen. Deleuze/Guattari machen zunächst

eine Einteilung in drei Typen der Organisation von Menschen. Diese Un-

terscheidung ist keine ethnografische Klassifikation, sondern erfasst die

unterschiedlichen Ausdrucks- und Existenzweisen des Sozius. Erstens gibt

es die stammesmäßige Organisation, die sich über die Abstammungslinien de-

finiert und sich aus beweglichen Segmenten zusammenfügt. Die soziale und

politische Bestimmung der Individuen und der Gruppe ist wage und verän-

derlich, und die Festlegung der Subjekte hängt mit Veränderungen äußerer

Umstände und Verzweigungen von Abstammungslinien zusammen.88 So war

die erste Territorialisierung eine flüchtige Einschreibung durch eine flexible

Organisation. Gruppen bewegten sich auf der Erde und lebtenmit den Verän-

derungen der Landschaft; die Ströme der Abstammungslinien entwickelten

sich dabei parallel zu den Strömen der Erde.89 Die umherziehende Gruppe

folgt diesen Strömen, sie entnehmen ihm Energie, sie schneiden ihn ein, aber

ohnedieErdedabei fest zubesetzen.DieseÜberlegungenerinnernandas,was

der Geschichtswissenschaftler Fernand Braudel über die »Transhumance«,

eine »halbnomadische Form derWeidewirtschaft«, schreibt.90

»Man muß sich die zwischen den Sommerweiden auf den Almen und dem

Wintergras in den Tiefebenen umherziehenden Schaf- und Ziegenherden

als richtiggehende Ströme von Vieh undHirten vorstellen […]. Immerhin las-

sen sich ihre Wege leicht nachvollziehen, denn noch immer fallen in man-

87 Clastres: »Die Frage der Macht in primitiven Gesellschaften«, S. 24, Es gibt kein ge-

trenntesOrgan derMacht; die soziale und politische Sphäre lässt sich nicht unterschei-

den. Vgl. Clastres: Staatsfeinde, S. 21, Clastres zieht drei Schlüsse: erstens ist politische

Macht universell und demSozialen immanent, zweitens ist politischeMacht nicht aus-

nahmslos unterdrückend, und drittens, auch in Gesellschaften ohne politische Institu-

tionen ist das Politische vorhanden und stellt sich die Frage der Macht.

88 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 536.

89 Ebd. S. 561f. Phylogenetische Abstammungslinie als maschinelle Abstammungslinie

bzw. maschinelles Phylum als Strömung.

90 Braudel, Fernand (Hg.): Die Welt des Mittelmeeres, Zur Geschichte und Geographie

kultureller Lebensformen [1986], Frankfurt a.M.: Fischer 2013, S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Technik als Problem des Ausdrucks

cher Region, die Herdenpfade als breite Narben auf, unauslöschlich, jeden-

falls kaum zu verwischen, Falten gleichsam, wie sie das Gesicht eines alten

Menschen Prägen.«91

Die staatliche Gesellschaft dagegen, kennzeichnet sich dadurch, dass Lebens-

bereiche in eine Ordnung eingepasst und zu staatlichen Territorien gemacht

werden. So veränderte das Prinzip des Eigentums die ursprüngliche Bezie-

hungzwischenMenschundErde; das erste Territoriumaller Lebewesenwurde

besetztundzueinemObjekt gemacht.92DerStaat folgt dem territorialenPrinzip

derOrganisation.Mit Geschichten undWeltbildern,wird der sozialenGruppe

ein Koordinatensystem gegeben; sowohl der geografische als auch der kosmi-

sche Raumwird eingenommen und festen Codes unterstellt.93

Es zeigt sich, dass die Gesellschaftsformen mit unterschiedlich operie-

renden Maschinen kooperieren. Eine der Deleuze/Guattari’schen Maschinen

ist die Territorialmaschine, als primäre Form des Sozius; die »ursprüngliche,

primitive Einschreibungsmaschine« festigt und vergrößert ihre Wirkungs-

bereiche und wird zu einer »›Megamaschine‹, die ein gesellschaftliches Feld

abdeckt«.94 Die erste Territorialmaschine besetzte zunächst den Körper und

seine Organe durch Codierung.95 Bei diesem Vorgang drücken sich kulturel-

le und natürliche Komponenten in Mischformen aus und sind einzeln nur

schwer auszumachen, wie beispielsweise im Fall der prozessualen Beziehung

zwischen Tierritual und Territorium.96

Bevor es Subjekte und Gesellschaften gab, gab es nur die Körper. Damit

ist auch der Körper der Erde gemeint, der territorialisiert, privatisiert und co-

diert wurde. Diese frühen Territorien, gefestigt durch Markierungen und Ri-

tuale, haben sich mit dem Sozius angeordnet, und wurden allmählich durch

die Staatsmaschine geografisch gefestigt. Für Deleuze/Guattari definiert sich

Staat in Gestalt getrennter Machtorgane innerhalb einer sozialen Gruppe.97

Darum lässt sich auch nicht von einem historisch bestimmbaren Moment ei-

nes allererstenStaates sprechen.NebendemSozius alsBeschrifter undals frü-

91 Ebd.

92 Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 536.

93 Vgl. ebd.

94 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 179, Verweis auf Lewis Mumford.

95 Ebd. S. 180f, 183.

96 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 433.

97 Ebd. S. 489.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 211

he Territorialmaschine, gab es auch schon in den frühen Stammesgesellschaf-

ten die zentripetaleWirkung eines Urstaates.98

In beiden Organisationsvarianten, also den Stämmen und dem Staat, er-

laubt es die arithmetische Einteilung Kontrolle über die Materie und die Be-

völkerung auszuüben. Einerseits kann es sich dabei um eine einfache, neutra-

le Einteilung handeln:Wir sind eineGruppe, also eine Vielheit aus Individuen,

und in dieser Gruppe gibt es Untergruppen, zusammengesetzt aus sich nahe-

stehenden Individuen. Dann, im Falle des Staates, wird die Einteilung in Ver-

bindung gebracht mit messbaren Größen: Wir sind mehr Individuen als vor

einem Jahr, undmeine Nachbarin hat mehr Töchter als ich.99 Im Rahmen die-

ser Überlegungen, geben Deleuze/Guattari den umherziehenden Völkern der

Steppe, aufgrund ihrer numerischen Organisation, einen besonderen Status.

Wir werden noch darauf zu sprechen kommen, wie Deleuze/Guattari das No-

madischemit der Produktionsweise der Kriegsmaschine vergleichen, und der

einschließendenWirkung des Staatsapparates entgegensetzen.

Der Staatsapparat und die Kriegsmaschine

Wie angedeutet, unterscheiden Deleuze/Guattari die Funktionsweise der no-

madisch operierenden Kriegsmaschine von der territorialen Operationalität

des Staatsapparates.100 Wenn hier jetzt von der Kriegsmaschine die Rede ist,

dann ist damit nicht der militärische Apparat gemeint, auch soll damit kei-

nesfalls Zerstörung, Vergewaltigung und Tötung ethisch relativiert werden.101

Niemand streitet ab, dass mit dem Krieg als konkretes Ereignis, Schmerz und

Leid einhergehen. Das Deleuze/Guattari’sche Konzept der Kriegsmaschine,

das hier behandelt wird, betrifft aber eine andere Dimension, es erfasst ei-

nen bestimmten Typ existentieller Operationalität. Nach Clastres ist Krieg

98 Ebd. S. 493. Vgl. Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklären sich …«, S. 331, Clas-

tres hält die »Theorie des ›Urstaats‹« für die »kraftvollste, rigoroseste Entdeckung des

Anit-Ödipus«.

99 Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 537, »Die Zahl hat immer dazu gedient, die

Materie zu beherrschen und ihre Variationen und Bewegungen zu kontrollieren, das

heißt, sie dem raum-zeitlichen Rahmen des Staates anzupassen […].«

100 Vgl. Krause, Ralf/Rölli, Marc: Mikropolitik: Eine Einführung in die politische Philoso-

phie von Gilles Deleuze und Félix Guattari, Wien 2010, S. 95ff.

101 Virilio: »Trajektivität und Transversalität. Ein Gespräch über Félix Guattari«, S. 28, Viri-

lio, der selbst Krieg erlebt hat, begreift das Konzept der Kriegsmaschinemetaphorisch.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Technik als Problem des Ausdrucks

weder der ursprüngliche Ausdruck des Menschen als Aggressor, noch ist er

die Folge von missglückten Transaktionen. Das Kriegstreiben ist auch nicht

auf die Überlebenssicherung durch eine pervertierte Form der Jagd, also als

eine Jagd auf den Menschen, zurückzuführen. Die kriegerische Gesellschaft

ist auch nicht der Inbegriff der staatenlosen Gesellschaft, ohne vermittelnde

Ordnung, die für eine friedvolle Existenz sorgt.102 Clastres legt stattdessen

dar, inwiefern das kriegerische Treiben zur Struktur der Gesellschaft gehört

und dem Erhalt der eigenen Autonomie geschuldet ist.

Bilden sich innere Machthierarchien, ist die Konsensmechanik der Grup-

pe gestört, und die zentripetale Kraft des Staatsapparates setzt ein. Ein Staat

ruht auf demKonzept der Zentralität und Totalität; die heterogenen Elemente

und flexiblen Segmente der Gruppe werden entsprechend der herrschenden

Ordnung ausgerichtet. Die Regierungsmaschine und die gründlichen Verwal-

tungstechnikendesStaatsapparates betreibendabei die systematischeZerstö-

rungkulturellerUnterschiede.103Das ethnozentrischeWesender Stammesge-

sellschaft wird vomStaat in eine »ethnozidäre Kultur« verwandelt.104Mit dem

Bewusstsein, dass jede gesellschaftliche Neuerung einen Verlust der Freiheit

mit sich bringt, war man in der Stammesgesellschaft darum bemüht, die ei-

gene Gruppe als einzige Totalität aufrechtzuerhalten. Eine Möglichkeit dafür,

ist die Zersplitterung des Außen, also das Kriegstreiben.Wobei paradoxerwei-

se auch »die Gefahr der Teilung des homogenen gesellschaftlichen Körpers« in

Kauf genommen wurde.105

102 Clastres, Pierre: »Archäologie der Gewalt, Der Krieg in den primitiven Gesellschaften«,

[1977], in: ders., Archäologie der Gewalt, S. 33–81, hier S. 40ff., Clastres kritisiert André

Leroi-Gourhan für eine Biologiesierung des sozialen Aspekts der Gewalt und Claude

Lévi-Straus für dessen Deutung von Krieg, als aus dem Handel hervorgegangene, sich

wiederholende Episode. Vgl. S. 49f., 65.

103 Clastres: »Über den Ethnozid«, [1974], in: ders., Archäologie der Gewalt, S. 7–21, hier

S. 15.

104 Clastres: »Über den Ethnozid«, S. 14.

105 Vgl. Clastres, Pierre: »Unglück des wilden Kriegers«, [1977], in Archäologie der Ge-

walt, S. 83–123, hier S. 110, Im Krieg wurde aus dem ›Häuptling‹, als Friedensstifter,

ein Kriegshäuptling, also ein militärischer Führer gemacht. Die autoritäre Macht des

Häuptlings war aber allein seinen Kompetenzen als Krieger geschuldet und zeitlich

begrenzt. Nach Beendigung der Auseinandersetzungen kehrte man zurück zum alten

Modell, wobei im Falle des Sieges die autoritäre Macht des Kriegshäuptlings durch

einen Prestigegewinn abgelöst wurde. Hier zeigt sich das Besondere der Tauschöko-

nomie, Werte sind in ihrer Äquivalenz aneinandergebunden und nicht über eine all-

gemeine Währung berechenbar. Der Tausch kann somit auch nicht aus seinem sozia-

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 213

DieAnnahme,dassderKriegeinerZentralisierung,unddamitdemStaats-

bildungsprozess entgegenwirkt, greifen Deleuze/Guattari von Clastres auf.106

Was die beiden als Kriegsmaschine bezeichnen, sind die Gefüge, die der Zen-

tralisierung von Macht entgegenwirken und festgeschriebene Räume wieder

öffnen. Mit der Operation der Verteilung über einen offenen Raum hinweg,

stellt sich die Kriegsmaschine gegen die Zentralisierung der Macht im Appa-

rat. Es handelt sich um zwei verschiedene Wirkprinzipien, die sich mit dem

Sozius verbinden und Ordnungen konsolidieren.

Es ist wichtig, hier zwischen der Kriegsmaschine und dem militärischen

Apparat, imDienst einer zentralisiertenMacht, zu unterscheiden.Die Kriegs-

maschine wirkt strukturell als Gegensatz zum zentralisierten Staatsapparat.

Das staatliche Territorium der zentralen Herrschaft bestimmt sich durch

die Aneignung des topologischen und geographischen Außen, während die

Kriegsmaschine im Gegensatz dazu exterritorial wirkt. Die zentralisierte

Souveränität des Staatsapparates agiert in den angegliederten und verinner-

lichten Bereichen; ihreWirkmacht erstreckt sich also über einen festgelegten,

geografischen Bereich.107 Dabei vergrößert sich der Staat nicht durch Ver-

nichtung, sondern durch die allmähliche Annexion des Außen. Das dem

Staat Äußere, in Form von Elementen, die gegen die Staatsordnung agieren,

liegt allerdings auch häufig im Inneren. Gemeint sind damit unterschied-

lich organisierte Gruppen oder Banden, wie beispielsweise Konzerne oder

Religionsgemeinschaften.108

Sehr gut veranschaulichen lassen sich die unterschiedlichen Wirkweisen

mit Deleuze/Guattaris Vergleich der Brettspiele Schach und Go. Grundsätz-

lich betrifft die gesellschaftliche Frage das Prinzip des Ausdrucks und der

Einschreibung. Es handelt sich darum erstens, um ein geografisches und

len Gefüge abgekoppelt werden. Vgl. Clastres: Staatsfeinde, S. 30f, 198f., Im Krieg exis-

tiert die Gefahr eines sozialen Umsturzes, »der ihn, denDiener des Stamms, zu seinem

Herrn machen würde«.

106 Vgl. Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 492.

107 Vgl. Clastres, Staatsfeinde, S. 193, »Damit der Staat entstehen kann, muß zuvor eine

Teilung der Gesellschaft in antagonistische Klassen vorliegen, die durch Ausbeutungs-

beziehungen miteinander verbunden sind.«

108 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 491, 493, 495. Vgl Bogue, Ronald: »Apology for

Nomadology«, in: ders., Deleuze’s Way: Essays in transverse Ethics and Aesthetics, Al-

dershot, England, Burlington: Ashgate 2007, S. 113–121, hier S. 116, 120. Das Nomadi-

sche und Segmentierte zeigt sich immer in gemischter Form und entzieht sich einer

einfachen Bestimmung.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 Technik als Problem des Ausdrucks

zweitens, um ein numerisches Problem. Beim Schach, dem Königsspiel oder

Staatsspiel, ist der Raum geografisch festgelegt, und die Spielfiguren sind

codiert, sie sind ›Aussagesubjekte‹ mit unveränderlichen Fähigkeiten und be-

grenzter Reichweite. Der Dame und dem Läufer sind jeweils bestimmte Züge

erlaubt, beide sind in ihrer Art unveränderliche Elemente in denMachtdispo-

sitiven, die sich auf dem Feld bilden.Darum bezeichnenDeleuze/Guattari das

Spiel auch als Semiologie.

Das Spiel Go hingegen, ist keine Semiologie wie das Schachspiel, es ist

strategisch. Die Steine sind neutral und bespielen als einfache, arithmetische

Einheiten einen unbegrenzten Raum, der eingenommen und erhaltenwerden

soll. Für Deleuze/Guattari operieren die Steine beim Go wie maschinelle Ge-

füge, ihre Macht ist allein durch ihre Relationen bestimmt. Im Spiel muss ich

meine Steine ins offene Feld setzen und daraus Ketten bilden, um Bereiche

zu besetzen oder Territorien aufzulösen. Die Beziehungen der Steine unter-

einander, bilden unsichere Konstellationen, wobei der offene Raum temporär

besetzt wird. Erst in den konkreten Situationen erhalten die einzelnen Stei-

ne Eigenschaften und können unter Umständenmit einem Schlag viele Steine

des Gegners aus dem Spiel verbannen, und so ganze Bereiche des Spielbretts

wieder befreien.

Weiß setzt Stein 1 und befreit den besetzten Raum.

Wie beim Go bespielt die Kriegsmaschine einen offenen (glatten) Raum,

hält ihn besetzt oder bricht Territorien auf, und schafft neue offene Räume.

Der Bezug auf dasNomadentum, verdankt sich der Gegebenheit, dass sich die

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 215

Gruppe der Nomaden als polyvokes Gefüge auf einer offenen Fläche bewegt.

Deleuze/Guattari erkennenbeidenNomadeneinenumerischeFormderOrga-

nisation, ähnlich der Operationsweise als Kriegsmaschine. Wie die Steine im

Go, sinddie Individuennicht beziffert, sondern bilden eineGruppe als Vielheit

von unbestimmten Elementen.Mit anderenWorten, die Menge 1 und 1 und 1,

verdichtet sich zu einem Gefüge aus Elementen ohne spezifische Einschrei-

bungen.109 Die Nomaden sind wie eine Mannigfaltigkeit, wobei sie durch ste-

tigeVerformunghomöomorpheFormenhervorbringen.Die zählendeZahl der

Nomaden bildet eine arithmetische Einteilung als autonomes Gefüge, bei der

sich Menschen nicht festigen, sondern ›verschieben‹.110

Beide, also die Territorial- und die Kriegsmaschine bewegen sich auf der

Erde mit ihren Strömen. Dabei werden zunächst nur bewegliche Linien ge-

zogen, ohne die Erde zu zerteilen oder in Besitz zu nehmen. Der Staatsappa-

rat wiederum, übersetzt alle arithmetischen Gefüge in Aussagesubjekte und

schließt sie in einem festgeschriebenen (eingekerbten) Raumein.Eigentumund

Einschreibung sind Prinzipien des Staates, er zerschneidet die Gesellschaft

und produziert starre Segmente, wie beispielsweise die sozialen Klassen. Da-

bei, und das ist wohl das Problematische, vereinnahmt der Staatsapparat auch

dieOperationalität der Kriegsmaschine als eine Art strategischesWerkzeug.111

Subjektivierung

An dieser Stelle möchte ich nochmals auf das Modell der Maschine als ur-

sprüngliches Produktionsgefüge zurückkommen, und daran erinnern, dass

die operationalen Vorgänge sowohl vitale als auch technische Domänen be-

treffen. Deleuze/Guattari betonen, dass auch beim Status derWerkzeuge und

Waffen das »allgemeine Primat des kollektiven und maschinellen Gefüges ge-

genüber dem technischen Element« mitgedacht werden muss.112 Im Übrigen

109 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 540.

110 Ebd. S. 538. Vgl. Bogue: »Apology for Nomadology«, S. 115, Deleuze/Guattari streben

keine anthropologische Systematisierung an, sondern stellen zwei Tendenzen fest.

111 Vgl. Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 238f., 288.

112 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 550 und S. 499, Für Deleuze/Guattari entsteht

mit dem klassischen Schema vonWerkzeug undMaschine, als Elemente einer biologi-

schen, evolutionären Linie, ein verzerrtes Bild auf die Realität von Produktion. Vgl. De-

leuze: Foucault, S. 59, Die konkrete Maschine ist eine dispositive Einrichtung, die abs-

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 Technik als Problem des Ausdrucks

sah schon Lewis Mumford in den Ritualen eine frühe Form der Mechanisie-

rung der Menschen, während er das technische Objekt oder Werkzeug für

eine Folgeerscheinung hielt.113 Demnach geht das Prinzip der Maschine, der

Existenz der technischen Gegenstände voraus.114

»In bezug auf das technische Element kommt als erstes die Maschine, und

zwar nicht die technische Maschine, die selber ein Komplex von Elementen

ist, sondern die gesellschaftliche oder kollektive Maschine, das maschinelle

Gefüge, durch das determiniert wird, was ein technisches Element in einem

bestimmten Moment ist, wie seine Anwendung, seine Ausdehnung, sein

Umfang etc. beschaffen sind«115

Wir müssen also immer das Gefüge als Maschine mitdenken, ansonsten wird

der technische Gegenstand abstrakt und unbestimmt. Mit Deleuze/Guattaris

Maschinentheorie ergibt sich ein neuer Blick auf die Frage nach dem techni-

schen Objekt und demProzess der Subjektivierung. So bildenWerkzeuge und

Waffen unterschiedliche Gefüge-Typen, die in ihren ›inneren Unterschieden‹

in Erscheinung treten. Die Bewaffnete bildet ein dichtes Gefüge als Einheit,

das einen projektiven Handlungsvektor besitzt, während der Arbeiter bei der

Verwendung eines Werkzeugs, in einer introjektiven Handlung versucht Wi-

derstände zu überkommen.116

Félix Guattari verweist wiederholt auf Lewis Mumfords Konzept der Me-

gamaschine, um auf Subjektivierungsprozesse aufmerksam zu machen, die

trakte Maschine ist »das informelle Diagramm«. Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Pla-

teaus, S 706, Abstrakte Maschinen werden in konkreten Gefügen wirksam.

113 Mumford, Lewis: Mythos der Maschine: Kultur, Technik und Macht, Gesamtausgabe,

Frankfurt a.M.: Fischer 1978, S. 221, Für Mumford liegt in der »älteren Ordnung des Ri-

tuals« eine »Mechanisierung des Menschen« die der »Mechanisierung der Arbeitsin-

strumente« vorausging.

114 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 550, »Waffen undWerkzeuge sind Konsequen-

zen, nichts als Konsequenzen.«

115 Ebd. S. 549.

116 Ebd. S. 545–550, Deleuze/Guattari differenzieren also nochmals zwischen dem Werk-

zeuggebrauch als Arbeit undderWaffennutzung als freie Aktion. S. 550. »DasWerkzeug

ist wesentlich mit einer Genese verbunden, mit einer Verlagerung und einer Kräfte-

verausgabung, deren Gesetze in der Arbeit liegen, während die Waffe nur die Anwen-

dung oder Demonstration von Kraft in Zeit und Raum betrifft und der freien Aktion

entspricht.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 217

sich Gefügen größeren Maßstabs verdanken.117 InMythos der Maschine, Kultur,

Technik und Macht unternimmt Mumford den »Versuch einer hypothetischen

Rekonstruktion der vorgeschichtlichen Zeit«, um nachzuweisen, dass »jeder

technische Fortschrittmit psycho-sozialenVeränderungen, als Voraussetzung

und als Folge verbunden war«.118 Sowohl demokratische als auch autoritäre

Technologien lassen sich als Antrieb gesellschaftlicher Veränderungen ausma-

chen. Für die wichtigste Triebkraft des technischen Fortschritts hältMumford

dieMegamaschine, als »institutionell-ideologische[n] Komplex«119 und »Gesell-

schaftsform, die das menschliche Potential zu steigern« wusste.120

DasGottkönigtum ist eineStaatsform,andemsichdie komplexeWirkwei-

se dieser Gesellschaftsmaschine gut verdeutlichen lässt. Aufgrund einer kriti-

schen Menge an ehrfurchtsvollen Untertanen, die sich zum großen Teil frei-

willig unterwarfen, stabilisierte sich eineHerrschaft. Als sich dann die kosmi-

sche Ordnung mit der Magie und der weltlichen Autorität verband, fand das

Ausdruck in der Figur des Gottkönigs mit einem universellemHerrschaftsan-

spruch.121 ImUnterschied zu der Stammesgesellschaft, besitz die traditionelle

Gesellschaft, als Hochkultur, eine staatliche Organisation mit zentraler Herr-

schaft und eineVerteilungder ökonomischenVerantwortung auf unterschied-

liche soziale Klassen. Mit der zentralen Organisation gesellschaftlicher Pro-

duktionsprozesse und der Erzeugung einer Mehrproduktion, bildete sich das

Konzept einer legitimenUngleichheit zwischen »denen,die arbeiteten,und je-

nen, die als Müßiggänger von demÜberschuß lebten«.122

Die Waffentechniken und Qualitäten der Jäger wurden als Unterdrü-

ckungstechnologie perfektioniert, während die umsichtige Lebensweise der

Bauern vereinnahmt wurde. Entscheidender Faktor für den Erfolg der auto-

ritären und zentral organisierten Herrschaft war nicht nur die Gewalt und

Unterdrückung von Seiten des Herrschers. Sicher benötigte es geübte und

117 Genosko, Gary: »Megamachines: FromMumford to Guattari«, in: Explorations inMedia

Ecology 1/2 (2015), S. 7–20, hier S. 7. Vgl. Guattari, Félix: »Über Maschinen«, in: Schmid-

gen, Ästhetik und Maschinismus (1995), S. 115–140, hier S. 119.

118 Mumford: Mythos der Maschine, S. 193.

119 Ebd. S. 195.

120 Ebd. S. 193.

121 Vgl. ebd. S. 201.

122 Vgl. ebd. S. 237, Der Entwurf der Megamaschine bezeichnet eine Maschine unter der

Leitung eines gott-königlichen Souveräns, gestärkt durch militärische Autorität und

transzendentale Magie, die alles durchdringt. Vgl. Genosko: »Megamachines: From

Mumford to Guattari«, S. 9f.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 Technik als Problem des Ausdrucks

gewaltbereite Kämpfer für die konkrete Konfrontation und direkte Durchset-

zung von Befehlen und Strafen. Die Stärke des Systems und die Macht des

Monarchen stabilisierte sich aber nur,dank einer ehrfürchtigenUnterwerfung

und einer passiven Zustimmung innerhalb der Gesellschaft.123 In Mumfords

Augenwar der größte und dauerhafteste Beitrag der neuenMachtverhältnisse

die Bildung eines komplexen Produktivapparates. Die ersten hybriden Me-

gamaschinen verdankten ihre operationale Struktur einer unanfechtbaren,

religiösen Exaltiertheit königlicher Befehle.124 Nur die theologisch-magischen

Konzepte ermöglichten es dem König, aus menschlichen Elementen ein leis-

tungsstarkes, maschinell arbeitendes Gefüge zu erschaffen, das gegen Verrat,

Häresie und Rebellion bestehen konnte.125

Deleuze/Guattari verweisen auf die zwei Köpfe der Herrschaft, den »Ma-

gier-König« und den »Priester-Juristen«.126Wie das kinematische Elementen-

paar, bildet der Bund der zwei Herrschaftsköpfe eine maschinelle Einheit als

Koppelung aus zwei, sich umschlingenden Mannigfaltigkeiten unterschied-

licher Klasse. Als »doppelte Gliederung« wirken sie in einer sich funktional

ergänzenden Bindung, mit der sich der Staatsapparat in eine, alle Schichten

durchdringende, rigide Struktur verwandelt.127 Deleuze/Guattari sehen in

der Koppelung der Kräfte und im Staatsvertrag eine »magische Bindung« und

»maschinelle Unterjochung«, die »ebensowenig ›freiwillig‹ wie ›erzwungen‹

ist«,128 denn unterhalb der deutlich hervortretenden Machtstrukturen, sind

immer unsichtbare Maschinen an Subjektivierungsprozessen beteiligt. Die

unsichtbare Maschine der Bürokratie beispielsweise, verbreitete Monoto-

nie und brachte selbst nichts weiter hervor, außer die geeignete Form des

Subjekts.

»Nichts geht klarer aus den Pyramideninschriften mit ihren bis zum Über-

druß wiederholten Formeln hervor als eine erstaunliche Fähigkeit, Monoto-

nie zu ertragen – eine Fähigkeit, die den in unserer Zeit erreichten Gipfel all-

gemeiner Langeweile vorwegnimmt. Diese verbale Zwanghaftigkeit ist die

psychische Seite des systematischen generellen Zwangs, der die Arbeitsma-

schine entstehen ließ. Nur jene, die fügsamgenugwaren, umdieses Regime

123 Vgl. Mumford: Mythos der Maschine, S. 200.

124 Vgl. Ebd. S. 219–221.

125 Vgl. ebd. S. 221.

126 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 482.

127 Ebd.

128 Ebd. S. 638 und S. 637, Verweis auf Mumfords Megamaschine.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 219

zu ertragen – oder infantil genug, um sich daran zu erfreuen –, konnten in al-

len Stadien vomBefehl bis zur Ausführung nützliche Teile dermenschlichen

Maschine werden.«129

Dies beschreibt sehr gut die Subjektivierungsprozesse Foucault’schenTyps, al-

so als TechnologiendesMenschen.DieSubjektivierungsprozesse beschränken

sich aber nicht nur auf die offensichtlich unterdrückten Individuen, auch die

herrschende Klasse existiert nicht außerhalb der Maschine, sie ist dabei allein

anderen Produktionsformaten unterworfen.

»Unter den spärlichen literarischen Dokumenten, die bisher ausgegraben

wurden, sind bezeichnenderweise zwei Dialoge über den Selbstmord, ein

ägyptischer und ein mesopotamischer. In beiden Fällen findet ein An-

gehöriger der privilegierten Klasse, dem jeder Luxus und jedes sinnliche

Vergnügen erreichbar ist, das Leben unerträglich. Seine unbeschwerten

Träume sind nicht von der Realität gewürzt. Das ägyptische Zwiegespräch

zwischen einem Menschen und seiner Seele stammt aus der Periode, die

dem Zerfall des Pyramidenzeitalters folgte, und enthüllt die Ratlosigkeit

eines Angehörigen der Oberklasse, der den Glauben an die rituelle Lobprei-

sung des Todes als höchste Erfüllung des Lebens verloren hat, womit die

Irrationalität der ägyptischen High Society rationalisiert wurde.«130

Häufiger als von der Melancholie betroffen, waren die Mitglieder der herr-

schenden Klasse wohl mit Blindheit geschlagen. Aus der Unfähigkeit die

»Langeweile der Übersättigung« als innere Leere anzuerkennen, bildeten

sich Konstellationen, die grausame, kriminelle und zerstörerische Subjekte

hervorbrachten.131 Dennoch zeigen sich mit diesem Beispiel die Brüche und

Ambivalenzen innerhalb der maschinellen Prozesse. Es wirken immer auch

die ursprünglichen Wunschmaschinen, die »molekularen Mikro-maschinen

innerhalb der großenmolaren Gesellschaftsmaschinen«.132

Zwischen den starren Elementen der molaren Maschinen bringen Mikro-

prozesse also Turbulenzen in Form von störenden Subjekten hervor. Dabei ist

eine selbstmörderische Herrscherin für die Staatsmaschine wohl mindestens

129 Mumford: Mythos der Maschine, S. 233f.

130 Ebd. 238f. Herv. i. Org.

131 Ebd. 238, »Die Langeweile der Übersättigung war der ständige Begleiter dieser Öko-

nomie des Macht- und Güterüberflusses; sie führte zu sinnlosem persönlichem Luxus

und zu noch sinnloseren Handlungen kollektiver Kriminalität und Zerstörung.«

132 Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklären sich …«, S. 320.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 Technik als Problem des Ausdrucks

soproblematischwie ein arbeitsunfähigerUntertan.EinSelbstmordkanndar-

um auch als Kalkül innerhalb eines gesellschaftlichen Gefüges dienen.

»Das Unentscheidbare entscheiden. Sich einreihen unter die ›Selbstmörder

durch die Gesellschaft‹. Sich weigern, in der Mühle mitzulaufen, genau an

dem Punkt, wo sie politisch nicht mehr zu ertragen ist. Sterben, um die letz-

te mögliche Fluchtlinie auszulöschen. Und auch, damit der Sozius sein Fett

abkriegt.«133

In »Grabmal für einen Ödipus« unterscheidet Guattari zwischen zwei Selbst-

mordstrategien, der paranoid-familistischen als signifikanten Tod, und der

schizo-inzestösen als ›kontemplatives Abtriften‹ oder ›versehentliche Auflö-

sung‹. In beiden Fällen verkettet sich der Selbstmordmit dem »Unsinntod des

Begehrens«,134 erwird zum letzten »Reflex«und»Riß«,undbringt letztlichden

»Tod des namenlosen Begehrens«.135 Damit ist sogar der Selbstmord als sym-

bolischer Akt stets affektiv, und er bildet so einen Bruch im sozialen und ge-

sellschaftlichen Gefüge.

An den Mikroprozessen, die einen Riss in den molaren Maschinen oder

herrschendenStrukturenauslösenkönnen,zeigenDeleuze/Guattari besonde-

res Interesse.Dennes ist auffallend,dass diemolarenMaschinen, insbesonde-

re die des liberalen Kapitalismus, Störelemente immer aufs Neue vereinnah-

men. Jede unbestimmte oder flüssige Subjektformation wird erst abgetrennt,

umdann benannt oder überschrieben zuwerden; als Aussagesubjektwird die-

se dann in die molare Struktur eingeordnet, wobei sie ihre schizoide Qualität

verliert. Die kapitalistische Maschine hängt sich an die Wunschmaschine, al-

so an die Produktion von Produktion; und sie operiert dynamisch, das heißt

sie verbindet zwei Systeme unterschiedlicher Ordnung miteinander, wie die

Mikro- und Makrodimension. Innerhalb dieses Gefüges bildet sich ein allo-

poietischer Prozess, bei der Störungen oder Verschleiß nicht die Zerstörung

bedeuten, sondern als Erneuerungsantrieb dienen.

Die psychoanalytischeMaschine operiert ähnlich, die freie Produktion des

Unbewusstenwird ausgelöscht, indemmandenAusdruck in eine symbolische

133 Guattari, Félix: »Grabmal für einen Ödipus«, in: Schmidgen, Ästhetik und Maschinis-

mus (1995), S. 133–140, hier S. 139f. Herv. i. Org.

134 Ebd. S. 139.

135 Ebd. S. 139f., Staatlich geregelter Selbstmord wäre demnach die Annexion des Außen,

also die Einvernahme einer Aktivität die außerhalb des Apparats operiert.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 221

Ordnung einschreibt. Die vor-personale Zeichenproduktion, die am Subjekt-

formierungsprozess beteiligt ist, wird dabei völlig übersehen. In der Menge

der produktiven Zeichenmaschinen, stellt die Sprache, als linguistische Se-

miotik, nur eineMaschine unter vielen dar. Guattari kritisiert die Setzung der

sprachlichen Signifikanten als Gerüst für ein psychisches Modell, welches die

a-signifikante Dimension der Subjektivitätsproduktion verkennt. Konkret er-

läutert Guattari Subjektivität als:

»[…] ›dieMenge der Bedingung, die ermöglichen, dass individuelle und/oder

kollektive Instanzen in der Lage sind, als eigenreferentielle existenzielle Ter-

ritorien inAngrenzungoder in einemAbgrenzungsverhältnis zu einer Alteri-

tät, die selbst subjektiv ist, zu emergieren.‹Wir wissen, dass sich die Subjek-

tivität in bestimmten sozialen und semiologischen Kontexten individuiert

[…].«136

So handelt es sich auch bei dem Vorgang der Subjektivierung immer um

die Konsolidierung von Gefügen, welche eine innere Resonanz erlauben.

Der Begriff des Kollektiven betrifft also das Individuum als Gefüge, inklu-

sive der Affekte, als ›präverbale Intensitäten‹, und als ›präpersonaler‹ und

›nicht-menschlicher‹ Teil der Subjektivität.137 Das Kollektive ist ein Aus-

druckssystem, ein Enunziations- oder Aussagegefüge,138 denn die qualitative

Dimension der maschinellen Subjektivierungsproduktion verdankt sich nicht

den Einzelteilen, sondern der gesamten Anordnung derselben.139

Guattari entwirft ein Subjektmodell, bei dem Schichten unterschiedlicher

Subjektivierungsebenen, die über die Lebenszeit erhalten bleiben, ein Gefüge

bilden, das eine »Konsistenzfunktion« besitzt und sich in Abhängigkeit ma-

136 Guattari: Chaosmose, S. 17.

137 Ebd. S. 18.

138 Ebd. S. 12 Fn 1, »[…] agencement collectifs d’énonciation […] Die énonciation ist sowohl als

Produktion zu verstehen als auch als Übergang von der virtuellen Instanz des Sprach-

systems zur konkreten, indivduellen, tatsächlichen Äußerung, schließlich noch als ei-

ne Aneignung, die die Instanz des Sprechenden (und korrelativ die des Adressierten)

voraussetzt.« Herv. i. Org.

139 Ebd. S. 7, »Die Subjektivität unter demBlickwinkel ihrer Produktion zu betrachten, be-

deutet keineswegs eine Rückkehr zu den traditionellen binären Bestimmungssyste-

men (materieller Unterbau – ideologischer Überbau).« Es handelt sich also nicht um

eine Rückbesinnung auf eine marxistischen Dualismus oder auf ein lineares Modell

der Psychogenese.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 Technik als Problem des Ausdrucks

schineller Schnittstellen unterschiedlich ausdrückt.140 Zu den Schichten die-

ser Gefüge gehören die Umwelt, das Soziale und das Individuelle, als drei öko-

logische Sphären.141

»Die verschiedenen semiotischen Register, die dazu beitragen, Subjektivi-

tät hervorzubringen, unterhalten keine bindenden, ein für alle Mal fixierten

hierarchischen Beziehungen. […] Die Subjektivität ist, im Grunde, plural und

polyphon […]. Sie kennt keine dominante Bestimmungsinstanz, die die an-

deren Instanzen gemäß einer univoken Kausalität führt.«142

Guattari versucht eine »transversalistischere Auffassung der Subjektivität zu

prägen«, umneue Subjektivitätsproduktion zu ermöglichen.143 Denn genauso

wie die soziale Maschine, operiert »die semiotische Produktion der Massen-

medien«144 als technologische Informationsmaschine, mitten in der mensch-

lichen Subjektivität.145 Für Guattari ist das Problem der Subjektivität und der

ökologischen Instanzen der Psyche eine sozial-ökologische Aufgabe, die den

gesamtenSozius betrifft.146DarumwarLaBorde, dieKlinik in derGuattari sich

als junger Aktivist engagierte, und wo er 1955 begann zu arbeiten, ein idealer

Ort für ihn.147 La Bordewar keine Institution der Verwahrung mit rigiden Re-

geln und einerHierarchie des Fachpersonals. JeanOury organisierte die Klinik

alsGemeinschaft, inderdieAufgabengleich verteiltwurdenund jederdie glei-

che Bezahlung erhielt.148 Es gab ein Angebot von rund vierzig unterschiedli-

chen Aktivitäten für die Bewohner, und eswurde großerWert auf Bewegungs-

freiheit, Kritikfähigkeit und Kreativität gelegt.149

Guattari undOury bemühten sich umneueTherapieansätze für die Psych-

iatrie. Gemeinsam sorgten sie dafür, dass die psychisch Kranken Verantwor-

tungübernehmenkonnten,unddass siedieMöglichkeit bekamenmitderWelt

140 Guattari: »Über Maschinen«, S. 117.

141 Guattari: Die drei Ökologien, S. 31f.

142 Guattari, Chaosmose, S. 7.

143 Ebd. S. 10.

144 Ebd.

145 Ebd. S. 10f.

146 Vgl. Guattari: Die drei Ökologien, S. 46f, 58f.

147 Guattari: »La Borde: A Clinic unlike any other«, S. 176.

148 Dosse, François: GillesDeleuze&Félix Guattari: Intersecting Lives,NewYork: Columbia

University Press 2011, S. 45.

149 Guattari: »La Borde: A Clinic unlike any other«, S. 181, Guattari merkt an, dass die stän-

dige Suche nach neuen Themen und Variationen etwas Barockes an sich hatte.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 223

in Beziehung zu treten.150 Isolation oder Angst sollten ohne Gewalt überwun-

den werden, Geängstigte sollten sich in kreativ Handelnde verwandeln.151 Die

institutionelle Maschine La Borde sollte nicht einfach eine bestehende Subjek-

tivität umgestalten, sie sollte einen neuen Typ von Subjektivität hervorbrin-

gen.152

Meines Erachtens überzeugt Deleuze/GuattarisMaschinentheorie,weil es

ein vielfältig anwendbares Produktions- und Ausdrucksmodell enthält. Das

allgemeine Prinzip desmaschinellen Gefüges betrifft nicht nur die Tiefen und

dieOberflächen zusammengesetzter Körper aller Art, sondern auch denKom-

plexunsererpsycho-sozialenExistenz.DieseUniversalität ist einGrunddafür,

dass sich der Deleuze/Guattari’sche Begriff der Maschine auch dazu eignet,

sozial-politische Verstrickungen aufzudecken und Handlungsspielräume zu

erweitern.

150 Dosse: Gilles Deleuze & Félix Guattari, S. 40ff.

151 Animationsfilm Les Dents du singe (FR 1960, R: René Laloux) Vgl. La moindre des

choses (FR 1997, R: Nicolas Philibert) Dokumentation über die Patienten und Mitar-

beiter der Klinik La Borde, bei den Vorbereitungen für das jährliche Sommerspiel.

152 Guattari: »La Borde: A Clinic unlike any other«, S. 194. Vgl. Dosse: Gilles Deleuze& Félix

Guattari, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467633-009 - am 14.02.2026, 11:51:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

