
1.	 Dispositionalitäten des Leibes als grundlegende 
Gestaltqualitäten architektonischer Räume

Welche Wissenskonstellationen eignen sich zum Auf bau einer empirischen 
künstlerisch motivierten Untersuchung über den architektonischen Raum? Wel-
che philosophischen Theorien erörtern eine Grundlegung des Raumbegriffs auf 
Grundlage von leiblicher Bewegung? Was kann Wahrnehmung des Raumes in 
diesem Zusammenhang bedeuten? Wo liegen die Grenzen der Vermittelbarkeit 
leiblicher Wahrnehmung? 

In der Einleitung wurde gezeigt, inwiefern auch das Problem einer Ästhetik 
des architektonischen Raumes seit spätestens dem Anfang des 20. Jahrhunderts1 
von Wahrnehmung und leiblicher Bewegung2 in der Beziehung auf kommender 
Erkenntnisse der Einfühlungstheorie3 und somit der Psychologie und Psychophy-
sik bestimmt wurde. Hier wurde, so könnte man mit Bettina Köhler sagen, eine 
Architekturgeschichte als Geschichte der Raumwahrnehmung eingeleitet.4 Seit-
her ist die Architekturtheorie um Beschreibungen der ästhetischen Erfahrung 
architektonischer Räume durch ein Zusammenspiel von psychophysiologischen 
Tatsachen und damit verbundenen Fragen nach einer Ästhetik sozialer  Räume5 
erweitert.

Es stellt sich heute mehr denn je die Frage, wie ein theoretisches Verständnis 
der Form architektonischer Räume auf der Basis des Körpers und seiner leibli-
chen Disposition an die Praxis des Entwurfsprozesses angebunden werden kann. 
Denn die medialen Konstellationen des Entwerfens berücksichtigen die Phäno-
mene leibzentrierter Wahrnehmungen immer weniger und lagern diese in para-

1 � Vgl. Schmarsow 1894; Wölf flin 1886.
2 � Vgl. Merleau-Ponty, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare. München 1986. S. 320
3 � Vgl. Mach, Ernst: Analyse der Empfindungen. Jena. 1906. http://psychologie.biphaps.uni-leipzig.

de/wundt/opera/mach/empfndng/AlysEmIn.htm. Zugrif f am 10.6.2018.
4 � Vgl. Koehler, Bettina: »Architekturgeschichte als Geschichte der Raumwahrnehmung«. In: Daida-

los. 67, März 1998. S. 36–43.
5 � Vgl. Hauser(a/b), Susanne; Kamleithner, Christa; Meyer, Roland (Hg.): Architekturwissen 1 und 2. 

Grundlagentexte aus den Kulturwissenschaf ten. Bielefeld 2011/2013.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinästhetische Interferenzen32

metrisch kontrollierte und sich zunehmend auch vom physischen Eingreifen des 
Menschen unabhängige, automatisierte Prozesse aus. Dabei beschränken sich 
die anthropologischen Dimensionen des Raumentwurfes6 zunehmend auf die 
Implementierung zunächst parametrisierter und dann automatisierter Prozesse 
über dreidimenionale digitale Datenmodelle, in denen die Erfahrung der Tiefen-
dimension des architektonischen Raumes durch leibliche Bewegung kaum noch 
eine Rolle spielt. Der Architekt oder der Nutzer kommt in diesen vollautomati-
sierten Gestaltungsprozessen im Überf lug7 überhaupt nicht vor, so könnte man in 
einer Zuspitzung dieser Verhältnisse behaupten.

Die Erfahrungsdimension architektonischer Räume lässt sich weder durch 
quantitative Erfassung von Funktionen oder Raumbildern und deren visuellen 
Anschauungen noch durch einen lediglich in der Vorstellungskraft existierenden 
Raum bestimmen. Vielmehr gilt es, das Beziehungsgef lecht von visueller Raum-
anschauung und taktilen Raumerfahrungen als simultanen Prozess einer multi-
modalen Wahrnehmung herauszustellen, an dem alle Bewegungen des Körpers 
beteiligt sind. Das Verständnis von Wahrnehmung ist in diesem Zusammenhang 
auch für eine Untersuchung des Entwurfsprozesses architektonischer Räume 
entscheidend. Es geht dabei nicht mehr um den Streit einer Hierarchie in der 
Evolution der Sinne oder deren notwendige psychische Synthese8 zur Erklärung 
höherer Anschauung, sondern um einen wahrnehmenden Leib, der in einer Sinn-
kinästhetischen Verf lechtung mit seiner Umwelt überhaupt erst in der Lage ist, 
diesen als ein schon vorhandenes Ganzes zu entwerfen. Auf der Grundlage einer 
immer schon synthetisiert vorhandenen Welt könnte dann eine beliebige Hier-
archisierung, Vertiefung und Komposition sinnlicher Wahrnehmung und deren 
anschließende tektonische Fügung im Entwurfsprozess vorgenommen werden. 

Mit dem vitalistischen Denken Henri Bergsons und der Phänomenologie 
Maurice Merleau-Pontys, welche sich auch in aktuellen Strömen der Performa-
tivitäts- und Medialitätsdebatte9 in einem gemeinsamen Interesse an der Aist-
hesis10 korporaler Performativität finden lassen, haben sich Theorien entwickelt, 
die nicht einen allen Problemen der Wahrnehmung übergeordneten objektiven 
Rahmen bestimmen wollen, sondern vielmehr Methoden einer inneren Auf klä-

6 � Vgl. Zug, Beatrix: Die Anthropologie des Raumes in der Architekturtheorie des frühen 20. Jahr-
hunderts. Tübingen 2006. S. 33.

7 � Vgl. »Dimension und Maßstab der Wahrnehmung: Der Architekt als Kosmotheoros«. S. 40 dieser 
Arbeit.

8 � Bettina Köhler verweist in ihrem Aufsatz auf die Forschung Wilhelm Wundts, der das Vermö-
gen der Raumvorstellung in seiner physiologischen Psychologie als Resultat einer psychischen 
Synthese erklärt. Auch für Wundt stand jedoch außer Frage, dass die Bewegungen des Körpers 
wesentlich zu dieser Synthese beitragen.

9 � Krämer, Sybille (Hg.): Performativität und Medialität. Berlin 2004.
10 � Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Dispositionalitäten des Leibes 33

rung der Probleme struktureller Beziehungen zu beschreiben suchen. Aus dieser 
Perspektive soll in diesem Prolog die erste Tendenz einer Formendefinition für 
architektonische Räume anhand der Wahrnehmungstheorie Maurice Merleau-
Pontys11 abgeleitet werden. Für die Beschreibung von Entwurfsprozessen archi-
tektonischer Räume ist damit ein Ansatz des Überschreitens12 angestrebt. Diese 
Überschreitung ergibt sich aus einem leibzentrierten Vollzug der Wahrnehmung 
von Architektur. Die Form, die hier auch für den architektonischen Raum erklärt 
werden soll, so sei bereits mit Merleau-Ponty vorangestellt, ist lediglich eine Ten-
denz der physikalischen Erkenntnis und kein abschließend beschreibbares Ele-
ment.

La forme n’est pas un élément du monde, mais une limite vers laquelle tend la con-
naissance physique et qu’elle définit elle-même. La forme, et avec elle l’univers de 
l’histoire de la perception, reste indispensable, à l’horizon de la connaissance phy-
sique, comme ce qui est determine et visé par elle. 13

Die Form wird nicht als physikalische Realität begreif bar, sondern als ein Objekt 
der Wahrnehmung, ohne deren Existenz die Physik und Mathematik in ihrer heu-
tigen Entwicklung keinen Sinn geben würden, da diese sich nur aus einer Neu-
gierde14 auf solche Objekte entwickeln konnten und nun danach streben, sie zu 
kontrollieren, anstatt den Mut aufzubringen, sie weiter spielerisch zu entwickeln. 
Eine auf diese Weise begriffene Form des architektonischen Raumes könnte man 
als Trägerin und Substanz15 von Wahrnehmungshorizonten bezeichnen. Anstatt 
deren Horizont im Voraus simulieren zu wollen, ist dieser Raum nur durch Öff-
nung und eine Bereitschaft für ständige Transformation, die aus den realen Be-
wegungen des Körpers resultiert, in Erfahrung zu bringen. 

11 � Vgl. Merleau-Ponty 1942, 1945, 1964, 1964.
12 � Vgl. Hauser(a), Susanne: »Verfahren der Überschreitung«. In: Sabine Ammon; Eva-Maria Fro-

schauer (Hg.): Wissenschaf t Entwerfen. Vom forschenden Entwerfen zur Entwurfsforschung 
der Architektur. Basel 2013. S. 363–385.

13 � Vgl. Merleau-Ponty, Maurice: La structure du comportement. Paris 1942. S. 214–217.
14 � Vgl. Hénaf f, Marcel: »Neugiermaschine«. In: LI 121. S. 33–38.
15 � Bereits in den vorangegangenen Kapiteln bezieht sich Merleau-Ponty auf Edmund Husserls 

Ideen zu einer reinen Phänomenologie der Wahrnehmung: »Le contenu sensible du donné 
perceptif n’a plus sans doute la valeur de chose vrai en soi, mais toujours est-il que substrat, le 
porteur (X-Vide) des determinations perçues vaut comme ce qui est determiné en thermes des 
prédicats physiques par les méthodes exactes.« Merleau-Ponty 1942. S. 72–73.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinästhetische Interferenzen34

1.1	 Wahrnehmung und Produktion sozialer Räume —  
Marcel Mauss und Claude Lévi-Strauss

Wie können wir einen architektonischen Raum denken, der aus der Erfahrung re-
sultiert und gerade dadurch die Realität gesellschaftlicher Räume hervorbringt? 
Wie das simultane Entstehen von architektonischen Räumen der Erfahrung ent-
werfen? Das sind Fragen, die ein Architekt sich stellen könnte angesichts der zu-
nehmenden Bedeutung eines f luiden, mittels digitaler Vernetzung in Echtzeit 
entstehenden sozialen Raumes. 

Dafür ist eine immer neue Beschreibung der Strukturen der Welt der Wahr-
nehmung jenseits der Grenzen ihrer Sichtbarkeit sowie ihre Implementierung 
in die Realität aktueller sozialer Räume notwendig. Wie aber sehen die offenen 
Objekte der Strukturen einer Gesellschaft aus, die auf eine Welthumanität hin-
steuert? So befragt Maurice Merleau-Ponty die notwendigen Aufgaben einer an-
thropologischen Forschung, wie er sie in den Ideen von Marcel Mauss eingeführt 
sieht und als zukünftige Aufgabe der Anthropologie formuliert:16 und zwar als die 
Verbindung der Erfahrungsperspektive des einzelnen Subjekts mit den Struktu-
ren der sozialen Welt. Dieser Aspekt einer Ausweitung der vom Leib ausgehenden 
Wahrnehmungstheorien ist für den architektonischen Entwurfsprozess insofern 
wichtig, als er im Gegensatz zum bildenden Kunstwerk immer auch notgedrun-
gen funktional räumliche Bedürfnisse von Gesellschaft befriedigen muss. Die 
Einbindung objektiver Tatsachen zur Beschreibung von Wahrnehmungsphä-
nomenen von innen wiederspricht dabei nicht Merleau-Pontys grundsätzlicher 
Theorie einer im Leib des Subjekts zentrierten Welt. Es sei noch einmal darauf 
hingewiesen, dass die leibzentrierte Wahrnehmung bei Merleau-Ponty keine 
subjektive Angelegenheit ist, sondern immer als Verf lechtung objektiver, ding-
licher Tatsachen und eines bewegten subjektiven Standpunktes zu denken ist. 
Mit der Einführung der anthropologisch-ethnologischen Perspektive an dieser 
Stelle wird noch einmal deutlich, dass die Wahrnehmung ebenso im Anderen, in 
den Dingen, in der Materie oder in der Gesellschaft beginnt wie im subjektiven 
durch das individuelle Gedächtnis gebildeten Leib. Dieser leiblich bestimmte 
Vorgang der Auf lösung einer Innenwelt und einer Außenwelt, den Merlau-Ponty 
chair nennt (vgl.S.27-32), macht seine Wahrnehmungstheorie so gut integrierbar 
in eine praxeologische17 Erforschung der Produktion von Räumen sowie des Ent-
wurfsprozesses architektonischer Räume.

Das von Maurice Merleau-Ponty eingeführte Konzept des chair als einer aus 
Wahrnehmungsprozessen resultierenden Auffassung von Welt, welches in den 

16 � Vgl. Merleau-Ponty, Maurice: »Von Marcel Mauss zu Claude Lévi-Strauss«. [1959] In: Das Auge 
und der Geist. Philosophische Essays. Hamburg 2003. S. 225–241.

17 � Vgl. Bourdieu, Pierre: Entwurf einer Theorie der Praxis. Genf 1972.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Dispositionalitäten des Leibes 35

folgenden Kapiteln vertieft wird, ist also auch für die Grundlegung einer neuen 
Anthropologie von Bedeutung. Denn die Körpertechniken als Grundbausteine 
einer generellen Disposition des Leibes rufen eine dynamische, raumbildende Be-
ziehung zu dem chair hervor, welche auch auf den architektonischen Raum eine 
noch unausgearbeitete Perspektive eröffnet. Es ist der Konf likt zwischen einem 
durch gesellschaftliche Praktiken und Räume geformten Körper und seinen Tech-
niken einerseits und dem transformativen Potential der leiblichen Wahrnehmung 
andererseits, der diesen Körper niemals objektiv bestimmbar macht. Dadurch 
wird der als Leib aufgefasste Körper zum ersten Entwurfswerkzeug des Raum-
gestalters.

Merleau-Pontys Aufsatz von »Mauss zu Claude Lévi-Strauss« zeigt, welche 
Probleme und Potentiale sein Verfasser in der anthropologisch-ethnologischen 
Methode für die Bestimmung der Wahrnehmung erkennt. Die Aufgabe der Anth-
ropologie wäre es, die individuelle Erfahrungsperspektive mit in die Bestimmung 
der Strukturen gesellschaftlicher Räume einzubringen. Für die von Marcel Mauss 
entwickelten Techniken des Körpers könnte das bedeuten, dass nicht nur tradi-
tionelle, in Gesellschaften unterschiedlich ausgeprägte Techniken wie Geburt, 
Gehen, Schwimmen oder der tradierte Tanz mit in das Untersuchungsmaterial 
eingehen, sondern auch jene Perspektiven, die aus der subjektiven Erfahrung he-
raus ein kritisches, transformierendes Potential haben.

In eine solche Perspektive der Körpertechniken als Erfahrungs- und Wahr-
nehmungsgrundlage architektonischer Räume soll nun der Entwurfsprozess 
architektonischer Räume gestellt werden. Die Körpertechniken umfassen da-
bei die Beschreibung eines kulturell geformten Körpers und seiner Techniken in 
Form von Bewegungsarten. Die Bewegungen wiederum entwerfen einen Emp-
findungsraum, der sich über den kinästhetischen Sinn einstellt. Dieser Raum 
ist rückgebunden an die kulturell bestimmten Techniken des Körpers. In diesem 
Sinn sind die hier verwendeten Begriffe der Kinästhesie und der Körpertechni-
ken zu verstehen. Sie bilden in ihrem Welt-entwerfenden Potential die Möglich-
keit, architektonische Räume auf unkonventionelle, im Vorhinein nicht exakt 
bestimmbare Weisen zu entwerfen. Das Verhältnis von technologisch messbaren 
Räumen und der Unbestimmbarkeit individueller Körpertechniken bringt neue 
Erkenntnisse über kulturelle Räume und deren Entwurfsprozess hervor. Als 
Grundlage der künstlerischen Forschung soll eine erweiterte Beschreibung des 
architektonischen Raumes durch die Analyse tänzerischer Bewegung im Raum 
verwendet werden, in dem die Ebene der Wahrnehmung, Empfindung und Ima-
gination der tänzerischen Inprovisation Teil der Wirklichkeit architektonischer 
Räume ist.

Die Formung eines Raum-schreibenden und -lesenden Körpers und die eines 
Körper-schreibenden und -lesenden Raumes sind unbedingte Inhalte eines so 
verstandenen medienanthropologischen Ansatzes. Was machen mediale Konstel-

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinästhetische Interferenzen36

lationen wahrnehmbar? Wo sind die Grenzen von oder gar Störungen durch Me-
dien zu verorten? Wie können wir diese Diskurse nicht nur für die Beschreibung 
des architektonischen Raumes, sondern für den Prozess seines Entwurfes frucht-
bar machen? Wie einen differenzierten Dialog über den Widerspruch qualitativer 
Eigenschaften der ästhetischen Erfahrung des Raumes und seiner scheinbar ob-
jektiven Darstellbarkeit mit den Mitteln der Ref lexion, Geometrie und Projektion 
anhand der Methoden künstlerischer Forschung zur Gestalt bringen? All dies sind 
Fragen, die an anderer Stelle vertieft werden müssen und in dieser Arbeit durch 
ihren Bezug zum Begriff der Körpertechniken gestreift werden.

Das Denken Henri Bergsons und die Theorie der Wahrnehmung Maurice Mer-
leau-Pontys geben eine Vorstellung der sprachlich-philosophischen Auseinander-
setzung mit Phänomenen der Wahrnehmung, die ein Verständnis von Wahrneh-
mung als objektiv messbare Form übersteigen. Es eröffnet sich eine Dimension, 
in der sich der Raum nur im Moment seiner Wahrnehmung entfaltet und im 
Moment seiner Ref lexion oder quantitativen Messung immer schon im Prozess 
ist zu einem weiteren Ausgangspunkt für eine sukzessive Annäherung einer sich 
beständig vertiefenden Erfahrung räumlicher Qualitäten durch Bewegung. Was 
das für eine Formulierung von anthropologischem Wissen bedeutet, versucht 
Merleau-Ponty zu erläutern. Die Körpertechniken müssen für jeden kulturellen 
Raum in ihrer Bedeutung durch Erfahrungswissen von innen heraus analysiert 
werden. Die Grenzsetzung dessen, was ein kultureller Raum sein kann, wird so-
mit unablösbar an Erfahrungswissen und den Versuch der Objektivierung der 
Wahrnehmung der Forschenden angebunden.

1.2	 Theorie der Praxis bei Pierre Bourdieu  
und Maurice Merleau-Ponty

Die Wissenskonfiguration dieser Arbeit besteht aus der wechselseitigen Bezie-
hung von dem, was Pierre Bourdieu als phänomenologisch subjektive und em-
pirisch objektive Methoden kategorisiert. Mit Bourdieu können wir die Methode 
dieser Arbeit als praxeologische bezeichnen, das heißt, dass Anteile einer phä-
nomenologischen Sichtweise in objektive Methoden der mathematischen Analyse 
von Formen integriert und in ihrer dialektischen Beziehung untersucht werden.18 
Bourdieu bezeichnet die Praxeologie als einen doppelten Prozess; zum einen den 
der Interiorisierung von Exteriorität, zum anderen der Exteriorisierung von In-
teriorität.19 Die praxeologische Erkenntnis stützt sich auf objektive Erkenntnisse 
und versucht diese durch die Integration phänomenologischer Standpunkte zu 

18 � Vgl. Bourdieu 1972. S. 139–203.
19 � Ebd. S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Dispositionalitäten des Leibes 37

überschreiten. Sie fragt nach den theoretischen und gesellschaftlichen Bedin-
gungen, die bei der Entstehung objektiver Erkenntnisse mitwirken.20 Eine Kritik 
an bestehenden objektiven Erkenntnismethoden mit einer fundierten naturwis-
senschaftlichen Annäherung an psychologischer Tatsachen war ebenfalls schon 
in Maurice Merleau-Pontys Frühwerk21 zu den Strukturen des Verhaltens ange-
legt, in dem er sich mit den Methoden der Gestaltpsychologie und Verhaltens-
forschung kritisch auseinandersetzt. Das bedeutet für Merleau-Ponty, das auch 
die empirischen Experimente des Behaviorismus und der  Gestalttheoretiker, die  
der Psychologie u.a. durch den Ausschluss der Untersuchung von Bewusstseins-
zuständen aus Ihrer Datenproduktion, zur Anerkennung als harte Wissenschaft 
verhalfen, keine befriedigende Erklärung für Wahrnehmung geben können.

Die empirischen Methoden exakter Wissenschaft können die Formen (die wir 
wahrnehmen) nicht abschließend erklären, sondern bestimmen immer nur ihre 
Tendenz deren selbstdefinierte Grenzen im Vorhinein durch die jeweilige Metho-
de bestimmt ist. Die bedeutet beispielsweise für frühe Behavioristen wie John B. 
Watson das sie die Außeneinf lüsse (des Environments) und die Inneneinf lüsse 
(des Körpers) auf physikalische-physiologische Tatsachen reduzieren und Wahr-
nehmung, Bewusstsein, Empfindung oder Aufmerksamkeit aus ihren Betrach-
tungen ausschließen. 

The position is taken here that the behavior of man and the behavior of animals 
must be taken on the same plane ..« This suggested elimination of states of con-
sciousness as proper objects of investigation in themselves will remove the barrier 
from psychology which exists between between it and other sciences.[…] Psycho-
logy as a science of consciousness has no community of data. 22

Die Form die wir wahrnehmen kann sich hingegen nur im Denken und in der Vor-
stellung vervollständigen.23Deshalb ist nicht nur für Merleau-Ponty sondern auch 
für mich in dieser Promotion die Betrachtung von Bewegung, Wahrnehmung 
und Raum keine Psychologische Tatsache da sie, obschon heute eingebunden in 
einen weitaus komplexeren Ansatz in den Kognitionswissenschaften, auf einem 
falschen Grund steht. Jedoch erwähnt Merleau-Ponty auch in den späten Schrif-
ten, dass die objektiven und messbaren Erkenntnisse über die soziale Welt nicht 
aus dem Denken ausgeschlossen, sondern bis an die Grenze ihrer Möglichkeiten 
angewandt werden sollten. Das philosophische Denken setzt dort an, wo die ob-

20 � Ebd. S. 146–148. 
21 � Vgl. Merleau-Ponty 1942. 
22 � Watson, John B.: »Psychology as the science of Behavior«. In: Benjamin B. Wolman (Hg.): Con-

temporary Theories and Sytems in Psychology. New York 1960. S. 77.
23 � Vgl. Merleau-Ponty 1942. S. 212–217.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinästhetische Interferenzen38

jektiven Erkenntnisse an ihre Grenzen, zur Bestimmung physikalischer Formen 
(z.B. von Vogel- oder Fischschwärmen) geraten. Die von der Wissenschaft ein-
geführten Methoden objektiver Bestimmung stellen lediglich eine erste Phase der 
Elimination des Irrationalen dar, wenn es um eine Erklärung der Natur und, erst 
recht, der Geschichte geht.24 Sowohl die Phänomenologie Merleau-Pontys als auch 
Bourdieus Praxeologie wählen den Standpunkt einer doppelten theoretischen 
Übertragung in ihre methodischen Ansätze, jedoch mit umgekehrten Vorzeichen: 
Während Bourdieu einen impliziten Standpunkt subjektiven Wissens in die ob-
jektivistischen Erkenntnisse seiner Studien25 miteinbezieht, um sie noch über-
zeugender zu machen, kritisiert Merleau-Ponty grundsätzlich exakte wissen-
schaftliche Erkenntnismethoden als lebensweltfremde Laborkonstruktionen. Er 
will ihnen mit der phänomenologischen Methode einen neuen Grund verschaffen, 
indem er den immer schon abstrakt rational vordefinierten Erkenntnishorizont 
der naturwissenschaftlichen Methoden auf den Boden der Tatsachen zurückholt.

Le monde percu serait le fond toujours présuposé par toute rationalité, toute va-
leur et toute existence. Une conception de ce genre ne detruit ni la rationalité, ni l 
absolu. Elle cherche a les faire descendre sur terre.26

Die methodische Praxis einer Verknüpfung verschiedener perspektivischer Sicht-
weisen bis hin zur Integration des im Versuchsauf bau beachteten impliziten 
Standpunktes des Forschers allein durch wissenschaftliche Operationen stellt 
kein absolutes objektives Wissen zur Erklärung der Welt dar. Denn:

Die rein wissenschaf tlichen Operationen nehmen unsere natürliche Gewissheit 
für ihre Zwecke in Anspruch, eine Gewissheit, die viel älter und viel weniger klar ist 
als sie selbst –  die Gewissheit nämlich, zu den Sachen selbst zu gelangen oder die 
Welt in einer absoluten Überschau (survol) einfangen zu können.27

Merleau-Ponty schließt damit eine dichotomische Konfiguration subjektiver und 
objektiver Erkenntnis aus, während Bourdieu unter einer Theorie der Praxis die 
Integration von aus der praktischen Erfahrung resultierender Erkenntnis in ob-
jektive Methoden versteht. 

Was aber bedeutet die praxeologische Methode Bourdieus, die er auf der 
Grundlage seiner Analyse der kabylischen Gesellschaft, ihren Riten und ihren Ar-

24 � Vgl. Maurice Merleau-Ponty: Das Sichtbare und das Unsichtbare. Paris 1964. S. 44.
25 � Vgl. »Das Haus oder die verkehrte Welt«. In: Bourdieu 1972. S. 48.
26 � Merleau-Ponty, Maurice:  Le primat de la perception et ses conséquences philosophiques. Projet 

de travail sur la nature de la perception. Paris 1933. La nature de la perception. 1934. S. 43.
27 � Merleau-Ponty 1968. S. 30–31.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Dispositionalitäten des Leibes 39

ten und Weisen, Raum zu ordnen, gewinnt? Ist es möglich die phänomenologische 
Methode Merleau-Pontys in den Entwurfsprozesses architektonischer Räume 
mittels der idiosynkratischen Disposition eines Tänzers und seinen Körpertech-
niken zu übertragen?  Ansätze der Beschreibung von räumlichen Wahrnehmung 
unserer Umwelt28 und deren Übertragungen auf einfachere Formen wie der eines 
Würfels, können ein wichtiger Baustein für die Betrachtung von Architektur sein. 
In dieser Betrachtung von M. Merleau-Ponty wird der transformierende Aspekt 
der sukzessiven Erfahrungen eines Raumvolumens in Wechselwirkung mit sei-
ner objektiven Beschreibbarkeit, somit zweier für gewöhnlich getrennt vorliegen-
der Perspektiven (nämlich der von Innen und Außen), genau ausformuliert.  Die 
Kritik an der phänomenologischen Methode, welche eine Urerfahrung und einen 
Grund der Wahrnehmung in einer nicht konstruierbaren Lebenswelt für möglich 
und durch ihre Sprache beschreibbar hält, ist insofern in die Arbeit integriert, als 
sie die geometrischen, maßgenauen, von technologischem Wissen bestimmten 
Konstruktionen experimenteller Umgebungen als Architekturen für die spezielle 
Raumerfahrung durch Tanzimprovisation als variabel konstruierbare Lebenswelt 
ernst nimmt und als immersive Variante einer existierenden Ästhetik sozialer 
Räume wahrnehmbar macht, selbst wenn diese Bestandteil eines Labors sind. Zu-
sätzlich zu einem Merleau-Ponty’schen phänomenologischen Verständnis von Er-
fahrung durch einen spezifischen Modus der Wahrnehmung, in dem Subjekt und 
Objekt in einer Substanz, die der Autor chair nennt, verf lochten werden, wird ein 
naiver Humanismus in Form einer gelebten Erfahrung und ihrer Rechte der Sub-
jektivität am Objektivismus ausgeschlossen.29 Gewährleistet wird dies durch ein 
Verständnis künstlerischer Arbeitsprozesse als Überschreitung, die auf einer be-
sonderen Wahrnehmungsfähigkeit und deren bewusster Konstruierbarkeit, hier 
durch die Bewegungen eines erfahrenen Tänzers, gründet.

Besonders interessant wird dieser Aspekt dadurch, dass die Zusammenarbeit 
mit Bewegungslaien Teil des Repertoires des an dieser Forschungsarbeit betei-
ligten Tänzers Joris Camelins ist30. Darüber hinaus zeichnet sich im zeitgenös-
sischen Tanz eine Tendenz ab, Alltagserfahrung, ein naives laienhaftes Bewe-
gungsverständnis sowie den Zuschauer in die Konstruktion von Choreografien31 
einzubauen und so den Spielraum für das, was Konstruierbarkeit einer objektiv 
bestimmbaren Ästhetik und Kritik von sozialen Räumen sein kann, zusätzlich zu 
erweitern. Durch die Kritik Merleau-Pontys an einer objektiven Bestimmung von 

28 � Vgl. Merleau-Ponty 1968. S. 22.
29 � Bourdieu 1972. S. 148. 
30 � Vgl. Bebber, Benjamin von: Abhängigkeitserklärung. Szenisches Konzert für extrem gemischten 

Chor. Berlin/Basel/Frankfurt a. Main 2018–2019.
31 � Vgl.Bel,Jerome: Gala. 2015. http://www.jeromebel.fr/index.php?p=2&lg=2&s=17&ctid=1. Zu-

grif f am 02.07.2019

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinästhetische Interferenzen40

Wahrnehmung durch Apparate und Laboratorien der Wissenschaft wird zudem 
das Potential künstlerischen Ausdrucks und impliziter subjektiver Erfahrung 
als ein Wissen vorgestellt, welches »das Wissen« provozieren und in seiner All-
gemeingültigkeit durch die Integration von Ausnahmen singulärer Standpunkte 
in Frage stellt. Das bedeutet als angenommene Grundvoraussetzung für diese 
Arbeit, das die Vermessung der topologischen Raumfiguren des Tanzes durch 
mathematische Verfahren der Informatik im cartesischen Raumdispositiv des 
Labors in ihrer Präzision und allgemeingültigen Aussagekraft über die kinästhe-
tische Wirklichkeit der räumlichen Wirkung von Bewegung und Tanz in Frage 
gestellt. Was diese Architektur sein kann, wird in Kapitel 2 mit den Bewegungs-
theorien des Tanzforschers Rudolph von Laban vorgestellt. Hier wird also umge-
kehrt einem methodischen Verfahren der Vorzug gegeben, welches die objektiven 
Erkenntnisse integriert, indem es sie an den Anfang einer phänomenologischen 
Beschreibung der kinästhetischen Erfahrung und der formalen Erscheinungen 
des Tanzes stellt und damit zugleich hinter sich lässt. 

Es ist genau das Formenverständnis für die Bewegungsarchitektur des Tanzes 
zum Ausgangspunkt der phänomenologischen Beschreibung gemacht, welches 
Merleau-Ponty in Les Structures du comportement als eine Grenze bezeichnet, in 
deren Richtung die physikalischen Darstellungsmethoden tendieren können, die 
sie jedoch nur für sich selbst definiert und erweitert. 

Die Form selbst liegt jenseits dieser Grenze. Sie ist kein Element der physischen 
Welt.32

Diese Aussage, die sich aus Merleau-Pontys Kritik eines gestalttheoretischen 
Verständnisses von Formen als physikalische Tatsachen entwickelt hat, hat sich 
durch die Erkenntnisse der Kognitionswissenschaften nicht wesentlich geändert, 
ist sie doch immer noch mit der Integration und Erklärung der Wahrnehmungs-
phänomene einzelner, voneinander abgetrennter Sinneswahrnehmungen in ein 
multimodales, additives Verständnis von Formen beschäftigt. Die tendenziellen 
Annäherungen in Form von empirisch gewonnener Erkenntnis an die von Merle-
au-Ponty bestimmte Grenze, auf deren anderer Seite sich die Form vollendet, sind 
durch einen Blick in Handbücher der Kognitionstheorie33 ersichtlich. Die Formen 
bleiben dort aber eigens definierte, tendenzielle Bestimmungen. Ohne die vorge-
nommene Transzendierung durch den Merleau-Ponty’schen Weltbegriff bleiben 
sie immer nur eine Annäherung an eine Form des Wahrnehmungsvollzuges,34 die 
besonders gut in einigen künstlerischen Werken wahrnehmbar werden kann. 

32 � Merleau-Ponty 1942. S. 215.
33 � Vgl. Noe, Alva; Thompson, Evan (Hg.): Vision and Mind. MIT 2002.
34 � Vgl. Fischer-Lichte, Erika: Performativität. Eine Einführung. Berlin 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Dispositionalitäten des Leibes 41

Damit überschreitet das phänomenologische Formenverständnis Merleau-
Pontys diese durch physikalische Methoden vermittelten Sichtbarkeiten, indem 
Form als ein Ort andauernder, emergenter Transformation gedeutet wird, der nur 
durch seinen unsichtbaren Ursprung eines im Leib verorteten Nullpunkts erfahr-
bar wird. Anders ausgedrückt könnte man sagen, dass die Form des architektoni-
schen Raumes, so wie sie in dieser Arbeit behandelt wird, keine physische Realität 
ist, sondern ein Objekt der Wahrnehmung, welches es zu beschreiben und zu er-
klären gilt.35

1.3	 Den Raum über die Zeit denken —  
Henri Bergsons Begriff der Dauer

Ist es möglich, von einer Qualität des Raumes im Sinne eines räumlichen Empfin-
dens zu sprechen? Eines der Hauptprobleme der Bergson’schen Philosophie be-
stand in der Definition eines absoluten, über Qualitäten bestimmbaren Raumes 
in Analogie zu der qualitativen Beschreibung der Zeit durch den Begriff der Dau-
er. Diese Notwendigkeit war für Bergson umso mehr gegeben, als die Zeit dem 
Raum durch die Relativitätstheorie von Albert Einstein sozusagen einverleibt 
wurde und dadurch ebenso zu einer rein quantitativ erfassbaren Kategorie ge-
macht wurde.36 Das war für Bergson nicht akzeptabel, denn durch den Begriff der 
Dauer hatte er eine Form der inneren Zeitanschauung gefunden, die rein qualita-
tiv als Erfahrung bestimmt war. Die allgemeine Integration der Zeit in den Raum 
war also für ihn nicht zulässig, da sie seine Idee einer qualitativen Zeitauffassung 
von einem unteilbaren Bewegungsf luss in der Dauer zerstörte. Bergson ging es 
jetzt darum, den Zusammenhang zwischen seinem Begriff der Dauer und einem 
neuen Raumbegriff herzustellen, der durch eine an der Entstehung des Raumes 
beteiligte Dauer qualitative Dimensionen annimmt. Doch entspricht es nicht dem 
Wesen des Raumes, empfunden zu werden, denn:

Es macht wenig Sinn, sich zu fragen, ob es räumliche Empfindungen gäbe: Alle 
unsere Empfindungen haben Volumen und sind ausgedehnt, wenn auch entspre-
chend der Kontraktion der Materie, die im Spiel ist, in verschiedenem Grad und 
in unterschiedlicher Art und Weise. Und die empfundenen Qualitäten verweisen 
auf die Materie nicht weniger als auf uns selber: Sie gehören zur Materie, sie lie-

35 � Merleau-Ponty 1942. S. 215.
36 � Bergson, Henri: Dauer und Gleichzeitigkeit. Über Einsteins Relativitätstheorie. Deutsche Erst-

übersetzung aus dem Franz. v. Andris Breitling. Hamburg 2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinästhetische Interferenzen42

gen kraf t der Vibrationen und der das innere Echo skandierenden Anzahl in der 
Materie.37

Er erklärt eine Annäherung an räumliche Qualität über den Begriff der Ausdeh-
nung der Materie. Die Ausdehnung der Materie, deren spezifische Bewegung ihre 
Abspannung und Kontraktion ist, stellt für Bergson eine Qualität für sich dar. Der 
Raum, der sich in eine qualitative Relation zur Dauer bringt, ist derjenige, der 
sich zwischen den Zeitfolgen der Erfahrung und der Ausgedehntheit der Mate-
rie eröffnet. Es ist ein mit dem Rhythmus der Ausdehnung und Kontraktion der 
Materie und dem der Aktualisierung des Virtuellen durch den élan vital38 und die 
sich dadurch einbringende qualitative Vielheit der Dauer in den Raum mitpulsie-
render, vibrierender Raum. In Bergsons Philosophie können wir also einen An-
satz für die Annäherung einer Bestimmung räumlicher Qualität über die quali-
tative Beschreibung von Bewegung ausmachen. Und zwar über ihre Wirkung auf 
die Materie und die Wahrnehmung: ›Vibrationen‹, ›élan vital‹, ›Kontraktion‹, ›Ab-
spannung‹, ›Erschütterung‹ sind Begriffe, die auf Bewegungen hinweisen, denen 
jeweils auch ein Echo im Inneren der Materie des Körpers entspricht, welche über 
eine (messbare) Anzahl an der Materie bestimmbar ist. Den Raum als Kategorie 
empfinden wir jedoch nicht, sondern immer nur durch mediatisierte Materie der 
Körper. Wahrnehmung wird als empfundene Qualität von Millionen Vibrationen 
und Elementarerschütterungen in einer einzigen Materie des wahrnehmenden 
Leibes und eines ihm gegenüber befindlichen Objektes der Wahrnehmung be-
schrieben. Diese Sichtweise interagierender Materie im Wahrnehmungsprozess 
erinnert an Merleau-Pontys Begriff des chair als einer ungetrennten Materie der 
Wahrnehmung, in der Körper-Subjekte und Körper-Objekte miteinander ver-
f lochten sind.

Welche Rolle kommt jetzt aber der Architektur und dem Tanz innerhalb der 
gewählten experimentellen Konfiguration in einem solchen intuitiven Zusam-
menhang des Raumes und seiner qualitativen Bestimmung zu? Ist der architekto-
nische Raum auf der Seite der vibrierenden, sich ausdehnenden Materie oder als 
Zwischenraum zwischen der Dauer als subjektive innere Zeiterfahrung und der 
Dauer der Dinge zu verorten? Durch welches Medium können wir solch abstrak-
te Dimensionen räumlicher Qualität, die gleichsam Bestandteil des Leibes sind, 
anschaulich machen? Löst der élan vital tänzerischer Bewegungen die Vibration 
der umgebenden Materie aus, oder übertragen sich die Vibrationen der Materie, 
aus denen der architektonische Raum gefügt ist, in die Gesten und Figuren des 
Tanzes? Architektur und Tanz sollen hier intuitiv im Sinne von Henri Bergson als 

37 � Vgl. Deleuze, Gilles: »Eine Dauer oder mehrere?« In: Deleuze, Gilles: Henri Bergson. Zur Einfüh-
rung. Paris 1966. Kap. 4.

38 � Deleuze 1966. S.115. Der élan vital wir hier als Dif ferenzierungsprozess beschrieben.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Dispositionalitäten des Leibes 43

Begriffe einer Bestimmung eines idealisierten Raumes und einer idealisierten Be-
wegung eingesetzt werden, die sich in ihrer gelebten Handlung als performativer 
Vollzug in der Erfahrung des künstlerischen Aktes zeigen und in jeglicher Form 
der Repräsentation oder des Erstarrens in ihrer Möglichkeit als Simulation des 
Realen wieder verschwinden beziehungsweise etwas anderes als ihre ursprüng-
liche Intuition hervorbringen können. 

Insofern könnte man auch im Hinblick auf eine qualitative Bestimmung 
architektonischer Räume von einer an allen Kunstwerken beteiligten Bewegtheit 
sprechen, die Juliane Rebentisch in der Dynamisierung der künstlerischen Form, 
ihrem hervorbringenden In-sich–bewegt-Sein, ausmacht39 oder mit Bernhard 
Waldenfels als einen Modus des synkinästhetischen Mit-bewegt-Seins durch die 
leibliche Erfahrung anhand der Installationen »The mediated motion« von Olafur 
Eliassons beschreibt. 40Bernhard Waldenfels äußert sich wie folht über den kin-
ästhetischen Modus:

Es handelt sich dabei nicht um einen zusätzlichen Bewegungsvollzug der sich in 
einer Bewegungsempfindung kundtut, als etwas das sich im Raum abspielt, viel-
mehr wird die lebendige Bewegung die sich auf etwas richtet erfasst, als ein »Mit-
Bewegt« sein mit uns selbst[…]41

Deshalb soll in dieser intermedialen Studie zur Raum- und Bewegungsqualität 
von Tanz und Architektur in einer ersten intuitiven Setzung ein sich gegenseitig 
invertierender, gemeinsamer Ursprung in einem in-sich-bewegten Raum ausge-
macht werden:

1.	  Aller Tanz beginnt im Raum, aller Raum beginnt im Tanz.
2.	 Architektonischer Raum entspringt einer hier als Tanz bezeichneten echten 

Bewegung.

Angesichts der qualitativen und quantitativen Analyse von Bewegungen und 
Räumen, die sich aus dieser Intuition ableiten, stellt sich anschließend die Fra-
ge nach der medialen Eigenlogik von Tanz und Architektur. Inwiefern kann man 
von Architektur noch als von einer spezifischen Kunst des Raumes und vom Tanz 
als von einer spezifischen Kunst der Bewegung sprechen? Eröffnet sich nicht erst 
durch die Betrachtung einzelner Kunstwerke eine allgemeine Perspektive von de-

39 � Deleuze 1966. S. 19. 
40 � Vgl. Lehmann, Anette Jael: »Mediated Motion. Installationsräume und performative Aisthetik 

am Beispiel Olafur Eliassons«. In: Sybille Krämer (Hg.): Performativität und Medialität. Berlin 
2004. S. 347–371.

41 � Waldenfels, Bernhard: Architektur am Leitfaden des Leibes. 1999. S.205.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinästhetische Interferenzen44

ren singulären Qualitäten in Bezug auf ihre Räumlichkeit und Bewegtheit, die 
keinen Gattungsbegriff mehr zulässt? Durch die Feststellung allgemeiner Gültig-
keiten dieser singulären Ausdrücke im Werk beantwortet sich anschließend die 
Frage nach dem künstlerischen Wert. Wie aber die paradox erscheinende Frage 
nach allgemeiner Gültigkeit von Singularität beantworten? 

1.4	 Multihorizontalität leiblicher Erfahrung  
bei Maurice Merleau-Ponty 

Die Methode der Intuition und Befragung wird durch eine leibbasierte Ontologie 
und den Chiasmus als einer Verf lechtungen zwischen objektiver Dingwelt und 
subjektiver Erfahrung im »Fleisch«42 der Welt in der Wahrnehmungsphilosophie 
Merleau-Pontys auf die Spitze getrieben. Es ist der Versuch der Beschreibung 
einer reinen Wahrnehmung, die durch den Leib in einer multihorizontalen Welt 
verankert wird, fern von ihrer technologischen Darstellbarkeit. Merleau-Pontys 
Beschreibungen der räumlichen Umwelt bezeichnen exemplarisch seine Idee 
einer leibbegründeten Wahrnehmung:

Meine Körperbewegungen versetzen die Welt in Schwingungen, so wie man mit 
dem Finger einen Dolmen bewegen kann, ohne dabei an seiner fundamentalen 
Massigkeit zu rühren. Bei jedem Lidschlag hebt und senkt sich ein Vorhang, und 
ich denke keinen Augenblick daran, dieses Verschwinden den Dingen selbst zuzu-
schreiben; bei jeder Bewegung meiner Augen, die den Raum vor mir abtasten, er-
leiden die Dinge eine kurze Verzerrung, die ich ebenfalls mir zuschreibe; und wenn 
ich auf die Straße gehe, die Augen auf den Häuserhorizont gerichtet, so erzittert 
bei jedem Schlag meines Absatzes auf dem Asphalt meine ganze Umgebung, doch 
alsbald rückt sie wieder auf ihren ursprünglichen Standpunkt zurück.43

Wahrnehmungsobjekt Würfel, Quadrat

Noch eingängiger und präziser sind seine Beschreibungen der Ambivalenz von  
Raumerfahrung durch Wahrnehmungsobjekte wie Würfel oder Fußballfeld, die 
in dieser Arbeit von entscheidender Bedeutung sind als grundlegender Typus für 
die Betrachtung der Wahrnehmung als objektiv gegebene Form des architekto-
nischen Raumes. Man wird einwenden, die Verlegung des Gegenstandes in die 
leibliche Erfahrung als deren einer Pol beraube ihn dessen, was seine Objektivität 
ausmache.

42 � so würde die unmittelbare und falsche Übersetzung Merleau-Pontys’lauten
43 � Merleau-Ponty 1986. S.22.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Dispositionalitäten des Leibes 45

[...] Die reale Erfahrung der Eigenbewegung erscheint als bloßer psychologischer 
Umstand der Wahrnehmung, der nichts zur Bestimmung des Gegenstandes bei-
trüge.[...]Leib und Gegenstand des Würfels bilden wohl ein System objektiver Be-
ziehungen, die jedoch in keinerlei Verbindung mit der Einheit des Gegenstandes 
als einem durch unseren Leib erfahrenen stehen. 44

Die Differenz zwischen der Wahrnehmungserfahrung und der geometrischen 
Projektion als Objekt mit sechs gleichen Seiten wird für Merleau-Ponty zum 
Gegenstand der Ref lexion einer ambivalenten Wahrheit des Würfels zwischen 
seiner sinnlichen Erscheinung und der objektiven Vermessung. Dabei wird die 
Bewegung um den Würfel herum und durch ihn hindurch als Entzifferungsvor-
gang seiner intelligiblen Struktur ausgemacht. Die objektive Vorstellung meines 
eigenen Leibes als bewegter Gegenstand macht mir die Konstruktion des wahren 
Würfels als geometrische Raumfigur erst möglich.  

Man kann an dieser Stelle diskursiv den Begrif f der Zahl sechs, den Begrif f der Sei-
te und den der Gleichheit zusammenstellen und sie zu einer Würfel verbindenden 
Formel verbinden. Doch eine solche Formel gibt uns weniger zu denken als sie uns 
vielmehr eine Frage stellt. Über die blinde symbolische Vorstellung hinaus führt 
uns erst die Erfassung des einzigartigen räumlichen Seins selbst, das diese sämt-
lichen (physikalisch messbaren) Prädikate trägt. 45

Über die Trägerfunktion der physikalisch messbaren Welt äußert sich Merleau-
Ponty wie folgt:

Die Form und mit ihr der Horizont der Geschichte (Erinnerung) und der Wahrneh-
mung (Aktualität) bleiben der physikalischen Erkenntnis unerreichbar, da jene 
Wahrheit, die bestimmt werden soll, von ihr selbst vorher festgelegt wurde. Der 
festgestellte Inhalt des sinnlich Erfassbaren der physikalischen Daten hat zweifels-
ohne den Wert der wahren Sache an sich, aber ist dieser immer nur Substrat eines 
Trägers wahrgenommener Tatsachen, die gerade so viel wert sein können, wie die 
zuvor festgelegten Bedingungen der exakten Methoden der Physik zulassen. Form 
ist also keine physikalische Realität, sondern ein Objekt der Wahrnehmung.46

Man könnte sagen, dass Merleau-Pontys Formbegriff immer einen Prozess des 
Überschreitens vorgegebener Bedingungen enthalten muss, das er immer auch 
ein Objekt ist, welches im Moment seiner physischen Erfahrung  Wahrnehmung 

44 � Vgl. Merleau-Ponty, Maurice: Phänomenologie der Wahrnehmung. Berlin 1976. S. 240. 
45 � Merleau-Ponty 1976. S. 240
46 � Merleau-Ponty 1942. S. 217. 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinästhetische Interferenzen46

immer wieder erneut eröffnet und dadurch nur im Werden begriffen werden 
kann. Die Trägerauffassungen der Form bleiben ambivalent. Zum einen können 
die Formen als Objekte der Wahrnehmung zum Träger der physikalisch messba-
ren Prädikate werden, auf der Gegenseite werden die physikalischen Bedingun-
gen zum Träger einer Form, die jedoch kein Objekt der Wahrnehmung sein kann, 
sondern lediglich eine tendenzielle Annäherung in Gestalt physikalischer Vorbe-
stimmungen bietet.  Wenn wir den architektonischen Raum als Objekt der Wahr-
nehmung entwerfen und konstruieren wollen, müssen wir uns mit anderen Wor-
ten von seiner physikalisch definierbaren Form als Trägerin von Wahrnehmungen 
verabschieden und uns Methoden einer heuristischen Exploration zuwenden, die 
auf andere Weise Formen eines einzigartigen räumlichen Seins hervorruft, wel-
ches dann erst zum Träger physikalischer Bestimmungen werden kann.

Ich muss nicht erst von meiner eigenen Bewegung ein objektives Bild gewinnen, 
um diese Rechnung (sechs Seiten plus Gleichheit mal sechs) zu tragen, um hin-
ter den Erscheinungen die wahre Form des Gegenstandes zu rekonstruieren: die 
Rechnung ist schon fertig, je schon hat sich jede Erscheinung der erlebten Bewe-
gung verbunden und als Erscheinung des Würfels dargeboten.47

Den Würfel könnte man hier als virtuelle Koexistenz48 des Leibes zu seiner aktu-
ellen Präsenz bezeichnen. Seine Bewegungen sind eine Verkörperung des Wür-
fels mit den leiblichen Gegebenheiten des Körpers und seiner Glieder, die immer 
schon das Resultat, die Gestalt des Würfels als Objekt der Wahrnehmung, in sich 
tragen. 

Ding und Welt sind mir gegeben mit den Teilen meines Leibes, nicht dank einer na-
türlichen Geometrie, sondern in lebendiger Verknüpfung, vergleichbar oder viel-
mehr identisch mit der, die zwischen den Teilen meines Leibes herrscht. 49

Die Kongruenz von leiblichen Teilen in Bewegung mit der Raumform des Wür-
fels könnte man in Anlehnung an Gabriele Brandstetter auch als eine Toposfor-
mel bezeichnen50. Die Geometrie des Würfels wird zum Topos der Erfahrung und 
codiert den Wahrnehmungsvorgang und seine Bewegungen. In der Form des 
Würfels ist die Bewegungsformel einer spezifischen Wahrnehmung transcodiert, 
ganz im Sinne eines Spinnennetzes, welches den Flug der Fliege in ihre geome-
trische Struktur eingewoben hat.  Dies ist eine invertierende Annahme zu dem 

47 � Merleau-Ponty 1976. S. 241.
48 � Vgl. Deleuze 1966.
49 � Merleau-Ponty 1976. S. 241.
50 � Vgl. Brandstetter 1995, S.317-324

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Dispositionalitäten des Leibes 47

wie Gabriele Brandstetter Labyrinth und Spirale als Raumformeln des Tanzes 
ausmacht. Bei Ihr ist es nicht die Bewegung des Tanzes die den Raum in seiner 
Form codiert sondern der Raum  codiert und archiviert den Topos des Tanzes und 
überführt damit sein Potential in eine andere zeitliche Form.51

Die wechselnde Beziehung der Teile des Leibes in der Exploration des durch 
den Würfel konfigurierten Raumes werden zu dem durch Bewegung entzifferten 
Code der Form eines Wahrnehmungsobjektes. Das choreografische Denken mit 
dem Würfel finden wir auch bei Choreografen als kompositorisches Verfahren 
wieder.52 Der Würfel wird dabei zur Raumfigur einer Choreografie, ist Notations-
form einer sich unablässig in Transformation befindlichen Bewegung. Rudolph 
von Laban nutzte den Würfel zur Beschreibung und räumlichen Fassung tänze-
rischer Bewegungen – die Verbindung zu Merleau-Ponty macht den Tänzer als 
Wahrnehmungsexperten offensichtlich.53 

In seinen Arbeitsnotizen nimmt Merleau-Ponty die Analyse des Würfels als 
Wahrnehmungsobjekt wieder auf:

Es stimmt, den Würfel mit seinen sechs Seiten gibt es nur für den nicht-situierten 
Blick, für eine Operation oder Inspektion des Geistes, der im Zentrum des Würfels 
residiert, für ein Feld des Seins – und alles, was man über die perspektivische Sicht 
auf den Würfel sagen kann, betrif f t ihn selbst nicht.54

Zugang zum Würfel und seiner Form erhält man nur über ein Sehen, das sich auf 
den Würfel zubewegt, indem man aus sich heraus und in ihn hineingeht, und 
nicht über eine positive Bestimmung durch Projektionen oder Perspektiven, die 
immer ein Blick von anderswo sind, der sich als solcher nie in der leiblichen Wahr-
nehmungswirklichkeit des Raumes ereignet.

Ich und mein Sehen, wir sind in derselben fleischlichen Welt befangen wie der 
Würfel; d. h., mein Sehen und mein Leib tauchen selbst aus demselben Sein auf, 
das unter anderem auch ein Würfel ist. Die Reflexion, die Leib und Würfel als Sub-
jekte des Sehens qualifiziert, ist dieselbe verdichtete Reflexion, die bewirkt, dass 
ich mich berührend berühre; d. h., dass dasselbe in mir Gesehener und Sehender 
ist.55

51 � Vgl. »Toposformeln: Bewegungen des Tanzes als Ursprung und Mythos architektonischer Raum-
figuren«. S. 71-73 dieser Arbeit.

52 � Vgl. Brown, Trisha: Locus. New York 1975.
53 � »Zur Geometrie des kinesphärischen Würfels als Bewegungssphäre und Trägerstruktur von 

Raumrichtungen für Bewegungsnotation bei Laban«. Vgl. Kapitel 2.1.2. dieser Arbeit. 
54 � Merleau-Ponty 1976. S. 241.
55 � Merleau-Ponty 1976. S. 260.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinästhetische Interferenzen48

Dieses Umgreifen von Würfel und sehendem Selbst nennt Merleau-Ponty die mas-
sive Einheit des Seins in der f leischlichen Welt oder auch wildes, vertikales Sein, 
in dem die Dinge der Wahrnehmung und der Wahrnehmende in einem untrenn-
baren Sein verf lochten sind.

Am Beispiel der entspringenden Bedeutung des Würfels als Wahrnehmungs-
objekt können verschiedene Ebenen einer rein abstrakten Bedeutung konzent-
riert werden: Die Bedeutung des Würfels als vermessenes Objekt des Geometers, 
als Wesen, als platonische Idee, als Objekt. Sie alle werden zu Konkretisierungen, 
in denen Sprache und Phänomen einer einheitlichen Bedeutung entspringen. Am 
Ende der Arbeitsnotiz heißt es:

Untersuchen, auf welche Weise die Sprache und auf welche Weise der Algorith-
mus die Bedeutung entspringen lässt.56

Was meint nun aber Merleau-Ponty an dieser Stelle mit »Bedeutung« des »Algo-
rithmus«? Könnte es nicht sein, dass er damit jenen erwähnten Bewegungsvor-
gang der Wahrnehmung nennt, der durch den Würfel als Algorithmus – im Sinne 
einer durch diesen ausgelösten Wiederholung schrittweiser Umformungen – ko-
difiziert ist?

Maurice Merleau-Pontys Beschreibung der Wahrnehmungswirklichkeit des 
Würfels ist ein prägnantes Beispiel seiner Philosophie, die es sich zur Aufgabe ge-
macht hat, die Rolle des Körpers und des Leibes in der Wahrnehmung vertiefend 
zu klären. Er entwickelt dazu ein schema corporelle, in dem er den Körper als 
grundlegenden Ursprung aller Wahrnehmung und des Bewusstseins festlegt. Be-
sonders einsichtig wird dies in der theorie du chair, in der die ambivalente Rolle 
eines äußeren und inneren Körpers nachgezeichnet wird, in dem metaphysisches 
Objekt und sinnlich bestimmtes Subjekt in einer verf lochtenen Einheit des Seins 
aufgehen. 57 

Chair ist ein Schlüsselkonzept von Merleau-Pontys Philosophie und nur 
schwer übersetzbar. Das französische Wort chair bedeutet auf Deutsch über-
setzt ›Fleisch‹. Nun meint Merleau-Ponty damit aber gerade nicht das, was man 
im Deutschen unter ›Fleisch‹ verstehen würde. Das deutsche ›Fleisch‹ ist dem 
Körperding zuzuordnen, also der Masse unbewegten Fleisches, dem Material des 
Körpers, der nicht Leib ist. Leib wird verstanden im Sinne eines bewegten, wahr-
nehmenden Körpers, der sich durch eben das, was Merleau-Ponty chair nennt, mit 
der Welt verbindet. Chair ist Zwischenraum, der im Beziehungsgef lecht von In-
nerem und Äußerem sowohl im Innen als auch im Außen des Körpers stattfindet. 
Chair tendiert zwischen der Zugehörigkeit zum Fleischmaterial des Körpers und 

56 � Ebd.
57 � Vgl. »Die Verflechtung – der Chiasmus«. In: Merleau-Ponty 1986. S. 172.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Dispositionalitäten des Leibes 49

dem, was sich zwischen der Körpergrenze und der affizierenden Wirkung der 
den Körper umgebenden Dinge stattfindet. Es ist aus diesem Grunde gleichzeitig 
sichtbar und unsichtbar, gefühlt und gesehen. Zwischen diesem Gefühlten und 
Gesehenen entsteht ein beständiger Austausch struktureller Relationen durch 
Überkreuzungen (Chiasmus), Überlagerungen, Interferenzen und Kongruenzen. 
In diesem eigentlichen Prozess des Wahrnehmens gibt es keinen zeitlichen Unter-
schied mehr zwischen dem Sehenden und dem Gesehenen, zwischen dem Füh-
lenden und dem Gefühlten. Dies wird besonders einsichtig am Beispiel der Hand, 
die die andere Hand berührt, die wiederum den Körper berührt. Sie ist gleichsam 
fühlend wie gefühlt. Ich bin in der Hand, die die andere berührt, Fühlender und 
Gefühlter in einem.

Zwischen meinem Erkunden und dessen Gehalt, zwischen meinen Bewegungen 
und dem Berührten muss eine grundsätzliche Beziehung, eine Verwandtschaf t 
bestehen, gemäß derer sie nicht nur – wie die Pseudopoden der Amöben – vage 
und ephemere Deformationen des Körperraums sind, sondern Einweihung in und 
Öf fnung zu einer Tastwelt. Dies kann nur geschehen, wenn meine Hand von in-
nen her empfunden und gleichzeitig auch von außen her zugänglich ist, wenn sie 
selbst auch, z. B. für meine andere Hand, berührbar ist, wenn sie einen Platz unter 
den Dingen, die sie berührt, einnimmt, wenn sie gewissermaßen ebenfalls ein sol-
ches (Ding) ist und schließlich ein berührbares Sein eröf fnet, an dem sie selbst Teil 
hat.58

Subjekte und Objekte lösen sich im chair zur wahrgenommenen Welt, zum Wahr-
nehmungsobjekt auf und manifestieren sich darin. So besteht die Klarheit des 
Gesehenen auch immer aus Ambivalenzen: dem Unsichtbaren, Unmessbaren, 
Gefühlten, welches im Inneren des Körpers von den Sinnesorganen hergestellt 
wird und der äußeren Kontur einer scheinbar begrenzten Form, welche unsere 
Augen nachzeichnen und vermessen können. Doch dieses Vermessen des Auges 
ist nicht zu verwechseln mit dem Messen eines Apparates von einem definierba-
ren Standpunkt aus, einem mathematischen Nullpunkt59, von dem aus ein System 
des Sichtbaren60 aufzubauen wäre. Die Messeigenschaften des Auges stehen im-
mer in einem sich ständig in Bewegung befindlichen Austausch von Gefühltem 
und Fühlendem, von Sichtbarem und Sehendem. Dies führt dazu, dass es keinen 
Nullpunkt des Sehens, keinen mathematischen Nullpunkt der Wahrnehmung 

58 � Merleau-Ponty 1986. S. 176.
59 � Vgl. Vgl. Waldenfels, Bernhard: »Mobile Erfahrung: Zwischenereignisse«. In: Das leibliche 

Selbst. Vorlesungen zur Phänomenologie des Leibes. Hg. v. Regula Giuliani. Frankfurt a. M. 
2000. S. 65–83.

60 � Vgl. Waldenfels 2000, S. 65–83.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinästhetische Interferenzen50

geben kann, dass die Wahrnehmung und auch die wahrgenommene Welt nicht 
mit unseren dafür hergestellten Apparaten beschrieben werden kann. Die Suche 
nach einem Nullpunkt der Wahrnehmung besteht immer aus einer pendelnden 
Bewegung, ähnlich dem Gang durch ein Labyrinth zwischen einem wechselnden 
Standpunkt unseres Körpers zur Blickrichtung. Er kann sich jederzeit und an je-
dem Ort einstellen und verändern. 

Wenn ich mich an diesem Nullpunkt des Seins einrichte, weiß ich, dass er eine mys-
teriöse Verbindung zu Raum und Zeit unterhält: dieser Tiefblick mit allem, was er 
umfasst, wird morgen oder gleich schon auf ein bestimmtes Kalenderdatum fal-
len, und ich werde ihm einen bestimmten Erscheinungsort in der Welt und in mei-
nem Leben zuweisen.61

Grundlage einer Annäherung an die Form des architektonischen Raumes ist in 
diesem Zusammenhang auch immer eine Multihorizontalität in Form einer Über-
lagerung von Blick- und Zeitpunkten Auf dieser Erkenntnisgrundlage müssen wir 
die Instrumente denken, die uns bei der Wahrnehmung unser Umgebung helfen 
können. Wenn wir in der beständigen Übung des Sehens und des Sprechens nur 
einige dieser lebendigen Wahrnehmungsbedingungen wiederfinden und ihnen 
so neuen sprachlichen Ausdruck verleihen könnten, würde uns diese Sprache 
möglicherweise dazu verhelfen, unsere neuen Instrumente grundlegend zu de-
finieren, um unsere Recherche und unsere Fragestellungen besser zu verstehen.62

Fußballfeld-Wahrnehmungsobjekte als Bildzeichen und Kraftfelder

Die von Merleau-Ponty als Wahrnehmungsobjekte benannten Phänomene des 
Raumes werden eher als Realitäten erlebt denn als Objekte erkannt.63 Bewegung 
führt in den Wahrnehmungsobjekten zur Prägnanzbildung des Raumes. Bildzei-
chen sind dabei jene Minima an Relevanz, um etwas aus dem Wahrnehmungs-
f luss herauszulösen und zu identifizieren. Merleau-Ponty macht diese Realität 
des Raumes als Wahrnehmungsobjekt anhand eines Fußballfeldes deutlich:

Der Fußballplatz ist für den Spieler in Aktion kein ›Objekt‹, d.h. der ideelle Ziel-
punkt, der eine unendliche Mannigfaltigkeit perspektivischer Ansichten zulässt 
und in allen seinen erscheinungsmäßigen Umformungen den gleichen Wert be-
hauptet. Er ist von Kraf tlinien64 durchzogen (Seitenlinien, Linien, die den Strafraum 

61 � Merleau-Ponty 1986. S. 152.
62 � Merleau-Ponty 1986. S. 171.
63 � Bohr, Jörn: Raum als Sinnordnung bei Ernst Cassirer. Erlangen 2008. S. 173.
64 � Vgl. »Auslotungen und Abspannungen«. Kapitel 3 in dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Dispositionalitäten des Leibes 51

abgrenzen), in Abschnitte gegliedert (z. B. die Lücken zwischen den Gegnern, die 
eine Aktion von ganz bestimmter Art herbeirufen, sie auslösen und tragen, gleich-
sam ohne Wissen des Spielers). Der Spielplatz ist ihm nicht gegeben, sondern er 
ist gegenwärtig als der immanente Zielpunkt seiner praktischen Intention; der 
Spieler bezieht ihn in seinen Körper mit ein und spürt beispielsweise die Richtung 
der Tore ebenso unmittelbar wie die Vertikale und die Horizontale seines eigenen 
Leibes. Es genügt nicht, wenn man sagt, das Bewusstsein bewohnt diese Umwelt. 
Es gibt in diesem Moment nichts anderes als die Dialektik von Umwelt und Hand-
lung. Jedes Manöver, das der Spieler vollführt, ändert den Aspekt des Spielfeldes 
und zeichnet darin neue Kraf tlinien ein, wo dann ihrerseits die Handlung verläuf t 
und sich realisiert, indem sie das phänomenale Feld erneut verändert. 65

Die dem Fußball inhärente Eröffnung eines Raumes, der seine Bedeutung und 
Begrenzung über Kraftlinien erhält, wurde in den empirischen Experimenten 
dieser Arbeit zu einem entscheidenden Kriterium für die Begrenzung der Expe-
rimentalfelder. Die Begrenzungslinien des Raumes wurden gewissermaßen als 
dreidimensionales Spielfeld im Vorhinein angeordnet und im Raum in Auseinan-
dersetzung mit dem eigenen wahrnehmenden Körper erarbeitet. Was dem Fuß-
ballspieler nicht im Bewusstsein liegt, wurde in den Workshops66 bewusst ver-
mittelt: die Eröffnung eines Beziehungsraumes zwischen Blicken, Körpern und 
Elementen des Raumes und eine daraus resultierende eigenständige Architektur 
von Kraftlinien im Zwischenraum menschlicher Handlung, beeinf lusst durch die 
Elemente der architektonischen Umgebung.

1.5	 Im phänomenalen Zwischenraum von Architektur und Tanz

Durch eine erste Unterscheidung zwischen der Bewegtheit der Architektur und 
der Architektur der Bewegtheit in Form des Tanzes wird deutlich: Sie können ei-
nander Medium sein, um das philosophische und architektonische Problem der 
Definition singulärer räumlicher Qualität präziser (Bergsons »Präzision« im Sin-
ne von ›ergebniseröffnend‹ im Gegensatz zu »exakt« als ›systematisch ohne Feh-
ler‹) zeigen zu können.

Für die Architektur, deren Raum wir hier in erster Linie neu bestimmen wol-
len, ist also festzustellen: Wir können Räume empfinden und von Architektur als 
Erfahrungsraum von Stimmungen und Atmosphären sprechen.67 Welche Stim-

65 � Merleau-Ponty 1976. S. 193.
66 � Vgl. »Sensing Spaces«. Kapitel 3.6. dieser Arbeit.
67 � Böhme, Gernot: »Atmosphären«. 2002. In: Susanne Hauser; Christa Kamleithner; Roland Meyer 

(Hg.): Architekturwissen. Grundlagentexte aus den Kulturwissenschaf ten. Zur Ästhetik des so-

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinästhetische Interferenzen52

mung entsteht durch die kinästhetische Erfahrung von und im Tanz und des-
sen spezifischen Körpertechniken? Inwiefern kann eine Analyse kinästhetischer 
Eigenschaften von Tanzbewegung Räume als Empfindungsräume über die in 
ihnen getätigten Bewegungen beschreiben? Und von Seiten des Tanzes: Welche 
Qualität liegt in der Architektur der Bewegungen innerhalb verschiedener räum-
licher Kontexte? Durch welche spezifische Methode wäre sie zu beschreiben? Die 
phänomenologischen Beschreibungen von Bewegungserfahrungen68 sind eine 
hochdifferenzierte sprachliche und gestalttheoretische Annäherung auch an die 
Raumerfahrung des Tanzes.69 Farben verursachen laut experimentellen Untersu-
chungen der Gestalttheorie bestimmte Bewegungstypen. Die Farbe Blau tendiert 
dabei zu Beugebewegungen, die warmen Farben eher zu Streckbewegungen.70 In 
den empirischen Untersuchungen in Kapitel 3 wird der Einf luss von Farben in der 
Raumgestaltung auf Bewegungsqualitäten getestet und analysiert.

Man könnte in Anbetracht dieser Annahmen, die auf Goethes Farbenlehre zu-
rückzuführen sind, noch umfassender vermuten: Raumformen entsprechen einer 
bestimmten Form der Bewegung; die Raumform löst eine gewisse Bewegung und 
ein damit verbundenes Bewegungsempfinden aus. Das Bewegungsempfinden 
wiederum löst eine gewisse Bewegung aus. Die Raumform ist das mittelnde Glied 
zwischen Bewegung und Bewegungsempfinden.71

Phänomenologen  stehen allerdings den Konstruktion von Räumen in Labo-
ren, wie sie für die empirischen Untersuchungen hier genutzt wurden und als die 
man auch die Büros der Architekten bezeichnen könnte, als Erkenntnisräume 
skeptisch gegenüber, da diese nicht in der Lage seien die Gesamtheit der Lebens-
welt zu integrieren, deren Wirklichkeit lediglich konstruierten und simulierten, 
um am Ende doch wieder vom Zufall eingeholt zu werden.

zialen Raumes. Bielefeld 2011. S. 236–248; Ströker, Elisabeth: Zur Phänomenologie des gelebten 
Raumes. In: Philosophische Untersuchungen zum Raum. Frankfurt a. M. 1965; Weidinger, Jür-
gen: Atmosphären entwerfen. Berlin 2010.

68 � Bernhard Waldenfels: »Mobile Erfahrungen«. In: Waldenfels, Bernhard: Das leibliche Selbst, 
Vorlesungen zur Phänomenelogie des Leibes. Hg. v. Regula Giuliani. Frankfurt a. M. 2000. S. 
65–112.

69 � Vgl. Waldenfels(b), Bernhard: »Leibliche Erfahrung im Tanz«. In: Sinne und Künste im Wech-
selspiel, Modi ästhetischer Erfahrung. Berlin 2010. S.208–241. Waldenfels: »Sichbewegen«. In: 
Brandstetter, Gabriele; Wulf, Christian: Tanz als Anthropologie. Berlin 2007.

70 � Vgl. Goldstein, Kurt: Der Aufbau des Organismus. 1938.
71 � Vgl. Weizsäcker, Viktor von: Der Gestaltkreis: Theorie der Einheit von Wahrnehmen und Bewe-

gen. Frankfurt a. M. 1973.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Dispositionalitäten des Leibes 53

Mit den Nebenfolgen, die innerhalb künstlicher Verrichtungen auf treten, holt der 
Zufall das Experiment schließlich immer wieder ein. Herr der Lage wären wir nur, 
wenn wir die Welt in ein geschlossenes Labor verwandlen könnten.72

Testwerte aus der empirischen Erfahrung wären mit dem Problem der Verwechs-
lung einer wissenschaftlichen Hypothese mit einer philosophischen Einsicht kon-
frontiert. Deswegen gilt es, signifikante Beispiele auszumachen und die Art und 
Weise zu bestimmen, wie wir über so etwas wie Erfahrung sprechen.73 Was also 
den Laboren der Architekten mit ihren geometrischen Zeichenmethoden fehlt, 
um sich die phänomenologischen Dimensionen der Lebenswelt in ihren Konst-
ruktionen besser vergegenwärtigen zu können, ist eine angemessene Sprache 
oder eine entsprechende Zeichentechnik zur Beschreibung von Erfahrung. Man 
kann die Architektur und insbesondere die Darstellung von Räumen im Entwurf 
klassischerweise durch den Raum des Zeigens in Form von euklidischer Geomet-
rie und cartesischem Raummodell bezeichnen. Der Raum des Tanzes74 hingegen 
definiert sich über die Zeit. Es ist ein relativer, vierdimensionaler Raum, dem die 
Zeit sozusagen als vierte Dimension schon einverleibt wurde.75 Er ist beschreibbar 
durch nicht euklidische Geometrien. Mit nichteuklidisch ist hier eine topologi-
sche Dimension von Geometrie gemeint, die nicht als feststehende Form darstell-
bar ist und sich im Moment ihrer räumlichen Erfahrung ständig verändert. Das 
sind sowohl animierte Geometrien als auch solche, wie sie zum Beispiel durch das 
Möbiusband oder die Kleinsche Flasche gebildet werden.76 

Die mathematisch-geometrische Annäherung für eine Beschreibung tänze-
rischer Bewegung soll hier jedoch lediglich als Annäherung für eine räumliche 
symbolisierende Zeichenform von Bewegung im Tanz verstanden werden. Sie 
bleibt dessen abstrakte Repräsentation und ist nicht mit der Wirklichkeit aus 
der Körperperspektive des Tanzes oder als die Möglichkeit zur Simulation einer 
Lebenswelt zu verwechseln. Vielmehr wird das Setting des Experimentalraumes 
(Kapitel 3.2) zu einem Raum mit einer ihm eigenen ästhetischen Wirkung. Über 
den Versuch, eine reine Bewegung durch Geometrie darzustellen,77 die einen nur 

72 � Vgl. Waldenfels, Bernhard: »Experimente mit der Wirklichkeit«. In: Krämer, Sybille: Medien, 
Computer, Realität. Wirklichkeitsvorstellungen und Neue Medien. Frankfurt a. M. 1998. S. 222-
223.

73 � Vgl. Merleau-Ponty 1942.
74 � Vgl. »Qualitative Volumen: Tanzraum und architektonischer Raum«. S.74–84: Zum Vergleich des 

Tanzraumes und des architektonischen Raumes wird vertiefend in Kapitel 2.1.2 dieser Arbeit 
eingegangen. 

75 � Vgl. Deleuze 1966. 
76 � Massumi, Brian: Parables for the Virtual. Movement, Af fect, Sensation. Durham 2002. S.184. 
77 � Vgl. Valery, Paul: Dégas und der Tanz. Paris 1933–35.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinästhetische Interferenzen54

ihr eigenen Raum hervorbringt, nähern wir uns einem Gedankenexperiment 
zur Darstellung von Architektur über die Perspektive des bewegten Körpers und 
der auf ihn einwirkenden Kräfte und Formen an. Den Raum, welcher sich aus 
der Körperperspektive ergibt, könnte man mit den Worten Merleau-Pontys als 
einen Raum der unendlichen Metamorphosen von Wahrscheinlichkeiten78 be-
zeichnen, im Gegensatz zu den geometrisch und numerisch bestimmbaren Pro-
jektionen und Perspektiven von außen auf die Objekte, wie sie für eine bauliche 
Umsetzung von Architektur unerlässlich sind. Selbst wenn der Erfahrungsraum 
als nicht euklidische, animierte parametrische Form dargestellt wird, leitet diese 
Form wieder einen neuen Wahrnehmungsvorgang ein. Die animierte Geometrie 
wird, durch den Vollzug von Bewegungen reanimiert, zu einem realen Ereignis 
mit einer ihm eigenen Erfahrungsdimension vor dem Bildschirm79 oder einem 
beliebigen anderen Medium.  Dieser Vorgang vollzieht sich gleichermaßen an 
komplexen Raumformen bis hin zu den denkbar einfachsten Geometrien wie 
denen der platonischen Körper, die Rudolph von Laban für seine Bewegungsnota-
tion und -improvisationstechniken benutzt (vgl. Kapitel 2.2.1). In der Auswirkung 
von kleinsten Veränderungen selbst einfacher Raumkonstellationen und deren 
Transformationspotential räumlicher Stimmung liegt ein ebenso großes Poten-
tial wie im Einf luss einer großmaßstäblichen Veränderung von Gestaltungen des 
Raumes. Rudolph von Laban hat mit seinen Raummodellen und ihrem Einf luss 
auf den Charakter von Bewegungsimprovisation gezeigt, dass die Bewegung und 
Orientierung im Raum und deren Stimmungen wesentlich von innen, proprio-
zeptiv, angetrieben werden. Was er hingegen nicht gezeigt hat, ist, wie sich dieser 
Antrieb durch den Einf luss einer sich ändernden Umgebung transformiert, auch 
wenn er die intellektuellen Verwicklungen, die ein solcher Gedanke eröffnet, er-
ahnt. 

Die einfache, eindimensionale Vertikale (oder wenn der Körper auf dem Boden 
liegt die Horizontale) ist strukturbedingt und ist die grundlegende Ausdehnung 
des Körpers. Es ist interessant, dass wir, wenn wir in Bewegung sind, die Richtung 
unseres Kopfes als Höhe und die Richtung unserer Füße als Tiefe empfinden. Es 
ist der Anfang einer intellektuellen Verwicklung, wenn wir dieses Grundgefühl der 
Dimensionalität auf das Schwerezentrum der Erde und auf unsere Umgebung be-
ziehen, statt auf unseren eigenen Körperbau. 80

Es wurde versucht, die Bestimmungen einer inneren materiellen Struktur des 
Körpers und ihre Wechselwirkung mit den physikalischen Strukturen einer äuße-

78 � Merleau-Ponty 1986. S. 64. 
79 � Massumi 2002. S. 186.
80 � Vgl. Laban 1966.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Dispositionalitäten des Leibes 55

ren Umwelt durch Experimente der Gestalttheorie81 und einen auf Merleau-Pon-
tys Phänomenologie beruhenden Forschungsansatz enaktivistischer Neurokog-
nitionswissenschaften zu beschreiben. Was jedoch nicht objektiv belegt wurde, 
ist, wie das, was die Gestalttheoretiker mit Gestaltqualitäten meinen, durch die 
als bewegt empfundene Erfahrung hergestellt wird. Die Verarbeitung von kinäs-
thetischen Wahrnehmungsvorgängen wird in diesen Bereichen der Kognitions-
wissenschaft auch an den Bewegungen und den besonderen propriozeptiven 
Fähigkeiten von Tänzern sowie der Verarbeitung der Betrachtung von Tänzen 
durch die Zuschauer untersucht.82 Doch hilft die Kleinteiligkeit von aus Einzel-
teilen zusammengesetzten Ganzheiten mittels (partes extra partes) der dort ge-
führten Untersuchungen über die Konfiguration von biologischen Strukturen des 
Körpers durch belebte und unbelebte Objekte als dessen körperliche Wirklichkeit 
(Corporeality)83 nicht weiter. Wenn man den architektonischen Raum, über des-
sen Gestalt und das Wesen tänzerischer Bewegung erfassen möchte, gilt es, die 
Herausforderung anzunehmen, sowohl die Gestalt des wahrnehmenden Körpers 
als auch den wahrgenommenen Raum als Resultat von Bewegungsqualitäten zu 
beschreiben. Diese ergeben sich nicht  durch eine graduelle Maximierung der 
Zergliederung von Prozessen und Materie, wenn man ihre ästhetische Wirkung 
darstellen möchte. Die Grenze der objektiven Bestimmbarkeit von Körper- und 
Bewegungsstrukturen ist erweiterbar, bleibt jedoch immer die Tendenz für deren 
formalen Bestimmungen. Denn im Verständnis Maurice Merleau-Pontys liegt die 
Form selbst jenseits dieser Grenze; sie ist kein Element der physischen Welt.84 Das 
bedeutet, dass die Metamorphose der Formen im Prozess ihrer Wahrnehmung 
nicht aufzuhalten ist, so, wie es Bedingung der technischen Verfahren von Simu-
lation ist. Die Anschauungsform des Erfahrungsraumes aus der Bewegung durch 
ein komplexes topologisches Zeichen verursacht selbst wiederum eine Wahrneh-
mung mit einer ihr eigenen Wirklichkeit.85 

Wie könnten also Zeichen und Formen aussehen, die einen realen Zusammen-
hang mit der Erfahrung von Bewegung haben? Inwiefern bilden choreografische 
Notationsverfahren einen Zugang zu Bewegungen als wiederholbaren Formen? 
Wenn choreografische Notationen tatsächlich Bewegungsabläufe wiederhol-

81 � Vgl. Wertheimer, Max: »Studien über das Sehen von Bewegung«. In: Zeitschrif t für Psychologie. 
1912. http://gestalttheory.net/download/Wertheimer1912_Sehen_von_Bewegung.pdf. Zugrif f 
am 13.06.2019.

82 � Vgl. Bläsing, Bettina; Puttke, Martin; Schach, Thomas (Hg.): The Neurocognition of Dance. Mind, 
Movement and Motor Skills. Hove 2010.

83 � Vgl. Donnarumma, Marco: Configuring Corporeality. Performing Bodies, Vibrations and New 
Musical Instruments. London 2016.

84 � Vgl. Merleau-Ponty 1942. S. 215. 
85 � Vgl. Massumi 2002. S. 183–184.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinästhetische Interferenzen56

bar machen, sind durch die Wiederholbarkeit dieser Bewegungen dann auch die 
kinästhetischen Empfindungen, die sie für den Betrachter und den Tänzer ver-
ursachen, wiederholbar? Dieser Frage eines architektonischen Raumes als Spei-
cher von Bewegungen, der gleichzeitig Bewegungen liest und schreibt, und einer 
Auffassung von Tänzen als idiosynkratischen Lese-, Schreib- und Erinnerungs-
vorgängen potentieller architektonischer Räume wird in der Arbeit anhand von 
Tanznotationen und der Analyse der Bewegungs- und Raumfiguren im Zusam-
menspiel tänzerischer und architektonischer Praxis in Kapitel 2 nachgegangen. 
Das synchrone Lesen und Schreiben von Räumen und Bewegungen wird als Ent-
wurf einer Idealarchitektur verstanden, zeigt aber auch wesentliche Probleme 
und die Unmöglichkeit eines solchen idealisierten mathematisch bereinigten me-
dialen Verständnisses von Architektur und Tänzerkörper auf. Architektonische 
Räume werden immer durchdrungen von der ganzen Komplexität der Lebenswelt 
und des sozialen Raumes sowie von der Unberechenbarkeit leiblicher Bewegung, 
die gleichsam die Grenze eines medialen und zeichenhaften Verständnisses von 
Körpern und Räumen als digitalen oder neuronalen Netzwerken aufzeigt. Wie 
können wir uns also einer Vermittlung der Wahrnehmung von Raumfiguren und 
Bewegungsqualitäten des Tanzes als architektonische Räume annähern?

Das Problem einer Beschreibung der Wahrnehmung des architektonischen 
Raumes ist bislang wenig wirksam und für den Entwurfsprozess einseitig geblie-
ben, da die Streitfragen um Wahrnehmungs- und Kognitionsfragen sich mit den 
positiven Erkenntnissen exakter wissenschaftlicher Methodik nicht hinreichend 
klären und sich die phänomenologischen Einsichten mit den empirisch bestimm-
baren Daten der Wissenschaft schlecht vereinbaren lassen. 

Maurice Merleau-Pontys Wahrnehmungsdenken ist eine Schnittstelle und 
bietet einen Übergang zwischen empirischem (gestalttheoretischem) Denken 
über die Wahrnehmung und der Beschreibung der Wirklichkeit der Wahrneh-
mung des architektonischen Raumes aus phänomenologischer Sicht. Seine Kri-
tik gewonnen  aus den Experimenten der Gestalttheoretiker86 (Koff ka, Koehler, 
Wertheimer) gewonnenen erweitert den Gestaltbegriff beziehungsweise den 
Formbegriff für die Beschreibung des architektonischen Raumes auch hinsicht-
lich seiner künstlerischen Erforschung. In der detaillierten Revision der gestalt-
theoretischen Argumente von Koff ka, Köhler und Wertheimer, die in ihrem Stil 
eine umfassendere Phänomenologie der Wahrnehmung87 vorbereitet, eignet 
sie sich als diskursives Medium zur Beschreibung der Mikrowahrnehmung des 
architektonischen Raumes, als ein f lüchtiges Konstrukt tänzerischer Bewegung, 
als die technischen Beschreibungen der Experimente, mit denen wir nur eine 

86 � Vgl. Merleau-Ponty 1942.
87 � Vgl. Lefort, Claude: »Une Philosophie de l’ambiguité«. In: Merleau-Ponty: La structure du com-

portement. Paris 1942. S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Dispositionalitäten des Leibes 57

Übersicht über die Anordnungen von Instrumenten, Artefakten und Bewegun-
gen gewonnen hätten. Die technische Beschreibung der Medien der Gestaltung 
(Kapitel 3.3) sagt für sich noch nichts über die mögliche Bedeutung der Wahrneh-
mung der tänzerischen Bewegungserfahrung für den Entwurf architektonischer 
Räume aus. Vielmehr beschränkt sich die Bedeutung der technischen Medien 
hier auf die Darstellung von räumlichen und choreografischen Anordnungen in 
einer sehr spezifischen Untersuchungsumgebung, die eine Wahrnhemung unter-
schiedlicher Gestaltkriterien des Raumes als Träger für Erfahrungen erst mög-
lich machen. Merleau-Ponty wirft der Gestaltpsychologie mit ihren positiven 
Erkenntnissen über das Verhalten und  das Erkennen von Gestalten als Akt der 
Wahrnehmung eine grundsätzliche Unfähigkeit in der Feststellung der Komple-
xität von Wirklichkeiten der Lebenswelt durch deren Reduktion auf eine Labor-
situation vor, in der die Erkenntnisse durch den Versuchsauf bau schon vorher-
bestimmt und dadurch auch manipulierbar seien.88 Diesen Vorwurf weitet er 
hinsichtlich der Bestimmung eines Objektes der Erfahrung auf die Methoden 
der exakten Wissenschaften aus. Das wesentliche Interesse der Phänomenologie 
Merleau-Pontys ist die Welt als verf lochtene Seinsform von Subjekten und Ob-
jekten; eine Lebenswelt, die nicht auf eine konstruierte Umgebung reduzierbar 
ist. Die Komplexität von Wirklichkeit bei Merleau-Ponty ist weder auf den die 
Existenz eines totalen Subjektiven noch auf die Bestimmung eines quantitativ er-
fassbaren unseres bewegten, wahrnehmenden Seins als Objekt zurückzuführen.  
Ebenso kann man sagen das sich Wahrnehmung des architektonischen Raumes 
weder durch Bilder noch durch Objekte definieren lässt. Vielmehr sind der gebau-
te Raum und der Raum des Entwurfsprozesses als ein Kontinuum aufzufassen, 
welches nicht durch eine zwischenschaltbare Repräsentation in Form objektiver 
Abstraktionen durch quantitative Darstellungen vermittelbar ist. Diese Reprä-
sentationen unterliegen zugleich einem Mangel und einem Zuviel an Abstraktion. 
Es mangelt an einer Abstraktion, die in der Lage ist, Intuition und Vorstellungs-
kraft zu integrieren und zu aktivieren. Gleichzeitig befindet man sich in einer 
Verdopplungssituation der erfahrenen Welt durch deren medialen Abstraktionen 
in numerischer und quantitativer  Darstellung der Wirklichkeit. Die unendlich 
teilbaren Eigenschaften des Raumes, eine Desorientierung im Raum der Darstel-
lung und eine Entfremdung von der wirklichen Wahrnehmung sind die Folgen. 
Merleau-Pontys Kritik an der Ref lexionsphilosophie geht u. a. dahin, dass sie sich 
nicht ausreichend um die Trennung von Realem und Imaginärem kümmere und 
das Denken an jenem Punkt der urteilenden Stellungnahme ansetze, an dem die 
Wahrnehmung ende. Dadurch wird die Wirklichkeit einer leibzentrierten Wahr-
nehmung, wie er sie versteht, aus dem Denken der Empirie ausgeschlossen.89

88 � Vgl. Merleau-Ponty 1986.
89 � Merleau-Ponty 1986. S. 17–47.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinästhetische Interferenzen58

1.6	 Nullpunkt, Dimension und Maßstab der Wahrnehmung90

Den Architekt könnte man mit Merleau-Ponty  als Kosmotheoros bezeichnen also 
derjenige, der die Sicht auf die Welt in verschiedenen Maßstäben von außen her 
betrachtet und sie in verschiedenen Maßstäben darzustellen weiß. Dies ist eine 
geläufige Sicht des Architekten auf sich selbst, tatsächlich ist es aber nicht so ein-
fach. Denn in dieser Welt ist er selbst nie gesetzt, sondern wird immer wieder 
zu einer Gegenbewegung, der Wiederaufnahme durch Ref lexion dieser Welt ge-
zwungen, also wieder zu einem äußeren Standpunkt der Überschau. Ein solcher 
Architekt kommt in der von ihm entworfenen Welt selbst nicht vor. Denn durch 
eine solche Darstellung des Ego im objektiven Raum nimmt er einen uninteres-
sierten Standpunkt ein: immer in Distanz zu sich selbst. Es zeigt sich eine Welt-
sicht, die nur aufgrund der Akzeptanz ihrer Inhärenz mit der Welt der Erfahrung 
existieren kann. Im Gegensatz dazu steht das intraontologische Denken91 eines 
vertikalen, umfangenden, dimensionalen Seins aus dem Nullpunkt des Leibes 
von Merleau-Ponty. Maßstab wird hier zu einer beweglichen Dimension, zu einem 
ständig im Wechsel befindlichen Horizont der Dinge und des Menschen als einem 
der Dinge in dieser Welt. Die Gegenbewegung dazu ist Ref lexion. Bei Merleau-
Ponty wird die Ref lexion durch Dimensionalitäten bestimmte Immanenz ersetzt. 
Eine Immanenz, die durch eine Faltung oder Höhlung des Seins über ein Außen 
und Innen in einer einzigen Form verfügt, wie wir es auch in manchen Entwurfs-
ansätzen der Architektur realisiert sehen können92, auch wenn es hier immer 
Theorie bleibt und zum Phänomen des Raumes als einer quantitativen Vielheit 
im planerischen Prozess wird, solange er nicht über seine leibliche Erfahrung 
bestimmt werden kann. Hier kommt immer der Moment der Trennung durch 
das Fügen kalkulierter Einzelteile, welches in der architektonischen Entwurfs-
praxis in Form der Fuge immer ein beruhigend neuralgischer Punkt innerhalb 
des vielfach vorherrschenden Wunsches nach einem durch CAD und BIM Ver-
fahren lückenlos kontrollierten Bauprozesses bleiben wird. Eine fugenlose Welt, 
wie sie durch virtuelle Raumsimulation oder die Entwicklung großmaßstäblicher 
Druckverfahren möglich zu werden scheint93 und im Entwurfsprozess üblich ist, 
überlagert den Raum der Überschau und Kontrolle mit den Räumen der leiblichen 

90 � Ich beziehe mich hier auf die Verwendung des Kosmotheoros durch Merleau-Ponty als dem 
Menschen, der die Welt im Überflug (survol) vollständig zu überschauen glaubt, ohne sich in 
die Perspektive der eigenen Erfahrung zu begeben. Merleau-Ponty 1986. S. 213–345.

91 � Dupond, Pascal: Dictionnaire Merleau-Ponty. Paris 2008. S. 123.
92 � So beispielsweise im Entwurf des Endless House von Frederick Kiesler, dem Möbius Haus von 

Ben van Berkel, aber auch dem Barcelona Pavillon oder der Nationalgalerie von Mies van der 
Rohe.

93 � Vgl. Forschungsprojekte zu Betondruckverfahren, z. B. https://www.detail.de/artikel/beton-3d-
druck-auf-der-baustelle-29487/. Zugrif f am 16.6.2019.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Dispositionalitäten des Leibes 59

Erfahrung. Es gibt in diesen Simulationen keine Zwischenräume mehr, keine Fu-
gen, in denen sich das Denken einlagern könnte, ähnlich wie im Gedicht Christian 
Morgensterns, in dem der Architekt den Zwischenraum aus dem Zaum entfernt, 
um daraus ein Haus zu bauen. Menschen sind von ihrer unmittelbaren Umwelt 
in Form von sozialen Beziehungen und der Materialität virtueller Produkte und 
Welten mehr und mehr entfremdet, wie sich z.B. an aktuellen Stadtplanungs-
debatten in China ablesen lässt.94 Die Fugenlose Welt der virtuellen Räume ist 
eben nicht von dem Gedanken beseelt bestehende Ordnungen mutig zu verän-
dern indem Häuser aus Zwischenräumen konstruiert werden, sondern diese gibt 
es in Ihnen nicht mehr, da jeglicher Freiraum für unerwartete Erfahrung schon 
im Vorraus durch die Kontrolle Ihres Algorithmus begrenzt ist. Es sei denn man 
misst der Architektur der Materialität aus denen die simulierten Welten erzeugt 
sind eine gleichwertig bedeutende Dimension der Erfahrung bei. Die Elemente 
der Architektur, seien es pulsierende Raumzellen, gefügte Materialien des realen 
Raumes oder digitaler Schnittstellen zu virtuellen Welten, können diesen Mo-
ment der Einheit der Form nur im Prozess ihrer Wahrnehmung aus der real be-
wegten Körperperspektive erhalten. Genauso verhält es sich mit den Artefakten 
und Techniken, die im Entwurfsprozess eingesetzt werden. 

Das Möbiusband stellt als geometrische Form dieses Denken einer Form, die 
Innen und Außen über Bewegung ineinander vereint, anschaulich vor. Die Im-
manenz der Ref lexion wird hier ersetzt durch eine Architektonik, die sich nur 
im Prozess der Bewegung als ein ständiges Ineinanderf ließen von Innen und                                                                                            
Außen, Oben und Unten ergibt und ihre Trennung dadurch auf hebt. Doch Mer-
leau-Ponty braucht in seinen Betrachtungen zu einer reinen Wahrnehmung keine 
komplexe Geometrie zur Veranschaulichung dieser Form. Ich stelle fest: Selbst in 
den einfachsten Dingen wie dem Würfel ist dieses Prinzip der Auf hebung eines 
Außen und Innen, einer Nicht-mehr-Bestimmbarkeit von Subjekt und Objekt vor-
handen, wenn man ihrer leiblichen Wahrnehmung bis auf den Grund folgt.

1.7	 Wirkung der Materie auf die Umwelt:  
Subjektivität-Objekt-Relationen bei Gilles Deleuze

Gilles Deleuze und Merleau-Ponty bieten zwei einander entgegengesetzte Lesar-
ten von Henri Bergsons lebensphilosophischen Begriff lichkeiten an; die Reihen-
folge in der Gliederung stellt hier keine Bedeutungshierarchie dar. Beide wurden 

94 � Vgl. Shape of the Future – Urbanism and Architecture in the Age of Industry 4.0. On the occasion 
of the exhibition opening  SHENZHEN-ness: Space in Mutation  at Aedes Architecture Forum: 
www.aedes-arc.de/cms/aedes/en/programm?id=18418783. Zugrif f am 16.6.2019.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinästhetische Interferenzen60

in ihrer Bedeutung für das Thema der Dissertation herausgearbeitet, indem sie 
zum einen auf das entpersonifizierte Subjekt von Deleuze als Potential einer Ma-
terialität virtueller Realitäten eingehen und zum anderen die Phänomenologie 
Merleau-Pontys und die dortigen Überkreuzungen von Subjekt und Objekt als 
Bewusstseinszustand und Chiasmus von objektivem und subjektivem Sein auf-
zeigen. (Initiation des Denkens im chair der Welt und des Leibes als erweiterte 
Methode der intuitiven Erkenntnis.)

Während Merleau-Ponty Bergsons Konzept der Intuition teilweise auf eine 
Ebene mit der von ihm scharf kritisierten Ref lexionsphilosophie setzt, da sie 
ebenfalls von einer vor-beurteilten Welt ausgeht, deren Ref lexion oder intuitiver 
Zugang dem Subjekt zu einem Bewusstsein verhilft, ist es für Deleuze Schlüs-
sel zu seinem Subjekt- und Virtualitätsbegriff. Insbesondere den Versuch, dem 
Raum mit dem Begriff der Ausdehnung eine ähnliche qualitative Beschreibbar-
keit zu geben wie der Zeit mit dem Begriff der Dauer, führt Deleuze in seiner Sub-
jektauffassung fort. 

Bergson hatte versucht, in der Relation zwischen der Ausdehnung der Ma-
terie und den Zeitfolgen (durées = mehrere Dauern)95 der wahrnehmenden Sub-
jekte einen Zwischenraum zu eröffnen, der zu einer ähnlichen qualitativen und 
virtuellen Vielheit für den Raum führt, wie der Begriff der Dauer es für seine 
Zeitauffassung tut. Gilles Deleuze geht radikaler vor, indem er das individuelle 
Subjekt für überf lüssig erklärt und das Konzept der Subjektivität als eine Eigen-
schaft der ausgedehnten Materie in den Objekten ausmacht. Damit verhilft De-
leuze laut Simone Brott auch der Architektur aus ihrer Krise des Subjekts nach 
der Moderne96 und zugleich zu einer Befreiung vom Subjektivitätsbegriff. De-
leuzes Subjektbegriff erfasst die der Architektur immanente Subjektproduktion, 
die anonyme architektonische Subjektivität, die sich weder auf ein individuelles 
wahrnehmendes Subjekt noch auf ein architektonisches Objekt als Ganzes redu-
zieren lasse, welches das Subjekt hervorrufe.97 Das ästhetische Objekt wird somit 
weder empfunden noch produziert es subjektive individuelle Wahrnehmungen, 
sondern es konstituiert eine ihm eigene Subjektivität. Eine solche Subjektivität 

95 � Vgl. Deleuze 1966.  
96 � Durch die Explosion der Wissensgebiete seit dem neuzeitlchen Denkens Descartes sind im 

zwanzigsten Jahrhundert durch die Akzeptanz der Psychologie als harter Wissenschaf t und 
Ihrer Kombination mit der Neurologie selbst klassiche subjektive Kategorien wie Vorstellungs-
vermögen, Kreativität oder Sprachentwicklung objektiv bestimmbar geworden. So behauptet 
man beispielsweise durch die Messung von Hirnströmen bei Komapatienten deren Gedanken 
in Sprache in Form einer Computerstimme übersetzen zu können.  Zur Role des postmodernen 
Subjekts Vgl.: Bruder, Klaus Jürgen: Das Postmoderne Subjekt. http://web.fu-berlin.de/postmo-
derne-psych/berichte1/bruder_pomo_subjekt.htm. Zugrif f am 04.07.2019

97 � Vgl. Brott, Simone: Architecture for a Free Subjectivity. Gilles Deleuze and Felix Guattari at the 
Horizon of the Real. New York 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Dispositionalitäten des Leibes 61

hat die Möglichkeit der Produktion des Neuen und des realen Einwirkens auf 
die Welt. Sie bietet eine gegensätzliche Lesart zu einem Subjekt, welches sich aus 
einem verf lochtenen Wechselspiel zwischen außen und innen ergibt und sich 
damit zwischen subjektiver und objektiver Welt als Anderes des Objektes kons-
tituiert, wie Merleau-Ponty es in seinem Konzept zum Chiasmus unter Rückgriff 
auf Husserls Leibtheorie beschreibt, oder einem Subjekt, welches sich aus der 
Situation eines Mangels (Lacan) oder durch Institutionen wie Gefängnisse oder 
Schulen (Foucault) produziert. Für Deleuze ist das Subjekt aufgelöst in physische 
Ausdrücke, die spezifische Effekte auf die Realität produzieren, als unpersönliche 
Wirkungen, die ein sich ständig im Wechsel befindliches unvorhersehbares Feld 
der Subjektivierung bilden.98

Deleuze und Guattari erklären das ästhetische Objekt nicht nur als an der 
Subjektproduktion beteiligt, sondern geben ihm eine konstituierende Form in-
nerhalb einer nicht empfindenden Subjektivität. Sie stellen den postmodernen 
Diskursen um die Bedeutung von Sprachlichkeit und Textur eine materielle, äs-
thetische Grundlage als Basis für die Herstellung von Subjekten entgegen. 

In the 1980 deconstructivist architects and theorists reading Derrida attempted to 
rework the problematic of architecture inside the framework of »textuality«(..) by 
which a building could be read or decoded (..) by the very agency of representatio-
nal values. 99

Somit könnte man auch eine Deleuzianische Architekturauffassung behaupten 
(er selbst hat sich nicht explizit so geäußert), welche der Architektur eine unab-
hängige, unmittelbare Subjektivität einpf lanzt, die nicht durch eine Reduzierung 
ihrer Form auf beispielsweise Spuren oder einen Wahrnehmungsvorgang von 
halbdunklen Kräften100 ausgedrückt wird und dadurch zu definieren wäre.

98 � Brott 2017. S. 7.
99 � Brott 2017. S. 4.
100 � Brott 2017. S. 6: »All postmodern formalisms premised as they are on representational sche-

mata, fail to grasp the real subject production immanent to architecture [...] irreducible to an 
individuated subject, or to the building as an edifying ›object‹ or constituted whole. What is 
important here is that the architectonics nature of representation suggests one from or anot-
her of the subject, wether reducing it to trace (in the rejection of all forms of defining ideologi-
cal content) or to ultra mediated captive of semi-sinister forces.«

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinästhetische Interferenzen62

1.8	 Virtualität, Aktualität und Virtual Reality

Deleuzes und Bergsons Auffassung der Architektur und der Dinge als virtuel-
le Realität im Gegensatz zum Aktuellen als ein im Moment der Wahrnehmung 
immer schon vergangenes Objekt der Erinnerung mit dadurch immanenten be-
stimmbaren Eigenschaften entfaltet ein Universum, welches objektiv bestimm-
bar wird, da alle Voraussetzungen für die Erscheinung von Körpern und Räumen 
immer schon als kontrollierbare Quantitäten gegeben sind.101 Die Transzendie-
rung des Subjekts in das Objekt und des Objekts in das Subjekt im Akt der Wahr-
nehmung verlangt laut Gilles Deleuze immer nach einer Leerstelle, nach einer 
obskuren Positionierung im Unsichtbaren und deren Definition jenseits einer 
Grenze, nach deren Überschreitung die subjektiven und objektiven Bestimmun-
gen der Form nicht mehr genügen.102 Mit der Darstellung der unsichtbaren Dinge 
als Objekte mit immanenter subjektiver Wirkung lassen sich der Effekt des Vir-
tuellen und seine Teilhabe am Realen besser umschreiben. Die virtuelle Realität 
ist nicht nur immersive visuelle Wirklichkeit, wie in den VR-Technologien, auch 
nicht als Extraktion eines Sinnes als Ersatz für die Wirkung des Realen zu den-
ken. Vielmehr, so lässt sich mit Deleuzes Lektüre von Henri Bergson sagen, ent-
hält das Reale schon immer auch die Virtualität in Form einer Präsenz der Ver-
gangenheit im Gegenwärtigen. Diese Dimension des Virtuellen ist anzunehmen, 
wenn wir über das Virtuelle in der Architektur sprechen wollen, und nicht eine 
Ersatzleistung des Virtuellen durch technologische Möglichkeiten. Die Virtual 
Reality unterliegt den gleichen Wahrnehmungsphänomenen wie auch der Rest 
der Realität und stellt keinen davon gesonderten Bereich dar. VR-Technologien 
können als Darstellungs-und Repräsentationsmedium des Virtuellen betrachtet 
werden, sind es aber nur wirklich, insofern das Reale in seiner Gesamtheit immer 
das Virtuelle in verschiedenen Formen der Ausdehnung und Kontraktion enthält 
(Deleuze, Leibniz). 

 The world of VR is virtual, then, in the sense that virtually, all the world is already 
there. Yet the individual in cyberspace has a perception that resonates with some 
of that world clearly; and other part of this world less clearly.103

Das heißt, wenn eine der Versuchspersonen im Wahrnehmungsexperiment104 
die VR-Brille abnimmt, befindet sie sich deswegen nicht weniger in einer Virtu-

101 � Vgl. Deleuze 1966.
102 � Vgl. Merleau-Ponty 1942.
103 � Murphy, Andrew: »Putting the Virtual Back into VR«. In: Brian Massumi (Hg.) A Shock to 

Thought: Expression af ter Deleuze and Guattari. London 2002. S. 194.
104 � Vgl. Experimentelle Vorstudien A4 und A5 auf den S. 165–182 und Kapitel 3.3, S. 201–221.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Dispositionalitäten des Leibes 63

al Reality als vorher, sondern dieses technologische Instrument muss als Materie 
mit einer ihm eigenen Resonanz mit dem  Realen begriffen werden. Das Reale 
umfasst hier sowohl den Wahrnehmenden eines Objektes mit spezifischen Eigen-
schaften (die hier in der sehr speziellen Materialität eines Tänzerkörpers und des 
Experimentators in den empirischen Untersuchungen in Kapitel 3 herausgearbei-
tet werden) als auch die gesamten materiellen Bedingungen der Laborsituation 
beziehungsweise der experimentellen Anordnung. Anders ausgedrückt, sind alle 
am Experiment beteiligten Objekte mit ihrer Auswirkung auf ihre Erfahrungs-
qualität von Bewegung, Raum und Zeit beteiligt. Es sind die unterschiedlichen 
Zeitfolgen (als Mehrzahl von Dauer, frz.: durées) der Dinge und Menschen, die 
dem architektonischen Raum als Erkenntnisraum seine Prägnanz verleihen. Hin-
weise auf die Bedeutung der Materialität für die Architektur gibt es ja ausreichend 
in fast jedem architektonischen Grundlagenwerk. Wie jedoch das immanente 
Subjekt, die Wirkungsweise der Materie des Objekts beschreiben, ohne Psycholo-
gie zu betreiben? So könnte eine Frage an Gilles Deleuze lauten. Über eine Objek-
tivierung des Sinnlichen, eine Aisthesis als objektive Grundlage einer Ästhetik? 
Damit sind wir wieder bei der Frage nach einem objektivierbaren Gemeinsinn, 
nach einer Gestaltwahrnehmung durch Kinästhesie und dem Problem der Be-
schreibbarkeit kinästhetischer Wahrnehmungen. Laut Andrew Murphy sind wir 
durch VR zu dem Wissen und dem Bewusstsein um die Macht der Modulation, 
der stetigen Wandlungen von Melodien, Rhythmen und Maßen gekommen.105 

The threshold of perception is itself subject to a massive broadening of it’s own li-
mits. In short we are now brought to the knowledge of the power of modulation.106

Diese Macht des Bewusstseins über die Modulationen ist selbstverständlich ein 
viel älteres Wissen als jenes, welches uns durch die maschinenbasierte VR zur 
Verfügung gestellt wird. In den Künsten und vor allem im Tanz, so behaupte ich, 
ist diese Modulationsfähigkeit des Raumes, der Empfindungen und des Kör-
pers die Grundlage jeden Ausdrucks. Ein wichtiger Unterschied ergibt sich hier 
durch die Begrenzung auf den lokalen Körper als Ausgangspunkt beziehungs-
weise Architektur dieser Modulationen; gleichzeitig kommt er dadurch zu seiner 
Form: Während die Maschine/der Computer die Virtualität in Form einer reinen 
Vergangenheit stetig nachberechnet (Echtzeit ist hier mit einer maximalen Ge-
schwindigkeit von 60HTZ begrenzt durch die Schwelle unserer visuellen Wahr-
nehmung gesetzt), ist in der kinästhetischen Wahrnehmung des tanzenden 
Körpers eine echte Virtualität beziehungsweise eine echte Bewegung vorhanden, 
insofern als sich der vergangene Moment und das Aktuelle in der Wahrnehmung 

105 � Vgl. Murphy 2002. S. 188–214. 
106 � Murphy 2002. S. 194.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinästhetische Interferenzen64

als ein zeitliches Kontinuum und somit als ein Raum des Werdens, im Sinne von 
Deleuze Adaptation der Begriff lichkeiten Bergsons, als einer ständigen Teilung 
des virtuell Existierenden durch den Differenzierungsprozess eines élan vitals 
geschieht107. Durch die Auf hebung des Gegensatzes zwischen virtuell und aktuell 
erlangt der tanzend wahrnehmende Körper seine Anwesenheit. Er ist präsent und 
schafft durch seine Aktualität einen realen Raum. Das Maß der Begrenzung die-
ses Raumes moduliert über die Rhythmik der Bewegung von lokalen körperlichen 
bis zu kosmischen Bezügen.108 Dieses Wissen wird hier nicht als Macht, sondern 
als Vermögen begriffen, insofern die Macht immer repräsentativen Charakter be-
sitzt. Der Tanz, wie er hier begriffen ist repräsentiert nicht da er ein reines Prä-
senzphänomen des Aktuellen ist.

1.9	 Entwurfsbasiertes Forschen durch leibliche Wahrnehmung 

Im Zwischenraum von Kunst, Wissenschaft und Philosophie

Das Entwerfen selbst kann man als eine Praktik des künstlerischen Forschens ver-
stehen. Das architektonische Entwerfen, wie es in dieser Arbeit aufgefasst wird, 
ist  in diesem Feld verankert. In den aktuellen Darstellungen der künstlerischen 
Forschung nimmt Merleau-Pontys Wahrnehmungstheorie eine wichtige Rolle 
ein.109

Die Schriften Henri Bergsons, Maurice Merleau-Pontys und Gilles Deleuzes 
stellen ein Denken vor, welches sich in seiner Ontologie weder in einem allein 
durch Introspektion begründeten Wahrnehmungsglauben noch in einer als end-
liches Objekt aufgefassten Welt einrichtet, sondern Intuition, Objekt und Subjekt, 
Dauer und Raum, innen und außen, Materie und Gedächtnis, Wahrnehmung und 
Erinnerung als stets veränderliche, miteinander in Beziehung stehende und doch 
begriff lich getrennte Einheiten auffasst, die sich in einem Prozess sich ständig 
aktualisierender Virtualitäten befinden.110 Das künstlerische Handeln kann eine 
solche Philosophie des intuitiven belebten Handelns (Bergson) wahrnehmbar ma-
chen, durch den Einsatz schöpferischer Emotionen (Bergson) geht es gar über sie 
hinaus. Im künstlerischen Entwurf des architektonischen Raumes kann es nicht 
ausreichen, sich auf die Grundlagen eines philosophischen Denkens oder einer 
vorgefertigten Theorie zu stellen, auch wenn diese die Potentiale des intuitiven 

107 � Vgl. Deleuze 1966, S.53–69, S.115–146,
108 � Vgl. Laban 1991, S.28-36.
109 � Vgl. Badura, Jens; Dubach, Selma et al. (Hg.) Künstlerische Forschung. Ein Handbuch. Zürich/

Berlin 2015.
110 � Vgl. Deleuze 1966.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Dispositionalitäten des Leibes 65

Handelns in ihre Methode aufnimmt. Der künstlerische Akt muss synchron zum 
Denken als Handlung betrachtet werden, die unmittelbar die Realität der Wahr-
nehmung erzeugt. Die Perzepte, gewonnen aus dem künstlerischen Handeln, ste-
hen auf einer Ebene mit den Begriff lichkeiten, denen sie entspringen und die sie 
hervorbringen. Das ist der Vorteil, den der künstlerische Akt gegenüber den Kon-
zepten hat: Die Evidenz der Perzepte entspringt einer Handlung und atmosphä-
rischen111 Wirkung von Dingen als einer vorsprachlichen Realität. Das Bild ihrer 
f lüchtigen Evidenz springt einem in die Sinne und markiert dort die Evidenz des 
Flüchtigen.112 Denn ihre perzeptive Realität liegt immer verborgen in einem Ob-
jekt der Wahrnehmung, einem unsichtbaren Prozess, der sich innerhalb der be-
teiligten Körper abspielt und nur im Moment der Übertragung von einem zum an-
dern Körper temporär erscheint. Denn im Moment seiner Mediatisierung ist der 
Körper immer schon zu etwas oder jemand anderem geworden ist. Diese Akte des 
lebendigen Handelns sind nicht repräsentierbar, sondern stellen einzig in ihrem 
Vergehen und ihrer Aktualisierung im Jetzt eine ihnen eigene Wirklichkeit her, 
die auch über die Perspektive einer rein subjektiven Erfahrung hinausgeht. Mit 
Bergson können wir sagen, dass die Akte eines lebendigen Handelns die ständige 
Aktualisierung des Virtuellen bedeuten, eine Vergangenheit, die sich in der Dauer 
ihre unteilbare Präsenz einrichtet. Diesen Akt der Aktualisierung des Virtuellen 
nennt Bergson élan vital113. Man könnte sagen, dass die vorgenommene Beschrei-
bung und der Rückgriff auf die Bergson’sche Begriff lichkeit in methodischem 
Widerspruch zu dem soeben formulierten künstlerischen Forschungsdenken 
als Übertragungsprozess eines vorkonzeptuellen Zustandes steht. Die Methode 
der Intuition von Bergson mit ihren Begriffen der Dauer, des Gedächtnisses und 
der Materie wird hier jedoch nur als Tendenz eingeführt für einen begriff lichen 
Leitfaden zur Diskussion der Experimente und ihrer nachträglichen Analyse der 
Qualitäten des durch sie eröffneten Raumes. Die Qualität des Raumes kann in 
der Fortführung des Bergson’schen Denkens jedoch nur dann als qualitativ be-
schrieben werden, wenn der Raum Elemente des Zeitlichen enthält oder selbst 
eine Relation zwischen den Zeitfolgen der Dauer und somit eine Erfahrung von 
der Bewegtheit der Materie ist. Dem Raum kommt die Funktion einer als Hinter-
grund numerisch aufgefassten Quantität zu, auf der sich die Dauer als qualitative, 
virtuelle Vielheit entfalten konnte.

111 � Vgl. Böhme 2001.
112 � Vgl. Brandstetter, Gabriele: Bildsprung. Tanz-Theater. Bewegung im Wechsel der Medien. Ber-

lin 2005.
113 � Vgl. Bergson, Henri: L’évolution créatrice. Paris 1907. S. 59–64.

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459263-003 - am 14.02.2026, 01:57:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459263-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

