Weitere Beitrdge

Daniel Schulz

Entwicklungswege des politischen Liberalismus nach
den Revolutionen: Condorcet, Constant, Tocqueville

1. Einleitung: Der franzosische Liberalismus und die politische Theorie der
Gegenwart

Die franzosische Tradition des politischen Denkens war aus deutscher Sicht
lange Zeit fiir zwei Besonderheiten bekannt: Zum einen fand sich hier jener
Strang des Republikanismus, der mit den Revolutionen des 18. und 19. Jahr-
hunderts zu groer Wirkméchtigkeit gelangte und der in der eigenen politi-
schen Tradition aufgrund des génzlich divergierenden Erfahrungshintergrun-
des so schmerzlich vermisst wurde. Demgegeniiber standen die Denker des
nachrevolutiondren Konservatismus, denen in Deutschland ebenfalls eine
erhebliche Aufmerksamkeit entgegengebracht wurde. Weitgehend verdrangt
wurde in dieser Rezeptionsgeschichte jedoch das Denken des franzdsischen
Liberalismus.

Nun ist diese Verdrangungsgeschichte kein spezifisch deutsches Phidnomen.
Vielmehr spiegelt sich darin lediglich die stiefmiitterliche Behandlung, die
Frankreich seinem eigenen liberalen Denken seit dem Ende des 19. Jahrhun-
derts zukommen lieB3. Die wichtigsten dieser Denker wurden als zweitklassige
Autoren eingestuft, ihre Werke galten als zeitgendssische politische Schrift-
stellerei von historischem Interesse, jedoch ohne groBeren systematischen
oder gar politikphilosophischen Wert.

Diese Einschitzung begann sich erst zu wandeln, nachdem die republikani-
sche Geschichtsschreibung in eine Sackgasse geraten war: Die marxistische
Lesart verlor spitestens mit der »Gulag-Krise« des franzosischen Denkens
ihre dominante Position — also mit dem Erscheinen von Alexander Solscheni-
zyns »Archipel GULAG« in Frankreich 1974. Aber auch die konservative,
souverdnistische Lesart, die mit dem Gaullismus eine unwahrscheinliche
Synthese republikanisch-jakobinischer und bonapartistischer Ordnungsvor-

147



https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stellungen hervorgebracht hatte, biiite nach dem Abtreten seiner charismati-
schen Griinderfigur an Bindungskraft ein. Aus dieser Krise des rechten und
linken Lagers heraus entsprang daher der Bedarf nach neuen politischen Leit-
ideen und Deutungsmustern, die dem gesellschaftlichen Wandel einer Indivi-
dualisierung und Pluralisierung der Lebensformen politisch Rechnung trugen.
Angesichts der europdischen Integration und der wirtschaftlichen Globalisie-
rung standen Frankreich und seine Intellektuellen zudem vor der Herausforde-
rung, Demokratie nicht zuerst und allein von der nationalen Souverénitit des
Mehrheitswillens, sondern auch von den Rechten der einzelnen Biirger und
dem Schutz von Minderheiten her zu denken. Auch wenn diese liberale Neu-
orientierung im medialen Diskurs recht vordergriindige Bliiten trieb,! so kann
doch auf einer ginzlich anderen Ebene abseits dieser Aufmerksamkeitsko-
nomie eine Wiederentdeckung des franzgsischen Liberalismus durch die poli-
tische Theorie der Gegenwart beobachtet werden: Zentrale Leitfigur dieser
geschichts- und theoriepolitischen Revision war der Historiker Frangois
Furet. Mit seinen eigenen Arbeiten distanzierte sich Furet vom Bild der Revo-
lution als »Block«, das durch die deutungsmichtige Revolutionshistoriogra-
phie gezeichnet worden war und keinen Platz lie fiir die Ambivalenzen und
Spannungen, die Widerspriiche und Sackgassen, welche Furet zufolge
wesentliche Kennzeichen dieses ersten demokratischen Experiments gewesen
waren.’

Als leitender Kopf des Centre Raymond Aron stand Furet zudem im Mittel-
punkt eines Kreises liberaler Intellektueller, die ihre Arbeit auf die Rekon-
struktion der verschiitteten liberalen Traditionslinien des politischen Denkens
seit der Revolution konzentrierten.®> Aus diesem Kreis sind im Lauf der letzten
dreiBig Jahre zahlreiche wichtige ideengeschichtliche Studien und Quellene-
ditionen hervorgegangen, deren Gemeinsambkeit in der Frage nach den libera-
len Formen demokratischer Selbstbeschrinkung besteht.* Einzelne Themen
waren hierbei die Suche nach der dritten Gewalt’, die konstitutionelle Bedeu-
tung der Volkssouverinitit, die Entwicklung des allgemeinen Wahlrechts’

1 Die Ideologeme der »Neuen Philosophen« und ihre Affekte gegen den Mai 1968 sind das
bekannteste Beispiel.

2 Francois Furet: 1789. Vom Ereignis zum Gegenstand der Geschichtswissenschaft. Miinchen
1985 und Ders./ Denis Richet: Die Franzosische Revolution, Frankfurt/M. 1968.

3 Die wichtigsten Namen in diesem Zusammenhang sind u.a. Pierre Manent, Lucien Jaume,
Marcel Gauchet, Claude Lefort und Pierre Rosanvallon. Als einen der Basistexte dieses
Kreises vgl. Raymond Aron: Essai sur les libertés. Paris 2005.

4 Ohne Anspruch auf Vollstdndigkeit konnen hier genannt werden Pierre Rosanvallon: Le
Moment Guizot. Paris 1985; Francois Guizot: Histoire de la civilisation en Europe. Hrsg. v.
Pierre Rosanvallon. Paris 1996; Frangois Furet/Mona Ozouf (Hrsg.): La Gironde et les
Girondins. Paris 1991; Benjamin Constant: Ecrits politiques. Hrsg. v. Marcel Gauchet. Paris
1997; Lucien Jaume: L’individu effacé. Paris 1998; Pierre Manent: Histoire intellectuelle du
libéralisme. Paris 1997.

5 Marcel Gauchet: La Révolution des pouvoirs. La souveraineté, le peuple et la représenta-
tion. Paris 1995.

148

- am 19.01,2028, 22:27:06. [defe T


https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und der demokratischen Reprisentation® sowie zahlreiche politiktheoretische
Reflexionen iiber den Wandel der Demokratie durch die Herausforderungen
des Totalitarismus.’

Vor diesem Hintergrund kann gezeigt werden, welchen zentralen Beitrag das
franzosische Denken zur Entwicklung eines genuin politischen, an Erfahrun-
gen und politischen Kontexten geschulten und nicht priméir philosophisch
geprégten Liberalismus geleistet hat. Das politische Element dieses Liberalis-
mus riihrt, so legen kiirzlich erschienene Studien nahe, von seiner direkten
Auseinandersetzung mit dem lteren republikanischen Denken her.!? Dessen
Probleme mit der Moglichkeit einer freien Ordnung sind es, die auch die Leit-
fragen des franzdsischen Liberalismus bestimmt haben. Allerdings geschah
dies in direkter Auseinandersetzung mit den Ereignissen und Erfahrungen der
Franzosischen Revolution, die sowohl die Chancen als auch die Gefahren
einer republikanischen Ordnung durchgespielt hatte und insofern die Frage
nach neuen institutionellen Formen aufwarf, mit denen die Freiheit des
Gemeinwesens, die demokratische Volkssouveranitit ebenso wie die Freiheit
des Individuums auf Dauer gesichert werden konnte.

Der franzdsische Liberalismus kann daher nur in seiner engen Verbundenheit
und seiner Auseinandersetzung mit dem Republikanismus angemessen ver-
standen werden. Die miteinander verwobene Geschichte der beiden Paradig-
men lésst sich in groben Ziigen folgendermaBen skizzieren: Eine deutliche
Verschiebung der Paradigmen von Republikanismus und Liberalismus findet
zugunsten des letzteren nach der Revolution und in der ersten Hélfte des 19.
Jahrhunderts statt. Noch in der letzten Phase der Franzdsischen Revolution
hatte nach dem Ende der jakobinischen Terreur mit dem Thermidor-Regime
und der Verfassung von 1795 eine Entwicklung begonnen, die nach dem
Umbruch zum Legitimititsprinzip der Volkssouverdnitit und dem Auftritt des
Volkes als neuem politischem Akteur auf eine Stirkung der individuellen
Biirgerrechte gegeniiber der politischen Macht zielte, ganz gleich wodurch
diese Macht legitimiert sei. Die Erfahrung einer demokratisch legitimierten
Despotie und ebenso die europdische Restauration haben trotz aller Gegen-
sitzlichkeiten dazu gefiihrt, unter Riickgriff auf die republikanischen und
liberalen Elemente der Ideengeschichte den neuen Herausforderungen mit
neuen institutionellen Ordnungsvorstellungen zu begegnen. Die sich in
Europa langsam abzeichnende Verschiebung von der Stinde- zur modernen
Industriegesellschaft liel diesen Riickgriff dabei mehr und mehr zugunsten

Pierre Rosanvallon: La démocratie inachevée. Paris 2000.

Ders.: Le sacre du citoyen. Paris 1992.

Ders.: Le peuple introuvable. Paris 1998.

Claude Lefort: L’invention démocratique. Paris 1994; Marcel Gauchet: La démocratie con-
tre elle-méme. Paris 2002.

10 Andreas Kalyvas/Ira Katznelson: Liberal Beginnings. Making a Republic for the Moderns.
Cambridge 2008.

O 003N

149

- am 19.01,2028, 22:27:06. [defe T


https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

liberaler Deutungsmuster ausfallen. Fiir das politische Denken bedeutete dies
insbesondere eine sehr viel starkere Akzentuierung des Interessen- gegeniiber
dem Tugendbegriff.

Die drei im Folgenden betrachteten Denker haben diese Spannungen zwi-
schen Liberalismus und Republikanismus in unterschiedlicher Weise themati-
siert: Marie Jean Antoine Nicolas Caritat, Marquis de Condorcet steht dabei
fiir die Idee einer konstitutionellen Erméchtigung der Biirgergesellschaft. Mit
den liberalen Mitteln des Rechts und der Verfassung sollen die Voraussetzun-
gen dafiir geschaffen werden, die republikanische Grundidee einer vom Biir-
gergeist der Teilhabe und der 6ffentlichen Diskussion getragenen politischen
Ordnung zu begriinden — und zwar auch unter den Bedingungen des Pluralis-
mus und der Heterogenitit. Benjamin Constant stirkt hingegen nach den
Erfahrungen der jakobinischen Terreur und der napoleonischen Machtokku-
pation die liberale Idee der Grundrechte und einer konstitutionellen Ordnung
des Politischen, ohne das republikanische Freiheitsideal des Biirgersinns auf-
zugeben. Alexis de Tocqueville steht ebenfalls in dieser liberal-republikani-
schen Konstellation und weist angesichts seiner Erfahrungen mit den Verei-
nigten Staaten von Amerika diejenigen liberalen Elemente nach, die auch in
der demokratischen Gesellschaft der Moderne die stabilisierende und frei-
heitssichernde Tradition der gemischten Verfassung fortsetzen.

2. Condorcet und die liberale Verfassung der Demokratie

Am Beispiel Condorcets ldsst sich das Dilemma des franzdsischen Libera-
lismus augenscheinlich machen: Als einer der Griinderviter eines liberalen
und demokratischen Ordnungsdenkens findet der Marquis de Condorcet nur
geringen Widerhall — auch wenn ihn Benjamin Constant als Kronzeugen fiir
seine Unterscheidung zwischen der Freiheit der Alten und der Modernen
nennt, so wird er doch gleichwohl auf seine Rolle als Sozialmathematiker und
Apostel des gesellschaftlichen Fortschritts reduziert.!! Wihrend sich diese
Interpretation nur auf einen geringen Teil seiner Schriften stiitzen kann, geriet
dariiber der politische Autor Condorcet ebenso wie der politische Liberalis-
mus der Franzdsischen Revolution nach und nach in Vergessenheit, obwohl
gerade das Politische doch den weitaus grofleren und gewichtigeren Teil sei-
nes Schreibens und Handelns ausgemacht hatte: Condorcet trat mit einem
wichtigen Traktat noch vor der Revolution im Namen der Menschenrechte
und der personlichen Freiheiten fiir die Abschaffung der Sklaverei ein. Er

11 Hierzu und zum Folgenden vgl. mit weiteren Nachweisen Daniel Schulz: Einleitung: Con-
dorcet und die Theorie der représentativen Demokratie, in: Ders. (Hrsg.): Marquis de Con-
dorcet, Freiheit, Revolution, Verfassung. Kleine politische Schriften. Berlin 2010, S. 11-50.

150

- am 19.01,2028, 22:27:06. [defe T


https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beschrieb als einer der ersten in Frankreich die Amerikanische Revolution
und ihre Folgen fiir Europa, er setzte sich als einer der wenigen Ménner fiir die
Biirgerrechte der Frauen ein.!? Allein die Aufzihlung dieser Beitrige zeigt,
wie wenig Condorcet allein als Philosoph — sei es als Geschichtsphilosoph, sei
es als abstrakter Rationalist — verstanden werden kann und wie sehr er als
politischer Denker stets an konkreten Fragen und Problemen der politischen
Ordnung gearbeitet hat. Der sicherlich bedeutendste Beitrag Condorcets zur
politischen Theorie des Liberalismus besteht aber in seinem Entwurf zu einer
gleichermaflen demokratischen und liberalen Verfassung fiir die franzdsische
Republik. '

Als Gegenentwurf zu den jakobinischen Ordnungsvorstellungen einer souve-
rianen, durch keinerlei konstitutionelle Schranken durchbrochenen Einheit des
Volkes hat Condorcet eine Verfassung vorgelegt, deren erklirtes Ziel die Ver-
einigung liberalen Rechtsdenkens mit der republikanischen Freiheit durch
Gesetzesherrschaft und Selbstbestimmung war. Die Differenz zum Jakobinis-
mus der Montagnards beginnt bereits bei der Frage nach dem Telos der poli-
tischen Gemeinschaft: Wahrend im jakobinischen Diskurs der Gedanke des
hochsten gemeinsamen Gliicks eine zentrale Rolle spielte — ein Gedanke, der
von Maximilien de Robespierre bis hin zur kollektiven Erlésungssemantik
einer Vernunftreligion gesteigert wurde —, hielt Condorcet dieser zwischen
Eschatologie und Utilitarismus schwankenden Utopie die Rechte des Biirgers
als Telos des politischen Gemeinwesens entgegen. Nur diese liberalen Inhalte
konnten in einer modernen Gesellschaft den Gegenstand des gemeinsamen
Willens bilden, ohne dass die demokratische Ordnung selbst tyrannisch
werde. Dazu bedarf es nach Condorcet zudem einer konstitutionellen Form,
die den unvermittelten Voluntarismus Jean-Jacques Rousseaus aus seiner
eruptiven Erscheinung befreit und durch die rechtliche Vermittlung erst auf
Dauer stellen kann. Somit findet Condorcet eine Antwort fiir das Paradox,
dass sich die republikanischen Ordnungsvorstellungen in der modernen
Gesellschaft erst durch eine liberale Form realisieren lassen, wenn das Telos
der Freiheit nicht durch eine substantialistische Tugenddiktatur oder die mili-
tante Permanenz des Ausnahmezustandes geopfert werden soll.

Wie aber sah diese konstitutionelle Konstruktion aus, mit der Condorcet den
republikanischen Gemeinsinn ebenso wie die liberale Garantie individueller
Rechte auf Dauer verstetigen wollte? Zunichst muss unterstrichen werden,
dass der wesentliche Unterschied zu den radikaleren jakobinischen Demokra-
ten der Bergpartei darin bestand, innerhalb des grofrdumigen Nationalstaats

12 Condorcet: Uberlegungen zur Negerklaverei (1788), in: Ebd, S. 53-92; ders.; Vom Einfluss
der Revolution in Amerika auf Europa (1786), in: Ebd., S. 129-149; ders.: Uber die Zulas-
sung der Frauen zum Biirgerrecht (1790), in: Ebd., S. 108-112.

13 Ders.: Verfassungsentwurf, der Nationalversammlung vorgeschlagen (1793), in: Ebd.,
S. 173-268.

151

- am 19.01,2028, 22:27:06. [defe T


https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jene Kleinrdaumigkeit wieder auferstehen zu lassen, die als Grundlage der
alten Republiken gedient hatte und eine politische Teilhabe der Biirger iiber-
haupt erst moglich machte. In der modernen Gesellschaft allerdings kann auf
die quasi-natiirlichen Voraussetzungen einer solchen kleinrdumigen Gemein-
schaft und ihrer bindungsstiftenden Potentiale nicht mehr zuriickgegriffen
werden. Vielmehr bedarf es eines kiinstlichen institutionellen Arrangements,
um jenen Biirgergeist auch in einer grofrdumigen Gesellschaft wieder zu
ermdglichen. Eine solche Staatskunst bedient sich der Verfassung als eines
Konstruktionsinstrumentes: Sie erscheint Condorcet als ein kreatives Gestal-
tungsmittel, mit dem sich die politischen Bedingungen fiir ein freies Gemein-
wesen rechtlich stabilisieren und verstetigen lassen.

Im Gegensatz zu einer problematischen Idealvorstellung der Republik, die das
politische Gemeinwesen allein als eine Tugendgemeinschaft der permanenten
und unvermittelten Teilhabe an der Selbstgesetzgebung entwirft und die, wie
dies etwa Robespierre getan hat, den Allgemeinwillen mit dem ungefilterten
Willen des Volkes auf der Strasse identifiziert, nimmt Condorcet damit einen
anderen Strang des republikanischen Denkens wieder auf: Eine gute Verfas-
sung gliedert das Gemeinwesen so, dass eine breite Beteiligung moglich
gemacht wird, dass aber zugleich die absolute Macht iiber die Gesetzgebung
flir jeden einzelnen Akteur oder fiir bestimmte Gruppen von Akteuren unver-
fligbar bleibt. Der Allgemeinwille ist daher nicht unmittelbar verfiigbar, wie
es die politischen Demagogen behaupten, die sich selbst als das Sprachrohr
des Volkes ausgeben und denen sich dieser Wille durch ihre behauptete
Volksndhe direkt offenbart. Der Allgemeinwille entsteht vielmehr erst aus
einem institutionell generierten Prozess der Diskussion, der mdglichst viele
verschiedene Standpunkte einbezieht und der sich stets an die semantische
Form des Rechts halten muss.

Das neue, liberale Element dieses Verfassungsdenkens ist die Betonung des
Rechts. Dabei geht es Condorcet nicht in erster Linie um allgemeine Verfas-
sungsprinzipien, sondern vielmehr darum, den individuellen Rechten jedes
einzelnen Biirgers Geltung zu verschaffen. Die biirgerlichen Grundrechte die-
nen somit jederzeit als kritischer Maf3stab, um die von der gewéhlten Legisla-
tive erlassenen Gesetze auf ihre Vereinbarkeit mit der Verfassung zu kontrol-
lieren. Um zu verstehen, wie Condorcet diese Kontrollmdglichkeit in seinem
Verfassungsentwurf gestaltet hat, bedarf es zunéchst eines genaueren Blickes
auf die Organisation der Gesetzgebung: Die konstitutionelle Konstruktion der
demokratischen Volkssouverdnitdt setzt bei Condorcet auf die Erschaffung
des politischen Subjektes durch die institutionellen Formen und Prozeduren.
Ein System von Priméirversammlungen soll zusammen mit der parlamentari-
schen Nationalversammlung die Voraussetzungen fiir eine erfolgreiche Wil-
lensbildung schaffen. Neben dem Parlament als der nationalen Reprisenta-
tionskorperschaft schldgt Condorcet ein landesweites Netz aus kommunalen

152

- am 19.01,2028, 22:27:06. [defe T


https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Versammlungen vor, aus denen die Nationalversammlung Themen und Initia-
tivvorschlige fiir Beratungen und Gesetze beziehen kann. Damit erhalten die
Biirger Einfluss auf die legislative Agenda, ohne dass ihnen zugleich die kon-
zentrierte Macht der Gesetzgebung zufallen wiirde.

Und damit wird das Leitmotiv der Verfassung — »die geordneten Beratun-
gen«'* — in ein institutionelles Gefiige iibersetzt. Jede Primirversammlung
wird von einigen hundert Biirgern gebildet. Aus ihrer Mitte kann eine Gruppe
von fiinfzig Mitgliedern Vorschlige in das Beratungs- und Entscheidungssy-
stem einbringen, die iiber mehrere Stufen gestaffelt die Nationalversammlung
zu einer Beratung des Vorschlags veranlassen kann. Dabei ist dieses Beteili-
gungsverfahren keineswegs als der gesetzgeberische Normalfall gedacht, son-
dern lediglich als ein 6ffnendes Korrektiv fiir eine iiberzogene Machtanma-
Bung durch die parlamentarische Vertretungskorperschaft. Zudem ist dieses
System nicht als ein »direktdemokratisches« gedacht, sondern basiert auf dem
Versuch, die von Emmanuel Joseph Sieyes eingefiihrte Leitidee der Repra-
sentation durch die Erzeugung kommunikativer Strukturen abzusichern und
auszuweiten. Erst durch die Einbettung der Nationalrepridsentation in ein
weitldufiges Netz der 6ffentlichen Diskussion kann, so Condorcet, von einer
Reprisentation ausgegangen werden, die tatsdchlich im Sinne des Gemeinwe-
sens regiert.

Zugleich ist in diesem System der Versuch einer demokratischen Verfas-
sungskontrolle angelegt: Die Idee Condorcets besteht in einer Kontrolle der
parlamentarischen Reprisentation durch die 6ffentliche Meinung der Zivilge-
sellschaft, die im Netz der Primdrversammlungen eine verstetigte Form und
ein institutionelles Forum erhilt. Diese Moglichkeit, Gesetze auf ihre Verfas-
sungsmafigkeit hin liberpriifen zu lassen, verankert Condorcet in der Form
einer Verfassungsbeschwerde, die ebenso wie in der Gesetzgebungsinitiative
von einer Gruppe von Biirgern in jeder Primdrversammlung angestof3en wer-
den kann. In einem komplexen Verfahren kann schlielich die Annullierung
des von den Représentanten der Nation beschlossenen Gesetzes herbeigefiihrt
werden. Der Prozess selbst wurde von Condorcet zweistufig entworfen:
Zunidchst erfolgt eine offentliche Diskussion des betreffenden Gesetzes im
Saal der Primdrversammlung ebenso wie in schriftlicher Form durch die
Presse. Nach einem angemessenen Zeitraum wird in einem zweiten Schritt die
Entscheidung angesetzt. Im Falle einer angenommen Beschwerde werden die
anderen Versammlungen des Bezirks mit der Angelegenheit befasst, bis
schlielich die Nationalversammlung aufgefordert werden kann, das Gesetz
zu revidieren.

Die Liberalisierung der republikanischen Demokratie fiihrt so zu einer imma-
nenten Korrekturmoglichkeit des Gemeinwillens, dessen Gesetzesform allein

14 Ebd., S. 182.

153

- am 19.01,2028, 22:27:06. [defe T


https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zwar als notwendige, jedoch eben noch nicht als hinreichende Bedingung fiir
dessen Ubereinstimmung mit den natiirlichen Rechten der Biirger qualifiziert
wird. Die Schwéchen von Condorcets Versuch treten zwar recht deutlich zu
Tage, da letztlich diejenigen Korperschaften mit der Kontrolle der Gesetze
befasst werden, die sie auch selbst gegeben haben. Aber der entscheidende
Anstof} dieses demokratischen Konstitutionalismus liegt doch vielmehr darin,
die Notwendigkeit einer reflexiven Selbstkontrolle innerhalb eines demokra-
tisch verfassten Gemeinwesens gezeigt zu haben. Die Institutionalisierung
der konstitutionellen Gesetzeskontrolle verbleibt innerhalb der Logik demo-
kratischer Volkssouverdnitdt, da mit den Primérversammlungen letztlich der
Souverén selbst iiber die VerfassungsméBigkeit seiner Gesetze entscheiden
soll. Jedoch hat Condorcet damit demonstriert, dass eine blofle Verschiebung
des Ortes absoluter Machtverkorperung vom Monarchen zu einer parlamen-
tarischen Versammlung fiir die Garantie der Freiheit keinen grundlegenden
Unterschied darstellt. Was fiir eine freie Verfassung und die Garantie der
individuellen Grundrechte benétigt wird, sind vielmehr Orte, an denen sich
die Kritik des Mehrheitswillens legitim artikulieren kann — bis hin zu der
Moglichkeit, einmal getroffene Entscheidungen auch wieder revidieren zu
konnen.

Eine Ubertragung dieser Kompetenz auf die judikative Gewalt wurde nicht
von Condorcet, sondern von Sieyés vorgedacht'® und erst in der amerikani-
schen Verfassungspraxis des judicial review zu einer erfolgreichen Selbstkon-
trolle des demokratischen Verfassungsstaats entwickelt. Die Frage nach der
konstitutionellen Garantie individueller Rechte sollte jedoch nach der jakobi-
nischen Terreur und nach der napoleonischen Herrschaft weiterhin die
Agenda des franzosischen Liberalismus bestimmen.

3. Benjamin Constant: Liberale Transzendenz und gemischte Verfassung

Einen wichtigen Liberalisierungsschub erhielt das republikanische Denken
durch die Rousseaukritik Benjamin Constants. Seine Modifikation demokra-
tischer Souverénitdtsvorstellungen erfolgte im Lichte der nach der jakobini-
schen Terreur zentral gewordenen Minderheitenrechte und der potentiellen
Tyrannei der Mehrheit. Die Souverénitét, so Constant gegen Rousseau, exi-
stiere nur als limitierte und relative Souverénitat — gleichgiiltig ob es sich um
die Souverinitit des Fiirsten oder des Volkes handele.'® Damit fithrt Constant
eine Bestimmung wieder ein, die bei der Prigung des Begriffes fiir die
moderne politische Theorie durch Jean Bodin eigentlich bereits enthalten war,

15 Vgl. Pasquale Pasquino: Sieyés et I’invention de la constitution en France. Paris 1998.
16 Benjamin Constant: Ecrits politiques. Hrsg. v. Marcel Gauchet. Paris 1997, S. 313.

154

- am 19.01,2028, 22:27:06. [defe T


https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die jedoch im Laufe der absolutistischen Transformation dieses Leitkonzepts
europdischer Staatlichkeit verloren gegangen war und auch in Jean-Jacques
Rousseaus Inversion der Fiirsten- zur Volkssouverénitit nur noch schwach in
der formalen Bindung an das Gesetz aufscheint.

Constant greift fiir die Definition dieser Einschrankungen auf zwei Argumen-
tationsstrange zuriick: Zuerst bedient er sich aus dem Arsenal des rationalen
Naturrechts, das die Bindung der hochsten Macht an die ewigen Prinzipien
individueller Rechte postuliert, die als Abwehrrechte gegen die staatliche
Gesetzgebung entworfen werden. Der politischen Souverdnitét sind die mit
den liberalen Grundrechten markierten Gegenstandsbereiche prinzipiell ent-
zogen. Der absolute Zustindigkeitsanspruch wird rechtlich gebrochen.
Zugleich entwirft er jedoch neben dieser rechtlichen Transzendenzstrategie,
die insbesondere in der mittleren Phase seines Werkes, dem ersten Entwurf
der »Principes de politiques«, deutlich wird!’, auch eine politische Argumen-
tation, die sich sehr viel ndher an der republikanischen Tradition des limited
government bewegt: Zum einen sieht bereits der frithe Constant, dass eine
Letztgarantie gegen despotische Anwandlungen der Staatsgewalt nicht allein
in den ewigen Prinzipien der individuellen Rechte liegen kann, solange diese
Rechte nicht nachdriicklich durch die 6ffentliche Meinung verteidigt und ein-
gefordert werden. Zum anderen liegt darin fiir ihn eine Form der Gewaltentei-
lung begriindet, die iiber eine bloBe Funktionsaufteilung hinausgeht, indem
sie ganz nach dem Modell Condorcets auf die Unverfiigbarkeit der Souvera-
nitit im konstituierten Gemeinwesen verweist.

Damit zeigt sich gerade bei Constant, wie wenig das Bild eines Paradigmen-
wechsels der politischen Theorie dieser nachrevolutiondren Situation gerecht
wird. Nicht die Ablésung des republikanischen Denkens durch den Liberalis-
mus trifft die Entwicklung, vielmehr handelt es sich um eine hybride Forma-
tion: Bei Constant wird diese Formation als eine Balance von politischen und
liberalen Rechten artikuliert. Seine berithmte Formulierung von den Rechten
der Alten und den Rechten der Modernen ist hdufig dahingehend missverstan-
den worden, es handele sich um eine Ablosung politischer Partizipations-
rechte durch die privatistischen Abwehrrechte des Liberalismus. Constant
hatte jedoch beide Rechte als paradoxe Spannungsbalance konzipiert, in der
die Geltung liberaler Abwehrrechte zum Schutz der individuellen Privat-
sphire stets darauf angewiesen blieb, dass sich die Biirger politisch engagie-
ren, um ihre Schutzrechte nicht an eine despotisch degenerierte Staatsgewalt
zu verlieren. In der modernen Freiheit liegt nach Constant daher nicht nur eine
Chance, sondern auch eine Gefahr: Im Genuss der privaten Unabhdngigkeit
ziehen sich die Individuen immer mehr hinter den Schutzschirm der liberalen
Abwehrrechte zuriick, um ungestort ihre partikularen Interessen zu verfolgen.

17 Kalyvas, Katznelson: Liberal Beginnings (wie Anm. 10), S. 146 ff.

155

- am 19.01,2028, 22:27:06. [defe T


https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit diesem Riickzug aus der politischen Offentlichkeit verlieren jedoch zum
einen die Individuen eine wesentliche Moglichkeit ihrer eigenen Vervoll-
kommnung, da sie nicht mehr an der gemeinsamen Verwirklichung eines
freien Gemeinwesens teilhaben. Zum anderen wird der von den Biirgern ver-
lassene Raum des Politischen zur leichten Beute eines Despoten, der ungehin-
dert seine Macht entfalten und das Gemeinwesen nach seinen eigenen Interes-
sen formen und in Besitz nehmen kann. Die Moglichkeit zum partiellen Riick-
zug aus der politischen Teilhabe ist daher paradoxerweise an die fortbeste-
hende Praxis politischer Teilhabe gebunden. Damit stimmt Constant in einer
entscheidenden Einsicht mit dem Republikanismus Rousseaus iiberein und
weicht zugleich von ihm ab. Bei Rousseau heif3it es: »Sobald einer bei den
Staatsangelegenheiten sagt: ,Was geht’s mich an’, muss man damit rechnen,
dass der Staat verloren ist.«'® Constant dagegen liberalisiert diese republika-
nische Einsicht durch eine Abwandlung: Jeder Einzelne darf sich durchaus
legitim von den politischen Angelegenheiten abkehren, ohne damit den
Bestand des Gemeinwesens zu gefdhrden — alle indes diirfen dies nicht. Nicht
schon durch die innere Abkehr eines Einzelnen, sondern erst durch die Domi-
nanz einer allgemeinen apolitischen Haltung gerdt das Gemeinwesen in
Gefahr. Anders als in der radikalen Republik besitzt im liberalen Gemeinwe-
sen jeder Biirger das Recht, sich aus der Politik zurlickzuziehen. Eine Pflicht
zur inneren und duleren Teilhabe besteht hier nicht — gleichwohl aber bleibt
das freie Gemeinwesen fiir seinen Bestand auf beides angewiesen.
Desgleichen entspricht diese Spannungsbalance dem Versuch, eine kontrol-
lierende Urteilsmacht jenseits der drei klassischen Gewalten in die gemischte
Verfassung einzufiigen. Constant zieht damit die Schliisse aus der Erfahrung
der Revolution: Selbst in einer gewaltenteilig organisierten Verfassung ist
eine Situation moglich, in der sich Legislative und Exekutive gegenseitig
blockieren (wie in der ersten Verfassung von 1791), in der entweder die
Legislative alle Macht an sich zieht (wie in der jakobinischen Phase der Revo-
lution) oder in der die Exekutivgewalt die Verfassung dominiert (wie in der
Phase des Thermidor und nach der Machtiibernahme Napoleons). Alle drei
Moglichkeiten gehen, so die Einsicht Constants, zulasten der individuellen
Biirgerfreiheit, weil sie das Gemeinwesen durch innere Lidhmung oder durch
eine Konzentration der Macht zerstoren.

Dabher ist eine zusétzliche Instanz notwendig, die in der Lage ist, eine mdgli-
che Blockade der konstitutionellen Gewalten aufzuheben, eine freiheitsge-
fahrdende Machtballung zu verhindern und die verfassungsmaBigen Grund-
prinzipien und -rechte auf Dauer zu garantieren. Constant hat eine solche
Gewalt in zweifacher Hinsicht konzipiert: In seiner frithen republikanischen

18 Jean-Jacques Rousseau: Gesellschaftsvertrag. 3. Buch, 15. Kapitel. Stuttgart 1977, S. 103.

156

- am 19.01,2028, 22:27:06. [defe T


https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Variante sollte eine »pouvoir neutre« oder »pouvoir préservateur« neben den
drei Gewalten fiir eine zusétzliche Freiheitssicherung sorgen. Der dritte Teil
seiner »Fragments d’un ouvrage abandonné sur la possibilité d’une constitu-
tion républicaine dans un grand pays« entwirft daher die Idee einer solchen
Gewalt, die unabhidngig vom direkten Einfluss des Volkes, der Legislative
und der Exekutive als Garant und Hiiter der Verfassung agieren kann.!” Als
»Bremse« der Volkssouverénitit und des Gemeinwillens ist sie dafiir zustin-
dig, die konstitutionellen Freiheitsrdume offen zu halten und die verfassungs-
miBigen Gewalten an unzuldssiger Grenziiberschreitung zu hindern.?’ Con-
stant hat sich eine solche Institution als ein kollektives Gremium vorgestellt,
dessen Mitglieder durch Wahl in den Departements ernannt werden. Die
Ernennung auf Lebenszeit sollte sicherstellen, dass die Amtsinhaber gegen-
iiber jeglichem Einfluss geschiitzt wiren und auch die geringe Haufigkeit an
Neuwahlen eines vakant gewordenen Sitzes wire ein Zeichen der stabilen,
von kurzfristigen Stimmungen unabhéngigen Kontinuitit. Zudem sah Con-
stant ein Mindestalter und -vermdgen der Mitglieder vor. Beides sollte Erfah-
rung und Unabhéngigkeit sowie ein soziales Interesse am Erhalt der Verfas-
sung garantieren. Die Kompetenzen dieser Institution erstrecken sich von der
Auflosung der Nationalversammlung iiber die Absetzung der Regierung
(jedoch nicht beides zugleich) bis hin zum Begnadigungsrecht und der Sank-
tion von Verfassungsédnderungen. Allerdings hat sich Constant diese Kontroll-
instanz nicht justizférmig vorgestellt. Auch kannte sein Entwurf keine Indivi-
dualklage von Biirgern auf Verletzung ihrer Grundrechte, mit Ausnahme der
Weiterleitung von Klagen iiber Rechtsverletzungen an die Regierung.?!
Grundsétzlich sieht sein Verfassungsdenken eine Stirkung foderaler Struktu-
ren vor, die durch die Autonomie der jeweils kleineren Einheiten gegeniiber
den groBeren eine zusitzliche Sicherheit gegen unbefugte Ubergriffe der Zen-
tralgewalt gibt. Damit iibernimmt er einen Grundzug der Idee Condorcets,
eine Verfassungskontrolle der Gesetze durch dezentrale Primarversammlun-
gen zu garantieren. Diese Kontrolle wird bei Constant aber von einer direkten,
durch alle Biirger vorgenommenen Kontrolle zu einer stellvertretend fiir alle
Biirger vorgenommenen Kontrolle modifiziert und damit von einer partizipa-
tiven zu einer reprisentativen Institution umgewandelt. Das Verfassungssy-
stem erhilt jedoch in beiden Modellen eine Moglichkeit zur reflexiven Selbst-
korrektur der politischen Ordnung: Der Pouvoir préservateur fungiert nicht
statisch-konservativ zum bloflen Erhalt der urspriinglichen Griindungsideen,
sondern er ist ein Instrument des dynamischen Institutionenwandels. Er wahrt
den Geist der Verfassung und passt zugleich die Verfassung dem gesellschaft-

19 Benjamin Constant: Fragments d’un ouvrage abandonné sur la possibilité d’une constitution
républicaine dans un grand pays. Paris 1991.

20 Ebd., S.377.

21 Ebd, S. 441.

157

- am 19.01,2028, 22:27:06. [defe T


https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichen Wandel an.?? Der einzige »Konservatismus« ist dabei die Bewahrung
der Grundrechte und der individuellen Freiheit und Sicherheit als unverénder-
lich deklarierte Leitideen einer freien Verfassung.*

Bei allen liberalen Kontroll- und Begrenzungsversuchen ist sich Constant
jedoch jederzeit im Klaren dariiber, dass eine absolute Garantie der Verfas-
sung nicht existieren kann: Eine Garantie der Garantie ist unmoglich*, und
die Einrichtung einer Institution, die zugleich innerhalb und auBerhalb der
Verfassung steht, birgt ein Risiko — jedoch kann das verfassungserhaltende
Interesse der kontrollierenden Gewalt so konstruiert werden, dass eine
Rechtsverletzung durch dieses Organ relativ unwahrscheinlich wird.>® Die
wesentliche Garantie fiir den Erhalt einer freiheitlichen Verfassung ist zudem
der »esprit public«.2®

In der revidierten Variante seiner »Principes de politique« setzt Constant
den Kénig der konstitutionellen Monarchie als neutrale Gewalt ein.?” Nach
Constant kann so der Monarch als Teil eines konstitutionellen Gefiiges
betrachtet werden, welches gegen den Willen des Gesetzgebers auch auf
andere Geltungsressourcen verweisen kann, um einer totalen Verfiigbarkeit
der politischen Ordnung entgegenzuwirken. Der Monarch verkorpert somit
neben der rationalistischen Legitimitit des Rechts durch seine Geschicht-
lichkeit ein traditionales Legitimititselement, mit dem das Gemeinwesen
auf seine Urspriinge zuriickgefiihrt wird und sie gleichzeitig symbolisch pré-
sent halt.

In ganz dhnlicher Weise wirkt auch die Religion als gewaltenteiliges Momen-
tum:2® Anders als noch bei den Aufklirern wie Condorcet — der meinte, in der
schulisch geforderten Ausbildung einer autonomen Urteilskraft ohne Riick-
griff auf Elemente der Offenbarungsreligionen eine Schranke gegen absoluti-
stische, ins Totalitire ausgreifende Versuchungen der Staatsmacht errichten
zu konnen —, revidiert sich bei Constant dieser religionsfeindliche Zug der
republikanischen Aufklarung zu einem religionsaffinen Liberalismus. Dieser
erblickt in der Glaubens- und Gewissensmacht des Christentums — aber auch,
ins Prinzipielle gewendet, in jeder Offenbarungsreligion — einen gewaltentei-
lenden Gegenpol wider die Selbstinthronisierung jedweder absolutistischer
Herrschaftsanspriiche.

Als Ergénzung dieser hybriden Elemente entwickelt sich zudem eine liberale
Pragmatik, die sich im Detail &duBlerst stabilisierend fiir die Dauerhaftigkeit
liberaldemokratischer, parlamentarischer Regime auswirken sollte: Die Beto-

22 Ebd, S. 415.

23 Ebd, S. 416.

24 Ebd., S.451.

25 Constant, Ecrits politiques (wie Anm. 16), S. 453.
26 Ebd., S. 420.

27 Ebd., S. 324.

28 Ebd, S. 461 ff.

158

- am 19.01,2028, 22:27:06. [defe T


https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nung der Ministerverantwortlichkeit, der Pressefreiheit und einer unabhingi-
gen Rechtsprechung bewirkte einen Ausgleich des starren Gegensatzes zwi-
schen der Exekutive und den anderen beiden Gewalten, da durch diese Instru-
mente neue Wege der Konfliktbewéltigung offen gelegt wurden, die anson-
sten das gesamte politische System destabilisiert hitten.?’

4. Tocqueville zwischen Liberalismus und Republikanismus

Diese spezifisch liberalen Antworten auf die Herausforderungen der republi-
kanischen Ordnungskrise finden sich auch bei Charles Alexis Henri Maurice
Clérel de Tocqueville, der mit seiner Amerikastudie den wohl wichtigsten
Beitrag zur Synthetisierung von Liberalismus und Republikanismus im 19.
Jahrhundert geleistet hat. Wéhrend in der Nachkriegszeit des 20. Jahrhunderts
zunichst noch die soziologische Lesart Tocquevilles dominierte, wie sie unter
anderem von Raymond Aron oder auch Jakob P. Mayer mit kulturkritischem
Unterton artikuliert worden war, riickte dieses Verstdndnis Tocquevilles als
»Analytiker des Massenzeitalters« (Mayer) im letzten Drittel des Jahrhun-
derts eher in den Hintergrund.*® Die Wiederentdeckung seines Werkes stand
vielmehr im Zeichen der politischen Theorie.?! Frangois Furet nahm ihn nicht
zuletzt deshalb zum Kronzeugen fiir seine Revision der Revolutionsge-
schichte, weil er Tocquevilles Problembewusstsein teilte: Die Herausforde-
rungen der Revolution biindelten sich in der Frage nach einer freiheitlichen
Ordnung, die individuelle Freiheit und demokratische Gleichheit miteinander
in einer paradoxen Spannungsbalance vereint und institutionell auf Dauer
stellt. In seiner Analyse der Vereinigten Staaten von Amerika arbeitete Toc-
queville das spezifisch Neue dieses politischen Ordnungsmodells heraus, das
sich nicht nur in seiner historischen Erscheinung so grundlegend von den
europdischen Erfahrungshorizonten unterschied: Tocqueville sah hier die
Chance, diesen neuen Erfahrungshorizont auch in den europdischen Problem-
kontext einflieBen zu lassen, in dem mit einer »neuen politischen Wissen-
schaft« eine Reflexionsebene geschaffen wurde, die sich von den traditionel-
len Begriffen und Ordnungsvorstellungen durch eine Erweiterung um die spe-
zifisch modernen Erfahrungen unterschied.

Die grundlegende und entscheidende Einsicht Tocquevilles besteht nun darin,
die USA gerade nicht, wie es der Titel des Werkes suggeriert, als Ausdruck

29 Ebd., S. 387.

30 Raymond Aron: Les étapes de la pensée sociologique: Montesquieu, Comte, Marx, Tocque-
ville, Durkheim, Pareto, Weber. Paris 1967; Jakob P. Mayer: Alexis de Tocqueville. Analy-
tiker des Massenzeitalters. Miinchen 1982.

31 Vgl. Serge Audier: Tocqueville retrouvé. Genése et enjeux du renouveau tocquevillien
frangais. Paris 2005.

159

- am 19.01,2028, 22:27:06. [defe T


https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eines reinen Verfassungstyps zu deuten. SchlieSlich besitzen die Vereinigten
Staaten von Amerika »eine komplexe Verfassung«.>? Ausgehend von diesem
Punkt, der ihm zugleich als Such- wie als Deutungsstrategie konstitutioneller
Muster dient, baut er seine Analyse auf und entschliisselt die verschiedenen
Aspekte, die in ihrer Differenz zur paradoxen Stabilisierung der freiheitlichen
Verfassung beitragen. Als fundamentales Grundmuster dient ihm dabei die
enge Synthese von Tugend und Recht: Der juristische Geist, den Tocqueville
in allen Bereichen von Politik und Gesellschaft nachweist, kann in seiner sta-
bilisierenden und legitimierenden Funktion der politischen Ordnung als eine
spezifisch liberale Tugend verstanden werden, die an die Stelle der alten, tra-
ditionell republikanischen Tugendvorstellung getreten ist.

Die zentrale Frage nach den soziomoralischen Voraussetzungen der Freiheit
ist eine genuin republikanische Frage: Politische Ordnungsmuster werden
nicht auf das positiv geltende Recht oder die Organisation der Regierungsge-
walt beschrinkt, sondern die Verfassung wird als ein umfassender, politischer
wie rechtlicher, sozialer, historischer und kultureller Gesamtzusammenhang
betrachtet. Diese Verschrankung der Gesetze mit den »Sitten«, die bereits
Charles-Louis de Secondat, Baron de La Bréde et de Montesquieu in seinen
Betrachtungen iiber den Geist der Gesetze angestellt hatte, erhdlt in Tocque-
villes Analyse der demokratischen Gesellschaft Amerikas eine durchgéngige,
ja konstitutive Bedeutung fiir die methodische Betrachtung politischer Ord-
nung. Sie gewinnt noch dadurch an Wirksamkeit, dass sich im Bereich des
Beobachtungsgegenstandes, der politischen Wirklichkeit des 19. Jahrhun-
derts, mit der allméhlichen Positivierung des Rechts eine Entwicklung durch-
zusetzen beginnt, die mit den grofien Kodifizierungsleistungen der amerikani-
schen und franzdsischen Revolutionsverfassungen eingesetzt hatte. Im ameri-
kanischen Fall ldsst sich die Funktion eines sich langsam autonomisierenden
Rechtssystems fiir die Freiheitsgarantie der biirgerlichen Gesellschaft beson-
ders gut ablesen: Durch den mit der Differenzierung von Recht und Politik
erzeugten Pluralisierungszuwachs erwichst innerhalb des Gemeinwesens eine
neuartige Kontrollinstanz, die dem potentiellen demokratischen Absolutismus
eine Brechung einschreibt. Die Mehrheit ist nicht die einzige Macht der Repu-
blik: In der gemischten Verfassung bestehen mehrere Legitimititsquellen
gleichzeitig nebeneinander, so dass niemand dem Zugriff nur einer einzigen,
alles tiberwiltigenden Macht ausgesetzt bleibt und stets auf andere Geltungs-
ressourcen zuriickgreifen kann. Liberales Rechtsbewusstsein und republikani-
sche Mischverfassung gehen hier eine Synthese ein. Die Demokratie besitzt
so mit dem juristischen Geist und der Rolle der Juristen ein aristokratisches
Element, welches als Stabilisator und als Gegenmacht gegen die drohende
Tyrannei der Mehrheit wirkt, zu der ein auf der Volkssouverinitét basierendes

32 Alexis de Tocqueville: De la Démocratie en Amérique. Bd. 1, Paris 1986, S. 110.

160

- am 19.01,2028, 22:27:06. [defe T


https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gemeinwesen tendiert. Eine rein demokratische Herrschaft ist wie alle reinen
Herrschaftsformen labil, da sie die Gemeinwohlverpflichtung der herrschen-
den sozialen Gruppe — des Volkes — nicht dauerhaft garantieren und sie bei
Konflikten mit dem Mehrheitswillen keine Revisionsinstanz gegen den inhi-
renten Absolutismus einer solchen Macht schiitzen kann. Im amerikanischen
Gemeinwesen finden sich jedoch, so Tocqueville, Elemente, die den reinen
Verfassungstyp der Demokratie durchbrechen: Das juristische System des
common law wirkt als ausgleichendes, durch seinen natiirlichen Konservatis-
mus moderierendes Element, das sowohl durch den prinzipiellen Bezug zu
den Grundrechten als auch durch seine Betonung der Geschichtlichkeit jeder
Legitimitdt méBigend auf die radikalen Tendenzen des demokratischen
Gemeinwillens einwirkt.>* Wihrend dieser Rechtsgeist bereits auf der gesell-
schaftlichen Ebene eine vermittelnde Wirkung entfaltet, ist er auf der Ebene
der politischen Institutionen in Form des Obersten Gerichtshofs, des Supreme
Court, auf Dauer gestellt.>*

Der Supreme Court wirkt zusammen mit den anderen Gerichten durch seine
»force morale« auf die Rechtsgeltung und die Akzeptanz der Gesetze,*> ver-
leiht den Gesetzen symbolische Macht und verhindert so den Einsatz harter,
zwingender Machtmittel, denen aufgrund ihrer Gewaltférmigkeit ein Poten-
tial zur langfristigen Delegitimierung der Ordnung innewohnt. Der Supreme
Court aber erweckt die Verfassung durch seine Interpretation erst zum Leben
und hilt sie im Gemeinwesen lebendig. Seine Rechtsmacht ist damit eine
»pouvoir d’opinion«,*® eine Form der Deutungsmacht iiber die Grundprinzi-
pien der Verfassung, die vom Gericht durch seine Aktualisierungen in Ein-
klang mit dem Geist der Zeit gebracht werden.?” Wenn also die traditionelle
republikanische Tugend der Gemeinwohlverpflichtung in einer modernen,
merkantilen Gesellschaft des legitimen Eigeninteresses nicht mehr die allge-
mein maBgebliche Geltungsvoraussetzung der politischen Ordnung sein kann,
so bedarf es nach Tocqueville doch bestimmter Institutionen, in denen dieser
Geist gleichwohl verkorpert bleibt: Die Richter des Verfassungsgerichts sind
daher jene von einem Amtsgeist geleiteten integren Magistrate, von denen das
Gemeinwesen einen heilsamen Schutz vor den korrumpierenden Tendenzen
der auf Eigensinn basierten Gesellschaft erwarten kann.

Dennoch begiinstigt die Verfassung der amerikanischen Union auch den Biir-
gergeist aller: Diese Ressource, die dem gemeinsinnigen Tugendbegriff des

33 Ebd, S. 392 ff.

34 Ebd, S. 232 ff.

35 Ebd, S.218.

36 Ebd, S.234.

37 »L’esprit de leur temps«, ebd.; zum Begriff der Deutungsmacht vgl. Daniel Schulz: Theo-
rien der Deutungsmacht. Ein Konzeptualisierungsversuch im Kontext des Rechts. In: Hans
Vorlander (Hrsg.): Die Deutungsmacht der Verfassungsgerichtsbarkeit. Wiesbaden 2006,
S. 67-93.

161

- am 19.01,2028, 22:27:06. [defe T


https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

klassischen Republikanismus recht nahe kommt, entfaltet sich gerade in
kleinrdumigen Gemeinschaften am besten. Sie wird durch die amerikanische
Bundesverfassung auch in grordumigen Ordnungen durch die foderale Glie-
derung des Gemeinwesens begiinstigt. Tocqueville zufolge sind die Kommu-
nen die Basis der Freiheit, denn hier entsteht jene Bindung an das Gesetz, das
durch die eigene Teilhabe der Biirger zustande gekommen ist.*® Die von Toc-
queville beobachtete kommunale Freiheitsgarantie der Vereinigten Staaten
gleicht dabei jenen Verfassungspldnen, nach denen Condorcet mit Hilfe der
Primdrversammlungen auch in Frankreich solche kleinrdumigen partizipati-
ven Strukturen innerhalb des groSrdumigen Nationalstaates einrichten wollte.
Der »esprit communal« ist damit gleichbedeutend mit dem »esprit de la
liberté«, von dem die Gesetze in den Vereinigten Staaten getragen werden.
Die Town-meetings sind der Ort, an dem sich die biirgerliche Teilhabe
praktisch vollzieht und an dem die Rechte des Einzelnen in Zusammenwir-
kung mit der Zivilgesellschaft artikuliert werden. Damit wird auch deutlich,
dass Tocquevilles Uberlegungen ein anti-hobbesianischer Freiheitsbegriff
zugrunde liegt: Freiheit ist demnach gerade nicht die Mdglichkeit, alles zu tun
ohne duflere Hindernisse und Einschrinkungen, sondern Freiheit wird nach
Tocqueville erst durch die vielféltigen Formen der Selbstverpflichtung und
der Selbstbindung ermdglicht. Dies bedeutet, dass Freiheit in der Form von
Grundrechten zwar stets am Individuum ansetzt, dass diese Freiheit jedoch
ohne soziale und politisch-institutionelle Kontexte nicht denkbar ist.>
Tocquevilles Freiheitsbegriff ist daher eng dem republikanischen Gesetzes-
denken verbunden, welches individuelle Freiheit nur als biirgerliche Freiheit
unter selbstgegebenen Gesetzen und in einer freien Verfassung des Gemein-
wesens verstehen kann.*

Neben dem Recht und seiner sozialen Organisation im Rechtssystem wirkt
zuletzt auch die Religion an der Stabilisierung der freiheitlichen Verfassung
mit: Wie schon Constant bricht Tocqueville mit der Tradition der religionskri-
tischen Aufklarung, deren Skepsis gegeniiber der Vereinbarkeit von Demo-
kratie und Religion wesentlich von der sozialen und politischen Hegemonie
des Katholizismus gepragt worden war. Nach den Sikularisierungsakten in
Folge der Revolution hatte in den Augen der liberalen Beobachter die Kirche
diese Rolle einer weltlichen Ordnungsmacht weitgehend eingebiifit, so dass
sie nun in die Balance einer gesamtgesellschaftlichen Mischverfassung einbe-
zogen werden konnte, ohne dass dadurch eine Gefahr fiir das Prinzip der
Volkssouverinitit oder der individuellen Grundrechte zu erwarten wire. Das
amerikanische Beispiel zeugte fiir Tocqueville zudem davon, wie die poli-

38 Tocqueville, Démocratie (wie Anm. 32), S. 111 f.

39 Ebd, S. 127.

40 Vgl. Philip Pettit: Republicanism. A Theory of Freedom and Government. Oxford 1999;
Quentin Skinner: Liberty before Liberalism. Cambridge 1997.

162

- am 19.01,2028, 22:27:06. [defe T


https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tische Freiheit einer Republik problemlos mit einem tief vom christlichen
Offenbarungsglauben durchdrungenen Gemeinwesen vereinbar war. Diese
Auffassung Tocquevilles markierte einen Bruch mit dem traditionellen Repu-
blikanismus, sowohl ideengeschichtlich als auch in den praktischen Konse-
quenzen im Verhiltnis von Kirche und Staat: Ideengeschichtlich bricht er mit
der Position Niccoldo Machiavellis und Jean-Jacques Rousseaus, die im christ-
lichen Glauben vornehmlich ein Loyalitdtsproblem erblickten, gleichwohl
jedoch die religiosen Uberzeugungen der Biirger als Stabilititsressource in
Anspruch nehmen wollten. Zugleich bricht er praktisch-politisch mit diesen
Traditionen, da der liberalisierte Katholizismus Tocquevilles fiir eine Verein-
barkeit des Glaubens mit den Leitideen einer republikanischen Ordnung ein-
stand und sich so gegen die radikal atheistischen und kirchenfeindlichen Ten-
denzen innerhalb des republikanischen Lagers in Frankreich wandte. Der
Geist der Freiheit und der Geist der Religion bedingen und stabilisieren sich in
den USA gegenseitig?' — sie liefern daher ein alternatives Modell zu jener
Konfrontation zwischen liberalem Staat und gegenrevolutiondrer Kirche, wie
es Frankreich zu Zeiten Tocquevilles und bis weit ins 20. Jahrhundert hinein
gepragt hat.

Ausblick

Condorcet, Constant und Tocqueville stehen fiir einen politischen Liberalis-
mus, der sich nicht in Absetzung von der republikanischen Traditionslinie
verstand, sondern im Gegenteil deren wesentlichen Ordnungsvorstellungen in
eine Synthese mit einbezog. Auch wenn die Antworten nicht mehr die glei-
chen sein konnten wie noch bei Machiavelli oder Rousseau, so wurde doch
die alte republikanische Fragestellung nach den Moglichkeitsbedingungen
politischer Freiheit von diesen Autoren beibehalten. Angesichts der verdnder-
ten Voraussetzungen in der modernen Gesellschaft, insbesondere des Pluralis-
mus und der zunehmenden soziokulturellen Heterogenitét, hoben sie jedoch
in erster Linie auf die institutionellen Spannungsbalancen ab, und eben nicht
auf die soziomoralischen Voraussetzungen der Tugend, auf denen das freie
Gemeinwesen errichtet werden sollte. Bei Condorcet sind es die Primérver-
sammlungen, bei Constant die neutrale Macht, welche als Garanten der indi-
viduellen Freiheitssicherung angesichts einer drohenden unvermittelten
Mehrheitsherrschaft auftreten. Bei Tocqueville schlieBlich finden sich diese
Elemente in den kleinrdumigen Partizipationsforen der kommunalen Town-
halls ebenso wie im Rechtsgeist und dessen Institutionalisierung in einer star-
ken Gerichtsbarkeit. Allen gemeinsam ist das Bewusstsein fiir die genuin poli-

41 Tocqueville, Démocratie (wie Anm. 32), S. 90.

163

- am 19.01,2028, 22:27:06. [defe T


https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tische Grundlage des Gemeinwesens, die nicht auf das Problem apriorisch-
philosophischer Prinzipien reduziert werden kann. Politik ist die Kunst, einen
gemeinsamen Handlungsraum zu konstituieren, in dem sich die Freiheit des
Gemeinwesens zusammen mit der individuellen Verschiedenheit auf Dauer
behaupten kann. Erst ein politisch konstituierter Rahmen kann eine dauerhafte
Garantie fiir die individuellen Rechte liefern, welche die Leitidee einer libera-
len Gesellschaft darstellen, deren Proklamation allein ihre Geltung aber noch
nicht sichern kann. Alle drei Autoren haben die Notwendigkeit gesehen, diese
liberalen Leitideen in einen politischen Konstitutions- und Ordnungszusam-
menhang einzubetten, der diese Geltung erst ermoglicht. Daher interessieren
sich alle drei nicht in erster Linie fiir die philosophisch-abstrakte Begriindung
jener Rechte und Prinzipien und dem damit einhergehenden universalen Gel-
tungsversprechen. Es sind vielmehr die gesellschaftlichen und historisch-kul-
turellen Bedingungen der politischen Ordnungsgriindung und -verstetigung
im Erfahrungszusammenhang der Amerikanischen und der Franzosischen
Revolution, in denen sie die Garantien der Freiheit erblicken und aus denen
sie ihre Einsichten fiir eine gute Verfassung ableiten. Zwar ist das Recht das
zentrale Medium, in dem sich die politische Ordnung der Moderne konstitu-
iert — das Recht allein kann seine Geltung allerdings erst dann entfalten, wenn
es institutionell in einen soziomoralischen Geltungskontext eingebunden wird
und, beispielsweise durch Verfahren der Verfassungsinterpretation und der
Verfassungsidnderung, gedffnet bleibt hin zu seinen politischen Artikulations-
bedingungen.

164

- am 19.01,2028, 22:27:06. [defe T


https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

