
147

Weitere Beiträge

Daniel Schulz

Entwicklungswege des politischen Liberalismus nach 
den Revolutionen: Condorcet, Constant, Tocqueville

1. Einleitung: Der französische Liberalismus und die politische Theorie der 
Gegenwart

Die französische Tradition des politischen Denkens war aus deutscher Sicht 
lange Zeit für zwei Besonderheiten bekannt: Zum einen fand sich hier jener 
Strang des Republikanismus, der mit den Revolutionen des 18. und 19. Jahr-
hunderts zu großer Wirkmächtigkeit gelangte und der in der eigenen politi-
schen Tradition aufgrund des gänzlich divergierenden Erfahrungshintergrun-
des so schmerzlich vermisst wurde. Demgegenüber standen die Denker des 
nachrevolutionären Konservatismus, denen in Deutschland ebenfalls eine 
erhebliche Aufmerksamkeit entgegengebracht wurde. Weitgehend verdrängt 
wurde in dieser Rezeptionsgeschichte jedoch das Denken des französischen 
Liberalismus.
Nun ist diese Verdrängungsgeschichte kein spezifisch deutsches Phänomen. 
Vielmehr spiegelt sich darin lediglich die stiefmütterliche Behandlung, die 
Frankreich seinem eigenen liberalen Denken seit dem Ende des 19. Jahrhun-
derts zukommen ließ. Die wichtigsten dieser Denker wurden als zweitklassige 
Autoren eingestuft, ihre Werke galten als zeitgenössische politische Schrift-
stellerei von historischem Interesse, jedoch ohne größeren systematischen 
oder gar politikphilosophischen Wert. 
Diese Einschätzung begann sich erst zu wandeln, nachdem die republikani-
sche Geschichtsschreibung in eine Sackgasse geraten war: Die marxistische 
Lesart verlor spätestens mit der »Gulag-Krise« des französischen Denkens 
ihre dominante Position – also mit dem Erscheinen von Alexander Solscheni-
zyns »Archipel GULAG« in Frankreich 1974. Aber auch die konservative, 
souveränistische Lesart, die mit dem Gaullismus eine unwahrscheinliche 
Synthese republikanisch-jakobinischer und bonapartistischer Ordnungsvor-

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

stellungen hervorgebracht hatte, büßte nach dem Abtreten seiner charismati-
schen Gründerfigur an Bindungskraft ein. Aus dieser Krise des rechten und 
linken Lagers heraus entsprang daher der Bedarf nach neuen politischen Leit-
ideen und Deutungsmustern, die dem gesellschaftlichen Wandel einer Indivi-
dualisierung und Pluralisierung der Lebensformen politisch Rechnung trugen. 
Angesichts der europäischen Integration und der wirtschaftlichen Globalisie-
rung standen Frankreich und seine Intellektuellen zudem vor der Herausforde-
rung, Demokratie nicht zuerst und allein von der nationalen Souveränität des 
Mehrheitswillens, sondern auch von den Rechten der einzelnen Bürger und 
dem Schutz von Minderheiten her zu denken. Auch wenn diese liberale Neu-
orientierung im medialen Diskurs recht vordergründige Blüten trieb,1 so kann 
doch auf einer gänzlich anderen Ebene abseits dieser Aufmerksamkeitsöko-
nomie eine Wiederentdeckung des französischen Liberalismus durch die poli-
tische Theorie der Gegenwart beobachtet werden: Zentrale Leitfigur dieser 
geschichts- und theoriepolitischen Revision war der Historiker François 
Furet. Mit seinen eigenen Arbeiten distanzierte sich Furet vom Bild der Revo-
lution als »Block«, das durch die deutungsmächtige Revolutionshistoriogra-
phie gezeichnet worden war und keinen Platz ließ für die Ambivalenzen und 
Spannungen, die Widersprüche und Sackgassen, welche Furet zufolge 
wesentliche Kennzeichen dieses ersten demokratischen Experiments gewesen 
waren.2 
Als leitender Kopf des Centre Raymond Aron stand Furet zudem im Mittel-
punkt eines Kreises liberaler Intellektueller, die ihre Arbeit auf die Rekon-
struktion der verschütteten liberalen Traditionslinien des politischen Denkens 
seit der Revolution konzentrierten.3 Aus diesem Kreis sind im Lauf der letzten 
dreißig Jahre zahlreiche wichtige ideengeschichtliche Studien und Quellene-
ditionen hervorgegangen, deren Gemeinsamkeit in der Frage nach den libera-
len Formen demokratischer Selbstbeschränkung besteht.4 Einzelne Themen 
waren hierbei die Suche nach der dritten Gewalt5, die konstitutionelle Bedeu-
tung der Volkssouveränität6, die Entwicklung des allgemeinen Wahlrechts7

1 Die Ideologeme der »Neuen Philosophen« und ihre Affekte gegen den Mai 1968 sind das 
bekannteste Beispiel.

2 François Furet: 1789. Vom Ereignis zum Gegenstand der Geschichtswissenschaft. München 
1985 und Ders./ Denis Richet: Die Französische Revolution, Frankfurt/M. 1968.

3 Die wichtigsten Namen in diesem Zusammenhang sind u.a. Pierre Manent, Lucien Jaume, 
Marcel Gauchet, Claude Lefort und Pierre Rosanvallon. Als einen der Basistexte dieses 
Kreises vgl. Raymond Aron: Essai sur les libertés. Paris 2005.

4 Ohne Anspruch auf Vollständigkeit können hier genannt werden Pierre Rosanvallon: Le 
Moment Guizot. Paris 1985; François Guizot: Histoire de la civilisation en Europe. Hrsg. v. 
Pierre Rosanvallon. Paris 1996; François Furet/Mona Ozouf (Hrsg.): La Gironde et les 
Girondins. Paris 1991; Benjamin Constant: Écrits politiques. Hrsg. v. Marcel Gauchet. Paris 
1997; Lucien Jaume: L’individu effacé. Paris 1998; Pierre Manent: Histoire intellectuelle du 
libéralisme. Paris 1997.

5 Marcel Gauchet: La Révolution des pouvoirs. La souveraineté, le peuple et la représenta-
tion. Paris 1995.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

und der demokratischen Repräsentation8 sowie zahlreiche politiktheoretische 
Reflexionen über den Wandel der Demokratie durch die Herausforderungen 
des Totalitarismus.9

Vor diesem Hintergrund kann gezeigt werden, welchen zentralen Beitrag das 
französische Denken zur Entwicklung eines genuin politischen, an Erfahrun-
gen und politischen Kontexten geschulten und nicht primär philosophisch 
geprägten Liberalismus geleistet hat. Das politische Element dieses Liberalis-
mus rührt, so legen kürzlich erschienene Studien nahe, von seiner direkten 
Auseinandersetzung mit dem älteren republikanischen Denken her.10 Dessen 
Probleme mit der Möglichkeit einer freien Ordnung sind es, die auch die Leit-
fragen des französischen Liberalismus bestimmt haben. Allerdings geschah 
dies in direkter Auseinandersetzung mit den Ereignissen und Erfahrungen der 
Französischen Revolution, die sowohl die Chancen als auch die Gefahren 
einer republikanischen Ordnung durchgespielt hatte und insofern die Frage 
nach neuen institutionellen Formen aufwarf, mit denen die Freiheit des 
Gemeinwesens, die demokratische Volkssouveränität ebenso wie die Freiheit 
des Individuums auf Dauer gesichert werden konnte.
Der französische Liberalismus kann daher nur in seiner engen Verbundenheit 
und seiner Auseinandersetzung mit dem Republikanismus angemessen ver-
standen werden. Die miteinander verwobene Geschichte der beiden Paradig-
men lässt sich in groben Zügen folgendermaßen skizzieren: Eine deutliche 
Verschiebung der Paradigmen von Republikanismus und Liberalismus findet 
zugunsten des letzteren nach der Revolution und in der ersten Hälfte des 19. 
Jahrhunderts statt. Noch in der letzten Phase der Französischen Revolution 
hatte nach dem Ende der jakobinischen Terreur mit dem Thermidor-Regime 
und der Verfassung von 1795 eine Entwicklung begonnen, die nach dem 
Umbruch zum Legitimitätsprinzip der Volkssouveränität und dem Auftritt des 
Volkes als neuem politischem Akteur auf eine Stärkung der individuellen 
Bürgerrechte gegenüber der politischen Macht zielte, ganz gleich wodurch 
diese Macht legitimiert sei. Die Erfahrung einer demokratisch legitimierten 
Despotie und ebenso die europäische Restauration haben trotz aller Gegen-
sätzlichkeiten dazu geführt, unter Rückgriff auf die republikanischen und 
liberalen Elemente der Ideengeschichte den neuen Herausforderungen mit 
neuen institutionellen Ordnungsvorstellungen zu begegnen. Die sich in 
Europa langsam abzeichnende Verschiebung von der Stände- zur modernen 
Industriegesellschaft ließ diesen Rückgriff dabei mehr und mehr zugunsten 

6 Pierre Rosanvallon: La démocratie inachevée. Paris 2000.
7 Ders.: Le sacre du citoyen. Paris 1992.
8 Ders.: Le peuple introuvable. Paris 1998.
9 Claude Lefort: L’invention démocratique. Paris 1994; Marcel Gauchet: La démocratie con-

tre elle-même. Paris 2002.
10 Andreas Kalyvas/Ira Katznelson: Liberal Beginnings. Making a Republic for the Moderns. 

Cambridge 2008.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

liberaler Deutungsmuster ausfallen. Für das politische Denken bedeutete dies 
insbesondere eine sehr viel stärkere Akzentuierung des Interessen- gegenüber 
dem Tugendbegriff. 
Die drei im Folgenden betrachteten Denker haben diese Spannungen zwi-
schen Liberalismus und Republikanismus in unterschiedlicher Weise themati-
siert: Marie Jean Antoine Nicolas Caritat, Marquis de Condorcet steht dabei 
für die Idee einer konstitutionellen Ermächtigung der Bürgergesellschaft. Mit 
den liberalen Mitteln des Rechts und der Verfassung sollen die Voraussetzun-
gen dafür geschaffen werden, die republikanische Grundidee einer vom Bür-
gergeist der Teilhabe und der öffentlichen Diskussion getragenen politischen 
Ordnung zu begründen – und zwar auch unter den Bedingungen des Pluralis-
mus und der Heterogenität. Benjamin Constant stärkt hingegen nach den 
Erfahrungen der jakobinischen Terreur und der napoleonischen Machtokku-
pation die liberale Idee der Grundrechte und einer konstitutionellen Ordnung 
des Politischen, ohne das republikanische Freiheitsideal des Bürgersinns auf-
zugeben. Alexis de Tocqueville steht ebenfalls in dieser liberal-republikani-
schen Konstellation und weist angesichts seiner Erfahrungen mit den Verei-
nigten Staaten von Amerika diejenigen liberalen Elemente nach, die auch in 
der demokratischen Gesellschaft der Moderne die stabilisierende und frei-
heitssichernde Tradition der gemischten Verfassung fortsetzen. 

2. Condorcet und die liberale Verfassung der Demokratie

Am Beispiel Condorcets lässt sich das Dilemma des französischen Libera-
lismus augenscheinlich machen: Als einer der Gründerväter eines liberalen 
und demokratischen Ordnungsdenkens findet der Marquis de Condorcet nur 
geringen Widerhall – auch wenn ihn Benjamin Constant als Kronzeugen für 
seine Unterscheidung zwischen der Freiheit der Alten und der Modernen 
nennt, so wird er doch gleichwohl auf seine Rolle als Sozialmathematiker und 
Apostel des gesellschaftlichen Fortschritts reduziert.11 Während sich diese 
Interpretation nur auf einen geringen Teil seiner Schriften stützen kann, geriet 
darüber der politische Autor Condorcet ebenso wie der politische Liberalis-
mus der Französischen Revolution nach und nach in Vergessenheit, obwohl 
gerade das Politische doch den weitaus größeren und gewichtigeren Teil sei-
nes Schreibens und Handelns ausgemacht hatte: Condorcet trat mit einem 
wichtigen Traktat noch vor der Revolution im Namen der Menschenrechte 
und der persönlichen Freiheiten für die Abschaffung der Sklaverei ein. Er 

11 Hierzu und zum Folgenden vgl. mit weiteren Nachweisen Daniel Schulz: Einleitung: Con-
dorcet und die Theorie der repräsentativen Demokratie, in: Ders. (Hrsg.): Marquis de Con-
dorcet, Freiheit, Revolution, Verfassung. Kleine politische Schriften. Berlin 2010, S. 11-50.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

beschrieb als einer der ersten in Frankreich die Amerikanische Revolution 
und ihre Folgen für Europa, er setzte sich als einer der wenigen Männer für die 
Bürgerrechte der Frauen ein.12 Allein die Aufzählung dieser Beiträge zeigt, 
wie wenig Condorcet allein als Philosoph – sei es als Geschichtsphilosoph, sei 
es als abstrakter Rationalist – verstanden werden kann und wie sehr er als 
politischer Denker stets an konkreten Fragen und Problemen der politischen 
Ordnung gearbeitet hat. Der sicherlich bedeutendste Beitrag Condorcets zur 
politischen Theorie des Liberalismus besteht aber in seinem Entwurf zu einer 
gleichermaßen demokratischen und liberalen Verfassung für die französische 
Republik.13 
Als Gegenentwurf zu den jakobinischen Ordnungsvorstellungen einer souve-
ränen, durch keinerlei konstitutionelle Schranken durchbrochenen Einheit des 
Volkes hat Condorcet eine Verfassung vorgelegt, deren erklärtes Ziel die Ver-
einigung liberalen Rechtsdenkens mit der republikanischen Freiheit durch 
Gesetzesherrschaft und Selbstbestimmung war. Die Differenz zum Jakobinis-
mus der Montagnards beginnt bereits bei der Frage nach dem Telos der poli-
tischen Gemeinschaft: Während im jakobinischen Diskurs der Gedanke des 
höchsten gemeinsamen Glücks eine zentrale Rolle spielte – ein Gedanke, der 
von Maximilien de Robespierre bis hin zur kollektiven Erlösungssemantik 
einer Vernunftreligion gesteigert wurde –, hielt Condorcet dieser zwischen 
Eschatologie und Utilitarismus schwankenden Utopie die Rechte des Bürgers 
als Telos des politischen Gemeinwesens entgegen. Nur diese liberalen Inhalte 
könnten in einer modernen Gesellschaft den Gegenstand des gemeinsamen 
Willens bilden, ohne dass die demokratische Ordnung selbst tyrannisch 
werde. Dazu bedarf es nach Condorcet zudem einer konstitutionellen Form, 
die den unvermittelten Voluntarismus Jean-Jacques Rousseaus aus seiner 
eruptiven Erscheinung befreit und durch die rechtliche Vermittlung erst auf 
Dauer stellen kann. Somit findet Condorcet eine Antwort für das Paradox, 
dass sich die republikanischen Ordnungsvorstellungen in der modernen 
Gesellschaft erst durch eine liberale Form realisieren lassen, wenn das Telos 
der Freiheit nicht durch eine substantialistische Tugenddiktatur oder die mili-
tante Permanenz des Ausnahmezustandes geopfert werden soll.
Wie aber sah diese konstitutionelle Konstruktion aus, mit der Condorcet den 
republikanischen Gemeinsinn ebenso wie die liberale Garantie individueller 
Rechte auf Dauer verstetigen wollte? Zunächst muss unterstrichen werden, 
dass der wesentliche Unterschied zu den radikaleren jakobinischen Demokra-
ten der Bergpartei darin bestand, innerhalb des großräumigen Nationalstaats 

12 Condorcet: Überlegungen zur Negerklaverei (1788), in: Ebd, S. 53-92; ders.: Vom Einfluss 
der Revolution in Amerika auf Europa (1786), in: Ebd., S. 129-149; ders.: Über die Zulas-
sung der Frauen zum Bürgerrecht (1790), in: Ebd., S. 108-112.

13 Ders.: Verfassungsentwurf, der Nationalversammlung vorgeschlagen (1793), in: Ebd., 
S. 173-268.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

jene Kleinräumigkeit wieder auferstehen zu lassen, die als Grundlage der 
alten Republiken gedient hatte und eine politische Teilhabe der Bürger über-
haupt erst möglich machte. In der modernen Gesellschaft allerdings kann auf 
die quasi-natürlichen Voraussetzungen einer solchen kleinräumigen Gemein-
schaft und ihrer bindungsstiftenden Potentiale nicht mehr zurückgegriffen 
werden. Vielmehr bedarf es eines künstlichen institutionellen Arrangements, 
um jenen Bürgergeist auch in einer großräumigen Gesellschaft wieder zu 
ermöglichen. Eine solche Staatskunst bedient sich der Verfassung als eines 
Konstruktionsinstrumentes: Sie erscheint Condorcet als ein kreatives Gestal-
tungsmittel, mit dem sich die politischen Bedingungen für ein freies Gemein-
wesen rechtlich stabilisieren und verstetigen lassen.
Im Gegensatz zu einer problematischen Idealvorstellung der Republik, die das 
politische Gemeinwesen allein als eine Tugendgemeinschaft der permanenten 
und unvermittelten Teilhabe an der Selbstgesetzgebung entwirft und die, wie 
dies etwa Robespierre getan hat, den Allgemeinwillen mit dem ungefilterten 
Willen des Volkes auf der Strasse identifiziert, nimmt Condorcet damit einen 
anderen Strang des republikanischen Denkens wieder auf: Eine gute Verfas-
sung gliedert das Gemeinwesen so, dass eine breite Beteiligung möglich 
gemacht wird, dass aber zugleich die absolute Macht über die Gesetzgebung 
für jeden einzelnen Akteur oder für bestimmte Gruppen von Akteuren unver-
fügbar bleibt. Der Allgemeinwille ist daher nicht unmittelbar verfügbar, wie 
es die politischen Demagogen behaupten, die sich selbst als das Sprachrohr 
des Volkes ausgeben und denen sich dieser Wille durch ihre behauptete 
Volksnähe direkt offenbart. Der Allgemeinwille entsteht vielmehr erst aus 
einem institutionell generierten Prozess der Diskussion, der möglichst viele 
verschiedene Standpunkte einbezieht und der sich stets an die semantische 
Form des Rechts halten muss. 
Das neue, liberale Element dieses Verfassungsdenkens ist die Betonung des 
Rechts. Dabei geht es Condorcet nicht in erster Linie um allgemeine Verfas-
sungsprinzipien, sondern vielmehr darum, den individuellen Rechten jedes 
einzelnen Bürgers Geltung zu verschaffen. Die bürgerlichen Grundrechte die-
nen somit jederzeit als kritischer Maßstab, um die von der gewählten Legisla-
tive erlassenen Gesetze auf ihre Vereinbarkeit mit der Verfassung zu kontrol-
lieren. Um zu verstehen, wie Condorcet diese Kontrollmöglichkeit in seinem 
Verfassungsentwurf gestaltet hat, bedarf es zunächst eines genaueren Blickes 
auf die Organisation der Gesetzgebung: Die konstitutionelle Konstruktion der 
demokratischen Volkssouveränität setzt bei Condorcet auf die Erschaffung 
des politischen Subjektes durch die institutionellen Formen und Prozeduren. 
Ein System von Primärversammlungen soll zusammen mit der parlamentari-
schen Nationalversammlung die Voraussetzungen für eine erfolgreiche Wil-
lensbildung schaffen. Neben dem Parlament als der nationalen Repräsenta-
tionskörperschaft schlägt Condorcet ein landesweites Netz aus kommunalen 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

Versammlungen vor, aus denen die Nationalversammlung Themen und Initia-
tivvorschläge für Beratungen und Gesetze beziehen kann. Damit erhalten die 
Bürger Einfluss auf die legislative Agenda, ohne dass ihnen zugleich die kon-
zentrierte Macht der Gesetzgebung zufallen würde. 
Und damit wird das Leitmotiv der Verfassung – »die geordneten Beratun-
gen«14 – in ein institutionelles Gefüge übersetzt. Jede Primärversammlung 
wird von einigen hundert Bürgern gebildet. Aus ihrer Mitte kann eine Gruppe 
von fünfzig Mitgliedern Vorschläge in das Beratungs- und Entscheidungssy-
stem einbringen, die über mehrere Stufen gestaffelt die Nationalversammlung 
zu einer Beratung des Vorschlags veranlassen kann. Dabei ist dieses Beteili-
gungsverfahren keineswegs als der gesetzgeberische Normalfall gedacht, son-
dern lediglich als ein öffnendes Korrektiv für eine überzogene Machtanma-
ßung durch die parlamentarische Vertretungskörperschaft. Zudem ist dieses 
System nicht als ein »direktdemokratisches« gedacht, sondern basiert auf dem 
Versuch, die von Emmanuel Joseph Sieyès eingeführte Leitidee der Reprä-
sentation durch die Erzeugung kommunikativer Strukturen abzusichern und 
auszuweiten. Erst durch die Einbettung der Nationalrepräsentation in ein 
weitläufiges Netz der öffentlichen Diskussion kann, so Condorcet, von einer 
Repräsentation ausgegangen werden, die tatsächlich im Sinne des Gemeinwe-
sens regiert. 
Zugleich ist in diesem System der Versuch einer demokratischen Verfas-
sungskontrolle angelegt: Die Idee Condorcets besteht in einer Kontrolle der 
parlamentarischen Repräsentation durch die öffentliche Meinung der Zivilge-
sellschaft, die im Netz der Primärversammlungen eine verstetigte Form und 
ein institutionelles Forum erhält. Diese Möglichkeit, Gesetze auf ihre Verfas-
sungsmäßigkeit hin überprüfen zu lassen, verankert Condorcet in der Form 
einer Verfassungsbeschwerde, die ebenso wie in der Gesetzgebungsinitiative 
von einer Gruppe von Bürgern in jeder Primärversammlung angestoßen wer-
den kann. In einem komplexen Verfahren kann schließlich die Annullierung 
des von den Repräsentanten der Nation beschlossenen Gesetzes herbeigeführt 
werden. Der Prozess selbst wurde von Condorcet zweistufig entworfen: 
Zunächst erfolgt eine öffentliche Diskussion des betreffenden Gesetzes im 
Saal der Primärversammlung ebenso wie in schriftlicher Form durch die 
Presse. Nach einem angemessenen Zeitraum wird in einem zweiten Schritt die 
Entscheidung angesetzt. Im Falle einer angenommen Beschwerde werden die 
anderen Versammlungen des Bezirks mit der Angelegenheit befasst, bis 
schließlich die Nationalversammlung aufgefordert werden kann, das Gesetz 
zu revidieren. 
Die Liberalisierung der republikanischen Demokratie führt so zu einer imma-
nenten Korrekturmöglichkeit des Gemeinwillens, dessen Gesetzesform allein 

14 Ebd., S. 182.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

zwar als notwendige, jedoch eben noch nicht als hinreichende Bedingung für 
dessen Übereinstimmung mit den natürlichen Rechten der Bürger qualifiziert 
wird. Die Schwächen von Condorcets Versuch treten zwar recht deutlich zu 
Tage, da letztlich diejenigen Körperschaften mit der Kontrolle der Gesetze 
befasst werden, die sie auch selbst gegeben haben. Aber der entscheidende 
Anstoß dieses demokratischen Konstitutionalismus liegt doch vielmehr darin, 
die Notwendigkeit einer reflexiven Selbstkontrolle innerhalb eines demokra-
tisch verfassten Gemeinwesens gezeigt zu haben. Die Institutionalisierung 
der konstitutionellen Gesetzeskontrolle verbleibt innerhalb der Logik demo-
kratischer Volkssouveränität, da mit den Primärversammlungen letztlich der 
Souverän selbst über die Verfassungsmäßigkeit seiner Gesetze entscheiden 
soll. Jedoch hat Condorcet damit demonstriert, dass eine bloße Verschiebung 
des Ortes absoluter Machtverkörperung vom Monarchen zu einer parlamen-
tarischen Versammlung für die Garantie der Freiheit keinen grundlegenden 
Unterschied darstellt. Was für eine freie Verfassung und die Garantie der 
individuellen Grundrechte benötigt wird, sind vielmehr Orte, an denen sich 
die Kritik des Mehrheitswillens legitim artikulieren kann – bis hin zu der 
Möglichkeit, einmal getroffene Entscheidungen auch wieder revidieren zu 
können.
Eine Übertragung dieser Kompetenz auf die judikative Gewalt wurde nicht 
von Condorcet, sondern von Sieyès vorgedacht15 und erst in der amerikani-
schen Verfassungspraxis des judicial review zu einer erfolgreichen Selbstkon-
trolle des demokratischen Verfassungsstaats entwickelt. Die Frage nach der 
konstitutionellen Garantie individueller Rechte sollte jedoch nach der jakobi-
nischen Terreur und nach der napoleonischen Herrschaft weiterhin die 
Agenda des französischen Liberalismus bestimmen.

3. Benjamin Constant: Liberale Transzendenz und gemischte Verfassung

Einen wichtigen Liberalisierungsschub erhielt das republikanische Denken 
durch die Rousseaukritik Benjamin Constants. Seine Modifikation demokra-
tischer Souveränitätsvorstellungen erfolgte im Lichte der nach der jakobini-
schen Terreur zentral gewordenen Minderheitenrechte und der potentiellen 
Tyrannei der Mehrheit. Die Souveränität, so Constant gegen Rousseau, exi-
stiere nur als limitierte und relative Souveränität – gleichgültig ob es sich um 
die Souveränität des Fürsten oder des Volkes handele.16 Damit führt Constant 
eine Bestimmung wieder ein, die bei der Prägung des Begriffes für die 
moderne politische Theorie durch Jean Bodin eigentlich bereits enthalten war, 

15 Vgl. Pasquale Pasquino: Sieyès et l’invention de la constitution en France. Paris 1998. 
16 Benjamin Constant: Écrits politiques. Hrsg. v. Marcel Gauchet. Paris 1997, S. 313.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

die jedoch im Laufe der absolutistischen Transformation dieses Leitkonzepts 
europäischer Staatlichkeit verloren gegangen war und auch in Jean-Jacques 
Rousseaus Inversion der Fürsten- zur Volkssouveränität nur noch schwach in 
der formalen Bindung an das Gesetz aufscheint. 
Constant greift für die Definition dieser Einschränkungen auf zwei Argumen-
tationsstränge zurück: Zuerst bedient er sich aus dem Arsenal des rationalen 
Naturrechts, das die Bindung der höchsten Macht an die ewigen Prinzipien 
individueller Rechte postuliert, die als Abwehrrechte gegen die staatliche 
Gesetzgebung entworfen werden. Der politischen Souveränität sind die mit 
den liberalen Grundrechten markierten Gegenstandsbereiche prinzipiell ent-
zogen. Der absolute Zuständigkeitsanspruch wird rechtlich gebrochen. 
Zugleich entwirft er jedoch neben dieser rechtlichen Transzendenzstrategie, 
die insbesondere in der mittleren Phase seines Werkes, dem ersten Entwurf 
der »Principes de politiques«, deutlich wird17, auch eine politische Argumen-
tation, die sich sehr viel näher an der republikanischen Tradition des limited 
government bewegt: Zum einen sieht bereits der frühe Constant, dass eine 
Letztgarantie gegen despotische Anwandlungen der Staatsgewalt nicht allein 
in den ewigen Prinzipien der individuellen Rechte liegen kann, solange diese 
Rechte nicht nachdrücklich durch die öffentliche Meinung verteidigt und ein-
gefordert werden. Zum anderen liegt darin für ihn eine Form der Gewaltentei-
lung begründet, die über eine bloße Funktionsaufteilung hinausgeht, indem 
sie ganz nach dem Modell Condorcets auf die Unverfügbarkeit der Souverä-
nität im konstituierten Gemeinwesen verweist.
Damit zeigt sich gerade bei Constant, wie wenig das Bild eines Paradigmen-
wechsels der politischen Theorie dieser nachrevolutionären Situation gerecht 
wird. Nicht die Ablösung des republikanischen Denkens durch den Liberalis-
mus trifft die Entwicklung, vielmehr handelt es sich um eine hybride Forma-
tion: Bei Constant wird diese Formation als eine Balance von politischen und 
liberalen Rechten artikuliert. Seine berühmte Formulierung von den Rechten 
der Alten und den Rechten der Modernen ist häufig dahingehend missverstan-
den worden, es handele sich um eine Ablösung politischer Partizipations-
rechte durch die privatistischen Abwehrrechte des Liberalismus. Constant 
hatte jedoch beide Rechte als paradoxe Spannungsbalance konzipiert, in der 
die Geltung liberaler Abwehrrechte zum Schutz der individuellen Privat-
sphäre stets darauf angewiesen blieb, dass sich die Bürger politisch engagie-
ren, um ihre Schutzrechte nicht an eine despotisch degenerierte Staatsgewalt 
zu verlieren. In der modernen Freiheit liegt nach Constant daher nicht nur eine 
Chance, sondern auch eine Gefahr: Im Genuss der privaten Unabhängigkeit 
ziehen sich die Individuen immer mehr hinter den Schutzschirm der liberalen 
Abwehrrechte zurück, um ungestört ihre partikularen Interessen zu verfolgen. 

17 Kalyvas, Katznelson: Liberal Beginnings (wie Anm. 10), S. 146 ff.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Mit diesem Rückzug aus der politischen Öffentlichkeit verlieren jedoch zum 
einen die Individuen eine wesentliche Möglichkeit ihrer eigenen Vervoll-
kommnung, da sie nicht mehr an der gemeinsamen Verwirklichung eines 
freien Gemeinwesens teilhaben. Zum anderen wird der von den Bürgern ver-
lassene Raum des Politischen zur leichten Beute eines Despoten, der ungehin-
dert seine Macht entfalten und das Gemeinwesen nach seinen eigenen Interes-
sen formen und in Besitz nehmen kann. Die Möglichkeit zum partiellen Rück-
zug aus der politischen Teilhabe ist daher paradoxerweise an die fortbeste-
hende Praxis politischer Teilhabe gebunden. Damit stimmt Constant in einer 
entscheidenden Einsicht mit dem Republikanismus Rousseaus überein und 
weicht zugleich von ihm ab. Bei Rousseau heißt es: »Sobald einer bei den 
Staatsangelegenheiten sagt: ‚Was geht’s mich an’, muss man damit rechnen, 
dass der Staat verloren ist.«18 Constant dagegen liberalisiert diese republika-
nische Einsicht durch eine Abwandlung: Jeder Einzelne darf sich durchaus 
legitim von den politischen Angelegenheiten abkehren, ohne damit den 
Bestand des Gemeinwesens zu gefährden – alle indes dürfen dies nicht. Nicht 
schon durch die innere Abkehr eines Einzelnen, sondern erst durch die Domi-
nanz einer allgemeinen apolitischen Haltung gerät das Gemeinwesen in 
Gefahr. Anders als in der radikalen Republik besitzt im liberalen Gemeinwe-
sen jeder Bürger das Recht, sich aus der Politik zurückzuziehen. Eine Pflicht 
zur inneren und äußeren Teilhabe besteht hier nicht – gleichwohl aber bleibt 
das freie Gemeinwesen für seinen Bestand auf beides angewiesen. 
Desgleichen entspricht diese Spannungsbalance dem Versuch, eine kontrol-
lierende Urteilsmacht jenseits der drei klassischen Gewalten in die gemischte 
Verfassung einzufügen. Constant zieht damit die Schlüsse aus der Erfahrung 
der Revolution: Selbst in einer gewaltenteilig organisierten Verfassung ist 
eine Situation möglich, in der sich Legislative und Exekutive gegenseitig 
blockieren (wie in der ersten Verfassung von 1791), in der entweder die 
Legislative alle Macht an sich zieht (wie in der jakobinischen Phase der Revo-
lution) oder in der die Exekutivgewalt die Verfassung dominiert (wie in der 
Phase des Thermidor und nach der Machtübernahme Napoleons). Alle drei 
Möglichkeiten gehen, so die Einsicht Constants, zulasten der individuellen 
Bürgerfreiheit, weil sie das Gemeinwesen durch innere Lähmung oder durch 
eine Konzentration der Macht zerstören. 
Daher ist eine zusätzliche Instanz notwendig, die in der Lage ist, eine mögli-
che Blockade der konstitutionellen Gewalten aufzuheben, eine freiheitsge-
fährdende Machtballung zu verhindern und die verfassungsmäßigen Grund-
prinzipien und -rechte auf Dauer zu garantieren. Constant hat eine solche 
Gewalt in zweifacher Hinsicht konzipiert: In seiner frühen republikanischen 

18 Jean-Jacques Rousseau: Gesellschaftsvertrag. 3. Buch, 15. Kapitel. Stuttgart 1977, S. 103.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

Variante sollte eine »pouvoir neutre« oder »pouvoir préservateur« neben den 
drei Gewalten für eine zusätzliche Freiheitssicherung sorgen. Der dritte Teil 
seiner »Fragments d’un ouvrage abandonné sur la possibilité d’une constitu-
tion républicaine dans un grand pays« entwirft daher die Idee einer solchen 
Gewalt, die unabhängig vom direkten Einfluss des Volkes, der Legislative 
und der Exekutive als Garant und Hüter der Verfassung agieren kann.19 Als 
»Bremse« der Volkssouveränität und des Gemeinwillens ist sie dafür zustän-
dig, die konstitutionellen Freiheitsräume offen zu halten und die verfassungs-
mäßigen Gewalten an unzulässiger Grenzüberschreitung zu hindern.20 Con-
stant hat sich eine solche Institution als ein kollektives Gremium vorgestellt, 
dessen Mitglieder durch Wahl in den Departements ernannt werden. Die 
Ernennung auf Lebenszeit sollte sicherstellen, dass die Amtsinhaber gegen-
über jeglichem Einfluss geschützt wären und auch die geringe Häufigkeit an 
Neuwahlen eines vakant gewordenen Sitzes wäre ein Zeichen der stabilen, 
von kurzfristigen Stimmungen unabhängigen Kontinuität. Zudem sah Con-
stant ein Mindestalter und -vermögen der Mitglieder vor. Beides sollte Erfah-
rung und Unabhängigkeit sowie ein soziales Interesse am Erhalt der Verfas-
sung garantieren. Die Kompetenzen dieser Institution erstrecken sich von der 
Auflösung der Nationalversammlung über die Absetzung der Regierung 
(jedoch nicht beides zugleich) bis hin zum Begnadigungsrecht und der Sank-
tion von Verfassungsänderungen. Allerdings hat sich Constant diese Kontroll-
instanz nicht justizförmig vorgestellt. Auch kannte sein Entwurf keine Indivi-
dualklage von Bürgern auf Verletzung ihrer Grundrechte, mit Ausnahme der 
Weiterleitung von Klagen über Rechtsverletzungen an die Regierung.21

Grundsätzlich sieht sein Verfassungsdenken eine Stärkung föderaler Struktu-
ren vor, die durch die Autonomie der jeweils kleineren Einheiten gegenüber 
den größeren eine zusätzliche Sicherheit gegen unbefugte Übergriffe der Zen-
tralgewalt gibt. Damit übernimmt er einen Grundzug der Idee Condorcets, 
eine Verfassungskontrolle der Gesetze durch dezentrale Primärversammlun-
gen zu garantieren. Diese Kontrolle wird bei Constant aber von einer direkten, 
durch alle Bürger vorgenommenen Kontrolle zu einer stellvertretend für alle 
Bürger vorgenommenen Kontrolle modifiziert und damit von einer partizipa-
tiven zu einer repräsentativen Institution umgewandelt. Das Verfassungssy-
stem erhält jedoch in beiden Modellen eine Möglichkeit zur reflexiven Selbst-
korrektur der politischen Ordnung: Der Pouvoir préservateur fungiert nicht 
statisch-konservativ zum bloßen Erhalt der ursprünglichen Gründungsideen, 
sondern er ist ein Instrument des dynamischen Institutionenwandels. Er wahrt 
den Geist der Verfassung und passt zugleich die Verfassung dem gesellschaft-

19 Benjamin Constant: Fragments d’un ouvrage abandonné sur la possibilité d’une constitution 
républicaine dans un grand pays. Paris 1991.

20 Ebd., S. 377.
21 Ebd., S. 441.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

lichen Wandel an.22 Der einzige »Konservatismus« ist dabei die Bewahrung 
der Grundrechte und der individuellen Freiheit und Sicherheit als unveränder-
lich deklarierte Leitideen einer freien Verfassung.23

Bei allen liberalen Kontroll- und Begrenzungsversuchen ist sich Constant 
jedoch jederzeit im Klaren darüber, dass eine absolute Garantie der Verfas-
sung nicht existieren kann: Eine Garantie der Garantie ist unmöglich24, und 
die Einrichtung einer Institution, die zugleich innerhalb und außerhalb der 
Verfassung steht, birgt ein Risiko – jedoch kann das verfassungserhaltende 
Interesse der kontrollierenden Gewalt so konstruiert werden, dass eine 
Rechtsverletzung durch dieses Organ relativ unwahrscheinlich wird.25 Die 
wesentliche Garantie für den Erhalt einer freiheitlichen Verfassung ist zudem 
der »esprit public«.26

In der revidierten Variante seiner »Principes de politique« setzt Constant 
den König der konstitutionellen Monarchie als neutrale Gewalt ein.27 Nach 
Constant kann so der Monarch als Teil eines konstitutionellen Gefüges 
betrachtet werden, welches gegen den Willen des Gesetzgebers auch auf 
andere Geltungsressourcen verweisen kann, um einer totalen Verfügbarkeit 
der politischen Ordnung entgegenzuwirken. Der Monarch verkörpert somit 
neben der rationalistischen Legitimität des Rechts durch seine Geschicht-
lichkeit ein traditionales Legitimitätselement, mit dem das Gemeinwesen 
auf seine Ursprünge zurückgeführt wird und sie gleichzeitig symbolisch prä-
sent hält.
In ganz ähnlicher Weise wirkt auch die Religion als gewaltenteiliges Momen-
tum:28 Anders als noch bei den Aufklärern wie Condorcet – der meinte, in der 
schulisch geförderten Ausbildung einer autonomen Urteilskraft ohne Rück-
griff auf Elemente der Offenbarungsreligionen eine Schranke gegen absoluti-
stische, ins Totalitäre ausgreifende Versuchungen der Staatsmacht errichten 
zu können –, revidiert sich bei Constant dieser religionsfeindliche Zug der 
republikanischen Aufklärung zu einem religionsaffinen Liberalismus. Dieser 
erblickt in der Glaubens- und Gewissensmacht des Christentums – aber auch, 
ins Prinzipielle gewendet, in jeder Offenbarungsreligion – einen gewaltentei-
lenden Gegenpol wider die Selbstinthronisierung jedweder absolutistischer 
Herrschaftsansprüche.
Als Ergänzung dieser hybriden Elemente entwickelt sich zudem eine liberale 
Pragmatik, die sich im Detail äußerst stabilisierend für die Dauerhaftigkeit 
liberaldemokratischer, parlamentarischer Regime auswirken sollte: Die Beto-

22 Ebd., S. 415.
23 Ebd., S. 416.
24 Ebd., S. 451.
25 Constant, Écrits politiques (wie Anm. 16), S. 453.
26 Ebd., S. 420.
27 Ebd., S. 324.
28 Ebd., S. 461 ff.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

nung der Ministerverantwortlichkeit, der Pressefreiheit und einer unabhängi-
gen Rechtsprechung bewirkte einen Ausgleich des starren Gegensatzes zwi-
schen der Exekutive und den anderen beiden Gewalten, da durch diese Instru-
mente neue Wege der Konfliktbewältigung offen gelegt wurden, die anson-
sten das gesamte politische System destabilisiert hätten.29

4. Tocqueville zwischen Liberalismus und Republikanismus

Diese spezifisch liberalen Antworten auf die Herausforderungen der republi-
kanischen Ordnungskrise finden sich auch bei Charles Alexis Henri Maurice 
Clérel de Tocqueville, der mit seiner Amerikastudie den wohl wichtigsten 
Beitrag zur Synthetisierung von Liberalismus und Republikanismus im 19. 
Jahrhundert geleistet hat. Während in der Nachkriegszeit des 20. Jahrhunderts 
zunächst noch die soziologische Lesart Tocquevilles dominierte, wie sie unter 
anderem von Raymond Aron oder auch Jakob P. Mayer mit kulturkritischem 
Unterton artikuliert worden war, rückte dieses Verständnis Tocquevilles als 
»Analytiker des Massenzeitalters« (Mayer) im letzten Drittel des Jahrhun-
derts eher in den Hintergrund.30 Die Wiederentdeckung seines Werkes stand 
vielmehr im Zeichen der politischen Theorie.31 François Furet nahm ihn nicht 
zuletzt deshalb zum Kronzeugen für seine Revision der Revolutionsge-
schichte, weil er Tocquevilles Problembewusstsein teilte: Die Herausforde-
rungen der Revolution bündelten sich in der Frage nach einer freiheitlichen 
Ordnung, die individuelle Freiheit und demokratische Gleichheit miteinander 
in einer paradoxen Spannungsbalance vereint und institutionell auf Dauer 
stellt. In seiner Analyse der Vereinigten Staaten von Amerika arbeitete Toc-
queville das spezifisch Neue dieses politischen Ordnungsmodells heraus, das 
sich nicht nur in seiner historischen Erscheinung so grundlegend von den 
europäischen Erfahrungshorizonten unterschied: Tocqueville sah hier die 
Chance, diesen neuen Erfahrungshorizont auch in den europäischen Problem-
kontext einfließen zu lassen, in dem mit einer »neuen politischen Wissen-
schaft« eine Reflexionsebene geschaffen wurde, die sich von den traditionel-
len Begriffen und Ordnungsvorstellungen durch eine Erweiterung um die spe-
zifisch modernen Erfahrungen unterschied.
Die grundlegende und entscheidende Einsicht Tocquevilles besteht nun darin, 
die USA gerade nicht, wie es der Titel des Werkes suggeriert, als Ausdruck 

29 Ebd., S. 387.
30 Raymond Aron: Les étapes de la pensée sociologique: Montesquieu, Comte, Marx, Tocque-

ville, Durkheim, Pareto, Weber. Paris 1967; Jakob P. Mayer: Alexis de Tocqueville. Analy-
tiker des Massenzeitalters. München 1982.

31 Vgl. Serge Audier: Tocqueville retrouvé. Genèse et enjeux du renouveau tocquevillien 
français. Paris 2005.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

eines reinen Verfassungstyps zu deuten. Schließlich besitzen die Vereinigten 
Staaten von Amerika »eine komplexe Verfassung«.32 Ausgehend von diesem 
Punkt, der ihm zugleich als Such- wie als Deutungsstrategie konstitutioneller 
Muster dient, baut er seine Analyse auf und entschlüsselt die verschiedenen 
Aspekte, die in ihrer Differenz zur paradoxen Stabilisierung der freiheitlichen 
Verfassung beitragen. Als fundamentales Grundmuster dient ihm dabei die 
enge Synthese von Tugend und Recht: Der juristische Geist, den Tocqueville 
in allen Bereichen von Politik und Gesellschaft nachweist, kann in seiner sta-
bilisierenden und legitimierenden Funktion der politischen Ordnung als eine 
spezifisch liberale Tugend verstanden werden, die an die Stelle der alten, tra-
ditionell republikanischen Tugendvorstellung getreten ist. 
Die zentrale Frage nach den soziomoralischen Voraussetzungen der Freiheit 
ist eine genuin republikanische Frage: Politische Ordnungsmuster werden 
nicht auf das positiv geltende Recht oder die Organisation der Regierungsge-
walt beschränkt, sondern die Verfassung wird als ein umfassender, politischer 
wie rechtlicher, sozialer, historischer und kultureller Gesamtzusammenhang 
betrachtet. Diese Verschränkung der Gesetze mit den »Sitten«, die bereits 
Charles-Louis de Secondat, Baron de La Brède et de Montesquieu in seinen 
Betrachtungen über den Geist der Gesetze angestellt hatte, erhält in Tocque-
villes Analyse der demokratischen Gesellschaft Amerikas eine durchgängige, 
ja konstitutive Bedeutung für die methodische Betrachtung politischer Ord-
nung. Sie gewinnt noch dadurch an Wirksamkeit, dass sich im Bereich des 
Beobachtungsgegenstandes, der politischen Wirklichkeit des 19. Jahrhun-
derts, mit der allmählichen Positivierung des Rechts eine Entwicklung durch-
zusetzen beginnt, die mit den großen Kodifizierungsleistungen der amerikani-
schen und französischen Revolutionsverfassungen eingesetzt hatte. Im ameri-
kanischen Fall lässt sich die Funktion eines sich langsam autonomisierenden 
Rechtssystems für die Freiheitsgarantie der bürgerlichen Gesellschaft beson-
ders gut ablesen: Durch den mit der Differenzierung von Recht und Politik 
erzeugten Pluralisierungszuwachs erwächst innerhalb des Gemeinwesens eine 
neuartige Kontrollinstanz, die dem potentiellen demokratischen Absolutismus 
eine Brechung einschreibt. Die Mehrheit ist nicht die einzige Macht der Repu-
blik: In der gemischten Verfassung bestehen mehrere Legitimitätsquellen 
gleichzeitig nebeneinander, so dass niemand dem Zugriff nur einer einzigen, 
alles überwältigenden Macht ausgesetzt bleibt und stets auf andere Geltungs-
ressourcen zurückgreifen kann. Liberales Rechtsbewusstsein und republikani-
sche Mischverfassung gehen hier eine Synthese ein. Die Demokratie besitzt 
so mit dem juristischen Geist und der Rolle der Juristen ein aristokratisches 
Element, welches als Stabilisator und als Gegenmacht gegen die drohende 
Tyrannei der Mehrheit wirkt, zu der ein auf der Volkssouveränität basierendes 

32 Alexis de Tocqueville: De la Démocratie en Amérique. Bd. 1, Paris 1986, S. 110.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

Gemeinwesen tendiert. Eine rein demokratische Herrschaft ist wie alle reinen 
Herrschaftsformen labil, da sie die Gemeinwohlverpflichtung der herrschen-
den sozialen Gruppe – des Volkes – nicht dauerhaft garantieren und sie bei 
Konflikten mit dem Mehrheitswillen keine Revisionsinstanz gegen den inhä-
renten Absolutismus einer solchen Macht schützen kann. Im amerikanischen 
Gemeinwesen finden sich jedoch, so Tocqueville, Elemente, die den reinen 
Verfassungstyp der Demokratie durchbrechen: Das juristische System des 
common law wirkt als ausgleichendes, durch seinen natürlichen Konservatis-
mus moderierendes Element, das sowohl durch den prinzipiellen Bezug zu 
den Grundrechten als auch durch seine Betonung der Geschichtlichkeit jeder 
Legitimität mäßigend auf die radikalen Tendenzen des demokratischen 
Gemeinwillens einwirkt.33 Während dieser Rechtsgeist bereits auf der gesell-
schaftlichen Ebene eine vermittelnde Wirkung entfaltet, ist er auf der Ebene 
der politischen Institutionen in Form des Obersten Gerichtshofs, des Supreme 
Court, auf Dauer gestellt.34 
Der Supreme Court wirkt zusammen mit den anderen Gerichten durch seine 
»force morale« auf die Rechtsgeltung und die Akzeptanz der Gesetze,35 ver-
leiht den Gesetzen symbolische Macht und verhindert so den Einsatz harter, 
zwingender Machtmittel, denen aufgrund ihrer Gewaltförmigkeit ein Poten-
tial zur langfristigen Delegitimierung der Ordnung innewohnt. Der Supreme 
Court aber erweckt die Verfassung durch seine Interpretation erst zum Leben 
und hält sie im Gemeinwesen lebendig. Seine Rechtsmacht ist damit eine 
»pouvoir d’opinion«,36 eine Form der Deutungsmacht über die Grundprinzi-
pien der Verfassung, die vom Gericht durch seine Aktualisierungen in Ein-
klang mit dem Geist der Zeit gebracht werden.37 Wenn also die traditionelle 
republikanische Tugend der Gemeinwohlverpflichtung in einer modernen, 
merkantilen Gesellschaft des legitimen Eigeninteresses nicht mehr die allge-
mein maßgebliche Geltungsvoraussetzung der politischen Ordnung sein kann, 
so bedarf es nach Tocqueville doch bestimmter Institutionen, in denen dieser 
Geist gleichwohl verkörpert bleibt: Die Richter des Verfassungsgerichts sind 
daher jene von einem Amtsgeist geleiteten integren Magistrate, von denen das 
Gemeinwesen einen heilsamen Schutz vor den korrumpierenden Tendenzen 
der auf Eigensinn basierten Gesellschaft erwarten kann. 
Dennoch begünstigt die Verfassung der amerikanischen Union auch den Bür-
gergeist aller: Diese Ressource, die dem gemeinsinnigen Tugendbegriff des 

33 Ebd., S. 392 ff.
34 Ebd., S. 232 ff.
35 Ebd., S. 218.
36 Ebd., S. 234.
37 »L’esprit de leur temps«, ebd.; zum Begriff der Deutungsmacht vgl. Daniel Schulz: Theo-

rien der Deutungsmacht. Ein Konzeptualisierungsversuch im Kontext des Rechts. In: Hans 
Vorländer (Hrsg.): Die Deutungsmacht der Verfassungsgerichtsbarkeit. Wiesbaden 2006, 
S. 67-93. 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

klassischen Republikanismus recht nahe kommt, entfaltet sich gerade in 
kleinräumigen Gemeinschaften am besten. Sie wird durch die amerikanische 
Bundesverfassung auch in großräumigen Ordnungen durch die föderale Glie-
derung des Gemeinwesens begünstigt. Tocqueville zufolge sind die Kommu-
nen die Basis der Freiheit, denn hier entsteht jene Bindung an das Gesetz, das 
durch die eigene Teilhabe der Bürger zustande gekommen ist.38 Die von Toc-
queville beobachtete kommunale Freiheitsgarantie der Vereinigten Staaten 
gleicht dabei jenen Verfassungsplänen, nach denen Condorcet mit Hilfe der 
Primärversammlungen auch in Frankreich solche kleinräumigen partizipati-
ven Strukturen innerhalb des großräumigen Nationalstaates einrichten wollte. 
Der »esprit communal« ist damit gleichbedeutend mit dem »esprit de la 
liberté«, von dem die Gesetze in den Vereinigten Staaten getragen werden. 
Die Town-meetings sind der Ort, an dem sich die bürgerliche Teilhabe 
praktisch vollzieht und an dem die Rechte des Einzelnen in Zusammenwir-
kung mit der Zivilgesellschaft artikuliert werden. Damit wird auch deutlich, 
dass Tocquevilles Überlegungen ein anti-hobbesianischer Freiheitsbegriff 
zugrunde liegt: Freiheit ist demnach gerade nicht die Möglichkeit, alles zu tun 
ohne äußere Hindernisse und Einschränkungen, sondern Freiheit wird nach 
Tocqueville erst durch die vielfältigen Formen der Selbstverpflichtung und 
der Selbstbindung ermöglicht. Dies bedeutet, dass Freiheit in der Form von 
Grundrechten zwar stets am Individuum ansetzt, dass diese Freiheit jedoch 
ohne soziale und politisch-institutionelle Kontexte nicht denkbar ist.39

Tocquevilles Freiheitsbegriff ist daher eng dem republikanischen Gesetzes-
denken verbunden, welches individuelle Freiheit nur als bürgerliche Freiheit 
unter selbstgegebenen Gesetzen und in einer freien Verfassung des Gemein-
wesens verstehen kann.40

Neben dem Recht und seiner sozialen Organisation im Rechtssystem wirkt 
zuletzt auch die Religion an der Stabilisierung der freiheitlichen Verfassung 
mit: Wie schon Constant bricht Tocqueville mit der Tradition der religionskri-
tischen Aufklärung, deren Skepsis gegenüber der Vereinbarkeit von Demo-
kratie und Religion wesentlich von der sozialen und politischen Hegemonie 
des Katholizismus geprägt worden war. Nach den Säkularisierungsakten in 
Folge der Revolution hatte in den Augen der liberalen Beobachter die Kirche 
diese Rolle einer weltlichen Ordnungsmacht weitgehend eingebüßt, so dass 
sie nun in die Balance einer gesamtgesellschaftlichen Mischverfassung einbe-
zogen werden konnte, ohne dass dadurch eine Gefahr für das Prinzip der 
Volkssouveränität oder der individuellen Grundrechte zu erwarten wäre. Das 
amerikanische Beispiel zeugte für Tocqueville zudem davon, wie die poli-

38 Tocqueville, Démocratie (wie Anm. 32), S. 111 f.
39 Ebd., S. 127.
40 Vgl. Philip Pettit: Republicanism. A Theory of Freedom and Government. Oxford 1999; 

Quentin Skinner: Liberty before Liberalism. Cambridge 1997.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

tische Freiheit einer Republik problemlos mit einem tief vom christlichen 
Offenbarungsglauben durchdrungenen Gemeinwesen vereinbar war. Diese 
Auffassung Tocquevilles markierte einen Bruch mit dem traditionellen Repu-
blikanismus, sowohl ideengeschichtlich als auch in den praktischen Konse-
quenzen im Verhältnis von Kirche und Staat: Ideengeschichtlich bricht er mit 
der Position Niccolò Machiavellis und Jean-Jacques Rousseaus, die im christ-
lichen Glauben vornehmlich ein Loyalitätsproblem erblickten, gleichwohl 
jedoch die religiösen Überzeugungen der Bürger als Stabilitätsressource in 
Anspruch nehmen wollten. Zugleich bricht er praktisch-politisch mit diesen 
Traditionen, da der liberalisierte Katholizismus Tocquevilles für eine Verein-
barkeit des Glaubens mit den Leitideen einer republikanischen Ordnung ein-
stand und sich so gegen die radikal atheistischen und kirchenfeindlichen Ten-
denzen innerhalb des republikanischen Lagers in Frankreich wandte. Der 
Geist der Freiheit und der Geist der Religion bedingen und stabilisieren sich in 
den USA gegenseitig41 – sie liefern daher ein alternatives Modell zu jener 
Konfrontation zwischen liberalem Staat und gegenrevolutionärer Kirche, wie 
es Frankreich zu Zeiten Tocquevilles und bis weit ins 20. Jahrhundert hinein 
geprägt hat.

Ausblick

Condorcet, Constant und Tocqueville stehen für einen politischen Liberalis-
mus, der sich nicht in Absetzung von der republikanischen Traditionslinie 
verstand, sondern im Gegenteil deren wesentlichen Ordnungsvorstellungen in 
eine Synthese mit einbezog. Auch wenn die Antworten nicht mehr die glei-
chen sein konnten wie noch bei Machiavelli oder Rousseau, so wurde doch 
die alte republikanische Fragestellung nach den Möglichkeitsbedingungen 
politischer Freiheit von diesen Autoren beibehalten. Angesichts der veränder-
ten Voraussetzungen in der modernen Gesellschaft, insbesondere des Pluralis-
mus und der zunehmenden soziokulturellen Heterogenität, hoben sie jedoch 
in erster Linie auf die institutionellen Spannungsbalancen ab, und eben nicht 
auf die soziomoralischen Voraussetzungen der Tugend, auf denen das freie 
Gemeinwesen errichtet werden sollte. Bei Condorcet sind es die Primärver-
sammlungen, bei Constant die neutrale Macht, welche als Garanten der indi-
viduellen Freiheitssicherung angesichts einer drohenden unvermittelten 
Mehrheitsherrschaft auftreten. Bei Tocqueville schließlich finden sich diese 
Elemente in den kleinräumigen Partizipationsforen der kommunalen Town-
halls ebenso wie im Rechtsgeist und dessen Institutionalisierung in einer star-
ken Gerichtsbarkeit. Allen gemeinsam ist das Bewusstsein für die genuin poli-

41 Tocqueville, Démocratie (wie Anm. 32), S. 90.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

tische Grundlage des Gemeinwesens, die nicht auf das Problem apriorisch-
philosophischer Prinzipien reduziert werden kann. Politik ist die Kunst, einen 
gemeinsamen Handlungsraum zu konstituieren, in dem sich die Freiheit des 
Gemeinwesens zusammen mit der individuellen Verschiedenheit auf Dauer 
behaupten kann. Erst ein politisch konstituierter Rahmen kann eine dauerhafte 
Garantie für die individuellen Rechte liefern, welche die Leitidee einer libera-
len Gesellschaft darstellen, deren Proklamation allein ihre Geltung aber noch 
nicht sichern kann. Alle drei Autoren haben die Notwendigkeit gesehen, diese 
liberalen Leitideen in einen politischen Konstitutions- und Ordnungszusam-
menhang einzubetten, der diese Geltung erst ermöglicht. Daher interessieren 
sich alle drei nicht in erster Linie für die philosophisch-abstrakte Begründung 
jener Rechte und Prinzipien und dem damit einhergehenden universalen Gel-
tungsversprechen. Es sind vielmehr die gesellschaftlichen und historisch-kul-
turellen Bedingungen der politischen Ordnungsgründung und -verstetigung 
im Erfahrungszusammenhang der Amerikanischen und der Französischen 
Revolution, in denen sie die Garantien der Freiheit erblicken und aus denen 
sie ihre Einsichten für eine gute Verfassung ableiten. Zwar ist das Recht das 
zentrale Medium, in dem sich die politische Ordnung der Moderne konstitu-
iert – das Recht allein kann seine Geltung allerdings erst dann entfalten, wenn 
es institutionell in einen soziomoralischen Geltungskontext eingebunden wird 
und, beispielsweise durch Verfahren der Verfassungsinterpretation und der 
Verfassungsänderung, geöffnet bleibt hin zu seinen politischen Artikulations-
bedingungen.

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147 - am 19.01.2026, 22:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845232409-147
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

