
Der doppelte Jacques oder die lacansche

Umkehrung Rousseaus

Rousseaus Misogynie hat Derrida in seiner Grammatologie zunächst erwähnt und damit

deutlichalsUnterdrückungvonDifferenzherausgestellt: »[…]dieFrauen,« sozitiertDer-

rida zu Recht die Lettre de d’Alemberts Rousseaus,

»möchten das Trennende beseitigen, und da sie keine Männer werden können, ma-

chen sie uns zu Frauen. Diese Ungebührlichkeit, die den Mann erniedrigt, greift über-

all um sich; demmuß jedoch gerade in Staaten wie dem unsrigen vorgebeugt werden.

Einem Monarchen kann es ziemlich gleichgültig sein, ob er über Männer oder Frauen

regiert, wenn ihm nur Folge geleistet wird. In einer Republik aber braucht esMänner.«1

Rousseau lässt darin seinen Ressentiments gegen die in Paris einflussreichen von intel-

lektuellen und promisken Frauen geleiteten urbanen Salons freien Lauf, indem er auch

die Gefahr der Homosexualität wittert: »Jede Pariser Frau hält sich in ihren Gemächern

einen Harem von Männern, die weibischer sind als sie selbst, und die der Schönheit al-

le Ehrungen zu erweisen wissen, außer der des Herzens, die sie verdient.«2 Seltsamer

Weise registriert zwar Derrida deutlich die Misogynie von Rousseau, übergeht aber wie

somanche Argumentation3 die entscheidende Frage einer(s) Philosoph:in, wieso ausge-

rechnet einmisogyner Rousseau doch zugleich Star der philosophischen Salons in Paris

sein konnte?Derrida registriertwie in seinerKolonialkritik dieseMisogynie nur intuitiv,

um sich gegen die Rousseauliebhaber im französischen Feld der akademischen Philoso-

phie zu distinguieren, ohne die Argumentation Rousseaus ernsthaft historisch in einer

Kulturgeschichte des philosophischen Feldes zu verorten. Derridas Kritik an Rousseau,

demmandieGlorifizierungdes sprechendenSubjekts vorwerfenmüsse,weil Schriftzei-

chen für ihn angeblich immer tot und das Sprechen allein lebendig sei, steht mit seiner

misogynen Kritik jedoch eindeutig gegen die im Salon gepflegte lebendige mündliche

1 Zit.n.: Grammatologie, S. 303.

2 Zit.n.: Grammatologie, ebd.

3 Z.B.: Dena Goodman, The Republic of Letters. A Cultural History of the French Enlightenment, Cornell

1994, S. 54ff.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


318 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

Konversation.Rousseau erniedrigt damit nämlich gerade nicht etwa die Schrift zuguns-

ten der dialogischen Rede, sondern eindeutig das ›sprechende Geschlecht‹ (Diderot) im

Salon im Namen der von ihm selbst benutzten schriftlichen Lettre. Dieses Vergessen für

die Position von Jean Jacques Rousseau geht wieder auf das Paradigma des Linguismus

in der Psychoanalyse Jacques Lacans zurück, wie gleich zu sehen ist, so dass Derrida im

Feiern einerunhistorischenSchriftverständnisdie inderRenaissance entstandeneRein-

heitstradition für eine Geschichte des Kolonialismus übergeht.

Derrida zitiert in seiner Grammatologie ausführlich folgende Passage aus dem XVI.

Kapitel vonRousseausEssai sur l’origine des langues, die nach einemgeradezu idealenBeu-

testück dekonstruktiver Spurensuche klingt und er deswegen und inMissachtung ande-

rer Kapitel auch suggestiver Weise das entscheidende Kapitel dieses Essais nennt: »Hier

zeigt sich,« so Rousseau (nach dem von ihm zitierenden Derrida) im XVI. Kapitel,

»daß dieMalerei derNatur nähersteht, während dieMusikmehrmit dermenschlichen

Natur zu tun hat. Man fühlt auch, daß die eine mehr Interesse weckt als die andere,

bringt sie doch die Menschen einander näher und vermittelt uns eine Vorstellung von

unseresgleichen. Oft ist die Malerei tot und leblos; sie kann dich in eine tiefe Einöde

versetzen: Stimmenzeichen hingegen, die an dein Ohr gelangen, künden dir von dei-

nesgleichen; sie sind gewissermaßen die Organe der Seele; und wenn sie dir auch die

Einsamkeit noch ausmalen, so sagen sie dir doch zugleich, daß du darin nicht allein

bist. Die Vögel pfeifen, allein der Mensch singt; und weder Gesang noch Instrumen-

talmusik kann man vernehmen, ohne daß man sich sogleich sagte: Es ist ein anderes

fühlendes Wesen zugegen.«4

Dieses aus demZusammenhang desEssays herausgerissene Zitat kannDerrida für seine

inzwischenweit akzeptierteThese einer Einheit von Logozentrismusmit Phonozentris-

mus verwenden, wonach die phonetisch stummen Schriftzeichen der externen und vi-

suell sichtbaren Materialität stets als tot diskriminiert würden, während die stimmlich

gesprochene Sprache als das vitale Leben dagegengesetzt werde, welche für die abend-

ländische hegemoniale Ausrichtung der Subjektivität auf den Logos und intelligible Be-

deutung in der vitalen Präsenz der Kommunikation stehe. Auffällig ist hingegen an die-

sem letzten Zitat Rousseaus, dass die Instrumentalmusik gerechtfertigt wird: Es kann

darin kaum um die Rechtfertigung der Stimme gehen, wohl aber um die der Melodie

wie seine Unterscheidung von Vogelgezwitscher undmenschlichem Singen zeigt.

Rousseaus positional motivierte Strategie gegen die Salons wird im VII. Kapitel

deutlicher, wo es um die Einführung scharf gegliederter sichtbarer Akzente in die fran-

zösische Schrift seit dem âge classique durch die Salons geht. »Nous n’avons aucune idée

d’une langue sonore et harmonieuse, qui parle autant par les sons que par les voix. Si

l’on croit suppléer à l’accent par les accens, on se trompe: on invente les accens, que

quand l’accent est déjà perdu.«5 Wo der deutlich artikulierte sichtbare Akzent in der

Schrift eingeführt wird, ist es also schon um den Sinn für den Klang einer Sprache

4 Jean-Jacques Rousseau, Essai sur l’origine des langues, zit.n.: Derrida, Grammatologie, S. 337.

5 Rousseau, Jean-Jacques (2006): Essai sur l’origine des langues, in: ders., Œuvres complètes, Bd.

XXVII, hg.v. Caille Balin, Faksimile Reprint inWroclaw 2006 von der Ausgabe von 1793 Paris, S. 233,

Kapitel VII.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der doppelte Jacques oder die lacansche Umkehrung Rousseaus 319

geschehen. Aber zeigt dies nicht, dass gerade die phonetische Schrift aufgrund der

lebendigen Stimme aufgewertet wird, welche durch den aphonen Akzent getötet wird?

Es waren jedoch die mündliche Konversationen pflegenden Salons, welche die Akzente

der Schrift einführten; daher ist die tote Sprache der Alten für Rousseau in diesem

Traktat lebendiger als das moderne Französisch, weil die Alten durch Sehen und nicht

allein durch Schrift kommunizieren, so dass in schriftlich bezeugten Urkunden der

Antike in der Tat keine Akzente zu finden sind: »[…] les anciens disaient le plus vive-

ment, ils ne l’exprimaient pas par des mots, mais par des signes; ils ne le disaient pas,

ils le montraient.«6 Die visuelle Seite des Zeichens wird also nicht als Opposition zum

Reden abgelehnt. Mit der Einführung der Akzente in die Schrift kritisiert er vielmehr

die Monopolisierung des Sprechens gegenüber anderen Sprachen in der Kolonialpo-

litik durch die Schrift Frankreichs, um Sprecher anderer Sprachen zu disziplinieren.

Aphon sind Akzente nicht per se, sondern nur für die, welche die im Zentrum legitim

geltende Sprache nicht gewohnt sind. Rousseau bevorzugt daher in seinem Essay über

den Ursprung der Sprache deswegen in der Musik die Melodie vor dem harmonischen

Bau mit Akkorden, weil sie für Rousseau nicht wegen der singenden Stimme das Vor-

bild ist, sondern wegen der unscharfen zeitlichen Signifikation im Singen, die ebenso

bedeutungskonstitutiv in einer von Stimmen befreiten Instrumentalmusik sein kann,

da wir niemals nur einfach die rein physikalische Materialität der einzelnen Töne hören

wie sie einzeln in Noten vorliegen, sondern einen ganzheitlichen Zusammenhang, nach

dem die einzelnen Töne und damit die Signifikanten ineinander unrein verschwim-

men: »Un son n’a par lui-même aucun caractère absolu qui le fasse reconnaître: il est

grave ou aigu, fort ou doux par rapport à un autre; en lui-même il n’est rien de tout

cela.«7 Die einzelnen Töne werden nicht wie in einer diskontinuierlichen Notation als

einzelne Signifikanten identifizierbar, sondern nur als miteinander unklar ineinander

verschwimmende klingende Elemente einer gesamtenMelodie. Die Antike geht von der

Anwesenheit des zeitgebundenen Körpers auch von unklar kontinuierlich ineinander

übergehenden Differenzen als Grund zu Bedeutungskonstitution aus, welche keine in

der Schrift sichtbar gegliederte Akzente nötig hat. Also nicht die sichtbare Materialität

ist das Problem der modernen Schrift für Rousseau, sondern die Einschränkung auf

eine bestimmte Schrift durch Akzente in der Sprache auf das Zentrum Paris, welche die

Salons angeblich früh betrieben haben, um ihre Melodie zum Zentrum aller anderen

Melodien in den Sprachen zu machen. Melodie und nicht das phonetische Sprechen ist

für Rousseau das eigentliche Vorbild der in einer Demokratie keineswegs eindeutig sich

abgrenzenden Akteure, die zu einem Ganzen in einer volonté générale übereinkommen,

weil die Schrift nicht die Erweiterung der eigenen Sprache über die eigene Gemein-

schaft hinaus nötig hat. Rousseau kritisiert die Trennung von Sehen und Hören wie

einst Platon im Namen der Philosophie gegen die Sophisten, die für Rousseau vielmehr

in der Moderne zu Sophistinnen geworden sind. In dieser Argumentation wird also

nicht die Schrift mit klaren digitalen Signifikanten für das Fehlen der Stimme kritisiert.

Vielmehr kritisiert er im Gegenteil, dass in der Moderne die Klarheit an elementaren

digitalen Differenzen mit Akzentsetzung dazu verwendet wird, mit Schrift eine lokal

6 Rousseau, ebd., S. 206. Kap. I.

7 Ebd., S. 233.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


320 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

gesprochene Sprachmelodie zur einzig legitimen Melodie zu machen, wie es die langue

philosophquemit ihrer Suche nach stummen Schriftzeichen für alle fordert.

Rousseau kritisiert daher nicht das Abtöten der Stimme durch die Materialität der

Schrift, wie Derrida behauptet, sondern die Hegemonialisierung einer phonetischen

Stimme durch eine Reinigung zur sichtbar gemachten clarté für alle. Es kritisiert die

Feier der eigenen Sprache als Spiel der Spiele, die alle anderen Sprachen und Melodien

verdrängt. Dies hat die Monopolisierung in den Kolonien der französischen Monarchie

zur Folge, die der Klärung durch Akzente zu einer einzig berechtigten legitimen Stimme

bedarf. Rousseau ist der erste Philosoph, der sich gegen die langue philosophique und

damit gegen Leibniz und Descartes Klarheit stellt und sich daher innerhalb der querelle

der toten Sprache aus der Antike als Vorbild zuwendet, so dass er darin nicht der Partei

der modernes im Salon folgt. In dieser Argumentation wird nicht die moderne aphone

akzentuierte Schrift wegen einer Einschränkung vitaler Kommunikation kritisiert, son-

dern im Gegenteil wegen der Erweiterung ihrer Vitalität gegen andere. Aphone Schrift

wird also nicht nach Rousseaus Analyse entwertet, weil ihr die vitale Kommunikation

fehlt, sondern im Gegenteil, weil sie eine bestimmte Vitalität zur Hegemonie führt.

»Une langue, qui n’a que des articulations et des voix, n’a donc que lamoitié de sa riches-

se: elle rend des idées, il est vrai; mais pour rendre des sentimens, des images, il lui faut

encore un rhythme et des sons, c’est-à-dire, une melodie: voilà ce qu’avait la langue

grecque, et ce qui manque à la nôtre.«8[Hervorhebung, Th. B.]

Die scharfe aphoneAkzentsetzungdesmodernenFranzösisch ist also ganzundgarnicht

für jede Stimme der Tod, sondern dient der hegemonialen Entfesselung einer bestimm-

ten Vitalität gegen andere (voix) im Glauben an eine allgemeine Aufklärung durch eine

imaginär allgemeinverständliche aber dann ebenso kalte wie logische Norm. Daher sei

der Versuch moderner Sprachen wie des Französischen, Akzente zu setzen, um in der

Schrift die Melodie besser kenntlich zu machen, die Entfernung aller anderen ebenso

differentenMelodien aus denSprachen, so dass die logischeundklareEntsprechung von

Signifikanten nun aberweltweit von einem einzigen Zentrumder Schrift aus beherrscht

werden kann,welche auch imZentrum selbst die Klarheit des Verstehens gegen eine de-

mokratische volonté générale eintausche.

»Tout ceci mène à la confirmation de ce principe, que par un progrès naturel toutes les

langues lettrés doivent changer de caractère, et perdre de la force en gagnant de la clarté;

que plus on s’attache à perfectionner la grammaire et la logique, plus on accélère ce

progès, et que pour rendre bientôt une langue froide et monotone, il ne faut qu’établir

des académies chez le peuple qui la parle.«9 [Hervorhebungen, Th. B.]

Im Barbarendiskurs Rousseaus einerseits und von der Position ähnlichen, aber nicht

identisch agierenden Diderot andererseits gehört die aufklärerische philosophische

Schrift zur hegemonial agierenden zivilen Aufklärung, so dass die veredelnde Klarheit

8 Rousseau, ebd., S. 276, Kapitel XII.

9 Rousseau, ebd., S. 239. Kap. VII.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der doppelte Jacques oder die lacansche Umkehrung Rousseaus 321

der akademischen Mathematik nicht eine vorauszusetzende Idee, sondern eine Folge

dieses undemokratischen Fortschritts der Aufklärung ist. Damit wird zwar die miso-

gyne Haltung Rousseaus deutlich, nicht aber, warum er ausgerechnet zu einer Mode

der Empfindung in den philosophischen Salons werden konnte, welche doch die von

ihm inkriminierten hegemonialen Akzente gegen die Akademie in der querelle des 17.

Jahrhunderts siegreich einführten. Nicht nur die Lettre an d’Alembert, sondern schon

lange vorher zeigt sich diese Verbindung einer Kritik an der Monarchie und Misogynie

in Rousseaus Empfindungsphilosophie, die eben nicht durch die Unterscheidung von

toter Schrift vs. lebendiger Sprache bei Rousseau wie in Derridas Interpretation nach

seiner Grammatologie als Ablehnung von Schrift erklärt werden kann.

Rousseau war sicherlich das mémoire von Nicolas Frérèt von 1746 in der Akademie

bekannt. Laut der Schrifthistorikerin Madelaine David konstruiert aber Frérèt die für

selbst nach seiner Verhaftung in die Bastille angeblich plötzlich neu auftretende extreme

Abwertung der chinesischen Schrift, um gegen das angeblich Vorurteil Francis Bacons

vom vorbildlichen China vorzugehen und damit einen ersten Bruchmit bisherigen Dis-

kursen und insbesondere gegen Leibniz zu richten,10 was Derrida mit seiner Kritik am

angeblichen Vorbild Chinas für die damalige Philosophie übernimmt.11 Frérèt und nicht

Rousseaus wäre dann in der Tat also der eigentliche Fortschritt gegen das ›chinesische

Vorurteil‹ der langue philosophique,wie es dann bei David auch nachzulesen ist. David er-

wähnt jedoch nur amRande die absolut wichtige Tatsache, dass besagter Frérèt zuvor in

der Bastille einsaß,weil er behauptete,was der Aristokrat Boulainvillier propagierte: Die

Aristokratie stamme vondeutschenRittern der Franken ab,welche dieGallier unterwor-

fen hätten. In der Tat lässt sich damit eine plötzlich auftretende Wendung Frérèts nach

seinem Aufenthalt in der Bastille erklären.

Frérèt wertete die chinesische Schrift nun in seinemmémoire zwar ab, weil sich dort

die Autonomie der Schrift vor der Stimme in keiner Sprache (parole) selbst niederge-

schlagen habe,12 was indes ja alle Schriftreformer seit Bacon bis Leibniz dazu bringt,

eine andere, nämlich rein stumme Schrift als Vorbild zu sehen. Frérèt kritisiert nicht,

sondern übernimmt also die Opposition zu China durch Philosophie zum Teil, um sie

jedoch für seine andere Opposition gegen die Legitimation der monarchietreuen und

bibelfesten Priester einer allegorischen Ästhetik zu richten: Die chinesische Schrift ist

laut Leibniz gar kein reiner Fortschritt der Aufklärung,wie es aber diemonarchietreuen

katholischen Priester im Einklang von Chinoiserien sehr wohl behaupten. Frérèt gehört

zu einer neuen Partei in der Kritik der Monarchie: Die vom König entmächtigte Aristo-

kratie begehrt in Form eines neuen elitären Konsenses zwischen männlicher Aristokra-

tie und bürgerlichen Schriftgelehrten amHof auf,wozu er nun Leibnizens international

anerkannte Theorie nutzt, so dass seine Kritik Chinas nicht mehr offen als Kritik der

französischenMonarchie, sondern ihres Katholizismus erscheint. Zugleich kann er sich

mit dieserWendung auch gegen die enzyklopädische Zusammenarbeit von weiblich ge-

führten Salons und Philosophie der Universalsprache richten.

10 Madeleine V.-David, Le Débat sur les écritures et l’hiéroglyphes aux XVIIe et XVIIIe siècles et l’application

de la notion de déchiffrement aux écritures mortes, Paris 1965, S. 79ff.

11 Derrida, Grammatologie, S. 143f.

12 David, Le Débat sur les écritures, ebd. S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


322 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

David kann nicht einsehen, dass Frérèt die philosophische Selbstrechtfertigung der

philosophischen Aufklärer nicht etwa abschafft, sondern zur reformatorischen Erret-

tung derMonarchie in seinemSinnnutzt. Sie sieht daher Frérèt als Kritiker der Jesuiten,

aber nicht, dass er darin eine andere nur von katholischen Priestern gereinigte Monar-

chie der vonMännern dominiertenAkademie erhaltenwill,währendRousseaunicht nur

diese Regierungsform, sondern auch die Akademie und die von der Aufklärung bean-

spruchte Suche nach einer logischen Universalsprache ebenso kritisiert, an deren Stelle

die Reinheit der Empfindung treten soll. Frérèt übernimmt einen phonetischen Logo-

zentrismus der Akademie Frankreichs sowohl gegen die Jesuiten als auch gegen den re-

tinalen Logozentrismus einer langue philosophique, um dafür nicht wieder in die Bastille

einzufahren: Die chinesische Schrift ist für ihnwie für Leibniz nur eine Vorformdessen,

was die moderne wissenschaftlich orientierte Aufklärung sei, zu der er sich selbst zählt.

Sie hat weder etwas mit der Allegorie der Jesuiten nochmit den literarischen philosophes

der Salons etwas gemein.Dies erfordert die Reformder gesprochenen Sprache durch ei-

ne rein phonetische Grammatik und keineswegs wie in der jesuitischen Rechtfertigung

eine Ergänzung alphabetischer Schrift durch Bild, was folglich eine männliche intellek-

tuelle Elite der humanistischen Akademie der Sprache ohne theologisches Priestertum

undLiteratur zurStützederMonarchie erfordert.Rousseauhingegenwendet sich in sei-

nemLoblied der Antike nicht nur gegen dieMathematik, sondern auch gegen diemänn-

liche geführte humanistische Akademie, so dass er dem Salon der französischen philoso-

phes entgegenzukommen scheint:Moderne ästhetische Abstraktion amHof und das Lob

auf die Fortschritte durch diemathematischenWissenschaften der Akademie sind nach

Rousseau ein sich gegenseitig ergänzendes Verbrechen des Kolonialismus an der melo-

disch unrein verschmiertenDifferenz in einer volonté générale. Aber dann sieht er die Idee

einer volonté générale in der tatsächlich nur rein von Männern dominierten Demokratie

der Antike realisiert. Die Rechtfertigung der athenischen Polis entspricht dem bekann-

ten Ideal Rousseaus eines vergangenen goldenen Zeitalters der überschaubaren kleinen

Einheit in einer Gemeinschaft unter gleichen, in der die unklareDifferenz der Einzelnen

wie die Töne einer je spezifischen Melodie nicht die Verbundenheit zum je spezifischen

Ganzen auflöst, so dass Rousseau das durch ars combinatoria geprägte logischeKalkül der

Harmonielehre als Konstruktion auf dem Papier gegenüber der die Differenzen zeitlich

verschmierendenMelodie im Essay abwertet. Die Aufwertung der unreinen Differenz in

einer Melodie widerspricht seiner eigenen Reinheitstheorie in der Polis.

Derrida folgt aus Absicht einer narzisstischen Distinktion im philosophischen Feld

der Darstellung Davids, um in Distinktion gegen den zeitgenössischen Rousseauismus

denBruch historisch nicht nur Frérèt zuzuschreiben, sondern auch noch in seinerGram-

matologie eine deformierte Analyse von Rousseaus angeblichen Phonozentrismus zu lie-

fern. Aber Rousseaus Rechtfertigung der Melodie vor der Harmonie und damit der un-

klaren Differenzen hätte dies allerdings auch zur Kritik der klaren Scheidung vonMann

und Frau der Antike führen müssen, wo er in seiner Glorifizierung der männlichen De-

mokratie und Schrift in der griechischen Antike übersieht, dass sie zur Zeit Rousseaus

schonalsSklavenhaltendeGesellschaft bekanntwar.Erst inderArgumentationzumBild

zeigt sich allerdings die widersprüchliche und misogyne Strategie Rousseaus im vollen

Sinne als Wiederkehr der von ihm selbst kritisierten Reinheit als Restitution von Rein-

heit.Rousseaubehauptet nun indemselbenEssay amEnde,dassder dessin in derMalerei

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der doppelte Jacques oder die lacansche Umkehrung Rousseaus 323

deswegen das Vorbild sei, weil damit eine klare Orientierung gegen die Verschmierung

derUnterschiede erstmöglichwerde, so dass er im vollkommenenWiderspruch zur vor-

herigenRechtfertigungderMelodie,diesenunals scharfeGliederungdurch einzelneTö-

ne heraushebt:

»La mélodie fait précisement dans la musique ce que fait le dessin dans la peinture;

c’est elle qui marque les traits et les figures, dont les accords et les sons ne sont que les

couleurs: mais, dira-t-on, la mélodie n’est qu’une succession de sons; sans doute; mais

le dessin n’est aussi qu’un arrangement des couleurs.«13

Wenn Rousseau vorher noch die Melodie als einfache Folge von ineinander klingenden

Tönen infrage stellt, sowerden sie jetzt inAnalogie zum dessin zur totalenUmkehrung ei-

nerTrägerschaft einzelner scharf artikulierterElemente,die dasGanzedeutlichundklar

gliedern wie die gezeichnete Kontur gegenüber dem Verschwimmen der Farben in der

Malerei. Ist nicht der gezeichnete scharf artikulierte Stich jedoch gerade das Gegenteil

zu einer unscharfen Differenz aufgrund seiner klaren Linien und Punkte, zumal Schat-

ten imgezeichneten Stich nur durch übereinander gelegte Schraffen dargestellt werden,

so dass die Farbe derMalerei viel eher durch unscharfe Übergänge undMischungen wie

eineMelodie zu beschreibenwäre? Sagt er hier nicht imWiderspruch zu sich selbst, dass

die Zeichnung die deutlich erkennbare gliedernde Konturierung der grenzenlosen Far-

ben sei, so dass die Kontur der Zeichnung vielmehr der scharfen Akzentuierung in der

Sprache entspricht, welche zuvor noch der einer Differenz verschmierendenMelodie in

einer volonté générale widersprach? Entgegen seiner Theorie von der Melodie trennt er

wiederwie die humanistische RenaissanceHören und Sehen, umdemaphonen, rein re-

tinalen Sehen gerade die höhere Reinheit zuzusprechen.Die gliedernde Zeichnungwird

hier wie die davor kritisierte Artikulierung durch Akzente nun aber gerechtfertigt: weil

es ihmwieder umdiskontinuierlich digitale von Ton gereinigte Klarheit des Sehens geht

–die folglich eine angeblich natürliche klareUnterscheidung vonMannundFrauwie die

Trennung von Sehen und Hören fordert, so dass seine gesamte Konzeption hier sich im

Namen von Reinheit des klar gegliederten stummen Signifikanten umdreht.

Derrida übergeht, dass Rousseau in diesem Kapitel eben nicht das Bild als Tod kri-

tisiert, sondern ganz im Gegenteil dazu lediglich die Farbe der Malerei (peinture) als zu

lebendig verschmiert wie später der Rousseau lesende Kant, welcher die Zeichnung und

Linie gegenüber der die Sinne zu stark reizenden Farbe als höhere Norm der Ästhetik

rechtfertigt. Denn die visuelle Farbe, so Rousseau wie später auch Kant, sei seit New-

ton in scharf unterschiedene Elemente der Regenbogenfarben zerlegbar. Sie ist also ei-

gentlich eine scharfe mathematisierbare Artikulation, die im Verschwimmen der Kunst

eben falsch wahrgenommen, aber durch das farblos gezeichnete Bild logisch richtigge-

stellt werde. Und Derrida nimmt zwar wahr, dass bei Rousseau das Bild nicht vollkom-

men verworfen wird, nicht aber den eigentlichen Widerspruch, der in der Unterschei-

dung von Stich und gemalten Bild steckt, indem er den Stich als Grundlage von Kunst

überhaupt identifiziert. »Wenn der Ursprung der Kunst in der Möglichkeit des Stiches

liegt, dann sind der Tod der Kunst und die Kunst als Tod von der Entstehung desWerkes

13 Rousseau, ebd., S. 280, Kapitel XIII.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


324 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

an vorgeschrieben«14 so Derrida. Derrida subsumiert damit unter Missachtung des von

Rousseau gemachtenUnterschieds zwischen Stich undMalerei einfach beide unter dem

gleichmachenden Begriff der Kunst, so dass Rousseau des 18. Jahrhunderts von der mo-

dernen Psychoanalyse des 20. Jahrhunderts her verstanden wird. Das entspricht schon

der bei Alberti und Leonardo behaupteten Grundlage des disegno für die Kunst. Forma-

tionsregeln symbolischer Ordnungen werden dann bei Derrida von der modernen Psy-

choanalyse und seiner Kritik an Linguistik aus gesehen und nicht von zeitgenössischen

praxeologischen Strategien im Feld der jeweiligen eigenen Zeit, wie es Foucault zumin-

dest für eine Geschichte der Gegenwart einklagt.

Die anderhistorischenRealität vorbeiprojizierteAbleitungdesBildes vomToddurch

die Dekonstruktion zeigt sich als Rückkehr eines akademischen Platonismus des rei-

nenGesetzes ganz besonders auch in der aktuellenÜbernahme eines enhistorisierenden

Iconic Turns durch die deutsche Kunstgeschichte: »Das Bild des Toten,« so der deutsche

Kunsthistoriker Hans Belting,

»ist […] keine Anomalie, sondern geradezu der Ursinn dessen, was ein Bild ohnehin ist.

[…]. Der Tote ist immer schoneinAbwesender, der Tod eineunerträglicheAbwesenheit,

die man mit einem Bild füllen wollte, um sie zu ertragen.«15

Hier wird aus serviler Verneigung einer empirischen Kunstwissenschaft vor panopti-

scher Philosophie des einen Gesetzes ein neoplatonischer Ursinn des Bildes schlechthin

ausgerufen, als wenn jede unerträgliche Abwesenheit mit Tod gleichzusetzen wäre, was

nicht nur erst heutigendiversenundpluralenBildpraktikenHohn spricht, sondern einer

sich vornehmlich mit toten Menschen befassenden historischen Praxis einer Kunstge-

schichte wohl eher entsprungen zu sein scheint, die dann ihrem hermeneutischen Nar-

zissmus der Wissenschaft folgt. Wenn das Bild des Toten erträglich wird, wie es in der

Zurechtmachung des Toten in Bestattungspraktiken Usus ist, dann deswegen, weil die

Absenz im Bild zur Lebenszeit schon aufgehoben werden kann, so dass der Tod im bild-

lichen Zurechtmachen zwar den Tod in der Tat verdrängt. Aber in der Behauptung eines

Ursprungs vom Bild wird wieder ein Sprachspiel unter vielen zum anthropologischen

Ur-Spiel der Spiele im langen Schatten der monotheistischen Reinheit einer angeblich

seriösen Disziplin desWissens gemacht.

Rousseaus Rechtfertigung des Stichs erinnert an die von Galileo bis Leibniz aufge-

wertete Form der primären Substanzen in der abstrakten Schwarz-weiß-Zeichnung der

Welt. Der disegno ging seit dem zentralperspektivisch konstruierbaren Bild der Renais-

sance davon aus,dass er die universale synchronisierendeGrundlage für alle Formender

Künste sei, ob es sich um die Zeichnung in der Architektur, der Berechnung der Sterne,

derKartographie,derSkulpturoderderSkizze fürdieMalerei handelte:Derklaredisegno

galt als Sprache aller Zeichen für die unterschiedlichen Sprachen und deren Gebrauchs-

formenwie imMythos der krotonischen Jungfrauen,was sich inDerridasGleichsetzung

von Stich und Kunst noch indiziert. Das Lob des farblosen dessin durch Rousseau ent-

14 Derrida, Grammatologie, S. 357.

15 Hans Belting, Bild-Anthropologie. Entwürfe für eine Bildwissenschaft, München 2011, S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der doppelte Jacques oder die lacansche Umkehrung Rousseaus 325

spricht also einem seit dem quattrocento auftauchenden Lob des disegnoalsMittel zu einer

reinigenden Praxis in einer klaren Legitimationshierarchie.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

