Der doppelte Jacques oder die lacansche
Umkehrung Rousseaus

Rousseaus Misogynie hat Derrida in seiner Grammatologie zunichst erwihnt und damit
deutlich als Unterdriickung von Differenz herausgestellt: »[...] die Frauen,«so zitiert Der-
rida zu Recht die Lettre de dAlemberts Rousseaus,

»mochten das Trennende beseitigen, und da sie keine Manner werden kénnen, ma-
chen sie uns zu Frauen. Diese Ungebihrlichkeit, die den Mann erniedrigt, greift (iber-
all um sich; dem mufdjedoch gerade in Staaten wie dem unsrigen vorgebeugt werden.
Einem Monarchen kann es ziemlich gleichgliltig sein, ob er iber Manner oder Frauen
regiert, wenn ihm nur Folge geleistet wird. In einer Republik aber braucht es Manner.<

Rousseau lisst darin seinen Ressentiments gegen die in Paris einflussreichen von intel-
lektuellen und promisken Frauen geleiteten urbanen Salons freien Lauf, indem er auch
die Gefahr der Homosexualitit wittert: »Jede Pariser Frau hilt sich in ihren Gemichern
einen Harem von Minnern, die weibischer sind als sie selbst, und die der Schénheit al-
le Ehrungen zu erweisen wissen, aufler der des Herzens, die sie verdient.«* Seltsamer
Weise registriert zwar Derrida deutlich die Misogynie von Rousseau, itbergeht aber wie
so manche Argumentation® die entscheidende Frage einer(s) Philosoph:in, wieso ausge-
rechnet ein misogyner Rousseau doch zugleich Star der philosophischen Salons in Paris
sein konnte? Derrida registriert wie in seiner Kolonialkritik diese Misogynie nur intuitiv,
um sich gegen die Rousseauliebhaber im franzgsischen Feld der akademischen Philoso-
phie zu distinguieren, ohne die Argumentation Rousseaus ernsthaft historisch in einer
Kulturgeschichte des philosophischen Feldes zu verorten. Derridas Kritik an Rousseau,
dem man die Glorifizierung des sprechenden Subjekts vorwerfen miisse, weil Schriftzei-
chen fiir ihn angeblich immer tot und das Sprechen allein lebendig sei, steht mit seiner
misogynen Kritik jedoch eindeutig gegen die im Salon gepflegte lebendige miindliche

1 Zit.n.: Grammatologie, S. 303.

2 Zit.n.: Grammatologie, ebd.

3 Z.B.: Dena Goodman, The Republic of Letters. A Cultural History of the French Enlightenment, Cornell
1994, S. 54ff.

https://dol.org/1014361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

Konversation. Rousseau erniedrigt damit nimlich gerade nicht etwa die Schrift zuguns-
ten der dialogischen Rede, sondern eindeutig das >sprechende Geschlecht« (Diderot) im
Salon im Namen der von ihm selbst benutzten schriftlichen Lettre. Dieses Vergessen fiir
die Position von Jean Jacques Rousseau geht wieder auf das Paradigma des Linguismus
in der Psychoanalyse Jacques Lacans zuriick, wie gleich zu sehen ist, so dass Derrida im
Feiern einer unhistorischen Schriftverstindnis die in der Renaissance entstandene Rein-
heitstradition fiir eine Geschichte des Kolonialismus iibergeht.

Derrida zitiert in seiner Grammatologie ausfithrlich folgende Passage aus dem XVI.
Kapitel von Rousseaus Essai sur lorigine des langues, die nach einem geradezu idealen Beu-
testiick dekonstruktiver Spurensuche klingt und er deswegen und in Missachtung ande-
rer Kapitel auch suggestiver Weise das entscheidende Kapitel dieses Essais nennt: »Hier
zeigt sich,« so Rousseau (nach dem von ihm zitierenden Derrida) im XVI. Kapitel,

»dafd die Malerei der Natur ndhersteht, wihrend die Musik mehr mit der menschlichen
Natur zu tun hat. Man fiihlt auch, dafi die eine mehr Interesse weckt als die andere,
bringt sie doch die Menschen einander niher und vermittelt uns eine Vorstellung von
unseresgleichen. Oft ist die Malerei tot und leblos; sie kann dich in eine tiefe Eindde
versetzen: Stimmenzeichen hingegen, die an dein Ohr gelangen, kiinden dir von dei-
nesgleichen; sie sind gewissermafien die Organe der Seele; und wenn sie dir auch die
Einsamkeit noch ausmalen, so sagen sie dir doch zugleich, dafd du darin nicht allein
bist. Die Vogel pfeifen, allein der Mensch singt; und weder Gesang noch Instrumen-
talmusik kann man vernehmen, ohne dafd man sich sogleich sagte: Es ist ein anderes
fithlendes Wesen zugegen.«*

Dieses aus dem Zusammenhang des Essays herausgerissene Zitat kann Derrida fiir seine
inzwischen weit akzeptierte These einer Einheit von Logozentrismus mit Phonozentris-
mus verwenden, wonach die phonetisch stummen Schriftzeichen der externen und vi-
suell sichtbaren Materialitit stets als tot diskriminiert wiirden, wihrend die stimmlich
gesprochene Sprache als das vitale Leben dagegengesetzt werde, welche fiir die abend-
lindische hegemoniale Ausrichtung der Subjektivitit auf den Logos und intelligible Be-
deutung in der vitalen Prisenz der Kommunikation stehe. Auffillig ist hingegen an die-
sem letzten Zitat Rousseaus, dass die Instrumentalmusik gerechtfertigt wird: Es kann
darin kaum um die Rechtfertigung der Stimme gehen, wohl aber um die der Melodie
wie seine Unterscheidung von Vogelgezwitscher und menschlichem Singen zeigt.
Rousseaus positional motivierte Strategie gegen die Salons wird im VII. Kapitel
deutlicher, wo es um die Einfithrung scharf gegliederter sichtbarer Akzente in die fran-
zosische Schrift seit dem dge classique durch die Salons geht. »Nous r'avons aucune idée
d’'une langue sonore et harmonieuse, qui parle autant par les sons que par les voix. Si
lon croit suppléer a I'accent par les accens, on se trompe: on invente les accens, que
quand laccent est déja perdu.«<> Wo der deutlich artikulierte sichtbare Akzent in der
Schrift eingefithrt wird, ist es also schon um den Sinn fir den Klang einer Sprache

4 Jean-Jacques Rousseau, Essai sur ['origine des langues, zit.n.: Derrida, Grammatologie, S. 337.

5 Rousseau, Jean-Jacques (2006): Essai sur l'origine des langues, in: ders., Euvres complétes, Bd.
XXVII, hg.v. Caille Balin, Faksimile Reprint in Wroclaw 2006 von der Ausgabe von 1793 Paris, S. 233,
Kapitel VII.

https://dol.org/1014361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der doppelte Jacques oder die lacansche Umkehrung Rousseaus

geschehen. Aber zeigt dies nicht, dass gerade die phonetische Schrift aufgrund der
lebendigen Stimme aufgewertet wird, welche durch den aphonen Akzent getétet wird?
Es waren jedoch die miindliche Konversationen pflegenden Salons, welche die Akzente
der Schrift einfiihrten; daher ist die tote Sprache der Alten fiir Rousseau in diesem
Traktat lebendiger als das moderne Franzosisch, weil die Alten durch Sehen und nicht
allein durch Schrift kommunizieren, so dass in schriftlich bezeugten Urkunden der
Antike in der Tat keine Akzente zu finden sind: »[..] les anciens disaient le plus vive-
ment, ils ne exprimaient pas par des mots, mais par des signes; ils ne le disaient pas,
ils le montraient.«® Die visuelle Seite des Zeichens wird also nicht als Opposition zum
Reden abgelehnt. Mit der Einfithrung der Akzente in die Schrift kritisiert er vielmehr
die Monopolisierung des Sprechens gegeniiber anderen Sprachen in der Kolonialpo-
litik durch die Schrift Frankreichs, um Sprecher anderer Sprachen zu disziplinieren.
Aphon sind Akzente nicht per se, sondern nur fiir die, welche die im Zentrum legitim
geltende Sprache nicht gewohnt sind. Rousseau bevorzugt daher in seinem Essay iiber
den Ursprung der Sprache deswegen in der Musik die Melodie vor dem harmonischen
Bau mit Akkorden, weil sie fiir Rousseau nicht wegen der singenden Stimme das Vor-
bild ist, sondern wegen der unscharfen zeitlichen Signifikation im Singen, die ebenso
bedeutungskonstitutiv in einer von Stimmen befreiten Instrumentalmusik sein kann,
da wir niemals nur einfach die rein physikalische Materialitit der einzelnen Téne héren
wie sie einzeln in Noten vorliegen, sondern einen ganzheitlichen Zusammenhang, nach
dem die einzelnen Téne und damit die Signifikanten ineinander unrein verschwim-
men: »Un son n'a par lui-méme aucun caractére absolu qui le fasse reconnaitre: il est
grave ou aigu, fort ou doux par rapport a un autre; en lui-méme il n'est rien de tout
cela.«” Die einzelnen Tone werden nicht wie in einer diskontinuierlichen Notation als
einzelne Signifikanten identifizierbar, sondern nur als miteinander unklar ineinander
verschwimmende klingende Elemente einer gesamten Melodie. Die Antike geht von der
Anwesenheit des zeitgebundenen Korpers auch von unklar kontinuierlich ineinander
iibergehenden Differenzen als Grund zu Bedeutungskonstitution aus, welche keine in
der Schrift sichtbar gegliederte Akzente nétig hat. Also nicht die sichtbare Materialitit
ist das Problem der modernen Schrift fiir Rousseau, sondern die Einschrinkung auf
eine bestimmte Schrift durch Akzente in der Sprache auf das Zentrum Paris, welche die
Salons angeblich frith betrieben haben, um ihre Melodie zum Zentrum aller anderen
Melodien in den Sprachen zu machen. Melodie und nicht das phonetische Sprechen ist
fiir Rousseau das eigentliche Vorbild der in einer Demokratie keineswegs eindeutig sich
abgrenzenden Akteure, die zu einem Ganzen in einer volonté générale iibereinkommen,
weil die Schrift nicht die Erweiterung der eigenen Sprache iiber die eigene Gemein-
schaft hinaus nétig hat. Rousseau kritisiert die Trennung von Sehen und Horen wie
einst Platon im Namen der Philosophie gegen die Sophisten, die fiir Rousseau vielmehr
in der Moderne zu Sophistinnen geworden sind. In dieser Argumentation wird also
nicht die Schrift mit klaren digitalen Signifikanten fiir das Fehlen der Stimme kritisiert.
Vielmehr kritisiert er im Gegenteil, dass in der Moderne die Klarheit an elementaren
digitalen Differenzen mit Akzentsetzung dazu verwendet wird, mit Schrift eine lokal

6 Rousseau, ebd., S. 206. Kap. I.
7 Ebd., S.233.

https://dol.org/1014361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. /de/s Access

319


https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

320  Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

gesprochene Sprachmelodie zur einzig legitimen Melodie zu machen, wie es die langue
philosophque mit ihrer Suche nach stummen Schriftzeichen fiir alle fordert.

Rousseau kritisiert daher nicht das Abt6ten der Stimme durch die Materialitit der
Schrift, wie Derrida behauptet, sondern die Hegemonialisierung einer phonetischen
Stimme durch eine Reinigung zur sichtbar gemachten clarté fir alle. Es kritisiert die
Feier der eigenen Sprache als Spiel der Spiele, die alle anderen Sprachen und Melodien
verdringt. Dies hat die Monopolisierung in den Kolonien der franzésischen Monarchie
zur Folge, die der Klirung durch Akzente zu einer einzig berechtigten legitimen Stimme
bedarf. Rousseau ist der erste Philosoph, der sich gegen die langue philosophique und
damit gegen Leibniz und Descartes Klarheit stellt und sich daher innerhalb der querelle
der toten Sprache aus der Antike als Vorbild zuwendet, so dass er darin nicht der Partei
der modernes im Salon folgt. In dieser Argumentation wird nicht die moderne aphone
akzentuierte Schrift wegen einer Einschrinkung vitaler Kommunikation kritisiert, son-
dern im Gegenteil wegen der Erweiterung ihrer Vitalitit gegen andere. Aphone Schrift
wird also nicht nach Rousseaus Analyse entwertet, weil ihr die vitale Kommunikation
fehlt, sondern im Gegenteil, weil sie eine bestimmte Vitalitit zur Hegemonie fiihrt.

»Une langue, qui n'a que des articulations et des voix, n'a donc que la moitié de sa riches-
se: elle rend des idées, il est vrai; mais pour rendre des sentimens, des images, il lui faut
encore un rhythme et des sons, c'est-a-dire, une melodie: voila ce qu'avait la langue
grecque, et ce qui manque a la nétre.<®[Hervorhebung, Th. B.]

Die scharfe aphone Akzentsetzung des modernen Franzgsisch ist also ganz und gar nicht
fiir jede Stimme der Tod, sondern dient der hegemonialen Entfesselung einer bestimm-
ten Vitalitit gegen andere (voix) im Glauben an eine allgemeine Aufklirung durch eine
imagindir allgemeinverstindliche aber dann ebenso kalte wie logische Norm. Daher sei
der Versuch moderner Sprachen wie des Franzosischen, Akzente zu setzen, um in der
Schrift die Melodie besser kenntlich zu machen, die Entfernung aller anderen ebenso
differenten Melodien aus den Sprachen, so dass die logische und klare Entsprechung von
Signifikanten nun aber weltweit von einem einzigen Zentrum der Schrift aus beherrscht
werden kann, welche auch im Zentrum selbst die Klarheit des Verstehens gegen eine de-
mobkratische volonté générale eintausche.

»Tout ceci méne a la confirmation de ce principe, que par un progrés naturel toutes les
langues lettrés doivent changer de caracteére, et perdre de la force en gagnant de la clarté;
que plus on s’attache a perfectionner la grammaire et la logique, plus on accélere ce
progés, et que pour rendre bientdt une langue froide et monotone, il ne faut quétablir
des académies chez le peuple qui la parle.<’ [Hervorhebungen, Th. B.]

Im Barbarendiskurs Rousseaus einerseits und von der Position dhnlichen, aber nicht
identisch agierenden Diderot andererseits gehoért die aufklarerische philosophische
Schrift zur hegemonial agierenden zivilen Aufklirung, so dass die veredelnde Klarheit

8 Rousseau, ebd., S. 276, Kapitel XII.
9 Rousseau, ebd., S. 239. Kap. VII.

https://dol.org/1014361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der doppelte Jacques oder die lacansche Umkehrung Rousseaus

der akademischen Mathematik nicht eine vorauszusetzende Idee, sondern eine Folge
dieses undemokratischen Fortschritts der Aufklirung ist. Damit wird zwar die miso-
gyne Haltung Rousseaus deutlich, nicht aber, warum er ausgerechnet zu einer Mode
der Empfindung in den philosophischen Salons werden konnte, welche doch die von
ihm inkriminierten hegemonialen Akzente gegen die Akademie in der querelle des 17.
Jahrhunderts siegreich einfithrten. Nicht nur die Lettre an d’Alembert, sondern schon
lange vorher zeigt sich diese Verbindung einer Kritik an der Monarchie und Misogynie
in Rousseaus Empfindungsphilosophie, die eben nicht durch die Unterscheidung von
toter Schrift vs. lebendiger Sprache bei Rousseau wie in Derridas Interpretation nach
seiner Grammatologie als Ablehnung von Schrift erklirt werden kann.

Rousseau war sicherlich das mémoire von Nicolas Frérét von 1746 in der Akademie
bekannt. Laut der Schrifthistorikerin Madelaine David konstruiert aber Frérét die fir
selbst nach seiner Verhaftung in die Bastille angeblich plétzlich neu auftretende extreme
Abwertung der chinesischen Schrift, um gegen das angeblich Vorurteil Francis Bacons
vom vorbildlichen China vorzugehen und damit einen ersten Bruch mit bisherigen Dis-
kursen und insbesondere gegen Leibniz zu richten,”® was Derrida mit seiner Kritik am
angeblichen Vorbild Chinas fiir die damalige Philosophie itbernimmt." Frérét und nicht
Rousseaus wire dann in der Tat also der eigentliche Fortschritt gegen das >chinesische
Vorurteil« der langue philosophique, wie es dann bei David auch nachzulesen ist. David er-
wahnt jedoch nur am Rande die absolut wichtige Tatsache, dass besagter Frérét zuvor in
der Bastille einsaf}, weil er behauptete, was der Aristokrat Boulainvillier propagierte: Die
Aristokratie stamme von deutschen Rittern der Franken ab, welche die Gallier unterwor-
fen hitten. In der Tat lisst sich damit eine plotzlich auftretende Wendung Fréréts nach
seinem Aufenthalt in der Bastille erkliren.

Frérét wertete die chinesische Schrift nun in seinem mémoire zwar ab, weil sich dort
die Autonomie der Schrift vor der Stimme in keiner Sprache (parole) selbst niederge-
schlagen habe,” was indes ja alle Schriftreformer seit Bacon bis Leibniz dazu bringt,
eine andere, nimlich rein stumme Schrift als Vorbild zu sehen. Frérét kritisiert nicht,
sondern tibernimmt also die Opposition zu China durch Philosophie zum Teil, um sie
jedoch fiir seine andere Opposition gegen die Legitimation der monarchietreuen und
bibelfesten Priester einer allegorischen Asthetik zu richten: Die chinesische Schrift ist
laut Leibniz gar kein reiner Fortschritt der Aufklirung, wie es aber die monarchietreuen
katholischen Priester im Einklang von Chinoiserien sehr wohl behaupten. Frérét gehort
zu einer neuen Partei in der Kritik der Monarchie: Die vom Konig entmichtigte Aristo-
kratie begehrt in Form eines neuen elitiren Konsenses zwischen minnlicher Aristokra-
tie und birgerlichen Schriftgelehrten am Hof auf, wozu er nun Leibnizens international
anerkannte Theorie nutzt, so dass seine Kritik Chinas nicht mehr offen als Kritik der
franzosischen Monarchie, sondern ihres Katholizismus erscheint. Zugleich kann er sich
mit dieser Wendung auch gegen die enzyklopidische Zusammenarbeit von weiblich ge-
fithrten Salons und Philosophie der Universalsprache richten.

10  Madeleine V.-David, Le Débat sur les écritures et I'hiéroglyphes aux XVII et XVIII¢ siecles et l'application
de la notion de déchiffrement aux écritures mortes, Paris 1965, S. 79ff.

11 Derrida, Grammatologie, S.143f.

12 David, Le Débat sur les écritures, ebd. S. 79.

https://dol.org/1014361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. /de/s Access

321


https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

322

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

David kann nicht einsehen, dass Frérét die philosophische Selbstrechtfertigung der
philosophischen Aufklirer nicht etwa abschafft, sondern zur reformatorischen Erret-
tung der Monarchie in seinem Sinn nutzt. Sie sieht daher Frérét als Kritiker der Jesuiten,
aber nicht, dass er darin eine andere nur von katholischen Priestern gereinigte Monar-
chie der von Mannern dominierten Akademie erhalten will, wihrend Rousseau nicht nur
diese Regierungsform, sondern auch die Akademie und die von der Aufklirung bean-
spruchte Suche nach einer logischen Universalsprache ebenso kritisiert, an deren Stelle
die Reinheit der Empfindung treten soll. Frérét iibernimmt einen phonetischen Logo-
zentrismus der Akademie Frankreichs sowohl gegen die Jesuiten als auch gegen den re-
tinalen Logozentrismus einer langue philosophique, um dafiir nicht wieder in die Bastille
einzufahren: Die chinesische Schrift ist fiir ihn wie fiir Leibniz nur eine Vorform dessen,
was die moderne wissenschaftlich orientierte Aufklirung sei, zu der er sich selbst zahlt.
Sie hat weder etwas mit der Allegorie der Jesuiten noch mit den literarischen philosophes
der Salons etwas gemein. Dies erfordert die Reform der gesprochenen Sprache durch ei-
ne rein phonetische Grammatik und keineswegs wie in der jesuitischen Rechtfertigung
eine Erginzung alphabetischer Schrift durch Bild, was folglich eine minnliche intellek-
tuelle Elite der humanistischen Akademie der Sprache ohne theologisches Priestertum
und Literatur zur Stiitze der Monarchie erfordert. Rousseau hingegen wendet sich in sei-
nem Loblied der Antike nicht nur gegen die Mathematik, sondern auch gegen die minn-
liche gefiihrte humanistische Akademie, so dass er dem Salon der franzgésischen philoso-
phes entgegenzukommen scheint: Moderne 4sthetische Abstraktion am Hof und das Lob
auf die Fortschritte durch die mathematischen Wissenschaften der Akademie sind nach
Rousseau ein sich gegenseitig erginzendes Verbrechen des Kolonialismus an der melo-
disch unrein verschmierten Differenz in einer volonté générale. Aber dann sieht er die Idee
einer volonté générale in der tatsichlich nur rein von Minnern dominierten Demokratie
der Antike realisiert. Die Rechtfertigung der athenischen Polis entspricht dem bekann-
ten Ideal Rousseaus eines vergangenen goldenen Zeitalters der iiberschaubaren kleinen
Einheitin einer Gemeinschaft unter gleichen, in der die unklare Differenz der Einzelnen
wie die Tone einer je spezifischen Melodie nicht die Verbundenheit zum je spezifischen
Ganzen auflost, so dass Rousseau das durch ars combinatoria gepragte logische Kalkiil der
Harmonielehre als Konstruktion auf dem Papier gegeniiber der die Differenzen zeitlich
verschmierenden Melodie im Essay abwertet. Die Aufwertung der unreinen Differenz in
einer Melodie widerspricht seiner eigenen Reinheitstheorie in der Polis.

Derrida folgt aus Absicht einer narzisstischen Distinktion im philosophischen Feld
der Darstellung Davids, um in Distinktion gegen den zeitgendssischen Rousseauismus
den Bruch historisch nicht nur Frérét zuzuschreiben, sondern auch noch in seiner Gram-
matologie eine deformierte Analyse von Rousseaus angeblichen Phonozentrismus zu lie-
fern. Aber Rousseaus Rechtfertigung der Melodie vor der Harmonie und damit der un-
klaren Differenzen hitte dies allerdings auch zur Kritik der klaren Scheidung von Mann
und Frau der Antike fithren miissen, wo er in seiner Glorifizierung der minnlichen De-
mokratie und Schrift in der griechischen Antike iibersieht, dass sie zur Zeit Rousseaus
schon als Sklaven haltende Gesellschaft bekannt war. Erstin der Argumentation zum Bild
zeigt sich allerdings die widerspriichliche und misogyne Strategie Rousseaus im vollen
Sinne als Wiederkehr der von ihm selbst kritisierten Reinheit als Restitution von Rein-
heit. Rousseau behauptet nun in demselben Essay am Ende, dass der dessin in der Malerei

https://dol.org/1014361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der doppelte Jacques oder die lacansche Umkehrung Rousseaus

deswegen das Vorbild sei, weil damit eine klare Orientierung gegen die Verschmierung
der Unterschiede erst moglich werde, so dass er im vollkommenen Widerspruch zur vor-
herigen Rechtfertigung der Melodie, diese nun als scharfe Gliederung durch einzelne T6-
ne heraushebt:

»La mélodie fait précisement dans la musique ce que fait le dessin dans la peinture;
c’est elle qui marque les traits et les figures, dont les accords et les sons ne sont que les
couleurs: mais, dira-t-on, la mélodie n'est qu’une succession de sons; sans doute; mais
le dessin n'est aussi qu’un arrangement des couleurs.«'

Wenn Rousseau vorher noch die Melodie als einfache Folge von ineinander klingenden
Tonen infrage stellt, so werden sie jetzt in Analogie zum dessin zur totalen Umkehrung ei-
ner Tragerschaft einzelner scharfartikulierter Elemente, die das Ganze deutlich und klar
gliedern wie die gezeichnete Kontur gegeniiber dem Verschwimmen der Farben in der
Malerei. Ist nicht der gezeichnete scharf artikulierte Stich jedoch gerade das Gegenteil
zu einer unscharfen Differenz aufgrund seiner klaren Linien und Punkte, zumal Schat-
ten im gezeichneten Stich nur durch iibereinander gelegte Schraffen dargestellt werden,
so dass die Farbe der Malerei viel eher durch unscharfe Uberginge und Mischungen wie
eine Melodie zu beschreiben wire? Sagt er hier nicht im Widerspruch zu sich selbst, dass
die Zeichnung die deutlich erkennbare gliedernde Konturierung der grenzenlosen Far-
ben sei, so dass die Kontur der Zeichnung vielmehr der scharfen Akzentuierung in der
Sprache entspricht, welche zuvor noch der einer Differenz verschmierenden Melodie in
einer volonté générale widersprach? Entgegen seiner Theorie von der Melodie trennt er
wieder wie die humanistische Renaissance Horen und Sehen, um dem aphonen, rein re-
tinalen Sehen gerade die héhere Reinheit zuzusprechen. Die gliedernde Zeichnung wird
hier wie die davor kritisierte Artikulierung durch Akzente nun aber gerechtfertigt: weil
es ihm wieder um diskontinuierlich digitale von Ton gereinigte Klarheit des Sehens geht
— die folglich eine angeblich natiirliche klare Unterscheidung von Mann und Frau wie die
Trennung von Sehen und Horen fordert, so dass seine gesamte Konzeption hier sich im
Namen von Reinheit des klar gegliederten stummen Signifikanten umdreht.

Derrida tibergeht, dass Rousseau in diesem Kapitel eben nicht das Bild als Tod kri-
tisiert, sondern ganz im Gegenteil dazu lediglich die Farbe der Malerei (peinture) als zu
lebendig verschmiert wie spiter der Rousseau lesende Kant, welcher die Zeichnung und
Linie gegeniiber der die Sinne zu stark reizenden Farbe als hohere Norm der Asthetik
rechtfertigt. Denn die visuelle Farbe, so Rousseau wie spiter auch Kant, sei seit New-
ton in scharf unterschiedene Elemente der Regenbogenfarben zerlegbar. Sie ist also ei-
gentlich eine scharfe mathematisierbare Artikulation, die im Verschwimmen der Kunst
eben falsch wahrgenommen, aber durch das farblos gezeichnete Bild logisch richtigge-
stellt werde. Und Derrida nimmt zwar wahr, dass bei Rousseau das Bild nicht vollkom-
men verworfen wird, nicht aber den eigentlichen Widerspruch, der in der Unterschei-
dung von Stich und gemalten Bild steckt, indem er den Stich als Grundlage von Kunst
tiberhaupt identifiziert. »Wenn der Ursprung der Kunst in der Moglichkeit des Stiches
liegt, dann sind der Tod der Kunst und die Kunst als Tod von der Entstehung des Werkes

13 Rousseau, ebd., S. 280, Kapitel XIII.

https://dol.org/1014361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. /de/s Access

323


https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

324 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

an vorgeschrieben«* so Derrida. Derrida subsumiert damit unter Missachtung des von
Rousseau gemachten Unterschieds zwischen Stich und Malerei einfach beide unter dem
gleichmachenden Begrift der Kunst, so dass Rousseau des 18. Jahrhunderts von der mo-
dernen Psychoanalyse des 20. Jahrhunderts her verstanden wird. Das entspricht schon
der bei Alberti und Leonardo behaupteten Grundlage des disegno fiir die Kunst. Forma-
tionsregeln symbolischer Ordnungen werden dann bei Derrida von der modernen Psy-
choanalyse und seiner Kritik an Linguistik aus gesehen und nicht von zeitgendssischen
praxeologischen Strategien im Feld der jeweiligen eigenen Zeit, wie es Foucault zumin-
dest fiir eine Geschichte der Gegenwart einklagt.

Dieander historischen Realitit vorbeiprojizierte Ableitung des Bildes vom Tod durch
die Dekonstruktion zeigt sich als Riickkehr eines akademischen Platonismus des rei-
nen Gesetzes ganz besonders auch in der aktuellen Ubernahme eines enhistorisierenden
Iconic Turns durch die deutsche Kunstgeschichte: »Das Bild des Toten,« so der deutsche
Kunsthistoriker Hans Belting,

»ist [..] keine Anomalie, sondern geradezu der Ursinn dessen, was ein Bild ohnehin ist.
[..]. DerToteistimmer schon ein Abwesender, der Tod eine unertragliche Abwesenheit,
die man mit einem Bild fiillen wollte, um sie zu ertragen.«*

Hier wird aus serviler Verneigung einer empirischen Kunstwissenschaft vor panopti-
scher Philosophie des einen Gesetzes ein neoplatonischer Ursinn des Bildes schlechthin
ausgerufen, als wenn jede unertrigliche Abwesenheit mit Tod gleichzusetzen wire, was
nicht nur erst heutigen diversen und pluralen Bildpraktiken Hohn spricht, sondern einer
sich vornehmlich mit toten Menschen befassenden historischen Praxis einer Kunstge-
schichte wohl eher entsprungen zu sein scheint, die dann ihrem hermeneutischen Nar-
zissmus der Wissenschaft folgt. Wenn das Bild des Toten ertriglich wird, wie es in der
Zurechtmachung des Toten in Bestattungspraktiken Usus ist, dann deswegen, weil die
Absenz im Bild zur Lebenszeit schon aufgehoben werden kann, so dass der Tod im bild-
lichen Zurechtmachen zwar den Tod in der Tat verdringt. Aber in der Behauptung eines
Ursprungs vom Bild wird wieder ein Sprachspiel unter vielen zum anthropologischen
Ur-Spiel der Spiele im langen Schatten der monotheistischen Reinheit einer angeblich
seridsen Disziplin des Wissens gemacht.

Rousseaus Rechtfertigung des Stichs erinnert an die von Galileo bis Leibniz aufge-
wertete Form der primiren Substanzen in der abstrakten Schwarz-weif3-Zeichnung der
Welt. Der disegno ging seit dem zentralperspektivisch konstruierbaren Bild der Renais-
sance davon aus, dass er die universale synchronisierende Grundlage fiir alle Formen der
Kiinste sei, ob es sich um die Zeichnung in der Architektur, der Berechnung der Sterne,
der Kartographie, der Skulptur oder der Skizze fiir die Malerei handelte: Der klare disegno
galt als Sprache aller Zeichen fiir die unterschiedlichen Sprachen und deren Gebrauchs-
formen wie im Mythos der krotonischen Jungfrauen, was sich in Derridas Gleichsetzung
von Stich und Kunst noch indiziert. Das Lob des farblosen dessin durch Rousseau ent-

14 Derrida, Grammatologie, S. 357.
15 Hans Belting, Bild-Anthropologie. Entwiirfe fiir eine Bildwissenschaft, Miinchen 2011, S. 144.

https://dol.org/1014361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der doppelte Jacques oder die lacansche Umkehrung Rousseaus 325

spricht also einem seit dem quattrocento auftauchenden Lob des disegno als Mittel zu einer
reinigenden Praxis in einer klaren Legitimationshierarchie.

https://dol.org/1014361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839476512-047 - am 14.02.2026, 17:33:23.

Access



https://doi.org/10.14361/9783839476512-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

