6.8 Soziologisch-6konomische Theorien

Die Urspriinge der Tradition gesellschaftlicher Friedenstheorien sind komplex. Dal3
barbarische Volker mehr Kriegsgeist haben als seBhafte Staaten, war ein alter Ge-
meinplatz (am bekanntesten ist dieses Argument in der Version von Ibn Haldiin,
aber es gehort auch in Europa zum Standardrepertoire der Politikberater, spatestens
seit Bodin). DaB die Staaten mit Konigen begannen, die nicht viel mehr waren als
Heerfiihrer, war auch bekannt (z. B. Locke, Second Treatise § 108). Die Idee des
Zivilisationsprozesses anstelle von Vertragsfiktionen taucht erstmals bei Vico auf:
Die Gesellschaft macht ,,aus der Grausamkeit, der Habsucht und dem Ehrgeiz — den
drei Lastern, die das ganze Menschengeschlecht verwirren — das Militér, den Handel
und den Hof und damit die Stirke, den Reichtum und die Weisheit der Staaten; und
aus diesen drei groflen Lastern, die sonst sicher das Menschengeschlecht auf Erden
vernichten wiirden, macht sie einen gliicklichen politischen Zustand* (Prinzipien
einer neuen Wissenschaft iiber die gemeinsame Natur der Vélker / libersetzt von
Vittorio Hosle und Christoph Jermann. — Hamburg 1990, Teilband 1, 91). Aber bei
Vico geht es noch nicht um die moderne Entwicklung vom Militdrstaat zum Han-
delsstaat, sondern beide sind durchaus geschétztes Ergebnis derselben Entwicklung
von der rohen Gewalt zum Staat (bei Vico sind die frithen Menschen Riesen, die erst
im Zivilsationsprozel auf ein menschliches Mall schrumpfen). Noch fehlen alle
republikanischen Praferenzen: Der zivilisierte Zustand wird bei Vico durchaus noch
mit dem monarchischen GrofBstaat identifiziert. Zu Vico vergleiche auch: Robert
Miner, Giambattista Vico on War, in: Macht und Moral : politisches Denken im 17.
und 18. Jahrhundert / hrsg. von Markus Kremer und Hans-Richard Reuter. — Stutt-
gart 2007. — S. 291-305.

Als eigentlicher Urheber einer Tradition der soziologischen Friedenstheorie kann
Montesquieu gelten, der antike kriegerische Republiken von modernen Handelstaa-
ten unterscheidet, dem aber im Ganzen noch die weltgeschichtliche, unumkehrbare
Richtung von der militdrischen zur kommerziellen Gesellschaft fehlt. Diese Theorie-
tradition wurde eine der wirkungsméchtigsten Traditionen des Nachdenkens iiber
den Frieden. Die Liste der hier behandelten Autoren Montesquieu, Hume, Smith,
Ferguson kann bruchlos fortgesetzt werden: Condorcet, Constant, Schleiermacher,
Comte, Spencer, Veblen, Schumpeter (und in kleinerer Miinze finden sich die Uber-
legungen bei zahllosen Autoren des 19. und 20. Jahrhunderts). Das Spannende ist
aber, daf} das Modell im 18. Jahrhundert gleichsam noch stottert. Diese frithen Theo-
rien eines republikanischen oder kommerziellen Friedens (oder der Kombination
von beiden) zeigen haufig noch Schwierigkeiten, den Frieden nur demokratisch oder
nur kommerziell zu denken und sind als Warnung vor Ubereilung in der Wahl der
Erkldrungen niitzlich. Gerade fiir diese von uns verinnerlichten Traditionen haben
wir am dringlichsten eine Aufkldrung ihrer Urspriinge notig.

Es muB} beachtet werden, dal die Einengung auf ,,Handelstaat” in dieser Zeit noch
zu eindeutig ist. Commercium heifit auBer Handel auch Verkehr, Umgang, Unterhal-

389

22.01.2028, 03:43:56. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783845222097-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tung. Die Autoren dieser Zeit sind keine rational choice Okonomen des Nutzens der
Handelsgewinne, sondern sehen das Commercium noch als eine Einheit.

Hirschman, Albert O.

The Passions and the Interests : Political Arguments for Capitalism before its
Triumph. — Princeton, NJ : Princeton Univ. Pr., 1977. - 153 S.

Deutsche Ubersetzung u.d.T. : Leidenschaften und Interessen 1980

Die herrschende sékulare Tugend war in der Renaissance Ruhmbegierde, nicht Inter-
esse. Das 17. Jahrhundert, nicht nur Hobbes, stuft Ruhmbegierde herab, freilich
nicht um einem neuen biirgerlichen Ethos zu helfen. Wenn man aber nicht a la Hob-
bes auf Herrschaft setzen will, braucht man neue Regeln fiir das Verhalten. Interesse
gerit in den Ruf kluge Zuriickhaltung zu begiinstigen. Seit dem spéten 17. Jahrhun-
dert wird diese Zuriickhaltung Besédnftigung und Ruhe. Mitte 18. Jahrhundert wird
das aufgenommen von der politischen Theorie, die von 6konomischem Wachstum
eine Verbesserung der politischen Ordnung erwartet. Hirschman bespricht Montes-
quieu (das Friedensthema kommt nicht iiber Interdependenz des Handels, sondern
tiber die innenpolitischen, antidespotischen Ziige der kommerziell geprigten Gesell-
schaft), Steuart und Millar (iiber die Sanftheit zwischen den Stinden). Die Phy-
siokraten setzen diese Argumentation nicht fort (sie sind zwar gegen dkonomische
Eingriffe, mifitrauen aber der politischen Loyalitdt der Héndler). Der deutlichste
Kritiker der Theorie der Besdnftigung durch Handel ist Adam Smith. Zwar 148t er
den modernen Staat aus der Biandigung der Barone durch den Handel entstehen, aber
die Barone werden nicht sanfter, sondern nur friedlicher; eher ist es ein Sieg ihrer
Geldgier tber ihre langfristigen Interessen. Smith akzeptiert diese Entwicklung
zahneknirschend, aber er steht nicht Montesquieu nahe sondern Ferguson und Toc-
queville, die zwar erkennen, dal Handel zu Freiheit fiihrt, aber von gesichertem
Wohlstand und der Liebe zur Ruhe eine neue Despotie erwarten.

Schumpeter, der Dogmatiker des douce commerce in voller Simplizitdt, ist hinter
Ferguson und Tocqueville zuriickgefallen.

Battistelli, Fabrizio

Zwischen biirgerlicher Gesellschaft und Natur : das britische soziologische
Denken von der schottischen Schule zu Herbert Spencer, in: Machtpolitischer
Realismus und pazifistische Utopie : Krieg und Frieden in der Geschichte der
Sozialwissenschaften / hrsg. von Hans Joas und Helmut Steiner. — Frankfurt
am Main : Suhrkamp, 1989 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft ; 792) S. 18-
48

Ferguson und Smith haben beide keine Zweifel an der Notwendigkeit der Verteidi-
gung. Als Fiirsprecher der Leistungsfihigkeit und der Vorziige der biirgerlichen
Gesellschaft und des Markts gestehen beide angesichts der Bedrohung durch eine
Aggression von auflen ohne Zdgern die Unzuldnglichkeit sowohl der biirgerlichen
Gesellschaft als auch des Marktes ein. Sie bendtigen zur Verteidigung den Staat.
Ferguson und Smith behandeln beide die Geschichte des Militdrs im Rahmen der

390

22,01.2028, 03:43:56.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichte der Arbeitsteilung. Smith erldutert, warum in einer arbeitsteiligen Ge-
sellschaft auch das Heer professionell wird. Ferguson sieht dagegen die Gefahr, daf}
die europiischen Staaten mit starken Heeren und schwachen politischen Strukturen
zu einer Eroberungspolitik {ibergehen werden.

6.8.1 Montesquieu

Charles-Louis de Secondat, Baron de La Bréde et de Montesquieu, 1689-1755, ge-
boren auf Schlofl La Bréde bei Bordeaux in einer Familie des hohen Amtsadels. Ein
Priasident am Parlement von Bordeaux (das ist Mitarbeit an der Regierung einer
groBBen Provinz mit konstitutionellen Rechten). Gefeierter Autor galanter und satiri-
scher Dichtungen.

Vergleiche zur Biographie:
Robert Shackleton, Montesquieu : a Critical Biography. — London 1961

Vergleiche als Einfithrung in verschiedene Bereiche von Montesquieus Werk:
Jean Starobinski, Montesquieu : ein Essay ; mit ausgewédhlten Lesestiicken. — Miin-
chen 1991 (franzosisch erstmals 1953).

Seit 1726 konzentrierte sich Montesquieu auf seine vergleichenden Studien zur
Rechtstheorie und Regierungslehre, in denen er in antiabsolutistischer Absicht die
Bedingungsfaktoren fiir die Gesetzgebung fiir verschiedene Typen von Staaten er-
mitteln wollte. In der Mitte des 18. Jahrhunderts der einfluireichste Sozialtheoreti-
ker Europas, nach der Franzosischen Revolution als Apologet der Adelsfreiheit eher
auf die konservative Tradition beschrénkt. Fiir die Begriindung des Konstitutiona-
lismus und des Rechtsstaates wieder eine zentrale Figur. Als Klassiker der neuen
Wissenschaften von der Gesellschaft und der Politik zu unbezweifelter Bedeutung
zuriickgekehrt.

Vergleiche zur politischen Theorie:

Walter Kuhfuss, Massigung und Politik : zur politischen Sprache und Theorie Mon-
tesquieus. — Miinchen 1975

Michael Hereth, Montesquieu zur Einfithrung. — Hamburg 1995

Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens. — Bd. 3/1. — Von Machia-
velli bis zu den groBen Revolutionen. — Stuttgart 2006. — S. 432-461 (zur Einfiih-
rung).

Zur Lehre von Krieg und Frieden hat Montesquieu zwei Ideen beigesteuert: Erstens
hat er betont, dal der Krieg eine komplexe soziale Aktivitdt ist, die erst mit der
Staatsbildung denkbar ist und nicht in der individuellen Natur des Menschen ange-
legt sein kann. Zum andern ist er ein Klassiker des republikanischen Friedens, der
Krieg nicht nur aus der Struktur des Staatensystems erkldrt, sondern auch aus der
Struktur despotischer und monarchischer Staaten. Diese Ideen haben nicht im Zentrum

391

22.01.2028, 03:43:56. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783845222097-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Montesquieu-Literatur gestanden und die Literatur zu diesen Themen bei Montes-
quieu kommt selten iiber Paraphrasen hinaus. Montesquieu nimmt eine Frage Ma-
chiavellis auf, ob unterschiedliche Regime unterschiedliche Neigung zu Eroberung
und Ruhe haben. Machiavelli hat das Problem rasch fallen gelassen, wenn er doch
mehr betont, dal das internationale System das Zwingende ist. Montesquieu 148t
sich stirker darauf ein, aber um den Preis, dal er eigentlich kein internationales
System denkt, sondern lauter Staatenmonaden.

Montesquieu gilt als Klassiker des ,,doux commerce®. Die Rolle des Handels fiir den
Frieden liegt bei ihm nicht nur in den Folgen der Interdependenz, sondern auch in
der Bildung eines friedlichen Charakters. Aber die Literatur hat immer wieder dar-
auf aufmerksam gemacht, wie begrenzt dieses Motiv des Friedens aus 6konomischer
Tatigkeit bei Montesquieu ist. Michael Hereth betont: ,,Tatsichlich entsprechen
seine Erkenntnisse {liber das englische politische Leben mehr dem, was er iiber die
Handelsmacht Karthago geschrieben hat, als dem, was er iiber Tugenden, die die
Republiken beleben, schreibt.“ Hereth fragt, warum wir Montesquieu noch lesen
sollen: Weil in den Aktenkoffern der ,,neuartigen Handlungsreisenden* des nation-
building ,,sich wenig mehr als die seltsamen Werke von Friedrich Hayek und Milton
Friedman* findet. Montesquieu dagegen sieht den Weg zum Frieden nicht in einer
Maximierung des dkonomischen Geistes, sondern in einem politischen Handeln, das
an Gerechtigkeit, am guten Leben, an Gott orientiert ist.

Texte

Réflexions sur la monarchie universelle (1734)
Oeuvres complétes / texte présené et annoté par Roger Caillois. — Paris : Galli-
mard, 1951 (Bibliothéque de la Pléiade) II, 19-38

L’esprit des lois (1748)

Oeuvres complétes / texte présené et annoté par Roger Caillois. — Paris : Galli-
mard, 1951 (Bibliothéque de la Pléiade) II, xxx

Deutsche Ubersetzung:

Vom Geist der Gesetze / iibers. und eingel. von Ernst Forsthoff. — Tiibingen :
Laupp, 1951. - 2 Bde

Neuausgabe: Tiibingen : Mohr, 1992. — 2 Bde.

In der Auswahlausgabe von Kurt Weigand in Reclams Universal-Bibliothek sind die
fiir unser Thema zentralen Biicher 9 und 10 nur zum Teil enthalten.

Buch I Von den Gesetzen im Allgemeinen

Von Natur her sind die Menschen dngstlich und flichen einander. Frieden ist das
erste Naturgesetz. Erst mit der Bildung von Gesellschaften entstehen Angriff und
Verteidigung. Gesellschaften fithlen rasch ihre Starke.

Die Erde ist zu groB, als daB3 es nur einen Nation geben kdnnte. Das Volkerrecht, das
Montesquieu durchaus vom Naturrecht unterscheidet, hat ein klares Prinzip: Im

392

22,01.2028, 03:43:56.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frieden einander moglichst viel Gutes tun, im Krieg moglichst wenig Schlechtes.
Letztlich ist auch das Ziel des Krieges Erhaltung. Freilich haben nicht alle Kulturen
dieses richtige Prinzip des Volkerrechts (die Irokesen haben ein schlechtes Volker-
recht).

Buch IX Von den Gesetzen in Beziehung zur defensiven Macht

»Wenn eine Republik klein ist, so wird sie von einer auswértigen Macht zerstort; ist
sie groB, so geht sie an einem inneren Fehler zugrunde.” Die foderative Republik
kann dieses Dilemma vermeiden. Monarchien sind zu einem solchen Bund nicht
fahig, denn der Geist der Monarchie ist auf Krieg und Eroberung gerichtet, der Geist
der Republik auf Frieden und MaBhalten. Despotien erhalten sich durch Isolierung,
sie verwiisten ihre Grenzgebiete, um Kontakte zu unterbinden. GemaBigte Monar-
chien, sichern sich durch Befestigungen und Heere, um das kleinste Stiick Land wird
hartnéckig gekdmpft.

Buch X Von den Gesetzen in Beziehung zur offensiven Macht

Wie die Menschen haben die Staaten das Recht zur Notwehr. Biirger diirfen sich im
Notfall nur verteidigen und miissen sich ansonsten an die Gerichte wenden. Staaten
diirfen dagegen zur Sicherung vor der wachsenden Macht eines Nachbarn auch
praventiv Krieg fiihren.

Das moderne Volkerrecht bestimmt, daB3 bei einer Eroberung die Gesetze und Sitten
der Eroberten geachtet werden. Unsere Religion, unsere Philosophie, unsere Sitten
lassen weder die Ausrottung der Bevolkerung noch die Versklavung zu (wenn auch
die Juristen noch auf dem Stand der Antike verblieben sind). In dieser gemaBigten
Weise kann es filir ein Volk mit erstarrten Verfassungsformen durchaus ein Vorteil
sein, erobert zu werden. Der Sieger ibernimmt eine schwere Pflicht, um seinen Sieg
vor der Menschheit rechtfertigen zu kdnnen.

XX, 1-4 Wo sanfte Sitten herrschen, gibt es Handel; wo es Handel gibt, herr-
schen sanfte Sitten. Der Handel hat die gegenseitige Kenntnis der Sitten der Natio-
nen gefordert, der Vergleich hat die besten Sitten gefordert. Der Handel verdirbt die
reinen Sitten, aber er mildert barbarische Sitten. Der Handel fihrt zum Frieden;
Nationen, die miteinander Handel treiben, werden von einander abhédngig. Alle Ver-
einigungen beruhen auf gegenseitigen Bediirfnissen. Der Handelsgeist verbindet so
die Nationen, aber nicht die Individuen, denn Tugend schafft er nicht, nur eine strik-
te Rechtlichkeit, im Gegensatz zum Raub, der kein Recht kennt, und zur Tugend, die
auch groBziigig sein kann.

Literatur

Pangle, Thomas L.

Montesquieu’s Philosophy of Liberalism : a Commentary on The Spririt of the
Laws. — Chicago (u.a.) : Univ. of Chicago Pr., 1973. — 336 S.

Biicher XIV bis XIX behandeln die Hindernisse der Freiheit, in Buch XVIII geht es
um Europa mit einem historischen Durchgang seit den wilden Horden des nordli-
chen Europas; das eigentliche Thema ist die Geschichte des Kriegsgeistes, dem nur

393

22,01.2028, 03:43:56.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Englénder wegen ihrer geographischen Lage entkamen. Die Darstellung des
englischen kommerziellen Geistes in Buch XIX ist deshalb ein Rezept, wie die frei-
en kriegerischen Nationen des Nordens doch zivilisiert werden kénnen. Wichtig sind
nicht Absichten der Regierung, sondern der Geist des Volkes. Nicht den Gesetzen
Englands folgen, sondern den Sitten Englands! Biicher XX-XII setzen das Handels-
thema fort. Wie wichtig Montesquieu sie nahm, zeigt der Musenanruf, weil jetzt der
erhabenste Teil seines Werkes beginne. Handel macht sanft gegen Mitbiirger und
Freunde. Das ist eine Form von humanitas; aber alle Formen von humanitas, die mit
GroBziigigkeit zu tun haben schrumpfen unter Einwirkung des Handels. Kommer-
zielle Staaten sind nicht tugendhaft, aber sanft.

Pangle, Thomas L.

Modern Realism : Machiavelli and his Successors, in: Pangle, Thomas L. ;
Ahrensdorf, Peter J.: Justice among Nations : on the Moral Basis of Power and
Peace. — Lawrence, Kansas : Univ. Pr. of Kansas, 1999. — S. 157-161

Pangle verweist Montesquieu in einen Zusammenhang des Realismus. Ahnlich wie
Locke hat er Hobbes etwas ertraglicher gemacht. Die oberste Regel des Volkerrechts
ist bei Montesquieu im Frieden, anderen Staaten, so viel wie es mit den eigenen
Interessen vereinbar ist, beizustehen, und im Krieg, anderen Staaten so wenig, wie
es mit den eigenen Interessen vereinbar ist, zu schaden. Die Regeln des Volkerrechts
bleiben also eine Klugheitskalkulation. Im einzelnen steht Montesquieu damit einem
hobbesianischen Naturzustand viel néher als Locke mit seinen Regeln des Gerechten
Krieges. Die internationale Gesellschaft wird vor einem stidndigen Krieg gerettet,
weil Sicherheit als einziges Ziel anerkannt wird, wahrend Ruhm und Gewinn ver-
worfen werden. Aber letzlich ist sein Ziel nicht Sicherheit und Frieden sondern
Freiheit und Wohlstand; er kann Interventionen in orientalische Despotien und Er-
neuerung durch Eroberung durch Barbaren loben. Wirklich friedensbereit sind nur
Handelstaaten, die weder Kriege fiihren wollen, noch nétig haben befreit zu werden.
Die Interdependenz zwischen den Handelstaaten hat eine Bedeutung fiir den Frie-
den, entscheidend sind aber die neuen Werte der Biirger der Handelstaaten: Handel
schafft sanftere Sitten. (Montesquieu bemerkt die empirische Schwiche des Argu-
ments Tlibrigens bereits selber: die kommerziell erfolgreichsten Staaten geben das
meiste Geld fiir Riistung aus.)

Airas, Pentti

Die geschichtlichen Wertungen Krieg und Friede von Friedrich dem Grossen
bis Engels. — Rovaniemi : Societas Historica Finlandiae Septentrionalis, 1978
(Studia historica septentrionalia ; 1) S. 109-198 Die antiabsolutistische Opposi-
tion des franzosischen Justizadels und das Problem des Kriegszwecks : Mon-
tesquieu

Montesquieu unterscheidet zwischen Rechtsstaaten (die Musterform ist die relative
Gleichverteilung in der Republik, aber auch eine Monarchie kann Rechtstaat sein)
und Despotien. Nur die Rechtsstaaten sind zum inneren Frieden fahig. Die Despotie
entspricht dem von Hobbes hergestellten Friedensstaat, der aber tatséchlich in einem

394

22,01.2028, 03:43:56.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

permanenten Kriegszustand lebt. Die Haltung Montesquieus zum dufleren Krieg ist
vom Typ des Regimes abhingig. Die Kriege der Despotien konnen gar keine Staa-
tenkriege sein, sondern nur Privatkriege des Despoten, weil die Despotie den Staats-
zweck nicht erfiillt. Die Rechtsstaaten kdnnen dagegen auch Rechtskriege fiihren,
nicht nur zur Verteidigung sondern auch zur Eroberung. Montesquieu erwahnt die
Moglichkeit der Sicherung von Republiken durch Foderation. Es ist aber natiirlicher,
daB kleine Republiken durch Eroberung wachsen. Eroberungen sollen nicht {iber ein
ertragliches Mal} hinausgehen. Eroberungskriege von Despotien und Staaten, die
sich ibernehmen, werden deshalb verworfen. Die Eroberung ist eine Art Weltgericht
(Airas iibernimmt den Begriff Schillers, um nicht vom ,,Kampf ums Dasein“ zu
reden): Das besiegte Volk hat Unrecht gehabt zu kdmpfen und kann sich nach der
Niederlage erholen. Das Volkerrecht ist entsprechend kein echtes Recht, sondern
eine Naturlehre des Volkerverhaltens. Den einzigen Krieg, den Montesquieu wirk-
lich verwirft, ist der Krieg, der die Existenz der Volker bedroht. Auch der Unterle-
gene soll nicht vernichtet werden (was auch fiir den Sieger unklug ist).

Rosow, Stephen J.

Commerce, Power and Justice : Montesquieu on International Politics, in: Re-
view of Politics 46 (1984) 346-366

Montesquieus Darstellung des europiischen Staatensystems beruht auf zwei Saulen.
Einmal, dal Handel sanfte Sitten bringt; zum anderen, da3 eine universale Monar-
chie keine Zukunft hat. Je mehr ein Staat expandiert, desto schwieriger kann er ver-
teidigt werden. Republiken konnen diesem Drang zum Expandieren leichter entge-
hen als Monarchien, weil sie mehr Wert auf gute innere Regierung legen und keinen
so starken Gegensatz von Armut und Reichtum haben. Montesquieu ist nicht nur mit
der friedlichen Neigung von Handelsstaaten beschiftigt, sondern damit, dafl das
moderne europdische Staatensystem ldngst vom Handel bestimmt ist. Das Kriegs-
recht bei Montesquieu ist ein Kriegsrecht dieses Staatensystem. Gewalt, auch offen-
sive Gewalt, ist nicht von vornherein ausgeschlossen, aber der offensive Krieg ist
von denselben Regeln der Erhaltung gepriagt wie die defensive Gewalt. Erobernde
Staaten haben kein Recht, den besiegten Staat zu zerstdren oder dessen Sitten zu
dndern. Kolonialismus ist zuléssig, solange er dem Geist der Erhaltung folgt. Kolo-
nien diirfen freilich auch erobert werden, weil diese Volker (noch) nicht an den
europdischen Traditionen von Kommerz und Vernunft teilnehmen.

Tatsichlich sind Montesquieus Europavorstellungen komplexer als Rosow bemerkt.
P. E. Charmley, The Conflict between Montesquieu and Hume 1975 hat zwischen
dem frilhen Montesquieu unterschieden, der tatséchlich ein durch Handel zusam-
mengehaltenes Europa sieht, und dem spédten Montesquieu, der keine notwendige
Interessenharmonie der Handelsstaaten mehr sieht, sondern eine britische Hegemo-
nie (bei Hume unten S. 401-402 referiert).

Tuck, Richard
The Rights of War and Peace : Political Thought and the International Order

395

22.01.2028, 03:43:56. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783845222097-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

from Grotius to Kant. — Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999. — S. 184-187

Der Naturzustand zwischen Individuen ist gesellig, der Naturzustand zwischen Staa-
ten ist ein Kriegszustand. Die Individuen haben zunédchst nur das Bediirfnis nach
Sicherheit, nicht nach Uberlegenheit, sobald sie aber in einem Staat vereinigt sind,
verlieren sie das BewufBsein der Hilflosigkeit und sind zum Krieg bereit. Menschen
als erotische Wesen sind darauf angewiesen, Bindungen einzugehen. Staaten drangt
nichts zu Bindungen. Montesquieu ist damit gegen den Hobbesianismus der Natur-
rechtstradition gefeit, trigt aber wenig zur Tradition der Autonomie des Einzelmen-
schen bei Rousseau und Kant bei.

Spector, Céline

Montesquieu : pouvoirs, richesses et sociétés. — Paris : Presses Univ. de France,
2004. — 302 S. (Fondements de la politique)

Montesquicus Frage ist, ob in der Moderne, in einer Gesellschaft ohne politische
Tugend, Interesse ausreicht, um eine Gesellschaft zusammenzuhalten. Er unter-
scheidet zwei Formen des doux commerce: doux commerce des maniéres und doux
commerce économique. Es gibt bei Montesquieu nicht den Gegensatz der politi-
schen Tugend der Antike und des Handelsgeist der Moderne, sondern drei Wege:
politische Tugend, Handelsgeist und Sitten. In England ist der Handelsgeist ent-
scheidend, Frankreich braucht aber eine politische biirgerliche Gesellschaft. Das ist
kein Kompliment fiir England; das Fehlen der maniéres ist ein Mangel, Geld wird
viel zu sehr geschitzt, Ehre und Tugend zu wenig. Montesquieu war nicht naiv, was
die Wirkungen des Handels angeht, er macht auf die englischen kommerziellen
Kriege und auf die Seeherrschaft aufmerksam. Gegen die wilde Roheit der Tugend
Spartas setzt er die Sanftheit der modernen, feminin bestimmten Sitten. Was den
Handel doch zu einem Mittel der Zivilisation macht, ist nicht der Gewinn, sondern
der Verkehr, der Austausch, was den modernen Sitten am nichsten kommt. Sein
Muster ist nicht das kommerzielle England sondern das galante Frankreich. Eine
universalhistorische Entwicklung vom Geist der Eroberung zum Handelsgeist haben
erst William Robertson und Benjamin Constant.

6.8.2 Hume

David Hume, 1711-1776, geboren in Edinburgh in einer Juristenfamilie. Jurist, Phi-
losoph, Historiker. Heute mehr als Philosoph bekannt denn als Historiker, zu seinen
Lebzeiten umgekehrt. Bibliothekar der Juristischen Bibliothek in Edinburg, dann
Adelserzieher und im Dienste adeliger Patrone diplomatische Tatigkeit in Wien und
Paris. Under Secretary of State for the Northern Department (am besten zu iiber-
setzen als Staatssekretér, mit innenpolitischen und auflenpolitischen Aufgaben, auch
weniger eine eigenstéindige politische Position als eine Stellung, in der er die Arbeit
flir seinen Patron macht).

396

22.01.2028, 03:43:56. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783845222097-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

