
 389 

6.8 Soziologisch-ökonomische Theorien 

Die Ursprünge der Tradition gesellschaftlicher Friedenstheorien sind komplex. Daß 
barbarische Völker mehr Kriegsgeist haben als seßhafte Staaten, war ein alter Ge-
meinplatz (am bekanntesten ist dieses Argument in der Version von Ibn Haldūn, 
aber es gehört auch in Europa zum Standardrepertoire der Politikberater, spätestens 
seit Bodin). Daß die Staaten mit Königen begannen, die nicht viel mehr waren als 
Heerführer, war auch bekannt (z. B. Locke, Second Treatise § 108). Die Idee des 
Zivilisationsprozesses anstelle von Vertragsfiktionen taucht erstmals bei Vico auf: 
Die Gesellschaft macht „aus der Grausamkeit, der Habsucht und dem Ehrgeiz – den 
drei Lastern, die das ganze Menschengeschlecht verwirren – das Militär, den Handel 
und den Hof und damit die Stärke, den Reichtum und die Weisheit der Staaten; und 
aus diesen drei großen Lastern, die sonst sicher das Menschengeschlecht auf Erden 
vernichten würden, macht sie einen glücklichen politischen Zustand“ (Prinzipien 

einer neuen Wissenschaft über die gemeinsame Natur der Völker / übersetzt von 
Vittorio Hösle und Christoph Jermann. – Hamburg 1990, Teilband I, 91). Aber bei 
Vico geht es noch nicht um die moderne Entwicklung vom Militärstaat zum Han-
delsstaat, sondern beide sind durchaus geschätztes Ergebnis derselben Entwicklung 
von der rohen Gewalt zum Staat (bei Vico sind die frühen Menschen Riesen, die erst 
im Zivilsationsprozeß auf ein menschliches Maß schrumpfen). Noch fehlen alle 
republikanischen Präferenzen: Der zivilisierte Zustand wird bei Vico durchaus noch 
mit dem monarchischen Großstaat identifiziert. Zu Vico vergleiche auch: Robert 
Miner, Giambattista Vico on War, in: Macht und Moral : politisches Denken im 17. 

und 18. Jahrhundert / hrsg. von Markus Kremer und Hans-Richard Reuter. – Stutt-
gart 2007. – S. 291-305. 

 
Als eigentlicher Urheber einer Tradition der soziologischen Friedenstheorie kann 
Montesquieu gelten, der antike kriegerische Republiken von modernen Handelstaa-
ten unterscheidet, dem aber im Ganzen noch die weltgeschichtliche, unumkehrbare 
Richtung von der militärischen zur kommerziellen Gesellschaft fehlt. Diese Theorie-
tradition wurde eine der wirkungsmächtigsten Traditionen des Nachdenkens über 
den Frieden. Die Liste der hier behandelten Autoren Montesquieu, Hume, Smith, 
Ferguson kann bruchlos fortgesetzt werden: Condorcet, Constant, Schleiermacher, 
Comte, Spencer, Veblen, Schumpeter (und in kleinerer Münze finden sich die Über-
legungen bei zahllosen Autoren des 19. und 20. Jahrhunderts). Das Spannende ist 
aber, daß das Modell im 18. Jahrhundert gleichsam noch stottert. Diese frühen Theo-
rien eines republikanischen oder kommerziellen Friedens (oder der Kombination 
von beiden) zeigen häufig noch Schwierigkeiten, den Frieden nur demokratisch oder 
nur kommerziell zu denken und sind als Warnung vor Übereilung in der Wahl der 
Erklärungen nützlich. Gerade für diese von uns verinnerlichten Traditionen haben 
wir am dringlichsten eine Aufklärung ihrer Ursprünge nötig.  

 
Es muß beachtet werden, daß die Einengung auf „Handelstaat“ in dieser Zeit noch 
zu eindeutig ist. Commercium heißt außer Handel auch Verkehr, Umgang, Unterhal-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-389 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 390

tung. Die Autoren dieser Zeit sind keine rational choice Ökonomen des Nutzens der 
Handelsgewinne, sondern sehen das Commercium noch als eine Einheit. 

 
 

Hirschman, Albert O. 
The Passions and the Interests : Political Arguments for Capitalism before its 
Triumph. – Princeton, NJ : Princeton Univ. Pr., 1977. – 153 S. 
Deutsche Übersetzung u.d.T. : Leidenschaften und Interessen 1980 
Die herrschende säkulare Tugend war in der Renaissance Ruhmbegierde, nicht Inter-
esse. Das 17. Jahrhundert, nicht nur Hobbes, stuft Ruhmbegierde herab, freilich 
nicht um einem neuen bürgerlichen Ethos zu helfen. Wenn man aber nicht à la Hob-
bes auf Herrschaft setzen will, braucht man neue Regeln für das Verhalten. Interesse 
gerät in den Ruf kluge Zurückhaltung zu begünstigen. Seit dem späten 17. Jahrhun-
dert wird diese Zurückhaltung Besänftigung und Ruhe. Mitte 18. Jahrhundert wird 
das aufgenommen von der politischen Theorie, die von ökonomischem Wachstum 
eine Verbesserung der politischen Ordnung erwartet. Hirschman bespricht Montes-
quieu (das Friedensthema kommt nicht über Interdependenz des Handels, sondern 
über die innenpolitischen, antidespotischen Züge der kommerziell geprägten Gesell-
schaft), Steuart und Millar (über die Sanftheit zwischen den Ständen). Die Phy-
siokraten setzen diese Argumentation nicht fort (sie sind zwar gegen ökonomische 
Eingriffe, mißtrauen aber der politischen Loyalität der Händler). Der deutlichste 
Kritiker der Theorie der Besänftigung durch Handel ist Adam Smith. Zwar läßt er 
den modernen Staat aus der Bändigung der Barone durch den Handel entstehen, aber 
die Barone werden nicht sanfter, sondern nur friedlicher; eher ist es ein Sieg ihrer 
Geldgier über ihre langfristigen Interessen. Smith akzeptiert diese Entwicklung 
zähneknirschend, aber er steht nicht Montesquieu nahe sondern Ferguson und Toc-
queville, die zwar erkennen, daß Handel zu Freiheit führt, aber von gesichertem 
Wohlstand und der Liebe zur Ruhe eine neue Despotie erwarten. 
Schumpeter, der Dogmatiker des douce commerce in voller Simplizität, ist hinter 
Ferguson und Tocqueville zurückgefallen. 

 
Battistelli, Fabrizio 
Zwischen bürgerlicher Gesellschaft und Natur : das britische soziologische 
Denken von der schottischen Schule zu Herbert Spencer, in: Machtpolitischer 
Realismus und pazifistische Utopie : Krieg und Frieden in der Geschichte der 
Sozialwissenschaften / hrsg. von Hans Joas und Helmut Steiner. – Frankfurt 
am Main : Suhrkamp, 1989 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft ; 792) S. 18-
48 
Ferguson und Smith haben beide keine Zweifel an der Notwendigkeit der Verteidi-
gung. Als Fürsprecher der Leistungsfähigkeit und der Vorzüge der bürgerlichen 
Gesellschaft und des Markts gestehen beide angesichts der Bedrohung durch eine 
Aggression von außen ohne Zögern die Unzulänglichkeit sowohl der bürgerlichen 
Gesellschaft als auch des Marktes ein. Sie benötigen zur Verteidigung den Staat. 
Ferguson und Smith behandeln beide die Geschichte des Militärs im Rahmen der 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-389 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 391 

Geschichte der Arbeitsteilung. Smith erläutert, warum in einer arbeitsteiligen Ge-
sellschaft auch das Heer professionell wird. Ferguson sieht dagegen die Gefahr, daß 
die europäischen Staaten mit starken Heeren und schwachen politischen Strukturen 
zu einer Eroberungspolitik übergehen werden. 

6.8.1 Montesquieu 

Charles-Louis de Secondat, Baron de La Brède et de Montesquieu, 1689-1755, ge-
boren auf Schloß La Brède bei Bordeaux in einer Familie des hohen Amtsadels. Ein 
Präsident am Parlement von Bordeaux (das ist Mitarbeit an der Regierung einer 
großen Provinz mit konstitutionellen Rechten). Gefeierter Autor galanter und satiri-
scher Dichtungen. 

 
Vergleiche zur Biographie: 
Robert Shackleton, Montesquieu : a Critical Biography. – London 1961 

 
Vergleiche als Einführung in verschiedene Bereiche von Montesquieus Werk: 
Jean Starobinski, Montesquieu : ein Essay ; mit ausgewählten Lesestücken. – Mün-
chen 1991 (französisch erstmals 1953).  

 
Seit 1726 konzentrierte sich Montesquieu auf seine vergleichenden Studien zur 
Rechtstheorie und Regierungslehre, in denen er in antiabsolutistischer Absicht die 
Bedingungsfaktoren für die Gesetzgebung für verschiedene Typen von Staaten er-
mitteln wollte. In der Mitte des 18. Jahrhunderts der einflußreichste Sozialtheoreti-
ker Europas, nach der Französischen Revolution als Apologet der Adelsfreiheit eher 
auf die konservative Tradition beschränkt. Für die Begründung des Konstitutiona-
lismus und des Rechtsstaates wieder eine zentrale Figur. Als Klassiker der neuen 
Wissenschaften von der Gesellschaft und der Politik zu unbezweifelter Bedeutung 
zurückgekehrt.  
Vergleiche zur politischen Theorie: 
Walter Kuhfuss, Mässigung und Politik : zur politischen Sprache und Theorie Mon-
tesquieus. – München 1975 
Michael Hereth, Montesquieu zur Einführung. – Hamburg 1995 
Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens. – Bd. 3/1. – Von Machia-
velli bis zu den großen Revolutionen. – Stuttgart 2006. – S. 432-461 (zur Einfüh-
rung). 

 
Zur Lehre von Krieg und Frieden hat Montesquieu zwei Ideen beigesteuert: Erstens 
hat er betont, daß der Krieg eine komplexe soziale Aktivität ist, die erst mit der 
Staatsbildung denkbar ist und nicht in der individuellen Natur des Menschen ange-
legt sein kann. Zum andern ist er ein Klassiker des republikanischen Friedens, der 
Krieg nicht nur aus der Struktur des Staatensystems erklärt, sondern auch aus der 
Struktur despotischer und monarchischer Staaten. Diese Ideen haben nicht im Zentrum 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-389 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 392

der Montesquieu-Literatur gestanden und die Literatur zu diesen Themen bei Montes-
quieu kommt selten über Paraphrasen hinaus. Montesquieu nimmt eine Frage Ma-
chiavellis auf, ob unterschiedliche Regime unterschiedliche Neigung zu Eroberung 
und Ruhe haben. Machiavelli hat das Problem rasch fallen gelassen, wenn er doch 
mehr betont, daß das internationale System das Zwingende ist. Montesquieu läßt 
sich stärker darauf ein, aber um den Preis, daß er eigentlich kein internationales 
System denkt, sondern lauter Staatenmonaden. 

 
Montesquieu gilt als Klassiker des „doux commerce“. Die Rolle des Handels für den 
Frieden liegt bei ihm nicht nur in den Folgen der Interdependenz, sondern auch in 
der Bildung eines friedlichen Charakters. Aber die Literatur hat immer wieder dar-
auf aufmerksam gemacht, wie begrenzt dieses Motiv des Friedens aus ökonomischer 
Tätigkeit bei Montesquieu ist. Michael Hereth betont: „Tatsächlich entsprechen 
seine Erkenntnisse über das englische politische Leben mehr dem, was er über die 
Handelsmacht Karthago geschrieben hat, als dem, was er über Tugenden, die die 
Republiken beleben, schreibt.“ Hereth fragt, warum wir Montesquieu noch lesen 
sollen: Weil in den Aktenkoffern der „neuartigen Handlungsreisenden“ des nation-
building „sich wenig mehr als die seltsamen Werke von Friedrich Hayek und Milton 
Friedman“ findet. Montesquieu dagegen sieht den Weg zum Frieden nicht in einer 
Maximierung des ökonomischen Geistes, sondern in einem politischen Handeln, das 
an Gerechtigkeit, am guten Leben, an Gott orientiert ist. 

 
 

Texte 
 

Réflexions sur la monarchie universelle (1734) 
Oeuvres complètes / texte présené et annoté par Roger Caillois. – Paris : Galli-
mard, 1951 (Bibliothèque de la Pléiade) II, 19-38 

 
L’esprit des lois (1748) 
Oeuvres complètes / texte présené et annoté par Roger Caillois. – Paris : Galli-
mard, 1951 (Bibliothèque de la Pléiade) II, xxx 
Deutsche Übersetzung: 
Vom Geist der Gesetze / übers. und eingel. von Ernst Forsthoff. – Tübingen : 
Laupp, 1951. – 2 Bde 
Neuausgabe: Tübingen : Mohr, 1992. – 2 Bde. 
In der Auswahlausgabe von Kurt Weigand in Reclams Universal-Bibliothek sind die 
für unser Thema zentralen Bücher 9 und 10 nur zum Teil enthalten. 
Buch I  Von den Gesetzen im Allgemeinen 
Von Natur her sind die Menschen ängstlich und fliehen einander. Frieden ist das 
erste Naturgesetz. Erst mit der Bildung von Gesellschaften entstehen Angriff und 
Verteidigung. Gesellschaften fühlen rasch ihre Stärke.  
Die Erde ist zu groß, als daß es nur einen Nation geben könnte. Das Völkerrecht, das 
Montesquieu durchaus vom Naturrecht unterscheidet, hat ein klares Prinzip: Im 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-389 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 393 

Frieden einander möglichst viel Gutes tun, im Krieg möglichst wenig Schlechtes. 
Letztlich ist auch das Ziel des Krieges Erhaltung. Freilich haben nicht alle Kulturen 
dieses richtige Prinzip des Völkerrechts (die Irokesen haben ein schlechtes Völker-
recht). 
Buch IX  Von den Gesetzen in Beziehung zur defensiven Macht 
„Wenn eine Republik klein ist, so wird sie von einer auswärtigen Macht zerstört; ist 
sie groß, so geht sie an einem inneren Fehler zugrunde.“ Die föderative Republik 
kann dieses Dilemma vermeiden. Monarchien sind zu einem solchen Bund nicht 
fähig, denn der Geist der Monarchie ist auf Krieg und Eroberung gerichtet, der Geist 
der Republik auf Frieden und Maßhalten. Despotien erhalten sich durch Isolierung, 
sie verwüsten ihre Grenzgebiete, um Kontakte zu unterbinden. Gemäßigte Monar-
chien, sichern sich durch Befestigungen und Heere, um das kleinste Stück Land wird 
hartnäckig gekämpft. 
Buch X  Von den Gesetzen in Beziehung zur offensiven Macht 
Wie die Menschen haben die Staaten das Recht zur Notwehr. Bürger dürfen sich im 
Notfall nur verteidigen und müssen sich ansonsten an die Gerichte wenden. Staaten 
dürfen dagegen zur Sicherung vor der wachsenden Macht eines Nachbarn auch 
präventiv Krieg führen. 
Das moderne Völkerrecht bestimmt, daß bei einer Eroberung die Gesetze und Sitten 
der Eroberten geachtet werden. Unsere Religion, unsere Philosophie, unsere Sitten 
lassen weder die Ausrottung der Bevölkerung noch die Versklavung zu (wenn auch 
die Juristen noch auf dem Stand der Antike verblieben sind). In dieser gemäßigten 
Weise kann es für ein Volk mit erstarrten Verfassungsformen durchaus ein Vorteil 
sein, erobert zu werden. Der Sieger übernimmt eine schwere Pflicht, um seinen Sieg 
vor der Menschheit rechtfertigen zu können. 
XX, 1-4  Wo sanfte Sitten herrschen, gibt es Handel; wo es Handel gibt, herr-
schen sanfte Sitten. Der Handel hat die gegenseitige Kenntnis der Sitten der Natio-
nen gefördert, der Vergleich hat die besten Sitten gefördert. Der Handel verdirbt die 
reinen Sitten, aber er mildert barbarische Sitten. Der Handel führt zum Frieden; 
Nationen, die miteinander Handel treiben, werden von einander abhängig. Alle Ver-
einigungen beruhen auf gegenseitigen Bedürfnissen. Der Handelsgeist verbindet so 
die Nationen, aber nicht die Individuen, denn Tugend schafft er nicht, nur eine strik-
te Rechtlichkeit, im Gegensatz zum Raub, der kein Recht kennt, und zur Tugend, die 
auch großzügig sein kann. 

 
 

Literatur 
 

Pangle, Thomas L. 
Montesquieu’s Philosophy of Liberalism : a Commentary on The Spririt of the 

Laws. – Chicago (u.a.) : Univ. of Chicago Pr., 1973. – 336 S. 
Bücher XIV bis XIX behandeln die Hindernisse der Freiheit, in Buch XVIII geht es 
um Europa mit einem historischen Durchgang seit den wilden Horden des nördli-
chen Europas; das eigentliche Thema ist die Geschichte des Kriegsgeistes, dem nur 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-389 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 394

die Engländer wegen ihrer geographischen Lage entkamen. Die Darstellung des 
englischen kommerziellen Geistes in Buch XIX ist deshalb ein Rezept, wie die frei-
en kriegerischen Nationen des Nordens doch zivilisiert werden können. Wichtig sind 
nicht Absichten der Regierung, sondern der Geist des Volkes. Nicht den Gesetzen 
Englands folgen, sondern den Sitten Englands! Bücher XX-XII setzen das Handels-
thema fort. Wie wichtig Montesquieu sie nahm, zeigt der Musenanruf, weil jetzt der 
erhabenste Teil seines Werkes beginne. Handel macht sanft gegen Mitbürger und 
Freunde. Das ist eine Form von humanitas; aber alle Formen von humanitas, die mit 
Großzügigkeit zu tun haben schrumpfen unter Einwirkung des Handels. Kommer-
zielle Staaten sind nicht tugendhaft, aber sanft. 
 
Pangle, Thomas L. 
Modern Realism : Machiavelli and his Successors, in: Pangle, Thomas L. ; 
Ahrensdorf, Peter J.: Justice among Nations : on the Moral Basis of Power and 
Peace. – Lawrence, Kansas : Univ. Pr. of Kansas, 1999. – S. 157-161 
Pangle verweist Montesquieu in einen Zusammenhang des Realismus. Ähnlich wie 
Locke hat er Hobbes etwas erträglicher gemacht. Die oberste Regel des Völkerrechts 
ist bei Montesquieu im Frieden, anderen Staaten, so viel wie es mit den eigenen 
Interessen vereinbar ist, beizustehen, und im Krieg, anderen Staaten so wenig, wie 
es mit den eigenen Interessen vereinbar ist, zu schaden. Die Regeln des Völkerrechts 
bleiben also eine Klugheitskalkulation. Im einzelnen steht Montesquieu damit einem 
hobbesianischen Naturzustand viel näher als Locke mit seinen Regeln des Gerechten 
Krieges. Die internationale Gesellschaft wird vor einem ständigen Krieg gerettet, 
weil Sicherheit als einziges Ziel anerkannt wird, während Ruhm und Gewinn ver-
worfen werden. Aber letzlich ist sein Ziel nicht Sicherheit und Frieden sondern 
Freiheit und Wohlstand; er kann Interventionen in orientalische Despotien und Er-
neuerung durch Eroberung durch Barbaren loben. Wirklich friedensbereit sind nur 
Handelstaaten, die weder Kriege führen wollen, noch nötig haben befreit zu werden. 
Die Interdependenz zwischen den Handelstaaten hat eine Bedeutung für den Frie-
den, entscheidend sind aber die neuen Werte der Bürger der Handelstaaten: Handel 
schafft sanftere Sitten. (Montesquieu bemerkt die empirische Schwäche des Argu-
ments übrigens bereits selber: die kommerziell erfolgreichsten Staaten geben das 
meiste Geld für Rüstung aus.) 

 
Airas, Pentti 
Die geschichtlichen Wertungen Krieg und Friede von Friedrich dem Grossen 
bis Engels. – Rovaniemi : Societas Historica Finlandiae Septentrionalis, 1978 
(Studia historica septentrionalia ; 1) S. 109-198 Die antiabsolutistische Opposi-
tion des französischen Justizadels und das Problem des Kriegszwecks : Mon-
tesquieu 
Montesquieu unterscheidet zwischen Rechtsstaaten (die Musterform ist die relative 
Gleichverteilung in der Republik, aber auch eine Monarchie kann Rechtstaat sein) 
und Despotien. Nur die Rechtsstaaten sind zum inneren Frieden fähig. Die Despotie 
entspricht dem von Hobbes hergestellten Friedensstaat, der aber tatsächlich in einem 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-389 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 395 

permanenten Kriegszustand lebt. Die Haltung Montesquieus zum äußeren Krieg ist 
vom Typ des Regimes abhängig. Die Kriege der Despotien können gar keine Staa-
tenkriege sein, sondern nur Privatkriege des Despoten, weil die Despotie den Staats-
zweck nicht erfüllt. Die Rechtsstaaten können dagegen auch Rechtskriege führen, 
nicht nur zur Verteidigung sondern auch zur Eroberung. Montesquieu erwähnt die 
Möglichkeit der Sicherung von Republiken durch Föderation. Es ist aber natürlicher, 
daß kleine Republiken durch Eroberung wachsen. Eroberungen sollen nicht über ein 
erträgliches Maß hinausgehen. Eroberungskriege von Despotien und Staaten, die 
sich übernehmen, werden deshalb verworfen. Die Eroberung ist eine Art Weltgericht 
(Airas übernimmt den Begriff Schillers, um nicht vom „Kampf ums Dasein“ zu 
reden): Das besiegte Volk hat Unrecht gehabt zu kämpfen und kann sich nach der 
Niederlage erholen. Das Völkerrecht ist entsprechend kein echtes Recht, sondern 
eine Naturlehre des Völkerverhaltens. Den einzigen Krieg, den Montesquieu wirk-
lich verwirft, ist der Krieg, der die Existenz der Völker bedroht. Auch der Unterle-
gene soll nicht vernichtet werden (was auch für den Sieger unklug ist). 

 
Rosow, Stephen J. 
Commerce, Power and Justice : Montesquieu on International Politics, in: Re-
view of Politics 46 (1984) 346-366 
Montesquieus Darstellung des europäischen Staatensystems beruht auf zwei Säulen. 
Einmal, daß Handel sanfte Sitten bringt; zum anderen, daß eine universale Monar-
chie keine Zukunft hat. Je mehr ein Staat expandiert, desto schwieriger kann er ver-
teidigt werden. Republiken können diesem Drang zum Expandieren leichter entge-
hen als Monarchien, weil sie mehr Wert auf gute innere Regierung legen und keinen 
so starken Gegensatz von Armut und Reichtum haben. Montesquieu ist nicht nur mit 
der friedlichen Neigung von Handelsstaaten beschäftigt, sondern damit, daß das 
moderne europäische Staatensystem längst vom Handel bestimmt ist. Das Kriegs-
recht bei Montesquieu ist ein Kriegsrecht dieses Staatensystem. Gewalt, auch offen-
sive Gewalt, ist nicht von vornherein ausgeschlossen, aber der offensive Krieg ist 
von denselben Regeln der Erhaltung geprägt wie die defensive Gewalt. Erobernde 
Staaten haben kein Recht, den besiegten Staat zu zerstören oder dessen Sitten zu 
ändern. Kolonialismus ist zulässig, solange er dem Geist der Erhaltung folgt. Kolo-
nien dürfen freilich auch erobert werden, weil diese Völker (noch) nicht an den 
europäischen Traditionen von Kommerz und Vernunft teilnehmen. 

 
Tatsächlich sind Montesquieus Europavorstellungen komplexer als Rosow bemerkt. 
P. E. Charmley, The Conflict between Montesquieu and Hume 1975 hat zwischen 
dem frühen Montesquieu unterschieden, der tatsächlich ein durch Handel zusam-
mengehaltenes Europa sieht, und dem späten Montesquieu, der keine notwendige 
Interessenharmonie der Handelsstaaten mehr sieht, sondern eine britische Hegemo-
nie (bei Hume unten S. 401-402 referiert). 
 
Tuck, Richard 
The Rights of War and Peace : Political Thought and the International Order  

https://doi.org/10.5771/9783845222097-389 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 396

from Grotius to Kant. – Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999. – S. 184-187 
Der Naturzustand zwischen Individuen ist gesellig, der Naturzustand zwischen Staa-
ten ist ein Kriegszustand. Die Individuen haben zunächst nur das Bedürfnis nach 
Sicherheit, nicht nach Überlegenheit, sobald sie aber in einem Staat vereinigt sind, 
verlieren sie das Bewußsein der Hilflosigkeit und sind zum Krieg bereit. Menschen 
als erotische Wesen sind darauf angewiesen, Bindungen einzugehen. Staaten drängt 
nichts zu Bindungen. Montesquieu ist damit gegen den Hobbesianismus der Natur-
rechtstradition gefeit, trägt aber wenig zur Tradition der Autonomie des Einzelmen-
schen bei Rousseau und Kant bei. 

 
Spector, Céline 
Montesquieu : pouvoirs, richesses et sociétés. – Paris : Presses Univ. de France, 
2004. – 302 S. (Fondements de la politique) 
Montesquieus Frage ist, ob in der Moderne, in einer Gesellschaft ohne politische 
Tugend, Interesse ausreicht, um eine Gesellschaft zusammenzuhalten. Er unter-
scheidet zwei Formen des doux commerce: doux commerce des manières und doux 
commerce économique. Es gibt bei Montesquieu nicht den Gegensatz der politi-
schen Tugend der Antike und des Handelsgeist der Moderne, sondern drei Wege: 
politische Tugend, Handelsgeist und Sitten. In England ist der Handelsgeist ent-
scheidend, Frankreich braucht aber eine politische bürgerliche Gesellschaft. Das ist 
kein Kompliment für England; das Fehlen der manières ist ein Mangel, Geld wird 
viel zu sehr geschätzt, Ehre und Tugend zu wenig. Montesquieu war nicht naiv, was 
die Wirkungen des Handels angeht, er macht auf die englischen kommerziellen 
Kriege und auf die Seeherrschaft aufmerksam. Gegen die wilde Roheit der Tugend 
Spartas setzt er die Sanftheit der modernen, feminin bestimmten Sitten. Was den 
Handel doch zu einem Mittel der Zivilisation macht, ist nicht der Gewinn, sondern 
der Verkehr, der Austausch, was den modernen Sitten am nächsten kommt. Sein 
Muster ist nicht das kommerzielle England sondern das galante Frankreich. Eine 
universalhistorische Entwicklung vom Geist der Eroberung zum Handelsgeist haben 
erst William Robertson und Benjamin Constant. 

6.8.2 Hume  

David Hume, 1711-1776, geboren in Edinburgh in einer Juristenfamilie. Jurist, Phi-
losoph, Historiker. Heute mehr als Philosoph bekannt denn als Historiker, zu seinen 
Lebzeiten umgekehrt. Bibliothekar der Juristischen Bibliothek in Edinburg, dann 
Adelserzieher und im Dienste adeliger Patrone diplomatische Tätigkeit in Wien und 
Paris. Under Secretary of State for the Northern Department (am besten zu über-
setzen als Staatssekretär, mit innenpolitischen und außenpolitischen Aufgaben, auch 
weniger eine eigenständige politische Position als eine Stellung, in der er die Arbeit 
für seinen Patron macht).  

https://doi.org/10.5771/9783845222097-389 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-389
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

