
Wie die Praktische Theologie zur Sache kam

Thomas Klie

1. Das starke Subjekt und die dinglichen Adiaphora

In der Praktischen Theologie wird die in den Kultur- und Sozialwissenschaften

längst etablierte Forschung zur materialen Kultur bislang nur sehr sporadisch

mitvollzogen. Die Sensibilisierung für materielle Referenzen und dingliche Infra-

strukturen beginnt erst ganz allmählich. Die stillschweigende Exkommunikation

der Dinge aus dem praktisch-theologischen Diskurs überrascht auf den ersten

Blick, aber sie hat natürlich Gründe und eine Geschichte. Die Praktische Theolo-

gie hat sich, beginnend mit Schleiermachers frühromantischer Gefühlstheologie,

immer stark am selbstreflexiven Subjekt und an dessen religiöser Praxis orien-

tiert. Dabei waren – nach Rösslers klassischer Definition – »die Grundsätze der

christlichen Überlieferungmit Einsichten der gegenwärtigen Erfahrung zu verbin-

den«.1 Und so standen in der dreifachen Gestalt des neuzeitlichen Christentums

undiskutiert grundsätzlich die personalen Akteure im Vordergrund: wenn Trost

gespendet wird in der Seelsorge, wenn einer Gemeinde zu predigen ist und mit

ihr der Gottesdienst gefeiert wird, wenn auf die verschiedenen Sozialformen der

Kirche reflektiert wird, die evangelische Religion in Prozesse der Selbstvermittlung

tritt oder wenn unmittelbar geholfen wird in der Diakonie. Die religiöse Praxis,

die der Gegenstand der Praktischen Theologie ist, reicht darin zwar über die einer

Applikationsfläche für exegetische Einsichten und normative Verkündigungsan-

sprüche hinaus, aber die Kommunikation des Evangeliums wurde immer in erster

Linie als eine Kommunikation zwischen sprechenden, hörenden und real präsen-

ten Akteuren betrachtet. Die materialen Medien, die hierbei die diskursiven bzw.

rituellen Äußerungen abstützen oder ermöglichen, blieben allenfalls stummeGäste

in den prominent traktierten Kommunikationsbeziehungen. Zu vielen liturgischen

Medien ging man in der evangelischen Spielform der Religion ohnehin schon früh

auf Distanz: Weihrauchfass und Aspergill mussten dem reformatorischen Wort-

Monismus weichen. Monstranz, Tabernakel, ewiges Licht und andere Requisiten

1 Rössler, Dietrich: Grundriß der Praktischen Theologie, Berlin/New York 1986, S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005 - am 14.02.2026, 06:32:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Artefakte, Dinge, Objekte

waren schon aus theologischen Gründen obsolet. Chorhemd, Stola und Casel wi-

chen 1811 durch die Kabinettsordre des Preußenkönigs Friedrich Wilhelm III. dem

preußischen Talar.Da sich die protestantische Religionspraxis auf das konzentrier-

te, was sich »singend und sagend« (EG 24) performierte, verblieben zunächst kaum

mehr als Bibel- und Gesangbuch im sächlichen Fundus.Und es ist darum auch kein

Zufall, dass eine der wichtigen Arbeiten, die in jüngster Zeit die materiale Kultur

wieder ins protestantische Bewusstsein hob, eineDissertation zumBibel-Buch ist.2

Natürlich war klar, dass eine Pfarrperson vor allem im Gottesdienst auch be-

stimmte Dinge handhaben musste, wie z.B. eine Patene und einen Kelch beim

Abendmahl, eine Amtstracht in der Wahrnehmung des liturgischen Dienstes und

eine Kanzel zur Predigt. Aber die starke materiale Imprägnierung dieser Voll-

züge war bislang kaum praktisch-theologischer Rede wert, galt sie doch weithin

als Adiaphoron, als »Mittelding«3 – von sich aus also weder geboten noch verbo-

ten.4 Aber als untergeordnete Utensilien erschienen sie ästhetisch austauschbar.

Dinge markieren keine theologische Systemstelle. Der konfessionelle Akzent auf

Wortverkündigung und Sakramentsverwaltung ließ lange keinen Raum für die

zeremonialen Äußerungs- und Darstellungsbedingungen liturgischer Kommuni-

kation, die im Grunde erst im Gefolge des theatralen Paradigmas in den 1990er

Jahren thematisch wurden.5

Dessen ungeachtet lassen sich durchaus Sach-Verhalte benennen, die zwar spo-

radisch in Teilbereichen der PraktischenTheologie aufgegriffen wurden, die jedoch

über die z.T. engenGrenzen der jeweiligenTheoriesegmente hinaus nicht als eigen-

logische Instanzenwahrgenommenwurden. ImFolgenden sollen exemplarischdrei

theoriegeschichtliche Schnittstellenmarkiert werden, an denenman sich durchaus

intensiver denDingen zuwandte, ohne sie dabei jedochüberGebührmit Bedeutung

zubelehnen.AnallendreiKontaktzonenblieb die Leitdifferenz vonSubjekt undOb-

jekt praktisch-theologisch unangetastet.

2 Beckmayer, Sonja: Die Bibel als Buch. Eine artefaktorientierte Untersuchung zu Gebrauch

und Bedeutung der Bibel als Gegenstand, Stuttgart 2018.

3 Vgl. hierzu Neijenhuis, Jörg: Liturgische Textilien als Texte. Zur Semiotik gottesdienstlicher

Gewänder, in: Pastoraltheologie 89/2000, S. 158–174.

4 CA 26 sieht die äußeren Dinge unter Ordnungsaspekten: Sofern sie nicht dazu dienen, »daß

man dadurch Gnad verdiene und für die Sunde genugtue«, haben evangelische Christen

»Freiheit in äußerlichen Ceremonien«.

5 Vgl. hierzu Klie, Thomas/Kühn, Jakob (Hg.): Das Jenseits der Darstellung. Postdramatische

Performanzen in Kirche und Theater, Bielefeld 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005 - am 14.02.2026, 06:32:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Klie: Wie die Praktische Theologie zur Sache kam 79

2. Schnittstellen

2.1 Liturgik: Der Kirchenraum, die Prinzipalstücke und die Utensilien

Für die PraktischeTheologie evangelischer Spielartwar selbst der Kirchenraum lan-

ge Zeit kein Gegenstand eigenerTheoriebemühungen.Man erkannte zwar an, dass

sich die Mitteilung und Darstellung des Glaubens in der Regel in den eigens dafür

errichteten Räumlichkeiten ereignete, aber auf den Kirchenraum wurde im 19. Jh.

allenfalls in historischer und architektonischer Perspektive reflektiert.Wenn über-

haupt, dann kam die Raumdimension religiöser Praxis im Zusammenhangmit der

Liturgie ins Spiel.Die ältere PraktischeTheologie stand ganz imZeichen der grund-

legenden Bestimmung, dass der äußere Raum lediglich dazu dient, die liturgisch-

homiletische Darstellung formal zu gewährleisten und ihr durch seine Gestaltung

funktional zu entsprechen. Solange das Evangelium »pure docetur« und die Sakra-

mente »recte administrantur« (CA 7),waren alle anderendinglich-kultischenArran-

gements untergeordnet und allenfalls Gegenstand pragmatischer Kompromisse. In

der Vorrede zur »DeutschenMesse« von 15266 heißt es bei Luther in großer evange-

lischer Gelassenheit: »Da lassen wir die Messgewänder, Altar, Lichter noch bleiben,

bis sie alle werden oder es uns gefällt sie zu ändern.«

Der praktisch-theologische Historismus des 19. Jh.s listete in seinen material-

reichenLehrbüchern all die überkommenenUtensilien,RäumeundPrinzipalstücke

enzyklopädisch auf – den akribisch zusammengestellten Dingen eine spezifische

Agency zuzuschreiben, war natürlich noch nicht im Horizont. Immerhin fällt auf,

dass viele dieser Praktischen Theologien im Gegensatz zu Gesamtentwürfen aus

jüngster Zeit durchaus die materiale Seite religiösen Handelns in nennenswertem

Umfang berücksichtigten. Geschah dies, dann ging es zunächst um den Kirchen-

bau bzw. den kirchlichen Raum.7 Und so findet sich z.B. bei Nitzsch 1851 eine

unscheinbare Sequenz über die Einweihung von Kirchräumen, in der er zwar nur

den evangelischen Common sense formulierte, die aber ein bezeichnendes Licht

wirft auf die Art und Weise der räumlichen Kontaktnahme: »Diese Einweihung

geschieht aber eben durch eine öffentliche Besitznahme, durch einen Einzug und

durch die damit verbundene erste Handlung, oder eine Reihe von Handlungen,

die darin vollzogen wird, überhaupt durch die erste That des Gottesdienstes und

das sie begleitende Wort, nicht durch materielle besondere Weihung.«8 Da eine

ausschließlich auf das Bauwerk konzentrierte Benediktionshandlung evangelisch

nicht infrage kommt, muss also eine Kooperation in Szene gesetzt werden. Indem

6 WA 19, 80, 26f.

7 Exemplarisch schon bei Nitzsch, Carl Immanuel: Praktische Theologie, Bd. II/2, Bonn 1851,

S. 396–402.

8 C.I. Nitzsch: Theologie, S. 396.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005 - am 14.02.2026, 06:32:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Artefakte, Dinge, Objekte

die Gottesdienstgemeinde in die neue Kirche einzieht, transformiert sie den im-

mobilen Zweckbau in ein Gotteshaus. Mit Latour gesprochen: Erst das »Kollektiv«,

das »Netzwerk« aus humanem und steinernem Akteur sozialisiert das Artefakt.9

Die Vernetzungsprozesse gehen den sozialen Formen voraus und bestimmen sie.

Erst die Performanz aus Introitus und initialer Handlung setzt gewissermaßen die

religiöse Raumordnung in Kraft.

Die anderen Lehrbücher aus dieser Zeit bieten in den jeweiligen Abschnitten

zumKirchenbau in der Regel Anmerkungen zur historischen Stilkunde, zu Glocken

und Orgel, zum Altarraum und den Bänken sowie zur künstlerischen Gestaltung

(Malerei, Skulpturen und Retabeln).10 Danach folgt eine systematische Aufordnung

des zentralen Interieurs – vorrangig natürlich die sog. Prinzipalstücke: Altar, Kan-

zel, Ambo und Taufstein. Als die vornehmsten Einrichtungsteile sind sie kunstvoll

gestaltet und sie beziehen ihre Prominenz aus einer intensiven personalen Ko-

operation. Prinzipalstücke sind ausgesprochene Handlungsorte. Diese sakralen

Ausstattungsgegenstände hören praktisch auf, tote Dinge zu sein, wenn an, auf

und mit ihnen hantiert wird. In der Performanz entsteht also – um erneut Latour

zu bemühen – so etwas wie eine »zirkulierende Referenz«11 zwischen zwei völlig

verschiedenen ontologischen Bereichen, die man traditionell in der Praktischen

Theologie gewohnt ist zu trennen: Subjekt undObjekt.SowirddieKanzel bestiegen,

um in einem übergroßen Raum sichtbar und hörbar einen längeren Monolog ver-

lauten zu lassen.12 Sie bietet demKanzelauftritt der Pfarrperson eine angemessene

Bühne. Und zugleich referenziert die Kanzel auf die »Kommunikation des Evan-

geliums« (Ernst Lange), auf »Martin Luther predigend« (Lucas Cranach 1547/48),

auf den Protestantismus bzw. die Reformation usw. Ähnliche Konnotationen lösen

–wenn auch weniger signifikant – auch die übrigen Prinzipalstücke aus.

ClausHarmszählt 1831 imZusammenhangmitdenPrinzipalstücken sogarnoch

den Beichtstuhl auf,13 dem er als individuellem Beichtort durchaus den Vorzug gibt

vor der allgemeinen Beichte der versammelten Gottesdienstgemeinde. Für unseren

9 Vgl. ausführlich dazu Latour, Bruno: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einfüh-

rung in die Akteur-Netzwerk-Theorie, Frankfurt a.M. 2007.

10 Ausführlich hierzuAchelis, Ernst Christian: Lehrbuchder Praktischen Theologie: Bd. 1, Leipzig
31911 [11890], S. 192–234. Ähnlich auch Rietschel, Georg: Lehrbuch der Liturgik: Bd. 1, Berlin

1900, S. 77–153.

11 Latour, Bruno: Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissen-

schaft, Frankfurt a.M. 2002, S. 36–95.

12 Diese Lesart findet sich z.B. bei Marheineke, Philipp: Entwurf der practischen Theologie, Ber-

lin 1837, S. 175: Dem Sinn für die »geistige Erhebung« ist »die Kanzel der Hauptort der Kirche,

und daß diese akustisch wohlgebaut ist, das Haupterforderniß«.

13 Harms, Claus: Pastoraltheologie. Reden an Theologiestudirende; Zweytes Buch: Der Priester,

Kiel 1831, S. 259ff.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005 - am 14.02.2026, 06:32:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Klie: Wie die Praktische Theologie zur Sache kam 81

Zusammenhang ist Harms’ Begründung interessant, die unmittelbar in die Affor-

danz-Thematik14 hineinragt: Für Harms ist es nämlich gerade die spezifische Inge-

brauchnahme, die dieses besondere Sakralmöbelmaterialiter für das prädestiniert,

was esgewährleisten soll: eine »gedämpfteStimme,derAnblick vonNahem,diekör-

perliche Nähe selbst«.15 In einem Beichtstuhl verkörpert sich geradezu ein pastora-

lesHandlungswissen.16 EinWissen darum,was darinwie zu tun ist: der 90˚-Winkel

zwischen Beichtenden und Pfarrperson, die gedimmte Atmosphäre, die leibliche

Nähe und die dezentrale Positionierung des Beichtstuhls.

Bisweilen finden sich in den alten Lehrbüchern anschließend an das Raumkapi-

tel auch Abschnitte zur liturgischen Kleidung. Im Dekorum entscheidet jedoch al-

lein »die Angemessenheit für das Amt und die amtlichen Funktionen«17,wie Achelis

betont. Und schließlich werden die traditionellen Symbole besprochen, die im Ri-

tus begegnen. So zähltTheodosius Harnack auf: »das Aufstellen des Crucifixes oder

des einfachenKreuzeszeichens undder brennendenKerzen;mehr noch das Entblö-

ßendesHaupts,dasWechseln derRinge,dasAufwerfenderErde bei demBegräbnis

u.a.«18 Harnack bezeichnet dies alles als »unvermeidlich und natürlich«, aber –und

dann folgt der obligatorische konfessionelle Vorbehalt – sie sind »im Cultus nur in-

sofern als berechtigt zu betrachten, als sie dasWort begleiten«.19

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass im 19. Jh. in den großen Gesamtent-

würfen der Praktischen Theologie die materiale Seite der evangelischen Religions-

kultur durchaus mit im Blick ist. Die historischen und dogmatischen Lesarten er-

laubten es jedoch nicht, hier mehr als nur eine rein dienliche Funktion zuzuschrei-

ben. Liest man allerdings die ostinaten antikatholischen Kautelen weniger in nor-

mativer als in phänomenologischer Perspektive, dann legt sich dieThese nahe, dass

die aufgerufenenDifferenzen zur römischenReligionskultur zumindest implizit ei-

ne Ahnung davon vermitteln, dass die Dinge einen durchaus unerwünschtenmagi-

schen Eigensinn entwickeln können, wenn man diesem Abusus nicht konsequent

14 Gibson, James J.: Wahrnehmung und Umwelt. Der ökologische Ansatz in der visuellenWahr-

nehmung, München 1982.

15 C. Harms: Pastoraltheologie, S. 265.

16 ImGegenzuggibtHarms imBlick auf die damals noch verbreitete Praxis derHaustaufen auch

an, welche liturgischen Geräte trotz funktionaler Äquivalenz als häusliche Surrogate unbe-

dingt vermieden werden sollten: »Die Spülkumme, die nachher beim Caffe wiederkam, und

das Waschbecken, daraus man sich noch den Morgen gewaschen hatte, sind mir sehr zuwi-

der.« C. Harms: Pastoraltheologie, S. 214f.

17 E. Achelis: Theologie, Bd. 1, S. 305f. Achelis verweist hier auf Luthers Schmalkaldische Artikel

(3,12): »DieHeiligkeit stehet nicht in Chorhemden, Platten, langenRöcken und anderen ihren

Ceremonien, sondern imWort Gottes und rechten Glauben.«

18 Harnack, Theodosius: Einleitung und Grundlegung der Praktischen Theologie. Theorie und

Geschichte des Cultus, Erlangen 1877, S. 400.

19 T. Harnack: Einleitung, S. 400.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005 - am 14.02.2026, 06:32:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Artefakte, Dinge, Objekte

durch den evangelischenUsus begegnet. Alles,was religiös in Gebrauch genommen

wird, kann zu »Risiken und Nebenwirkungen« im Bereich der Magie führen, wenn

es nicht zuvor durch das Wort gebannt wird. – Von der theologischen Neutralisie-

rung der Dinge bis zu ihrem Vergessen war es dann nur ein relativ kurzerWeg.

2.2 Religionspädagogik: Sakralräume als Lernorte

Als Ende der 1990er Jahre Manfred Josuttis selbstkritisch anmerkte, dass die Frage

nach dem religiösen Raumnoch »1970 niemand von uns verstanden hätte«20, zeich-

nete sich in der Religionspädagogik eine neue Aufmerksamkeit für Kirchenräume

ab.Sowurden 1998 gleichdrei programmatischePublikationen zudemdamals noch

nahezu unbekannten Praxisfeld der Kirchenpädagogik vorgelegt.21 Da die Religi-

onspädagogikdurch eine gewisse,nur von ihrer verschlungenenFachgeschichteher

zu verstehende »Zurückhaltung« gegenüber der Didaktisierung von Formäußerun-

gen der eigenen Religionskultur geprägt ist, waren die maßgeblich von der Muse-

umspädagogik inspiriertenMethoden einer religiösenRaumerschließung eine pro-

bate Option, sich gewissermaßen »sachkundlich« der Religion anzunähern.

Ausgewiesenes Lernziel der Kirchenpädagogik war es, den Kirchenraum mit-

samt dem ihn bergenden Interieur als didaktischen Parcours zu begreifen, an dem

abgelesen werden kann, was sich hier alles an kirchlicher Religion abspielt bzw. ab-

gespielt hat. Es ging in diesem Lernprogramm also darum, in einem mehrdimen-

sionalen Zugriff von den Anmutungsqualitäten und der sächlichen Ausstattung her

auf Liturgie und Predigt, Kirchengeschichte und biblische Geschichten, auf Kultur

und Kasualien zu schließen. Die Lernbewegung zielte also von außen nach innen

– von den Dingen zur »Dingbedeutsamkeit«22. Und so werden unter dem Vorzei-

chen Kirchenpädagogik Kanzeln abgemalt, in Chorräumen getanzt und Figuren in

Standbildern rekonstruiert. Ornamente werden abgepaust, Klang- und Tastübun-

gen angeleitet und »die Predigt der Steine«23 vernommen. Die Kirchenpädagogik

funktioniert also wie eine Art produktive Requisitenkunde. Durch den unmittelba-

20 Josuttis, Manfred: Vom Umgang mit heiligen Räumen, in: Klie, Thomas (Hg.): Der Religion

Raum geben. Kirchenpädagogik und religiöses Lernen, Münster 22000, S. 34–43 (S. 34).

21 Klie, Thomas (Hg.): Der Religion Raum geben. Kirchenpädagogik und religiöses Lernen,

Münster 32003 (11998); Degen, Roland/Hansen, Inge (Hg.): Lernort Kirchenraum. Erfahrun-

gen – Einsichten – Anregungen, Münster 1998; Goecke-Seischab, Margarete L./Ohlemacher,

Jörg: Kirchen erkunden – Kirchen erschließen. Ein Handbuch, Lahr 1998.

22 In den 1940er Jahren prägte der deutsche Volkskundler Karl-Sigismund Kramer den Begriff

der »Dingbedeutsamkeit«. Vgl. Kramer, Karl-Sigismund: Die Dingbeseelung in der germani-

schen Überlieferung, München 1940.

23 Möller, Christian: »Die Predigt der Steine: Zur Ästhetik der Kirche«, in: Seim, Jürgen/Steiger,

Lothar (Hg.): Lobet Gott. Beiträge zur theologischen Ästhetik, München 1990, S. 171–178.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005 - am 14.02.2026, 06:32:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Klie: Wie die Praktische Theologie zur Sache kam 83

ren Kontakt zu religiösen Medien und Handlungsorten lässt die Kirchenpädagogik

Sakralräume als unterrichtlich befragbare Biotope des Heiligen erscheinen.

Diese Unmittelbarkeit erweist sich allerdings – so wirdman als Fazit festhalten

können – in doppelter Hinsicht als eine didaktische Chimäre. Denn nur in seltenen

Ausnahmefällen sehen diese Übungsgänge vor, die Faszination einer toten Religi-

on in ein Movens für die Erkundung lebendiger Liturgien zu transformieren. Die

Raumdinge geraten hier nicht ernsthaft in eine religiöse Bewegung, die informie-

rendeAußensicht auf die Artefakte bleibt unhinterfragt.24 Und zweitens gingen von

der Kirchenpädagogik kaum interdisziplinäre Theorieimpulse aus. Zu sehr domi-

nierte hier das bunte Methodenpotpourri den Diskurs. Die Protagonisten blieben

weitgehendunter sich und kultivierten dieKonventikel.Der praktisch-theologische

Raumdiskurs25 diffundierte in andere Richtungen, ohne dabei Bezug zu nehmen

auf denmaterial turn in den Sozialwissenschaften. Und so verharrt die Kirchenpäd-

agogik in gewisser Weise in der babylonischen Gefangenschaft einer primär kir-

chengeschichtlichen Perspektive.

2.3 Pastoraltheologie: Realbenediktionen

Eine dritte Schnittstelle bilden die sog. Realbenediktionen. Unter diesem Sammel-

begriff fasst man in der Literatur ein ganzes Bündel unterschiedlicher Anlässe zu-

sammen, bei denen eine Realie, ein Sachgegenstand (»Schöpfungsding«), zum An-

lass einer Benediktion, einer kasuellen Segenshandlung wird. Zumeist besteht der

Anlass darin, dass diese Realie eingeweiht, initialisiert wird. Wohl bei keinem an-

deren pastoralen Handlungsvollzug geht es so unmittelbarer »zur Sache«. Wobei

natürlich klar ist, dass die Segenshandlung dem Gegenstand nur insofern gilt, als

er für die, die ihn handhaben, mit ihm unmittelbar umgehen oder (bei Gebäuden)

in ihnen wohnen bzw. arbeiten, liturgisch in eine dienliche Funktion einrückt. Der

gemeinschaftsdienliche Zweck heiligt gewissermaßen die religiösen Mittel. Es ist

24 Anders dagegen Klie, Thomas/Husmann, Bärbel: Gestalteter Glaube. Liturgisches Lernen in

Schule und Gemeinde, Göttingen 2005.

25 Exemplarischwären hier zu nennen Jooß, Elisabeth: Raum. Eine theologische Interpretation,

Gütersloh 2005; Umbach, Helmut: Heilige Räume – Pforten des Himmels. Vom Umgang der

Protestanten mit ihren Kirchen, Göttingen 2005; Claussen, Johann Hinrich: Gottes Häuser

oder Die Kunst, Kirchen zu bauen und zu verstehen, München 2012; Bethge, ClemensW.: Kir-

chenraum. Eine raumtheoretische Konzeptualisierung derWirkungsästhetik, Stuttgart 2015;

Keller, Sonja: Kirchengebäude in urbanenGebieten.Wahrnehmung –Deutung –Umnutzung

in praktisch-theologischer Perspektive, Berlin 2016; Ehlert, Franziska: Raumdeutungen. Ei-

ne religionspädagogische Studie zum Potential raumhermeneutischer Perspektiven für die

Theorie und Praxis religiöser Bildung, Rostock 2017; Erne, Thomas: Hybride Räume der Tran-

szendenz. Wozu wir noch Kirchen brauchen. Studien zu einer postsäkularen Theorie des Kir-

chenbaus, Leipzig 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005 - am 14.02.2026, 06:32:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Artefakte, Dinge, Objekte

vor allem Christian Eyselein mit seiner 1993 erschienenen Erlanger Dissertation26

zu verdanken, dass er die kirchlichen Einweihungshandlungen aus der kasuellen

Schmuddelecke herausgeholt hat, indem er sie schöpfungstheologisch verortete.

Empirisch spricht allerdings viel dafür, dass dieser Ritus von den Kasualteil-

nehmenden oft ganz anders verstanden wird, als er von den Pfarrpersonen inten-

diert ist. Je nach Inszenierungskontext kann auch heute noch die Performanz des

rituellen Zeichens (Kreuz schlagen, Auflegen der Hände etc.) die liturgischen Deu-

tungsworte überlagern, so dass sich bei den Anwesenden fast zwangsläufig magi-

sche Lesarten einstellen. Dies gilt vor allem dann, wenn in ökumenischer Gemein-

schaft der katholische Priester vomWeihwasser Gebrauch macht, also einen Ding-

Ding-Kontakt herbeiführt, während die evangelische Pastorin ihre Predigt unter

Rückgriff auf die Heilige Schrift ausschließlich an die beteiligten Subjekte adres-

siert.27

Theologiegeschichtlich wirkmächtig wurde vor allem Luthers Demarche im

letzten Abschnitt der Schmalkaldischen Artikel, wo er die Kirchweihpraxis, die üb-

lichen Glocken- und Altartaufen bis hin zu den Kerzen-, Palmen-, Gewürz-, Hafer-

und Fladenweihen als »närrische und kindische Artikel« aus dem »Gaukelsack des

Papstes« bezeichnete.Weil all diese Realien schlicht nicht Träger eines Segens sein

können, habeman es hier nurmit »eitel Spott und Betrug« zu tun, zumal in der ka-

tholischen Praxis dabei auch permanent die sakramentale Grenzlinie überschritten

werde.28

Trotzdem sprechen viele Indizien dafür, dass es diese besondere Form derWei-

he- bzw. Einweihungspraxis auch in evangelischen Kirchentümernwohl immer ge-

geben hat, auch wenn sie das Odium des Heterodoxen und Kryptokatholischen nie

ganzhat ablegenkönnen.DerUmstand,dass in der praktisch-theologischenLitera-

tur des 19. Jh.s immer wieder der Unterschied zwischen evangelischer und katholi-

scher Benediktionspraxis aufgerufenwird, lässt darauf schließen, dass Benediktio-

nen durchaus regelmäßig im pastoralen Alltag vorkamen. Und so kann schließlich

auch Paul Graff anhand zahlreicher Quellen nachweisen, dass »alle in Frage kom-

menden Weihehandlungen […], falls nur Gelegenheit dazu da war, auch bereits im

26 Eyselein, Christian: Segnet Gott, was Menschen schaffen? Kirchliche Einweihungshandlun-

gen im Bereich des öffentlichen Lebens, Stuttgart 1993.

27 Josuttis beschreitet innerhalb der Praktischen Theologie einen Sonderweg, wenn er in die-

semKontext auf denontologisch aufgeladenenAtmosphärenbegriff zurückgreift: »Die Pries-

terinnen und Priester, die durch ihre Taufe geweiht sind, bringen bei allenWeihehandlungen

anPersonen, Gebäuden undGegenständen eineWirklichkeit zur Sprache, die ›über allen und

bei allen und in allen‹ (Epheser 4,6) ist und die jetzt mit der Präsenz Leibräume, Ortsräume,

Sachräume gnädig erfüllenmag.« Josuttis, Manfred: Religion als Handwerk. Zur Handlungs-

logik spiritueller Methoden, Gütersloh 2002, S. 141.

28 AS XV (1537).

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005 - am 14.02.2026, 06:32:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Klie: Wie die Praktische Theologie zur Sache kam 85

16. und 17. Jahrhundert ausgeführt«wurden.29DieGrenzen zu ontologischmissver-

ständlichenGestenundSätzenwarenoffenbar inderPraxis recht fließend,wenn sie

denn überhaupt bewusst gezogen wurden.

In jüngster Zeit mehren sich interessanterweise die Berichte über Einweihun-

gen unter pastoraler Mitwirkung.30 Die Bandbreite der initialisierten Sachen ist

groß: Sie reicht von der Segnung eines Zirkuszeltes (Rostock), einer innerstäd-

tischen Shoppingmall (Schwerin; nach kontroversen öffentlichen Diskussionen

wurde der religiöse Teil der Einweihung allerdings abgesagt), einer Reitanlage

(Hann. Münden), einer Hotelanlage (Brandenburg), einer Segleranlage (am Sor-

pesee) bis hin zum Fahrgeschäft eines Schaustellerbetriebs (Hamburg). Eyseleins

empirische Befunde, wonach in den frühen 1990er Jahren in den katholischen

Diasporagebieten die von evangelischen Pfarrpersonen »privat erbetenen Hand-

lungen« die der kirchlichen »um mehr als ein Drittel« übersteigen,31 zeigen an,

dass diese Kasualie offenbar auch von einer katholischen Sogwirkung geprägt ist32

bzw. die öffentliche Wahrnehmung der ökumenischen Kooperation kaum etwas

von den nach wie vor kirchentrennenden theologischen Differenzen ahnt. Nicht

nur inWestdeutschland, sondern auch im postprotestantischenOstdeutschland ist

der Wunsch nach kirchlich praktizierten Realbenediktionen in erstaunlich hohem

Maße präsent.Die späteModerne gebiert eben auch spätmoderne Segensoptionen.

Als Fazit und Ausblick bleibt auch und gerade unter der diesen Band motivie-

renden Fragestellung festzuhalten, dass möglicherweise die dogmatische Demar-

kationslinie nicht dem gerecht wird,was aktuell in den Kulturwissenschaften unter

29 Bemerkenswert ist hier bei Graff der implizite Hinweis auf die kasuelle Veranlassung von Re-

albenediktionen: Sie geschehen, wenn sich »die Gelegenheit« bietet. Graff, Paul: Geschich-

te der Auflösung der alten gottesdienstlichen Formen in der evangelischen Kirche Deutsch-

lands, Bd. 1, Göttingen 21937, S. 401.

30 Vgl. auch die Auflistung aufschlussreicher Beispiele bei C. Eyselein, Segnet, S. 8f.18f.

31 Eyseleins Fragebogen wurde allerdings schon Anfang der 1990er Jahre ausgewertet (die Dis-

sertation erschien 1993). Erfahrungen aus dem mehrheitlich konfessionslosen Kontext Ost-

deutschlands scheinen darauf hinzuweisen, dass die Nachfrage nach kirchlich begleiteten

Einweihungshandlungen gerade auch in diesen Regionen gestiegen ist. Empirische Untersu-

chungen liegen allerdings nicht vor.

32 1993 benutzten immerhin 63% der befragten evangelischen Pfarrpersonen in Bayern katho-

lische Einweihungsordnungen. C. Eyselein, Segnet, S. 20. – Dagegen warnte Fr. Niebergall in

seiner »Kasualrede« noch deutlich, den Versuchungen des »catholicismus naturalis decorati-

vus« nicht zu erliegen. Niebergall, Friedrich: Die Kasualrede, Göttingen 31917, S. 167.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005 - am 14.02.2026, 06:32:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Artefakte, Dinge, Objekte

dem Stichwort »material turn«33 bzw. der »Akteur-Netzwerk-Theorie«34 diskutiert

wird. Nicht nur treffen die evangelischen Restriktionen in der allgemeinen Wahr-

nehmungauf »eine völlig andereErwartungshaltung«35, auch lassen sichbeidenRe-

albenediktionen die Sachen und die Personen nicht so einfach auseinanderhalten.

So zeigt sich gerade bei biografisch bedeutsamen Dingen eine wechselseitige Ver-

schränkung von der menschlichen Prägung von Gegenständen und dem Geprägt-

werden durch Vergegenständlichungen.36 Artefakte sind weder einfach nur gege-

ben,nochstehensiedemMenschenneutral gegenüber.Sie sindmehralsnurGegen-

stände zum beliebigen Gebrauch. Gebrauchsgegenstände gehen über ihre Verwen-

dungeinemehroderweniger engeBeziehungmit ihrenNutzernein.EineWohnung

will bezogen werden, ein Löschfahrzeug sieht den Einsatz vor und eine Taufschale

ist sakramental zuhanden. Oder andersherum:Was ein Akteur mit einerWohnung

anfängt, wie er sich zu einem Löschfahrzeug verhält bzw. wozu er eine Taufschale

nutzt, ist keineswegs arbiträr. So bezeichnet der amerikanische Wahrnehmungs-

psychologe James J.Gibson solche als Eigenschaften desObjektswahrgenommenen

Handlungsangebote als Affordanz-Phänomene.37

Folgt man dieser These, dann teilen einem die Dinge mit, was mit ihnen zu

machen ist. Sie fordern gewissermaßen zum Gebrauch auf und leiten darüber die

Alltagspraxis in bestimmter Weise an. Oder anders: Wer mit Artefakten hantiert,

weiß sich durch ihre funktional relevanten Eigenschaften aufgefordert, sich ihrer

in einembestimmtenModus zu bedienen.Die soziomateriale Interaktion zwischen

Subjekt und Ding ist durch dessen Angebotscharakter bestimmt, so Gibson. Die

Relation zwischen Erkenntnisgegenstand und handelndem Subjekt besteht gerade

33 Exemplarisch aus der Fülle der Literatur: Depner, Anamaria: Dinge in Bewegung. ZumRollen-

wandel materieller Objekte, Bielefeld 2015; Habermas, Tilmann: Geliebte Objekte. Symbole

und Instrumente der Identitätsbildung, Berlin u.a. 1996; Selle, Gert: Siebensachen. Ein Buch

über Dinge, Frankfurt a.M. 1997. Einen guten Überblick gibt das Handbook ofmaterial cultu-

re, hg. v. Tilley, Christopher u.a., Los Angeles u.a. 2006.

34 Vgl. hierzu die instruktive Anthologie von Belliger, Andrea/Krieger, David J. (Hg.): Anthology.

Ein einführendes Handbuch zur Akteur-Netzwerk-Theorie, Bielefeld 2006.

35 Schwier, Helmut: Sind evangelische Realbenediktionen möglich?, in: Klie, Thomas/Fendler,

Folkert/Gattwinkel, Hilmar (Hg.): On Demand. Kasualkultur der Gegenwart, Leipzig 2017,

S. 109–133 (S. 112).

36 Vgl.Mädler, Inken: Transfigurationen.Materielle Kultur in praktisch-theologischer Perspekti-

ve, Gütersloh 2006, S. 15. –Mädlers Generalthese ist in jüngster Zeit prominentwieder aufge-

nommen worden durch Schivelbusch, Wolfgang: Das verzehrende Leben der Dinge. Versuch

über die Konsumtion, München 2015: »Wir werden die Sofas, auf denen wir sitzen, und die

Sofas werden wir« (S. 5).

37 Affordance – engl. Neologismus, der sich von »to afford«: anbieten, gewähren, ableitet. Vgl.

J. Gibson: Wahrnehmung. Gibson beschreitet mit seiner Affordanz-These einen Mittelweg

zwischen semiotisch-konstruktivistischen und objektivierenden Vorstellungen von Materia-

lität.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005 - am 14.02.2026, 06:32:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Klie: Wie die Praktische Theologie zur Sache kam 87

nicht in einer unaufhebbaren Differenz, vielmehr sind beide Instanzen immer

schon kulturell involviert. Die Welt der Dinge bietet nicht einfach nur die Medien

moderner Weltbewältigung, sie sind auch Medien spätmoderner Weltdeutung. Ein

Stuhl ist eben sitz-bar, ein Haus bewohn-bar und eine Kanzel besteig-bar. Die ma-

teriellen Eigenschaften von Artefakten korrespondieren mit den entsprechenden

(erlernten) Dispositionen eines Akteurs. Im interaktiven Zusammenspiel realisiert

sich dann das verkörperte Handlungswissen.

Eine Realie ist immer auch eine Instanz, die imprägniert ist von spezifischen

NutzungsgewohnheitenunddenBedeutungen,die ihnendabei zugeschriebenwer-

den.Wenn aber diemateriale Kultur nicht nur einen rationalenGebrauchswert hat,

sondern ihr von ihren Nutzern auch ein durchaus sozialer Mehrwert zugeschrie-

ben werden kann,38 dann können Artefakte durchaus zu »Doppelagenten« (Schivel-

busch)39 werden. Danach ginge es bei dem Wunsch, sein Haus beim Einzug seg-

nen zu lassen, nicht nur darum, ein immobiles Anwesen mit »Segenskräften« auf-

zuladen40 bzw. es der Obhut Gottes anheimzustellen, sondern vielmehr auch dar-

um, es als das familiale Miteinander situierende Zuhause zuzueignen.41 Der Segen

gilt dem Haus, dem Haus, das Menschen beleben. (Im Rahmen der Akteur-Netz-

werk-Theorie spricht Latour darum auch nicht von Akteuren, sondern von »Hybri-

den«.)UnddanachwäredieEinweihungeines Feuerwehrhauses (einer Schule, einer

Forschungseinrichtung) darum immer auch die anerkennende Autorisierung eines

Sachzusammenhangs, der einem Gemeinwesen von Nutzen ist – im konstitutiven

Zusammenspiel von Ding und Person. Die Benediktion solcher Interaktionen kann

ihrerseits nur voneiner Institution vollzogenwerden,die inbesondererWeise »über

den Dingen« steht.

Soweit die deutende Rekonstruktion der drei praktisch-theologischen Schnitt-

stellen.

38 Vgl. I. Mädler: Transfigurationen, S. 64ff.

39 W. Schivelbusch: Leben, S. 24.

40 Vgl. hierzu Josuttis, Manfred: Segenskräfte. Potentiale einer energetischen Seelsorge, Gü-

tersloh 2000.

41 So zeigten die alten Hausmarken (Hauszeichen, Handgemal) nicht einfach nur einen Besitz-

anspruch an, sie verliehen der Generationenfolge, die in diesem Haus wohnte, eine Sippen-

identität. DasHauswar oft Träger einesNamens, während seine Bewohner wechselten. Heu-

te ist dieser Usus allenfalls noch bei alten Wirtshausnamen ablesbar. Vgl. VELKD (Hg.): Seg-

nung beim Umzug in eine neue Wohnung. Entwurf einer Handreichung zu Agende IV, Teil-

band 2, Hannover 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005 - am 14.02.2026, 06:32:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Artefakte, Dinge, Objekte

3. Neuere Impulse

Für die neuere Diskussion setzte hier Inken Mädler 2006 mit ihrer unzeitgemäßen

Untersuchung des Interieurs von »Frauenzimmern« den Anfang.42 Ihr geht es um

den metaphorischen Transfer, der im individuellen Erleben Gegenstände, die ans

Herz gewachsen sind, und die Person, die sich auf sie bezieht, »verklärt« bzw. um-

gekehrt:Wie der Gegenstand durch die Person verklärt wird.Mädler enttrivialisiert

die Dinge des Alltäglichen, indem sie sie als Hab-selig-keiten identifiziert. – Die-

sen Faden nimmt dann 2018 Sonja Beckmayer auf, die in ihrer Mainzer Dissertati-

on »Die Bibel als Buch« untersucht.43 Sie fragt danach, wie Pfarrpersonen mit ih-

rer Arbeitsbibel umgehen.Wie arbeitenTheologen mit diesem Bibel-Buch, diesem

papierenen Artefakt? Welche Rolle spielt es in ihrer alltäglichen Arbeit? Wo wird

dieses Artefakt platziert? – Diese beiden Theologinnen haben in einem je spezifi-

schen Feld Pionierarbeit geleistet, die derzeit von verschiedenen Forschern fortge-

schriebenwird.–DerVf.hat zusammenmit denbeidenPassauer SoziologenThors-

ten Benkel und Matthias Meitzler das Phänomen der sog. Aschediamanten unter-

sucht.44 Es geht hier um die Frage, welche »Dingbedeutsamkeit« von den Besitzern

industriell gefertigter Diamanten diesen Preziosen zugeschriebenwird, die aus der

Kremierungsasche von Verstorbenen gewonnen werden. – Kontextualisiert wur-

den diese Forschungsergebnisse in der Rostocker Reliquien-Tagung von 2019, de-

ren Beiträge ein Jahr später publiziert wurden.45 – Eine weitere Rostocker Tagung

beschäftigte sichmit dem »FeinStoff«, den Anmutungen und der Logik liturgischer

Textilien. Dieser Band, an dem auch Kristian Fechtnermaßgeblich beteiligt war, ist

2021 erschienen.46 – Der Diskurs findet u.a. seine Fortsetzung in dem von Ursula

Roth und Anne Gilly herausgegebenen Sammelband »Die religiöse Positionierung

der Dinge. Zur Materialität und Performativität religiöser Praxis«, dessen Beiträ-

ge an einen interdisziplinären Forschungsschwerpunkt anknüpfen und der 2021 er-

scheint. Materialität und Performativität religiöser Praxis werden hier aus unter-

schiedlichen fachwissenschaftlichen Perspektiven beleuchtet.47

Schondieses knappe Screening zeigt, dass in der PraktischenTheologie dieDin-

ge in Bewegung kommen. Es werden vielerorts Antworten auf die Materialitäts-

42 I. Mädler: Transfigurationen.

43 S. Beckmayer: Bibel, 2018.

44 Benkel, Thorsten/Klie, Thomas/Meitzler, Matthias: Der Glanz des Lebens. Aschediamant und

Erinnerungskörper, Göttingen 2019.

45 Klie, Thomas/Kühn, Jakob (Hg.): Die Dinge die bleiben. Reliquien im interdisziplinären Dis-

kurs, Bielefeld 2020.

46 Klie, Thomas/Kühn, Jakob (Hg.): FeinStoff. Anmutungen und Logiken religiöser Textilien,

Stuttgart 2020.

47 Roth, Ursula/Gilly, Anne (Hg.): Die religiöse Positionierung der Dinge. Zur Materialität und

Performativität religiöser Praxis, Stuttgart 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005 - am 14.02.2026, 06:32:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Klie: Wie die Praktische Theologie zur Sache kam 89

frage gesucht (empirisch, historisch, systematisch), die – möglicherweise als eine

Art Gegenbewegung zur Digitalisierung – die materialen Aspekte religiöser Pra-

xis stärker gewichten. Ob diese Impulse die exponierte Stellung des Subjekts im

praktisch-theologischen Theoriezugriff zu dezentrieren vermögen, wird sich zei-

gen.Aberwahrscheinlich ist dies auchgarnicht nötig, sofern es gelingt, für die agen-

cy der Dingwelt und ihre irreduzible Ereignishaftigkeit zu sensibilisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005 - am 14.02.2026, 06:32:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463123-005 - am 14.02.2026, 06:32:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

