Wie die Praktische Theologie zur Sache kam

Thomas Klie

1. Das starke Subjekt und die dinglichen Adiaphora

In der Praktischen Theologie wird die in den Kultur- und Sozialwissenschaften
langst etablierte Forschung zur materialen Kultur bislang nur sehr sporadisch
mitvollzogen. Die Sensibilisierung fiir materielle Referenzen und dingliche Infra-
strukturen beginnt erst ganz allmahlich. Die stillschweigende Exkommunikation
der Dinge aus dem praktisch-theologischen Diskurs tiberrascht auf den ersten
Blick, aber sie hat natiirlich Griinde und eine Geschichte. Die Praktische Theolo-
gie hat sich, beginnend mit Schleiermachers frithromantischer Gefithlstheologie,
immer stark am selbstreflexiven Subjekt und an dessen religiéser Praxis orien-
tiert. Dabei waren — nach Résslers klassischer Definition — »die Grundsitze der
christlichen Uberlieferung mit Einsichten der gegenwirtigen Erfahrung zu verbin-
den«. Und so standen in der dreifachen Gestalt des neuzeitlichen Christentums
undiskutiert grundsitzlich die personalen Akteure im Vordergrund: wenn Trost
gespendet wird in der Seelsorge, wenn einer Gemeinde zu predigen ist und mit
ihr der Gottesdienst gefeiert wird, wenn auf die verschiedenen Sozialformen der
Kirche reflektiert wird, die evangelische Religion in Prozesse der Selbstvermittlung
tritt oder wenn unmittelbar geholfen wird in der Diakonie. Die religiose Praxis,
die der Gegenstand der Praktischen Theologie ist, reicht darin zwar tiber die einer
Applikationsfliche fiir exegetische Einsichten und normative Verkiindigungsan-
spriiche hinaus, aber die Kommunikation des Evangeliums wurde immer in erster
Linie als eine Kommunikation zwischen sprechenden, hérenden und real prisen-
ten Akteuren betrachtet. Die materialen Medien, die hierbei die diskursiven bzw.
rituellen AuRerungen abstiitzen oder erméglichen, blieben allenfalls stumme Giste
in den prominent traktierten Kommunikationsbeziehungen. Zu vielen liturgischen
Medien ging man in der evangelischen Spielform der Religion ohnehin schon frith
auf Distanz: Weihrauchfass und Aspergill mussten dem reformatorischen Wort-
Monismus weichen. Monstranz, Tabernakel, ewiges Licht und andere Requisiten

1 Rossler, Dietrich: Grundrifd der Praktischen Theologie, Berlin/New York 1986, S. 3.

14.02.2026, 06:32:06.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Artefakte, Dinge, Objekte

waren schon aus theologischen Griinden obsolet. Chorhemd, Stola und Casel wi-
chen 1811 durch die Kabinettsordre des Preufienkonigs Friedrich Wilhelm III. dem
preuflischen Talar. Da sich die protestantische Religionspraxis auf das konzentrier-
te, was sich »singend und sagend« (EG 24) performierte, verblieben zunichst kaum
mehr als Bibel- und Gesangbuch im sichlichen Fundus. Und es ist darum auch kein
Zufall, dass eine der wichtigen Arbeiten, die in jiingster Zeit die materiale Kultur
wieder ins protestantische Bewusstsein hob, eine Dissertation zum Bibel-Buch ist.*

Natiirlich war klar, dass eine Pfarrperson vor allem im Gottesdienst auch be-
stimmte Dinge handhaben musste, wie z.B. eine Patene und einen Kelch beim
Abendmahl, eine Amtstracht in der Wahrnehmung des liturgischen Dienstes und
eine Kanzel zur Predigt. Aber die starke materiale Imprignierung dieser Voll-
ziige war bislang kaum praktisch-theologischer Rede wert, galt sie doch weithin
als Adiaphoron, als »Mittelding«* - von sich aus also weder geboten noch verbo-
ten.* Aber als untergeordnete Utensilien erschienen sie dsthetisch austauschbar.
Dinge markieren keine theologische Systemstelle. Der konfessionelle Akzent auf
Wortverkiindigung und Sakramentsverwaltung lieR lange keinen Raum fiir die
zeremonialen Auerungs- und Darstellungsbedingungen liturgischer Kommuni-
kation, die im Grunde erst im Gefolge des theatralen Paradigmas in den 1990er
Jahren thematisch wurden.’

Dessen ungeachtet lassen sich durchaus Sach-Verhalte benennen, die zwar spo-
radisch in Teilbereichen der Praktischen Theologie aufgegriffen wurden, die jedoch
tiber die z.T. engen Grenzen der jeweiligen Theoriesegmente hinaus nicht als eigen-
logische Instanzen wahrgenommen wurden. Im Folgenden sollen exemplarisch drei
theoriegeschichtliche Schnittstellen markiert werden, an denen man sich durchaus
intensiver den Dingen zuwandte, ohne sie dabei jedoch itber Gebiihr mit Bedeutung
zu belehnen. An allen drei Kontaktzonen blieb die Leitdifferenz von Subjekt und Ob-
jekt praktisch-theologisch unangetastet.

2 Beckmayer, Sonja: Die Bibel als Buch. Eine artefaktorientierte Untersuchung zu Gebrauch
und Bedeutung der Bibel als Gegenstand, Stuttgart 2018.

3 Vgl. hierzu Neijenhuis, J6rg: Liturgische Textilien als Texte. Zur Semiotik gottesdienstlicher
Cewander, in: Pastoraltheologie 89/2000, S. 158-174.

4 CA 26 sieht die dufderen Dinge unter Ordnungsaspekten: Sofern sie nicht dazu dienen, »daf}
man dadurch Gnad verdiene und fiir die Sunde genugtue«, haben evangelische Christen
»Freiheit in duRerlichen Ceremonienc.

5 Vgl. hierzu Klie, Thomas/Kiihn, Jakob (Hg.): Das Jenseits der Darstellung. Postdramatische
Performanzen in Kirche und Theater, Bielefeld 2020.

14.02.2026, 06:32:06.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Klie: Wie die Praktische Theologie zur Sache kam

2. Schnittstellen
2.1 Liturgik: Der Kirchenraum, die Prinzipalstiicke und die Utensilien

Fiir die Praktische Theologie evangelischer Spielart war selbst der Kirchenraum lan-
ge Zeit kein Gegenstand eigener Theoriebemithungen. Man erkannte zwar an, dass
sich die Mitteilung und Darstellung des Glaubens in der Regel in den eigens dafiir
errichteten Riumlichkeiten ereignete, aber auf den Kirchenraum wurde im 19. Jh.
allenfalls in historischer und architektonischer Perspektive reflektiert. Wenn iiber-
haupt, dann kam die Raumdimension religiéser Praxis im Zusammenhang mit der
Liturgie ins Spiel. Die iltere Praktische Theologie stand ganz im Zeichen der grund-
legenden Bestimmung, dass der duflere Raum lediglich dazu dient, die liturgisch-
homiletische Darstellung formal zu gewihrleisten und ihr durch seine Gestaltung
funktional zu entsprechen. Solange das Evangelium »pure docetur« und die Sakra-
mente »recte administrantur« (CA 7), waren alle anderen dinglich-kultischen Arran-
gements untergeordnet und allenfalls Gegenstand pragmatischer Kompromisse. In
der Vorrede zur »Deutschen Messe« von 1526° heifdt es bei Luther in grofier evange-
lischer Gelassenheit: »Da lassen wir die Messgewinder, Altar, Lichter noch bleiben,
bis sie alle werden oder es uns gefillt sie zu dndern.«

Der praktisch-theologische Historismus des 19. Jh.s listete in seinen material-
reichen Lehrbiichern all die itberkommenen Utensilien, Rdume und Prinzipalstiicke
enzyklopidisch auf — den akribisch zusammengestellten Dingen eine spezifische
Agency zuzuschreiben, war natiirlich noch nicht im Horizont. Immerhin fillt auf,
dass viele dieser Praktischen Theologien im Gegensatz zu Gesamtentwiirfen aus
jingster Zeit durchaus die materiale Seite religiésen Handelns in nennenswertem
Umfang beriicksichtigten. Geschah dies, dann ging es zunichst um den Kirchen-
bau bzw. den kirchlichen Raum.” Und so findet sich z.B. bei Nitzsch 1851 eine
unscheinbare Sequenz iiber die Einweihung von Kirchriumen, in der er zwar nur
den evangelischen Common sense formulierte, die aber ein bezeichnendes Licht
wirft auf die Art und Weise der riumlichen Kontaktnahme: »Diese Einweihung
geschieht aber eben durch eine 6ffentliche Besitznahme, durch einen Einzug und
durch die damit verbundene erste Handlung, oder eine Reihe von Handlungen,
die darin vollzogen wird, tiberhaupt durch die erste That des Gottesdienstes und
das sie begleitende Wort, nicht durch materielle besondere Weihung.«® Da eine
ausschliefllich auf das Bauwerk konzentrierte Benediktionshandlung evangelisch
nicht infrage kommt, muss also eine Kooperation in Szene gesetzt werden. Indem

6 WA 19, 80, 26f.

7 Exemplarisch schon bei Nitzsch, Carl Immanuel: Praktische Theologie, Bd. II/2, Bonn 1851,
S.396—402.

8 C.I. Nitzsch: Theologie, S. 396.

14.02.2026, 06:32:06.

79


https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Artefakte, Dinge, Objekte

die Gottesdienstgemeinde in die neue Kirche einzieht, transformiert sie den im-
mobilen Zweckbau in ein Gotteshaus. Mit Latour gesprochen: Erst das »Kollektiv«,
das »Netzwerk« aus humanem und steinernem Akteur sozialisiert das Artefakt.’
Die Vernetzungsprozesse gehen den sozialen Formen voraus und bestimmen sie.
Erst die Performanz aus Introitus und initialer Handlung setzt gewissermaflen die
religiése Raumordnung in Kraft.

Die anderen Lehrbiicher aus dieser Zeit bieten in den jeweiligen Abschnitten
zum Kirchenbau in der Regel Anmerkungen zur historischen Stilkunde, zu Glocken
und Orgel, zum Altarraum und den Binken sowie zur kiinstlerischen Gestaltung
(Malerei, Skulpturen und Retabeln).'® Danach folgt eine systematische Aufordnung
des zentralen Interieurs — vorrangig natiirlich die sog. Prinzipalstiicke: Altar, Kan-
zel, Ambo und Taufstein. Als die vornehmsten Einrichtungsteile sind sie kunstvoll
gestaltet und sie beziehen ihre Prominenz aus einer intensiven personalen Ko-
operation. Prinzipalstiicke sind ausgesprochene Handlungsorte. Diese sakralen
Ausstattungsgegenstinde horen praktisch auf, tote Dinge zu sein, wenn an, auf
und mit ihnen hantiert wird. In der Performanz entsteht also — um erneut Latour
zu bemithen - so etwas wie eine »zirkulierende Referenz«" zwischen zwei véllig
verschiedenen ontologischen Bereichen, die man traditionell in der Praktischen
Theologie gewohnt ist zu trennen: Subjekt und Objekt. So wird die Kanzel bestiegen,
um in einem ibergrofien Raum sichtbar und horbar einen lingeren Monolog ver-
lauten zu lassen." Sie bietet dem Kanzelauftritt der Pfarrperson eine angemessene
Bithne. Und zugleich referenziert die Kanzel auf die »Kommunikation des Evan-
geliums« (Ernst Lange), auf »Martin Luther predigend« (Lucas Cranach 1547/48),
auf den Protestantismus bzw. die Reformation usw. Ahnliche Konnotationen lésen
- wenn auch weniger signifikant — auch die tibrigen Prinzipalstiicke aus.

Claus Harms z3hlt 1831im Zusammenhang mit den Prinzipalstiicken sogar noch
den Beichtstuhl auf,® dem er als individuellem Beichtort durchaus den Vorzug gibt
vor der allgemeinen Beichte der versammelten Gottesdienstgemeinde. Fiir unseren

9 Vgl. ausfiihrlich dazu Latour, Bruno: Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiih-
rung in die Akteur-Netzwerk-Theorie, Frankfurt a.M. 2007.

10 Ausfithrlich hierzu Achelis, Ernst Christian: Lehrbuch der Praktischen Theologie: Bd. 1, Leipzig
31911 ['1890], S. 192—234. Ahnlich auch Rietschel, Georg: Lehrbuch der Liturgik: Bd. 1, Berlin
1900, S. 77-153.

h§ Latour, Bruno: Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissen-
schaft, Frankfurt a.M. 2002, S. 36—95.

12 Diese Lesart findet sich z.B. bei Marheineke, Philipp: Entwurf der practischen Theologie, Ber-
lin1837, S.175: Dem Sinn fiir die »geistige Erhebung«ist »die Kanzel der Hauptort der Kirche,
und dafd diese akustisch wohlgebaut ist, das Haupterfordernifi«.

13 Harms, Claus: Pastoraltheologie. Reden an Theologiestudirende; Zweytes Buch: Der Priester,
Kiel 1831, S. 259ff.

14.02.2026, 06:32:06.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Klie: Wie die Praktische Theologie zur Sache kam

Zusammenhang ist Harms’ Begriindung interessant, die unmittelbar in die Affor-
danz-Thematik hineinragt: Fiir Harms ist es nimlich gerade die spezifische Inge-
brauchnahme, die dieses besondere Sakralmobel materialiter fiir das pradestiniert,
was es gewihrleisten soll: eine »gedimpfte Stimme, der Anblick von Nahem, die kor-
perliche Nihe selbst«.” In einem Beichtstuhl verkérpert sich geradezu ein pastora-
les Handlungswissen.'® Ein Wissen darum, was darin wie zu tun ist: der 90°-Winkel
zwischen Beichtenden und Pfarrperson, die gedimmte Atmosphire, die leibliche
Nihe und die dezentrale Positionierung des Beichtstuhls.

Bisweilen finden sich in den alten Lehrbiichern anschliefend an das Raumkapi-
tel auch Abschnitte zur liturgischen Kleidung. Im Dekorum entscheidet jedoch al-
lein »die Angemessenheit fiir das Amt und die amtlichen Funktionen«', wie Achelis
betont. Und schlieflich werden die traditionellen Symbole besprochen, die im Ri-
tus begegnen. So zihlt Theodosius Harnack auf: »das Aufstellen des Crucifixes oder
des einfachen Kreuzeszeichens und der brennenden Kerzen; mehr noch das Entbls-
Ren des Haupts, das Wechseln der Ringe, das Aufwerfen der Erde bei dem Begribnis
u.a.«*® Harnack bezeichnet dies alles als sunvermeidlich und natiirlich«, aber — und
dann folgt der obligatorische konfessionelle Vorbehalt - sie sind »im Cultus nur in-
sofern als berechtigt zu betrachten, als sie das Wort begleiten«.”

Zusammenfassend lisst sich sagen, dass im 19. Jh. in den grofien Gesamtent-
wiirfen der Praktischen Theologie die materiale Seite der evangelischen Religions-
kultur durchaus mit im Blick ist. Die historischen und dogmatischen Lesarten er-
laubten es jedoch nicht, hier mehr als nur eine rein dienliche Funktion zuzuschrei-
ben. Liest man allerdings die ostinaten antikatholischen Kautelen weniger in nor-
mativer als in phinomenologischer Perspektive, dann legt sich die These nahe, dass
die aufgerufenen Differenzen zur romischen Religionskultur zumindest implizit ei-
ne Ahnung davon vermitteln, dass die Dinge einen durchaus unerwiinschten magi-
schen Eigensinn entwickeln kénnen, wenn man diesem Abusus nicht konsequent

14 Gibson, James].: Wahrnehmung und Umwelt. Der 6kologische Ansatz in der visuellen Wahr-
nehmung, Miinchen 1982.

15 C. Harms: Pastoraltheologie, S. 265.

16  ImGegenzug gibt Harmsim Blick auf die damals noch verbreitete Praxis der Haustaufen auch
an, welche liturgischen Gerite trotz funktionaler Aquivalenz als hiusliche Surrogate unbe-
dingt vermieden werden sollten: »Die Spiilkumme, die nachher beim Caffe wiederkam, und
das Waschbecken, daraus man sich noch den Morgen gewaschen hatte, sind mir sehr zuwi-
der.« C. Harms: Pastoraltheologie, S. 214f.

17 E.Achelis: Theologie, Bd. 1, S. 305f. Achelis verweist hier auf Luthers Schmalkaldische Artikel
(3,12):»Die Heiligkeit stehet nichtin Chorhemden, Platten, langen Rocken und anderen ihren
Ceremonien, sondern im Wort Gottes und rechten Glauben.«

18  Harnack, Theodosius: Einleitung und Grundlegung der Praktischen Theologie. Theorie und
Geschichte des Cultus, Erlangen 1877, S. 400.

19 T Harnack: Einleitung, S. 400.

14.02.2026, 06:32:06.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Artefakte, Dinge, Objekte

durch den evangelischen Usus begegnet. Alles, was religiés in Gebrauch genommen
wird, kann zu »Risiken und Nebenwirkungen« im Bereich der Magie fithren, wenn
es nicht zuvor durch das Wort gebannt wird. — Von der theologischen Neutralisie-
rung der Dinge bis zu ihrem Vergessen war es dann nur ein relativ kurzer Weg.

2.2 Religionspadagogik: Sakralraume als Lernorte

Als Ende der 1990er Jahre Manfred Josuttis selbstkritisch anmerkte, dass die Frage
nach dem religiésen Raum noch »1970 niemand von uns verstanden hitte«*°, zeich-
nete sich in der Religionspidagogik eine neue Aufmerksambkeit fiir Kirchenraume
ab. Sowurden 1998 gleich drei programmatische Publikationen zu dem damals noch
nahezu unbekannten Praxisfeld der Kirchenpidagogik vorgelegt.” Da die Religi-
onspadagogik durch eine gewisse, nur von ihrer verschlungenen Fachgeschichte her
zu verstehende »Zuriickhaltung« gegeniiber der Didaktisierung von Formiufserun-
gen der eigenen Religionskultur geprigt ist, waren die maf3geblich von der Muse-
umspadagogik inspirierten Methoden einer religiosen RaumerschliefSung eine pro-
bate Option, sich gewissermaflen »sachkundlich« der Religion anzunihern.
Ausgewiesenes Lernziel der Kirchenpidagogik war es, den Kirchenraum mit-
samt dem ihn bergenden Interieur als didaktischen Parcours zu begreifen, an dem
abgelesen werden kann, was sich hier alles an kirchlicher Religion abspielt bzw. ab-
gespielt hat. Es ging in diesem Lernprogramm also darum, in einem mehrdimen-
sionalen Zugriff von den Anmutungsqualititen und der sichlichen Ausstattung her
auf Liturgie und Predigt, Kirchengeschichte und biblische Geschichten, auf Kultur
und Kasualien zu schliefen. Die Lernbewegung zielte also von auflen nach innen
- von den Dingen zur »Dingbedeutsamkeit«**. Und so werden unter dem Vorzei-
chen Kirchenpidagogik Kanzeln abgemalt, in Chorriumen getanzt und Figuren in
Standbildern rekonstruiert. Ornamente werden abgepaust, Klang- und Tastitbun-
gen angeleitet und »die Predigt der Steine«*® vernommen. Die Kirchenpidagogik
funktioniert also wie eine Art produktive Requisitenkunde. Durch den unmittelba-

20 Josuttis, Manfred: Vom Umgang mit heiligen Raumen, in: Klie, Thomas (Hg.): Der Religion
Raum geben. Kirchenpddagogik und religioses Lernen, Minster 22000, S. 34—43 (S. 34).

21 Klie, Thomas (Hg.): Der Religion Raum geben. Kirchenpddagogik und religiéses Lernen,
Miinster 32003 ("1998); Degen, Roland/Hansen, Inge (Hg.): Lernort Kirchenraum. Erfahrun-
gen — Einsichten — Anregungen, Miinster 1998; Goecke-Seischab, Margarete L./Ohlemacher,
Jorg: Kirchen erkunden — Kirchen erschliefien. Ein Handbuch, Lahr 1998.

22 Inden1940er Jahren pragte der deutsche Volkskundler Karl-Sigismund Kramer den Begriff
der»Dingbedeutsamkeit«. Vgl. Kramer, Karl-Sigismund: Die Dingbeseelung in der germani-
schen Uberlieferung, Miinchen 1940.

23 Moller, Christian: »Die Predigt der Steine: Zur Asthetik der Kirche, in: Seim, Jiirgen/Steiger,
Lothar (Hg.): Lobet Gott. Beitrage zur theologischen Asthetik, Miinchen 1990, S.171-178.

14.02.2026, 06:32:06.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Klie: Wie die Praktische Theologie zur Sache kam

ren Kontakt zu religiésen Medien und Handlungsorten lisst die Kirchenpidagogik
Sakralriume als unterrichtlich befragbare Biotope des Heiligen erscheinen.

Diese Unmittelbarkeit erweist sich allerdings — so wird man als Fazit festhalten
konnen - in doppelter Hinsicht als eine didaktische Chimire. Denn nur in seltenen
Ausnahmefillen sehen diese Ubungsginge vor, die Faszination einer toten Religi-
on in ein Movens fiir die Erkundung lebendiger Liturgien zu transformieren. Die
Raumdinge geraten hier nicht ernsthaft in eine religiése Bewegung, die informie-
rende Auflensicht auf die Artefakte bleibt unhinterfragt.* Und zweitens gingen von
der Kirchenpidagogik kaum interdisziplinire Theorieimpulse aus. Zu sehr domi-
nierte hier das bunte Methodenpotpourri den Diskurs. Die Protagonisten blieben
weitgehend unter sich und kultivierten die Konventikel. Der praktisch-theologische
Raumdiskurs® diffundierte in andere Richtungen, ohne dabei Bezug zu nehmen
auf den material turn in den Sozialwissenschaften. Und so verharrt die Kirchenpid-
agogik in gewisser Weise in der babylonischen Gefangenschaft einer primir kir-
chengeschichtlichen Perspektive.

2.3 Pastoraltheologie: Realbenediktionen

Eine dritte Schnittstelle bilden die sog. Realbenediktionen. Unter diesem Sammel-
begriff fasst man in der Literatur ein ganzes Biindel unterschiedlicher Anlisse zu-
sammen, bei denen eine Realie, ein Sachgegenstand (»Schépfungsding«), zum An-
lass einer Benediktion, einer kasuellen Segenshandlung wird. Zumeist besteht der
Anlass darin, dass diese Realie eingeweiht, initialisiert wird. Wohl bei keinem an-
deren pastoralen Handlungsvollzug geht es so unmittelbarer »zur Sache«. Wobei
natiirlich klar ist, dass die Segenshandlung dem Gegenstand nur insofern gilt, als
er fir die, die ihn handhaben, mit ihm unmittelbar umgehen oder (bei Gebiuden)
in ihnen wohnen bzw. arbeiten, liturgisch in eine dienliche Funktion einrtickt. Der
gemeinschaftsdienliche Zweck heiligt gewissermafien die religiosen Mittel. Es ist

24  Anders dagegen Klie, Thomas/Husmann, Barbel: Gestalteter Glaube. Liturgisches Lernen in
Schule und Gemeinde, Gottingen 2005.

25  Exemplarisch wiren hier zu nennenJoof, Elisabeth: Raum. Eine theologische Interpretation,
Gitersloh 2005; Umbach, Helmut: Heilige Riume — Pforten des Himmels. Vom Umgang der
Protestanten mit ihren Kirchen, Géttingen 2005; Claussen, Johann Hinrich: Gottes Hauser
oder Die Kunst, Kirchen zu bauen und zu verstehen, Miinchen 2012; Bethge, Clemens W.: Kir-
chenraum. Eine raumtheoretische Konzeptualisierung der Wirkungsasthetik, Stuttgart 2015;
Keller, Sonja: Kirchengebdude in urbanen Cebieten. Wahrnehmung — Deutung—Umnutzung
in praktisch-theologischer Perspektive, Berlin 2016; Ehlert, Franziska: Raumdeutungen. Ei-
ne religionspadagogische Studie zum Potential raumhermeneutischer Perspektiven fiir die
Theorie und Praxis religioser Bildung, Rostock 2017; Erne, Thomas: Hybride Raume der Tran-
szendenz. Wozu wir noch Kirchen brauchen. Studien zu einer postsakularen Theorie des Kir-
chenbaus, Leipzig 2017.

14.02.2026, 06:32:06.

83


https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Artefakte, Dinge, Objekte

vor allem Christian Eyselein mit seiner 1993 erschienenen Erlanger Dissertation®®
zu verdanken, dass er die kirchlichen Einweihungshandlungen aus der kasuellen
Schmuddelecke herausgeholt hat, indem er sie schopfungstheologisch verortete.

Empirisch spricht allerdings viel dafiir, dass dieser Ritus von den Kasualteil-
nehmenden oft ganz anders verstanden wird, als er von den Pfarrpersonen inten-
diert ist. Je nach Inszenierungskontext kann auch heute noch die Performanz des
rituellen Zeichens (Kreuz schlagen, Auflegen der Hinde etc.) die liturgischen Deu-
tungsworte iiberlagern, so dass sich bei den Anwesenden fast zwangsliufig magi-
sche Lesarten einstellen. Dies gilt vor allem dann, wenn in 6kumenischer Gemein-
schaft der katholische Priester vom Weihwasser Gebrauch macht, also einen Ding-
Ding-Kontakt herbeifiithrt, wihrend die evangelische Pastorin ihre Predigt unter
Ruickgrift auf die Heilige Schrift ausschliefilich an die beteiligten Subjekte adres-
siert.””

Theologiegeschichtlich wirkmichtig wurde vor allem Luthers Demarche im
letzten Abschnitt der Schmalkaldischen Artikel, wo er die Kirchweihpraxis, die tib-
lichen Glocken- und Altartaufen bis hin zu den Kerzen-, Palmen-, Gewiirz-, Hafer-
und Fladenweihen als »nirrische und kindische Artikel« aus dem »Gaukelsack des
Papstes« bezeichnete. Weil all diese Realien schlicht nicht Triger eines Segens sein
konnen, habe man es hier nur mit »eitel Spott und Betrug« zu tun, zumal in der ka-
tholischen Praxis dabei auch permanent die sakramentale Grenzlinie iiberschritten
werde.?

Trotzdem sprechen viele Indizien dafiir, dass es diese besondere Form der Wei-
he- bzw. Einweihungspraxis auch in evangelischen Kirchentiimern wohl immer ge-
geben hat, auch wenn sie das Odium des Heterodoxen und Kryptokatholischen nie
ganz hat ablegen kénnen. Der Umstand, dass in der praktisch-theologischen Litera-
tur des 19. Jh.s immer wieder der Unterschied zwischen evangelischer und katholi-
scher Benediktionspraxis aufgerufen wird, lisst darauf schliefRen, dass Benediktio-
nen durchaus regelmiRig im pastoralen Alltag vorkamen. Und so kann schliefilich
auch Paul Graff anhand zahlreicher Quellen nachweisen, dass »alle in Frage kom-
menden Weihehandlungen [...], falls nur Gelegenheit dazu da war, auch bereits im

26  Eyselein, Christian: Segnet Cott, was Menschen schaffen? Kirchliche Einweihungshandlun-
gen im Bereich des 6ffentlichen Lebens, Stuttgart 1993.

27  Josuttis beschreitet innerhalb der Praktischen Theologie einen Sonderweg, wenn er in die-
sem Kontext auf den ontologisch aufgeladenen Atmospharenbegriff zurtickgreift: »Die Pries-
terinnen und Priester, die durch ihre Taufe geweiht sind, bringen bei allen Weihehandlungen
an Personen, Gebauden und Gegenstianden eine Wirklichkeit zur Sprache, diestiber allen und
bei allen und in allen< (Epheser 4,6) ist und die jetzt mit der Prasenz Leibraume, Ortsraume,
Sachraume gniadig erfiillen mag.«Josuttis, Manfred: Religion als Handwerk. Zur Handlungs-
logik spiritueller Methoden, Giitersloh 2002, S. 141.

28  AS XV (1537).

14.02.2026, 06:32:06.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Klie: Wie die Praktische Theologie zur Sache kam

16. und 17. Jahrhundert ausgefiithrt« wurden.* Die Grenzen zu ontologisch missver-
stindlichen Gesten und Sitzen waren offenbar in der Praxis recht fliefSend, wenn sie
denn tiberhaupt bewusst gezogen wurden.

In jiingster Zeit mehren sich interessanterweise die Berichte iiber Einweihun-
gen unter pastoraler Mitwirkung.*® Die Bandbreite der initialisierten Sachen ist
grof3: Sie reicht von der Segnung eines Zirkuszeltes (Rostock), einer innerstid-
tischen Shoppingmall (Schwerin; nach kontroversen 6ffentlichen Diskussionen
wurde der religiose Teil der Einweihung allerdings abgesagt), einer Reitanlage
(Hann. Miinden), einer Hotelanlage (Brandenburg), einer Segleranlage (am Sor-
pesee) bis hin zum Fahrgeschift eines Schaustellerbetriebs (Hamburg). Eyseleins
empirische Befunde, wonach in den frithen 1990er Jahren in den katholischen
Diasporagebieten die von evangelischen Pfarrpersonen »privat erbetenen Hand-
lungen« die der kirchlichen »um mehr als ein Drittel« iibersteigen,* zeigen an,
dass diese Kasualie offenbar auch von einer katholischen Sogwirkung geprigt ist**
bzw. die 6ffentliche Wahrnehmung der 6kumenischen Kooperation kaum etwas
von den nach wie vor kirchentrennenden theologischen Differenzen ahnt. Nicht
nur in Westdeutschland, sondern auch im postprotestantischen Ostdeutschland ist
der Wunsch nach kirchlich praktizierten Realbenediktionen in erstaunlich hohem
Mafe prisent. Die spite Moderne gebiert eben auch spitmoderne Segensoptionen.

Als Fazit und Ausblick bleibt auch und gerade unter der diesen Band motivie-
renden Fragestellung festzuhalten, dass moglicherweise die dogmatische Demar-
kationslinie nicht dem gerecht wird, was aktuell in den Kulturwissenschaften unter

29  Bemerkenswertist hier bei Graff der implizite Hinweis auf die kasuelle Veranlassung von Re-
albenediktionen: Sie geschehen, wenn sich »die Gelegenheit« bietet. Graff, Paul: Geschich-
te der Auflosung der alten gottesdienstlichen Formen in der evangelischen Kirche Deutsch-
lands, Bd. 1, Gottingen 21937, S. 401.

30  Vgl. auch die Auflistung aufschlussreicher Beispiele bei C. Eyselein, Segnet, S. 8f.18f.

31 Eyseleins Fragebogen wurde allerdings schon Anfang der1990er Jahre ausgewertet (die Dis-
sertation erschien 1993). Erfahrungen aus dem mehrheitlich konfessionslosen Kontext Ost-
deutschlands scheinen darauf hinzuweisen, dass die Nachfrage nach kirchlich begleiteten
Einweihungshandlungen gerade auch in diesen Regionen gestiegen ist. Empirische Untersu-
chungen liegen allerdings nicht vor.

32 1993 benutzten immerhin 63 % der befragten evangelischen Pfarrpersonen in Bayern katho-
lische Einweihungsordnungen. C. Eyselein, Segnet, S. 20. — Dagegen warnte Fr. Niebergall in
seiner »Kasualrede« noch deutlich, den Versuchungen des »catholicismus naturalis decorati-
vus« nicht zu erliegen. Niebergall, Friedrich: Die Kasualrede, Gottingen 31917, S.167.

14.02.2026, 06:32:06.

85


https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Artefakte, Dinge, Objekte

dem Stichwort »material turn«®® bzw. der »Akteur-Netzwerk-Theorie«** diskutiert
wird. Nicht nur treffen die evangelischen Restriktionen in der allgemeinen Wahr-
nehmung auf»eine vollig andere Erwartungshaltung«®*, auch lassen sich bei den Re-
albenediktionen die Sachen und die Personen nicht so einfach auseinanderhalten.
So zeigt sich gerade bei biografisch bedeutsamen Dingen eine wechselseitige Ver-
schrankung von der menschlichen Prigung von Gegenstinden und dem Geprigt-
werden durch Vergegenstindlichungen.*® Artefakte sind weder einfach nur gege-
ben, noch stehen sie dem Menschen neutral gegeniiber. Sie sind mehr als nur Gegen-
stinde zum beliebigen Gebrauch. Gebrauchsgegenstinde gehen iiber ihre Verwen-
dung eine mehr oder weniger enge Beziehung mit ihren Nutzern ein. Eine Wohnung
will bezogen werden, ein Loschfahrzeug sieht den Einsatz vor und eine Taufschale
ist sakramental zuhanden. Oder andersherum: Was ein Akteur mit einer Wohnung
anfingt, wie er sich zu einem Loschfahrzeug verhilt bzw. wozu er eine Taufschale
nutzt, ist keineswegs arbitrir. So bezeichnet der amerikanische Wahrnehmungs-
psychologe James J. Gibson solche als Eigenschaften des Objekts wahrgenommenen
Handlungsangebote als Affordanz-Phinomene.*”

Folgt man dieser These, dann teilen einem die Dinge mit, was mit ihnen zu
machen ist. Sie fordern gewissermaflen zum Gebrauch auf und leiten dariiber die
Alltagspraxis in bestimmter Weise an. Oder anders: Wer mit Artefakten hantiert,
weifd sich durch ihre funktional relevanten Eigenschaften aufgefordert, sich ihrer
in einem bestimmten Modus zu bedienen. Die soziomateriale Interaktion zwischen
Subjekt und Ding ist durch dessen Angebotscharakter bestimmt, so Gibson. Die
Relation zwischen Erkenntnisgegenstand und handelndem Subjekt besteht gerade

33 Exemplarisch aus der Fiille der Literatur: Depner, Anamaria: Dinge in Bewegung. Zum Rollen-
wandel materieller Objekte, Bielefeld 2015; Habermas, Tilmann: Geliebte Objekte. Symbole
und Instrumente der Identitatsbildung, Berlin u.a. 1996; Selle, Gert: Siebensachen. Ein Buch
iiber Dinge, Frankfurt a.M.1997. Einen guten Uberblick gibt das Handbook of material cultu-
re, hg. v. Tilley, Christopher u.a., Los Angeles u.a. 2006.

34  Vgl. hierzu die instruktive Anthologie von Belliger, Andrea/Krieger, David ). (Hg.): Anthology.
Ein einfiihrendes Handbuch zur Akteur-Netzwerk-Theorie, Bielefeld 2006.

35  Schwier, Helmut: Sind evangelische Realbenediktionen moglich?, in: Klie, Thomas/Fendler,
Folkert/Gattwinkel, Hilmar (Hg.): On Demand. Kasualkultur der Gegenwart, Leipzig 2017,
S.109-133 (S.112).

36 Vgl.Madler, Inken: Transfigurationen. Materielle Kultur in praktisch-theologischer Perspekti-
ve, Gltersloh 2006, S.15.—Madlers Generalthese istinjiingster Zeit prominent wieder aufge-
nommen worden durch Schivelbusch, Wolfgang: Das verzehrende Leben der Dinge. Versuch
iber die Konsumtion, Miinchen 2015: »Wir werden die Sofas, auf denen wir sitzen, und die
Sofas werden wir« (S. 5).

37  Affordance — engl. Neologismus, der sich von »to afford«: anbieten, gewdhren, ableitet. Vgl.
]. Gibson: Wahrnehmung. Gibson beschreitet mit seiner Affordanz-These einen Mittelweg
zwischen semiotisch-konstruktivistischen und objektivierenden Vorstellungen von Materia-
litat.

14.02.2026, 06:32:06.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Klie: Wie die Praktische Theologie zur Sache kam

nicht in einer unaufhebbaren Differenz, vielmehr sind beide Instanzen immer
schon kulturell involviert. Die Welt der Dinge bietet nicht einfach nur die Medien
moderner Welthewiltigung, sie sind auch Medien spitmoderner Weltdeutung. Ein
Stuhl ist eben sitz-bar, ein Haus bewohn-bar und eine Kanzel besteig-bar. Die ma-
teriellen Eigenschaften von Artefakten korrespondieren mit den entsprechenden
(erlernten) Dispositionen eines Akteurs. Im interaktiven Zusammenspiel realisiert
sich dann das verkdrperte Handlungswissen.

Eine Realie ist immer auch eine Instanz, die impréagniert ist von spezifischen
Nutzungsgewohnheiten und den Bedeutungen, die ihnen dabei zugeschrieben wer-
den. Wenn aber die materiale Kultur nicht nur einen rationalen Gebrauchswert hat,
sondern ihr von ihren Nutzern auch ein durchaus sozialer Mehrwert zugeschrie-
ben werden kann,*® dann kénnen Artefakte durchaus zu »Doppelagenten« (Schivel-
busch)® werden. Danach ginge es bei dem Wunsch, sein Haus beim Einzug seg-
nen zu lassen, nicht nur darum, ein immobiles Anwesen mit »Segenskriften« auf-
zuladen*® bzw. es der Obhut Gottes anheimzustellen, sondern vielmehr auch dar-
um, es als das familiale Miteinander situierende Zuhause zuzueignen.* Der Segen
gilt dem Haus, dem Haus, das Menschen beleben. (Im Rahmen der Akteur-Netz-
werk-Theorie spricht Latour darum auch nicht von Akteuren, sondern von »Hybri-
den«.) Und danach wire die Einweihung eines Feuerwehrhauses (einer Schule, einer
Forschungseinrichtung) darum immer auch die anerkennende Autorisierung eines
Sachzusammenhangs, der einem Gemeinwesen von Nutzen ist — im konstitutiven
Zusammenspiel von Ding und Person. Die Benediktion solcher Interaktionen kann
ihrerseits nur von einer Institution vollzogen werden, die in besonderer Weise »iiber
den Dingenc steht.

Soweit die deutende Rekonstruktion der drei praktisch-theologischen Schnitt-
stellen.

38 Vgl.|. Madler: Transfigurationen, S. 64ff.

39 W.Schivelbusch: Leben, S. 24.

40  Vgl. hierzu Josuttis, Manfred: Segenskrifte. Potentiale einer energetischen Seelsorge, Gii-
tersloh 2000.

41 Sozeigten die alten Hausmarken (Hauszeichen, Handgemal) nicht einfach nur einen Besitz-
anspruch an, sie verliehen der Generationenfolge, die in diesem Haus wohnte, eine Sippen-
identitat. Das Haus war oft Trager eines Namens, wahrend seine Bewohner wechselten. Heu-
te ist dieser Usus allenfalls noch bei alten Wirtshausnamen ablesbar. Vgl. VELKD (Hg.): Seg-
nung beim Umzug in eine neue Wohnung. Entwurf einer Handreichung zu Agende 1V, Teil-
band 2, Hannover 2010.

14.02.2026, 06:32:06.

87


https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Artefakte, Dinge, Objekte

3. Neuere Impulse

Fir die neuere Diskussion setzte hier Inken Midler 2006 mit ihrer unzeitgemifien
Untersuchung des Interieurs von »Frauenzimmern« den Anfang.* Thr geht es um
den metaphorischen Transfer, der im individuellen Erleben Gegenstinde, die ans
Herz gewachsen sind, und die Person, die sich auf sie bezieht, »verklirt« bzw. um-
gekehrt: Wie der Gegenstand durch die Person verklirt wird. Madler enttrivialisiert
die Dinge des Alltiglichen, indem sie sie als Hab-selig-keiten identifiziert. — Die-
sen Faden nimmt dann 2018 Sonja Beckmayer auf, die in ihrer Mainzer Dissertati-
on »Die Bibel als Buch« untersucht.® Sie fragt danach, wie Pfarrpersonen mit ih-
rer Arbeitsbibel umgehen. Wie arbeiten Theologen mit diesem Bibel-Buch, diesem
papierenen Artefakt? Welche Rolle spielt es in ihrer alltiglichen Arbeit? Wo wird
dieses Artefakt platziert? — Diese beiden Theologinnen haben in einem je spezifi-
schen Feld Pionierarbeit geleistet, die derzeit von verschiedenen Forschern fortge-
schrieben wird. — Der Vf. hat zusammen mit den beiden Passauer Soziologen Thors-
ten Benkel und Matthias Meitzler das Phinomen der sog. Aschediamanten unter-
sucht.* Es geht hier um die Frage, welche »Dingbedeutsamkeit« von den Besitzern
industriell gefertigter Diamanten diesen Preziosen zugeschrieben wird, die aus der
Kremierungsasche von Verstorbenen gewonnen werden. — Kontextualisiert wur-
den diese Forschungsergebnisse in der Rostocker Reliquien-Tagung von 2019, de-
ren Beitrige ein Jahr spiter publiziert wurden.* — Eine weitere Rostocker Tagung
beschiftigte sich mit dem »FeinStoff«, den Anmutungen und der Logik liturgischer
Textilien. Dieser Band, an dem auch Kristian Fechtner maf3geblich beteiligt war, ist
2021 erschienen.* — Der Diskurs findet u.a. seine Fortsetzung in dem von Ursula
Roth und Anne Gilly herausgegebenen Sammelband »Die religiose Positionierung
der Dinge. Zur Materialitit und Performativitit religioser Praxis«, dessen Beitri-
ge an einen interdiszipliniren Forschungsschwerpunkt ankniipfen und der 2021 er-
scheint. Materialitit und Performativitit religiéser Praxis werden hier aus unter-
schiedlichen fachwissenschaftlichen Perspektiven beleuchtet.*

Schon dieses knappe Screening zeigt, dass in der Praktischen Theologie die Din-
ge in Bewegung kommen. Es werden vielerorts Antworten auf die Materialitits-

42 |. Mé&dler: Transfigurationen.

43 S.Beckmayer: Bibel, 2018.

44 Benkel, Thorsten/Klie, Thomas/Meitzler, Matthias: Der Glanz des Lebens. Aschediamant und
Erinnerungskorper, Gottingen 2019.

45  Klie, Thomas/Kiihn, Jakob (Hg.): Die Dinge die bleiben. Reliquien im interdisziplindren Dis-
kurs, Bielefeld 2020.

46  Klie, Thomas/Kiihn, Jakob (Hg.): FeinStoff. Anmutungen und Logiken religioser Textilien,
Stuttgart 2020.

47  Roth, Ursula/Gilly, Anne (Hg.): Die religiose Positionierung der Dinge. Zur Materialitit und
Performativitat religidser Praxis, Stuttgart 2021.

14.02.2026, 06:32:06.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Klie: Wie die Praktische Theologie zur Sache kam

frage gesucht (empirisch, historisch, systematisch), die - méglicherweise als eine
Art Gegenbewegung zur Digitalisierung — die materialen Aspekte religiéser Pra-
xis stirker gewichten. Ob diese Impulse die exponierte Stellung des Subjekts im
praktisch-theologischen Theoriezugriff zu dezentrieren vermogen, wird sich zei-
gen. Aber wahrscheinlich ist dies auch gar nicht nétig, sofern es gelingt, fiir die agen-
¢y der Dingwelt und ihre irreduzible Ereignishaftigkeit zu sensibilisieren.

14.02.2026, 06:32:06.

89


https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 06:32:06.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

