114

Wirtschaftsphilosophie — Die erweiterte Perspektive

KURT ROTTGERS'

Philosophy of economics — the broader perspective

The philosophical thoughts on economics in Germany have been restricted to business ethics so far. The
consequence has been that there have been developed certain positions, whose claims are well defined
and were defended against each other; but for several years there has not been any remarkable pro-
gress, since everybody hoped to convince all the other combatants, but nobody has surrendered so far.
That is why it is proposed here to broaden the perspective beyond the limits of ethics into epistemolog-
cal questions in the relation of philosophy and economics. The methods considered are: critical gues-
tioning the fundamental concepts and assumptions of economic thought, the reflections of the disconrse
of economics, including the bistory of concepts and metaphors, genealogy of morals; the central aspects
of such a broadening of perspective to the philosophy of economics conld be: pluralism, zetetic and
cultivation.

Reywords: Wirtschaftsphilosophze, Sozialphilosophie, 1 ertranen, Monetire Textualitit.

1.  Wirtschaftsethik und Wirtschaftsphilosophie

Die vergangenen Jahrzehnte waren, was die Beziehungen von Philosophie und Oko-
nomie anbetrifft, bestimmt von der Fixierung auf Wirtschaftsethik. Da aber Ethik nur
der zweite Teil der Philosophie ist, bleiben auf diese Weise die Beziehungen der Philo-
sophie zur Okonomie untetbestimmt, vergleichbar der Einseitigkeit, die entstiinde,
wenn sich die Philosophie nur auf die Betriebswirtschaftslehre bezdge und die Volks-
wirtschaftslehre als méglichen Gesprichspartner ganz vernachlissigte.

Wenn man die Einseitigkeit der Festlegung auf Wirtschaftsethik feststellt, so kann das
nicht als Vorwurf gemeint sein. Wirtschaftsethische Fragestellungen waren offensicht-
lich die ersten Fragen, die sich in der neuen Begegnung von Okonomie und Philoso-
phie stellten, und dann muss man halt mit diesen Fragen, die sich zuerst stellen, be-
ginnen. In der wirtschaftsethischen Debatte haben sich, wie man inzwischen auch in
allen einschlidgigen Darstellungen mit groB3er Einmiitigkeit nachlesen kann, verschie-
dene Standpunkte herausgebildet, die auch mit groBer Ubereinstimmung in gleicher
Weise wiedergegeben werden. Dort kann man dann nachlesen — und diese Ordnung
ist fiir die Beteiligten oder interessierten Okonomen von groem Nutzen, kennen sie
doch aus der eigenen Dogmengeschichte die Sortierung nach Lehrmeinungen bestens
—, dass es folgende Positionen gebe: die Position von Homann als normativ reflektier-
te Okonomik, die Position von Ulrich, die sich selbst als Integrative Wirtschaftsethik

*  Prof. Dr. Kurt Rottgers, FernUniversitit Hagen, 58084 Hagen, Tel.:02331/987-2156, Fax:
02331/987192156, E-Mail: Kurt.Roettgers@fernuni-hagen.de, Forschungsschwerpunkte: Sozialphi-
losophie, Wirtschaftsphilosophie, Geschichtsphilosophie, Philosophische Begriffsgeschichte

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

bezeichnet, die stirker betriebswirtschaftlich ausgerichtete Position von Stein-
mann/Lohr, und manche unterscheiden davon noch den governance-ethischen An-
satz von Wieland. Und dann gibt es da noch die ,,jungen Wilden®, um die Zeitschrift
fir Wirtschafts- und Unternehmensethik (zfwu) und die Schriftenreihe fir Wirt-
schafts- und Unternehmensethik §fwu) — aber so ganz genau weil3 man noch nicht,
was diese eigentlich wollen, bzw. wie man sie in das vorsortierte Feld der Lehrmei-
nungen einordnen kénnte.

Folgt man jedoch dieser Vorsortierung der Wirtschaftsethik, dann wird man ganz
schnell gewahr, dass zwar die Abgrenzung der Positionen voneinander durch eine
gewisse verbale Heftigkeit bestimmt ist, dass sich aber seit ca. zehn Jahren nichts be-
wegt: die Claims sind abgesteckt, die Verzweiflung tber die Unbelehrbarkeit des Geg-
ners hilt sich in bewiltigbaren Grenzen. Die Unbeweglichkeit hat — normal science
eben —, wie ich glaube, einfache und nachvollzichbare Griinde. Man ist sich nimlich
einig in der Nachfolge des rationalistischen Methodenideals, dass es von duflerster
Wichtigkeit sei, wo und wie man anfingt, was die ersten Fragen und was die ersten
methodischen Schritte zu sein hitten. Weil man sich in der Wichtigkeit der Anfangs—
frage so einig ist, aber in der inhaltlichen Bestimmung dieser Anfangsfrage uneinig, ist
der Streit zugleich heftig und erfolglos, wenn man als Erfolgskriterium die Uberwin-
dung, d. h. die Uberzeugung des Gegners annimmt. Der Beobachter der Debatte
koénnte freilich auch auf einen anderen Gedanken kommen, nimlich dass jede Posi-
tion, auch wenn sie nicht gesiegt hat, durch die Auseinandersetzung doch immerhin
selbst gewonnen hat.

Wie dem auch sei, es ist die Konsensorientierung, verbunden mit dem Glauben an die
Einfachheit der Wahrheit, die es den Kontrahenten unméglich macht, aus dem Stel-
lungskampf herauszufinden. Versuchen wir es doch deswegen — zetetisch! — einmal
mit dem Gegenteil: Dissens ist férderlich und daher erstrebenswert, und die Wahrheit
kommt nur in perspektivischen Differenzen, d. h. nicht als Einfachheit, vor. Das
macht es fiir den Beobachter nicht einfacher, sondern bringt ihn selbst in eine parado-
xe Situation. Er muss argumentieren kénnen, warum der Streit der Kontrahenten
nicht weiterfiihrt, nicht weiterfihren kann, und er darf diese Einsicht nicht als endgiil-
tige Einsicht ausgeben. Mit anderen Worten: Er muss zugleich um die Sinnlosigkeit
des konsensorientierten Streits um die einzige Wahrheit wissen und fiir diese Uber-
zeugung eintreten und zugleich als einer, der sich einmischt, dieses Spiel mitspielen,
indem er dieses tatsdchlich offensiv vertritt. Das geht nur mit einer skeptischen
Grundhaltung, die die Einheitsvorstellung (am Ursprung oder am Ziel der Bemithun-
gen) aufgegeben hat zugunsten einer Anschlussorientierung in einem labyrinthischen
Mehrebenenspiel. Mit anderen Worten, es geht um eine postmoderne (oder transver-
sale) Wirtschaftsphilosophie. Postmodern daran ist, dass die Orientierung an dnem
Hheiligen Ursprung, einer Arche, die als methodisch geregelten Fortschritt eine Ar-
chitek tonik vorsieht, aufgegeben worden ist, weil dieses Heile oder Heil-Sein-Sollende,
sei es eine bergreifende Ordnung (der ,objektive Geist™ Hegels, die Natur Spae-
manns, das Leben u. 4.), sei es der ewige ,,Mensch®, das ,,Subjekt®, das ,,Individuum®,
die ,,Person®, theoretisch nicht mehr zur Verfiigung steht oder praktisch nur noch den
atavistischen Kampf darauf gegrindeter Fundamentalismen hervorbringt. An die Stel-

zfwu 5/2 (2004) 114-133 115

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak
mit, far oder In KI-Systemen, KI-} Modallen oder Genenstiven Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

116

le der Ordnung tritt das Labyrinth mit seiner Netzstruktur, an die Stelle des autono-
men Subjekts das verfithrte.!

Es scheint mir nun auBlerordentlich schwer zu sein, mit diesen Leitabsichten auf direk-
tem Wege eine Wirtschaftethik zu entwerfen, erstens aus inhaltlich-sachlichen Griin-
den, zweitens aber aus dem als wichtig anerkannten Grund der Anschlussfihigkeit,
sozusagen eine Option fir den aus Hameln statt einer fiir den aus Konigsberg — wenn
man das im Jahr der Kant-Todesfeiern Giberhaupt sich trauen darf zu sagen. Postmo-
derne Wirtschaftsethik auf diesem direkten Wege wird voraussichtlich zu nichts ande-
rem als zu der Wahrnehmung fithren, dass hier ein weiterer Standpunkt im Kampf der
Standpunkte aufgetaucht ist.

Daher wird hier der Versuch unternommen, zunichst andere Anschlisse, nimlich
auBerhalb der Ethik, zu schaffen. In der philosophischen Systematik ist ja ohnehin die
praktische Philosophie der prima philosophia nachgeordnet, und es sind lediglich die
ungeduldigen Moralisten die nach einer Ethik und Praxisorientierung rufen und dann
ebenso schnell wieder Geduld und Interesse vetlieren, wenn die philosophische Ethik
sich nicht unmittelbar als praxisrelevant erweist. Und fiir diesen Ebenenwechsel im
Hinblick auf mdgliche Anschliisse soll nun der Begriff einer Wirtschaftsphilosophie
als erweiterter Perspektive stehen (s. auch Schumann 2000: 111, 117-148).

Fur die wirtschaftsethischen Reflexionen kann das nur heilen, Wirtschaftsethik ein-
zubetten und zurlickzubinden an eine theoretische sozialphilosophische Perspektive.
Wirtschaftsethik ist dann nur der zweite Teil einer umfassenderen Wirtschaftsphiloso-
phie. Die ethische Reflexion hat genau da Sinn, wo soziale Zusammenhinge unter
dem Aspekt ihrer Normativitit, d. h. als moralische Phinomene wahrgenommen wer-
den. Nun begreifen sich die Wirtschaftswissenschaften allerdings als theoretische Wis-
senschaften iber Handlungszusammenhinge, nicht als praktische Wissenschaften, d.
h. das Handeln normierende Wissenschaften, lediglich in Teilbereichen lassen sich
auch anwendungsbezogene, ihrer Form nach aber technische Regeln aufstellen. Oder
wenn man mit Kant reden will, die aus wirtschaftswissenschaftlichen Einsichten fol-
genden Handlungsregeln sind tberall nur hypothetische Imperative, niemals kategori-
sche, weswegen ja die jahrhundertealten Fragen nach dem ,,gerechten Preis“ oder dem
»gerechten Lohn® zum tberwundenen Unsinn gehéren. Ferner, und damit zusam-
menhingend, ist das Gewicht des Sachzwangarguments bekannt. Beides aber sind,
genau geschen, nichts anderes als Belege fiir die Tatsache, dass bestimmte Sachverhal-
te nicht in sich selbst theoretische oder praktische sind, sondern dass unsere Einstel-
lung zu ihnen eine theoretische oder eine praktische sein kann. Und zu den allermeis-
ten sozialen Sachverhalten sind im Prinzip beide Einstellungen méglich, keine von
beiden geniel3t als solche den Vorrang. Im Rahmen einer integtierenden Wirtschafts-
philosophie, lidsst sich nicht mehr eine eigenstindige Wirtschaftsethik ihre Probleme
von der Okonomik vorgeben, was den problemorientierten Ansitzen von den be-
grindungsorientierten ja vorgeworfen wird, noch versucht sie, eine quasi autonome,
letztbegriindete Wirtschaftsethik zu entwerfen, was auch immer die Okonomie dazu

1 Zum Gedanken der Labyrinthik s. Rottgers (2001); zum Gedanken des verfithrten Subjekts s. Rott-
gers (2003).

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

kommentierend sagen mag, was dem begriindungsorientierten von dem problemori-
entierten Ansatz vorgeworfen wird.

Die wirtschaftsphilosophische Integration praktischer und theoretischer Perspektiven
konnte etwa sozialphilosophischen Einsichten Luhmanns folgen, der eine kognitive
von einer normativen Erwartungs-Enttduschungsabwicklung unterscheidet (Luhmann
1972: 40-64). Wenn namlich nicht geschicht, was jemand erwartet hatte, dann kann er
diese Erwartungsenttduschung kognitiv verarbeiten; dann hat er also ecine Erfahrung
gemacht und etwas gelernt. In Zukunft wird er aufgrund dieser Lernerfahrung anders
und anderes erwarten. Er kann aber auch auf seine Erwartungsenttiuschung normativ
reagieren; dann wird er in Zukunft unbeirrt weiter das nicht eingetretene Erwartete
erwarten. Er wird das Ereignis als Fehler, vielleicht als Fehltritt deuten und die Erwar-
tung normativ stabil halten. Wenn eine Ware auf dem Markt nicht den z. B. durch
Herstellungskosten und Gewinnerwartungen erwatteten Preis erzielt, dann kann der
Anbieter daraus etwas lernen im Hinblick auf die Gestaltung zukiinftiger Produkti-
onskosten, z. B. durch Rationalisierung oder im Hinblick auf maximal erreichbare
Gewinne. Er kann aber auch normativ auf den Sachverhalt reagieren, indem er z. B.
Schuldige unter dem Stichwort der Wettbewerbsverzerrungen, etwa durch Abneh-
mermonopole, sucht und die Forderung damit verbindet, solche Monopole in Zu-
kunft zu verhindern, damit er den zuvor erwarteten Preis in Zukunft tatsidchlich reali-
sieren kann.

Wichtig an dieser Unterscheidung von theoretischen und praktischen Perspektiven ist
nun, dass es kein angemessener Umgang mit der sozialen Welt wire, eine der beiden
Weisen der Erwartungs-Enttiuschungs- Abwicklung exklusiv oder auch nur dominant
zu setzen. Wer immer und iiberall lernend sich verhilt, beraubt sich selbst der M6g-
lichkeit, machtvoll, langfristic und verldsslich zu handeln, es sei denn, er lebte in einer
im ibrigen vollstindig durchmoralisierten Welt, in der folglich Unerwartetes selten
passiert, was aber weder die moderne noch die postmoderne Welt ist. Wer aber Er-
wartungs-Enttiuschungen stets normativ abwickelt, der beraubt sich selbst der M6g-
lichkeit des Wissens, es sei denn er lebte in einer vollstindig bekannten und von thm
durchschauten Welt, in der sich Unerwartetes und Neues nie ereignet. Auch das sind
nicht die Bedingungen von Moderne und Postmoderne. Rational in der Welt, in der
wir tatsdchlich leben, wire es, beide Weisen der Erwartungs-Enttduschungs-
Abwicklung in einem komplexen Gewebe zu verkniipfen. Und dafir bietet der erwei-
terte Rahmen einer Wirtschaftsphilosophie das Modell.

2. Philosophie und philosophy

Zugegebenermallen werden mit dem Namen ,,Wirtschaftsphilosophie® gewisse Miss-
verstindnisse heraufbeschworen, diese seien mit wenigen Bemerkungen ausgerdumt.
In Teilen der Offentlichkeit, und oft gerade in Zusammenhingen der Wirtschaft, wird
das Wort ,,Philosophie in einer Weise gebraucht, die mit Philosophie nichts zu tun
hat. Man sagt dann z. B., dass es die ,,Philosophie® eines Unternchmens sei, dieses
oder jenes zu tun. Dieser Gebrauch des Wortes ist aus dem amerikanischen ,,philo-
sophy* entlehnt und meint nichts anderes als eine Menge von Meinungen, die man
nicht begriinden kann und will, Glaubensiiberzeugungen also, im Hinblick auf die
unter zivilisierten Leuten Toleranz angesagt ist und nicht Argumentation. Genau das

zfwu 5/2 (2004) 114-133 117

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

118

ist das Gegenteil von Philosophie, die seit ihrem Urvater Sokrates zur Selbstdefinition
ihres Unternehmens die Unterscheidung von Wissen (episteme) und Meinung (doxa)
verwendet. Philosophie hinterfragt die Meinungen der Leute, ihre ,,philosophy®, um
zu (wahrem) Wissen zu gelangen. Ob sie dort je ankommen wird, ist eine andere Fra-
ge, aber dass Philosophie sich mit der Tolerierung der ,,philosophies® der Leute oder
der Unternehmen nicht zufrieden geben wird, steht von Anfang an fest. Der Frihro-
mantiker F. Schlegel brachte das auf die Formel: ,,Jede verschiedene Meinung ist in der
Philosophie eine enfgegengesetzte. Daher polemische Totalitit nothwendige Bedingung der
Methode und Kriterium des Systemes™ (Schlegel 1963: 517). Wirtschaftsphilosophie
hat daher nichts gemein mit den ,,philosophies* der Unternehmen.

3.  Wirtschaftsphilosophie im Rahmen der Sozialphilosophie

Was aber ist dann Wirtschaftsphilosophie? Es ist die Philosophie (theoretische und
praktische Philosophie), die die Sphire der Wirtschaft zum Gegenstand hat. Wenn
aber Wirtschaft — mit Luhmann — als Subsystem einer in der Moderne und in der
Postmoderne funktional ausdifferenzierten Gesellschaft begriffen werden darf, dann
ist Wirtschaftsphilosophie ein Teil der Sozialphilosophie. Das hat Konsequenzen fir
die Okonomie und ihr Selbstverstindnis: Sie kann sich nicht einfach als eine Form der
angewandten Mathematik mit Modellkonstruktionen abgeben. Okonomie erscheint,
wenn es Wirtschaftsphilosophie in der angedeuteten Form gibt, als eine Sozialwissen-
schaft. Die dadurch erforderliche Neuformulierung des Selbstverstindnisses der Oko-
nomie ist aber nicht unser Thema.

Wit werden hier vielmehr den Konsequenzen nachgehen, die sich ergeben, wenn man
Wirtschaftsphilosophie in der erwihnten Erweiterung der Perspektive als Sozialphilo-
sophie begreift.

Aufgabe einer um die theoretische Dimension erweiterten Wirtschaftsphilosophie
wire es, sich der Grundbegrifflichkeiten kritisch anzunehmen, mit deren Hilfe wir uns
auf die 6konomische Sphire bezichen, sei es nun in der Volkswirtschaftslehre, sei es
auch in der Betriebswirtschaftlehre, sei es in der Praxis des Wirtschaftens, also z. B.
Begriffe wie ,,Markt®, ,,Wachstum* oder ,,Freiheit®, um nur drei wichtige herauszu-
greifen. Was passiert, wenn wir einen Begriff wie z. B. ,,Markt®, der traditionell immer
einen durch Politik geregelten Markt meinte, entgrenzen und hm Selbststeuerungs-
krifte zuschreiben, die ihn politisch regelungsunbediirftig erscheinen lassen wiirden?
Was passiert, wenn wir einen Begriff wie ,,Wachstum®, der traditionell ein Begriff war,
der zur Losung eines spezifischen Problems, namlich der Sicherung der Vollbeschifti-
gung, dienen sollte, zu einem Generalpostulat des Wirtschaftens Gberhaupt machen
usw. Selbst im Hinblick auf traditionell moralische Begriffe wie z. B. ,,Schuld* lisst
sich eine solche gebrochene Perspektive einnehmen und sich eine nicht-normative
Behandlung kultivieren, eine Perspektive, die man im Anschluss an Nietzsche als ,,Ge-
nealogie” der Grundbegrifflichkeiten bezeichnen kénnte. Im Hinblick auf den Begriff
der Freiheit kénnte man etwa zeigen, dass weder der philosophische Begriff der trans-
zendentalen Freiheit des Willens noch der Begriff der politischen Freiheit des
Handelns das Modell fiir einen fiir 6konomische Zusammenhinge brauchbaren Frei-
heitsbegriff abgibt, d. h es stellt sich die Frage, ob es sich nicht empfiehlt, einen Beg-
riff der ,,sozialen Freiheit™ zu prigen, der weder allein subjektbezogen und handlungs-

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

ermichtigend fungiert, noch ein Begriff bloler Negation von Handlungsbeschrinkun-
gen darstellt. Das lige ganz auf der Linie eines Vorschlags von Homann (Homann
2003, 167-196), nicht bei der Aktion, sondern der Interaktion als kleinster Einheit
einer sozialphilosophischen Reflexion des Okonomischen anzusetzen, und ich méchte
prizisierend hinzufigen, der Interaktion in Anwesenheit/ Abwesenheit des Dritten; im
Sinne von Homann ist das die Bedingungsebene.

Denn es wire meiner Ansicht nach ein vollig verfehlter Ansatz zu einer Sozialphiloso-
phie auch des Okonomischen, ginge man von einem einsamen, mit bestimmten Be-
dirfnissen ausgestatteten Individuum aus, das dann erst in einem zweiten Schritt d-
nem gleichartig ausgestatteten Wesen begegnet, mit dem es aus freien Stlicken oder
notgedrungen einen Vertrag tiber ein friedliches Zusammenleben in der Gesellschaft
eingeht, wie es der Kontraktualismus postuliert. Aber fast ebenso verfehlt wire es,
von der Dyade als Grundelement auszugehen, die sich durch eine Dyadenverkettung
zur Gesellschaft ausgestaltete, wie es der Kommunitarismus und die Philosophie der
Anerkennung, aber auch die Diskursethik tun. Sicherlich kommt manchmal beides

auch vor, aber Gesellschaft entsteht erst dort, wo es den spezifischen Dritten gibt
(Serres 1981; Rottgers 2002a: 245-272; Bedorf 2003). Diese Position des Dritten kann
nun durchaus unterschiedlich besetzt sein. In der Sophistik ist es detjenige, auf den die
Entfaltung des rhetorischen Arguments abzielt und der beeinflusst oder verfiihrt wer-
den soll; im Rechtssystem der Richter, der von den Parteien angerufen und gewonnen
werden soll; in Kants Transzendentaler Dialektik ist es der Gerichtshof der Vernunft,
der tber die antinomischen Anspriiche entscheidet; in aullermodernen Gesellschafts-
systemen ist es oft ein Netz von Verwandtschaftsbeziehungen, reprisentiert durch ein
Clanoberhaupt, das diese Funktion innehat. Gesellschaft kann generell nicht durch

eine Vielzahl von einzelnen oder durch eine Vielzahl von Dyaden von einzelnen an-
gemessen wiedergegeben werden. Denn erst durch die Position des Dritten, der ande-
res ist als ein weiterer Anderer, ist dasjenige moglich, was erst Gesellschaft erzeugt:
eine Beziehungsbeziehung. Der Dritte unterscheidet sich nimlich vom weiteren An-
deren dadurch, dass er nicht eine zusitzliche Bezichung er6ffnet, d. h. nur ein anderer
Anderer wire, sondern, dass er eine Beziechung zu einer Bezichung zu einem Anderen
unterhilt. Auf der anderen Seite ist sein Part nicht die tbetlegene Position, die —
transzendentalphilosophisch oder anders legitimiert — den privilegierten Uberblick
hitte. Wenn es den Dritten gibt, d. h. die Bezichungsbezichung, dann sind vielfiltige
Arten solcher Art von Bezichungen mdglich; und jede Beziehungsbezichung zu einer
Beziehungsbezichung erklimmt nicht immer héhere hierarchische Positionen, sondern
ist nichts anderes als Beziehungsbezichung. Das schlie3t nicht aus, dass es soziale
Hierarchien gibt, aber sie sind nicht mit Gesellschaft a priori mitgegeben. Das ldsst
sich ganz leicht ablesen an solchen Dreierbezichungen, die in gewisser Hinsicht in sich
abgeschlossen sind, z. B. die Ein-Kind-Familie. In ihr ist absolut unklar, wer (substan-
tiell gedacht) hier der Dritte ist; unter je einem bestimmten Aspekt kann jeder von den
Dreien der Dritte sein: das Kind im Hinblick auf die Eltern, der Mann im Hinblick auf
die Mutter-Kind-Bezichung, der andersgeschlechtliche Elternteil im Hinblick auf die
Geschlechtsgenossenschaft, der gleichgeschlechtliche Elternteil im Hinblick auf 6dipa-
le Verhaltnisse usw.

zfwu 5/2 (2004) 114-133 119

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

120

Und diesen Dritten wird man in Gesellschaft nie los. Daher ist es auch im Hinblick
auf die Wirtschaft eine hochproblematische Abstraktion a1 sagen, hier konkurriere
jeder mit jedem (die kontraktualistische Abstraktion) oder hier sei alles nichts anderes
als eine Verkettung von Tauschgeschiften, bzw. Geldumlauf durch Zahlungen (die
intersubjektivistische Abstraktion). Ebenso ist es aber eine Illusion anzunehmen, der
Dritte sei als ein bestimmter identifizierbar, als sei es immer und unverzichtbar tiberall
der Staat, der sich regulierend auf die Konkurrenzbezichungen auf dem Markt bezie-
hen misse. Oder als sei es immer und unverzichtbar tberall die (Wirtschaft-)Ethik, die
Okonomische Beziechungen zu beobachten oder gar zu bewerten habe.

Klassischerweise galt der Begriff des Gewissens als ein Begriff, der diese Beurteilungs-
instanz — als dritte Position — bereitstellte. Auch hier muss man sich in der Bestim-
mung der Position des Dritten vor substantialistischen Zuschreibungen hiiten. Denn
diese Position ist nicht unbedingt zu verstehen als das individuelle oder persénliche
Gewissen verantwortlich leitender Mitarbeiter eines Betriebs. Wenn man aber diese
Substantialisierung aufgibt und zu einer funktionalen Betrachtung iibergeht, dann wird
z. B. eine Frage sinnvoll wie: ,,Haben Betriebe ein Gewissen?“2 und die Antwort wird
anderswo zu suchen sein als darin, dass es in Betrieben gewissenhafte oder gewissen-
habende Mitarbeiter gibt oder im Sinne eines methodologischen Individualismus, der
glaubt, Betriebe ,,bestiinden’ aus Menschen. So richtig trivialerweise diese Aussage ist,
so nichtssagend ist sie doch andererseits. Auch Menschen ,,bestehen aus lauter Ato-
men; aber Uber ihre Fihigkeit, zurechnungsfihig zu handeln, sagt das nichts aus.

Ebenso ,,bestehen‘ Betriebe auch aus Menschen; aber tiber ihre Wirksamkeit im Rah-
men der Wirtschaft sagt das nichts aus. Also lisst sich doch fragen, in welchem Sinne
man O6konomischen Akteuren wie Betrieben ein ,,Gewissen® zusprechen datf, ja
vielleicht sogar muss, um nicht allein auf das individuelle Gewissen der Menschen
angewiesen zu sein, wenn es darum geht, die kontinuierliche Integritit von Akteuren
im Wirtschaftsgeschehen abbilden zu kénnen. Und dann kénnte man beispielsweise —
begriffsgeschichtlich angeleitet — darauf hinweisen, dass die extreme Subjektivierung
des Gewissensbegriffs, wie sie beispielsweise das Recht auf Kriegsdienstverweigerung
aus Gewissensgriinden vorsicht, ein sehr spites Produkt, eigentlich nur des 19. und
20. Jahrhunderts, ist. Allen vorherigen Zeiten war noch bewusst, dass Gewissen ein
soziales und damit objektives Phinomen ist, gerade anders als der Geschmacksbegriff,
Uber den sich wegen seiner Subjektivitdt gerade nicht streiten ldsst. Con-scientia ist
nicht nur die konzentrierte Einsicht, sondern die Vorsilbe con- verweist auch auf den
Aspekt des Mitwissertums: der Handelnde ist zugleich ein Beobachteter, und er weif3
dieses. Auch hier ist also die Position des Dritten als soziale Instanz wirksam. Dieser
fiur wirtschaftsphilosophische Zusammenhinge allein brauchbare Gewissensbegriff
unterstellt weder die abgriindige Subjektivitit des Gewissens, noch gar eine angebore-
ne oder sonst wie a prioti vorauszusetzende Seelenkraft. Ein Gewissen wird vielmehr
den Trigern des Gewissens ,,gemacht”. Gerade deswegen ist Gewissen auch nicht
eine nitzliche Fiktion, was man dem subjektivistischen Gewissensbegriff immer nach-
sagen konnte, sondern eine soziale Realitidt. Wie solche soziale Realitit nicht nur als
Auflensteuerung von (individuellen oder kollektiven) Akteuren wirken kann, sondern

2 Die Frage in dieser provozierenden Formulierung habe ich erstmals gestellt in Rottgers (1994).

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

viel effektiver als Selbststeuerung, das hat M. Foucault am Beispiel des Panoptikums
gezeigt (Foucault 1976): Die in diesem sozialen Arrangement Gefangenen kénnen
nicht wissen, ob sie gerade oder ob sie je von aul3en beobachtet werden; um negative
Sanktionen abzuwenden und ihnen vorzubeugen, miissen sie daher zu einer perma-
nenten Selbstbeobachtung tibergehen, d. h. zu einer Internalisierung des Mitwisset-
tums, also des Gewissens. Jeder Akteur, der ein Gewissen ,,hat“, fungiert als Repri-
sentant einer Beobachtungs-Macht; und das gilt fir kollektive Akteure genau so wie
fur individuelle.

Abgesehen von dieser Genealogie des Gewissens im Faktum des Mitwissertums
scheint es auch ein Kategorienfehler zu sein, dem (einsamen) Subjekt mit seinem
durch-subjektivierten Gewissen eine je einzeln zugerechnete Verantwortung aufzu-
burden fiir Handlungen, die zur in Gemeinschaft oder in Gesellschaft mit anderen
dutrchgefiithrt werden kénnen (Libbe 1998: 121-174). Sprechen wir allgemein davon,
dass Handeln Freiheit voraussetzt, so missen wir fiir bestimmte Handlungstypen, ja
fiir ganze Sphiren des Handelns einen Typ von Freiheit voraussetzen, den wir soziale
Freiheit nennen kénnen.

Ist unter Freiheit allgemein zu verstehen eine Modalisierung des Handelns, die analog
derjenigen der Macht ist, dann ist derjenige, der seine nichsten und tibernichsten
Handlungsziige selbst bestimmen kann, frei und michtig, und zwar im Hinblick auf
andere, kooperierend, konkurrierend, einschrinkend, erweiternd. Wie die Macht nicht
in der Gestalt der Autarkie eines einzelnen ihr Maximum hat, so ist auch Freiheit ge-
meinsam mit anderen steigerbar. Die Freiheit des Vereinzelten ist nicht — wie der In-
dividualismus der Moderne uns weismachen wollte — die gré3te oder sogar die einzige
Freiheit. Sie verdient es vielmehr, Vogelfreiheit genannt zu werden. Die grofite Frei-
heit ist vielmehr diejenige, die ich mit anderen teile. Es ist unsere, unsere soziale, ge-
meinsam gesteigerte Macht und Freiheit. Im Unterschied zum Machtbegriff stellt aber
der Freiheitsbegriff auf die Richtungsqualitit der Handlungsanschliisse ab, und genau
deswegen hat man ja auch die ethischen Uberlegungen an den Freiheitsbegriff und
nicht an den Machtbegriff angebunden. Mir scheint, dass der Begriff der sozialen
Freiheit detjenige Begriff von Freiheit ist, der dem inzwischen stattfindenden Ubet-
gang von der Moderne zur Postmoderne angemessen ist. Die zentralen Kategorien der
Selbstverstindigung der Moderne, und dazu gehort ja wohl der Begriff der Freiheit —
wobei die ganze Zeit der spiteren Moderne hindurch unklar geblieben ist, ob diese
Freiheit die Verniinftigkeit des Subjekts oder die Beliebigkeit individueller Priferenz-
ordnungen meint — haben nun lingst an Orientierungs- und Uberzeugungskraft verlo-
ren. Und gerade die Sphire der Wirtschaft bewihrt sich erneut — wie schon in der
burgerlichen Revolution — zugleich als Motor und als aussagekriftigster Indikator
dieser sich herausbildenden Postmoderne.

Wirtschaftsphilosophie als Sozialphilosophie setzt eine Neubestimmung des Verhilt-
nisses von Theorie und Praxis oder von theoretischer Philosophie und praktischer
Philosophie voraus. Sie bedeutet eine Verweigerung gegeniiber der Zumutung, dass
praktische Philosophie, d. h. wortlich Handlungsphilosophie, von vornhetein, d. h.
von ihren Grundlagen her, normativ zu sein habe. Sozialphilosophie hat vielmehr die
Entscheidung zunichst offen zu lassen, ob das Handeln normativ oder deskriptiv zu
reflektieren sei, um sich nicht bestimmte Einsichten vorweg abzuschneiden. Es ist

zfwu 5/2 (2004) 114-133 121

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

122

nicht die Sache — in diesem Falle das Handeln im Rahmen der Wirtschaft —, die eine
bestimmte Herangehensweise gebietet. Vielmehr ist die Entscheidung fir eine kogni-
tive oder normative Herangehensweise analog derjenigen, ob wir soziologische oder
psychologische Fragen an das Soziale herantragen oder ob wir {n temporaler Hin-
sicht) die Vergangenheit erforschen oder die Zukunft projektieren. Jede Perspektive
kommt nicht ohne die anderen aus. Das teil3t nichts anderes, als dass Wirtschafts-
ethik, d. h. die normative Hinsicht auf das Okonomische nur ezze der philosophischen
Optionen ist. Wir werden hier vorrangig die nicht-normative, die rein symbolische,
erweiterte Perspektive verstirkt vertreten, weil sie ein Gegenhalt gegen die rein wirt-
schaftsethisch eingeschrinkte Perspektive der letzten Jahre zu sein verspricht.

Wenn nicht geschieht, was erwartet wurde, hat man prinzipiell drei wesentlich unter-
schiedene Moglichkeiten:?

(1) Man sieht, dass die Welt anders ist als man erwartet hatte, nimmt das zur Kennt-
nis und hat nun etwas gelernt. Man hat eine Erfahrung gemacht, die man prinzi-
piell auch anderen mitteilen kann.

(2) Man macht sich oder anderen etwas vor, man tut so, als ob die Erwartungen sich
bestitigt hitten, d.h. man ligt.* Auch eine solche Liige ist anderen mitteilbar, ge-
lungen ist sie dann, wenn die anderen auch glauben, das Erwartete sei eingetreten.
Und manchmal glaubt man nicht nur an die eigenen Liigen, sondern manchmal
tritt sogar dadurch, dal wir gemeinsam daran glauben, genau das ein, was man
erwartet hatte; man mochte das eine self-fulfilling lie nennen.

(3) Man reagiert moralisch und bewertet und verurteilt das wider Erwarten eingetre-
tene Geschehen: auch wenn es nicht eingetreten ist, hitte es doch eintreten sollen.
Insgesamt ist es die Aufgabe der Moral, kontrafaktisches, d.h. unbelehrbares Er-
warten zu stabilisieren.

Natirlich sind Mischformen aller drei Moglichkeiten der Normalfall — dariiber ist kein

Wort zu vetlieren.

Wesentlich unterscheiden sich diese drei Arten der Erwartungsenttiuschungsabwick-

lung durch die Art der Anschliisse:

(1) Wenn man eine Erfahrung gemacht hat und etwas gelernt hat, wird man seine
Erwartungen fiir vergleichbare Situationen umstellen und in Zukunft anders und
anderes erwarten.

(2) Wenn man gelogen hat, wird man weiter ligen mussen, d.h. man wird die Diffe-
renz zwischen Realitit und Aussagen auch kiinftig weiter pflegen missen und ge-
gen Zweifel und Einwinde verteidigen missen.

(3) Wenn man moralisch reagiert hatte, wird man die Erwartungen stabil halten, d.h.
weiter erwarten, dass das geschehen soll, was nun einmal nicht geschehen ist.

Nattitlich kann man zwischen diesen Anschliissen auch umschalten: man kann z.B.

eine gemachte Erfahrung normativ stabilisieren (z.B. aus der Erfahrung, dass man von

3 Zur Unterscheidung normativer und kognitiver Erwartungen (ohne die hier vorgenommene Ergin-

zung durch Ligen) s. Luhmann (1972: 40-64).
4 Cf. dazu den Sammelband Réttgers / SchmitzEmans (2001).

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

einem bestimmten Menschen geliebt wird, die moralische Forderung ableiten, dass
dieser Mensch uns auch in Zukunft lieben solle); oder man kann Normen, gegen die
allzu oft, geradezu gewohnheitsmillig verstoBen wird, als Normen aufgeben und sie
gewissermallen als Moralfolklore betrachten (z.B. das vierte Gebot). Und der Ligner
kann selbstverstindlich jederzeit gestehen und dann sogar sich oder anderen die
Schuld fiir die Notwendigkeit der Liige geben (z.B. wenn man ecine enttduschende
Blamage vertuschen zu miissen glaubte).

Man sollte meinen, Lernbereitschaft sei immer besser als Halsstarrigkeit; doch dem ist
nicht so. Immer sich erfahrend einzustellen, d.h. jede Erwartungsenttiuschung let-
nend zu verarbeiten, ist sicher unangemessen, und zwar aus zwei Hauptgriinden, d-
nem der Zumutbarkeit und einem der Kontinuititssicherung. Es ist unzumutbar, an-
gesichts der Enttduschung der Erwartung, dass ein Mensch A cinen Menschen #icht
umbringt, rein kognitiv zu reagieren und zu sagen, dass dergleichen (ndmlich dass
Menschen sich umbringen) zuweilen geschieht und also fiir die Zukunft die Erwar-
tung auszubilden, dass, wo immer Menschen sich begegnen, es 21 Mord und Tot
schlag kommen wird. Man wird vielmehr — auch wenn man nun weil3, dass Normen
vetletzt werden konnen, ja als Normen tberhaupt nur Sinn haben, wenn sie vetletzt
werden kénnen — die Norm, dass Menschen sich nicht umbringen soler und werden,
auch in Zukunft gegen die einmal (oder mehrfach) gemachte Erfahrung aufrechterhal-
ten. Der zweite Grund, der der Kontinuititssicherung, lauft darauf hinaus, die Vielfalt
dessen, womit man rechnen muss, so zu reduzieren, dass sich eine gewisse Zukunfts-
sicherung ergibt. An dieser Stelle ergibt sich eine Konvergenz oder auch Substituier-
batkeit von Macht und Moral als Kontinuititssicherungsmechanismen, auf die ich
jedoch an dieser Stelle nicht weiter eingehen kann. Umgekehrt, sich immer moralisch
einzustellen, d.h. jede Abweichung der Realitdt von den Erwartungen eine Bewertung
zu unterziehen, heif3t, sich neuen Erfahrungsmoglichkeiten zu verschlieBen. Die Moral
negiert den Fremden. Entweder er wird vernichtet, verjagt oder ausgeschlossen, so
dass wir keine Chance zu neuer Erfahrungen mit ihm mehr haben, oder er wird in
heftiger menschheitsverbriidernder und universalistischer Umarmung edriickt, d.h.
der Fremde wird zum Anderen in einer Weltgemeinschaft voller Briidder und ohne
Fremde gemacht. Die Moral kennt keine Fremden, alle sind ihr gleich und gleich-
glltig — und: die Gleichen sind Alle, m.a.W. der Ungleiche ist ein Niemand, ist Keiner.

Erfahrung zwingt, nimlich zu sehen, was zu sehen ist. Und die Moral zwingt eben-
falls, ndmlich zu tun (oder zu lassen), was zu tun (oder zu lassen) ist. Trotzdem ist der
Zwang ein grundverschiedener, was sich bereits beim Versuch der Ubersetzung dieser
zwei Sitze ins Lateinische zeigen wiirde: visibilis ist das, was zu sehen ist, das Sichtba-
re; agendum ist das, was zu tun ist, was getan werden zuss. Exrfahrung ist folglich ein
konservatives Thema,> Moral dagegen ein kritisch-emanzipatorisches. Nur die Lige ist
liberal;¢ daher kann sie auch weder durch die Wahrheitsfrage, noch durch die Tugend-
frage angemessen abgebildet werden. Ich moéchte daher die Liige als Mittelweg zwi-
schen Moral und Erfahrung einklammern, auch wenn sie ja ihre ganz eigenen und
spezifischen Frfahrungsverluste erzeugt, wie Hannah Arendt in ihrer Analyse der

> Das ist der Tenor der diesbeziiglichen Arbeiten Marquatds, s. z.B.: Marquard (1982).
¢ Am besten dazu Dietzsch (1998).

zfwu 5/2 (2004) 114-133 123

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

124

Pentagon-Papiere so eindrucksvoll gezeigt hat (Arendt 1972: 7-43). Und selbstver-
standlich fiihrt die Liige zu moral-destabilisierenden Vertrauensverlusten.

Was nun die viel beschworenen Werte betrifft, die inzwischen auch in 6konomischen
und wirtschaftsethischen Debatten grassieren, nachdem sie eigentlich nach dem kur-
zen und erfolglosen Intermezzo einer Wertethik in der Philosophie theoretisch dis-
kreditiert waren, in dieser Auferstehung in der Nihe der Okonomie aber sogar ein
»Wertemanagement™ haben erstehen lassen, so haben wir hier nur daran zu erinnern,
dass ein Werteplatonismus a la Scheler Unsinn ist, der selbst seinen dsthetischen Reiz
verloren hat und dass Werte hier wie im Portfolio nichts anderes sind als temporir in
Giltigkeit gesetzte abstrahierte Resultate aus Bewertung (Simmel 1989). Wie und wa-
rum finden Bewertungen statt? Frauen haben — in bestimmten Gesellschaftsformatio-
nen — deswegen einen Wert, fiir den man unter Umstinden einen hohen Preis zu zah-
len bereit ist, weil sie allein in der Lage sind, die Minner mit denjenigen mannlichen
Nachkommen zu versorgen, die die Ménner (und ihre Frauen) im Alter versorgen
konnten. Der Wert der Frauen ist hier das Resultat einer zukunftsinvestiven Bewet-
tung. Der unter Umstidnden ,,hohe Wert™ einer Frau geht daher ohne Werteinkonsis-
tenz einher mit der Abwertung weiblicher Nachkommen; denn diese vermitteln ja nur
die Altersversorgung anderer Minner. Kant hat jenseits solcher Bewertungen durch
Zukunftsinvestitionen, d. h. dutch Zwecksetzungen, von einem Wert an sich selbst,
der jedem Menschen zukomme, gesprochen und diesen Wert ,,Wiirde® genannt (Kant
1910: 1V, 434). Diesen privilegierenden Wertbegriff darf man, wenn man seinen Sinn
in vollem Umfang erhalten will, nicht inflationir gebrauchen, mit anderen Worten
man darf ihn nicht — ohne die Gefahr einer Entwertung des Menschlichen einzugehen
— auf Tiere, Pflanzen und Steine (die so genannte land-ethics) ausdehnen. Fir wirt-
schaftsphilosophische Zusammenhinge interessiert natiitlich mehr detjenige Wertbe-
griff, der nicht einen Wert an sich selbst, namens Wiirde, darstellt, zumal ja auch Kant
in der zweiten Formulierung das Kategorischen Imperativs nicht ausgeschlossen hat,
den Menschen auch (aber eben nicht ausschliellich!) als Mittel zu betrachten. (Kant
1910: 1V, 429). Was nun diesen Zusammenhang von Wert und Bewertungen betrifft,
so hat bereits Simmels ,,Philosophie des Geldes* ein Differenzierungsniveau vorgege-
ben, das noch von keiner Theotie der Priferenzordnungen bisher erreicht worden ist.
Es ist keine unmaf3gebliche Aufgabe der Wirtschaftsphilosophie an ein solches theore-
tisches Niveau zu etrinnern, um sein Potential neu zu beleben. Dieses bestiinde dann
darin, wertegenealogische Forschungen in Gang zu setzen in der Art und Weise, wie
Nietzsche (Inspirationsgeber auch fiir Simmel und Weber in gleicher Weise) eine
»Genealogie der Moral“ (Nietzsche 1980: V, 245-412) praktiziert hat. Fir die Witt-
schaftsphilosophie interessanter als alloemein moralgenealogische Forschungen sind
naturgemil diejenigen, die sich als 6konomische Bewertungen ausdriicken und die
Gestalt eines okonomischen Werts annehmen. Letztlich sind das Werte, die immer
auch in Geld oder Gelddquivalenten ausdriickbar sind, wie Luhmann véllig zu Recht
herausgestellt hat: Nur das ist im Wirtschaftssystem verstindlich, was im Code dieses
Systems darstellbar ist, und das sind nun einmal Zahlungen oder Zahlungserwartun-
gen. Nur ist inzwischen bewusst geworden, dass es nicht mit einer Ausdehnung der
neoklassischen Okonomie auf alle Lebensbereiche getan ist, ebenso ist eine Erweite-
rung der Annahmen dieser Theorie erfordetrlich. Deren Rationalititsbegriff geriet
bereits durch das Gefangenendilemma unter Druck. Die Kritik am vermeintlichen

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

Menschenbild des homo oeconomicus konnte erfolgreich abgewehrt werden, weil
dieser ,,homo* gar kein Mensch ist, sondern der rationale Akteur (auch als kollektiver
Akteur interpretierbar) des Modells. Aber der Kapitalbegriff musste zunichst um den
Begriff des ,,Humankapitals“ und dann um den Begriff des ,,Sozialkapitals* erweitert
werden. Wirtschaftsphilosophie als Philosophie ist auch die Kritik der theoretischen
Annahmen, die in die Modell-Axiomatik eingehen.

Als letztes Beispiel flir diese nicht-normative, sozialphilosophische Erweiterung der
Wirtschaftsphilosophie sei die Problematik der Selbststeuerung angefiihrt. Dass Mirk-
te in der Lage sind, die Selbststeuerung der Weltgesellschaft zu iibernehmen, ist bisher
nur ein vollig ungesicherter Glaubenssatz des Neoliberalismus, darin dem anarchisti-
schen Optimismus des 19. Jahrhunderts vergleichbar, dass, wenn nur die Unterdri-
ckung durch den Staat wegfiele, alle Zwischenmenschlichkeit von Harmonie getragen
sei. Der gefihrliche Unterschied zwischen dem Anarchismus und dem Wirtschafts-
Neoliberalismus ist nur, dass der menschheitsgliubige Anarchismus nie eine reale
Chance hatte, den Staat abzuschaffen, dass aber der marktgldubige Liberalismus sehr
wohl die Chance hat und dabei ist, sie zu nutzen, die Staaten zwar nicht aufzulosen,
aber sie zu bloBen Agenten auf einem vollstindig entfesselten Markt zu machen. Die-
ses Experiment auf Weltebene hat bereits begonnen, und niemand ist noch in der
Lage auch nur theoretisch zu garantieren, dass es nicht in einer groflen Katastrophe
endet. Immerhin kénnte man ja inzwischen auch die Meinung vertreten, dass detr
Kommunismus daran gescheitert ist, dass er seit Lenin auf Staatlichkeit als Uber-
gangsphase gesetzt hat. Ist nicht die Globalisierung mit ihrem Prozess des Funktions-
verlustes von Staatlichkeit, die einzige wirklich notwendige Voraussetzung der kom-
munistisch angedachten Weltrevolution? Und was wird uns dieser zweite Schritt der
Globalisierung bringen? — Fragen, die die Wirtschaftphilosophie mangels propheti-
scher Gaben nicht zu beantworten weil3, die sie aber wegen der Respektlosigkeit ge-
gentiber Diskursgrenzen den Mut hat aufzuwerfen.

4.  Wirtschaftsphilosophie in der gegeniiber der Wirtschaftsethik erweiterten
Perspektive

Die Erweiterung der Wirtschaftsphilosophie in die epistemische Dimension hinein
bedeutet also eine Erweiterung um folgende in der Philosophie bewihrte Methoden:

- wissenschaftslogische Reflexion und Kiritik grundlegender im Mainstream
,selbstverstindlicher” Voraussetzungen, z. B. die so genannte ,,Annahmenim-
munitat®;

- diskurstheoretische Forschungen zum Diskurs der Okonomie in Theorie und
Praxis, z. B. in der Art, wie F. Ewald (1993) den Diskurs der Vorsotge themati-
siert hat oder wie sich der Risikodiskurs (Heidenescher 1999; Becker 1993; Beck
1995; Kleinwellfonder 1996) herausentwickelt hat;

- darauf aufbauend bzw. dariiber hinausgehend, begriffsgeschichtliche Forschun-
gen zu grundlegenden Begriffen der theoretischen und praktischen Selbstver-
stindigung der Okonomie, z. B. zum Begriff des Marktes, zum Begriff der Arbeit

u. 4.;

zfwu 5/2 (2004) 114-133 125

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

126

- wiederum davon abzweigend, metaphorologische Forschungen in der Art von
Hans Blumenberg (Blumenberg 1979; Konersmann 1994), z. B. zur Metaphorik
des Unternehmertums;

- und schlieBlich um den Ubergang zu normativen Fragen, wertegenealogische
Forschungen in der von Nietzsche vorgezeichneten Att.

Durch diese Erweiterung des Methodenspektrums erwachsen der Wirtschaftsphiloso-
phie Gber den engen Rahmen der Normenbegriindung und Wertelegitimationsprifung
der Wirtschaftsethik hinaus Aufgaben, die sie auch befihigen dirfte, tiber die in ge-
wisser Weise festgefahrene Diskussionssituation der Wirtschaftsethik mit ihren aner-
kannten und sich immer wieder gegeneinander abgrenzenden Standpunkten hinauszu-
kommen.

Wenn man sie dann noch dazu vetleiten konnte anzuerkennen, dass wir inzwischen
zentrale Momente der Selbstverstindigung der Moderne hinter uns gelassen haben,
mit anderen Worten, dass wir uns inzwischen kulturell, gesellschaftlich und 6kono-
misch (1) in der Postmoderne befinden, fiir die in der Okonomie Globalisierung,
Netzwerke, Governancestrukturen, Virtualisierungen usw. stehen, dann wire fir die
Wirtschaftsphilosophie eine sehr aussichtsreiche Perspektive eréffnet, die sich viel-
leicht durch folgende Merkmale auszeichnete:

- Pluralismus,
- Zetetik,
- Kultivierung,

Mit dieser (im Sinne der immanenten Logik der drei Elemente notwendigerweise:)
erweiterbaren Liste ist folgendes gemeint:

- Pluralismus heif3t etwas anderes als Gleichgiltigkeit oder die oft der Postmoder-
ne nachgesagte Beliebigkeit. Aber negativ bestimmt ist es die eindeutige Absage
an ein Denken des Ursprungs, an ein Denken der Einheit oder an ein Denken in
der Logik der Hierarchie. Immer schon finden wir uns in Vielheiten, wir, die vie-
len, jeder von uns schon eine Vielheit. Nattrlich kann man Einheiten bilden, und
manchmal muss man das: jeder Begriff ist schon eine Einheitsbildung, aber auch
Begriffe kommen immer schon als viele vor und jede Begriffsbildung hat ,,Kos-
ten der Einheit“ (worauf Adorno mit der Emphase des ,,Nichtidentischen®
nachdriicklich hingewiesen hat, Adorno 1973). Und Anfinge sind immer schon
gemacht. Es kommt nirgendwo darauf an anzufangen, sondern das wesentliche
Augenmerk gilt den Anschliissen, den Ubergingen und den Transformationen
(Rottgers 2003, 2002). Jede Firmengriindung, scheinbar ein absoluter Anfang, ist
doch ungeheuer voraussetzungsreich, und wer die Voraussetzungen nicht beach-
tet, wird iiberhaupt nicht angefangen haben kénnen. Und viele der Vorausset-
zungen mussten schon vor der Griindungsidee vorgelegen haben. Und was
schlieSlich Hierarchien in der Postmoderne betrifft, so gilt fiir sie natiirlich, was
tberhaupt fir Epochenschwellen gilt: sie werden nicht abgeschafft, sondern sie
indern ihre Funktion in einem globalen Netzwerk, so wie die Landwirtschaft
nicht abgeschafft wurde, als die Industriegesellschaft die dominante Struktur
wurde. Hierarchien werden zu Inseln in einem im tbrigen anders strukturierten
Gesamtzusammenhang. Pluralismus hei3t aber immer auch, die Realitit von

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

Konflikten zuzulassen. Vielleicht muss man sogar den Gesamtzusammenhang —
mit einem Begriff der Romantiker — als ,,polemische Totalitit” ansprechen. Diese
wird man nicht mehr mit Letztbegriindung von Normen los, weil, wie Luhmann
gezeigt hat (Luhmann 1990), die Moralisierung selbst polemogen ist. Es kommt
vielmehr darauf an, Konflikte zuzulassen und den kultivierten Umgang mit ihnen
einzutiben. Dazu gehért der Respekt, der daraus folgt, dass die Kontrahenten
sich gegenseitig als notwendige Teile eines Gesamtzusammenhangs anerkennen
und sogar benétigen. Dieses ist jedoch eine sozialphilosophische Einsicht und
nicht ihrerseits eine begriindungsbediirftige Norm.

- Mit Zetetik, einem Ausdruck Kants, der das Suchen bezeichnet, ist eine Theotie-
bewegung gemeint, fiir die das Suchen wichtiger ist als das Finden (Sommer
2002). Wenn man will, kann man eine solche zetetische Einstellung auch mit
Poppers Falsifikationismus in Verbindung bringen, fiir den jede gefundene
,»Wahrheit immer nur eine votldufig bewihrte sein kann, die das Forschen nach
moglichen Widerlegungen nicht erlahmen lassen darf. Eine wirtschaftsphiloso-
phische Zetetik versucht sowohl, einen universalistischen Rationalismus zu ver-
meiden, der doch immer nur versucht, die eigene Position zu verallgemeinern, als
auch ein blof technokratisches Moralmanagement. Dieser Ansatz versucht statt-
dessen, den Begriff des sozialen Sinns in den Mittelpunkt zu stellen, verstanden
als ein Mehrebenenbegriff, der Anschlussstellen fiir Kommunikation schafft. Der
Sinnbegriff verldsst seiner Struktur nach die Logik der Instrumentalitit von
Zweck-Mittel-Verhiltnissen; Sinn schlieBt sich prozessual zu Ganzheiten, die
Anschliisse eemdglichen: ein Projekt, ein Geschift etc., bis hin zu Ulrichs Frage
nach dem Sinn des Wirtschaftens als solchem (Ulrich 1997: 207-233). Wo Sinn
produziert wird, lisst Unsinn sich nicht vermeiden (Marquard 1986: 33-53). Statt
Unsinn auszutreiben, sollte folglich das Bewusstsein fiir Paradoxien geschitft
werden, dso fiir den stets mitproduzierten Unsinn. Vielleicht ist es ja das, was
Homann die Dilemmastruktur nennt (Homann 2003: 145). Ein solches Parado-
xie-Bewusstsein erscheint im Kommunikations-Prozess der wittschaftsphiloso-
phischen Diskussionen als Kultur des Dissenses statt als Konsenszwang. Zetetik
als Otientierung einer postmodernen Wirtschaftsphilosophie hat mindestens die
zwel Aspekte eines gepflegten Umgangs mit Nichtwissen in epistemischer Hin-
sicht und einer experimentellen Moral in normativer Hinsicht (Rottgers 2001a,
2004).

- Zum Thema der Kultivierung sei nur folgendes kurz angedeutet, was einer weite-
ren ausfiihrlichen Ausarbeitung bediirfte, weil die Okonomisierung der Kultur
von einer gleichmichtigen Kultivierung der Okonomie begleitet sein muss, wenn
wir nicht gesellschaftspolitische Schieflagen in Kauf nehmen wollen. Im Umgang
mit anstehenden Aufgaben gibt es nimlich generell zwei diametral entgegenge-
setzte Strategien, von denen ich schon vorab die Unverzichtbarkeit beider beto-
nen mochte: erstens den kurzen, schnellen, ressourcensparenden, d. h. 6konomi-
schen Weg und zweitens den Umweg, den Aufschub, den Weg der Kultur. Statt
nimlich zur Zielerreichung kurzen Prozess a1 machen unter dem Zwang einer
Okonomie knapper Ressourcen, unter Umstinden damit auch zu Gewalt-
Losungen Zuflucht zu nehmen, empfichlt es sich oftmals, Zwischenglieder in

zfwu 5/2 (2004) 114-133 127

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

128

den Realisierungsprozess einzubauen: Reflexionen, Verhandlungen, Simulatio-
nen, Pausen, Moratorien. Eine der wesentlichen Zukunftsaufgaben einer Wirt-
schaftsphilosophie scheint mir zu sein, dieses Kulturprinzip in seiner Notwen-
digkeit fir die Sphire der Wirtschaft sichtbar zu machen, zu verstirken, bzw.
einzufithren, wo es fehlt. Das férdert Langfristigkeit, Moral und Vertrauen, die
auch als Rahmenbedingungen jeglichen machtvollen Handels in der Wirtschaft
unverzichtbar sind. Die komplementire Aufgabe der Sichtbarmachung des Oko-
nomieprinzips im kulturellen Sektor, die genauso wichtig ist, tibergehe ich an die-
ser Stelle aus Platzgrinden. Wichtig scheint mir die immer intensivere Verflech-
tung beider Prozesse, wiederum nicht als ethisches Postulat, sondern als Sicht-
barmachung stattfindender Prozesse. Das bedarf zum Zweck der Garantie einer
hinreichenden Komplexitit der Selbstvergewisserung des Prozesses einer solchen
Wirtschaftsphilosophie.

Was ich soeben als ,,Sinn“ im Wirtschaftlichen herausgestellt habe, erscheint nun, wie
Uberall im Sozialen auf grundsitzlich zweietlei Art, je nachdem ob diese Sinnreferenz
auf Sein oder auf Sollen bezogen ist. Als solche haben diese diskursiven Sinnreferen-
zen noch nichts mit der objektiven Welt zu tun, so als kénnte nur das als gesollt auf-
treten, was nicht schon da ist, oder als konnte nur das als seiend auftreten, was nicht
einem Sollen unterliegt. Zwar hat man uns gelehrt, den naturalistischen Fehlschluss zu
vermeiden; aber in ganz vielen Fillen unserer sozialen Orientierungen bleibt uns gar
nichts anderes tbrig als ihm zu huldigen. Wenn ein Seiendes als ein ehemals Gewolltes
auftritt, als Geschopf eines Schopfers, als Eigentum eines legitimen Aneigners, dann
kann und muss es zugleich als Gesolltes auftreten; denn wenn etwas mein Eigentum
ist, dann sol/ es mir in der Regel auch nicht genommen werden. Oder wenn (n vielen
Kulturen) die Frau dem Manne untertan 47, dann so// es (in diesen Kulturen) auch so
sein. Abstrakt kann man immer auch das Gegenteil denken und wollen, aber diese ab-
strahierende Ubertretung der Norm gehért zu ihrer Geltung als Norm notwendiger-
weise hinzu. Die Geltung als Sein oder als Sollen hingt ersichtlich nicht von der Welt
ab, so als mzisse aus logischen Griinden den Marktgesetzen gegeniiber eine Seinszuftie-
denheit oder Seinsergebenheit getibt werden. Vielmehr miussen wir uns Sein und Sol-
len als entgegengesetzte Aspekte des Sinns des Diskurses denken. Und der eine As-
pekt kann in der Tat nicht — aus der Objektivitit der Welt heraus — als End-
Begrundung fiir den anderen dienen. Jeder wird auch als Begrindung fiir den anderen
dienen kénnen — je von Fall zu Fall. Der Sinn des Diskurses ist damit urspriinglich in
einer Zweiheit gegeben, die eine bloBe normative Befassung mit den Sachverhalten

und d. h. in philosophischer Hinsicht, eine allein gelassene Wirtschaftsethik als theore-
tisch verhingnisvolle Verkiirzung erscheinen ldsst. Man konnte diese gegenseitige

Verwiesenheit, aber auch rekursive Iteration dieser zwei Dimensionen des okonomi-
schen Diskurses auch an einem kleinen Beispiel erldutern. Denken wir uns folgende
Erwartungshaltung: ,, X wird mir sicher aus dem Utlaub eine Ansichtskarte schreiben.
Ich bekomme die Karte, und die Erwartung ist erfillt. Schreibt er dagegen nicht, kann
ich die Enttduschung normativ bewiltigen, dann sage ich: ,,X hitte mir doch aus dem
Utlaub eine Karte schreiben kénnen (= sollen).“ Ich kénnte aber auch kognitiv reagie-
ren und nun wissen, dass ich z. B. unsere Beziehung von meiner Seite aus tUiberbewertet
hatte. Etwas anders sieht es freilich fiir den aus, von dem etwas erwartet wird und der
das weif3. D. h. er sieht sich — zu Recht oder zu Unrecht — einem normativen Erwar-

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

ten ausgesetzt. Er seinerseits kann nicht erwarten, dass der Andere die Erwartungsent-
tiuschung auf jeden Fall kognitiv abwickeln wird. Er steht also vor der Entscheidung,
die Erwartung zu enttiuschen oder nicht. Beugt er sich der Erwartung, dann hat er
von sich aus die Normativitit auf sich genommen und den Anderen davon entlastet.
Beugt er sich diesem nicht, ist er in der gleichen Lage wie der Andere zuvor; denn er
erwartet nun, entweder dass der Andere seine Enttiuschung normativ abwickelt; tut er
das, dann ist alles einfach; enttduscht der Andere jedoch diese Erwartung, dass er
seine Enttiuschung normativ abwickeln werde, so kann der Zweite seine Enttiu-
schung hinsichtlich der Enttiuschungsabwicklung des Ersten entweder normativ oder
kognitiv abwickeln. Dann ist er also entweder der Meinung, der Andere hitte sehr
wohl héhere Erwartungen an ihn haben kénnen, auch wenn oder gerade weil er diese
enttiuschen wirde, oder er weil} nun, dass der Andere nun gelernt hat, dass er keine
Karten an ihn schreibt. Oder aber der Zweite erwartete, dass der Erste seine Enttiu-
schung kognitiv abwickelt. Tut er das, dann ist wieder alles einfach: A erwartet eine
Karte, bekommt keine, und nun weil} er Bescheid — genauso hatte B das erwartet.

Komplizierter wird es erst wieder im Fall der Erwartungs-Enttduschung der Erwar-
tung von B. Der Zweite kann seine Enttduschung dartber, dass der Erste seine Ent-
tiuschung nicht kognitiv, sondern normativ bewiltigt, seinerseits kognitiv oder norma-
tiv bearbeiten. Im ersten Falle weif er nun, dass der Andere auf das Nichtschreiben
einer Karte ,,empfindlich® reagiert hat, was er aus diesem Wissen macht, ist dann noch
eine weitere Frage. Oder aber er reagiert seinerseits normativ auf die nichterwartete
normative Enttiuschungsabwicklung des Anderen. Hier sechen wir dann die Dinge

munter eskalieren. Missverstindnisse und gréBere Konflikte scheinen kaum noch zu
vermeiden sein, und das — paradoxerweise —, obwohl Normen ja eigentlich den Sinn
haben, Anschlusshandlungen zu stabilisieren und nicht zu destabilisieren. Aber jede

Norm fiihrt ihre Ubertretung mit sich, so dass bekanntlich diejenigen Konflikte am
heftigsten und zuweilen blutigsten sind, in denen auf beiden Seiten moralisch gute
Grinde eine Rolle spielen. Damit Sinn gleichwohl die Funktion der Anschlusssiche-
rung erfilllen kann, kommt alles darauf an, solche Paradoxien normativen Erwartens
zum Verschwinden zu bringen (unsichtbar zu machen).

Gegen Wirtschaftsethik als alleinige Repriasentantin wirtschaftsphilosophischer Refle-
xionsbemiihungen spricht auch, dass die normative Dimension des Sinns des 6kono-
mischen Diskurses auch einen Nahbereich kennt, der nicht Ethik ist, sondetn ange-
messen mit dem Begriff des Ethos wiedergegeben wird als demjenigen Kontinuum
normativer Naherwartungen, fiir die z. B. Vertrauen eine Instanz ist. In gewissem
Sinne kénnte man sogar vermuten, dass Ethik, d. h. die distanzierende normative
Reflexion, die Geltung eines Ethos bedroht oder gar zerstort, weil es die Selbstver-
standlichkeit eines Kontinuums in der kritischen Reflexion aufhebt und zu einer (viel-
leicht) gerechtfertigten Rekonstruktion einer normativen Kontinuitit neu zusammen-
fiigt. Daher gibt es in der Alltagskommunikation durchaus schiitzende und heilsame
Verfahren der Ethik-Vermeidung, etwa wenn bei einem Werte-Dissens die Sache
gerade nicht ,ausdiskutiert wird, sondern auf ein anderes, moglicherweise konsens-
trichtiges Thema ausgewichen wird. In der kognitiven, d. h. der nicht-normativen
symbolischen Otientierung im kommunikativen Text entspricht dem Ethos die Ge-
wissheit. Die Gewissheit ist immer der Reflexion der Bedingungen der Moglichkeit
von Erkenntnis vorgingig. In der Gewissheit ist dasjenige als Wissen in einem Konti-

zfwu 5/2 (2004) 114-133 129

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

130

nuum unserer Orientierung, was wir nicht erforscht und was wir nicht hinterfragt
haben und dennoch ,,wissen. Darin kénnen ebenso — nun aus reflektierter Perspekti-
ve gesprochen — Vorurteile enthalten sein wie in der normativen Orientierung in Ge-
sellschaft unhaltbare Wertorientierungen.

5. Vertrauen als Sozialkapital

Das Thema Vertrauen ist ein fiir die Wirtschaft inzwischen als ,,Sozialkapital thema-
tisiertes Element des Ethos.” Mit ihm ist das gemeint, was wir mit Selbstverstindlich-
keit in der Zukunft erwarten konnen, sowohl von uns selbst als auch von anderen.
Aber solches Verrauen als ,,normative Naherwartung® ist sowohl temporal als auch
sozial auf Ferneres beziehbar. So wirkt Vertrauen in der Wirtschaft gerade dort, wo
der Kalkill der Berechenbarkeit (d. h. die nihere Zukunft) und wo die Moral einer
Gemeinschaft unzuldnglich wird. Und so ist gerade das Systemvertrauen, z. B. dass
Geld auch in fernerer Zukunft und bei véllig unbekannten Interaktionspartnern der
Wirtschaft seine Geltung als abstrakte Bewertung von Leistung und Waren behalten
wird, eine solche normative Naherwartung, die von keiner Ethik eingeholt wird.

Es ist die erwihnte gesellschaftskonstitutive Position des Dritten, die diesen Ubergang
in temporale und soziale Fernen einer normativen Naherwartung ermdglicht oder
erleichtert. Einem mir vollig Unbekannten kann ich z. B. in Geschiftsfragen Vertrau-
en entgegenbringen, weil ich unterstelle, dass im Falle der Enttduschung des Vertrau-
ens ein Dritter da ist, der mir dann normativ nahe sein wird, nimlich ein Richter. Nur
auf der Grundlage des Vertrauens zu ihm, dessen Bezichung zur Bezichung eben nicht
selbst agonal sein kann, kann ich ins Ungewisse hinein Vertrauen investieren.

In der Thematisierung des Vertrauens als ,,Sozialkapital“ im Sinne Colemans (1988)
geht es genau um diese Bedingungen der Moglichkeit der Ausdehnung eines protenti-
onalen Ethos auf distanzierte soziale Bezichungen; und die hier von mir vertretene
These ist, dass dieses méglich ist dann und nur dann, wenn eine Nihe zu einem ge-
sellschaftskonstitutiven Dritten prinzipiell vorgesehen ist. D. h. mit anderen Worten:
Wenn die Bedingungen fiir ein ,,Vertrauen in Vertrauen® — wie Luhmann (1973) ge-
sagt — gegeben sind.

6. Monetire Textualitiat

Die Forschungsaufgaben einer so erweiterten Wirtschaftsphilosophie, einer nicht zu-
erst und nicht ausschlieBlich normativ begriindeten Sozialphilosophie 6konomischen
Handelns méchte ich mit dem Begriff der monetiren Textualitit bezeichnen.

Alle aussichtsreichen Forschungsansitze der Sozial- und Kulturwissenschaften nach
der Moderne, einschlieBllich der Wirtschaftswissenschaften und der Sozialphilosophie,
verzichten auf ein Menschenbild als Fundierung ihrer Theotieansitze. Was jedoch an
dessen Stelle treten soll, dariiber divergieren die Ansitze. Ich habe fiir die Sozialphilo-
sophie vorgeschlagen, den Begriff des kommunikativen Textes als Bezugspunkt weite-

7 Das Erste Hagener Kolloquium zur Wirtschaftsphilosophie hatte sich diesem Thema gewidmet; s. die

Vortrige unter: http:/ /www.fernuni-hagen.de/PRPH/koll.html

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

rer Uberlegungen zu wihlen. Mit diesem Begriff ist ein sozialer Prozess angesprochen,
der sich durch seine Zwischen-Position, seine Medialitit also, auszeichnet.

Insgesamt ldsst sich dieser Prozess in einer Reihe von Dimensionen beschreiben, als
deren zunichst wichtigste die der Zeit, der Sozialitit und der symbolisch-normativen
Diskursivitit anzusehen sind. Jede der Dimensionen arbeitet mit einer primiren Rich-
tungsunterscheidung, die der Zeit mit Vergangenheit und Zukunft, die des Sozialen
mit der von Innen und AuBlen und die des Diskursiven mit der von Symbolischem
und Normativem. Ferner ist in jeder dieser Richtungen ein Nahbereich von einem
durch eine spezifische Reflexion (eine temporale, eine soziale, eine epistemische oder
eine normative) konstituierten Fernbereich zu unterscheiden, also in der Zeit z. B. die
retentionale Vergangenheit von der wieder erinnerten (Hussetl 19606), im Sozialen der
gemeinschaftliche Andere von dem gesellschaftlichen Anderen (T6nnies 1963) und im
Normativen beispielsweise das Ethos von der Pflicht. Das braucht hier nicht im Ein-
zelnen ausgefithrt zu werden. Es soll vielmehr nur angedeutet werden, welche Art
spezifischer Fragestellungen sich ergeben, wenn man mit Luhmann (1988) Zahlungen
(oder nicht) fiir den spezifischen Code derjenigen Arten von kommunikativem Text
ansieht, die im ausdifferenzierten Subsystem der Gesellschaft den Chatrakter moneti-
rer Textualitit annehmen. Dann ldsst sich nach Vertrauen fragen als einer Form der
Steuerung des Prozesses monetirer Textualitdt, der durch normative Naherwartungen
im sozialen Bereich des Gemeinschaftlichen fundiert, aber — in Grenzen auf das Ge-
sellschaftliche ibertragbar — die protentionale Zukunft (d. h. erwartbar, aber nicht
prognostizierbar) bestimmt.

Fir den Begriff der Arbeit beispielsweise und die sich fir eine potentielle Neube-
stimmung von Arbeit ergebenden Probleme wird man auf Gesellschaftlichkeit, sowohl
im duBeren wie im inneren Anderen als Ausgangsbestimmung zu achten haben, d. h.
den neoromantisch-marxistischen Vorstellungsraum einer unentfremdeten Arbeit
oder einer Arbeit als Selbstverwirklichung als Metapher von Arbeit wenigstens prob-
lematisch behandeln miissen, auf der anderen Seite aber die normative Selbstverstind-
lichkeit (Arbeitsethos der Arbeitsgesellschaft) zu beriicksichtigen haben. Die tempora-
le Dimension wiederum wird sich vermutlich fiir den Arbeitsbegriff nicht differenzie-
rend auswirken, obwohl es Arbeitsformen gibt, die primdr durch den temporalen
Nahbereich bestimmt sind, und da findet sich phdnomenal so Unterschiedliches wie
FlieBbandarbeit und agrarische Produktion (zum gréfiten Teil jedenfalls, ndmlich die
eingelassen ist in den Ablauf der naturalen Prozesse der Jahreszeiten) wieder. Der
interessanteste Wandel des Arbeitsbegriffs wird sich wohl im Epistemischen finden.
All das koénnte nur in einem Buch, nicht aber auf dem beschrinkten Raum eines
Grundsatzartikels ausgefiihrt werden.

Auf einen Punkt soll jedoch abschlielend noch verwiesen werden. Manche der witt-
schaftsethischen Kontroversen, die bis dato unentscheidbar geblieben sind, also z. B.
soll zur Grundlage einer Wirtschaftsethik das handelnde Subjekt als menschliches
Individuum gewihlt werden, oder miussen die Grundlagen institutionenethisch (Ho-
mann: bedingungsethisch) formuliert werden, wird in der sozialphilosophisch erwei-
terten Perspektive der Wirtschaftsphilosophie zu einer in dem Sinne nachrangigen
Frage, als monetire Textualitit sowohl Individuen als auch Organisationen und Insti-
tutionen als Prozessteilnehmer und ,,Akteure” kennt. Ob nidmlich ein Vertrag cines

zfwu 5/2 (2004) 114-133 131

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

Individuums mit einer GmbH individualethisch (weil angeblich nur Individuen han-
deln kénnen) oder institutionenethisch zu betrachten sei, als Kaufvertrag oder als
Arbeitsvertrag, das ist ersichtlich keine verniinftige Alternative, wenn man die philo-
sophische Reflexion 6konomischer Textualitit nicht mehr auf Ethik einschrinken
will.

Literaturverzeichnis

Adorno, Th. W. (1973): Gesammelte Schriften 6: Negative Dialektik, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Arendt, H. (1972): Wahrheit und Liige in der Politik, Miinchen: Piper.

Beck, U.: (1995): Risikogesellschaft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Becker, U. (Hg.) (1993): Risiko ist ein Konstrukt, Miinchen: Knesebeck.

Bedorf, Th. (2003): Dimensionen des Dritten, Miinchen: Fink.

Blumenberg, H. (1979): Schiffbruch mit Zuschauer, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Coleman, J.S. (1988): Social capital in the creation of human capital, in: American Journal of
Sodology 94 (Suppl.), 95-120.

Dietzsch, St. (1998): Kleine Kulturgeschichte der Liige, Leipzig: Reclam.

Ewald, F. (1993): Der Vorsorgestaat, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucanlt, M. (1976): Uberwachen und Strafen, Frankfurt 2. M.: Suhrkamp.

Heidenescher, M. (1999): Die Beobachtung des Risikos, Berlin: Duncker & Humblot.

Homann, K. (2003): Anreize und Moral, Minster: LIT.

Husserl, E. (1966): Zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusstseins, Den Haag: Nijhoff.

Kant, I. (1910): Gesammelte Schriften, hg. v. d. PreuBlischen Akademie der Wissenschaften,
Betlin: de Gruytet.

Kleinwellfonder, B. (1996): Der Risikodiskurs, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Konersmann, R. (1994): Der Schleier des Timanthes, Frankfurt a. M.: Fischer.

Liibbe, W. (1998): Verantwortung in komplexen kulturellen Prozessen, Freiburg, Miinchen:
Alber.

Lubmann, N. (1972): Rechtssoziologie, Reinbek: Rowohlt.

Lahmann, N. (1973): Vertrauen, Stuttgart: Enke.

Lubmann, N. (1988): Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lubmann, N. (1990): Paradigm lost: Uber die ethische Reflexion der Moral, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Marguard, O. (1982): Krise der Erwartung - Stunde der Erfahrung: zur dsthetischen Kompensa-
tion des modernen Erfahrungsverlustes, Konstanz: Universititsverlag.

Marguard, O. (1986): Apologie des Zufilligen, Stuttgart: Reclam.

Nietzsche, F. (1980): Kritische Studienausgabe, hg. v. G. Colli u. M. Montinari, Miinchen, Ber-
lin, New York: dtv, de Gruyter.

Raittgers, K. (1994): Haben Betriebe ein Gewissen?, in: Ethica 2, 387-407.

Rattgers, K. (2001): Nomadismus auflerhalb und innerhalb der Archive, in: Theile, G. (Hg.): Das
Archiv der Goethezeit, Miinchen: Fink, 169-187.

132

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

Rattgers, K. (2001a): Erfahrungsvetluste durch Moral — alles halb so schlimm, in: J. Fellsches /
W. L. Hohmann (Hg.): Ethik und wissenschaftliche Objektivitit, Essen: Die Blaue Eule,
19-38.

Raittgers, K. (2002): Metabasis, Magdeburg: Scriptum.

Rattgers, K. (2002a): Kategorien der Sozialphilosophie, Magdeburg: Scriptum.

Rottgers, K. (2003): Autonomes und verfihrtes Subjekt, in: Geyet, P. / Schmitz-Emans, M.
(Hg.): Proteus im Spiegel, Wiirzburg: Kénigshausen u. Neumann, 65-85.

Rotigers, K. (2004): Woran ist die Ignoretik gescheitert? Ersch. in der Festschrift Bedkmann.
Feiburg, Miinchen: Alber.

Rotgers, K. | Schmitz-Emans, M. (Hg.) (2001): ,,Dichter ligen®, Essen: Die Blaue Eule.

Schlegel, F. (1963): Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, Bd. XVIII, Minchen, Paderborn,
Wien, Ziirich: Schéningh.

Schumann, O. J. (2000): Wirtschaftsethik und Radikaler Konstruktivismus, Minchen, Mering:
Rainer Hampp.

Serres, M. (1981): Der Parasit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Simmel, G. (1989): Philosophie des Geldes, Frankfurt a. M.: Suhrkamp (=GSG 06).

Sommer, M. (2002): Suchen und Finden, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Tonnies, F. (1963): Gemeinschaft und Gesellschaft, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft.

Ulrich, P. (1997): Integrative Wirtschaftsethik, Bern, Stuttgart, Wien: Haupt.

zfwu 5/2 (2004) 114-133 133

1P 21673.216111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtiich geschiitzter inhak 3
‘mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

