
114  

Wirtschaftsphilosophie – Die erweiterte Perspektive 

KURT RÖTTGERS* 

Philosophy of economics – the broader perspective 

The philosophical thoughts on economics in Germany have been restricted to business ethics so far. The 
consequence has been that there have been developed certain positions, whose claims are well defined 
and were defended against each other; but for several years there has not been any remarkable pro-
gress, since everybody hoped to convince all the other combatants, but nobody has surrendered so far. 
That is why it is proposed here to broaden the perspective beyond the limits of ethics into epistemologi-
cal questions in the relation of philosophy and economics. The methods considered are: critical ques-
tioning the fundamental concepts and assumptions of economic thought, the reflections of the discourse 
of economics, including the history of concepts and metaphors, genealogy of morals; the central aspects 
of such a broadening of perspective to the philosophy of economics could be: pluralism, zetetic and 
cultivation.   

Keywords: Wirtschaftsphilosophie, Sozialphilosophie, Vertrauen, Monetäre Textualität. 

1. Wirtschaftsethik und Wirtschaftsphilosophie 
Die vergangenen Jahrzehnte waren, was die Beziehungen von Philosophie und Öko-
nomie anbetrifft, bestimmt von der Fixierung auf Wirtschaftsethik. Da aber Ethik nur 
der zweite Teil der Philosophie ist, bleiben auf diese Weise die Beziehungen der Philo-
sophie zur Ökonomie unterbestimmt, vergleichbar der Einseitigkeit, die entstünde, 
wenn sich die Philosophie nur auf die Betriebswirtschaftslehre bezöge und die Volks-
wirtschaftslehre als möglichen Gesprächspartner ganz vernachlässigte.  
Wenn man die Einseitigkeit der Festlegung auf Wirtschaftsethik feststellt, so kann das 
nicht als Vorwurf gemeint sein. Wirtschaftsethische Fragestellungen waren offensicht-
lich die ersten Fragen, die sich in der neuen Begegnung von Ökonomie und Philoso-
phie stellten, und dann muss man halt mit diesen Fragen, die sich zuerst stellen, be-
ginnen. In der wirtschaftsethischen Debatte haben sich, wie man inzwischen auch in 
allen einschlägigen Darstellungen mit großer Einmütigkeit nachlesen kann, verschie-
dene Standpunkte herausgebildet, die auch mit großer Übereinstimmung in gleicher 
Weise wiedergegeben werden. Dort kann man dann nachlesen –  und diese Ordnung 
ist für die Beteiligten oder interessierten Ökonomen von großem Nutzen, kennen sie 
doch aus der eigenen Dogmengeschichte die Sortierung nach Lehrmeinungen bestens 
–, dass es folgende Positionen gebe: die Position von Homann als normativ reflektier-
te Ökonomik, die Position von Ulrich, die sich selbst als Integrative Wirtschaftsethik 

________________________ 
*  Prof. Dr. Kurt Röttgers, FernUniversität Hagen, 58084 Hagen, Tel.:02331/987-2156, Fax: 

02331/987192156, E-Mail: Kurt.Roettgers@fernuni-hagen.de, Forschungsschwerpunkte: Sozialphi-
losophie, Wirtschaftsphilosophie, Geschichtsphilosophie, Philosophische Begriffsgeschichte 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


zfwu 5/2 (2004) 114-133 115 

bezeichnet, die stärker betriebswirtschaftlich ausgerichtete Position von Stein-
mann/Löhr, und manche unterscheiden davon noch den governance-ethischen An-
satz von Wieland. Und dann gibt es da noch die „jungen Wilden“, um die Zeitschrift 
für Wirtschafts- und Unternehmensethik (zfwu) und die Schriftenreihe für Wirt-
schafts- und Unternehmensethik (sfwu) – aber so ganz genau weiß man noch nicht, 
was diese eigentlich wollen, bzw. wie man sie in das vorsortierte Feld der Lehrmei-
nungen einordnen könnte. 
Folgt man jedoch dieser Vorsortierung der Wirtschaftsethik, dann wird man ganz 
schnell gewahr, dass zwar die Abgrenzung der Positionen voneinander durch eine 
gewisse verbale Heftigkeit bestimmt ist, dass sich aber seit ca. zehn Jahren nichts be-
wegt: die Claims sind abgesteckt, die Verzweiflung über die Unbelehrbarkeit des Geg-
ners hält sich in bewältigbaren Grenzen. Die Unbeweglichkeit hat – normal science 
eben –, wie ich glaube, einfache und nachvollziehbare Gründe. Man ist sich nämlich 
einig in der Nachfolge des rationalistischen Methodenideals, dass es von äußerster 
Wichtigkeit sei, wo und wie man anfängt, was die ersten Fragen und was die ersten 
methodischen Schritte zu sein hätten. Weil man sich in der Wichtigkeit der Anfangs-
frage so einig ist, aber in der inhaltlichen Bestimmung dieser Anfangsfrage uneinig, ist 
der Streit zugleich heftig und erfolglos, wenn man als Erfolgskriterium die Überwin-
dung, d. h. die Überzeugung des Gegners annimmt. Der Beobachter der Debatte 
könnte freilich auch auf einen anderen Gedanken kommen, nämlich dass jede Posi-
tion, auch wenn sie nicht gesiegt hat, durch die Auseinandersetzung doch immerhin 
selbst gewonnen hat. 
Wie dem auch sei, es ist die Konsensorientierung, verbunden mit dem Glauben an die 
Einfachheit der Wahrheit, die es den Kontrahenten unmöglich macht, aus dem Stel-
lungskampf herauszufinden. Versuchen wir es doch deswegen – zetetisch! – einmal 
mit dem Gegenteil: Dissens ist förderlich und daher erstrebenswert, und die Wahrheit 
kommt nur in perspektivischen Differenzen, d. h. nicht als Einfachheit, vor. Das 
macht es für den Beobachter nicht einfacher, sondern bringt ihn selbst in eine parado-
xe Situation. Er muss argumentieren können, warum der Streit der Kontrahenten 
nicht weiterführt, nicht weiterführen kann, und er darf diese Einsicht nicht als endgül-
tige Einsicht ausgeben. Mit anderen Worten: Er muss zugleich um die Sinnlosigkeit 
des konsensorientierten Streits um die einzige Wahrheit wissen und für diese Über-
zeugung eintreten und zugleich als einer, der sich einmischt, dieses Spiel mitspielen, 
indem er dieses tatsächlich offensiv vertritt. Das geht nur mit einer skeptischen 
Grundhaltung, die die Einheitsvorstellung (am Ursprung oder am Ziel der Bemühun-
gen) aufgegeben hat zugunsten einer Anschlussorientierung in einem labyrinthischen 
Mehrebenenspiel. Mit anderen Worten, es geht um eine postmoderne (oder transver-
sale) Wirtschaftsphilosophie. Postmodern daran ist, dass die Orientierung an einem 
„heiligen“ Ursprung, einer Archè, die als methodisch geregelten Fortschritt eine Ar-
chitektonik vorsieht, aufgegeben worden ist, weil dieses Heile oder Heil-Sein-Sollende, 
sei es eine übergreifende Ordnung (der „objektive Geist“ Hegels, die Natur Spae-
manns, das Leben u. ä.), sei es der ewige „Mensch“, das „Subjekt“, das „Individuum“, 
die „Person“, theoretisch nicht mehr zur Verfügung steht oder praktisch nur noch den 
atavistischen Kampf darauf gegründeter Fundamentalismen hervorbringt. An die Stel-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


116  

le der Ordnung tritt das Labyrinth mit seiner Netzstruktur, an die Stelle des autono-
men Subjekts das verführte.1  
Es scheint mir nun außerordentlich schwer zu sein, mit diesen Leitabsichten auf direk-
tem Wege eine Wirtschaftethik zu entwerfen, erstens aus inhaltlich-sachlichen Grün-
den, zweitens aber aus dem als wichtig anerkannten Grund der Anschlussfähigkeit, 
sozusagen eine Option für den aus Hameln statt einer für den aus Königsberg – wenn 
man das im Jahr der Kant-Todesfeiern überhaupt sich trauen darf zu sagen. Postmo-
derne Wirtschaftsethik auf diesem direkten Wege wird voraussichtlich zu nichts ande-
rem als zu der Wahrnehmung führen, dass hier ein weiterer Standpunkt im Kampf der 
Standpunkte aufgetaucht ist. 
Daher wird hier der Versuch unternommen, zunächst andere Anschlüsse, nämlich 
außerhalb der Ethik, zu schaffen. In der philosophischen Systematik ist ja ohnehin die 
praktische Philosophie der prima philosophia nachgeordnet, und es sind lediglich die 
ungeduldigen Moralisten die nach einer Ethik und Praxisorientierung rufen und dann 
ebenso schnell wieder Geduld und Interesse verlieren, wenn die philosophische Ethik 
sich nicht unmittelbar als praxisrelevant erweist. Und für diesen Ebenenwechsel im 
Hinblick auf mögliche Anschlüsse soll nun der Begriff einer Wirtschaftsphilosophie 
als erweiterter Perspektive stehen (s. auch Schumann 2000: III, 117-148). 
Für die wirtschaftsethischen Reflexionen kann das nur heißen, Wirtschaftsethik ein-
zubetten und zurückzubinden an eine theoretische sozialphilosophische Perspektive. 
Wirtschaftsethik ist dann nur der zweite Teil einer umfassenderen Wirtschaftsphiloso-
phie. Die ethische Reflexion hat genau da Sinn, wo soziale Zusammenhänge unter 
dem Aspekt ihrer Normativität, d. h. als moralische Phänomene wahrgenommen wer-
den. Nun begreifen sich die Wirtschaftswissenschaften allerdings als theoretische Wis-
senschaften über Handlungszusammenhänge, nicht als praktische Wissenschaften, d. 
h. das Handeln normierende Wissenschaften, lediglich in Teilbereichen lassen sich 
auch anwendungsbezogene, ihrer Form nach aber technische Regeln aufstellen. Oder 
wenn man mit Kant reden will, die aus wirtschaftswissenschaftlichen Einsichten fol-
genden Handlungsregeln sind überall nur hypothetische Imperative, niemals kategori-
sche, weswegen ja die jahrhundertealten Fragen nach dem „gerechten Preis“ oder dem 
„gerechten Lohn“ zum überwundenen Unsinn gehören. Ferner, und damit zusam-
menhängend, ist das Gewicht des Sachzwangarguments bekannt. Beides aber sind, 
genau gesehen, nichts anderes als Belege für die Tatsache, dass bestimmte Sachverhal-
te nicht in sich selbst theoretische oder praktische sind, sondern dass unsere Einstel-
lung zu ihnen eine theoretische oder eine praktische sein kann. Und zu den allermeis-
ten sozialen Sachverhalten sind im Prinzip beide Einstellungen möglich, keine von 
beiden genießt als solche den Vorrang. Im Rahmen einer integrierenden Wirtschafts-
philosophie, lässt sich nicht mehr eine eigenständige Wirtschaftsethik ihre Probleme 
von der Ökonomik vorgeben, was den problemorientierten Ansätzen von den be-
gründungsorientierten ja vorgeworfen wird, noch versucht sie, eine quasi autonome, 
letztbegründete Wirtschaftsethik zu entwerfen, was auch immer die Ökonomie dazu 

________________________ 
1  Zum Gedanken der Labyrinthik s. Röttgers (2001); zum Gedanken des verführten Subjekts s. Röt t-

gers (2003).  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


zfwu 5/2 (2004) 114-133 117 

kommentierend sagen mag, was dem begründungsorientierten von dem problemori-
entierten Ansatz vorgeworfen wird.  
Die wirtschaftsphilosophische Integration praktischer und theoretischer Perspektiven 
könnte etwa sozialphilosophischen Einsichten Luhmanns folgen, der eine kognitive 
von einer normativen Erwartungs-Enttäuschungsabwicklung unterscheidet (Luhmann 
1972: 40-64). Wenn nämlich nicht geschieht, was jemand erwartet hatte, dann kann er 
diese Erwartungsenttäuschung kognitiv verarbeiten; dann hat er also eine Erfahrung 
gemacht und etwas gelernt. In Zukunft wird er aufgrund dieser Lernerfahrung anders 
und anderes erwarten. Er kann aber auch auf seine Erwartungsenttäuschung normativ 
reagieren; dann wird er in Zukunft unbeirrt weiter das nicht eingetretene Erwartete 
erwarten. Er wird das Ereignis als Fehler, vielleicht als Fehltritt deuten und die Erwar-
tung normativ stabil halten. Wenn eine Ware auf dem Markt nicht den z. B. durch 
Herstellungskosten und Gewinnerwartungen erwarteten Preis erzielt, dann kann der 
Anbieter daraus etwas lernen im Hinblick auf die Gestaltung zukünftiger Produkti-
onskosten, z. B. durch Rationalisierung oder im Hinblick auf maximal erreichbare 
Gewinne. Er kann aber auch normativ auf den Sachverhalt reagieren, indem er z. B. 
Schuldige unter dem Stichwort der Wettbewerbsverzerrungen, etwa durch Abneh-
mermonopole, sucht und die Forderung damit verbindet, solche Monopole in Zu-
kunft zu verhindern, damit er den zuvor erwarteten Preis in Zukunft tatsächlich reali-
sieren kann.  
Wichtig an dieser Unterscheidung von theoretischen und praktischen Perspektiven ist 
nun, dass es kein angemessener Umgang mit der sozialen Welt wäre, eine der beiden 
Weisen der Erwartungs-Enttäuschungs-Abwicklung exklusiv oder auch nur dominant 
zu setzen. Wer immer und überall lernend sich verhält, beraubt sich selbst der Mög-
lichkeit, machtvoll, langfristig und verlässlich zu handeln, es sei denn, er lebte in einer 
im übrigen vollständig durchmoralisierten Welt, in der folglich Unerwartetes selten 
passiert, was aber weder die moderne noch die postmoderne Welt ist. Wer aber Er-
wartungs-Enttäuschungen stets normativ abwickelt, der beraubt sich selbst der Mög-
lichkeit des Wissens, es sei denn er lebte in einer vollständig bekannten und von ihm 
durchschauten Welt, in der sich Unerwartetes und Neues nie ereignet. Auch das sind 
nicht die Bedingungen von Moderne und Postmoderne. Rational in der Welt, in der 
wir tatsächlich leben, wäre es, beide Weisen der Erwartungs-Enttäuschungs-
Abwicklung in einem komplexen Gewebe zu verknüpfen. Und dafür bietet der erwei-
terte Rahmen einer Wirtschaftsphilosophie das Modell. 

2. Philosophie und philosophy 
Zugegebenermaßen werden mit dem Namen „Wirtschaftsphilosophie“ gewisse Miss-
verständnisse heraufbeschworen, diese seien mit wenigen Bemerkungen ausgeräumt. 
In Teilen der Öffentlichkeit, und oft gerade in Zusammenhängen der Wirtschaft, wird 
das Wort „Philosophie“ in einer Weise gebraucht, die mit Philosophie nichts zu tun 
hat. Man sagt dann z. B., dass es die „Philosophie“ eines Unternehmens sei, dieses 
oder jenes zu tun. Dieser Gebrauch des Wortes ist aus dem amerikanischen „philo-
sophy“ entlehnt und meint nichts anderes als eine Menge von Meinungen, die man 
nicht begründen kann und will, Glaubensüberzeugungen also, im Hinblick auf die 
unter zivilisierten Leuten Toleranz angesagt ist und nicht Argumentation. Genau das 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


118  

ist das Gegenteil von Philosophie, die seit ihrem Urvater Sokrates zur Selbstdefinition 
ihres Unternehmens die Unterscheidung von Wissen (episteme) und Meinung (doxa) 
verwendet. Philosophie hinterfragt die Meinungen der Leute, ihre „philosophy“, um 
zu (wahrem) Wissen zu gelangen. Ob sie dort je ankommen wird, ist eine andere Fra-
ge, aber dass Philosophie sich mit der Tolerierung der „philosophies“ der Leute oder 
der Unternehmen nicht zufrieden geben wird, steht von Anfang an fest. Der Frühro-
mantiker F. Schlegel brachte das auf die Formel: „Jede verschiedene Meinung ist in der 
Philosophie eine entgegengesetzte. Daher polemische Totalität nothwendige Bedingung der 
Methode und Kriterium des Systemes“ (Schlegel 1963: 517). Wirtschaftsphilosophie 
hat daher nichts gemein mit den „philosophies“ der Unternehmen. 

3. Wirtschaftsphilosophie im Rahmen der Sozialphilosophie 
Was aber ist dann Wirtschaftsphilosophie? Es ist die Philosophie (theoretische und 
praktische Philosophie), die die Sphäre der Wirtschaft zum Gegenstand hat. Wenn 
aber Wirtschaft – mit Luhmann – als Subsystem einer in der Moderne und in der 
Postmoderne funktional ausdifferenzierten Gesellschaft begriffen werden darf, dann 
ist Wirtschaftsphilosophie ein Teil der Sozialphilosophie. Das hat Konsequenzen für 
die Ökonomie und ihr Selbstverständnis: Sie kann sich nicht einfach als eine Form der 
angewandten Mathematik mit Modellkonstruktionen abgeben. Ökonomie erscheint, 
wenn es Wirtschaftsphilosophie in der angedeuteten Form gibt, als eine Sozialwissen-
schaft. Die dadurch erforderliche Neuformulierung des Selbstverständnisses der Öko-
nomie ist aber nicht unser Thema. 
Wir werden hier vielmehr den Konsequenzen nachgehen, die sich ergeben, wenn man 
Wirtschaftsphilosophie in der erwähnten Erweiterung der Perspektive als Sozialphilo-
sophie begreift.  
Aufgabe einer um die theoretische Dimension erweiterten Wirtschaftsphilosophie 
wäre es, sich der Grundbegrifflichkeiten kritisch anzunehmen, mit deren Hilfe wir uns 
auf die ökonomische Sphäre beziehen, sei es nun in der Volkswirtschaftslehre, sei es 
auch in der Betriebswirtschaftlehre, sei es in der Praxis des Wirtschaftens, also z. B. 
Begriffe wie „Markt“, „Wachstum“ oder „Freiheit“, um nur drei wichtige herauszu-
greifen. Was passiert, wenn wir einen Begriff  wie z. B. „Markt“, der traditionell immer 
einen durch Politik geregelten Markt meinte, entgrenzen und ihm Selbststeuerungs-
kräfte zuschreiben, die ihn politisch regelungsunbedürftig erscheinen lassen würden? 
Was passiert, wenn wir einen Begriff wie „Wachstum“, der traditionell ein Begriff war, 
der zur Lösung eines spezifischen Problems, nämlich der Sicherung der Vollbeschäfti-
gung, dienen sollte, zu einem Generalpostulat des Wirtschaftens überhaupt machen 
usw. Selbst im Hinblick auf traditionell moralische Begriffe wie z. B. „Schuld“ lässt 
sich eine solche gebrochene Perspektive einnehmen und sich eine nicht-normative 
Behandlung kultivieren, eine Perspektive, die man im Anschluss an Nietzsche als „Ge-
nealogie“ der Grundbegrifflichkeiten bezeichnen könnte. Im Hinblick auf den Begriff 
der Freiheit könnte man etwa zeigen, dass weder der philosophische Begriff der trans-
zendentalen Freiheit des Willens noch der Begriff der politischen Freiheit des 
Handelns das Modell für einen für ökonomische Zusammenhänge brauchbaren Frei-
heitsbegriff abgibt, d. h es stellt sich die Frage, ob es sich nicht empfiehlt, einen Beg-
riff der „sozialen Freiheit“ zu prägen, der weder allein subjektbezogen und handlungs-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


zfwu 5/2 (2004) 114-133 119 

ermächtigend fungiert, noch ein Begriff bloßer Negation von Handlungsbeschränkun-
gen darstellt. Das läge ganz auf der Linie eines Vorschlags von Homann (Homann 
2003, 167-196), nicht bei der Aktion, sondern der Interaktion als kleinster Einheit 
einer sozialphilosophischen Reflexion des Ökonomischen anzusetzen, und ich möchte 
präzisierend hinzufügen, der Interaktion in Anwesenheit/Abwesenheit des Dritten; im 
Sinne von Homann ist das die Bedingungsebene. 
Denn es wäre meiner Ansicht nach ein völlig verfehlter Ansatz zu einer Sozialphiloso-
phie auch des Ökonomischen, ginge man von einem einsamen, mit bestimmten Be-
dürfnissen ausgestatteten Individuum aus, das dann erst in einem zweiten Schritt ei-
nem gleichartig ausgestatteten Wesen begegnet, mit dem es aus freien Stücken oder 
notgedrungen einen Vertrag über ein friedliches Zusammenleben in der Gesellschaft 
eingeht, wie es der Kontraktualismus postuliert. Aber fast ebenso verfehlt wäre es, 
von der Dyade als Grundelement auszugehen, die sich durch eine Dyadenverkettung 
zur Gesellschaft ausgestaltete, wie es der Kommunitarismus und die Philosophie der 
Anerkennung, aber auch die Diskursethik tun. Sicherlich kommt manchmal beides 
auch vor, aber Gesellschaft entsteht erst dort, wo es den spezifischen Dritten gibt 
(Serres 1981; Röttgers 2002a: 245-272; Bedorf 2003). Diese Position des Dritten kann 
nun durchaus unterschiedlich besetzt sein. In der Sophistik ist es derjenige, auf den die 
Entfaltung des rhetorischen Arguments abzielt und der beeinflusst oder verführt wer-
den soll; im Rechtssystem der Richter, der von den Parteien angerufen und gewonnen 
werden soll; in Kants Transzendentaler Dialektik ist es der Gerichtshof der Vernunft, 
der über die antinomischen Ansprüche entscheidet; in außermodernen Gesellschafts-
systemen ist es oft ein Netz von Verwandtschaftsbeziehungen, repräsentiert durch ein 
Clanoberhaupt, das diese Funktion innehat. Gesellschaft kann generell nicht durch 
eine Vielzahl von einzelnen oder durch eine Vielzahl von Dyaden von einzelnen an-
gemessen wiedergegeben werden. Denn erst durch die Position des Dritten, der ande-
res ist als ein weiterer Anderer, ist dasjenige möglich, was erst Gesellschaft erzeugt: 
eine Beziehungsbeziehung. Der Dritte unterscheidet sich nämlich vom weiteren An-
deren dadurch, dass er nicht eine zusätzliche Beziehung eröffnet, d. h. nur ein anderer 
Anderer wäre, sondern, dass er eine Beziehung zu einer Beziehung zu einem Anderen 
unterhält. Auf der anderen Seite ist sein Part nicht die überlegene Position, die – 
transzendentalphilosophisch oder anders legitimiert – den privilegierten Überblick 
hätte. Wenn es den Dritten gibt, d. h. die Beziehungsbeziehung, dann sind vielfältige 
Arten solcher Art von Beziehungen möglich; und jede Beziehungsbeziehung zu einer 
Beziehungsbeziehung erklimmt nicht immer höhere hierarchische Positionen, sondern 
ist nichts anderes als Beziehungsbeziehung. Das schließt nicht aus, dass es soziale 
Hierarchien gibt, aber sie sind nicht mit Gesellschaft a priori mitgegeben. Das lässt 
sich ganz leicht ablesen an solchen Dreierbeziehungen, die in gewisser Hinsicht in sich 
abgeschlossen sind, z. B. die Ein-Kind-Familie. In ihr ist absolut unklar, wer (substan-
tiell gedacht) hier der Dritte ist; unter je einem bestimmten Aspekt kann jeder von den 
Dreien der Dritte sein: das Kind im Hinblick auf die Eltern, der Mann im Hinblick auf 
die Mutter-Kind-Beziehung, der andersgeschlechtliche Elternteil im Hinblick auf die 
Geschlechtsgenossenschaft, der gleichgeschlechtliche Elternteil im Hinblick auf ödipa-
le Verhältnisse usw. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


120  

Und diesen Dritten wird man in Gesellschaft nie los. Daher ist es auch im Hinblick 
auf die Wirtschaft eine hochproblematische Abstraktion zu sagen, hier konkurriere 
jeder mit jedem (die kontraktualistische Abstraktion) oder hier sei alles nichts anderes 
als eine Verkettung von Tauschgeschäften, bzw. Geldumlauf durch Zahlungen (die 
intersubjektivistische Abstraktion). Ebenso ist es aber eine Illusion anzunehmen, der 
Dritte sei als ein bestimmter identifizierbar, als sei es immer und unverzichtbar überall 
der Staat, der sich regulierend auf die Konkurrenzbeziehungen auf dem Markt bezie-
hen müsse. Oder als sei es immer und unverzichtbar überall die (Wirtschaft-)Ethik, die 
ökonomische Beziehungen zu beobachten oder gar zu bewerten habe. 
Klassischerweise galt der Begriff des Gewissens als ein Begriff, der diese Beurteilungs-
instanz – als dritte Position – bereitstellte. Auch hier muss man sich in der Bestim-
mung der Position des Dritten vor substantialistischen Zuschreibungen hüten. Denn 
diese Position ist nicht unbedingt zu verstehen als das individuelle oder persönliche 
Gewissen verantwortlich leitender Mitarbeiter eines Betriebs. Wenn man aber diese 
Substantialisierung aufgibt und zu einer funktionalen Betrachtung übergeht, dann wird 
z. B. eine Frage sinnvoll wie: „Haben Betriebe ein Gewissen?“,2 und die Antwort wird 
anderswo zu suchen sein als darin, dass es in Betrieben gewissenhafte oder gewissen-
habende Mitarbeiter gibt oder im Sinne eines methodologischen Individualismus, der 
glaubt, Betriebe „bestünden“ aus Menschen. So richtig trivialerweise diese Aussage ist, 
so nichtssagend ist sie doch andererseits. Auch Menschen „bestehen“ aus lauter Ato-
men; aber über ihre Fähigkeit, zurechnungsfähig zu handeln, sagt das nichts aus.   
Ebenso „bestehen“ Betriebe auch aus Menschen; aber über ihre Wirksamkeit im Rah-
men der Wirtschaft sagt das nichts aus. Also lässt sich doch fragen, in welchem Sinne 
man ökonomischen Akteuren wie Betrieben ein „Gewissen“ zusprechen darf, ja 
vielleicht sogar muss, um nicht allein auf das individuelle Gewissen der Menschen 
angewiesen zu sein, wenn es darum geht, die kontinuierliche Integrität von Akteuren 
im Wirtschaftsgeschehen abbilden zu können. Und dann könnte man beispielsweise – 
begriffsgeschichtlich angeleitet – darauf hinweisen, dass die extreme Subjektivierung 
des Gewissensbegriffs, wie sie beispielsweise das Recht auf Kriegsdienstverweigerung 
aus Gewissensgründen vorsieht, ein sehr spätes Produkt, eigentlich nur des 19. und 
20. Jahrhunderts, ist. Allen vorherigen Zeiten war noch bewusst, dass Gewissen ein 
soziales und damit objektives Phänomen ist, gerade anders als der Geschmacksbegriff, 
über den sich wegen seiner Subjektivität gerade nicht streiten lässt. Con-scientia ist 
nicht nur die konzentrierte Einsicht, sondern die Vorsilbe con- verweist auch auf den 
Aspekt des Mitwissertums: der Handelnde ist zugleich ein Beobachteter, und er weiß 
dieses. Auch hier ist also die Position des Dritten als soziale Instanz wirksam. Dieser 
für wirtschaftsphilosophische Zusammenhänge allein brauchbare Gewissensbegriff 
unterstellt weder die abgründige Subjektivität des Gewissens, noch gar eine angebore-
ne oder sonst wie a priori vorauszusetzende Seelenkraft. Ein Gewissen wird vielmehr 
den Trägern des Gewissens „gemacht“. Gerade deswegen ist Gewissen auch nicht 
eine nützliche Fiktion, was man dem subjektivistischen Gewissensbegriff immer nach-
sagen konnte, sondern eine soziale Realität. Wie solche soziale Realität nicht nur als 
Außensteuerung von (individuellen oder kollektiven) Akteuren wirken kann, sondern 

________________________ 
2  Die Frage in dieser provozierenden Formulierung habe ich erstmals gestellt in Röttgers (1994). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


zfwu 5/2 (2004) 114-133 121 

viel effektiver als Selbststeuerung, das hat M. Foucault am Beispiel des Panoptikums 
gezeigt (Foucault 1976): Die in diesem sozialen Arrangement Gefangenen können 
nicht wissen, ob sie gerade oder ob sie je von außen beobachtet werden; um negative 
Sanktionen abzuwenden und ihnen vorzubeugen, müssen sie daher zu einer perma-
nenten Selbstbeobachtung übergehen, d. h. zu einer Internalisierung des Mitwisser-
tums, also des Gewissens. Jeder Akteur, der ein Gewissen „hat“, fungiert als Reprä-
sentant einer Beobachtungs-Macht; und das gilt für kollektive Akteure genau so wie 
für individuelle.   
Abgesehen von dieser Genealogie des Gewissens im Faktum des Mitw issertums 
scheint es auch ein Kategorienfehler zu sein, dem (einsamen) Subjekt mit seinem 
durch-subjektivierten Gewissen eine je einzeln zugerechnete Verantwortung aufzu-
bürden für Handlungen, die nur in Gemeinschaft oder in Gesellschaft mit anderen 
durchgeführt werden können (Lübbe 1998: 121-174). Sprechen wir allgemein davon, 
dass Handeln Freiheit voraussetzt, so müssen wir für bestimmte Handlungstypen, ja 
für ganze Sphären des Handelns einen Typ von Freiheit voraussetzen, den wir soziale 
Freiheit nennen können. 
Ist unter Freiheit allgemein zu verstehen eine Modalisierung des Handelns, die analog 
derjenigen der Macht ist, dann ist derjenige, der seine nächsten und übernächsten 
Handlungszüge selbst bestimmen kann, frei und mächtig, und zwar im Hinblick auf 
andere, kooperierend, konkurrierend, einschränkend, erweiternd. Wie die Macht nicht 
in der Gestalt der Autarkie eines einzelnen ihr Maximum hat, so ist auch Freiheit ge-
meinsam mit anderen steigerbar. Die Freiheit des Vereinzelten ist nicht – wie der In-
dividualismus der Moderne uns weismachen wollte – die größte oder sogar die einzige 
Freiheit. Sie verdient es vielmehr, Vogelfreiheit genannt zu werden. Die größte Frei-
heit ist vielmehr diejenige, die ich mit anderen teile. Es ist unsere, unsere soziale, ge-
meinsam gesteigerte Macht und Freiheit. Im Unterschied zum Machtbegriff stellt aber 
der Freiheitsbegriff auf die Richtungsqualität der Handlungsanschlüsse ab, und genau 
deswegen hat man ja auch die ethischen Überlegungen an den Freiheitsbegriff und 
nicht an den Machtbegriff angebunden. Mir scheint, dass der Begriff der sozialen 
Freiheit derjenige Begriff von Freiheit ist, der dem inzwischen stattfindenden Über-
gang von der Moderne zur Postmoderne angemessen ist. Die zentralen Kategorien der 
Selbstverständigung der Moderne, und dazu gehört ja wohl der Begriff der Freiheit – 
wobei die ganze Zeit der späteren Moderne hindurch unklar geblieben ist, ob diese 
Freiheit die Vernünftigkeit des Subjekts oder die Beliebigkeit individueller Präferenz-
ordnungen meint – haben nun längst an Orientierungs- und Überzeugungskraft verlo-
ren. Und gerade die Sphäre der Wirtschaft bewährt sich erneut – wie schon in der 
bürgerlichen Revolution – zugleich als Motor und als aussagekräftigster Indikator 
dieser sich herausbildenden Postmoderne. 
Wirtschaftsphilosophie als Sozialphilosophie setzt eine Neubestimmung des Verhält-
nisses von Theorie und Praxis oder von theoretischer Philosophie und praktischer 
Philosophie voraus. Sie bedeutet eine Verweigerung gegenüber der Zumutung, dass 
praktische Philosophie, d. h. wörtlich Handlungsphilosophie, von vornherein, d. h. 
von ihren Grundlagen her, normativ zu sein habe. Sozialphilosophie hat vielmehr die 
Entscheidung zunächst offen zu lassen, ob das Handeln normativ oder deskriptiv zu 
reflektieren sei, um sich nicht bestimmte Einsichten vorweg abzuschneiden. Es ist 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


122  

nicht die Sache – in diesem Falle das Handeln im Rahmen der Wirtschaft –, die eine 
bestimmte Herangehensweise gebietet. Vielmehr ist die Entscheidung für eine kogni-
tive oder normative Herangehensweise analog derjenigen, ob wir soziologische oder 
psychologische Fragen an das Soziale herantragen oder ob wir (in temporaler Hin-
sicht) die Vergangenheit erforschen oder die Zukunft projektieren. Jede Perspektive 
kommt nicht ohne die anderen aus. Das heißt nichts anderes, als dass Wirtschafts-
ethik, d. h. die normative Hinsicht auf das Ökonomische nur eine der philosophischen 
Optionen ist. Wir werden hier vorrangig die nicht-normative, die rein symbolische, 
erweiterte Perspektive verstärkt vertreten, weil sie ein Gegenhalt gegen die rein wirt-
schaftsethisch eingeschränkte Perspektive der letzten Jahre zu sein verspricht.  
Wenn nicht geschieht, was erwartet wurde, hat man prinzipiell drei wesentlich unter-
schiedene Möglichkeiten:3 
(1) Man sieht, dass die Welt anders ist als man erwartet hatte, nimmt das zur Kennt-

nis und hat nun etwas gelernt. Man hat eine Erfahrung gemacht, die man prinzi-
piell auch anderen mitteilen kann. 

(2) Man macht sich oder anderen etwas vor, man tut so, als ob die Erwartungen sich 
bestätigt hätten, d.h. man lügt.4 Auch eine solche Lüge ist anderen mitteilbar, ge-
lungen ist sie dann, wenn die anderen auch glauben, das Erwartete sei eingetreten. 
Und manchmal glaubt man nicht nur an die eigenen Lügen, sondern manchmal 
tritt sogar dadurch, daß wir gemeinsam daran glauben, genau das ein, was man 
erwartet hatte; man möchte das eine self-fulfilling lie nennen. 

(3) Man reagiert moralisch und bewertet und verurteilt das wider Erwarten eingetre-
tene Geschehen: auch wenn es nicht eingetreten ist, hätte es doch eintreten sollen. 
Insgesamt ist es die Aufgabe der Moral, kontrafaktisches, d.h. unbelehrbares Er-
warten zu stabilisieren. 

Natürlich sind Mischformen aller drei Möglichkeiten der Normalfall – darüber ist kein 
Wort zu verlieren. 
Wesentlich unterscheiden sich diese drei Arten der Erwartungsenttäuschungsabwick-
lung durch die Art der Anschlüsse: 
(1) Wenn man eine Erfahrung gemacht hat und etwas gelernt hat, wird man seine 

Erwartungen für vergleichbare Situationen umstellen und in Zukunft anders und 
anderes erwarten. 

(2) Wenn man gelogen hat, wird man weiter lügen müssen, d.h. man wird die Diffe-
renz zwischen Realität und Aussagen auch künftig weiter pflegen müssen und ge-
gen Zweifel und Einwände verteidigen müssen. 

(3) Wenn man moralisch reagiert hatte, wird man die Erwartungen stabil halten, d.h. 
weiter erwarten, dass das geschehen soll, was nun einmal nicht geschehen ist. 

Natürlich kann man zwischen diesen Anschlüssen auch umschalten: man kann z.B. 
eine gemachte Erfahrung normativ stabilisieren (z.B. aus der Erfahrung, dass man von 

________________________ 
3  Zur Unterscheidung normativer und kognitiver Erwartungen (ohne die hier vorgenommene Ergän-

zung durch Lügen) s. Luhmann (1972: 40-64).  
4  Cf. dazu den Sammelband Röttgers / Schmitz-Emans (2001). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


zfwu 5/2 (2004) 114-133 123 

einem bestimmten Menschen geliebt wird, die moralische Forderung ableiten, dass 
dieser Mensch uns auch in Zukunft lieben solle); oder man kann Normen, gegen die 
allzu oft, geradezu gewohnheitsmäßig  verstoßen wird, als Normen aufgeben und sie 
gewissermaßen als Moralfolklore betrachten  (z.B. das vierte Gebot). Und der Lügner 
kann selbstverständlich jederzeit gestehen und dann sogar sich oder anderen die 
Schuld für die Notwendigkeit der Lüge geben (z.B. wenn man eine enttäuschende 
Blamage vertuschen zu müssen glaubte). 
Man sollte meinen, Lernbereitschaft sei immer besser als Halsstarrigkeit; doch dem ist 
nicht so. Immer sich erfahrend einzustellen, d.h. jede Erwartungsenttäuschung ler-
nend zu verarbeiten, ist sicher unangemessen, und zwar aus zwei Hauptgründen, ei-
nem der Zumutbarkeit und einem der Kontinuitätssicherung. Es ist unzumutbar, an-
gesichts der Enttäuschung der Erwartung, dass ein Mensch A einen Menschen nicht 
umbringt, rein kognitiv zu reagieren und zu sagen, dass dergleichen (nämlich dass 
Menschen sich umbringen) zuweilen geschieht und also für die Zukunft die Erwar-
tung auszubilden, dass, wo immer Menschen sich begegnen, es zu Mord und Tot-
schlag kommen wird. Man wird vielmehr – auch wenn man nun weiß, dass Normen 
verletzt werden können, ja als Normen überhaupt nur Sinn haben, wenn sie verletzt 
werden können – die Norm, dass Menschen sich nicht umbringen sollen und werden, 
auch in Zukunft gegen die einmal (oder mehrfach) gemachte Erfahrung aufrechterhal-
ten. Der zweite Grund, der der Kontinuitätssicherung, läuft darauf hinaus, die Vielfalt 
dessen, womit man rechnen muss, so zu reduzieren, dass sich eine gewisse Zukunfts-
sicherung ergibt. An dieser Stelle ergibt sich eine Konvergenz oder auch Substituier-
barkeit von Macht und Moral als Kontinuitätssicherungsmechanismen, auf die ich 
jedoch an dieser Stelle nicht weiter eingehen kann. Umgekehrt, sich immer moralisch 
einzustellen, d.h. jede Abweichung der Realität von den Erwartungen eine Bewertung 
zu unterziehen, heißt, sich neuen Erfahrungsmöglichkeiten zu verschließen. Die Moral 
negiert den Fremden. Entweder er wird vernichtet, verjagt oder ausgeschlossen, so 
dass wir keine Chance zu neuer Erfahrungen mit ihm mehr haben, oder er wird in 
heftiger menschheitsverbrüdernder und universalistischer Umarmung erdrückt, d.h. 
der Fremde wird zum Anderen in einer Weltgemeinschaft voller Brüder und ohne 
Fremde gemacht. Die Moral kennt keine Fremden, alle sind ihr gleich und gleich-
gültig – und: die Gleichen sind Alle, m.a.W. der Ungleiche ist ein Niemand, ist Keiner.  
Erfahrung zwingt, nämlich zu sehen, was zu sehen ist. Und die Moral zwingt eben-
falls, nämlich zu tun (oder zu lassen), was zu tun (oder zu lassen) ist. Trotzdem ist der 
Zwang ein grundverschiedener, was sich bereits beim Versuch der Übersetzung dieser 
zwei Sätze ins Lateinische zeigen würde: visibilis ist das, was zu sehen ist, das Sichtba-
re; agendum ist das, was zu tun  ist, was getan werden muss. Erfahrung ist folglich ein 
konservatives Thema,5 Moral dagegen ein kritisch-emanzipatorisches. Nur die Lüge ist 
liberal;6 daher kann sie auch weder durch die Wahrheitsfrage, noch durch die Tugend-
frage angemessen abgebildet werden. Ich möchte daher die Lüge als Mittelweg zwi-
schen Moral und Erfahrung einklammern, auch wenn sie ja ihre ganz eigenen und 
spezifischen Erfahrungsverluste erzeugt, wie Hannah Arendt in ihrer Analyse der 
________________________ 
5  Das ist der Tenor der diesbezüglichen Arbeiten Marquards, s. z.B.: Marquard (1982).  
6  Am besten dazu Dietzsch (1998).  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


124  

Pentagon-Papiere so eindrucksvoll gezeigt hat (Arendt 1972: 7-43). Und selbstver-
ständlich führt die Lüge zu moral-destabilisierenden Vertrauensverlusten. 
Was nun die viel beschworenen Werte betrifft, die inzwischen auch in ökonomischen 
und wirtschaftsethischen Debatten grassieren, nachdem sie eigentlich nach dem kur-
zen und erfolglosen Intermezzo einer Wertethik in der Philosophie theoretisch dis-
kreditiert waren, in dieser Auferstehung in der Nähe der Ökonomie aber sogar ein 
„Wertemanagement“ haben erstehen lassen, so haben wir hier nur daran zu erinnern, 
dass ein Werteplatonismus à la Scheler Unsinn ist, der selbst seinen ästhetischen Reiz 
verloren hat und dass Werte hier wie im Portfolio nichts anderes sind als temporär in 
Gültigkeit gesetzte abstrahierte Resultate aus Bewertung (Simmel 1989). Wie und wa-
rum finden Bewertungen statt? Frauen haben – in bestimmten Gesellschaftsformatio-
nen – deswegen einen Wert, für den man unter Umständen einen hohen Preis zu zah-
len bereit ist, weil sie allein in der Lage sind, die Männer mit denjenigen männlichen 
Nachkommen zu versorgen, die die Männer (und ihre Frauen) im Alter versorgen 
könnten. Der Wert der Frauen ist hier das Resultat einer zukunftsinvestiven Bewer-
tung. Der unter Umständen „hohe Wert“ einer Frau geht daher ohne Werteinkonsis-
tenz einher mit der Abwertung weiblicher Nachkommen; denn diese vermitteln ja nur 
die Altersversorgung anderer Männer. Kant hat jenseits solcher Bewertungen durch 
Zukunftsinvestitionen, d. h. durch Zwecksetzungen, von einem Wert an sich selbst, 
der jedem Menschen zukomme, gesprochen und diesen Wert „Würde“ genannt (Kant 
1910: IV, 434). Diesen privilegierenden Wertbegriff darf man, wenn man seinen Sinn 
in vollem Umfang erhalten will, nicht inflationär gebrauchen, mit anderen Worten 
man darf ihn nicht – ohne die Gefahr einer Entwertung des Menschlichen einzugehen 
– auf Tiere, Pflanzen und Steine (die so genannte land-ethics) ausdehnen. Für wirt-
schaftsphilosophische Zusammenhänge interessiert natürlich mehr derjenige Wertbe-
griff, der nicht einen Wert an sich selbst, namens Würde, darstellt, zumal ja auch Kant 
in der zweiten Formulierung das Kategorischen Imperativs nicht ausgeschlossen hat, 
den Menschen auch (aber eben nicht ausschließlich!) als Mittel zu betrachten. (Kant 
1910: IV, 429). Was nun diesen Zusammenhang von Wert und Bewertungen betrifft, 
so hat bereits Simmels „Philosophie des Geldes“ ein Differenzierungsniveau vorgege-
ben, das noch von keiner Theorie der Präferenzordnungen bisher erreicht worden ist. 
Es ist keine unmaßgebliche Aufgabe der Wirtschaftsphilosophie an ein solches theore-
tisches Niveau zu erinnern, um sein Potential neu zu beleben. Dieses bestünde dann 
darin, wertegenealogische Forschungen in Gang zu setzen in der Art und Weise, wie 
Nietzsche (Inspirationsgeber auch für Simmel und Weber in gleicher Weise) eine 
„Genealogie der Moral“ (Nietzsche 1980: V, 245-412) praktiziert hat. Für die Wirt-
schaftsphilosophie interessanter als allgemein moralgenealogische Forschungen sind 
naturgemäß diejenigen, die sich als ökonomische Bewertungen ausdrücken und die 
Gestalt eines ökonomischen Werts annehmen. Letztlich sind das Werte, die immer 
auch in Geld oder Geldäquivalenten ausdrückbar sind, wie Luhmann völlig zu Recht 
herausgestellt hat: Nur das ist im Wirtschaftssystem verständlich, was im Code dieses 
Systems darstellbar ist, und das sind nun einmal Zahlungen oder Zahlungserwartun-
gen. Nur ist inzwischen bewusst geworden, dass es nicht mit einer Ausdehnung der 
neoklassischen Ökonomie auf alle Lebensbereiche getan ist, ebenso ist eine Erweite-
rung der Annahmen dieser Theorie erforderlich. Deren Rationalitätsbegriff geriet 
bereits durch das Gefangenendilemma unter Druck. Die Kritik am vermeintlichen 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


zfwu 5/2 (2004) 114-133 125 

Menschenbild des homo oeconomicus konnte erfolgreich abgewehrt werden, weil 
dieser „homo“ gar kein Mensch ist, sondern der rationale Akteur (auch als kollektiver 
Akteur interpretierbar) des Modells. Aber der Kapitalbegriff musste zunächst um den 
Begriff des „Humankapitals“ und dann um den Begriff des „Sozialkapitals“ erweitert 
werden. Wirtschaftsphilosophie als Philosophie ist auch die Kritik der theoretischen 
Annahmen, die in die Modell-Axiomatik eingehen. 
Als letztes Beispiel für diese nicht-normative, sozialphilosophische Erweiterung der 
Wirtschaftsphilosophie sei die Problematik der Selbststeuerung angeführt. Dass Märk-
te in der Lage sind, die Selbststeuerung der Weltgesellschaft zu übernehmen, ist bisher 
nur ein völlig ungesicherter Glaubenssatz des Neoliberalismus, darin dem anarchisti-
schen Optimismus des 19. Jahrhunderts vergleichbar, dass, wenn nur die Unterdrü-
ckung durch den Staat wegfiele, alle Zwischenmenschlichkeit von Harmonie getragen 
sei. Der gefährliche Unterschied zwischen dem Anarchismus und dem Wirtschafts-
Neoliberalismus ist nur, dass der menschheitsgläubige Anarchismus nie eine reale 
Chance hatte, den Staat abzuschaffen, dass aber der marktgläubige Liberalismus sehr 
wohl die Chance hat und dabei ist, sie zu nutzen, die Staaten zwar nicht aufzulösen, 
aber sie zu bloßen Agenten auf einem vollständig entfesselten Markt zu machen. Die-
ses Experiment auf Weltebene hat bereits begonnen, und niemand ist noch in der 
Lage auch nur theoretisch zu garantieren, dass es nicht in einer großen Katastrophe 
endet. Immerhin könnte man ja inzwischen auch die Meinung vertreten, dass der 
Kommunismus daran gescheitert ist, dass er seit Lenin auf Staatlichkeit als Über-
gangsphase gesetzt hat. Ist nicht die Globalisierung mit ihrem Prozess des Funktions-
verlustes von Staatlichkeit, die einzige wirklich notwendige Voraussetzung der kom-
munistisch angedachten Weltrevolution? Und was wird uns dieser zweite Schritt der 
Globalisierung bringen? – Fragen, die die Wirtschaftphilosophie mangels propheti-
scher Gaben nicht zu beantworten weiß, die sie aber wegen der Respektlosigkeit ge-
genüber Diskursgrenzen den Mut hat aufzuwerfen. 

4. Wirtschaftsphilosophie in der gegenüber der Wirtschaftsethik erweiterten 
Perspektive 

Die Erweiterung der Wirtschaftsphilosophie in die epistemische Dimension hinein 
bedeutet also eine Erweiterung um folgende in der Philosophie bewährte Methoden: 
- wissenschaftslogische Reflexion und Kritik grundlegender im Mainstream 

„selbstverständlicher“ Voraussetzungen, z. B. die so genannte „Annahmenim-
munität“; 

- diskurstheoretische Forschungen zum Diskurs der Ökonomie in Theorie und 
Praxis, z. B. in der Art, wie F. Ewald (1993) den Diskurs der Vorsorge themati-
siert hat oder wie sich der Risikodiskurs (Heidenescher 1999; Becker 1993; Beck 
1995; Kleinwellfonder 1996) herausentwickelt hat; 

- darauf aufbauend bzw. darüber hinausgehend, begriffsgeschichtliche Forschun-
gen zu grundlegenden Begriffen der theoretischen und praktischen Selbstver-
ständigung der Ökonomie, z. B. zum Begriff des Marktes, zum Begriff der Arbeit 
u. ä.; 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


126  

- wiederum davon abzweigend, metaphorologische Forschungen in der Art von 
Hans Blumenberg (Blumenberg 1979; Konersmann 1994), z. B. zur Metaphorik 
des Unternehmertums; 

- und schließlich um den Übergang zu normativen Fragen, wertegenealogische 
Forschungen in der von Nietzsche vorgezeichneten Art. 

Durch diese Erweiterung des Methodenspektrums erwachsen der Wirtschaftsphiloso-
phie über den engen Rahmen der Normenbegründung und Wertelegitimationsprüfung 
der Wirtschaftsethik hinaus Aufgaben, die sie auch befähigen dürfte, über die in ge-
wisser Weise festgefahrene Diskussionssituation der Wirtschaftsethik mit ihren aner-
kannten und sich immer wieder gegeneinander abgrenzenden Standpunkten hinauszu-
kommen. 
Wenn man sie dann noch dazu verleiten könnte anzuerkennen, dass wir inzwischen 
zentrale Momente der Selbstverständigung der Moderne hinter uns gelassen haben, 
mit anderen Worten, dass wir uns inzwischen kulturell, gesellschaftlich und ökono-
misch (!) in der Postmoderne befinden, für die in der Ökonomie Globalisierung, 
Netzwerke, Governancestrukturen, Virtualisierungen usw. stehen, dann wäre für die 
Wirtschaftsphilosophie eine sehr aussichtsreiche Perspektive eröffnet, die sich viel-
leicht durch folgende Merkmale auszeichnete: 
- Pluralismus, 
- Zetetik, 
- Kultivierung. 
Mit dieser (im Sinne der immanenten Logik der drei Elemente notwendigerweise:) 
erweiterbaren Liste ist folgendes gemeint: 
- Pluralismus heißt etwas anderes als Gleichgültigkeit oder die oft der Postmoder-

ne nachgesagte Beliebigkeit. Aber negativ bestimmt ist es die eindeutige Absage 
an ein Denken des Ursprungs, an ein Denken der Einheit oder an ein Denken in 
der Logik der Hierarchie. Immer schon finden wir uns in Vielheiten, wir, die vie-
len, jeder von uns schon eine Vielheit. Natürlich kann man Einheiten bilden, und 
manchmal muss man das: jeder Begriff ist schon eine Einheitsbildung, aber auch 
Begriffe kommen immer schon als viele vor und jede Begriffsbildung hat „Kos-
ten der Einheit“ (worauf Adorno mit der Emphase des „Nichtidentischen“ 
nachdrücklich hingewiesen hat, Adorno 1973). Und Anfänge sind immer schon 
gemacht. Es kommt nirgendwo darauf an anzufangen, sondern das wesentliche 
Augenmerk gilt den Anschlüssen, den Übergängen und den Transformationen 
(Röttgers 2003, 2002). Jede Firmengründung, scheinbar ein absoluter Anfang, ist 
doch ungeheuer voraussetzungsreich, und wer die Voraussetzungen nicht beach-
tet, wird überhaupt nicht angefangen haben können. Und viele der Vorausset-
zungen mussten schon vor der Gründungsidee vorgelegen haben. Und was 
schließlich Hierarchien in der Postmoderne betrifft, so gilt für sie natürlich, was 
überhaupt für Epochenschwellen gilt: sie werden nicht abgeschafft, sondern sie 
ändern ihre Funktion in einem globalen Netzwerk, so wie die Landwirtschaft 
nicht abgeschafft wurde, als die Industriegesellschaft die dominante Struktur 
wurde. Hierarchien werden zu Inseln in einem im übrigen anders strukturierten 
Gesamtzusammenhang. Pluralismus heißt aber immer auch, die Realität von 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


zfwu 5/2 (2004) 114-133 127 

Konflikten zuzulassen. Vielleicht muss man sogar den Gesamtzusammenhang – 
mit einem Begriff der Romantiker – als „polemische Totalität“ ansprechen. Diese 
wird man nicht mehr mit Letztbegründung von Normen los, weil, wie Luhmann 
gezeigt hat (Luhmann 1990), die Moralisierung selbst polemogen ist. Es kommt 
vielmehr darauf an, Konflikte zuzulassen und den kultivierten Umgang mit ihnen 
einzuüben. Dazu gehört der Respekt, der daraus folgt, dass die Kontrahenten 
sich gegenseitig als notwendige Teile eines Gesamtzusammenhangs anerkennen 
und sogar benötigen. Dieses ist jedoch eine sozialphilosophische Einsicht und 
nicht ihrerseits eine begründungsbedürftige Norm.  

- Mit Zetetik, einem Ausdruck Kants, der das Suchen bezeichnet, ist eine Theorie-
bewegung gemeint, für die das Suchen wichtiger ist als das Finden (Sommer 
2002). Wenn man will, kann man eine solche zetetische Einstellung auch mit 
Poppers Falsifikationismus in Verbindung bringen, für den jede gefundene 
„Wahrheit“ immer nur eine vorläufig bewährte sein kann, die das Forschen nach 
möglichen Widerlegungen nicht erlahmen lassen darf. Eine wirtschaftsphiloso-
phische Zetetik versucht sowohl, einen universalistischen Rationalismus zu ver-
meiden, der doch immer nur versucht, die eigene Position zu verallgemeinern, als 
auch ein bloß technokratisches Moralmanagement. Dieser Ansatz versucht statt-
dessen, den Begriff des sozialen Sinns in den Mittelpunkt zu stellen, verstanden 
als ein Mehrebenenbegriff, der Anschlussstellen für Kommunikation schafft. Der 
Sinnbegriff verlässt seiner Struktur nach die Logik der Instrumentalität von 
Zweck-Mittel-Verhältnissen; Sinn schließt sich prozessual zu Ganzheiten, die 
Anschlüsse ermöglichen: ein Projekt, ein Geschäft etc., bis hin zu Ulrichs Frage 
nach dem Sinn des Wirtschaftens als solchem (Ulrich 1997: 207-233). Wo Sinn 
produziert wird, lässt Unsinn sich nicht vermeiden (Marquard 1986: 33-53). Statt 
Unsinn auszutreiben, sollte folglich das Bewusstsein für Paradoxien geschärft 
werden, also für den stets mitproduzierten Unsinn. Vielleicht ist es ja das, was 
Homann die Dilemmastruktur nennt (Homann 2003: 145). Ein solches Parado-
xie-Bewusstsein erscheint im Kommunikations-Prozess der wirtschaftsphiloso-
phischen Diskussionen als Kultur des Dissenses statt als Konsenszwang. Zetetik 
als Orientierung einer postmodernen Wirtschaftsphilosophie hat mindestens die 
zwei Aspekte eines gepflegten Umgangs mit Nichtwissen in epistemischer Hin-
sicht und einer experimentellen Moral in normativer Hinsicht (Röttgers 2001a, 
2004).  

- Zum Thema der Kultivierung sei nur folgendes kurz angedeutet, was einer weite-
ren ausführlichen Ausarbeitung bedürfte, weil die Ökonomisierung der Kultur 
von einer gleichmächtigen Kultivierung der Ökonomie begleitet sein muss, wenn 
wir nicht gesellschaftspolitische Schieflagen in Kauf nehmen wollen. Im Umgang 
mit anstehenden Aufgaben gibt es nämlich generell zwei diametral entgegenge-
setzte Strategien, von denen ich schon vorab die Unverzichtbarkeit beider beto-
nen möchte: erstens den kurzen, schnellen, ressourcensparenden, d. h. ökonomi-
schen Weg und zweitens den Umweg, den Aufschub, den Weg der Kultur. Statt 
nämlich zur Zielerreichung kurzen Prozess zu machen unter dem Zwang einer 
Ökonomie knapper Ressourcen, unter Umständen damit auch zu Gewalt-
Lösungen Zuflucht zu nehmen, empfiehlt es sich oftmals, Zwischenglieder in 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


128  

den Realisierungsprozess einzubauen: Reflexionen, Verhandlungen, Simulatio-
nen, Pausen, Moratorien. Eine der wesentlichen Zukunftsaufgaben einer Wirt-
schaftsphilosophie scheint mir zu sein, dieses Kulturprinzip in seiner Notwen-
digkeit für die Sphäre der Wirtschaft sichtbar zu machen, zu verstärken, bzw. 
einzuführen, wo es fehlt. Das fördert Langfristigkeit, Moral und Vertrauen, die 
auch als Rahmenbedingungen jeglichen machtvollen Handels in der Wirtschaft 
unverzichtbar sind. Die komplementäre Aufgabe der Sichtbarmachung des Öko-
nomieprinzips im kulturellen Sektor, die genauso wichtig ist, übergehe ich an die-
ser Stelle aus Platzgründen. Wichtig scheint mir die immer intensivere Verflech-
tung beider Prozesse, wiederum nicht als ethisches Postulat, sondern als Sicht-
barmachung stattfindender Prozesse. Das bedarf zum Zweck der Garantie einer 
hinreichenden Komplexität der Selbstvergewisserung des Prozesses einer solchen 
Wirtschaftsphilosophie.  

Was ich soeben als „Sinn“ im Wirtschaftlichen herausgestellt habe, erscheint nun, wie 
überall im Sozialen auf grundsätzlich zweierlei Art, je nachdem ob diese Sinnreferenz 
auf Sein oder auf Sollen bezogen ist. Als solche haben diese diskursiven Sinnreferen-
zen noch nichts mit der objektiven Welt zu tun, so als könnte nur das als gesollt auf-
treten, was nicht schon da ist, oder als könnte nur das als seiend auftreten, was nicht 
einem Sollen unterliegt. Zwar hat man uns gelehrt, den naturalistischen Fehlschluss zu 
vermeiden; aber in ganz vielen Fällen unserer sozialen Orientierungen bleibt uns gar 
nichts anderes übrig als ihm zu huldigen. Wenn ein Seiendes als ein ehemals Gewolltes 
auftritt, als Geschöpf eines Schöpfers, als Eigentum eines legitimen Aneigners, dann 
kann und muss es zugleich als Gesolltes auftreten; denn wenn etwas mein Eigentum 
ist, dann soll es mir in der Regel auch nicht genommen werden. Oder wenn (in vielen 
Kulturen) die Frau dem Manne untertan ist, dann soll es (in diesen Kulturen) auch so 
sein. Abstrakt kann man immer auch das Gegenteil denken und wollen, aber diese ab-
strahierende Übertretung der Norm gehört zu ihrer Geltung als Norm notwendiger-
weise hinzu. Die Geltung als Sein oder als Sollen hängt ersichtlich nicht von der Welt 
ab, so als müsse aus logischen Gründen den Marktgesetzen gegenüber eine Seinszufrie-
denheit oder Seinsergebenheit geübt werden. Vielmehr müssen wir uns Sein und Sol-
len als entgegengesetzte Aspekte des Sinns des Diskurses denken. Und der eine As-
pekt kann in der Tat nicht – aus der Objektivität der Welt heraus – als End-
Begründung für den anderen dienen. Jeder wird auch als Begründung für den anderen 
dienen können – je von Fall zu Fall. Der Sinn des Diskurses ist damit ursprünglich in 
einer Zweiheit gegeben, die eine bloße normative Befassung mit den Sachverhalten 
und d. h. in philosophischer Hinsicht, eine allein gelassene Wirtschaftsethik als theore-
tisch verhängnisvolle Verkürzung erscheinen lässt. Man könnte diese gegenseitige 
Verwiesenheit, aber auch rekursive Iteration dieser zwei Dimensionen des ökonomi-
schen Diskurses auch an einem kleinen Beispiel erläutern. Denken wir uns folgende 
Erwartungshaltung: „X wird mir sicher aus dem Urlaub eine Ansichtskarte schreiben.“ 
Ich bekomme die Karte, und die Erwartung ist erfüllt. Schreibt er dagegen nicht, kann 
ich die Enttäuschung normativ bewältigen, dann sage ich: „X hätte mir doch aus dem 
Urlaub eine Karte schreiben können (= sollen).“ Ich könnte aber auch kognitiv reagie-
ren und nun wissen, dass ich z. B. unsere Beziehung von meiner Seite aus überbewertet 
hatte. Etwas anders sieht es freilich für den aus, von dem etwas erwartet wird und der 
das weiß. D. h. er sieht sich – zu Recht oder zu Unrecht – einem normativen Erwar-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


zfwu 5/2 (2004) 114-133 129 

ten ausgesetzt. Er seinerseits kann nicht erwarten, dass der Andere die Erwartungsent-
täuschung auf jeden Fall kognitiv abwickeln wird. Er steht also vor der Entscheidung, 
die Erwartung zu enttäuschen oder nicht. Beugt er sich der Erwartung, dann hat er 
von sich aus die Normativität auf sich genommen und den Anderen davon entlastet. 
Beugt er sich diesem nicht, ist er in der gleichen Lage wie der Andere zuvor; denn er 
erwartet nun, entweder dass der Andere seine Enttäuschung normativ abwickelt; tut er 
das, dann ist alles einfach; enttäuscht der Andere jedoch diese Erwartung, dass er 
seine Enttäuschung normativ abwickeln werde, so kann der Zweite seine Enttäu-
schung hinsichtlich der Enttäuschungsabwicklung des Ersten entweder normativ oder 
kognitiv abwickeln. Dann ist er also entweder der Meinung, der Andere hätte sehr 
wohl höhere Erwartungen an ihn haben können, auch wenn oder gerade weil er diese 
enttäuschen würde, oder er weiß nun, dass der Andere nun gelernt hat, dass er keine 
Karten an ihn schreibt. Oder aber der Zweite erwartete, dass der Erste seine Enttäu-
schung kognitiv abwickelt. Tut er das, dann ist wieder alles einfach: A erwartet eine 
Karte, bekommt keine, und nun weiß er Bescheid – genauso hatte B das erwartet. 
Komplizierter wird es erst wieder im Fall der Erwartungs-Enttäuschung der Erwar-
tung von B. Der Zweite kann seine Enttäuschung darüber, dass der Erste seine Ent-
täuschung nicht kognitiv, sondern normativ bewältigt, seinerseits kognitiv oder norma-
tiv bearbeiten. Im ersten Falle weiß er nun, dass der Andere auf das Nichtschreiben 
einer Karte „empfindlich“ reagiert hat, was er aus diesem Wissen macht, ist dann noch 
eine weitere Frage. Oder aber er reagiert seinerseits normativ auf die nichterwartete 
normative Enttäuschungsabwicklung des Anderen. Hier sehen wir dann die Dinge 
munter eskalieren. Missverständnisse und größere Konflikte scheinen kaum noch zu 
vermeiden sein, und das – paradoxerweise –, obwohl Normen ja eigentlich den Sinn 
haben, Anschlusshandlungen zu stabilisieren und nicht zu destabilisieren. Aber jede 
Norm führt ihre Übertretung mit sich, so dass bekanntlich diejenigen Konflikte am 
heftigsten und zuweilen blutigsten sind, in denen auf beiden Seiten moralisch gute 
Gründe eine Rolle spielen. Damit Sinn gleichwohl die Funktion der Anschlusssiche-
rung erfüllen kann, kommt alles darauf an, solche Paradoxien normativen Erwartens 
zum Verschwinden zu bringen (unsichtbar zu machen). 
Gegen Wirtschaftsethik als alleinige Repräsentantin wirtschaftsphilosophischer Refle-
xionsbemühungen spricht auch, dass die normative Dimension des Sinns des ökono-
mischen Diskurses auch einen Nahbereich kennt, der nicht Ethik ist, sondern ange-
messen mit dem Begriff des Ethos wiedergegeben wird als demjenigen Kontinuum 
normativer Naherwartungen, für die z. B. Vertrauen eine Instanz ist. In gewissem 
Sinne könnte man sogar vermuten, dass Ethik, d. h. die distanzierende normative 
Reflexion, die Geltung eines Ethos bedroht oder gar zerstört, weil es die Selbstver-
ständlichkeit eines Kontinuums in der kritischen Reflexion aufhebt und zu einer (viel-
leicht) gerechtfertigten Rekonstruktion einer normativen Kontinuität neu zusammen-
fügt. Daher gibt es in der Alltagskommunikation durchaus schützende und heilsame 
Verfahren der Ethik-Vermeidung, etwa wenn bei einem Werte-Dissens die Sache 
gerade nicht „ausdiskutiert“ wird, sondern auf ein anderes, möglicherweise konsens-
trächtiges Thema ausgewichen wird. In der kognitiven, d. h. der nicht-normativen 
symbolischen Orientierung im kommunikativen Text entspricht dem Ethos die Ge-
wissheit. Die Gewissheit ist immer der Reflexion der Bedingungen der Möglichkeit 
von Erkenntnis vorgängig. In der Gewissheit ist dasjenige als Wissen in einem Konti-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


130  

nuum unserer Orientierung, was wir nicht erforscht und was wir nicht hinterfragt 
haben und dennoch „wissen“. Darin können ebenso – nun aus reflektierter Perspekti-
ve gesprochen – Vorurteile enthalten sein wie in der normativen Orientierung in Ge-
sellschaft unhaltbare Wertorientierungen. 

5. Vertrauen als Sozialkapital 
Das Thema Vertrauen ist ein für die Wirtschaft inzwischen als „Sozialkapital“ thema-
tisiertes Element des Ethos.7 Mit ihm ist das gemeint, was wir mit Selbstverständlich-
keit in der Zukunft erwarten können, sowohl von uns selbst als auch von anderen. 
Aber solches Verrauen als „normative Naherwartung“ ist sowohl temporal als auch 
sozial auf Ferneres beziehbar. So wirkt Vertrauen in der Wirtschaft gerade dort, wo 
der Kalkül der Berechenbarkeit (d. h. die nähere Zukunft) und wo die Moral einer 
Gemeinschaft unzulänglich wird. Und so ist gerade das Systemvertrauen, z. B. dass 
Geld auch in fernerer Zukunft und bei völlig unbekannten Interaktionspartnern der 
Wirtschaft seine Geltung als abstrakte Bewertung von Leistung und Waren behalten 
wird, eine solche normative Naherwartung, die von keiner Ethik eingeholt wird.  
Es ist die erwähnte gesellschaftskonstitutive Position des Dritten, die diesen Übergang 
in temporale und soziale Fernen einer normativen Naherwartung ermöglicht oder 
erleichtert. Einem mir völlig Unbekannten kann ich z. B. in Geschäftsfragen Vertrau-
en entgegenbringen, weil ich unterstelle, dass im Falle der Enttäuschung des Vertrau-
ens ein Dritter da ist, der mir dann normativ nahe sein wird, nämlich ein Richter. Nur 
auf der Grundlage des Vertrauens zu ihm, dessen Beziehung zur Beziehung eben nicht 
selbst agonal sein kann, kann ich ins Ungewisse hinein Vertrauen investieren.  
In der Thematisierung des Vertrauens als „Sozialkapital“ im Sinne Colemans (1988) 
geht es genau um diese Bedingungen der Möglichkeit der Ausdehnung eines protenti-
onalen Ethos auf distanzierte soziale Beziehungen; und die hier von mir vertretene 
These ist, dass dieses möglich ist dann und nur dann, wenn eine Nähe zu einem ge-
sellschaftskonstitutiven Dritten prinzipiell vorgesehen ist. D. h. mit anderen Worten: 
Wenn die Bedingungen für ein „Vertrauen in Vertrauen“ – wie Luhmann (1973) ge-
sagt – gegeben sind.  

6. Monetäre Textualität 
Die Forschungsaufgaben einer so erweiterten Wirtschaftsphilosophie, einer nicht zu-
erst und nicht ausschließlich normativ begründeten Sozialphilosophie ökonomischen 
Handelns möchte ich mit dem Begriff der monetären Textualität bezeichnen. 
Alle aussichtsreichen Forschungsansätze der Sozial- und Kulturwissenschaften nach 
der Moderne, einschließlich der Wirtschaftswissenschaften und der Sozialphilosophie, 
verzichten auf ein Menschenbild als Fundierung ihrer Theorieansätze. Was jedoch an 
dessen Stelle treten soll, darüber divergieren die Ansätze. Ich habe für die Sozialphilo-
sophie vorgeschlagen, den Begriff des kommunikativen Textes als Bezugspunkt weite-

________________________ 
7  Das Erste Hagener Kolloquium zur Wirtschaftsphilosophie hatte sich diesem Thema gewidmet; s. die 

Vorträge unter: http://www.fernuni-hagen.de/PRPH/koll.html  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


zfwu 5/2 (2004) 114-133 131 

rer Überlegungen zu wählen. Mit diesem Begriff ist ein sozialer Prozess angesprochen, 
der sich durch seine Zwischen-Position, seine Medialität also, auszeichnet. 
Insgesamt lässt sich dieser Prozess in einer Reihe von Dimensionen beschreiben, als 
deren zunächst wichtigste die der Zeit, der Sozialität und der symbolisch-normativen 
Diskursivität anzusehen sind. Jede der Dimensionen arbeitet mit einer primären Rich-
tungsunterscheidung, die der Zeit mit Vergangenheit und Zukunft, die des Sozialen 
mit der von Innen und Außen und die des Diskursiven mit der von Symbolischem 
und Normativem. Ferner ist in jeder dieser Richtungen ein Nahbereich von einem 
durch eine spezifische Reflexion (eine temporale, eine soziale, eine epistemische oder 
eine normative) konstituierten Fernbereich zu unterscheiden, also in der Zeit z. B. die 
retentionale Vergangenheit von der wieder erinnerten (Husserl 1966), im Sozialen der 
gemeinschaftliche Andere von dem gesellschaftlichen Anderen (Tönnies 1963) und im 
Normativen beispielsweise das Ethos von der Pflicht. Das braucht hier nicht im Ein-
zelnen ausgeführt zu werden. Es soll vielmehr nur angedeutet werden, welche Art 
spezifischer Fragestellungen sich ergeben, wenn man mit Luhmann (1988) Zahlungen 
(oder nicht) für den spezifischen Code derjenigen Arten von kommunikativem Text 
ansieht, die im ausdifferenzierten Subsystem der Gesellschaft den Charakter monetä-
rer Textualität annehmen. Dann lässt sich nach Vertrauen fragen als einer Form der 
Steuerung des Prozesses monetärer Textualität, der durch normative Naherwartungen 
im sozialen Bereich des Gemeinschaftlichen fundiert, aber – in Grenzen auf das Ge-
sellschaftliche übertragbar – die protentionale Zukunft (d. h. erwartbar, aber nicht 
prognostizierbar) bestimmt. 
Für den Begriff der Arbeit beispielsweise und die sich für eine potentielle Neube-
stimmung von Arbeit ergebenden Probleme wird man auf Gesellschaftlichkeit, sowohl 
im äußeren wie im inneren Anderen als Ausgangsbestimmung zu achten haben, d. h. 
den neoromantisch-marxistischen Vorstellungsraum einer unentfremdeten Arbeit 
oder einer Arbeit als Selbstverwirklichung als Metapher von Arbeit wenigstens prob-
lematisch behandeln müssen, auf der anderen Seite aber die normative Selbstverständ-
lichkeit (Arbeitsethos der Arbeitsgesellschaft) zu berücksichtigen haben. Die tempora-
le Dimension wiederum wird sich vermutlich für den Arbeitsbegriff nicht differenzie-
rend auswirken, obwohl es Arbeitsformen gibt, die primär durch den temporalen 
Nahbereich bestimmt sind, und da findet sich phänomenal so Unterschiedliches wie 
Fließbandarbeit und agrarische Produktion (zum größten Teil jedenfalls, nämlich die 
eingelassen ist in den Ablauf der naturalen Prozesse der Jahreszeiten) wieder. Der 
interessanteste Wandel des Arbeitsbegriffs wird sich wohl im Epistemischen finden. 
All das könnte nur in einem Buch, nicht aber auf dem beschränkten Raum eines 
Grundsatzartikels ausgeführt werden. 
Auf einen Punkt soll jedoch abschließend noch verwiesen werden. Manche der wirt-
schaftsethischen Kontroversen, die bis dato unentscheidbar geblieben sind, also z. B. 
soll zur Grundlage einer Wirtschaftsethik das handelnde Subjekt als menschliches 
Individuum gewählt werden, oder müssen die Grundlagen institutionenethisch (Ho-
mann: bedingungsethisch) formuliert werden, wird in der sozialphilosophisch erwei-
terten Perspektive der Wirtschaftsphilosophie zu einer in dem Sinne nachrangigen 
Frage, als monetäre Textualität sowohl Individuen als auch Organisationen und Insti-
tutionen als Prozessteilnehmer und „Akteure“ kennt. Ob nämlich ein Vertrag eines 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


132  

Individuums mit einer GmbH individualethisch (weil angeblich nur Individuen han-
deln können) oder institutionenethisch zu betrachten sei, als Kaufvertrag oder als 
Arbeitsvertrag, das ist ersichtlich keine vernünftige Alternative, wenn man die philo-
sophische Reflexion ökonomischer Textualität nicht mehr auf Ethik einschränken 
will.  

Literaturverzeichnis 
Adorno, Th. W. (1973): Gesammelte Schriften 6: Negative Dialektik, Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp.  
Arendt, H. (1972): Wahrheit und Lüge in der Politik, München: Piper. 
Beck, U. : (1995): Risikogesellschaft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 
Becker, U. (Hg.) (1993): Risiko ist ein Konstrukt, München: Knesebeck. 
Bedorf, Th. (2003): Dimensionen des Dritten, München: Fink. 
Blumenberg, H. (1979): Schiffbruch mit Zuschauer, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.  
Coleman, J.S. (1988): Social capital in the creation of human capital, in:  American Journal of 

Sociology 94 (Suppl.), 95-120.  
Dietzsch, St. (1998): Kleine Kulturgeschichte der Lüge, Leipzig: Reclam.  
Ewald, F. (1993): Der Vorsorgestaat, Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 
Foucault, M. (1976): Überwachen und Strafen, Frankfurt a. M.:  Suhrkamp. 
Heidenescher, M . (1999): Die Beobachtung des Risikos, Berlin: Duncker & Humblot.  
Homann, K . (2003): Anreize und Moral, Münster: LIT. 
Husserl, E. (1966): Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins, Den Haag: Nijhoff.  
Kant, I. (1910): Gesammelte Schriften, hg. v. d. Preußischen Akademie der Wissenschaften, 

Berlin: de Gruyter.  
Kleinwellfonder, B. (1996): Der Risikodiskurs, Opladen: Westdeutscher Verlag. 
Konersmann, R. (1994): Der Schleier des Timanthes, Frankfurt a. M.: Fischer. 
Lübbe, W. (1998): Verantwortung in komplexen kulturellen Prozessen, Freiburg, München: 

Alber.   
Luhmann, N. (1972): Rechtssoziologie, Reinbek: Rowohlt. 
Luhmann, N. (1973): Vertrauen, Stuttgart: Enke.  
Luhmann, N. (1988): Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 
Luhmann, N. (1990): Paradigm lost: Über die ethische Reflexion der Moral, Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp. 
Marquard, O. (1982): Krise der Erwartung - Stunde der Erfahrung: zur ästhetischen Kompensa-

tion des modernen Erfahrungsverlustes, Konstanz: Universitätsverlag.  
Marquard, O. (1986): Apologie des Zufälligen, Stuttgart: Reclam.  
Nietzsche, F. (1980): Kritische Studienausgabe, hg. v. G. Colli u. M. Montinari, München, Ber-

lin, New York: dtv, de Gruyter.   
Röttgers, K . (1994): Haben Betriebe ein Gewissen?, in: Ethica 2 , 387-407. 
Röttgers, K. (2001): Nomadismus außerhalb und innerhalb der Archive, in: Theile, G. (Hg.): Das 

Archiv der Goethezeit, München: Fink, 169-187.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114


zfwu 5/2 (2004) 114-133 133 

Röttgers, K. (2001a): Erfahrungsverluste durch Moral – alles halb so schlimm, in: J. Fellsches / 
W. L. Hohmann (Hg.): Ethik und wissenschaftliche Objektivität, Essen: Die Blaue Eule, 
19-38. 

Röttgers, K. (2002): Metabasis, Magdeburg: Scriptum.  
Röttgers, K . (2002a): Kategorien der Sozialphilosophie, Magdeburg: Scriptum. 
Röttgers, K. (2003): Autonomes und verführtes Subjekt, in: Geyer, P. / Schmitz-Emans, M. 

(Hg.): Proteus im Spiegel, Würzburg: Königshausen u. Neumann, 65-85. 
Röttgers, K. (2004): Woran ist die Ignoretik gescheitert? Ersch. in der Festschrift Beckmann. 

Feiburg, München: Alber. 
Röttgers, K. / Schmitz-Emans, M. (Hg.) (2001): „Dichter lügen“,  Essen: Die Blaue Eule.  
Schlegel, F.  (1963): Kritische Friedrich -Schlegel-Ausgabe, Bd. XVIII, München, Paderborn, 

Wien, Zürich: Schöningh. 
Schumann, O. J. (2000): Wirtschaftsethik und Radikaler Konstruktivismus, München, Mering: 

Rainer Hampp.  
Serres, M . (1981): Der Parasit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 
Simmel, G. (1989): Philosophie des Geldes, Frankfurt a. M.: Suhrkamp (=GSG 6).  
Sommer, M. (2002): Suchen und Finden, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.  
Tönnies, F. (1963): Gemeinschaft und Gesellschaft, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-

schaft.  
Ulrich, P. (1997): Integrative Wirtschaftsethik, Bern, Stuttgart, Wien: Haupt. 
 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:03:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2004-2-114

